
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 2-3

Artikel: "Die Findung des Seins"

Autor: Schedl, Claus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


:

Claus Schedl

« Die Findung des Seins »

Bemerkungen zur hebräischen Terminologie im Aristoteles-Kommentar des

Themistios

Gregor von Nazianz nannte Themistios einen ßaaiXsi»? xöv Xoywv,
einen König der Wortkunst (Ep. 139), und anerkannte dadurch die
geistige Größe seines Gegners. Themistios war Rhetor und Philosoph. Er
stammte aus Kleinasien (Paphlagonien) und entfaltete, von Kaisern
gefördert, in Konstantinopel um 320-390 n. Chr. eine weitwirkende
Lehrtätigkeit. Ähnlich wie Kaiser Julian, träumte er von der Wiedergeburt
des alten Heidentums. Daher seine Beschäftigung mit den Werken des

Aristoteles. Er wird zwar nicht als origineller Denker, wohl aber als

großer Exeget aristotelischer Werke anerkannt x. Leider ist nun der

griechische Text seines Kommentars zur aristotelischen Metaphysik
verloren gegangen. Eine arabische, ebenfalls verloren gegangene
Übersetzung hat Abu Bisr Matta angefertigt. Erhalten blieb nur die hebräische

Übersetzung des Moseh ben Semu'el ibn Tibbon (1255 n. Chr.), eines

Zeitgenossen des Aquinaten. Die hebräische Übersetzung ist daher ein

Zeuge des gewaltigen Ringens des hohen Mittelalters, griechischen
Geistesgutes habhaft zu werden. Die genauere Kenntnis des hebräischen
Kommentars dürfte daher auch für die Thomasforschung von nicht zu
unterschätzendem Wert sein. In der vorliegenden Gestalt hat ihn Thomas

sicher nicht gekannt, da er erst 1558 von Moses Finzius ins
Lateinische übersetzt wurde 2. Diese lateinische Übersetzung hat Landauer
mit neuen Handschriften kollationiert, dementsprechend verbessert und

1 Enciclopedia cattolica XI (1953) 1880.
2 Themistii Peripatetici lucidissimi paraphrasis in XII. librum Aristotelis de

prima Philosophia, Mose Finzio interprète. Venetiis 1558.



« Die Findung des Seins » 243

neu ediert. Lateinischer und hebräischer Text liegen nun in der Berliner
Ausgabe vor : Themistii in Aristotelis Metaphysicorum librum Lamed
Paraphrasis. 1903.

Der auch durch mehrere Artikel in dieser Zeitschrift bekannte

Philosoph P. Dr. Georg Pfaffenwimmer3 legte mir, da er zur Zeit über
Aristoteles arbeitet, den hebräischen Text zur Überprüfung vor, um zu
erfahren, ob die lateinische Übersetzung zuverlässig sei und im Beweisgang

verwendet werden könne. Der Vergleich des hebräischen «

Urtextes » mit der lateinischen Übersetzung zeitigte einige überraschende

Ergebnisse, die nicht bloß für den Hebraisten, sondern auch für den

Philosophiegeschichtier von Interesse sein könnten. Es sei vorausnehmend

gleich gesagt, daß Finzius und Landauer in ihren Übersetzungen

geläufige lateinische Termini einführten und so den hebräischen « Bodengeruch

» vollständig vernichteten. Es seien nur einige Beispiele als Beleg
angeführt :

1. Physis, natura :

Beide Vokabeln sind in die modernen Sprachen eingegangen und
erwecken bei dem Bedenker des Wortes die Vorstellung von « gebären,
wachsen, werden, entstehen ». Die Physis wäre demnach die Gesamtheit
der uns umgebenden, im ständigen Wandel befindlichen Welt. Anders
ist die hebräische Grundeinstellung der Natur gegenüber. Die hebräische

Entsprechung (teba') bedeutet ursprünglich Münze, Siegel, Siegelring

4. Nun ist bemerkenswert, daß der hebräische Philosoph beim
Versuch, die vorhandene Welt unter einen Namen zu bringen, nicht einen

Begriff wählt, der das Werden ausdrückt, sondern das Vollendetsein.
Die Welt hat ihre « Prägung » und ist daher etwas « Geprägtes ». Bei dieser

Wahl dürfte die biblische Gottesvorstellung eingewirkt haben. Denn
alle Welt ist durch das befehlende Wort Gottes geworden und trägt daher

Gottes Prägung 5. Die Summe des dem Menschen entgegentretenden
Seins erlebt daher der Hebräer als etwas Vorgeprägtes. Der Metaphysiker
will aber nicht bloß die Vorderseite dieser Prägung in den Griff bekommen,

er will hinter die Erscheinungsformen vordringen. Demnach ist
der griechische Ausdruck rà (levà to 9unix de auch wörtlich als « das, was
hinter der Prägung ist » V3.T2H "inxï? (se'ahar hatteba') übersetzt.

3 Phil.-Theol. Hochschule der PP. Redemptoristen, Mautern (Stmk), Österreich.

4 Köhler-Baumgartner : Lexikon in VT libros. 1953, 347.
6 In Sonderheit ist der Mensch Gottes Prägung, daher imago dei. Gn 1,26



244 « Die Findung des Seins »

2. Ens :

Der Kommentar beginnt mit den Worten: «Ens -pluribus modis

dicitur ». Ein Satz, wie er auch in der Summa theologica stehen könnte.
Liest man ihn aber hebräisch, so wirkt er viel anschaulicher : « Es sagte
Aristoteles : Siehe, das Vorgefundene wird ausgesagt inbezug auf viele
Arten ». Die hebräische Entsprechung für ens ist die Passivform (Part.
Niph'al) N2D2 nimsä', das Gefundene 6. Das Sein tritt dem Menschen als

ein sich schon Vorbe-find-liches entgegen, und zwar schon nach Arten
gegliedert7. Der Philosoph sucht nun, hinter der Vielfalt der ihm
entgegentretenden Arten das einheitliche Seinsprinzip zu finden.

3. Entis principia :

Der lateinische Text fährt fort : « Nos autem, dum entis principia
inquirere volumus, substantiae dumtaxat principia investigare volumus » 8.

Ich brauche nur eine wörtliche Übersetzung des hebräischen Textes zu
bringen und eine ganz andere Vorstellungswelt tut sich auf : « Wir aber,

wenn wir uns bereiten zur Aufsuchung der Anfänge des vorgefundenen
(oder vorbefindlichen) Wortes, fürwahr, nicht zur Aufsuchung der
Anfänge des Knochen(gerüstes) bereiten wir uns ».Was entspricht dem
lateinischen Leitbegriff « entis substantia » Nicht bloß die bereits erwähnte

Entsprechung NXO"T nimsä', das Vorbefindliche ; es steht noch die
Vokabel "12." (däbär) dabei. In der Umgangssprache kann däbär Sache,

Ding, Geschehnis u. a. bedeuten. Dies ist aber schon ein übertragener
Sinn. Ursprünglich heißt däbär einfachhin das Wort, eine Vorstellung,
die griechischem wie lateinischem Denken fremd, für hebräisches und
altorientalisches Denken aber geradezu kennzeichnend ist. Alles Seiende

ist ja nur dadurch, daß es durch ein befehlendes Wort ins Dasein gerufen
wurde. Es existiert nur insofern, als es Wort ist und daher einen Namen
hat. Daher wird auch von Adam erzählt, daß er die Dinge benannte.
Was keinen Namen hat, existiert nicht. Was existiert, ist wesentlich
Wort. Man müßte etwa die Unterscheidung von Sinn-wort, das

gesprochene Wort, und Ding-wort, das « inlcarnierte » Wort, einführen.

6 Die genaue grammatikalische Entsprechung zu ens wäre ein Partizipium
vom Stamme il1 H (häjäh), «sein». Dies taugt aber nicht, um den philosophischen
Begriff des Seienden auszudrücken ; denn Hin (hôwéh) heißt nicht ens, sondern praesens,

gegenwärtig. Dazu ist diese Wurzel bereits durch den Gottesnamen Jahweh
belegt.

7 Das Wort j'Q (min), Art, erinnert an den Schöpfungsbericht Gen 1,11 f.
8 Berliner Ausgabe, Seite 1, Zeile 4-5.



« Die Findung des Seins » 245

Dem knappen lateinischen Wort ens entspricht der hebräische
Doppelausdruck NXçan (bad. däbär han. nimsä'), das vorbefindliche Dingwort.

Der Philosoph will nun « an die Aufsuchung der Anfänge dieses

vorbefindlichen Ding-wortes » herangehen. Dabei will er sich auf die
« Aufsuchung der Anfänge des Knochen(gerüstes) » beschränken.
Hebräisches DVV fesem), Knochen, hat sicher eine vielfältige Verwendung
erfahren, die sich vom ursprünglichen Sinn weit entfernte 9. So wird es

auch für das rückbezügliche Fürwort mich, dich, sich usw. verwendet.
Aber gerade hierin wird etwas von der Eigenart der hebräischen
Psychologie sichtbar, die wesentlich organgebunden ist10. Der Mensch denkt
mit dem Herzen, sinnt nach in der Leber, ist ergriffen in den Innereien.
Soll aber der tiefste Sitz der Seele genannt werden, spricht man von den
Knochen. Man ist bis in die Knochen erschüttert. Die Knochen sind
nicht bloß das tragende Gerüst des Leibes, sondern auch der Seele.

Kein Wunder, daß das gleiche Wort aufgegriffen wird, wenn es gilt,
den letzten tragenden Grund oder eben das « Gerippe » des Seins

bloßzulegen. Denn das Seinsgerippe ist's, das als Erstes unter allem
Vorbefindlichen gesichtet wird. Wie das Herz im Leibe, so ist das dïv 'esem,

das Knochengerüst des Seins, in den vorbefindlichen Ding-worten (Zeile 8).

4. Sive ex rebus sit compositum (Z. 5-10)

Der lateinische Text gebraucht, um die Zusammensetzung
auszudrücken, die Verba compositum und coniunctum. Letzterem entspricht
das Nomen 11311 (hibbür), die Bündelung. Verschiedene Elemente können

zu einer Einheit « gebündelt » sein. Noch anschaulicher ist die

Entsprechung zu compositum, nasin (harkäbäh), ebenfalls ein Nomen. Wie
DSV 'esem hat es eine vielfache Verwendung und damit eine Verflachung
erfahren n. Trotzdem haftet der Vokabel immer irgendwie die Vorstellung
von Fahrzeug an. «Dies ist, weil das Ganze geeint ist wie etwa die Einheit
der Glieder am Menschenleib und die Teile am Leibe der Pflanze, oder
weil sein Gefährt aus Ding-worten besteht, deren Enden einander
berühren, wie etwa das Gefährt des Flauses oder des Schiffes, oder weil eine

Bündelung von verstreuten Ding-worten vorliegt, wie die Bündelung
eines Heeres oder einer Stadt. Siehe, das Haupt all seiner Teile ist das

9 Das große Hebräische-Lexikon Millon Hada3, Jerusalem, III (1956), 1215

gibt für DVÏ 'esem eine Fülle von Entsprechungen an wie : Leib, Knochen, Existenz,
alles in der Natur Existierende, Stein, Erde, Luft, Vögel, usw. Alles das ist 'esem.

10 W. Eichrodt : Theologie des AT, 2. Teil (1948) 65 ff.
11 Millon, I, 308.



246 « Die Findung des Seins »

Knochen(gerüst) ». - Sicher ist eine solche Übersetzung ein Ungetüm,
zu deren richtigen Verständnis die Kenntnis des Hebräischen vorausgesetzt

werden muß. Aber immerhin ist es wertvoll zu wissen, welche

Vorstellungen uns geläufige philosophische Termini beim hebräischen Leser
auslösen.

5. Substantia invenitur prima (Z. 10-16) :

Nach hebräischer Ausdrucksweise ist des Philosophen Aufgabe die

«Findungdes (Seins)-gerippes», nïvn nwyp (mësî'ût hä'esem). Beiden
eben genannten Vergleichen wird als erstes das Seins-gerippe gefunden.
Der lateinische Text fährt fort : «Deinde invenitur qualitas et quantitas »

(Z. 14). Der Hebräer hat zwar wurzelgleiche Vokabeln für qualitas und
quantitas, nämlich rnaiN ('êkût), das Wiesein, und niös (kammüt), das

Wieviel-sein. Die sind aber hier nicht verwendet.
Für qualitas steht ('injan), das, was den Menschen anspricht,

ihn interessiert, das Interesse ; für quantitas steht TIS® (si'ür), ein

Ausdruck, der für Maßbezeichnungen Verwendung findet wie etwa :

« Des Redens ist kein Maß »12. In der Vielfalt der dem Menschen

entgegentretenden Erscheinungswelt geht « die Findung des (Seins) gerippes

der Findung alles dessen, was nachfolgt, voraus » (Z. 12). Das sich
Interessieren für eine Sache, ihr Abmessen und Wägen sind nachfolgende

Erkenntnisse.
Diese kurzen Proben zeigen, daß die lateinische Übersetzung sinngemäß

richtig ist. Sie ist aber nicht Übersetzung im strengen Sinn, sondern
vielmehr paraphrastische Erklärung. Dabei werden klargeprägte, fremdartig

klingende hebräische Termini durch solche in der philosophischen
Schulsprache geläufige ersetzt. Um also den leider nur hebräisch erhaltenen
Aristoteles-Kommentar des Themistios richtig zu verstehen, wäre eine

philologisch getreue, neue Bearbeitung zu wünschen. Denn nur so kann
man ihm gerecht werden ; bringt er doch einen neuen Ansatzpunkt des

Philosophierens, wenn er weniger abstrakt als Aristoteles das Sein als

etwas « Vorgefundenes » oder einfachhin als das « Be-find-liche » bezeichnet

und das Ziel des Philosophierens in der « Findung des (Seins)-gerip-

pes » sieht.

(Abgeschlossen am 29. Nov. 1960)

12 A. a. O. IV, 1734 bringt als Entsprechung : Maß, Größe.


	"Die Findung des Seins"

