
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 2-3

Artikel: Ostkirche und Oekumene

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich StirnimannOP

Ostkirche und Oekumene

Eine Übersicht1

« ökumenische Mobilisierung der Kirchen » - nicht nur der Christen,
sondern der Kirchen - ist ein von Dr. Visser't Hooft, dem Generalsekretär
des Ökumenischen Rates der Kirchen, geprägter Ausdruck2. Gemeint

waren damit die markanten weltkirchlichen Ereignisse der jüngstvergangenen

und unmittelbar bevorstehenden Zeit : die panorthodoxe
Konferenz auf Rhodos, 3 die Vollversammlung des Ökumenischen Rates

in Neu-Delhi4 und das nun auf den 11. Oktober indizierte5 zweite
Vatikanische Konzil6.

1 Vortrag gehalten am 7.2.1962 in der Reihe der von den Professoren H. Schmi-
dinger und A. Schmid veranstalteten Öffentlichen Vorträgen an der Universität
Freiburg (Schw.) über das Thema « Die Ostkirche ».

2 Vgl. Informations Catholiques Internationales (im folgenden zitiert : ICI)
n. 159 (1 janv. 1962) 14.

3 Vom 24. September bis 1. Oktober 1961. - Vgl. ICI n. 155 (1 nov. 1961)
39-42 ; LV n. 55 (nov.-déc. 1961) 131-144 (La conférence orthodoxe de Rhodes, par
P. Duprey, PB) ; Vers l'Unité Chrétienne (im folgenden zitiert : UC) 14 (1961)

97-100, 15 (1962) 1-9 (La conférence panorthodoxe de Rhodes, par C. J. Dtjmont
OP).

4 Vom 18. November bis 5. Dezember 1961. - Vgl. ICI n. 159 (1 janv. 1962)
14-16 und den zusammenfassenden Bericht des katholischen «Beobachters»
M.-J. Le Guillou in UC 15 (1962) 17-23, ferner W. Seibel SJ : New-Delhi 1961.
SZ 87 (1961/62) 81-94.

5 Vgl. die als « Motu proprio » veröffentlichten « Litterae apostolicae » vom
2. Februar 1962, erstmals abgedruckt in L'Osservatore Romano 102 (1962) n. 27

(3 Febbr.) 1.
6 In der Indiktion durch die Apostolische Konstitution « Humanae salutis »

vom 25. Dezember 1961, erstmals veröffentlicht in L'Osservatore Romano 101

(1961) n. 298 (26-27 Die.) 3, wird erneut und an verschiedenen Stellen auf das

ökumenische Anliegen hingewiesen.



222 Ostkirche und Oekumene

Orthodoxe Vertretung im Weltkirchenrat

Das wichtigste und folgenschwerste Ergebnis der Generalversammlung

in Neu-Delhi ist zweifellos der Beitritt der orthodoxen Kirchen von
jenseits des « eisernen Vorhangs » zum ökumenischen Rat der Kirchen.
Damit stehen wir vor dem aktuellen, vordergründigen Aspekt des

Themas : Ostkirche und Ökumene.

Bisher waren im Weltkirchenrat nur folgende orientalische Gemeinschaften

vertreten : die vier orthodoxen Patriarchate von Konstantinopel,

Alexandrien, Antiochien und Jerusalem ; die verschiedenen alten
Kirchen von Ägypten, Aethiopien, Griechenland, Syrien und Indien ;

schließlich die sich im Westen befindlichen Auswanderergemeinden der
östlichen Kirchen. Die unter sowjetischen Regierungen lebenden orthodoxen

Kirchenleiter zeigten anfangs nur wenig Verständnis für die
Ökumene und äußerten sich skeptisch, bisweilen sogar scharf ablehnend

gegenüber der « Schöpfung » von Amsterdam. Ihre Haltung war auf
jeden Fall viel negativer als die offizieller römisch-katholischer Kreise.
Von 1958 an war eine Veränderung in der Haltung des Außenamtes des

Patriarchen von Moskau zu verzeichnen.
Die Aufnahme der orthodoxen Kirchen von Rußland, Rumänien,

Bulgarien und Polen vollzog sich in Neu-Delhi ohne größere Schwierigkeiten

7. Einzig von zwei, drei orthodoxen Delegierten aus den Vereinigten

Staaten wurden gewisse Bedenken erhoben gegen die Aufnahme von
offiziellen Vertretern der orthodoxen Kirchen aus kommunistischen
Ländern 8.

Aus der nun fast geschlossenen Mitgliedschaft der morgenländischen
Kirchen ergeben sich zwei unmittelbare Folgen für die Zukunft des

Weltkirchenrates :

Erstens ist dadurch innerhalb der organisierten Ökumene das

« katholische » Element, genauer der Einfluß der alten morgenländischen
Kirchentradition, gewaltig gestiegen. Die slawische Christenheit ist ja
im Verband der östlichen Kirchen die weitaus stärkste Gruppe. Schauen

wir auf die Zahl der Gläubigen der betreffenden Gemeinschaften, so hat

7 Vgl. Neu-Delhi 1961. Dokumentarbericht über die Dritte Vollversammlung
des Ökumenischen Rates der Kirchen. Hrsg. von Willem A. Visser't Hooft. Evang.
Missionsverlag, Stuttgart/Basileia Verlag, Basel, 1962, 11. Nach mündlicher
Mitteilung erhielt die Russische Orthodoxe Kirche 142 Ja-Stimmen, bei 3 Gegenstimmen

und 4 Stimmenthaltungen, a. a. O. 11.
8 Vgl. a. a. O. 12 u. 74.



Ostkirche und Oekumene 223

die Repräsentation der Orthodoxie im Ökumenischen Rat um rund das

Zehnfache zugenommen. Vertraten die bisherigen Abgeordneten etwa
14 Millionen, so stehen nun, seit dem 20. November 1961, hinter der
orthodoxen Delegation etwa 136 Millionen Christen9. Das dürfte doch
etwas zu bedeuten haben für die weitere Entwicklung des ökumenischen
Rates.

Wohl bleiben die Prinzipien und Arbeitsmethoden dieselben : die

in der Verfassung von 1948 niedergelegten. Doch kann man mit Recht

sagen, die faktische Gestalt des Ökumenischen Rates habe sich seit der
dritten Vollversammlung weitgehend gewandelt ; nicht nur bezüglich der
konfessionsstatistischen Zusammensetzung 10, sondern - und vor allem -
den inneren Kräften nach. Ein äußeres Zeichen dafür ist die erweiterte

theologische Basis. In Amsterdam wurde nur eine Bedingung für die

Mitgliedschaft im Rat der Kirchen gestellt : das Bekenntnis zu Christus,
« Gott und Erlöser ». In Neu-Delhi wurde dieses Grundbekenntnis - nicht
ohne Rücksicht auf die Orientalen - durch die ausdrücküche Erwähnung
der heiligsten Dreifaltigkeit ergänzt11. Etwas Unerhörtes im Vergleich
zur abendländischen, liberalen Durchschnittstheologie des vergangenen
Jahrhunderts.

Zweitens hat der Weltkirchenrat seit dem Zuwachs durch die
östlichen Kirchen auch nach außen hin ein anderes Gesicht bekommen.

0 Für diese notwendigerweise approximativen Zahlen stützen wir uns auf
die statistischen Angaben des im Aufträg des Deutschen Evangelischen Kirchentages

von F. H. Littell und H. H. Walz, hrsg. Weltkirchenlexikons, Kreuz-Verlag,

Stuttgart 1960. - Besonders ungenau sind die Angaben über die zum Moskauer
Patriarchat zu rechnenden Gläubigen. Die Schätzungen schwanken zwischen 50-
100 Millionen

10 Neben den vier orthodoxen Kirchen wurden in Neu-Delhi noch 19 andere
Gemeinschaften verschiedenster Färbung - von der Finnischen Evangelisch-
Lutherischen Kirche von Amerika über die Kongregationalistische Kirche der
Bantu in Südafrika bis zur Pfingstkirche und Pfingstkirchlichen Mission in Chile -
als « Gliedkirchen » in den Weltkirchenrat aufgenommen, vgl. Neu-Delhi 1961, 71 f.

11 Die « Basis » hat nun folgenden Wortlaut : « Der Ökumenische Rat der
Kirchen ist eine Gemeinschaft von Kirchen, die den Herrn Jesus Christus gemäß
der Heiligen Schrift als Gott und Heiland bekennt und darum gemeinsam zu erfüllen
trachten, wozu sie berufen sind, zur Ehre Gottes, des Vaters, des Sohnes und des

Heiligen Geistes. » Neu-Delhi 1961, 170 (die Hervorhebungen stammen von uns und
bezeichnen die neu hinzugefügten Worte ; an Stelle der alten Formulierung : die
den Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland « anerkennt » trat das Zeitwort
« bekennt »). Zur Diskussion um die neue Basis siehe a. a. O. 170-178. In der
Abstimmung erhielt der neue Text 383 Ja-Stimmen, 36 Gegenstimmen, bei 7

Enthaltungen, a. a. O. 178. Vgl. dazu auch A. Wenger, AA : La nouvelle base élargie
du Conseil Oecuménique des Eglises. NRT 94 (1962) 63-71.



224 Ostkirche und Oekumene

Konnte früher der ganze weltkirchliche Organismus leicht als ein
protestantisches Unternehmen verstanden werden - in den Zwanzigerjahren
war es ja noch fraglich, ob die Orientalen sich überhaupt daran beteiligen
würden -, so ist eine derartige Auffassung seit dem vergangenen Jahr
nicht mehr möglich. Ein gewisser Ausgleich zwischen Osten und Westen
ist zustande gekommen, ein eindrucksvolles Stück virtueller ökumenizi-
tät des Weltkirchenrates ist Wirklichkeit geworden12. Den ungefähr 224

Millionen Christen aus dem Raum der Reformation stehen nun die
genannten 136 Millionen orientalischer Christen gegenüber. Die Gesamtzahl

der im Ökumenischen Rat zusammengeschlossenen Christen beträgt
also zirka 360 Millionen 13. Diese Zahl gibt ohne Zweifel nur annähernd
die wirkliche Lage wieder14, doch mag sie eine nicht zu unterschätzende

Energie im geistigen Ringen der Gegenwart zum Ausdruck bringen.
Die Frage drängt sich auf : Was bedeuten diese 360 Millionen gegenüber

den auf 393 Millionen geschätzten Katholiken 15 in der Welt Wird
der Beitritt der slawischen Christen das Verhältnis des Weltkirchenrates

zur römisch-katholischen Kirche verändern vielleicht sogar komplizieren

Bedenken in dieser Hinsicht wurden ausgesprochen. Doch scheinen

eigentliche Befürchtungen nicht am Platze zu sein. Gewisse Äußerungen

östlicher Kirchenführer sowohl in Rhodos als auch in Neu-Delhi
deuten eher auf eine konstruktive Entwicklung hin.

Auf der Konferenz von Rhodos soll sich ein Teilnehmer etwas
mißfällige Worte über Rom gestattet haben. Doch gleich am Tag darauf

- so wird erzählt - berichtigte der Redner, er habe nur die einseitig

12 Dr. Visser't Hooft faßt das in seiner Ansprache in der Eröffnungssitzung
in Neu-Delhi mit folgenden Worten zusammen : « Es wird uns jetzt eine ganz große
Möglichkeit geboten, die Möglichkeit nämlich, daß es zu einem echten geistlichen
Gespräch zwischen den östlichen Kirchen und den Kirchen, die ihren Auftrag im
Westen haben, kommt. Wenn wir diese Gelegenheit ergreifen, wird unsere
ökumenische Aufgabe dadurch nicht leichter werden. Sie wird allerdings sehr viel
reicher werden. » Neu-Delhi 1961, 13. - Vgl. auch B. A. Bobrinskoy : Othodoxy
in the Ecumenical Movement. Ecumenical Review 14 (1962) 323-328 u. J. Lawrence

: East and West. The New Opportunity. Ecumenical Review 14 (1962) 329-335.
13 Die sich auf 197 Gemeinschaften verteilen. Eine vollständige Liste der

Mitgliedskirchen des Ökumenischen Rates findet sich im Anhang zum Dokumentarbericht

Neu-Delhi 1961, 443-449.
11 Vgl. Anm. 9.
16 Auch hier schwanken natürlich die Angaben. Nach der Encyclopaedia

Britannica von 1955 wären es 469 Mill., nach einem Bericht der UNO-Kommission
von 1957 464 Mill., nach Bilan du monde 1958-1959, t. 1, Paris 1958 456 Mill.
Nimmt man als Grenzwerte 393-469 Mill., so schwankt der Anteil der Katholiken
an der gegenwärtigen Christenheit zwischen 50,7 %-58,6 %, an der gegenwärtigen
Menschheit zwischen 14,6 %-18,8 %.



Ostkirche und Oekumene 225

westlich ausgerichteten Äußerungen gewisser Kreise kritisiert, er habe

nichts Abschätziges sagen wollen über die alte « ehrwürdige Kirche von
Rom »16.

In Neu-Delhi erklärte der Metropolit Nikodim von Moskau, einen

Artikel der Zeitschrift des Moskauer Patriarchats kommentierend, es

könne sich nicht um ein kategorisches « Non possumus » handeln im Fall
einer Einladung zur Entsendung von Beobachtern an das kommende
Vatikanische Konzil, - eine allfällige Vertretung auch der orthodoxen
Kirche von Moskau sei nicht ausgeschlossen 17.

Bei der andauernden wohlwollenden Haltung, die der ökumenische

Rat der katholischen Kirche gegenüber einnimmt18, ist auch gar nicht
einzusehen, weshalb die alten Spannungen zwischen dem Orient und
Rom auf weltkirchlicher Ebene wieder aufleben sollten 19.

So dürfte die in Neu-Delhi entstandene Lage sich auf die ökumenischen

Beziehungen der katholischen Kirche sowohl zu den orthodoxen
Kirchen, als auch zum Weltkirchenrat eher günstig als ungünstig
auswirken. Der zahlenmäßige Zuwachs des Ökumenischen Rates bedeutet
in den gegenwärtigen Verhältnissen nicht - um einen etwas starken
Ausdruck zu gebrauchen - Konkurrenz zwischen Genf und Rom.

Natürlich, - und auch das muß gesagt sein - stellt die neue Situation,
die Einbeziehung der gesamten östlichen Christenheit in die Ökumene,
auch vermehrte Forderungen an die katholische Kirche, an ihre Bereitschaft

zum Dialog und ihren Willen, einen möglichst gültigen und
großzügigen Beitrag zum Problem der Einheit zu leisten.

Auf gewisse interne Gefahren des Weltkirchenrates einzugehen, würde

zuweit von unserem Thema wegführen.

16 Vgl. auch das Interview mit dem Metropoliten Nikodim von Moskau in
Neu-Delhi, ICI n. 158 (15 déc. 1961) 15.

17 Nach dem Artikel von H. Frisquet, in «Le Monde» 14 (1961) n. 687

(20 déc.) 5.
18 Vgl. z. B. die freundliche Begrüßung der katholischen Beobachter in Neu-

Delhi durch Dr. Visser't Hooft und die anerkennenden Worte zur Errichtung des
Sekretariates für die Einheit durch Papst Johannes XXIII, Neu-Delhi 1961, 13.

19 Der geschlossene Beitritt der orientalischen Kirchen zum Weltkirchenrat
könnte also - neben der Überwindung der Isolation gewisser östlicher Gruppen und
dem damit verbundenen Kontakt mit der westlichen Christenheit - auch eine
weitgehende Befreiung von den das ökumenische Gespräch so belastenden « nicht
theologischen Faktoren » zur Folge haben. Das würde dann einen der verheißungsvollsten

Lichtpunkte für die Zukunft bedeuten. Ein Problem, das sich für die Orientalen

seit dem Anschluß an den Ökumenischen Rat mit neuen Verflechtungen
stellt, ist das der Missionierung und Evangelisation.

15



226 Ostkirche und Oekumene

Rückblick auf die Vergangenheit

Wir möchten nun in großen Zügen kurz auf einige Punkte der
Vergangenheit hinweisen, die die Voraussetzungen für die gegenwärtige
Lage bilden. Das ökumenische Problem beginnt ja - so seltsam das auch

klingen mag - mit der historischen Spaltung und Entfremdung der
Christen.

Bezüglich der östlichen Christenheit wird der Verlust der katholischen

Einheit mit dem Jahr 1054 angegeben. Doch handelt es sich bei
diesem Datum um eine stark rückblickende Fixierung. Die Menschen

jener Zeit hatten kaum das Bewußtsein, daß mit der Bannbulle des

gereizten Kardinal Humberts etwas Wesentliches verloren war20. Die
Formen der Kommunion, d. h. der Beziehung der einzelnen Kirchen
untereinander, waren damals anders als heute. Schismen waren in jenen
Tagen durchaus keine Seltenheit21.

Der Fall von Photius, der den Papst exkommunizierte, hatte noch
keinen dauernden Bruch zur Folge. Doch stammt aus jener Zeit, was
vielleicht in der neueren Literatur zuwenig berücksichtigt wird, das

Arsenal fast sämtlicher späteren theologischen Anschuldigungen gegen
den Westen.

Im Hintergrund stand zweifellos die Rivalität zwischen Konstantinopel,

der neuen Kaiserstadt, und dem alten Rom. Der Konflikt unter
Caerularius war durch Streitigkeiten um die kirchliche Oberhoheit über
Dalmatien veranlaßt worden. Die zwei schwerwiegendsten Punkte für
die psychologische Entfremdung zwischen Osten und Westen waren :

1° die Schaffung eines eigenen Kaiserreiches im Westen, die Krönung
Karls des Großen, die durch die Vermittlung des Papstes - vom Osten

aus gesehen als Konkurrenz zu Byzanz - den Anspruch erhob, das alte
christliche Imperium fortzusetzen ; 2° die Kreuzzüge mit ihren politischen
Nebenzielen, die schreckliche Verheerung Konstantinopels im Jahr 1204

(durch Abendländer, die das Kreuz auf ihrer Rüstung trugen) und die

Errichtung von lateinischen Staaten und Kirchen im Osten. Auf diese

20 Die päpstlichen Legaten legten die Bannbulle am 16. Juli 1054 auf dem
Hauptaltar der Hagia Sophia nieder. Papst Leo IX. war aber schon zuvor, am
19. April, gestorben. Die rechtliche Gültigkeit des Dekretes ist also zumindest
anfechtbar.

21 Schon für den Zeitraum der 500 Jahre vor Photius könnte man etwa 203

Jahre angeben, während denen die « normalen » Beziehungen zwischen Byzanz
und Rom unterbrochen waren.



Ostkirche und Oekumene 227

Zeit und diese Erfahrung geht zum großen Teil die noch heute lebendige
Animosität besonders der Griechen gegen Rom zurück.

Trotz aller dieser schlimmen Ereignisse blieb aber das Verlangen
nach Einheit und Wiedervereinigung wach. Schon 1274, auf dem Konzil
von Lyon, kam eine erste formelle Union zustande. Sie war jedoch nur
von kurzer Dauer. Die theologische Kontroverse wurde zuwenig ernst

genommen, die auseinanderstrebenden Lehren nur ungenügend geklärt.
Aus dieser Erfahrung hatte man aber gelernt. Als 1438, auf dem

Konzil von Ferrara-Florenz, ein erneuter Versuch zur Wiedervereinigung
gemacht wurde, ging man ganz anders vor22. Die trennenden Lehrpunkte
wurden offen angegangen und ausführlich durchbesprochen. So sind
denn die Dekrete von Florenz zu einem außerordentlichen Zeugnis
ökumenischer Verständigung geworden 23. Bezüglich der Lehre vom Heiligen
Geist wurden beide sprachlichen Überlieferungen mit entsprechenden
inhaltlichen Erklärungen angenommen : sowohl die morgenländische
Formel, nach der der Geist « vom Vater durch den Sohn », als auch die
abendländische Ausdrucksweise, nach der der Geist « vom Vater und
Sohn » hervorgeht. Die Einführung des « Filioque » in den liturgischen
Text des Credos wurde den Griechen nicht auferlegt. Auch blieb ihre
Eigenständigkeit in Ritus und KirchenVerfassung unangetastet.
Denkwürdig klingen die Worte des Bischofs Isidor von Kiew, der die Freude
der Lateiner über die Union mit folgenden Worten beschreibt : Sie

(die Römer) frohlockten, « denn sie hatten Verzeihung von den Griechen

erlangt »24.

Leider wurde auch diese Wiedervereinigung rasch zunichte.
Theologisch waren die Dinge zwar geklärt worden, doch unterließ man es,

die Aufnahme der Dekrete in entsprechender psychologischer Weise

vorzubereiten. Die Opposition des niederen Klerus und des Mönchtums

gegen den Westen war zu groß, als daß die Union hätte Fuß fassen kön-

22 Vgl. J. Gill SJ : The Council of Florence, Cambridge, 1959 u. ders. :

L'accord gréco-latin au Conceil de Florence, in : Le Conceil et les Conciles, Cheve-
togne 1960, 183-194.

23 Das Unionsdekret wurde auch später oft als Grundlage für Teilunionen
genommen, wie z.B. 1595 für die Union mit den Ukrainern in Brest-Litowsk. -
Die Abneigung, die gewisse Griechen gegenüber Florenz empfinden, beruht zum
großen Teil auf Ungeschicklichkeiten in zeremoniellen Fragen, vgl. B. Schultze,
SJ u. J. Chrysostomus, OSB : Die Glaubenswelt der orthodoxen Kirche, Salzburg

1961, 131 f.
24 Vgl. H. Jedin : Kleine Konziliengeschichte (Herder-Bücherei, 51) Freiburg

i. Br. 1959, 75 f.



228 Ostkirche und Oekumene

nen. Endgültig wurde sie durch ein politisches Ereignis, die Eroberung
Konstantinopels durch die Türken, aufgelöst.

Doch ging auch dadurch die Hoffnung auf Verständigung nicht
verloren. So dachte z. B. noch Pius V. in der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts, eine Union, nun mit Moskau, ließe sich aufgrund besonderer

Umstände, der gemeinsamen äußeren Bedrohung durch die Osmanen,
ziemlich leicht bewerkstelligen.

Inzwischen war aber ein neues Faktum eingetreten : die Reformation.

Es wird gut sein, auch kurz darauf aufmerksam zu machen, wie die

Spaltung des Abendlandes das Problem « Ostkirche und Ökumene »

modifizierte 25.

Schon im 15. Jahrhundert erfuhren die Byzantiner durch die

Berührung mit den Böhmen, bzw. Hussiten, daß es im Westen nun auch
« nicht-römische » Christen gab.

Entscheidender waren die Vorgänge des 16. Jahrhunderts. Luther
berief sich gelegentlich auf das Zeugnis der Griechen, um darzutun, Rom
sei von der alten Tradition des Glaubens abgewichen. Unmittelbare
Kontakte mit dem Osten fanden aber erst später statt.

So reisten 1557 eine schwedische Delegation nach Moskau, einige
Jahre nachher deutsche Lutheraner nach Konstantinopel. Darauf folgte
ein reger Briefwechsel zwischen Lutheranern von Tübingen und dem
Patriarchen Jeremia II. von Konstantinopel. Doch führten die Verhandlungen

über das «Bekenntnis von Augsburg» zu keinem Ergebnis.
Bedeutender waren die Bemühungen des griechischen Theologen

und Patriarchen Kyrill Lukaris 26, der die Beziehungen zu England
eröffnete, Beziehungen, die bis in die neueste Zeit hinein ihr Gewicht haben
sollten. Das sensationelle Ereignis war aber das 1629 in Genf veröffentlichte

« Glaubensbekenntnis des hochwürdigsten Kyrill, Patriarchen von
Konstantinopel, im Namen und mit der Zustimmung der Patriarchen
von Alexandrien und Jerusalem und anderer Häupter der östlichen
Kirche ». Das Bekenntnis näherte sich stark der calvinistischen Lehre.

25 Für die folgenden Ausführungen stützen wir uns vor allem auf die Studie
vom G. Florowski : Die orthodoxen Kirchen und die ökumenische Bewegung bis
zum Jahr 1910, in : Geschichte der Ökumenischen Bewegung, 1517-1948, hrsg.
von R. Rouse u. S. C. Neill, I. Teil, Göttingen, 1957, 231-296. Gemäß dem Rahmen
des ganzen Werkes beginnt Florowski seine Übersicht erst mit dem Zeitalter der
Reformation. Der Autor bereitet die Veröffentlichung einer umfassenden
Untersuchung zum genannten Thema vor.

26 Vgl. a. a. O. 251 f.



Ostkirche und Oekumene 229

Es entstand nicht ohne politischen Druck und wurde von zwei orientalischen

Synoden verworfen. Der Nachfolger von Lukaris, Kyrill von
Beröa, war wiederum mehr der römisch-katholischen Sache zugetan,

Der eigentliche Gegenspieler von Lukaris war aber Petrus Mogila,
der Verfasser des berühmten « Orthodoxen Glaubensbekenntnisses », das

sich sehr an die alte und zugleich katholische Lehre anlehnt. Von ihm
ging auch die Latinisierung des theologischen Unterrichts an den Schulen

in Kiew und Moskau aus, die das ganze 17. Jahrhundert beherrschte,
Das 18. Jahrhundert brachte dann einen vermehrten Einfluß der
protestantischen Theologie im Osten.

Es handelt sich also für die drei ersten nachreformatorischen
Jahrhunderte um bloße Fühlungsnahme, um Vorstöße und Rückschläge, um
eine gewisse Pendelbewegung, die kaum mehr als die Oberfläche des

kirchlichen Lebens berührte. Das geht schon daraus hervor, daß bei
keinen offiziösen Verhandlungen zwischen Orthodoxen und Protestanten
die Frage der Kirche oder der Weihen zur Sprache kam. Die Protestanten

suchten « Verbündete » gegen Rom, und die Katholiken benützten
die verschiedenen Stellungswechsel, um für apologetische Zwecke den

Abfall vom rechten Glauben entweder der Protestanten gegen die Orientalen,

oder der Orientalen mit den Protestanten aufzuzeigen. In
Konstantinopel sorgten die Türken, daß auf einen pro-römischen Patriarchen
nach Möglichkeit ein pro-protestantischer folgte.

Vielleicht ist auch noch der Plan von Leibniz 27, der sich ja eingehend
mit der Frage der Einheit der Christen befaßte, zu erwähnen. Er schlug
im Jahre 1708 vor, Peter der Große möge ein ökumenisches Konzil
einberufen, auf dem Vertreter der katholischen Kirche, der orthodoxen
Kirche und der protestantischen Gemeinschaften über die gemeinsame

Wiedervereinigung beraten sollten. Daraus geht hervor, daß zu jener
Zeit selbst an das Utopische grenzende Ideen nicht fehlten.

Ein neuer Abschnitt beginnt mit dem 19. Jahrhundert. Zu erwähnen
ist an erste Stelle das Jugendwerk des katholischen Theologen Johann
Adam Möhler ; « Die Einheit in der Kirche », « dargestellt im Geiste der
Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte », erschienen 1825. Dieser

Rückgriff auf den « Geist der Väter » und die « drei ersten Jahrhunderte »

mußte die Orientalen aufhorchen lassen. Einen besonderen Einfluß
scheint das Werk Möhlers auf den russischen Laientheologen Alexej
Chomjakow ausgeübt zu haben2S.

27 A. a. O. 257. 28 A. a. O. 267 f.



230 Ostkirche und Oekumene

Ein weiterer theologischer Anstoß ging in den Vierzigerjähren von
England aus, von der sogenannten Oxfordbewegung, die sich ebenfalls

auf patristische Studien stützte. In ökumenischer Beziehung waren
diese Kreise geneigt, die katholische, orientalische und anglikanische
Gemeinschaft als drei Erscheinungsformen der einen Kirche oder als drei
Äste desselben Stammes zu betrachten. Hier brach nun deutlich die

Frage der Kirche durch, die Frage der Sakramente und besonders der
Weihen. Als Leo XIII. die Gültigkeit der anglikanischen Weihen
verneinte, wandten sich die hochkirchlichen Kreise an den christlichen
Osten um Anerkennung ihrer Ordinationen. Die russischen Theologen
hielten eine Anerkennung für möglich, die griechischen zeigten sich

zurückhaltender. Zu einer eigentlichen Entscheidung kam es nicht 29.

Seit 1870 traten zwischen die Anglikaner und die Orthodoxen noch
die Alt-Katholiken, die die Gültigkeit ihrer Weihen auf die Jansenisten

von Utrecht zurückführen und seit 1931 mit den Anglikanern Inter-
kommunion, d. h. Abendmahlsgemeinschaft ohne vollständige
Lehrübereinstimmung, pflegen. An allen altkatholischen Kongressen bis zum ersten

Weltkrieg nahmen orthodoxe Besucher teil. Doch handelte es sich nie

um offizielle Unionsversuche 30.

Auf dem großen allrussischen Kirchenkonzil 1917/18 wurde in der
letzten Sitzung, am 20. September 1918, folgende Resolution angenommen

: « Das Heilige Konzil der Russisch-Orthodoxen Kirche sieht mit
Freuden die ernsten Bemühungen der Alt-Katholiken und Anglikaner,
sich mit der orthodoxen Kirche auf der Grundlage der Lehre und Tradition

der alten katholischen Kirche zu vereinigen, und erteilt seinen Segen

den Mühen und Anstrengungen jener, die den Weg zur Union mit den

obgenannten befreundeten Kirchen suchen » 31.

Was nun die eigentliche ökumenische Bewegung angeht, so könnte

man nicht behaupten, daß die Orientalen an ihrer Entstehung aktiv
beteiligt gewesen wären. Indirekt bestand ein gewisser Einfluß durch im
Westen lebende kleinere Gemeinden und durch mit dem Osten
freundschaftliche Beziehungen pflegende hochkirchliche Kreise.

Als nach dem ersten Weltkrieg die entscheidende Periode der
Bildung weltkirchlicher Organisationen begann, bemühte man sich, auch

den christlichen Osten für diese Arbeit zu gewinnen. Die Widerstände,
besonders von offiziellen Instanzen, waren groß. Doch gab es auch andere

29 A. a. O. 290-292. 30 A. a. O. 284-288. 31 A. a. O. 294.



Ostkirche und Oekumene 231

Kräfte, die sich bemerkbar machten. Als z. B. 1920 der Patriarchenstuhl

von Konstantinopel vakant war, wurde vom Sekretariat des Patriarchen
ein « Rundschreiben » veröffentlicht, in dem es hieß : « Unsere (d. h.

orthodoxe) Kirche ist der Meinung, daß die bestehenden Lehrunterschiede

engere Beziehungen und ein besseres Verständnis zwischen den

Kirchen nicht ausschließen. Sie hält ein solches Verständnis für höchst
wünschenswert und notwendig und glaubt, daß es für die wahren Interessen

der einzelnen Kirchen und der ganzen christlichen Gemeinschaft
wie auch für die Vorbereitung und Förderung der vollen und gesegneten
Einheit, die mit Gottes Hilfe einmal zustande kommen mag, von Nutzen
sein wird » 32.

In der Folgezeit war es dann Erzbischof Germanos 33, Metropolit
von Thyatira, der in Stockholm, Lausanne und an den meisten späteren
internationalen Konferenzen die Gegenwart der griechischen Kirche
zum Ausdruck brachte. In Lausanne warnte er im Auftrag seiner Kirche
mit bewegten Worten vor den Gefahren des dogmatischen Relativismus.

Die Griechen traten 1948 dem Ökumenischen Rat der Kirchen bei,
enthielten sich aber oft bei den Verhandlungen ihrer Stimme. Weniger
Hemmungen zeigten die Vertreter der slawischen Auswanderergemeinden.

1948 sprach eine russische Kirchenkonferenz in Moskau ihr ächtendes

Urteil über die Bildung des ökumenischen Rates aus 84. Im April
1961 aber wurde die Erklärung abgegeben : « Die Russische Orthodoxe
Kirche hat immer der allchristlichen Annäherung, dem Wachstum der

Verständigung zwischen den bisher getrennten Christen und der
Stärkung auf dem Grunde des Evangeliums der Allbruderschaft, der Liebe
und des Friedens unter den Völkern höchste Bedeutung beigelegt »35.

Die endgültige Aufnahme der slawischen Kirchen in den Weltkirchenrat

wurde zu Beginn dieser Ausführungen erwähnt und kommentiert.

Ostkirche und Zukunft der Oekumene

Damit ist aber unser Thema nicht abgeschlossen 36. Ökumene ist
ja nicht gleichzusetzen mit Organisation und Weltkonferenzen. Es geht

32 Zitiert nach S. C. Neill : Männer der Einheit, Ökumenische Bewegung
von Edinburgh bis Neu-Delhi, Kassel 1961, 71 f.

33 Vgl. a. a. O. 69-83.
31 A. a. O. 76-78.
33 A. a. O. 79 f.
36 Für den Problemkreis : Ostkirche und ökumenische Bewegung im engeren

Sinn vgl. L. A. Zander : Vision and Action, London 1952. D. C. Lialine OSB : La



232 Ostkirche und Oekumene

da um weit größere und geistigere Dinge. So möchten wir zum Schluß
noch versuchen, den Ort und die Bedeutung der östlichen Kirchen innerhalb

der gesamten heutigen Christenheit anzudeuten 37.

Zunächst eine Korrektur : Nach der landläufigen Meinung werden
die orientalischen Kirchen zwischen die protestantischen Gemeinden
und die katholische Kirche gestellt, gewissermaßen als Zwischenglied
zwischen Wittenberg und Rom. Diese Schau ist aber nur zur Hälfte
zutreffend.

In liturgischer Beziehung z. B. liegt ein anderes Verhältnis vor. Wer
auch nur oberflächlich die orientalischen Gottesdienste kennt, mit ihrer
Pracht und ihrer feierlichen Breite, ihren Hymnen und zahlreichen

Litaneien, wird leicht verstehen, daß dem Empfinden eines östlichen
Christen der lateinische Ritus in seiner Nüchternheit, Kürze und
Beschränkung auf fast ausschließlich biblische Texte, als eine halb
«protestantische » Sache vorkommt38.

Mitten im Aufbruch der Reformation machte ausgerechnet ein

spanischer Kardinal den dem protestantischen Schriftprinzip weit
entgegenkommenden Vorschlag, das gesamte Breviergebet auf fast
ausschließlich biblische Texte zu reduzierens9. Ein Gedanke, der für einen
Orientalen mit seinem Sinn und seiner Hochachtung für die Überlieferung
kaum mitvollziehbar wäre.

position spéciale de l'Orthodoxie dans le problème oecuménique, in : L'Eglise et les
Eglises (Coll. Irénikon), t. II, Chevetogne, 1955, 389-413. M.-J. Le Guillou OP :

L'Eglise orthodoxe et le mouvement oecuménique. Istina 2 (1955) 51-77. Ders. :

Les Eglises orthodoxes et le mouvement oecuménique. Documents. Istina 2 (1955)
78-106, 180-214. O. Rousseau OSB : La place et le rôle de l'Orthodoxie dans le
mouvement oecuménique. LV n. 55 (nov.-déc. 1961) 111-130.

37 Gute Orientierungen über das kirchliche Leben im heutigen Osten findet
man in ICI n. 160 (15 janv. 1962) 17-26 : Eglise latine et Eglise d'orient ; LV n. 55

(nov.-déc. 1961) : Les Eglises d'orient Gesamttitel des Heftes) ; und bei E. Jung-
claussen, OSB : Das Antlitz der Ostkirche, in : Lebendige Kirche (Bildhefte),
Freiburg i. Br. 1961. Vgl. ferner den aufschlußreichen Studienband von B. Schultze
SJ u. J. Chrysostomus OSB : Die Glaubenswelt der orthodoxen Kirche (Wort und
Antwort, Bd. 26), Salzburg 1961, und die maßgebende Darstellung von J. Meyen-
dorff : L'Eglise orthodoxe hier et aujourd'hui, Paris 1960.

38 Wobei natürlich nicht übersehen werden soll, daß die Orientalen sich der
wesentlichen Identität der katholischen und orthodoxen « Liturgie » (besonders
gegenüber der protestantischen) wohl bewußt sind.

39 Es handelt sich um das von Kardinal Franz Quinonez (auf Geheiß von Papst
Klemens VII.) redigierte und 1535 (mit einem Breve Pauls III.) veröffentlichte
Breviarium Romanum ex sacra potissimum Scriptura et probatis Sanctorum
historiis collectum et concinnatum. Vgl. J. A. Jungmann SJ : Liturgisches Erbe
und pastorale Gegenwart, Innsbruck 1960, 265-282.



Ostkirche und Oekumene 233

Auch dürften verschiedene Neuerungen unserer Tage nicht leicht
für den Osten verständlich sein. So ist z. B. die Abschaffung eines Festes

wie das des hl- Georg, und dies gestützt auf rein historisch-kritische
Gründe, für einen in der orientalischen Tradition beheimateten Christen
etwas Unvorstellbares. Auch hier scheinen wir Lateiner - vom Morgenland

aus gesehen - stark unter dem Einfluß des Protestantismus zu stehen.

Ferner könnte man auf gewisse dogmatische Anschauungen und
kanonische Bestimmungen aufmerksam machen. Was z. B. die Weihen
und sogar die Taufe angeht, so denken die Orientalen oft rigoristisch im
Vergleich zur katholischen Überlieferung und Praxis. Auch heute noch
werden bei einem Übertritt zur orthodoxen Gemeinschaft die Gläubigen
meistens wieder-getauft, die Priester sogar re-ordiniert. Im umgekehrten
Fall, beim Übertritt zur katholischen Kirche, werden weder eine zweite

Taufe, noch Beichte, noch, wenn es sich um einen Priester handelt, eine

zweite Weihe vorgenommen ; nur ein positives Glaubensbekenntnis ist
abzulegen. Alle Sakramente der orientalischen, von Rom getrennten
Kirche werden von der katholischen Kirche vollgültig anerkannt. Ebenso

nennt die katholische Kirche die östlichen Gemeinschaften, selbst in
offiziellen Dokumenten, ausdrücklich « Kirchen », und nie ist im
Zusammenhang mit ihnen von « Irrlehre » die Rede. Zahlreich hingegen sind die

Texte aus dem Osten, in denen die katholische Kirche als « häretische »

Kirche hingestellt wird40.
So gibt es also eine ganze Anzahl sachlicher Anhaltspunkte - die

Reihe könnte leicht noch verlängert werden - nach denen die
römischkatholische Kirche im Gesamt der christlichen Gemeinschaften durchaus

kein Extrem darstellt. Und in dieser Beziehung müßte man sagen, daß

eigentlich ihr die Rolle zufallen vrärde, zwischen Moskau und Wittenberg

zu vermitteln. Ich meine das nicht als rein unverbindliche
Überlegung, sondern als Frage an uns, ob wir auch schon einmal an eine solche

Aufgabe gedacht haben.

Die klassischen Einwände gegen die orientalischen Kirchen sind
bekannt. Nur allzu leicht ist man bereit, sie in die Diskussion zu werfen.

- Erstens handelt es sich um das Verhältnis Kirche-Staat, das enge Bünd-

10 Doch ist zu berücksichtigen, daß « häretisch » im Orient oft im alten,
weiteren Sinn, für jede ungelegene Abweichung vom Althergebrachten (auch in Fragen
des reinen Brauchtums und der Disziplin), verwendet wird. So bezeichneten z.B.
die russischen Altgläubigen den Patriarchen Nikon wegen der Reform der liturgischen

Bücher als « Häretiker ».



234 Ostkirche und Oekumene

nis, den Caesaropapismus. - Zweitens macht man aufmerksam auf das

Fehlen von Missionen, auf den Mangel an Elan zur Verbreitung des

christlichen Glaubens. - Drittens spricht man von Stagnation, besonders

hinsichtlich der Theologie, die sich in den letzten 1000 Jahren kaum
entwickelt hat.

Zum ersten Punkt möchten wir uns kurz fassen. Gewiß hatte die

Abhängigkeit der östlichen Kirche vom kaiserlichen Hof und den damit
verbundenen Intrigen oft tragische Folgen, hauptsächlich im 7. und
8. Jahrhundert. Doch könnte man nicht behaupten, die Kirche im Westen
habe nie politische Konzessionen gemacht. Es genügt an das Konzil von
Vienne im Schatten Philipps des Schönen zu erinnern.

Das Zweite, das Fehlen der Missionen bei den östlichen Kirchen trifft
zu, wenn wir unseren Blick auf die heutige Lage einschränken41. Deshalb
sollte aber nicht übersehen werden, was in der Vergangenheit in dieser

Beziehung von der syrischen und byzantinischen Kirche geleistet wurde,
und zwar zum größten Teil, das müssen wir gestehen, nach der Loslösung
von Rom 42. Wir denken da vor allem an die gewaltige Missionierungs-
arbeit der orthodoxen Kirche, die von Konstantinopel aus in den süd-,
zentral- und schließlich nord-russischen Raum vordrang43. Und damit
meinen wir in erster Linie nicht politisch kombinierte Aktionen, sondern
die « stille Bekehrungsarbeit » der Mönche und Wanderprediger und die
zahlreichen Blutzeugen jener Tätigkeit, wie z. B. Bischof Jesaja von
Rostow (gest. 1089). Im 16. und 17. Jahrhundert erfolgte von Moskau

aus ein zweiter missionarischer Stoß zu den sibirischen Stämmen, der
orthodoxe Glaubensboten bis nach China, Japan und Korea brachte.
Besonders zu erwähnen ist in diesem Zusammenhang der seeleneifrige
Bischof Nikolai.

Zum dritten Punkt, zum sogenannten geistigen und theologischen
« Stillstand » der orientalischen Gemeinden, sei folgendes bemerkt :

Erstens bilden wir uns vielleicht noch etwas zuviel auf unsere abendländi-

41 In neuester Zeit bemüht sich jedoch besonders die Internationale Organisation
der orthodoxen J ugendverbände « Syndesmos » um die Wiederbelebung der

Missionen und erstrebt die Schaffung eines panorthodoxen Missionszentrums.
Vgl. J. Corbou : Le Congrès de Syndesmos, 30 août-3 septembre 1961. Proche
Orient Chrétien 11 (1961) 340-350, bes. 346 f.

42 Vgl. G. Stöckl : Geschichte der Slavenmission, in : Die Kirche in ihrer
Geschichte, hrsg. von K. D. Schmidt u. E. Wolf, Bd. 2, Lfg. E. Göttingen 1961,
75-91.

43 Vgl. K. Onasch : Art. Russisch-orthodoxe Mission, in : Evangelisches
Kirchenlexikon, Bd. III (1959), Sp. 706 f.



Ostkirche und Oekumene 235

sehe « Evolution » ein. Es könnte wohl sein, daß die Zukunft uns wieder
lehren wird, die erste und vordringlichste Funktion der Kirche, die des

Bewahrens des Glaubensgutes, in vermehrtem Maße zu schätzen. Zweitens

beachten wir in unserer Kritik zuwenig die äußere Lage und die

gewaltigen Schwierigkeiten, in denen die meisten der östlichen Kirchen
lebten und noch leben.

Äthiopien war als einziges christliches Land im Herzen Afrikas lang
von der übrigen Christenheit sozusagen abgeschnitten. Die Christen an
der Malabarküste Südindiens standen stets als kleine Minderheit einer

mächtigen heidnischen Hochkultur gegenüber. Die Gläubigen in Ägypten,

Byzanz, auf dem Balkan und in Südrußland hatten der Bedrohung
und Unterdrückung durch den Islam Widerstand zu leisten. Es geht also

nicht an, so ohne weiteres die Entwicklung an den abendländischen
Universitäten mit dem Glaubensbewußtsein der Christen jener Länder
zu vergleichen.

Dazu kommt noch - in neuester Zeit - der gewaltige Druck des

militanten Atheismus. Dinge also, vor denen wir Zentraleuropäer nur
schweigen können... und uns wundern, daß der Glaube in jenen Gegenden

überhaupt noch lebt.
In diesem Kontext ist nun die östliche Liturgie zu würdigen, nicht

vom ästhetischen Standpunkt aus, das wäre zu kurzsichtig, sondern
unter Berücksichtigung der feindlichen Umgebung. Zu beachten ist ferner,
daß trotz der Isolierung, der äußeren Gefährdung, bisweilen sogar der
offenen Verfolgung in jenen Kirchen auch nach der Trennung von Rom
keine größeren Schismen und, was wirklich erstaunlich ist, keine wesentliche

Desintegrierung des Glaubens sich bemerkbar machte. Gott ist für
alle diese Christen der Dreieinige, Christus der eingeborene Sohn, Maria
die allheilige und makellose, die Kirche eine Stiftung Gottes, die Sakramente

gnadenspendend, die Bischöfe Nachfolger der Apostel, die Messe

ein Opfer für Lebende und Verstorbene. Wohl gibt es gewisse traditionelle

Lehrunterschiede zwischen dem Osten und Westen, doch hat bisher
noch niemand den Beweis erbracht, daß es sich, ich meine im Hinblick
auf die katholische Kirche, um unversöhnliche dogmatische Gegensätze
handelt.

Ganz besonders sind wir beeindruckt vom orientalischen Verständnis

der Kirche : diese ist wohl eine Institution, doch in erster Linie ein
Ort der wahren und authentischen Gotterkenntnis (Dreifaltigkeit), der
Verehrung und Verherrlichung Gottes, der Teilnahme an der
Auferstehung, der Vergegenwärtigung zukünftiger und himmlischer Wirklich-



236 Ostkirche und Oekumene

keifen, da Gottes Geist die Liturgie der Kirche mit der kosmischen und
kommenden Verherrlichung Christi wirksam vereint 44.

Dieses Zeugnis ist von größter Bedeutung für die gesamte heutige
Christenheit, für alle, die ihren Glauben im Zeichen des Strebens nach
Einheit zu verwirklichen suchen. Uns Katholiken aber wird man es nicht

verargen können, wenn wir im Anblick solch hoher Glaubensgüter in oft
so gebrechlicher äußerer Form uns mit einer gewissen Ungeduld zu
vermehrten ökumenischen Beziehungen mit dem christlichen Osten

gedrängt fühlen 45.

Wenn jene Kirchen solche Schätze bis heute zu bewahren vermochten,

so steht nicht fest, wie die Umwälzungen unserer Tage sich noch
auswirken werden. Der gegenwärtige Patriarch von Konstantinopel hat zu
wiederholten Malen darauf hingewiesen, es brauche, um den Glauben
für die Zukunft zu retten, sichtbare Einheit, auch mit dem Apostolischen
Stuhl46. In jüngster Zeit soll er sich noch deutlicher geäußert haben :

« Ich bin bereit, als zweiter im Rang nach Rom zu gehen » 47.

Wahrscheinlich braucht es aber für die Verwirklichung dieser

Wünsche noch viele Umstellungen, - von unserer Seite, in unserem
Verständnis, Empfinden und Denken, - aber auch von Seiten der « Mächte »,

die sowohl unseren guten Willen als auch den der Glaubensbrüder im
Osten übersteigen.

Mögen auf beiden Seiten Gebete und Opfer, Sehnsucht und christliche

Offenheit, Buße und Erkenntnis begangener Fehler den Tag
beschleunigen, der ein sichtbares Sich-die-Hände-reichen bringen soll.

44 Vgl. dazu E. Mélia : Le mystère de l'église. LV n. 55 (nov.-déc. 1961) 47-63.
45 Über das überaus heikle Problem der unierten Orientalen berichten M.

Villain SM : Reflexions on the Christian Communities of the Near East in Union with
Rome. Eastern Churches Quarterly 14 (1961) 119-125. 177-188 u. O. Rousseau
OSB : « Uniatisme » et unité. ICI n. 160 (15 janv. 1962) 22-26.

46 Vgl. z. B. UC (195 9) 20.
47 Vgl. Catholica Unio 30 (1962) 13, - wo jedoch auch von der Gewißheit

berichtet wird, die der Ehrenvorsitzende der orthodoxen Kirche haben möchte,
« daß sich seiner Hand eine andere entgegenstreckt. » Richtig wird im Kommentar
zu diesen Worten hervorgehoben, daß mit einer solchen Geste in keiner Weise
dogmatischen Fragen vorgegriffen würde. - A. a. O. 14 wird auch folgende erstaunliche

Stelle aus einem Brief des Außenamtes des Moskauer Patriarchates
wiedergegeben : « Die Orthodoxen müssen die Katholiken als ihre nächsten Brüder im
Glauben betrachten und empfinden Trauer über die alte Trennung zwischen der
Orthodoxie und dem Katholizismus, die eine Frucht menschlicher Unzulänglichkeit

und ein Ärgernis für alle bleibt, die den Namen Jesu Christi anrufen. »


	Ostkirche und Oekumene

