Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 2-3

Artikel: Ostkirche und Oekumene

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761506

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH STIRNIMANN OP

Ostkirche und Oekumene

Eine Ubersicht!

« Okumenische Mobilisierung der Kirchen » — nicht nur der Christen,
sondern der Kirchen —ist ein von Dr. Visser’t Hooft, dem Generalsekretir
des Okumenischen Rates der Kirchen, geprigter Ausdruck 2. Gemeint
waren damit die markanten weltkirchlichen Ereignisse der jlingstver-
gangenen und unmittelbar bevorstehenden Zeit: die panorthodoxe
Konferenz auf Rhodos, ? die Vollversammlung des Okumenischen Rates
in Neu-Delhi 4 und das nun auf den 11. Oktober indizierte ® zweite Vati-
kanische Konzil €. |

1 Vortrag gehalten am 7.2.1962 in der Reihe der von den Professoren H. Schmi-
dinger und A. Schmid veranstalteten Offentlichen Vortrigen an der Universitit
Freiburg (Schw.) iiber das Thema « Die Ostkirche ».

2 Vgl. Informations Catholiques Internationales (im folgenden zitiert: ICI)
n. 159 (1 janv. 1962) 14.

8 Vom. 24&. September bis 1. Oktober 1961. — Vgl. ICI n. 155 (1 nov. 1961)
89-42 ; LV n. 55 (nov.-déc. 1961) 131-144 (La conférence orthodoxe de Rhodes, par
P. DurrEy, PB); Vers I'Unité Chrétienne (im folgenden zitiert: UC) 14 (1961)
97-100, 15 (1962) 1-9 (La conférence panorthodoxe de Rhodes, par C. J. DuMONT
OP).

4 Vom 18. November bis 5. Dezember 1961. — Vgl. ICI n. 159 (1 janv. 1962)
14-16 und den zusammenfassenden Bericht des katholischen « Beobachters»
M.-J. Le Guirrou in UC 15 (1962) 17-23, ferner W. SEIBEL S] : New-Delhi 1961.
SZ 87 (1961/62) 81-94.

5 Vgl. die als « Motu proprio» verdffentlichten « Litterae apostolicae» vom
2. Februar 1962, erstmals abgedruckt in L’Osservatore Romano 102 (1962) n. 27
(3 Febbr.) 1.

6 In der Indiktion durch die Apostolische Konstitution « Humanae salutis »
vom 25. Dezember 1961, erstmals vertffentlicht in L’Osservatore Romano 101
(1961) n. 298 (26-27 Dic.) 8, wird erneut und an verschiedenen Stellen auf das
6kumenische Anliegen hingewiesen.



222 Ostkirche und Oekumene

Orthodoxe Vertretung im Weltkirchenrat

Das wichtigste und folgenschwerste Ergebnis der Generalversamm-
lung in Neu-Delhi ist zweifellos der Beitritt der orthodoxen Kirchen von
jenseits des « eisernen Vorhangs » zum Okumenischen Rat der Kirchen.
Damit stehen wir vor dem aktuellen, vordergriindigen Aspekt des
Themas : Ostkirche und Okumene. 7

Bisher waren im Weltkirchenrat nur folgende orientalische Gemein-
schaften vertreten : die vier orthodoxen Patriarchate von Konstanti-
nopel, Alexandrien, Antiochien und Jerusalem ; die verschiedenen alten
Kirchen von Agypten, Aethiopien, Griechenland, Syrien und Indien ;
schlieBlich die sich im Westen befindlichen Auswanderergemeinden der
ostlichen Kirchen. Die unter sowjetischen Regierungen lebenden ortho-
doxen Kirchenleiter zeigten anfangs nur wenig Verstindnis fiir die Oku-
mene und #duBerten sich skeptisch, bisweilen sogar scharf ablehnend
gegeniiber der « Schopfung» von Amsterdam. Ihre Haltung war auf
jeden Fall viel negativer als die offizieller rémisch-katholischer Kreise.
Von 1958 an war eine Verdnderung in der Haltung des AuBlenamtes des
Patriarchen von Moskau zu verzeichnen.

Die Aufnahme der orthodoxen Kirchen von RuBland, Ruminien,
Bulgarien und Polen vollzog sich in Neu-Delhi ohne gréBere Schwierig-
keiten 7. Einzig von zwei, drei orthodoxen Delegierten aus den Vereinig-
ten Staaten wurden gewisse Bedenken erhoben gegen die Aufnahme von
offiziellen Vertretern der orthodoxen Kirchen aus kommunistischen
Ldndern 8.

Aus der nun fast geschlossenen Mitgliedschaft der morgenldndischen
Kirchen ergeben sich zwel unmittelbare Folgen fiir die Zukunft des
Weltkirchenrates :

Erstens ist dadurch innerhalb der organisierten Okumene das
« katholische » Element, genauer der Einflul der alten morgenlandischen
Kirchentradition, gewaltig gestiegen. Die slawische Christenheit ist ja
im Verband der 6stlichen Kirchen die weitaus stdrkste Gruppe. Schauen
wir auf die Zahl der Glaubigen der betreffenden Gemeinschaften, so hat

? Vgl. Neu-Delhi 1961. Dokumentarbericht iiber die Dritte Vollversammlung
des Okumenischen Rates der Kirchen. Hrsg. von Willem A. Visser’t Hooft. Evang.
Missionsverlag, Stuttgart/Basileia Verlag, Basel, 1962, 77. Nach mindlicher Mit-
teilung erhielt die Russische Orthodoxe Kirche 142 Ja-Stimmen, bei 3 Gegenstim-
men und 4 Stimmenthaltungen, a. a. O. 17.

8 Vgl. a.a. 0. 72 u. 74.



Ostkirche und Oekumene 223

die Reprisentation der Orthodoxie im Okumenischen Rat um rund das
Zehnfache zugenommen. Vertraten die bisherigen Abgeordneten etwa
14 Millionen, so stehen nun, seit dem 20. November 1961, hinter der
orthodoxen Delegation etwa 136 Millionen Christen ?. Das diirfte doch
etwas zu bedeuten haben fiir die weitere Entwicklung des Okumenischen
Rates.

Wohl bleiben die Prinzipien und Arbeitsmethoden dieselben : die
in der Verfassung von 1948 niedergelegten. Doch kann man mit Recht
sagen, die faktische Gestalt des Okumenischen Rates habe sich seit der
dritten Vollversammlung weitgehend gewandelt ; nicht nur beziiglich der
konfessionsstatistischen Zusammensetzung 1%, sondern — und vor allem —
den inneren Kriften nach. Ein duBeres Zeichen dafiir ist die erweiterte
theologische Basis. In Amsterdam wurde nur eine Bedingung fiir die
Mitgliedschaft im Rat der Kirchen gestellt : das Bekenntnis zu Christus,
« Gott und Erléser ». In Neu-Delhi wurde dieses Grundbekenntnis — nicht
ohne Riicksicht auf die Orientalen — durch die ausdriickliche Erwihnung
der heiligsten Dreifaltigkeit erginzt 1!, Etwas Unerhortes im Vergleich
zur abendldndischen, liberalen Durchschnittstheologie des vergangenen
Jahrhunderts.

Zweitens hat der Weltkirchenrat seit dem Zuwachs durch die 6st-
lichen Kirchen auch nach auBen hin ein anderes Gesicht bekommen.

® Fiir diese notwendigerweise approximativen Zahlen stiitzen wir uns auf
die statistischen Angaben des im Auftrag des Deutschen Evangelischen Kirchen-
tages von F. H. LitteLL und H. H. WALz, hrsg. Weltkirchenlexikons, Kreuz-Ver-
lag, Stuttgart 1960. — Besonders ungenau sind die Angaben iiber die zum Moskauer
Patriarchat zu rechnenden Gliaubigen. Die Schitzungen schwanken zwischen 50-
100 Millionen !

10 Neben den vier orthodoxen Kirchen wurden in Neu-Delhi noch 19 andere
Gemeinschaften verschiedenster Firbung - wvon der Finnischen Evangelisch-
Lutherischen Kirche von Amerika iiber die Kongregationalistische Kirche der
Bantu in Siidafrika bis zur Pfingstkirche und Pfingstkirchlichen Mission in Chile —
als « Gliedkirchen » in den Weltkirchenrat aufgenommen, vgl. Neu-Delhi 1961, 71 f.

11 Die « Basis» hat nun folgenden Wortlaut : « Der Okumenische Rat der
Kirchen ist eine Gemeinschaft von Kirchen, die den Herrn Jesus Christus gemdf
dev Heiligen Schvift als Gott und Heiland bekennt und darum gemeinsam zu evfiillen
trachten, wozu sie berufen sind, zur Ehve Golttes, des Valers, des Sohnes und des Hei-
ligen Geistes.» Neu-Delhi 1961, 170 .(die Hervorhebungen stammen von uns und
bezeichnen die neu hinzugefiigten Worte ; an Stelle der alten Formulierung : ... die
den Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland « anerkennt » trat das Zeitwort
« bekennt »). Zur Diskussion um die neue Basis siehe a. a. O. 170-178. In der Ab-
stimmung erhielt der neue Text 383 Ja-Stimmen, 36 Gegenstimmen, bei 7 Ent-
haltungen, a. a. O. 178. Vgl. dazu auch A. WENGER, AA : La nouvelle base élargie
du Conseil Oecuménique des Eglises. NRT 94 (1962) 63-71.



224 Ostkirche und Oekumene

Konnte frither der ganze weltkirchliche Organismus leicht als ein pro-
testantisches Unternehmen verstanden werden — in den Zwanzigerjahren
war es ja noch fraglich, ob die Orientalen sich iiberhaupt daran beteiligen
wiirden —, so ist eine derartige Auffassung seit dem vergangenen Jahr
nicht mehr méglich. Ein gewisser Ausgleich zwischen Osten und Westen
ist zustande gekommen, ein eindrucksvolles Stiick virtueller Okumenizi-
tdt des Weltkirchenrates ist Wirklichkeit geworden 2. Den ungefihr 224
Millionen Christen aus dem Raum der Reformation stehen nun die ge-
nannten 136 Millionen orientalischer Christen gegeniiber. Die Gesamt-
zahl der im Okumenischen Rat zusammengeschlossenen Christen betrigt
also zirka 360 Millionen 3. Diese Zahl gibt ohne Zweifel nur annihernd
die wirkliche Lage wieder 1%, doch mag sie eine nicht zu unterschitzende
Energie im geistigen Ringen der Gegenwart zum Ausdruck bringen.

Die Frage dridngt sich auf : Was bedeuten diese 360 Millionen gegen-
iiber den auf 393 Millionen geschitzten Katholiken ® in der Welt ? Wird
der Beitritt der slawischen Christen das Verhiltnis des Weltkirchenrates
zur romisch-katholischen Kirche verdndern ? vielleicht sogar kompli-
zieren ? Bedenken in dieser Hinsicht wurden ausgesprochen. Doch schei-
nen eigentliche Befiirchtungen nicht am Platze zu sein. Gewisse AuBerun-
gen Ostlicher Kirchenfiihrer sowohl in Rhodos als auch in Neu-Delhi
deuten eher auf eine konstruktive Entwicklung hin.

Auf der Konferenz von Rhodos soll sich ein Teilnehmer etwas mif3-
fallige Worte iiber Rom gestattet haben. Doch gleich am Tag darauf
— so wird erzdhlt — berichtigte der Redner, er habe nur die einseitig

12 Dr. Visser’'t Hooft faBt das in seiner Ansprache in der Eréffnungssitzung
in Neu-Delhi mit folgenden Worten zusammen : « Es wird uns jetzt eine ganz gro3e
Moglichkeit geboten, die Moglichkeit namlich, daB es zu einem echten geistlichen
Gespriach zwischen den ostlichen Kirchen und den Kirchen, die ihren Auftrag im
Westen haben, kommt. Wenn wir diese Gelegenheit ergreifen, wird unsere 6ku-
menische Aufgabe dadurch nicht leichter werden. Sie wird allerdings sehr viel
reicher werden. » Neu-Delhi 1961, 13. — Vgl. auch B. A. BoBrinskoy : Othodoxy
in the Ecumenical Movement. Ecumenical Review 14 (1962) 323-328 u. J. LAWREN-
cE : East and West. The New Opportunity. Ecumenical Review 14 (1962) 329-335.

13 Die sich auf 197 Gemeinschaften verteilen. Eine vollstindige Liste der
Mitgliedskirchen des Okumenischen Rates findet sich im. Anhang zum Dokumentar-
bericht Neu-Delht 1961, 443-449.

1 Vgl. Anm. 9.

15 Auch hier schwanken natiirlich die Angaben. Nach der Encyclopaedia
Britannica von 1955 wiren es 469 Mill., nach einem Bericht der UNO-Kommission
von 1957 464 Mill.,, nach Bilan du monde 1958-1959, t. 1, Paris 1958 456 Mill.
Nimmt man als Grenzwerte 393-469 Mill., so schwankt der Anteil der Katholiken
an der gegenwértigen Christenheit zwischen 50,7 9%-58,6 9, an der gegenwdrtigen
Menschheit zwischen 14,6 9%-18,8 %.



Ostkirche und Oekumene 225

westlich ausgerichteten AuBerungen gewisser Kreise kritisiert, er habe
nichts Abschitziges sagen wollen iiber die alte « ehrwiirdige Kirche von
Rom » 6.

In Neu-Delhi erklidrte der Metropolit Nikodim von Moskau, einen
Artikel der Zeitschrift des Moskauer Patriarchats kommentierend, es
kénne sich nicht um ein kategorisches « Non possumus » handeln im Fall
einer Einladung zur Entsendung von Beobachtern an das kommende
Vatikanische Konzil, — eine allfillige Vertretung auch der orthodoxen
Kirche von Moskau sei nicht ausgeschlossen 17.

Bei der andauernden wohlwollenden Haltung, die der Okumenische
Rat der katholischen Kirche gegeniiber einnimmt 8, ist auch gar nicht
einzusehen, weshalb die alten Spannungen zwischen dem Orient und
Rom auf weltkirchlicher Ebene wieder aufleben sollten 9.

So diirfte die in Neu-Delhi entstandene Lage sich auf die 6kumeni-
schen Beziehungen der katholischen Kirche sowohl zu den orthodoxen
Kirchen, als auch zum Weltkirchenrat eher giinstig als ungiinstig aus-
wirken. Der zahlenmiBige Zuwachs des Okumenischen Rates bedeutet
in den gegenwirtigen Verhiltnissen nicht — um einen etwas starken Aus-
druck zu gebrauchen — Konkurrenz zwischen Genf und Rom.

Natiirlich, — und auch das muf3 gesagt sein — stellt die neue Situation,
die Einbeziehung der gesamten 6stlichen Christenheit in die Okumene,
auch vermehrte Forderungen an die katholische Kirche, an ihre Bereit-
schaft zum Dialog und ihren Willen, einen moglichst giiltigen und grof3-
zligigen Beitrag zum Problem der Einheit zu leisten.

Auf gewisse interne Gefahren des Weltkirchenrates einzugehen, wiir-
de zuweit von unserem Thema wegfiihren.

16 Vgl. auch das Interview mit dem Metropoliten Nikodim von Moskau in
Neu-Delhi, ICI n. 158 (15 déc. 1961) 15.

17 Nach dem Artikel von H. FrisQuET, in «Le Monde» 14 (1961) n. 687
(20 déc.) 5.

18 Vgl. z. B. die freundliche BegriiBung der katholischen Beobachter in Neu-
Delhi durch Dr. Visser't Hooft und die anerkennenden Worte zur Errichtung des
Sekretariates fiir die Einheit durch Papst Johannes XXIII, Newu-Delhi 1961, 13.

19 Der geschlossene Beitritt der orientalischen Kirchen zum Weltkirchenrat
konnte also — neben der Uberwindung der Isolation gewisser dstlicher Gruppen und
dem damit verbundenen Kontakt mit der westlichen Christenheit — auch eine weit-
gehende Befreiung von den das 6kumenische Gesprich so belastenden « nicht theo-
logischen Faktoren » zur Folge haben. Das wiirde dann einen der verheiBungsvoll-
sten Lichtpunkte fiir die Zukunft bedeuten. Ein Problem, das sich fiir die Orien-
talen seit dem AnschluB an den Okumenischen Rat mit neuen Verflechtungen
stellt, ist das der Missionierung und Evangelisation.

15



226 Ostkirche und Oekumene

Riickblick auf die Vergangenheit

Wir méchten nun in groBen Ziigen kurz auf einige Punkte der Ver-
gangenheit hinweisen, die die Voraussetzungen fiir die gegenwirtige
Lage bilden. Das 6kumenische Problem beginnt ja — so seltsam das auch
klingen mag — mit der historischen Spaltung und Entfremdung der
Christen.

Beziiglich der dstlichen Christenheit wird der Verlust der katholi-
schen Einheit mit dem Jahr 1054 angegeben. Doch handelt es sich bei
diesem Datum um eine stark riickblickende Fixierung. Die Menschen
jener Zeit hatten kaum das BewulBtsein, daBl mit der Bannbulle des
gereizten Kardinal Humberts etwas Wesentliches verloren war 2°. Die
Formen der Kommunion, d. h. der Beziehung der einzelnen Kirchen
untereinander, waren damals anders als heute. Schismen waren in jenen
Tagen durchaus keine Seltenheit 1.

Der Fall von Photius, der den Papst exkommunizierte, hatte noch
keinen dauernden Bruch zur Folge. Doch stammt aus jener Zeit, was
vielleicht in der néueren Literatur zuwenig berticksichtigt wird, das
Arsenal fast sdmtlicher spéateren theologischen Anschuldigungen gegen
den Westen. '

Im Hintergrund stand zweifellos die Rivalitdt zwischen Konstanti-
nopel, der neuen Kaiserstadt, und dem alten Rom. Der Konflikt unter
Caerularius war durch Streitigkeiten um die kirchliche Oberhoheit iiber
Dalmatien veranlaBt worden. Die zwei schwerwiegendsten Punkte fiir
die psychologische Entfremdung zwischen Osten und Westen waren :
10 die Schaffung eines eigenen Kaiserreiches im Westen, die Krénung
Karls des GroBen, die durch die Vermittlung des Papstes — vom Osten
aus gesehen als Konkurrenz zu Byzanz — den Anspruch erhob, das alte
christliche Imperium fortzusetzen ; 2° die Kreuzziige mit ihren politischen
Nebenzielen, die schreckliche Verheerung Konstantinopels im Jahr 1204
(durch Abendlinder, die das Kreuz auf ihrer Riistung trugen) und die
Errichtung von lateinischen Staaten und Kirchen im Osten. Auf diese

20 Die papstlichen Legaten legten die Bannbulle am 16. Juli 1054 auf dem
Hauptaltar der Hagia Sophia nieder. Papst Leo IX. war aber schon zuvor, am
19. April, gestorben. Die rechtliche Giiltigkeit des Dekretes ist also zumindest an-
fechtbar.

21 Schon fiir den Zeitraum der 500 Jahre vor Photius kénnte man etwa 203
Jahre angeben, wihrend denen die « normalen» Beziehungen zwischen Byzanz
und Rom unterbrochen waren.



Ostkirche und Oekumene - 227

Zeit und diese Erfahrung geht zum groBen Teil die noch heute lebendige
Animositdt besonders der Griechen gegen Rom zurtick.

Trotz aller dieser schlimmen Ereignisse blieb aber das Verlangen
nach Einheit und Wiedervereinigung wach. Schon 1274, auf dem Konzil
von Lyon, kam eine erste formelle Union zustande. Sie war jedoch nur
von kurzer Dauer. Die theologische Kontroverse wurde zuwenig ernst
genommen, die auseinanderstrebenden Lehren nur ungentigend geklirt.

Aus dieser Erfahrung hatte man aber gelernt. Als 1438, auf dem
Konzil von Ferrara-Florenz, ein erneuter Versuch zur Wiedervereinigung
gemacht wurde, ging man ganz anders vor ?2. Die trennenden Lehrpunkte
wurden offen angegangen und ausfiihrlich durchbesprochen. So sind
denn die Dekrete von Florenz zu einem auBerordentlichen Zeugnis 6ku-
menischer Verstindigung geworden 23, Beziiglich der Lehre vom Heiligen
Geist wurden beide sprachlichen Uberlieferungen mit entsprechenden
inhaltlichen Erklirungen angenommen : sowohl die morgenldndische
Formel, nach der der Geist « vom Vater durch den Sohn », als auch die
abendlindische Ausdrucksweise, nach der der Geist « vom Vater und
Sohn » hervorgeht. Die Einfithrung des « Filioque » in den liturgischen
Text des Credos wurde den Griechen nicht auferlegt. Auch blieb ihre
Eigenstdandigkeit in Ritus und Kirchenverfassung unangetastet. Denk-
wiirdig klingen die Worte des Bischofs Isidor von Kiew, der die Freude
der Lateiner iiber die Union mit folgenden Worten beschreibt : Sie
(die Romer) frohlockten, «denn sie hatten Verzeihung von den Griechen
erlangt » 24,

Leider wurde auch diese Wiedervereinigung rasch zunichte. Theo-
logisch waren die Dinge zwar gekldrt worden, doch unterlieB man es,
die Aufnahme der Dekrete in entsprechender psychologischer Weise
vorzubereiten. Die Opposition des niederen Klerus und des Ménchtums
gegen den Westen war zu groB, als da3 die Union hitte FuB3 fassen koén-

22 Vgl. J.Gir SJ: The Council of Florence, Cambridge, 1959 u. ders. :
L’accord gréco-latin au Conceil de Florence, in : Le Conceil et les Conciles, Cheve-
togne 1960, 183-194.

28 Das Unionsdekret wurde auch spiter oft als Grundlage fiir Teilunionen
genommen, wie z. B. 1595 fiir die Union mit den Ukrainern in Brest-Litowsk. —
Die Abneigung, die gewisse Griechen gegeniiber Florenz empfinden, beruht zum
groBen Teil auf Ungeschicklichkeiten in zeremoniellen Fragen, vgl. B. Schultze,
SJ u. J.Curysostomus, OSB: Die Glaubenswelt der orthodoxen Kirche, Salz-
burg 1961, 131 {.

24 Vgl. H. Jepin : Kleine Konziliengeschichte (Herder-Biicherei, 51) Freiburg
1:.B1.4959. 75 L



228 Ostkirche und Oekumene

nen. Endgiiltig wurde sie durch ein politisches Ereignis, die Eroberung
Konstantinopels durch die Tiirken, aufgeldst.

Doch ging auch dadurch die Hoffnung auf Verstindigung nicht
verloren. So dachte z. B. noch Pius V. in der zweiten Hilfte des 16. Jahr-
hunderts, eine Union, nun mit Moskau, lieBe sich aufgrund besonderer
Umstédnde, der gemeinsamen &dufleren Bedrohung durch die Osmanen,
ziemlich leicht bewerkstelligen.

Inzwischen war aber ein neues Faktum eingetreten : die Reforma-
tion. Es wird gut sein, auch kurz darauf aufmerksam zu machen, wie die
Spaltung des Abendlandes das Problem « Ostkirche und Okumene »
modifizierte 2.

Schon im 15. Jahrhundert erfuhren die Byzantiner durch die Be-
rithrung mit den Béhmen, bzw. Hussiten, daB3 es im Westen nun auch
« nicht-rémische » Christen gab.

Entscheidender waren die Vorginge des 16. Jahrhunderts. Luther
berief sich gelegentlich auf das Zeugnis der Griechen, um darzutun, Rom
sei von der alten Tradition des Glaubens abgewichen. Unmittelbare
Kontakte mit dem Osten fanden aber erst spiter statt.

So reisten 1557 eine schwedische Delegation nach Moskau, einige
Jahre nachher deutsche Lutheraner nach Konstantinopel. Darauf folgte
ein reger Briefwechsel zwischen Lutheranern von Tiibingen und dem
Patriarchen Jeremia II. von Konstantinopel. Doch fiithrten die Verhand-
lungen iiber das «Bekenntnis von Augsburg» zu keinem Ergebnis.

Bedeutender waren die Bemiithungen des griechischen Theologen
und Patriarchen Kyrill Lukaris 2%, der die Beziehungen zu England er-
offnete, Beziehungen, die bis in die neueste Zeit hinein ihr Gewicht haben
sollten. Das sensationelle Ereignis war aber das 1629 in Genf vertffent-
lichte « Glaubensbekenntnis des hochwiirdigsten Kyrill, Patriarchen von
Konstantinopel, im Namen und mit der Zustimmung der Patriarchen
von Alexandrien und Jerusalem und anderer Hiupter der oOstlichen
Kirche ». Das Bekenntnis nédherte sich stark der calvinistischen Lehre.

25 Fiur die folgenden Ausfithrungen stiitzen wir uns vor allem auf die Studie
vom G. FLorowskr : Die orthodoxen Kirchen und die skumenische Bewegung bis
zum Jahr 1910, in: Geschichte der Okumenischen Bewegung, 1517-1948, hrsg.
von R.Rouse u. S. C. Neill, I. Teil, Gottingen, 1957, 231-296. Gemdl dem Rahmen
des ganzen Werkes beginnt Florowski seine Ubersicht erst mit dem Zeitalter der
Reformation. Der Autor bereitet die Verdffentlichung einer umfassenden Unter-
suchung zum genannten Thema vor.

% Vel 8. a0, 251 .



Ostkirche und Oekumene 229

Es entstand nicht ohne politischen Druck und wurde von zwei orientali-
schen Synoden verworfen. Der Nachfolger von Lukaris, Kyrill von
Berda, war wiederum mehr der romisch-katholischen Sache zugetan,

Der eigentliche Gegenspieler von Lukaris war aber Petrus Mogila,
der Verfasser des berithmten « Orthodoxen Glaubensbekenntnisses », das
sich sehr an die alte und zugleich katholische Lehre anlehnt. Von ihm
ging auch die Latinisierung des theologischen Unterrichts an den Schulen
in Kiew und Moskau aus, die das ganze 17. Jahrhundert beherrschte,
Das 18. Jahrhundert brachte dann einen vermehrten Emflul der pro-
testantischen Theologie im Osten.

Es handelt sich also fiir die drei ersten nachreformatorischen Jahr-
hunderte um bloBe Fiihlungsnahme, um VorstéBe und Riickschlige, um
eine gewisse Pendelbewegung, die kaum mehr als die Oberfliche des
kirchlichen Lebens beriihrte. Das geht schon daraus hervor, daB3 bei
keinen offiziésen Verhandlungen zwischen Orthodoxen und Protestanten
die Frage der Kirche oder der Weihen zur Sprache kam. Die Protestan-
ten suchten « Verbiindete » gegen Rom, und die Katholiken beniitzten
die verschiedenen Stellungswechsel, um fiir apologetische Zwecke den
Abfall vom rechten Glauben entweder der Protestanten gegen die Orien-
talen, oder der Orientalen mit den Protestanten aufzuzeigen. In Kon-
stantinopel sorgten die Tiirken, dal3 auf einen pro-rémischen Patriarchen
nach Moglichkeit ein pro-protestantischer folgte.

Vielleicht ist auch noch der Plan von Leibniz 27, der sich ja eingehend
mit der Frage der Einheit der Christen befaBlte, zu erwdhnen. Er schlug
im Jahre 1708 vor, Peter der Gro8e moge ein 6kumenisches Konzil ein-
berufen, auf dem Vertreter der katholischen Kirche, der orthodoxen
Kirche und der protestantischen Gemeinschaften iiber die gemeinsame
Wiedervereinigung beraten sollten. Daraus geht hervor, dall zu jener
Zeit selbst an das Utopische grenzende Ideen nicht fehlten.

Ein neuer Abschnitt beginnt mit dem 19. Jahrhundert. Zu erwdhnen
ist an erste Stelle das Jugendwerk des katholischen Theologen Johann
Adam Mohler ; « Die Einheit in der Kirche », « dargestellt im Geiste der
Kirchenviter der drei ersten Jahrhunderte », erschienen 1825. Dieser
Riickgriff auf den « Geist der Viter » und die « drei ersten Jahrhunderte »
muBte die Orientalen aufhorchen lassen. Einen besonderen Einflufl
scheint das Werk Mohlers auf den russischen Laientheologen Alexej
Chomjakow ausgeiibt zu haben 28.

8 A 8. 0, 257 % A, 2.0 263 1.



230 Ostkirche und Oekumene

Ein weiterer theologischer Anstof3 ging in den Vierzigerjahren von
England aus, von der sogenannten Oxfordbewegung, die sich ebenfalls
auf patristische Studien stiitzte. In Skumenischer Beziehung waren
diese Kreise geneigt, die katholische, orientalische und anglikanische Ge-
meinschaft als drei Erscheinungsformen der einen Kirche oder als drei
Aste desselben Stammes zu betrachten. Hier brach. nun deutlich die
Frage der Kirche durch, die Frage der Sakramente und besonders der
Weihen. Als Leo XIII. die Giiltigkeit deranglikanischen Weihen ver-
neinte, wandten sich die hochkirchlichen Kreise an den christlichen
Osten um Anerkennung ihrer Ordinationen. Die russischen Theologen
hielten eine Anerkennung fiir moglich, die griechischen zeigten sich
zuriickhaltender. Zu einer eigentlichen Entscheidung kam es nicht 2°.

Seit 1870 traten zwischen die Anglikaner und die Orthodoxen noch
die Alt-Katholiken, die die Giiltigkeit ihrer Weihen auf die Jansenisten
von Utrecht zuriickfithren und seit 1931 mit den Anglikanern Inter-
kommunion, d. h. Abendmahlsgemeinschaft ohne vollstindige Lehriiber-
einstimmung, pflegen. An allen altkatholischen Kongressen bis zum ersten
Weltkrieg nahmen orthodoxe Besucher teil. Doch handelte es sich nie
um offizielle Unionsversuche 2°. \

~ Auf dem groBen allrussischen Kirchenkonzil 1917/18 wurde in der
letzten Sitzung, am 20. September 1918, folgende Resolution angenom-
men : « Das Heilige Konzil der Russisch-Orthodoxen Kirche sieht mit
Freuden die ernsten Bemiihungen der Alt-Katholiken und Anglikaner,
sich mit der orthodoxen Kirche auf der Grundlage der Lehre und Tradi-
tion der alten katholischen Kirche zu vereinigen, und erteilt seinen Segen
den Miihen und Anstrengungen jener, die den Weg zur Union mit den
obgenannten befreundeten Kirchen suchen » 3%

Was nun die eigentliche 6kumenische Bewegung angeht, so kénnte
man nicht behaupten, daB die Orientalen an ihrer Entstehung aktiv be-
‘teiligt gewesen wiren. Indirekt bestand ein gewisser Einfluf durch im
Westen lebende kleinere Gemeinden und durch mit dem Osten freund-
schaftliche Beziehungen pflegende hochkirchliche Kreise.

Als nach dem ersten Weltkrieg die entscheidende Periode der Bil-
dung weltkirchlicher Organisationen begann, bemiihte man sich, auch
den christlichen Osten fiir diese Arbeit zu gewinnen. Die Widerstédnde,
besonders von offiziellen Instanzen, waren groB. Doch gab es auch andere

% A.a. 0. 290-292. 30 A.a. O. 284-288. 31 A a. O. 294.



Ostkirche und Oekumene 231

Krifte, die sich bemerkbar machten. Als z, B. 1920 der Patriarchenstuhl
von Konstantinopel vakant war, wurde vom Sekretariat des Patriarchen
ein « Rundschreiben » verdffentlicht, in dem es hieB : « Unsere (d. h.
orthodoxe) Kirche ist der Meinung, daB die bestehenden Lehrunter-
schiede engere Beziehungen und ein besseres Verstindnis zwischen den
Kirchen nicht ausschlieBen. Sie hilt ein solches Verstdndnis fiir h6chst
wiinschenswert und notwendig und glaubt, daB es fiir die wahren Inter-
essen der einzelnen Kirchen und der ganzen christlichen Gemeinschaft
wie auch fiir die Vorbereitung und Férderung der vollen und gesegneten
Einheit, die mit Gottes Hilfe einmal zustande kommen mag, von Nutzen
sein wird » 32,

In der Folgezeit war es dann Erzbischof Germanos %3, Metropolit
von Thyatira, der in Stockholm, Lausanne und an den meisten spiteren
internationalen Konferenzen die Gegenwart der griechischen Kirche
zum Ausdruck brachte. In Lausanne warnte er im Auftrag seiner Kirche
mit bewegten Worten vor den Gefahren des dogmatischen Relativismus.

Die Griechen traten 1948 dem Okumenischen Rat der Kirchen bei,
enthielten sich aber oft bei den Verhandlungen ihrer Stimme. Weniger
Hemmungen zeigten die Vertreter der slawischen Auswanderergemeinden.

1948 sprach eine russische Kirchenkonferenz in Moskau ihr dchten-
des Urteil iiber die Bildung des Okumenischen Rates aus . Im April
1961 aber wurde die Erkldrung abgegeben : « Die Russische Orthodoxe
Kirche hat immer der allchristlichen Anniherung, dem Wachstum der
Verstandigung zwischen den bisher getrennten Christen und der Stér-
kung auf dem Grunde des Evangeliums der Allbruderschaft, der Liebe
und des Friedens unter den Volkern hochste Bedeutung beigelegt » 3°

Die endgiiltige Aufnahme der slawischen Kirchen in den Weltkirchen-
rat wurde zu Beginn dieser Ausfiihrungen erwdhnt und kommentiert.

Ostl;irche und Zukunft der Oekumene

Damit ist aber unser Thema nicht abgeschlossen 2¢. Okumene ist
ja nicht gleichzusetzen mit Organisation und Weltkonferenzen. Es geht

82 Zitiert nach S.C.NEemrL: Manner der Einheit, Okumenische Bewegung
von Edinburgh bis Neu-Delhi, Kassel 1961, 71 f.

3 Vgl. a. a. O. 69-83.

34 A.a.O. 76-78.

5 A 8.0, 795

3¢ Fiir den Problemkreis : Ostkirche und 6kumenische Bewegung im engeren
Sinn vgl. L. A. ZANDER : Vision and Action, London 1952. D. C. L1aLIiNE OSB : La



232 Ostkirche und Oekumene

da um weit groBere und geistigere Dinge. So mdéchten wir zum Schluf3
noch versuchen, den Ort und die Bedeutung der 6stlichen Kirchen inner-
halb der gesamten heutigen Christenheit anzudeuten 37.

Zundchst eine Korrektur : Nach der landldufigen Meinung werden
die orientalischen Kirchen zwischen die protestantischen Gemeinden
und die katholische Kirche gestellt, gewissermaBen als Zwischenglied
zwischen Wittenberg und Rom. Diese Schau ist aber nur zur Hilfte
zutreffend.

In liturgischer Beziehung z. B. liegt ein anderes Verhiltnis vor. Wer
auch nur oberflichlich die orientalischen Gottesdienste kennt, mit ihrer
Pracht und ihrer feierlichen Breite, ihren Hymnen und zahlreichen
Litaneien, wird leicht verstehen, daB dem Empfinden eines 6stlichen
Christen der lateinische Ritus in seiner Niichternheit, Kiirze und Be-
schrinkung auf fast ausschlieBlich biblische Texte, als eine halb « prote-
stantische » Sache vorkommt 38,

Mitten im Aufbruch der Reformation machte ausgerechnet ein
spanischer Kardinal den dem protestantischen Schriftprinzip weit ent-
gegenkommenden Vorschlag, das gesamte Breviergebet auf fast aus-
schlieBlich biblische Texte zu reduzieren 3°. Ein Gedanke, der fiir einen
Orientalen mit seinem Sinn und seiner Hochachtung fiir die Uberlieferung
kaum mitvollziehbar wire.

position spéciale de I’Orthodoxie dans le probléme oecuménique, in : L’Eglise et les
Eglises (Coll. Irénikon), t. II, Chevetogne, 1955, 389-413. M.-J. LE GuirLou OP :
L’Eglise orthodoxe et le mouvement oecuménique. Istina 2 (1955) 51-77. Ders. :
Les Eglises orthodoxes et le mouvement oecuménique. Documents. Istina 2 (1955)
78-106, 180-214. O. Rousseau OSB : La place et le role de 1’Orthodoxie dans le
mouvement oecuménique. LV n. 55 (nov.-déc. 1961) 111-130.

37 Gute Orientierungen iiber das kirchliche Leben im heutigen Osten findet
man in ICI n. 160 (15 janv. 1962) 17-26 : Eglise latine et Eglise d’orient ; LV n. 55
(nov.-déc. 1961) : Les Eglises d’orient (= Gesamttitel des Heftes) ; und bei E. JuNG-
cLAUSSEN, OSB : Das Antlitz der Ostkirche, in: Lebendige Kirche (Bildhefte),
Freiburg i. Br. 1961. Vgl. ferner den aufschluflreichen Studienband von B. ScHULTZE
SJ u. J. CarysostoMUus OSB : Die Glaubenswelt der orthodoxen Kirche (Wort und
Antwort, Bd. 26), Salzburg 1961, und die mafgebende Darstellung von J. MEYEN-
DORFF : L’Eglise orthodoxe hier et aujourd’hui, Paris 1960.

38 Wobel natiirlich nicht iibersehen werden soll, daf3 die Orientalen sich der
wesentlichen Identitit der katholischen und orthodoxen « Liturgie» (besonders
gegeniiber der protestantischen) wohl bewuft sind.

3% Es handelt sich um das von Kardinal Franz Quifionez (auf Geheill von Papst
Klemens VII.) redigierte und 1535 (mit einem Breve Pauls III.) vertffentlichte
Breviarium Romanum ex sacra potissimum Scriptura et probatis Sanctorum
historiis collectum et concinnatum. Vgl. J. A. JuNGMANN SJ : Liturgisches Erbe
und pastorale Gegenwart, Innsbruck 1960, 265-282.



Ostkirche und Oekumene 233

Auch diirften verschiedene Neuerungen unserer Tage nicht leicht
fiir den Osten verstdndlich sein. So ist z. B. die Abschaffung eines Festes
wie das des hl. Georg, und dies gestiitzt auf rein historisch-kritische
Griinde, fiir einen in der orientalischen Tradition beheimateten Christen
etwas Unvorstellbares. Auch hier scheinen wir Lateiner — vom Morgen-
land aus gesehen — stark unter dem Einflull des Protestantismus zu stehen.

Ferner konnte man auf gewisse dogmatische Anschauungen und
kanonische Bestimmungen aufmerksam machen. Was z. B. die Weihen
und sogar die Taufe angeht, so denken die Orientalen oft rigoristisch im
Vergleich zur katholischen Uberlieferung und Praxis. Auch heute noch
werden bei einem Ubertritt zur orthodoxen Gemeinschaft die Gliubigen
meistens wieder-getauft, die Priester sogar re-ordiniert. Im urngekehrtén
Fall, beim Ubertritt zur katholischen Kirche, werden weder eine zweite
Taufe, noch Beichte, noch, wenn es sich um einen Priester handelt, eine
zweite Weihe vorgenommen ; nur ein positives Glaubensbekenntnis ist
abzulegen. Alle Sakramente der orientalischen, von Rom getrennten
Kirche werden von der katholischen Kirche vollgiiltig anerkannt. Ebenso
nennt die katholische Kirche die 6stlichen Gemeinschaften, selbst in
offiziellen Dokumenten, ausdriicklich « Kirchen », und nie ist im Zusam-
menhang mit ihnen von « Irrlehre » die Rede. Zahlreich hingegen sind die
Texte aus dem Osten, in denen die katholische Kirche als « hdretische »
Kirche hingestellt wird 4°. |

So gibt es also eine ganze Anzahl sachlicher Anhaltspunkte — die
Reihe konnte leicht noch verlingert werden — nach denen die rémisch-
katholische Kirche im Gesamt der christlichen Gemeinschaften durchaus
kein Extrem darstellt. Und in dieser Beziehung mii3te man sagen, dal3
eigentlich ihr die Rolle zufallen wiirde, zwischen Moskau und Witten-
berg zu vermitteln. Ich meine das nicht als rein unverbindliche Uber-

legung, sondern_ als Frage an uns, ob wir auch schon einmal an eine solche
Aufgabe gedacht haben.

Die klassischen Einwinde gegen die orientalischen Kirchen sind
bekannt. Nur allzu leicht ist man bereit, sie in die Diskussion zu werfen.
— Erstens handelt es sich um das Verhdltnis Kirche-Staat, das enge Biind-

40 Doch ist zu beriicksichtigen, daB « hiretisch » im Orient oft im alten, wei-
teren Sinn, fiir jede ungelegene Abweichung vom Althergebrachten (auch in Fragen
des reinen Brauchtums und der Disziplin), verwendet wird. So bezeichneten z. B.
die russischen Altgliubigen den Patriarchen Nikon wegen der Reform der liturgi-
schen Biicher als « Héaretiker ».



234 Ostkirche und Oekumene

nis, den Caesaropapismus. — Zweitens macht man aufmerksam auf das
Fehlen von Missionen, auf den Mangel an Elan zur Verbreitung des
christlichen Glaubens. — Drittens spricht man von Stagnation, besonders
hinsichtlich der Theologie, die sich in den letzten 1000 Jahren kaum ent-
wickelt hat.

Zum ersten Punkt mochten wir uns kurz fassen. Gewi hatte die
Abhiéngigkeit der ostlichen Kirche vom kaiserlichen Hof und den damit
verbundenen Intrigen oft tragische Folgen, hauptsidchlich im 7. und
8. Jahrhundert. Doch kénnte man nicht behaupten, die Kirche im Westen
habe nie politische Konzessionen gemacht. Es geniigt an das Konzil von
Vienne im Schatten Philipps des Schénen zu erinnern.

Das Zweite, das Fehlen der Missionen bei den ostlichen Kirchen trifft
zu, wenn wir unseren Blick auf die heutige Lage einschriinken 4!. Deshalb
sollte aber nicht iibersehen werden, was in der Vergangenheit in dieser
Beziehung von der syrischen und byzantinischen Kirche geleistet wurde,
und zwar zum groBten Teil, das miissen wir gestehen, nach der Loslésung
von Rom #2. Wir denken da vor allem an die gewaltige Missionierungs-
arbeit der orthodoxen Kirche, die von Konstantinopel aus in den siid-,
zentral- und schlieBlich nord-russischen Raum vordrang #. Und damit
meinen wir in erster Linie nicht politisch kombinierte Aktionen, sondern
die « stille Bekehrungsarbeit » der Ménche und Wanderprediger und die
zahlreichen Blutzeugen jener Tatigkeit, wie z. B. Bischof Jesaja von
Rostow (gest. 1089). Im 16. und 17. Jahrhundert erfolgte von Moskau
aus ein zweiter missionarischer StoB zu den sibirischen Stadmmen, der
orthodoxe Glaubensboten bis nach China, Japan und Korea brachte.
Besonders zu erwihnen ist in diesem Zusammenhang der seeleneifrige
Bischof Nikolai.

Zum dritten Punkt, zum sogenannten geistigen und theologischen
« Stillstand » der orientalischen Gemeinden, sei folgendes bemerkt : Er-
stens bilden wir uns vielleicht noch etwas zuviel auf unsere abendlédndi-

41 In neuester Zeit bemiiht sich jedoch besonders die Internationale Organisa-
tion der orthodoxen Jugendverbinde « Syndesmos» um die Wiederbelebung der
Missionen und erstrebt die Schaffung eines panorthodoxen Missionszentrums.
Vgl. J. CorBou : Le Congrés de Syndesmos, 30 aofit-3 septembre 1961. Proche
Orient Chrétien 11 (1961) 340-350, bes. 346 1.

12 Vgl. G. St6ckL : Geschichte der Slavenmission, in : Die Kirche in ihrer
Geschichte, hrsg. von K. D. Schmidt u. E. Wolf, Bd. 2, Lfg. E. Gottingen 1961,
75-91.

43 Vgl. K.OnascH: Art. Russisch-orthodoxe Mission, in: Evangelisches
Kirchenlexikon, Bd. III (1959), Sp. 706 1.



Ostkirche und Oekumene 235

sche « Evolution » ein. Es kénnte wohl sein, dal3 die Zukunft uns wieder
lehren wird, die erste und vordringlichste Funktion der Kirche, die des
Bewahrens des Glaubensgutes, in vermehrtem MaBe zu schitzen. Zwei-
tens beachten wir in unserer Kritik zuwenig die dullere Lage und die
gewaltigen Schwierigkeiten, in denen die meisten der 6stlichen Kirchen
lebten und noch leben.

Athiopien war als einziges christliches Land im Herzen Afrikas lang
von der librigen Christenheit sozusagen abgeschnitten. Die Christen an
der Malabarkiiste Siidindiens standen stets als kleine Minderheit einer
michtigen heidnischen Hochkultur gegeniiber. Die Glaubigen in Agyp-
ten, Byzanz, auf dem Balkan und in SiidruBland hatten der Bedrohung
und Unterdriickung durch den Islam Widerstand zu leisten. Es geht also
nicht an, so ohne weiteres die Entwicklung an den abendlindischen
Universitdten mit dem GlaubensbewuBtsein der Christen jener Lédnder
zu vergleichen.

Dazu kommt noch — in neuester Zeit — der gewaltige Druck des
militanten Atheismus. Dinge also, vor denen wir Zentraleuropder nur
schweigen kénnen... und uns wundern, daf3 der Glaube in jenen Gegenden
iiberhaupt noch lebt.

In diesem Kontext ist nun die dstliche Liturgie zu wiirdigen, nicht
vom dsthetischen Standpunkt aus, das wire zu kurzsichtig, sondern
unter Beriicksichtigung der feindlichen Umgebung. Zu beachten ist ferner,
daB3 trotz der Isolierung, der duBleren Gefihrdung, bisweilen sogar der
offenen Verfolgung in jenen Kirchen auch nack der Trennung von Rom
keine groBeren Schismen und, was wirklich erstaunlich ist, keine wesent-
liche Desintegrierung des Glaubens sich bemerkbar machte. Gott ist fiir
alle diese Christen der Dreieinige, Christus der eingeborene Sohn, Maria
die allheilige und makellose, die Kirche eine Stiftung Gottes, die Sakra-
mente gnadenspendend, die Bischéfe Nachfolger der Apostel, die Messe
ein Opfer fiir Lebende und Verstorbene. Wohl gibt es gewisse traditio-
nelle Lehrunterschiede zwischen dem Osten und Westen, doch hat bisher
noch niemand den Beweis erbracht, daB es sich, ich meine im Hinblick
auf die katholische Kirche, um unversohnliche dogmatische Gegensitze
handelt.

Ganz besonders sind wir beeindruckt vom orientalischen Verstdnd-
nis der Kirche : diese ist wohl eine Institution, doch in erster Linie ein
Ort der wahren und authentischen Gotterkenntnis (Dreifaltigkeit), der
Verehrung und Verherrlichung Gottes, der Teilnahme an der Aufer-
stehung, der Vergegenwirtigung zukiinftiger und himmlischer Wirklich-



236 Ostkirche und Oekumene

keiten, da Gottes Geist die Liturgie der Kirche mit der kosmischen und
kommenden Verherrlichung Christi wirksam vereint 44.

Dieses Zeugnis ist von groBter Bedeutung fiir die gesamie heutige
Christenheit, fiir alle, die ihren Glauben im Zeichen des Strebens nach
Einheit zu verwirklichen suchen. Uns Katholiken aber wird man es nicht
verargen konnen, wenn wir im Anblick solch hoher Glaubensgiiter in oft
so gebrechlicher duBlerer Form uns mit einer gewissen Ungeduld zu ver-
mehrten 6kumenischen Beziehungen mit dem christlichen Osten ge-
dréingt fithlen %5.

Wenn jene Kirchen solche Schitze bis heute zu bewahren vermoch-
ten, so steht nicht fest, wie die Umwilzungen unserer Tage sich noch aus-
wirken werden. Der gegenwirtige Patriarch von Konstantinopel hat zu
wiederholten Malen darauf hingewiesen, es brauche, um den Glauben
fiir die Zukunft zu retten, sichtbare Einheit, auch mit dem Apostolischen
Stuhl %, In jiingster Zeit soll er sich noch deutlicher geduBlert haben :
« Ich bin bereit, als zweiter im Rang nach Rom zu gehen » 7.

Wahrscheinlich braucht es aber fiir die Verwirklichung dieser
Wiinsche noch viele Umstellungen, — von unserer Seite, in unserem Ver-
stindnis, Empfinden und Denken, — aber auch von Seiten der « Méchte »,
die sowohl unseren guten Willen als auch den der Glaubensbriider im
Osten {iibersteigen.

Mogen auf beiden Seiten Gebete und Opfer, Sehnsucht und christ-
liche Offenheit, BuBe und Erkenntnis begangener Fehler den Tag be-
schleunigen, der ein sichtbares Sich-die-Hénde-reichen bringen soll.

4 Vgl. dazu E. MEL1A : Le mystére de I’église. LV n. 55 (nov.-déc. 1961) 47-63.

45 {Uber das iiberaus heikle Problem der unierten Orientalen berichten M. ViL-

LAIN SM : Reflexions on the Christian Communities of the Near East in Union with

Rome. Eastern Churches Quarterly 14 (1961) 119-125. 177-188 u. O. RoUSSEAU
OSB : « Uniatisme » et unité, ICI n. 160 (15 janv. 1962) 22-26.

18 Vgl. 2. B. UC. {4959) 20.

47 Vgl. Catholica Unio 30 (1962) 13, — wo jedoch auch von der GewiBheit be-
richtet wird, die der Ehrenvorsitzende der orthodoxen Kirche haben mdéchte,
« daB sich seiner Hand eine andere entgegenstreckt. » Richtig wird im Kommentar
zu diesen Worten hervorgehoben, daB mit einer solchen Geste in keiner Weise
dogmatischen Fragen vorgegriffen wiirde. — A. a. O. 14 wird auch folgende erstaun-
liche Stelle aus einem Brief des AuBenamtes des Moskauer Patriarchates wieder-
gegeben : « Die Orthodoxen miissen die Katholiken als ihre wudchsten Briider im
Glauben betrachten und empfinden Trauer iiber die alte Trennung zwischen der
Orthodoxie und dem Katholizismus, die eine Frucht menschlicher Unzuldnglich-
keit und ein Argernis fiir alle bleibt, die den Namen Jesu Christi anrufen. »



	Ostkirche und Oekumene

