
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 1

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Thomas als Paradigma zum hermeneutischen Problem

Es wäre anregend, einmal der geschichtlichen Bewertung von Thomas
im Protestantismus nachzugehen. Luther verwarf nicht prinzipiell den

theologischen Gebrauch der Philosophie, wohl aber war er Feind des Ari-
stotelismus. Thomas galt ihm als Exponent der im Zeichen des Aristoteles
stehenden Entchristlichung und philosophischen Überwucherung der Theologie.

Merkwürdig rasch wurde diese Haltung wieder aufgegeben. Die Orthodoxie

kehrte zu Aristoteles zurück, teilweise auch zur zeitgenössischen
Scholastik (Suarez). Thomas jedoch wurde abseits gelassen. Nur bei anglikanischen
Theologen des 17. Jahrhunderts (z. B. bei Robert Sanderson) spielt er eine,
in der Tat nicht unbedeutende Rolle. Daß man unter dem blendenden Licht
der Aufklärung und des Idealismus den Weg zum Mittelalter nicht mehr
fand, ist ohne weiteres verständlich. Das 19. Jahrhundert trieb dann - nicht
zuletzt auch von der inneren Fragwürdigkeit der « spekulativen » Systematik
dazu geführt - der völligen Abkehr von der Metaphysik entgegen. Damit
war jeder Zugang zu Thomas versperrt. Doch ist auch hier in neuerer Zeit
eine Wendung zu verzeichnen. Schon in der dialektischen oder theonomischen
Theologie ist Thomas auffallend gegenwärtig. Auch von den Gegnern dieser
Schule wird er nicht selten bezüglich des Verhältnisses von Vernunft und
Glauben - gegen die Überbetonung der Diastase - zitiert. Einen neuen
Gesichtspunkt eröffnet das Problem der Sprache, die gegenwärtige Diskussion

um die Grundlagen theologischer Hermeneutik. Nicht umsonst wird ja
Thomas der « proprietas terminorum », der Eigentlichkeit und Genauigkeit
seiner Sprache wegen gerühmt. In diesen Zusammenhang und in diesen
Kontakt hinein gehört die hier zu würdigende und zu besprechende Studie
von Thomas Bonhoeffer \

Schon die Tatsache, daß das im Auftrag des Deutschen Evangelischen
Kirchentages besorgte « Weltkirchenlexikon » (Stuttgart, 1960) der
«geschichtlichen und ökumenischen Bedeutung » von Thomas eine eigene Spalte

widmet (a. a. O. Sp. 1458 ; der Artikel stammt von einem katholischen

1 Thomas Bonhoeffer : Die Gotteslehre des Thomas von A quin als
Sprachproblem. (Beiträge zur historischen Theologie, hrsg. von Gerhard Ebeling, 32.) -
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1961. 142 S. - Die in Klammer ohne weitere
Angaben aufgeführten Zahlen verweisen auf die Seiten dieses Werkes.



64 Besprechungen

Mitarbeiter : Paulus Engelhardt), mag als Anzeichen einer neuen Lage gelten.
Was jedoch B. zu diesem Thema zu berichten weiß, übertrifft alles, was ein
heutiger katholischer Theologe dazu zu sagen gewagt hätte. Es geht B. um
die « Gotteslehre », um die « rechte Lehre von Gott », und im Zuge der
Bemühung um diese nennt er die Summe « die gelungenste christliche Dogmatik,
die wir überhaupt haben » (1). In der « ungemein fest gefügten Systematik »

sieht B. durchaus nicht eine Schwäche, sondern ein Zeichen der « Größe seiner
[des Thomas] individuellen Persönlichkeit » (2). « Die Summa theologica des
Thomas ist die klassische christliche Dogmatik schlechthin » (2). Alles, was
auf Thomas folgt - auch der Ansatz der Reformation - steht unter dem
« Gesetz der nachklassischen Dogmatik » (2). « Es gilt, Thomas als vorrefor-
matorischen Theologen zu hören, nicht als eine Stimme im Chor der nach-
tridentinischen katholischen Theologie» (3). «Wir müssen versuchen»,
betont der Autor, « mit unseren protestantischen Ohren auf den Doctor
communis zu hören » (3). Thomas wird sogar als « Ahn der reformatorischen wie
der antireformatorischen, katholischen Theologie» hingestellt (45). «Fast
jeden Satz kann man katholisch deuten ; fast jeden Satz kann man
protestantisch deuten » wird beigefügt (45). Doch warnt B. vor vordergründigen
Mißverständnissen. « Uns geht es darum, die Summa des Thomas sein zu
lassen, was sie ist, und dort zu lassen, wo sie ist. Wir wollen uns dankbar
erweisen dafür, daß uns dieser Text erhalten geblieben ist, der uns ermessen
hilft, wie verwandt Protestantismus und Katholizismus sind ...» (45).

Ganz besonders wird auf die Bedeutung von Thomas für die hermeneuti-
sche Frage - das Zentralproblem der Theologie nach evangelischem
Verständnis (3 f.) - hingewiesen. Diese wird wie folgt umschrieben : « Wir
präzisierten das Sprachproblem theologisch als die Frage nach der Beziehung des
Wortes auf Gott selbst » (4). Mit dieser Frage lohnt es sich, an den Allgemeinen

Lehrer heranzugehen. « Es findet sich bei Thomas eine solche Fülle
von Äußerungen über das Wesen des Verbum und dessen Erscheinungsfeld,
daß man eine weit ausgebildete, kohärente Sprachphilosophie des Thomas
rekonstruieren kann » (10). « Thomas scheut sich nicht, von diesem [her-
meneutischen] Ansatz aus die Problematik der Ansprechbarkeit Gottes
rückhaltlos durchzudiskutieren » (10 f.). « Wenn wir also mit der uns
Protestanten zunächst aufgegebenen Frage an Thomas von Aquin herangehen,
nämlich mit der Frage nach dem Wort vor Gott, so befragen wir einen
Fachmann, der uns wohlbedachte und reichliche Auskunft gibt» (11). Auch ist
sich B. der im Mittelalter allgemein verbreiteten und gepflegten Einübung
in das Sprachproblem bewußt : « Vieles, was die Theologen von heut
besticht, hätte der unbedeutendste Scholastiker sofort als inhaltsarmes
Wortgeklingel durchschaut» (20). Das Zentralproblem evangelischer Theologie
wird nicht künstlich an Thomas herangetragen. « Wenn wir die Gotteslehre
des Thomas von Aquin zum Thema machen », erklärt der Autor, « setzen
wir also bei dem an, was Thomas selbst als ein Zentralthema bestimmt » (4).
Die Gotteslehre des Thomas als Sprachproblem betrifft die « Einheit und
Ganzheit » seiner Lehre, « scholastisch ausgedrückt : ihre forma substantia-
lis » (11). Somit kann Thomas mit Recht als Paradigma - als Leit- und Vorbild

- zum Studium der theologischen Hermeneutik gewählt werden



Besprechungen 65

Um das Buch jedoch richtig zu verstehen, ist es notwendig, die Absicht
des Verfassers genau zu kennen. Es geht ihm nicht um eine historische
Untersuchung im klassischen Sinn, wie es etwa der Titel der Sammlung, in der
das Werk erschien (« Beiträge zur historischen Theologie »), irrtümlich nahelegen

könnte. Es handelt sich nicht darum, « ein Bild zu entwerfen von der
Gedankenwelt des Thomas » (13). B. will sogar « abziehen von dem Bescheid-
Wissen über Thomas» (44), von der «Historienmalerei» (45). Nicht die
Gotteslehre des Thomas an und für sich soll zur Darstellung kommen, auch
nicht die von Thomas in seiner Gotteslehre entwickelte und angewandte
Hermeneutik. Der Titel ist als prägnante Formulierung zu verstehen :

« Die Gotteslehre des Thomas von Aquin als Sprachproblem ». Und B., der
sich (wie sein Meister : Gerhard Ebeling) auf subtilste Ausdrucksweise
(man vergleiche z. B. die Titel der drei Kapitel des Buches) versteht, will
damit sagen : Sowohl die Gotteslehre schlechthin, als auch die klassische
Dogmatik schlechthin soll vom (heutigen) Sprachproblem aus zur Frage
stehen. Der Autor beabsichtigt nicht, « eine Sammlung von in sich
abgeschlossenen Auslegungen von Thomas-Stellen zu geben, sondern eine
Interpretation der Gotteslehre des Thomas als Sprachproblem - am Leitfaden
ausgewählter Texten (46). Im Grunde will er eine «evangelische Thomas-
Interpretation» geben (42). Dabei ist ihm die Interpretation sogar wichtiger
als Thomas selbst Das erklärt auch das Nichtberücksichtigen der Thomas-
Kommentatoren, die er (nicht ohne sich mit ihnen beschäftigt zu haben,
vgl. 12) zum großen Teil für « qualité [statt : quantité !] négligeable » hält (14).
Für das « theologisch interpretierende Verweilen » bei den Thomas-Texten
scheinen ihm nur noch die « großen Denker » - Aristoteles, Luther, Hegel,
Kierkegaard, Heidegger - vonnutzen zu sein (14). « Wer also die Polemik
gegenüber den Thomisten sucht, wird sie im Fehlen polemischer Fußnoten
sehen » (14). Das Ziel ist demnach kritisch. « Weil wir auf dieses Ziel
radikaler Kritik zugehen, verzichten wir darauf, ständig im einzelnen kritisch
auf die Zweideutigkeit derTexte, in denen wir uns bewegen, hinzuweisen » (4 6).

Besonders die zuletzt angeführten Stellen erwecken gewisse Bedenken
gegenüber der von B. eingeschlagenen Methode ; nicht wegen der « radikalen
Kritik », sondern wegen des Verzichts auf stete kritische Kontrolle ; nicht
wegen des Überspringens thomistischen Gedankengutes, sondern wegen der
Gefahr, thomasische Ursprünglichkeit zu verkennen. Doch möchten wir uns
zuerst noch einmal den zweifellos positiven Seiten der Arbeit zuwenden. Wir
behaupten ja nicht, daß ein streng geschlossener Kreis von Thomas-Schülern
das Monopol besitze, die Gedanken des Meisters auszuloten. Was einen mit
der herkömmlichen Thomas-Literatur vertrauten Leser überrascht, ist
zunächst eine Reihe von reizvollen Übersetzungsversuchen. So wird z. B.
« doctrina sacra » gemäß I, q. 1, a. 1 mit « Heilslehre », d. h. zum Heil
notwendige Lehre, wiedergegeben (22), « actus humanus » mit « Selbstverwirklichung

» auf das letzte Ziel hin (25, Anm. 6). « Omnia pertractantur in hac
scientia sub ratione Dei » heißt soviel wie : « die Theologie betrachtet alles
im Zuge der Frage nach Gott » (27), « Homo est liberi arbitrii » : « die
Grundbestimmung des Menschseins ist die Entscheidungssituation » (70), « Utrum
passio Christi causaverit nostram salutem per modum meriti » : « ob es

5



66 Besprechungen

Rechtens sei, daß wir Jesus Grund unseres Heils nennen » (115). Weit wichtiger

aber sind die Bemühungen, alteingesessene Streitpunkte der Kontroverstheologie

von der Sache her neu zu beleben. Das gilt vor allem bezüglich der
Gnadenlehre. « Gratia infusa » ist nach B. eine sich an biblische Ausdrucksweise

« anlehnende » Metapher (68). Die « gratia habitualis » wird nicht
abgelehnt, das Bleibende von Gott her begründet : Gottes Versprechen soll nicht
bei einem « actus » der Gnade « sein Bewenden haben, der Begnadete soll
in Ewigkeit Gott zum Ziele haben» (90). Insofern ist die Gnade wirklich
«Anfang der ewigen Glorie in uns» (91). Auch «gratia operans » und
« cooperans » sind keine leeren Vokabeln : « Das Wollen der Christen ist
bestimmt durch die Gnade (die gratia operans') und wird bestätigt durch
Gnade (die "gratia cooperans') » (87). Selbst ein « meritum » wird unter dem
Vorzeichen der « divina ordinatio » als in « begründeter Hoffnung » geschehene

« Tat der Liebe » anerkannt (75, Anm. 5). « Passiv erlebt der Mensch
die Begnadung als Rechtfertigung ; aktiv wirkt der Begnadete 'mérita',
hoffnungsvolle Taten (I-II, q. 114) » (75). Aus allem dem geht zur Genüge
hervor, daß das Buch sich durch gedankliche Tiefe und bereichernde Offenheit

als durchaus außerordentliche Leistung auszeichnet.
Was nun das Hauptthema, die Hermeneutik, betrifft, so müssen wir

zunächst ein paar Vorbemerkungen vorausschicken. B. legt das Gewicht
sosehr auf die theologische Interpretation, daß er sagen kann, die Bedeutung
des Textes selber sei zweitrangig. « Es ist dabei von zweitrangiger Bedeutung,

ob es sich um einen Luther- oder Schleiermacher-Text, einen Text von
Pascal, Thomas, Paulus oder Jeremia, ja, ob es sich um einen religiösen
oder nicht religiösen Text handelt » (43). Dem können wir nicht ohne weiteres
widersprechen. Doch handelt es sich bei der vorliegenden Untersuchung eben
doch auch um Thomas. Im « hermeneutischen Aufriß » weist B. auch darauf
hin, daß die eigentliche Interpretation eines Textes nie von den entsprechenden

exegetischen Vorfragen zu trennen ist (vgl. 32 f.). Das möchten wir auf die
vom Verf. gegebene Auslegung und Bewertung der Hermeneutik von Thomas
anwenden. Nicht alles scheint uns da « exegetisch » im rechten Licht zu stehen.
Wenn z. B. der Leitsatz von I, q. 1, a 7. : « Deus est subiectum huius scien-
tiae » mit : « Gott ist Gegenstand der Theologie » übersetzt wird (4), so geht
dabei eine wichtige, von Thomas beabsichtigte Nuancierung verloren. In
gewisser Beziehung ist Gott auch Gegenstand der Theologie. Was aber I, q. 1,

a. 7 gesagt werden will, ist dies : Gott ist nicht nur Gegenstand, sondern
Subjekt dieser Wissenschaft, und das ist er nur in der « doctrina sacra ».

Hier liegt der tiefste Grund für den so fundamentalen Unterschied zwischen
Theologie und sämtlichen übrigen Wissensgebieten und -wegen. Das dürfte
für die theologische Hermeneutik von Belang sein, da diese ja nichts anderes
meint als die Frage nach der « Ansprechbarkeit Gottes ». Bedeutsamer aber
als dieser « lapsus calami » ist eine Bemerkung zur Analogielehre : « Die aus
der Mathematik ausgeborgte Analogielehre dürfen wir übergehen. Sie ist
ein dialektisches Schema, in das man jeden Sinn und Unsinn einzeichnen
kann, ohne daß damit irgend etwas gewonnen wäre. Sie ist von Interesse
nur im Bannkreis der Signifikationshermeneutik» (110). Das ist alles, weis
B. zu einem der wichtigsten Punkte thomasischer Aussage- und Erkenntnis-



Besprechungen 67

lehre zu bemerken hat. Wie war eine solche Verkennung der Zusammenhänge
möglich Gerade hier handelt es sich ja nicht sosehr um die eventuelle
Herkunft der Terminologie, sondern um die Ausbildung und Anwendung der
Lehre. Diese geht weit über das Mathematische hinaus. Auch steht nicht
sosehr das « Einzeichnen », das « Gewinnen », das Beweisen im Vordergrund,
sondern das « Verstehen der Sache », die ja das Herz der hermeneutischen
Frage ausmacht. Diese (in Klammer gesetzte Ausklammerung des

Kernproblems zeigt am schmerzlichsten die Grenzen des sonst so großzügig
angelegten Versuches. Schließlich bedauern wir noch das Übergehen der für
die mittelalterliche Sprachphilosophie so grundlegenden Suppositionslehre.
Gerade sie spielt auch bei Thomas die entscheidende Rolle. Es handelt sich
ja nicht nur um das Wort als solches, als mögliches Zeichen oder Vehikel des
Geschehens, sondern um das Wort gemäß seiner « Situation » in der jeweiligen
Rede. Nur so erlaubt die Sprache dem Hörenden, aufgrund der Kommunikation

mit dem Redenden bei der Sache des Angesprochenen zu sein. Auch
hier geht eine wertvolle Anknüpfungsmöglichkeit für das moderne
Sprachproblem verloren. Wir meinen damit nicht, der Verf. hätte sich alle diese
Lehren zueigen machen müssen. Es will uns nur scheinen, daß B., wenn er
schon über die Hermeneutik von Thomas urteilen will - und das tut er ja
in unmißverständlicher Weise - sich des Einbeziehens vor allem der beiden
zuletzt genannten Problemkreise nicht so leicht hätte entledigen dürfen.

Das führt uns zum eigentlichen springenden Punkt der Arbeit, zur
Gotteslehre des Thomas als Sprachproblem. Hier geht der Autor streng theoretisch
vor. Die Sprachlehre von Thomas wird mit « Signifikations-Hermeneutik »

überschrieben, der B. seine « Wiederholungs-Hermeneutik » entgegenhält.
Jene wird zurückgewiesen, diese propagiert (so bes. 124-125). Dazu drängen
sich uns folgende Überlegungen auf : Erstens werden die Quellen dieser
Antinomie aus der vorliegenden Darstellung nicht durchsichtig. Daß Thomas
oft in seiner Hermeneutik auf Aristoteles bezug nimmt, wird von niemandem
bezweifelt. Seine Schrift zu Perihermeneias ist unmittelbar ein Kommentar.
Ob damit aber die ganze Hermeneutik von Thomas eindeutig klassiert werden

kann, ist eine andere Frage. Als Ergänzung müßten auch die vielfachen
Berührungen mit dem Sprachproblem in den Schriftkommentaren und den
einzelnen theologischen Traktaten (bes. der Dreieinigkeit) berücksichtigt
werden. Der tatsächliche Zusammenhang wird sicher verkürzt, wenn man
sich hier der etwas einfachen Formel bedient : Thomas Aristoteles. Wie
liegen des weiteren die Dinge bezüglich der « Wiederholungs-Hermeneutik »

B. beruft sich auf eine ganze Reihe Geistesverwandter (vgl. 14), lehnt aber
für die technische Verwendung des Wortes « Wiederholung » jede direkte
Beeinflussung ab (vgl. 14, Anm. 2). Am stärksten ist sein philosophisches
Vokabular demjenigen von Heidegger verpflichtet. Eine deutlichere
Grenzziehung hätte jedoch dem hermeneutischen Problem in der Gotteslehre nicht
geschadet. Zweitens möchten wir versuchen, näher an die Sache
heranzukommen. Es fällt jedoch nicht leicht, bis zu den eigentlichen kritischen Punkten

der « Wiederholungs-Hermeneutik » vorzudringen. Gewisse Zeichen,
Wörter und Wendungen deuten auf eine bestimmte sprachphilosophische
Richtung hin. Doch können wir kaum annehmen, daß diese mehr eingestreu-



68 Besprechungen

ten als geklärten Bestandteile den radikalen Dissens zu begründen vermögen.
Unsere Bedenken betreffen also an erster Stelle das Vorgehen : Wie konnte
das Ergebnis so apodiktisch formuliert und die Gründe dafür sosehr im
Impliziten gelassen werden Nach unserem Empfinden hat der Verf. den
Knoten etwas ungeduldig durchgeschnitten. Sachlich vermögen wir nur
das eine zu fragen : Ist denn Wiederholung, Geschehen, Hören auf eine
Silbenfolge und zugleich verantwortlich Bei-der-Sache-Sein ohne verbindliche
Semantik der Rede möglich Und wenn nicht, wieso soll denn ein
unversöhnlicher Gegensatz « Bedeutung » von « Wiederholung » trennen Hat also
B. nicht allzu rasch den « Umgang mit Thomas » (1) aufgegeben und den
Doctor der ungeteilten Christenheit (vgl. 17), wenigstens was die hermeneuti-
sche Frage betrifft, unter die Gegen-bilder - die Para-deigmata - eingereiht

Zum Schluß der Kritik muß noch auf § 18 : « Die Kirchensprache »

(116-123) verwiesen werden. Die in Zusammenhang mit diesem Thema
verwendeten polemischen Ausdrücke (vgl. auch 136. 137. 142) gehören mehr ins
19. als ins 20. Jahrhundert (womit wir natürlich nicht sagen wollen, daß die
Probleme nicht auch einmal scharf, anhand profilierter Konsequenzen,
gestellt werden können

Doch hindert uns das alles nicht, jenseits der Spitze der Kirchenfrage
und jenseits der Spitze des hermeneutischen Problems im Thomas-Buch von
Thomas B. zahlreiche Anregungen und wertvolle Hinweise zu finden. Auch
über den Begriff der « Wiederholung » (vgl., neben 124 f., bes. noch 8, 29, 34)
könnte man reden. Doch würde das hier zuweit führen. Wir begnügen uns,
auf den ziemlich abrupt einsetzenden, fast scholastisch aufgebauten «

hermeneutischen Paragraphen » (26-46) aufmerksam zu machen. Frei von Thomas

und frei von kritischer Bezugnahme wird eine beachtenswerte Analyse
der hermeneutischen Frage vom « Text » zur « Auslegung », bis zur «

verantwortungsvollen Aufnahme » des « Wortes » im « Denken vor Gott » skizziert.
Schließlich möchten wir als « Kostproben » noch einige besonders suggestive
Formulierungen zum Problem der theologischen Wissenschaft anführen.
B. betont sehr stark die Notwendigkeit einer « Lehre », der « rechten Lehre
von Gott » (1). Theologie ist eine « Funktion der Kirche », « sie geschieht nur
im Raum der Kirche » (3, Anm. 3). Als Wissenschaft ist sie zunächst « Kunst
zu fragen» (3). Der Dogmatiker als Wissenschaftler hat die Aufgabe, « die
Frage zu fördern, zu verbessern, sachgemäßer zu machen », « unsachgemäße
Frage zu destruieren » (24). « Auf anderem Wege zu überzeugen, mag Aufgabe
der Predigt sein. Aber Predigt und Wissenschaft sind zweierlei » (24). Die
« Unpersönlichkeit der Lehre » beruht darauf, daß « der Lehrer sich als Lehrer
von der Sache, die er lehrt, empfängt » (6), Der Theologe empfängt sich selber
als Lehrer « von Gott selber » (6). « Wer könnte das Ungeheure, das Belehrtwerden

von Gott selbst, vergessen » (6 f.) « Wer Lehren lernen will, soll nicht
auf den Lehrer und nicht auf sich und nicht auf die Umwelt achten, sondern
ganz bei der Sache sein » (5). Die « Intention der Lehre ist, nicht als Rede
und nicht als Wort verstanden zu werden, vielmehr nur zur Sache zu führen »

(5). «Der Scholastiker weiß, gerade weil er die Logik beherrscht, daß das
Entscheidende die Einsicht in den Sachverhalt bleibt » (20). « Wer eine
geschlossene Darstellung nicht erstrebt, dem fehlt deshalb nicht eine Dogmatik.



Besprechungen 69

Ihm fehlt nur die Selbstkritik, die sich mit solch einer geschlossenen
Darstellung vollzieht» (20). Die Weise der Darstellung ist die «Mäßigung».
« Wir haben kein deutsches Wort, das die Einheit des Begriffes 'modus'
wiedergibt» (17). «Theologie ist auf dem Wege, Gottes Wort zu werden,

- Theologie studiert man nicht, um Theologie zu lernen, sondern um predigen
zu lernen » (9). « Wirklicher Glaube glaubt die Wahrheit ,per modum enun-
tiabilis', im Horizont der Sprache » (56).

Heinrich Stirnimann OP

Philosophie

Siegmund, Georg : Tier und Mensch. Beitrag zur Wesensbestimmung des

Menschen. - Knecht, Frankfurt a. M. 1958. 309 S.

Die Arbeit setzt die Bemühungen des Verfassers fort, zu einer neuen,
richtiger neuartigen Bestimmung des Wesens des Menschen zu gelangen.
Neuartig soll hier heißen : Unter Verwendung der neuen Methoden und
Berücksichtigung der Erkenntnisse von Forschern, wie sie uns unter andern
in A. Portmann begegnen, unter ständiger Auseinandersetzung mit den
Positionen, die einerseits Tier und Mensch soweit nähern, daß höchstens ein
gradmäßiger Unterschied bestehen bleibt, oder sie auch zu weit trennen,
weil sie das Tier zum nur mechanisch handelnden Reflexapparat machen.
Die Stärke der Arbeit liegt in dem Bemühen, die Ergebnisse der
Erfahrungswissenschaften auf ihren Wesensgehalt hin zu überprüfen, um so aus dem
Zusammenwirken von Beobachtung und spekulativer Verarbeitung die
Eigenart des Menschen hervortreten zu lassen.

Gewiß teilt der Mensch mit dem Tier den Besitz einer lebendigen Natur.
(DerVerfasser meint der Sache nach damit die animalitas der Scholastik. Doch
scheidet den Menschen vom Tier die Tatsache, daß er diese lebendige Natur
nicht einfach ist, sondern sie hat. Der Mensch kann zu seinem Dasein in der
Welt und zu seiner Umwelt Abstand gewinnen. Er kann sich über sein Dasein
wundern. Er kann sein Leben gestalten. Kurzum : Seine eigentliche Natur
zeigt sich darin, daß er alles rein Biologische in einer Selbstführung
durchformen kann. Er ist eben nicht nur « lebendige » Natur, er ist zugleich
« geistige » Natur

Und nicht nur durch die Befähigung, sein Leben selber in die Hand zu
nehmen, unterscheidet sich der Mensch vom Tier, sondern weiter dadurch,
daß er sich die Frage nach seinem Seinssinn, ja überhaupt zu fragen imstande
ist. Auch das zeigt wieder die Gabe und Eigenart, von sich und dem Umgebenden

Abstand zu nehmen. Aus dem Drang, zu fragen, wächst die eigentlich
menschliche Sprache heraus. Sie ist das Instrument, worüber der Mensch
zur Mitteilung seiner Gedanken frei spielend verfügen kann, in ihr ist ihm ein
Medium gegeben, das seine Gedanken zugleich fixiert, verkörpert und sein
Denken wiederum vorantreibt. E. Grunert CSsR



70 Besprechungen

Fink, Eugen : Oase des Glücks. Gedanken zu einer Ontologie des Spiels. -
Karl Alber, Freiburg-München 1957. 52 S.

Besitzt unsere Zeit, da die Spielsitten aller Länder und Nationen im
internationalen Verkehr zusammengebracht werden und die Massen ein so
leidenschaftliches Interesse für Spiel und Sport zeigen, noch ein tieferdringendes

Verständnis vom Wesen des Spiels Weiß sie um den Seinssinn des

Spielphänomens und'weiß sie, was Spiel und Spielen überhaupt ist Diesen
Sinn und dieses Wesen des Spiels will Fink in dieser kurzen Untersuchung
neu entdecken. Er versucht, über das Spiel ernst zu reden. Der Gang dieser
Besinnung gliedert sich in drei Abschnitte : 1. in die vorläufige Charakteristik

des Spielphänomens, 2. in die Strukturanalyse des Spiels und 3. in die
Frage nach dem Zusammenhang von Spiel und Sein.

Spiel bedeutet für die meisten Menschen eine Randerscheinung und
gehört mehr der Welt des Kindes an. Für den Erwachsenen bedeutet es

höchstens Zeitvertreib und Erholung. Der Mensch wechselt ab mit « Spannung

» und « Entspannung », nach dem Rezept von den « sauren Wochen »

und den « frohen Festen ». Kurz, Spiel gilt als Ergänzung. Dieser Auffassung
gegenüber weist der Verfasser nach, daß das Spiel ein Grundphänomen
menschlicher Existenz ist (17). Es steht als solches nicht isoliert da, sondern
wird mit anderen existentiellen Grundphänomenen wie Liebe, Herrschaft,
Arbeit und Tod auf die gleiche Ebene gestellt (18, 19, 25). Diese
letztgenannten offenbaren einen gewissen « Futurismus », d. h. in ihnen ist
notwendig ein Hinweis auf unser Endziel und die Glückseligkeit mitgegeben :

Wir arbeiten, lieben usw., um dem glückseligen Dasein entgegenzutreten.
Das Spiel aber hat einen Charakter beruhigter Gegenwart. Es ist gleichsam
eine « Oase des Glücks » in unserem sonstigen Glückstreben und Suchen. Es
schenkt Gegenwart und unterscheidet sich dadurch von allen anderen
Grundphänomenen des menschlichen Lebens.

Im zweiten Teil analysiert der Verfasser die einzelnen Strukturelemente
des Spiels : Spiellust, Spielsinn, Spielgemeinde, Spielzeug. Alle diese Momente
schließen sich im fundamentalen Begriff der Spielwelt zusammen. Spielen
ist die Produktion einer Spielwelt. Dennoch ist diese nicht nur ein Produkt
der Phantasie, sondern zugleich auch Spiegelung der Wirklichkeit. Mit
diesem Begriff der Spielwelt ist bereits die Bindung des Spiels an eine objektive
Außenwelt angedeutet. Damit kommt der Verfasser im letzten Abschnitt
zur eigentlichen Ontologie des Spiels : zur Frage nach dem Zusammenhang
von Spiel und Sein.

Wir haben versucht, die Gedankengänge Finks kurz zu skizzieren.
Leider beschränkt sich der Verfasser vielfach nur auf Andeutungen und
verzichtet besonders im letzten Abschnitt auf eine ausführliche Darlegung seiner
Gedanken. Dennoch ist diese Schrift mehr als nur eine phänomenologische
Untersuchung über das Spiel. Sie will zugleich auch eine philosophische
Besinnung über den Menschen und dessen Bestimmung sein. M. Dosch OP



Besprechungen 71

van Riet, Georges : Problèmes d'épistémologie. (Bibliothèque philosophique

de Louvain, 20.) - Publications universitaires, Louvain 1960. vi-425 p.

Was ist 'Epistémologie' Der Verf. hat in seinem 1946 erschienenen
Buch « L'Epistémologie thomiste » auf die Frage folgende als vorläufig
erklärte Antwort gegeben : sie ist « l'étude des conditions, de la valeur et dès

limites de la connaissance » (Vorw.). In dem jetzt zur Besprechung vorhegenden

Band gesammelter Aufsätze zur,Epistémologie' versteht er diese offenbar
in einem weiteren Sinn : sie erörtert grundlegende Probleme der Philosophie
überhaupt, wie es im Vorwort heißt ; ihr kommt darum die Aufgabe einer
Phänomenologie der Erkenntnis zu (166), sie ist eine allgemeine Theorie der
Erkenntnis (129), in der die Evidenz ein Zentralproblem darstellt (207) u. a.
Aus diesem sehr allgemeinen Verständnis von 'Epistémologie' wird begreiflich,

warum der Verf. hier Aufsätze gesammelt vorlegt, die bereits in
verschiedenen Zeitschriften, vor allem in der Revue philosophique von Löwen
zu sehr verschiedenen Problemen erschienen sind. Van Riet erweist sich in
diesen Aufsätzen als ein hervorragender Kenner der thomistischen
Philosophie in Vergangenheit und Gegenwart ; ihm eignet eine tiefe Erfassung der
verschiedenen Fragekreise, er weiß die Ansichten anderer klar darzustellen
und sich kritisch dazu zu äußern.

Im ersten Aufsatz nimmt er ausführlich Stellung zum Problem der
Abstraktion nach Thomas v. Aquin. So sehr ich mich mit diesen Ausführungen

einverstanden erklären kann, so glaube ich doch, daß das Problem
damit noch nicht ganz gesehen und gelöst ist. Wichtig schiene mir eine
Ergänzung dieses Aufsatzes dahingehend zu sein, daß das Problem des intel-
lectus agens und der Intuition mit in diesen Zusammenhang hereingenommen
werden müßte. - Einen weiteren Beweis seines guten Thomas-Verständnisses
liefert der zweite Aufsatz über die Sinneserkenntnis. Der dritte und vierte
Aufsatz setzt sich mit zwei bedeutenden Thomas-Kennern auseinander, mit
Noël und Gilson, je im Anschluß an eines ihrer Werke. Im 5. Aufsatz folgt
ein Vergleich zwischen thomistischem Realismus und der Husserl'schen
Phänomenologie (Der Titel hieße wohl besser : thomistischer Realismus und
Husserlsche Philosophie Der Evidenz, diesem wichtigen psychologischen
und erkenntnis-theoretischen Problem, ist ein eigener Aufsatz gewidmet,
der sich sachlich gut an den vorangehenden anschließt. Letzteres gilt ebenfalls

von dem folgenden Aufsatz über die Geschichte der Philosophie und die
Wahrheit. Die folgenden Aufsätze wenden sich ganz modernen Fragestellungen

der Moral und Religion zu im Anschluß an entsprechende moderne
philosophische Arbeiten. - Der kurze Hinweis auf die in diesem Band
gesammelten Aufsätze dürfte schon andeuten, wie dankbar wir dem Verf. dafür
sein dürfen, daß er diese Aufsätze nun gesammelt herausgegeben hat. Sie
dürften zugleich Impulse zu weiteren Forschungen werden. A. Hufnagei.



72 Besprechungen

Tresmontant) Claude : Essai sur la connaissance de Dieu. - Editions du
Cerf, Paris 1959. 215 p.

M. Claude Tresmontant, dans ce livre, s'efforce, par une démarche très
personnelle, d'amener un esprit moderne, malgré toutes ses préventions, à
l'affirmation de Dieu à partir de l'expérience rationnellement interprêtée.

Dans la première partie il prend comme point de départ le monde
sensible en général. Par une dialectique serrée il montre qu'on ne peut éluder la
question de savoir s'il est créé ou incréé, et que cette question finalement se
ramène à celle-ci : est-il lui-même l'Absolu, ou se fonde-t-il sur un Absolu
transcendant, à l'égard duquel sa relation ne peut être que la création
L'auteur évidemment connaît une troisième hypothèse, celle des philosophies

de l'absurde, qui nient tout Absolu, et dont il dit justement qu'elles
constituent le seul athéisme absolu. Mais il montre sans peine que cet athéisme
là n'est pas tenable, et qu'il se dissoudrait aisément au moyen d'une dialectique

inspirée de la critique bergsonnienne de l'idée de néant.
Cependant la Critique kantienne se refuse à accepter la question même

de l'existence ou de la non-existence de l'Absolu, sous prétexte qu'elle serait
hors de portée de la raison. En des pages très bien venues l'auteur montre
que s'il s'agissait seulement d'un présupposé méthodologique, - nécessité
d'examiner la nature et le fonctionnement de l'instrument rationnel avant
de l'utiliser - ,cela pourrait s'admettre (peut-être concède-t-il là déjà trop
mais cela n'empêche pas que la question se pose, que la raison ne peut pas
ne pas se la poser. Mais il s'agit en fait d'un présupposé ontologique, non
critiqué et injustifié : le kantisme se donne au départ comme certain que
la raison est dépourvue de tout rapport à l'Absolu. Et ceci est parfaitement
arbitraire.

On ne saurait donc éluder le dilemme. Si on choisit de dire que le monde
est incréé, deux voies s'ouvrent à la réflexion philosophique. L'idéalisme,
qui fait du monde de l'expérience l'œuvre de la pensée, et qui identifie le
moi pensant avec le Moi absolu et indépendant : mais alors d'où vient que
notre moi réel, celui dont nous avons conscience, ait oublié cette identification,

et n'arrive pas à s'éprouver autrement que comme dépendant et
comme reçu L'idéaliste doit recourir au mythe de la chute, et au caractère
illusoire de l'expérience, ce qui, note l'auteur, est au moins aussi difficile
que d'admettre un Absolu transcendant, et surtout se situe en dehors de

toute preuve et de toute vérification. - L'autre voie est le panthéisme, et
spécialement le matérialisme marxiste : tout ce qui apparaît était précontenu

dans ce qui était antérieurement en la matière, à laquelle de ce fait
sont conférés, subrepticement, tous les attributs de l'Absolu.

Reprenant, avec un souci marqué de renouvellement, l'argument
traditionnel que le plus ne peut sortir du moins, montrant avec force que le
mystère de la création se manifeste sous nos yeux à chaque apparition d'un
être nouveau, - de sorte que c'est un alibi irrecevable que de se réfugier
dans le problème, rationnellement insoluble, du commencement ou de l'éternité

du monde, - l'auteur fait ressortir avec force la nécessité rationnelle
de fonder l'univers, donné à notre expérience, - et d'abord la réalité de
notre moi qui fait cette expérience - sur un Absolu transcendant, qui a



Besprechungen 73

créé librement et par amour, Dieu. Bien que, par une concession un peu
hâtive aux préjugés scientistes, il admette qu'on puisse écarter de la notion
de création celle de causalité, - qu'il remplace alors par la notion vraiment
trop imprécise, et finalement toute verbale de « (réalité du monde) fondée
sur un Absolu », - l'auteur nous propose dans cette première partie de son
étude un effort très intéressant et sympathique de renouvellement de la
preuve de Dieu à partir du monde.

La deuxième et la troisième partie appellent au contraire les plus
expresses réserves, et d'abord au point de vue philosophique. On veut reprendre
la démarche précédente à partir du « phénomène Israël » d'abord, puis du
« phénomène Jésus », considérés comme des objets majeurs, privilégiés, de

l'expérience sensible du point de vue de la connaissance de Dieu : mais
comment peut-on leur reconnaître une telle valeur autrement qu'à la lumière
de la révélation, ce qui suppose que la révélation soit acceptée, que l'on
ait la foi Une connaissance qui suppose la foi peut-elle être considérée
comme philosophique Le philosophe pourrait-il accepter d'être soumis
dans sa réflexion même au Magistère ecclésiastique, et le croyant en tant
que tel peut-il s'en dispenser

Il est vrai que sur les rapports de la raison et de la foi l'auteur a des
idées particulières et, on doit le dire, assez sommaires. Sous prétexte que
la foi s'adresse à l'intelligence il conclut que l'opposition de la raison et de
la foi est anti-évangélique : je ne sais pas bien à qui s'adresse cette semonce
ne connaissant pour ma part aucun théologien catholique, ancien ou moderne,
qui mette en doute le caractère intellectuel de la foi. Une étude plus attentive

de la question lui aurait montré que l'opposition dont il parle est
déclarée par les théologiens, non entre la raison et la foi, mais entre la lumière
de la raison et celle de la foi, c'est-à-dire entre la raison laissée à ses seules

ressources et la même raison, instruite par la révélation et surélevée par
la foi.

Qui vise-t-il également quand il reproche à 1'« enseignement communément

dispensé » de présenter les rapports de la créature au Créateur dans
les perspectives de la dialectique du maître et de l'esclave Lui-même
peut-il concevoir la relation de création autrement que comme une relation
de dépendance totale L'image du potier n'est-elle pas scripturaire, et
l'autorité absolue de Dieu sur l'homme n'est-elle pas un thème fondamental
de la révélation S'il veut dire seulement que cette autorité s'exerce pour
le bien de l'homme et pour sa promotion, il est étrange qu'il ait put croire
rappeler là une vérité oubliée.

Rien ne souligne plus fortement la distinction nécessaire entre la
philosophie et la théologie que les erreurs, les confusions, les contre-sens que
commettent les philosophes quand ils prétendent aborder les problèmes
théologiques sans sortir de leur compétence propre, sans acquérir celle du
théologien et sa méthode. J -H. Nicolas OP



74 Besprechungen

Sozialethik

Utz, Arthur [OP] : Grundsatzfragen des öffentlichen Lebens. Bibliographie
(Darstellung und Kritik). Recht, Gesellschaft, Wirtschaft, Staat. Band I
(1956-1959). - Herder, Freiburg 1960. 446 S.

n Wer sich in gesellschaftlichen Fragen nach Literatur umsieht, befindet
sich nicht nur vor einer Bibliothek von Veröffentlichungen über Einzelfragen,
sondern auch vor einer Bibliothek von Bibliographien. Wenn er sich nun
für die tragenden Prinzipien interessiert, die in den vielen Einzelfragen wirksam

sind, dann wird er in den an sich schon überzähligen Bibliographien der
Sozialwissenschaften ertrinken » (5). Diesen bisher unübersteigbaren
Schwierigkeiten entgegenzuwirken, hat es Prof. Arthur Utz unternommen, das
vorliegende umfangreiche Werk herauszugeben, das alle Veröffentlichungen, die
zu den Grundsatzfragen des öffentlichen Lebens in Beziehung stehen,
bibliographisch zusammenfaßt. Dabei handelt es sich um ein nahezu lückenloses
Registrieren sämtlicher Bücher und Zeitschriften aus dem Raum der sechs

Weltsprachen (Deutsch, Englisch, Französisch, Italienisch, Spanisch und
Latein).

Der vorliegende Band gliedert sich in zwei Hauptteile, den bibliographischen

und den Besprechungsteil. Es ist unschwer zu ersehen, daß allein
die Einteilung der Bibliographie (A, 1, a) einen gründlichen Gesamtüberblick

über das ganze ungeheure Gebiet der Sozialwissenschaften beim
Herausgeber voraussetzte. Sie erfolgte in Hinsicht auf fünf Arbeitstitel : I. Die
Prinzipien der Gesellschaftslehre, II. Rechtsphilosophie, III. Die soziale
Ordnung, IV. Die wirtschaftliche Ordnung, V. Die politische Ordnung. Der
Fachmann wird feststellen können, daß die weit über hundert Sachtitel mit
größtmöglicher Exaktheit ihrem Gebiet eingegliedert worden sind. Nahezu
400 Sach-Stichwörter können durch die Dezimal-Aufschlüsselung ohne
Schwierigkeit und sofort gefunden werden (A, 1, b) ; die alphabetisch geordnete

Bibliographie (A, 2) umfaßt nicht weniger als 1500 Titel. Gemäß der
oben erwähnten Fünfteilung wird auch der zweite, der Besprechungsteil (B)
gegliedert. Der Leser bekommt hier eine klare und knappe Besprechung und
kritische Stellungnahme zu mehr als 500 Werken und Zeitschriftenartikeln
zu Gesicht, für die der Herausgeber, wie er im Vorwort sagt, selbst die
Verantwortung übernimmt. Am Ende jedes der fünf Abschnitte steht ein in vier
Sprachen verfaßtes Résumé.

Das Ausmaß an Arbeit, das Prof. Utz zusammen mit seinem Mitarbeiterstab

(B. v. Galen, W. Büchi, H.-Th. Conus) geleistet hat, läßt sich nur
erahnen. Doch, scheint mir, war es eine lohnende Arbeit. Denn so entstand
erstmalig ein Werk, das einen Gesamtüberblick über die Literatur zu den
Sozial- und Politischen Wissenschaften möglich macht. Jeder, der künftig
auf diesem Gebiet zu arbeiten die Absicht hat, wird diesen und die fortan
erscheinenden Bände als Ausgangsbasis zur Hand nehmen müssen.

F. M. Schmölz OP



Besprechungen 75

Utz, Arthur F. OP - Joseph Fulko Groner OP: Aufbau und Entfaltung
des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius XII., 3. Band. - Paulusverlag,

Freiburg (Schweiz) 1961. - xxxm-xtvi, S.2457-4038.

Wer bereits seit Jahren im Besitz der beiden ersten Bände unserer
Sozialen Summe war und dabei in steigendem Maße deren hervorragende
Qualitäten zugunsten seiner eigenen Arbeit schätzen lernte, hat mit einer
gewissen Ungeduld nach dem Abschluß dieses beachtlichen Werkes Ausschau
gehalten. Nun liegt der 3. und letzte Band mit seiner imponierenden Stofi-
fülle vor. Er sei durch folgende Hinweise empfohlen.

Inhaltlich ergänzt er die früheren Kundgebungen Pius XII. Er umfaßt
alle päpstlichen Aussagen sozialethischen Charakters seit dem Juli 1954 und
vermehrt die bereits vorhandene Materialsammlung um weitere 215
Dokumente. Man staunt dabei erneut nicht nur über die erregende, bis zum
Lebensende dauernde schöpferische Kraft dieses großen Papstes, sondern
auch über die Gewissenhaftigkeit der beiden Herausgeber, derem sichtenden
Blick nichts entging, sodaß wir jetzt vom Gegenständlichen her wirklich
eine vollgültige Sammlung vor uns haben.

Methodisch verfolgt unser Buch in Planung und Aufbau die bisherige
bewährte Linie. Dies ist von nicht zu unterschätzendem Vorteil, denn auf
diese Weise braucht der bereits eingearbeitete Leser nicht umzulernen,
sondern kann sich sofort mühelos orientieren. Die systematische Zusammenstellung

der Themen entspricht genau dem früheren Aufbau und bringt
tatsächlich auch für jeden Gesichtspunkt neue « Belegstücke ». Treffende
Überschriften lassen sogleich den Inhalt erkennen, der durch jeweils vorangesetzte
Dispositionen mit einem Blick auch in seinen Einzelheiten erfaßt werden

kann. Am Schluß folgt die Fortsetzung des Verzeichnisses sämtlicher
Verlautbarungen Pius XII. (also auch der nicht-sozialen) mit Angabe von
Art, Datum, Sprache, Inhalt und Anlaß bzw. Adressat sowie ein
Stichwortverzeichnis mit etwa 6000 Hinweisen. In formaler Hinsicht sei vor allem
die feine deutsche Wiedergabe hervorgehoben. Dies ist bei solchen Publikationen

gar nicht selbstverständlich. Man weiß ja zur Genüge, in welcher
Gestalt Übersetzungen gelegentlich umlaufen Wenn dies im vorliegenden
Buche nicht der Fall ist, sondern ganz im Gegenteil alles, trotz gewissenhafter

Treue zum Original in flüssiger, stilistischer Form geboten wird, dann
darf man schon deshalb jeden Interessenten - und das ist jeder, der irgend
wie im kulturellen Leben unserer Zeit steht - zum Zugreifen auffordern.

L. M. Simeon OP

von Wiese, Leopold: Soziologie. Geschichte und Hauptprobleme. 6. Aufl.
(Sammlung Göschen, Band 101.) - Walter de Gruyter, Berlin 1960. 175 S.

Die Soziologie des gelehrten Kölner Professors bedarf weder einer
Besprechung noch einer Empfehlung. Das erste, weil sie längst bekannt ist
und in der vorliegenden Auflage einen im wesentlichen unveränderten
Neudruck erfahren hat. Das zweite, weil sie ihre Qualität allein schon dadurch
erwiesen hat, daß sie nun in der sechsten Auflage erscheinen konnte.



76 Besprechungen

Es sei uns daher gestattet, unsere Bemerkungen auf das neu eingefügte
Kapitel X zu beschränken, in dem von Wiese einen Überblick über den
Stand der allgemeinen Soziologie in Deutschland seit 1955 gibt (nicht seit
1945, wie es fälschlicherweise in der Überschrift S. 163 heißt Diesem Überblick

legt v. Wiese die sehr richtige zweifache Erkenntnis zugrunde, daß
nicht jede Tatsachenbeobachtung schon deshalb soziologisch belangreich sei,
weil sie mit den Mitteln moderner Technik arbeitet (das ist gegen den
Positivismus gerichtet), und daß der Zusammenhang zwischen Theorie und
Empirie in Deutschland gegenwärtig sowenig wie in Amerika zur Zufriedenheit

hergestellt worden ist (das ist gegen die bisher ungenügend vorgenommenen

Theoretisierungsversuche gerichtet).
Von Wiese hat weiter die organisierte Massenproduktion irrelevanter

Literatur zu beklagen, aber auch die Arbeit der Forschungsinstitute Köln,
Dortmund, Frankfurt, Berlin hervorzuheben, die sich um die Probleme der
Familienverhältnisse und der industriellen Betriebe (Dortmund), der
Automation (Düsseldorf) und der Kernspaltung bemühen. Beachtenswerte
Fortschritte seien das Gruppenexperiment (in Frankfurt vorgenommen), die
« Wirklichkeitsforschung » bezüglich der Lage der deutschen Hochschullehrer
(in Göttingen angestellt) ; die « Grundlagenforschungen » haben durch die
Arbeiten von Ziegenfuß, Graf zu Solm, Kühne, Weißer erhebliche
Fortschritte gemacht. Mit dem Hinweis auf seine eigenen Bemühungen um
Klärung der « Beziehungslehre » schließt der Autor seinen Überblick ab. Es
ist durchaus begrüßenswert, daß v. Wieses « Soziologie » in der Taschenbuchreihe

der Sammlung Göschen erschienen ist und somit weiteren Leserkreisen
zugänglich wird. F. M. Schmölz OP

von Wiese, Leopold: Philosophie und Soziologie. (Erfahrung und Denken,

Schriften zur Förderung der Beziehungen zwischen Philosophie und
Einzelwissenschaften, Bd. 1.) - Duncker u. Humblot, Berlin 1959. 121 S.

Der Standpunkt des Verfassers wird bereits auf der ersten Seite sichtbar

: Philosophie wird nicht der Wissenschaft zugeordnet, sondern wie die
Theologie von ihr abgesondert. Wenn v. Wiese auch glaubt, der Philosophie
damit einen Dienst zu erweisen (bei diesem Sprachgebrauch wird die größere
Freiheit von Philosophie und Theologie gegenüber der eingegrenzteren
Wissenschaft bekundet) -, so offeriert v. W. hier doch einen positivistischen
Wissenschaftsbegriff. Die Philosophie sei « in ihren Grundlagen Glauben » (8),

wogegen die Wissenschaft den Anspruch erhebt, « nur das Wißbare, d. h.
das Beobachtbare», mitzuteilen (8). Die Soziologie verlange aufgrund ihrer
Position eine Dreiteilung der Wissenschaften in Natur-, Sozial- und
Geisteswissenschaften (10). Das ist die - wie uns scheint, wenig tragfähige -
wissenschaftstheoretische Basis, auf der v. W. den Begriff der Soziologie zu
erarbeiten sucht, der eine Antwort auf die Frage : « Was ist die menschliche
Gesellschaft » zu geben hat. Hier wiederum liegen zwei Theorien miteinander

im Widerstreit. Die eine versteht die Gesellschaft als Substanz ; die
zweite faßt nur Vorgänge zusammen, die ein Gesellschaftliches (nicht eine
Gesellschaft!) ausmachen. Die aufgrund der zweiten Annahme entstehende



Besprechungen 77

« Beziehungslehre » (63) scheint für v. W. der vorzuziehende Teil der
Alternative zu sein (68), ohne daß er freilich auch nur einmal die Gesellschaft als
«Ordnungseinheit » an die Spitze seiner Beziehungslehre stellen und dadurch
dem obigen Dilemma entgehen würde. Daher muß er in Kauf nehmen, daß
die Antwort auf die Frage nach dem Sozialen, die die Beziehungssoziologie
ja zu geben hat, in eine Reihe von sogenannten Grundbegriffen auseinanderfällt

(Abstand, soziale Prozesse, Beziehungen, soziale Gebilde, 75) und somit
keine Antwort ist. F. M. Schmölz OP

Spaemann, Robert: Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der
Restauration. Studien über L. G. A. De Bonald. — Kösel Verlag, München
1959. 216 S.

Gemeinhin ist De Bonald in der Philosophiegeschichte als Begründer
des « Traditionalismus » bekannt, der längst widerlegt und überholt ist. So

scheint auch De Bonald in dieser Eigenschaft nur noch « ein antiquarisches
Interesse » erwarten zu dürfen. Der Verfasser sieht ihn aber - mit Recht -
als « Theoretiker der Restauration » von 1814-1838, in der sich ein Übergang
von der Metaphysik zur Theorie der Gesellschaft, zur Soziologie vollzieht,
als deren Vorläufer, ja Begründer der Vicomte De Bonald angesehen werden
kann. Und als solcher verdient er mehr als nur antiquarisches Interesse. Er
war ja auch der Lehrer des Abbé Lamennais, mit dessen tragischem Geschick
die Anfänge einer « christlichen Demokratie » auf dem europäischen
Kontinent im 19. Jahrhundert verknüpft sind (12).

Tragisch ist freilich auch das Geschick De Bonaids selbst und seiner
Philosophie - wenn man sie überhaupt noch so nennen darf. Tatsächlich
war sie restlos durchsetzt vom Krebsgeschwür der Ideologie ; sie muß dazu
dienen, einen ganz konkreten, politischen Zweck zu erreichen. Der gute Wille
zusammen mit richtigen Teilwahrheiten genügen nun einmal nicht : der
metaphysische Hintergrund kann dadurch nicht ersetzt werden. Den hatte
aber weder De Bonald noch Spaemann. (Letzterer beweist diese Feststellung
mit seinen Ansichten über Metaphysik etwa S. 207.) Wir geben dem
Verfasser durchaus recht, daß sich bei der Lektüre De Bonaids die Parallele zu
Hegel immer wieder aufdrängt ; wir vermögen aber in dieser Tatsache beim
besten Willen kein positives Kriterium zu sehen. Spaemann hat eine gründlich

durchgearbeitete Wiedergabe der Ideologie De Bonaids vorgelegt, hat
eine umfangreiche Bibliographie ausgewertet, er hat aber unterlassen,
kritisch dazu Stellung zu nehmen. Damit hat sich die Absicht und die Voraussicht

De Bonaids verwirklicht : seine Theorie der Gesellschaft ist zur «

Beschäftigung» des anbrechenden Zeitalters geworden (211). F. M. Schmölz OP

Kühn, Herbert: Persönlichkeit und Gemeinschaft. (Erfahrung und Denken,

Band 3.) - Duncker u. Humblot, Berlin 1959. 200 S.

Es gibt niemanden in unserer heutigen Welt, der sich der Gegensätzlichkeit
der durch das Thema angezeigten Problemkreise entziehen könnte, der

nicht Stellung zu diesen letzten Fragen unserer Zeit nehmen muß. Prof. Kühn
verbindet gleich im ersten Abschnitt seines Buches mit den zwei « mächtigen
Polen wirtschaftlicher und geistiger Menschheitsgestaltung » ganz konkrete



78 Besprechungen

politische Vorstellungen : mit der Persönlichkeit die Welt der Freiheit, des

Individualismus, der Menschenrechte, mit der Gemeinschaft die Welt des

Sozialismus, der Unterordnung, der Knechtschaft und der Gewalt (7). Das

mag beim Leser zunächst den Eindruck grober Simplifizierung hervorrufen,
wird aber im Verlaufe der Arbeit wissenschaftlich untermauert. Der
Verfasser behandelt im ersten Teil seines Buches die Geschichte des Gedankens
des Sozialismus (Entfaltung, Durchbildung, Fortführung) von den Anfängen
bis zur Gegenwart, konfrontiert dann im zweiten Teil die sozialistische Ideologie

mit den Forschungsergebnissen der Archäologie, welche ihm das Rüstzeug

liefert, eben diese Ideologie als solche zu entlarven. Er übersieht keineswegs

die Tragik des Sozialismus. « Sie liegt in dem Auseinanderklaffen zweier
entscheidender Elemente, nämlich des idealistischen Ausgangspunktes, des
Gedankens der Freiheit und demgegenüber der Durchführung, die nur mit
Gewalt, mit Zwang, mit Vernichtung des idealistischen Gedankens möglich
ist » (149). Marx selbst - um nur von einem aus der sozialistischen Ahnenreihe

zu reden - ist dieser Widerspruch nie zum Bewußtsein gekommen
(auch kaum seinen Bearbeitern, 151). « Es ist die Tragik, daß der Sozialismus,

geboren aus dem Gedanken der Humanitas, die Humanitas vernichten
muß daß er die klassenlose Gesellschaft schaffen will, aber zu seiner
Durchführung gerade die Klasse mit besonderer Betonung braucht ». Diese
wenigen Kostproben genügen, um zu zeigen, welche Sprache Prof. Kühn
spricht, welchen Scharfsinn und welchen persönlichen Mut sie zum
Ausdruck bringt. Ein wohltuend klares Buch, das durchaus zu empfehlen ist.

F. M. Schmölz OP

Monzel, Nikolaus: Solidarität und Selbstverantwortung. Beiträge zur
christlichen Soziallehre. - Karl Zink Verlag, München [I960], 394 S.

Professor Nikolaus Monzel, der am 14. November 1960 völlig unerwartet
gestorben ist, faßte in diesem Buch zwanzig Vorträge, Abhandlungen und
Aufsätze zusammen, die seit 1949 an verschiedenen Stellen veröffentlicht
wurden und darum bisher zum Teil nur schwer erreichbar waren. So ergab
sich eine Gesamtdarstellung der christlichen Soziallehre, die eine - vom
Verfasser selbst gestellte - zweifache Aufgabe erfüllt. Die Erscheinungen und
Fragen des menschlichen Zusammenlebens sind nach Sachverhalt und
Problematik genau umschrieben und analysiert worden. Zweitens hat Monzel
versucht, die sozialphilosophischen und sozialtheologischen Grundlagen und
Methoden herauszuarbeiten. Dementsprechend enthält das erste Kapitel
(Grundlagen) die Antwort auf die Frage : Was ist christliche Soziallehre
und die Untersuchungen « Die Soziologie und die Theologen », sowie « Die
Sehbedingung der Gerechtigkeit ». Die folgenden Abschnitte befassen sich
mit Technik, Wirtschaft, Staat und Gesellschaft, Nation und Kultur, Kirche.
Dabei begnügt sich der Verfasser nicht, nur Äußerungen kirchlicher Autoritäten

zusammenzustellen. Die einzelnen Teilgebiete werden auf die
philosophischen und theologischen Grundlagen zurückgeführt und von daher
erklärt. Dem verstorbenen Professor gebührt aufrichtiger Dank und hohe
Anerkennung, daß er dieses Werk - sozusagen als Vermächtnis - zurückgelassen
hat. F. M. Schmölz OP



Besprechungen 79

Kwant, Remy C. : Philosophy of Labor. (Duquesne Studies, Philosophical

Series, 10.) - Duquesne University, Pittsburgh 1960. xi-163 p.

Prof. Kwant, der sich bereits durch zwei Bücher als Fachmann für
Probleme der Arbeit ausgewiesen hat, legt hier einen Vorlesungszyklus mit
fünf Titeln vor, deren erster sich mit der « Arbeit als einem Paradox der
menschlichen Existenz » beschäftigt, in dem gewissermaßen das Problem
ins Auge gefaßt wird : gelten die paradoxen Eigenschaften der Arbeit nur
für die moderne Zeit oder haften sie der Arbeit als solcher an Bevor die
Frage beantwortet werden kann, muß K. in einem zweiten Kapitel einen
historischen Durchblick durch die « Entwicklung der Arbeit » und im dritten
Kapitel eine Darlegung der « totalitären Philosophie der Arbeit des Marxismus

» geben. Erst jetzt kann die Frage nach der « Natur der Arbeit » (4. Kap.)
gestellt und beantwortet werden. Sie wird abgegrenzt von der menschlichen
Aktivität im allgemeinen, von der schöpferischen Tätigkeit des Menschen,
die die Welt der Arbeit übersteigt (der Mensch ist ja auch in seinen Spielen
und allen seinen freien Handlungen schöpferisch). Arbeit wird schließlich
bestimmt als das « Einbezogensein der menschlichen Aktivität in ein service

system ». Das ergibt als unmittelbar herausfließende Folgerung, daß der
Mensch nicht nur Arbeiter ist ; wenn er zum Arbeiter « reduziert » wird,
bedeutet das, daß er zu einem « armen Leben » zurückgeführt wird. Arbeit darf
auch nicht nur mit ökonomischen Kategorien begriffen werden, wenn sie
auch einen wirtschaftlichen Aspekt hat. Im fünften Kapitel wendet sich K.
« praktischen Fragen zu, die die Welt der Arbeit betreffen ». Hier geht es

vor allem um die « Humanisierung » der Arbeit, die durch die Produktions-
Ideologie enthumanisiert worden ist. Der Verfasser ist sich der gegenwärtigen
schwierigen Situation bewußt, wenn er sie als den kalten Krieg der Demokratie

gegen den Kommunismus beschreibt, in dem die kapitalistischen
Demokratien gegenüber den « totalitären Arbeitsorganisationen » im Nachteil sind,
weil sich die Demokratien immer nur in Notzeiten zu einer ähnlichen
Konzentration der Kräfte wie die totalitären Staaten aufschwingen können. Diese
und noch etliche andere Gefahren können nur überwunden werden, die
kommunistische Arbeitsordnung kann nur durch eine noch bessere übertroffen
werden. Und « es ist höchst unwahrscheinlich, daß diese bessere mit der
kapitalistischen identifiziert wird, die ja den Kommunismus hervorgebracht hat
(158). Wir werden den Kommunismus nur überwinden, wenn wir unsere
eigenen Fehler, vor allem die 'Profit-Ideologie' überwinden. Wir müssen eine
demokratische Arbeitsordnung zustande bringen ».

An diesem Buch ist sowohl die Folgerichtigkeit des Aufbaues, die klare
Stringenz der Gedankenfolge, als auch die Einfachheit der Sprache zu loben.
Es gereicht dem Autor zur Ehre, daß er sich gerade in diesem
heißumkämpften Problemfeld jeglicher Polemik enthalten hat. F. M. Schmölz OP

von Nell-Breuning, Oswald : Kapitalismus und gerechter Lohn. (Herder
Bücherei, Bd. 67.) - Herder, Freiburg 1960. 192 S.

Den Fachleuten auf dem Gebiet der Wirtschaftswissenschaften werden
die Gedanken, die Oswald von Nell-Breuning hier vorträgt, bereits aus den



80 Besprechungen

Münchner « Christlich-sozialen Werkbriefen » bekannt sein. Seine Erkenntnisse

über Kapitalismus, Kapitalismuskritik, Arbeit und Familie (das sind
die Kapitelüberschriften in diesem Büchlein) gehen aber nicht nur Fachleute
an, sondern jedermann. Darum hat es die Herderbücherei auch unternommen,
sie im Taschenbuch der breiten Öffentlichkeit zugänglich zu machen. Das
ist gut, denn was der Verfasser zu sagen hat, muß man heute wissen.

Von besonderem Interesse für den Arbeitnehmer werden die Kapitel
über den gerechten Lohn, die Sozialrenten, den Anteil am Sozialprodukt,
den Familienlohn sein. Darüber hinaus ist aber das Büchlein tatsächlich ein
kleines Soziallehrbuch in Taschenformat, das jeder, der bewußt in der
heutigen Zeit lebt und ihre Probleme ins Auge faßt, gern zur Hand nehmen
wird. F. M. Schmölz OP

Froidure E. : Parias 57. Les infrasalariés, les taudis, les enfants moralement

abandonnés. - Editions des «Stations de Plein Air», Bruxelles 1957.
591 p.

Der Autor behandelt in diesem Werke in drei Teilen das Problem der
Proletarier (les infra-salariés), das Wohnproblem (les taudis) und das
Problem der sittlich-verwahrlosten Kinder (les enfants moralement abandonnés).
Froidure geht dabei aus vom BegriS des Proletariers, gibt aber nicht ein-
fachhin eine Definition, sondern versucht die verschiedenen Proletariertypen
in 32 Kategorien zu fassen. Er zeigt die Lösungsmöglichkeiten dieses
Problems auf, wobei er die einzelnen karitativen Institutionen zur Sprache
kommen läßt und ihren Wert - oder auch ihre Nutzlosigkeit - sachlich
beleuchtet. Ferner versucht er eine Neueinteilung der Proletarier zu geben und
die wirksamen Lösungswege sowie die Institutionen, die bereits in Belgien
in fruchtbarer Tätigkeit sind, darzustellen. Im zweiten Teil, über das
Wohnproblem, behandelt Froidure die Wirklichkeit und die Bedeutung der « Taudis

», die sozialen Verpflichtungen, die diese « Wohnungen » mit sich bringen,
und schließlich die wirksamen Mittel, um dieser Situation abzuhelfen. Der
dritte Teil, über die sittlich verwahrlosten Kinder, behandelt die Einflüsse,
die zu diesem Problem führen. Er stellt die Benachteiligungen dar, die diese
Kinder belasten. Ein weiteres Kapitel handelt über das Problem des Kindes
gegenüber der öffentlichen Gerechtigkeit, und im letzten Kapitel endlich
sucht der Autor allgemeine, vorbeugende Maßregeln zu geben.

Das Ziel des Autors ist also, ein einheitliches Bild der drei verschiedenen
Gesichtspunkte zu zeichnen, die alle drei die Basis des einen Problems, des

Proletariats, bilden. Mit diesen eingehenden Darstellungen will Froidure
das Verständnis für diese Fragen wecken und zur tatkräftigen Mithilfe an
ihrer Lösung aufrufen. N. Ketterer OP

Fraser, Ernst L., : L'Idea die « Guerra Penale » da Vitoria a Suârez. -
Pontificium Athenaeum Internationale « Angelicum », Romae 1959. 83 p.

Diese als Doktoratsdissertation am Angelicum in Rom abgegebene
Arbeit beschäftigt sich mit einem der brennendsten Probleme der Gegenwart.
Der Autor stellt die aus der Nachkriegssituation herausgewachsene Frage
nach dem « Bestrafungskrieg », wobei es ihm nicht so sehr auf eine syste-



Besprechungen 81

matische Anwendung der scholastischen Lehre auf das Problem der
Kriegsverbrecher ankommt ; vielmehr versucht er den Strafcharakter des gerechten
Krieges (il carattere punitivo della guerra giusta, 7) ins Licht zu setzen, wobei

er sich eine Beschränkung der Darstellung auf das IG. Jahrhundert
auferlegte. Obwohl er seine Arbeit zunächst als historische Untersuchung
versteht, die nicht den Anspruch erhebt, die äußerst schwierigen und komplexen
Fragen des internationalen Kriegsrechtes zu lösen, kann er doch nicht umhin,

die Aktualität der scholastischen Lehre zu erwähnen, die sich - trotz
aller geschichtlichen Beschränkung und Unvollkommenheit - als einzig
ernstzunehmender Versuch anbietet, den Krieg auf der Ebene der Prinzipien des

Christentums und des Naturrechts zu betrachten. Außerhalb dieser Lehre
gibt es nur die beiden Extreme des idealistischen Pazifismus der
Kriegsdienstverweigerer und die pragmatistische Betrachtungsweise, die den Krieg
unabhängig von den Kategorien der Moral erlaubt. Die vom Autor in neun
Punkten niedergelegten Forderungen (76 f.) bringen natürlich nichts Neues,
sind z. T. schon durch die internationalen Organisationen realisiert und
hören an demselben Punkt wie alle anderen Vorschläge auf, wirksam zu
werden. Sie scheitern an der gegenwärtigen dualistischen Machtkonstellation
in der Welt, die eine echte Wirksamkeit supranationaler Autoritäten
vereitelt. Doch dürfen diese Tatsachen nicht davon abhalten, die Forderungen
als erstrebenswertes Ziel immer wieder auszusprechen, wie es hier geschehen
ist. F. M. Schmölz OP

Piaton

Wyller, Egil A. : Piatons Parmenides in seinem Zusammenhang mit
Symposion und Politeia. Interpretationen zur Platonischen Henologie.
(Skrifter utgitt av det Norske Videnskaps-Akademi i Oslo 1959, II. historisk
filosofisk Klasse, No. 1.) - Aschehoug, Oslo 1960. 220 S.

Piatons Parmenides verbirgt unter rätselhafter Form, kryptisch, ein
Geheimnis, das geradezu « die Quintessenz des Piatonismus » (104) ausmacht.
Die mit diesen Worten angedeutete Parmenides-Interpretation, die in dieser
großangelegten Untersuchung begründet und durchgeführt wird, « ist das
Resultat eines etwa fünfzehnjährigen Umgangs mit den platonischen Schriften

» (7). « Das Grund-Problem, das im Rahmen des Dialogs als ein intellektuelles

Rätsel in Erscheinung trat, mehr oder weniger gemischt mit intellektueller

Freude an der yupvaaia und derTtaiSla, mußte 'aufgehoben' werden
in das, was es eigentlich ist : ein unaussprechbares Mysterium... Nicht nur
der Dialog Parmenides, sondern das gesamte Schrifttum Piatons scheint in
diesem stummen, henologischen Mysterium seinen Höhepunkt erreicht zu
haben » (103). Damit wird auf das Ergebnis der ersten unter den acht, bzw.
neun Hypothesen des zweiten Teils (137-166) des Dialogs hingewiesen, nämlich

« ei sv scm, » : « wenn (das Eins) eins ist » (137-142), wonach das Ein-Eine
nicht ist (141e). Mit dem Ein-Einen meint W. das reine Eins in seiner strikten
Absonderung.

6



82 Besprechungen

« Welche Art Nichtsein, fragt er sich dann, d. h. welches Nichts liegt
hier vor - ein Gar-nichts 'unter' dem Sein oder ein nihil mysteriosum 'über'
dem Sein Hier trennen sich die Ausleger radikal » (99). Die meisten wohl
« finden hier das Gar-nichts ausgedrückt. Die Neuplatoniker hingegen finden
hier das nihil mysteriosum ausgedrückt. Der engeren Textstelle nach scheinen
uns beide Auslegungen gleichmöglich Entscheidend allein, hier mehr als

irgendwo sonst, ist die Grundkonzeption des Auslegers - sowohl vom Dialog
Parmenides im besonderen, wie im allgemeinen vom Corpus platonicum.
Unsere allgemeine Grundkonzeption, nach welcher der Parmenides in seinem

Zusammenhang mit dem Symposion und der Politeia zu sehen ist, korrespondiert

an dieser Stelle mit der neuplatonischen : das Suchen nach dem Einen

- wie das Suchen nach dem Schönen und nach dem Guten - ist in das heno-
logische Mysterium gemündet » (99/100), nämlich in das Geheimnis des Ein-
Einen als des geheimnisvollen Nichts, das über Sein und Denken emporragt
(nach 141e und 142a, neuplatonisch verstanden, vgl. Politeia 509e).

Es kommt also erstens auf die nicht entscheidende « engere Textstelle »

an und zweitens auf den Zusammenhang mit dem Symposion und der Politeia.

Dem letzteren widmet W. weitläufige Ausführungen (19-54) mit recht
ansprechenden Beobachtungen über die « pyramidale » Struktur jener und
sonst auch anderer Dialoge (Aufstieg-aväßacni;, ävaßoXrj ; Überstieg-ÜTisp-
ßoAf) ; Abstieg-xaraßoXf], xaraßaati;). Auch Parmenides wäre nach diesem
Schema gebaut. Die « engere Textstelle» behandelt er ziemlich unklar und
natürlich kürzer (99-101), mit dem Bestreben, die Entscheidung, die doch,
wie wir sehen werden, darin liegt, zu verwischen.

Was sagt nun eigentlich Piaton an dieser « engeren Textstelle» (141e/142a)
« Wenn man einem solchen Gedankengang trauen darf, so ist das Eins weder
Eins noch ist es überhaupt » (nämlich : es ist nicht ; nun aber wäre es Eins,
so wäre es ; also ist es nicht einmal eins 141e) ; folglich kann das Eins weder
gedanklich noch sonstwie faßbar sein (142a) : es ist dem Sein und dem
Denken entrückt. Darauf wird aber gefragt : « Ist es möglich, daß es sich
mit dem Eins so verhalte ?» Und die Antwort lautet : « Nein, das ist wohl
unmöglich» (142a). So läuft denn danach die erste Hypothese auf die reinste
Negation hinaus und das ist in den Augen Piatons einfach, unhaltbar, wie
er es auch unterstreicht : aSuvarov

Dadurch wird aber dem Leser deutlich genug nahegelegt, « einen solchen
Gedankengang » auf seine Gültigkeit hin genau nachzuprüfen. In einer
derartigen Nachprüfung soll hauptsächlich die Denkübung (yupvaala 135a)
liegen, wozu der greise Parmenides einladet und wozu das ungeheure
Geschäft (âfHpravoç irpocypiaxeia 136c), der Ozean von Argumenten (iréXayoç
A6ycov 137a), das vielgeschäftige Spiel, das es da zu spielen gilt (7tpay[xairEitl>8-y]

7rai8tàv 7ralÇeiv 137b) dienen sollen.
Mit diesen Worten haben wir so ziemlich die eigentliche Abzweckung

des ganzen zweiten Teils des Dialogs (137-166) ausgedrückt - mit all seinen
acht, bzw. neun Hypothesen und mit dem Hin und Her ihrer widersprüchlichen

Folgerungen. Dieses unentwirrbare Knäuel wird uns am Schluß noch
bedeutsam vorgeführt. « Mag nun das Eins sein oder nicht sein, so hat es

also den Anschein, daß es sowohl selbst als auch das andere, in Bezug sowohl



Besprechungen 83

auf sich selbst als auch aufeinander, alles auf alle Weise sowohl ist als auch
nicht ist, sowohl scheint als auch nicht scheint» (166c). Offenbar will das
nichts anderes sein als eine Aufforderung zur kritischen Nachprüfung des
Ganzen, - zu jener Denkübung eben, die nötig ist, um die Schwierigkeiten
der Ideenlehre, die im ersten Teil des Dialogs aufgezeigt wurden, meistern zu
können. Damit sind wir von den aristotelischen Untersuchungen über Topik
und Sophistik nicht mehr weit entfernt.

Eine ganz andere Deutung schlägt zwar Karl-Heinz Volkmann-Schluck
(Das Wesen der Idee in Piatos Parmenides, Phil. Jahrbuch 1961, 34-45)
vor, wir können uns ihr aber, so bestrickend sie auch sein mag, nicht
anschließen.

Daß aber in diesem verwirrenden Auf- und Abfluten auswegloser
Verwickelungen, - übrigens einem der größten Meisterstücke dialektischer
Virtuosität - wertvolle Ansätze zur Weiterbildung des platonischen Denkens
öfters bedeutsam auftauchen, soll durchaus nicht geleugnet sein. Diesbezüglich

wird man gern die klug abgewogenen Bemerkungen von Auguste Diès
in seiner Ausgabe des Parmenides p. 45-47 (Les Belles Lettres, Paris 1923)
bis zu einem gewissen Grad gelten lassen. Immerhin bleibt es dabei, daß
« der engeren Textstelle nach » die Nichtung des Eins als ein Unmögliches
entschieden verworfen wird. Deren neuplatonische Deutung im Sinn eines
nihil mysteriosum, wenn auch Diès sie nicht für unmöglich hält (1. c. 46),
hat im Rahmen des Parmenides keinen Platz.

Wie steht es nun um den Zusammenhang von Parmenides mit dem
Symposion und der Politeia

Zur Politeia beginnt W. mit einer sehr begreiflichen Frage. « Wenn es

vom Guten heißt, daß es jenseits des Seins, è7téxsiva TÎjç oùcdaç (509b),
emporragt, wie kann dann das, was seinem Wesen nach toü ovtoç tô çavô-
toctov (518c) ist, gleichzeitig èrcéxeivoc tyjç oùata; genannt werden » (20).
Wir unterstreichen hier gleich, daß beides- ausdrücklich vom tö àyocOôv selbst
gesagt wird, wie man es leicht im platonischen Text nachsehen kann.

Zusammenfassend äußert sich W. zu dieser Frage folgendermaßen. Wir
fügen nur seinem Text die Angabe der Stellen ein. « Das Gute an sich im
Sonnengleichnis (506e-509b) 'ragt' jenseits des Seins als ein unkennbares X.
Die Idee des Guten im Höhlengleichnis (514a-518b) dagegen ist eine sichtbare

Form (JSéa, sISoç), tritt objektiviert hervor in Erkenntnis und Sein,
ist toü 6vtoç tô çavÔTaTov (518c). Die Arché des Guten im Liniengleichnis
(509d-511d : eigentlich 511b f) toü rravTÔç ipxh vermittelt teils als
annähernder Ursprung des Alls, teils als intelligibles Prinzip zwischen dem
unerkennbaren Guten jenseits des Seins und der objektivierten Idee des Guten
als dem höchsten Seienden » (24). Das klingt jedenfalls ziemlich gekünstelt!
« Die sichtbare Form des Guten darf (also) nicht mit dem Guten schlechthin

identifiziert werden » (25).
In der Anm. 26 (S. 194) wird gegen eine nur zu nahe liegende

Einwendung bemerkt : « Die Prägung 7) toü àyaOoû tSsa auch im Sonnengleichnis
(505a, 508a) Hand in Hand mit dem mehr 'nüchternen' àyot06v (506e, 507b
508c, 509a, 509b) deuten wir als ein Zugeständnis an den geläufigen
Sprachgebrauch » der Schüler. « Auf diese terminologische Frage soll aber bei uns



84 Besprechungen

kein Gewicht gelegt werden, dazu ist die platonische Ideenterminologie, wie
bekannt, allzu fließend und variabel ».

Nun aber einmal wird in der Politeia sachlich gar kein Unterschied
zwischen vj toü aycc0oü ISca und aû-rà tö àya06v gemacht, um so weniger als
nach 507e îSéoc èxaarou eben ocûto ô ëtrav sxaaTov bedeutet (vgl. 532a,
534b/c, Parmenides 134c usw.) ; die Wesensgestalt (iSéa) des Guten ist das
Gute selbst (oo>t6 ô ëcrrtv àya0ov). Und dann, abgesehen von der
terminologischen Frage, wird der Idee des Guten ganz dieselbe ursächliche Bedeutung

als Ursprung des All zugeschrieben wie dem Guten an sich, sowohl im
Sonnengleichnis 508/509 als auch im Höhlengleichnis 517b/c, wo « die Idee
des Guten für alle die Urheberin alles Rechten und Guten ist, indem sie im
Sichtbaren das Licht und dessen Herrscher erzeugt, im Denkbaren aber
selbst als Herrscherin Wahrheit und Geist spendet » : sie ist mit der àvu-

to50etoç àp/ï) toü iravToç (511b) des Liniengleichnisses identisch. So wird denn
bald die Idee des Guten als das Seligste unter den Seienden bezeichnet
(526c), bald das Gute selbst als das Hellste (518c), als das Vorzüglichste
unter allen Seienden (532c) genannt, obwohl es nach 509b jenseits der oùcna

liegt. Wie denn auch Auguste Diès in seiner Politeiaausgabe p. 164 (Les
Belles Lettres, Paris 1933) zu 526e bemerkt : « Il ne faut donc pas prendre à la
lettre cette merveilleuse transcendance que Platon prête (509b) à l'idée du
Bien ». Natürlich ist für Diès, wie wir es eben sehen, die Idee des Guten
und das Gute an sich fraglos ein und dasselbe.

W. drückt nochmals seine diesbezügliche Konzeption kurz mit den
Worten aus : « So gipfelt die Ideenwelt in der einen Idee, der Idee des Guten,
die konsequent durchdacht ihre Eigenschaft als Idee oder sichtbare Form
verliert, weil sie ein unqualifizierbares X wird, das jenseits des Seins ins
Unbekannte ragt» (49). Dies ist wohl sehr ungefähr neuplatonisch à la
Proklos gedacht, stimmt aber schwerlich mit dem Piaton der Politeia überein.

Und noch weniger mit dem Parmenides, wie wir oben nachweisen
konnten.

Zum Symposion kann W. nur bemerken, daß in Bezug auf das Schöne
selbst « die wesentliche Charakteristik im Negativen » liegt (35) : aber hier
bedeutet das Negative das äußerste am Positiven. « In diesem Ausschlag
(Hyperbolé) zum absolut Schönen », heißt es dann, « erlebt somit der
Gedanke (der Liebhaber) eine philosophische Form der unio mystica mit dem
Gedachten (dem Geliebten), das nicht mehr ein fixierbares Seiendes - einerlei
ob eine sinnliche oder intelligible Größe -, sondern der prinzipiell
unbeschreibliche Urgrund alles (schönen) Seienden ist» (36). Das ist aber doch
eben ein « Gedachtes » und kein nihil mysteriosum oder undenkbares X.

So bleibt uns W. den schlüssigen Beweis seiner Konzeption für Politeia
und Symposion schuldig. Wegen dem « Jenseits des Seins » der Politeia, wäre
ihr eine gewisse Wahrscheinlichkeit zuzubilligen, wenn dieses Jenseits im
Zusammenhang der drei maßgebenden Gleichnisse nicht gerade die
unvergleichliche Seinshöhe des hellsten, seligsten und vorzüglichsten des Seienden
besagen wollte. Entscheidend bleibt indes die Entscheidung im Parmenides,
um den es sich ja in erster Linie handelt.

Nun wird die so gewonnene Grundkonzeption in einem fortlaufenden



Besprechungen 85

Kommentar des Dialog folgerichtig und gründlich, erfinderisch und geistreich

durchgeführt. Das vielfach arg Sophistische der platonischen
Beweisführung wird entweder nicht einmal gemerkt oder irgendwie weggedeutet.
Anklänge an moderne Philosophie, speziell an Heidegger, den großen
Zauberkünstler der Auslegungen (der aber doch nicht als solcher angerufen wird),
kommen hin und wieder zum Vorschein. Das Ganze macht zweifellos in
seiner unbeirrbaren Geschlossenheit einen recht imponierenden Eindruck.

Anfangs gibt W. selbst über sein Werk einen kurzen Überblick. «

Zuerst wird das 'pyramidale' Strukturmodell unter synoptischer Bezugnahme
auf das Sonnen- und Liniengleichnis der Politeia 6 aus dem Höhlengleichnis
der Politeia 7 ausgearbeitet. Danach wird das Modell zur Analyse des Aufbaus
und des Inhalts der Dialoge Symposion und Politeia angewandt. Durch das
'Proœmium' dieser (zwei) Kapitel soll ein platonischer Horizont freigelegt
werden für den darauffolgenden « Nomos » der Parmenidesinterpretation.
Im weit ausführlichsten folgenden Kapitel wird dann der Versuch gemacht,
die Grundstruktur und die Grundproblematik des Dialog Parmenides Wort
für Wort und Schritt für Schritt zu rekonstruieren. Eine Gesamtanschauung
sowohl der verschiedenen 'Teile' dieses Werkes wie auch der Henologie als
solcher und des intelligiblen Universums Piatons überhaupt soll dabei
dargelegt werden. In einem Anhang wird die Parmenidesinterpretation systematisch

zusammengefaßt » (18).
« Die Grundfrage des Dialogs, heißt es am Schluß, ist die Frage nach

dem Urgrund (dem Ein-Einem) der Grundprinzipien (des Einen und des
Anderen oder des Seins) der ganzen Welt (des Seins-Einen), die aus dem
All der Ideen (der seienden Einheiten) und der sinnlichen Phänomene (der
einheitlichen Seienden) besteht. Die Grundfrage wird nicht ausdrücklich
gestellt. Sie wird aber während der Selbstentfaltung des Logos erfahren und
dabei zugleich gelöst» (181 vgl. 61, 116/7, 186).

Anknüpfend an das bekannte Wort Whiteheads (7) meint W. : « Nicht
ganz ohne Unrecht sollte die abendländische Philosophie charakterisiert werden

können als aus Anmerkungen zu dem einen Dialog Parmenides bestehend

» (180). Denn in seinen Augen « steht der Dialog Parmenides, wenn
überhaupt einer, im Mittelpunkt der platonischen Welt » (14).

Bemerkenswert unterscheidet W., im Anschluß an Heidegger, aber von
ihm abweichend, eine « henologische » Differenz zwischen dem Ein-Einen
und dem Seins-Einen, eine « ontologische » Differenz zwischen dem Seins-
Einen und dem All des Seienden und eine « ontische » Differenz zwischen den
Individuen des Alls des Seienden (210 vgl. 127/8).

Es ist wohl zu erwarten, daß ein derart grundlegendes, weitumspannendes,

wenn auch erhebliche schwieriges Werk sich großer Beachtung bei
allen Piatonforschern und Piatonfreunden erfreuen wird. Dazu wollen wir
gern dem Verfasser Glück wünschen. M.-S. Morard OP



86 Besprechungen

Kardinal J. H. Newman

Renz, Wolfgang, OSB: Newmans Idee einer Universität. Probleme
höherer Bildung. (Studia Friburgensia, N. F. 19.) - Universitätsverlag, Freiburg

Schw. 1958. xxii-338 S.

Für eine wissenschaftliche Beschäftigung mit Newman braucht es Mut.
Denn erstens wurde schon sehr viel über den großen Konvertiten geschrieben.
Zweitens sind seine Gedanken oft eigenwillig und hintergründig. Drittens
haben die bisherigen ideengeschichtlichen Untersuchungen zu eher bescheidenen

Resultaten geführt.
Darf man schon allgemein nicht mit rein philosophischen Absichten an

Newman herantreten, so gilt das ganz besonders von der « Idea of an
University ». Diese ist ja kein systematisches Werk, sondern eine Sammlung von
gelegentlichen Äußerungen, bestehend aus zehn Vorträgen, die im Hinblick
auf die in Dublin zu gründende katholische Universität ausgearbeitet wurden.

R. behandelt sukzessiv die für diesen Plan grundlegenden Vorstellungen :

Oxford als Vorbild der zu errichtenden Bildungsstätte (41-100), Newmans
Auffassung über das Zueinander der verschiedenen Wissensgebiete (101-168),
den Platz der Theologie in diesem Zusammenhang (169-218), das Ziel einer
vom christlichen Geist geprägten Hochschule (218-292), schließlich das
Verhältnis von Kirche und moderner Universität (293-309).

Wir möchten nur zwei Vorzüge dieses sehr gründlichen Werkes hervorheben.

Zunächst war als Basis der ganzen Studie eine ausgedehnte
textgeschichtliche Untersuchung (1-40) notwendig. Newman selber besorgte drei
verschiedene Ausgaben der Vorträge. Die wichtigste Rede, « Discourse V »,

fehlt in der zweiten und dritten Ausgabe. Mit peinlicher Sorgfalt geht R.
der Entstehung der drei Editionen nach und berücksichtigt auch im weiteren
Verlauf seiner Arbeit die Besonderheiten der einzelnen Fassungen. Dadurch
gewinnt seine Untersuchung einen deutlichen Vorsprung gegenüber anderen,
allzu unbeschwerten Newman-Studien.

Ferner war sich R. durchaus bewußt, worauf es in erster Linie ankommt
bei einer sauberen Interpretation der Gedankengänge Newmans : eine
möglichst genaue Kenntnis der geistigen Situation Englands, näherhin Oxfords,
um die Mitte des vergangenen Jahrhunderts. Auch hat er die Mühe nicht
gescheut, sich in diesen komplizierten - für uns Kontinentale so fremden -
kulturgeschichtlichen Rahmen zu vertiefen. Ausgezeichnet ist z. B. die Art,
wie R. die verschiedenen Interessenkreise der « Idee einer Universität » aus
der Problematik der Umwelt Newmans entwickelt (36-40). Aufschlußreich
ist auch das Porträt eines « gentleman » nach Newmanschen Gesichtspunkten
(265-270). Das wichtigste jedoch scheint uns die Aufdeckung von größeren
geistesgeschichtlichen Zusammenhängen zu sein, so z. B. des durch zahlreiche
Beispiele nachgewiesenen Einflusses der englischen Empiristen auf Newman.

H. Stirnimann OP



Besprechungen 87

Newman, John Henry: Predigten. Gesamtausgabe, I : Pfarr- und
Volkspredigten (Parochial and Plain Sermons). Eingeleitet und übertragen von
der Newman-Arbeitsgemeinschaft der Benediktiner von Weingarten. 6.-7. Bd.
- Schwabenverlag, Stuttgart [1955, 1956], 400, 254 S.

In welchem Verhältnis man auch immer zu Newman stehen mag,
so wird man doch die formale Vollendung und den tiefen ethischen und
religiösen Gehalt seiner unmittelbar erbaulichen Schriften anerkennen müssen.

Die deutsche Übersetzung seiner Predigten bildet sicher ein vollkommenes

Gegengewicht zu den zahlreichen theoretischen Untersuchungen, die
im Gang sind. Die besondere Bedeutung der von der Newman-Arbeits-
gemeinschaft von Weingarten unternommenen Sammlung besteht darin,
daß es sich um eine vollständige deutsche Gesamtausgabe handelt. Selbst
im Urtext noch nicht veröffentlichte Predigten wurden großzügig den
Übersetzern zur Verfügung gestellt.

Die vorliegenden Bände 6 und 7 entsprechen dem Text, der Zählung
und Betitelung nach den Bänden 6 und 7 der englischen Standard-Ausgabe
d»r «Parochial and Piain Sermons» (8 Bd., Longmans and Co., London).
Es handelt sich also um später nicht überarbeitete Predigten aus der
anglikanischen Periode. Sie enthalten wertvolle Stücke jener seltsamen, monologhaften

Beredsamkeit, von deren Anziehungskraft die Zeitgenossen soviel
Erstaunliches zu erzählen wissen. Besonders seien hervorgehoben die Predigten

über « Fasten, eine Quelle der Versuchung », « Das Kreuz Christi, das
Maß der Welt », « Die Waffen der Heiligen », « Innerliches Gebet ». Die
Übersetzung war natürlich kein leichtes Unterfangen, liegt doch der Reiz
der Predigten Newmans nicht zuletzt im Klang der Sprache, im Fluß der
Rede und im meisterhaften Gebrauch streng idiomatischer Ausdrücke und
Wendungen. In dieser Beziehung durfte man kaum eine auch nur annähernd
entsprechende Wiedergabe erwarten. Hinzu kommt, daß gegenüber einer
freien, stilistisch aber durchformten Übertragung, deutlich das Prinzip
einer möglichst wortgetreuen Übersetzung bevorzugt wurde. Doch sind
auch hier, wie folgende Beispiele zeigen, gewisse Ungenauigkeiten
unterlaufen. Bd. VI, S. 278 (die 2 untersten Zeilen) sollte es heißen : « die
bloße Sache ist ein Gegenstand der Befürchtung », nicht « die bloße
Tatsache », da es ja gar nicht um ein Faktum, sondern um eine Möglichkeit
geht. Im Original ist zu lesen : « the thing itself is an object of great
apprehension ». S. 365 (Zeile 17 v. o.) wird von den Gottesbeweisen gesagt, daß
sie für Ungläubige « zu unvermittelt » seien. Im Original steht aber « too
indirect », was das gerade Gegenteil bezeichnet : zu indirekt, d. h. zuwenig
unmittelbar. Bd. VII, S. 231 (Zeile 15-17 v.o.) liest man «... ja ich will
nicht einmal, wie ich schon öfters tat, die deutlicheren Texte zusammentragen

», wobei durch Anmerkung auf Tracts for the Times, Nr. 11

verwiesen wird. Die Tracts beginnen aber erst 1833, währenddem Predigt 17

182.9 gehalten wurde. Im Original heißt es nicht « wie ich schon öfters tat »,

sondern « as is often done », wobei der Verweis als nachträgliche Ergänzung
zu verstehen ist. S. 238 (Zeile 24-26 v. o.) liest man «... daß die christliche
Kirche schlechthin buchstäblich eine von Christus gegründete Partei der



88 Besprechungen

Gesellschaft ist », im Original hingegen «... that the Christian Church is

simply and literally a party or society instituted by Christ ». Nicht selten
wirken allzu wörtliche Übersetzungen schwerfällig. H. Stirnimann OP

Newman, John Henry: Predigten. Gesamtausgabe, I : Pfarr- und
Volkspredigten. II : Predigten zu Tagesfragen. Übersetzt von der Newman-
Arbeitsgemeinschaft der Benediktiner von Weingarten, 8.-9. Bd. - Schwabenverlag,

Stuttgart 1956 u. 1958. 271, 446 S.

Eine Lobrede auf diese Newman-Predigtausgabe ist nicht mehr zu halten.

Überall hat sie anerkennende Zustimmung gefunden. Von den geplanten
elf Bänden des Gesamtwerkes liegen bereits neun vor. Wir möchten hier die
zwei zuletzt erschienenen einmal von ihrer inhaltlichen Seite her besprechen.

1. Wollte man nach einem allgemeinen Titel der Pfarr- und
Volkspredigten suchen, so könnte es der einer « Theologie der Berufung » sein.
Dieser Theologie haftet wegen der persönlichen Nähe des Autors zur Heiligen
Schrift und zum Herzen und Leben der Menschen freilich nichts Lehrhaftes
an und ist im besten Sinne eine Theologie der Verkündigung. Dabei geht
es Newman immer um die großen göttlichen Berufungen in der Bibel. Ihr
Merkmal ist dieses : « sie fordern augenblicklichen Gehorsam ; sodann
berufen sie zu Dingen, die unbekannt sind ; sie rufen uns ins Dunkel. Der
Glaube allein weiß ihnen zu entsprechen» (28). Bei diesem großen Kenner
des menschlichen Herzens trifft die Anwendung des von ihm mit wunderbarer

Kunst ausgelegten Gotteswortes auf die Situation der Hörer immer
ins volle : der göttliche Ruf geht weiter. « Wir werden nicht nur einmal,
sondern vielmals gerufen. Christus ruft uns unser ganzes Leben hindurch.
Er ruft uns von neuem, um uns stets von neuem zu rechtfertigen und uns
immer wieder und immer mehr zu heiligen und zu verherrlichen » (29). Ist
dies der Grundakkord einer Predigt über die göttliche Berufung, so erstehen
in den anderen Predigten vor unseren Augen die lebendigen Vorbilder
derselben Berufung. Samuel, dessen Leben im Tempel Newman als Gottesdienst
in Ehrfurcht und Liebe darstellt. David, in dem die Herrlichkeiten der
Berufung eines jeden Christen wundervoll aufleuchten. Paulus, das eklatante
Beispiel des Gnadenrufes Gottes, der wirksam und verwandelnd in das Leben
des Sünders eingreift. Auch Jeremias fehlt nicht, sein Weg führte von der
Hoffnung über die Enttäuschung in die Ergebenheit. In einer anderen Predigt

wird dieser Weg der Berufung als ein Suchen nach der Wahrheit
dargestellt : « Es ist nicht ein Suchen heute oder morgen, vielmehr wie ihr
immer in der Gnade wachsen müßt, so müßt ihr auch immer wachsen in der
Erkenntnis unseres Herrn und Heilandes Jesus Christus » (201). « Suchet die
Wahrheit auf dem Wege des Gehorsams » (ebd.). Und dann das ganze
persönliche Zeugnis des Wahrheitssuchers Newman, daß die christliche
Offenbarung « sich an unser Herz, an unsere Wahrheitsliebe und Güte, an unsere
Furcht vor der Sünde und an unsere Sehnsucht, die göttliche Gnade zu
erlangen, richtet...» (191). Dahin gehört auch die Predigt über den Gehorsam

gegen Gott als den Weg zum Glauben an Christus und die andere über den

Wunderglauben mit der Bemerkung, daß « Wunder im großen ganzen die



Besprechungen 89

Menschen nicht gehorsamer oder heiliger machen als sonst » (85). Wie weit
der Bogen dieser Predigten über die Berufung gespannt ist, zeigt die Predigt
über die Verherrlichung Gottes im menschlichen Beruf : « Man sollte jedoch
bedenken, daß die Berufe dieser Welt, wenn auch nicht selbst himmlisch,
immerhin der Weg zum Himmel sind - wenn auch nicht die Frucht, so doch
der Same der Unsterblichkeit » (157).

2. Die Predigten zu den Tagesfragen haben oft mehr den Charakter
von Untersuchungen, verlieren aber dadurch nichts von ihrer Ursprünglichkeit,

Einfachheit und praktischen Bedeutung. Das große Thema ist hier die
Kirche, wie sie sich in ihrem Wesen, in ihrer Beziehung zu Christus und zur
Welt darstellt. Auch das gnadenvolle Leben des Christen in seiner Kirche
kommt in mehreren Predigten zur Sprache. Die Christuswirklichkeit
verkündigt Newman in den Predigten über das Letzte Abendmahl, über die
drei Ämter Christi, über seine unsichtbare Gegenwart und über die biblischen
Vorbilder Christi, Josue und Elisäus. Aus der innersten Gedankenwelt
Newmans kommen die Themen über Glaube und Erfahrung, über Glaube und
Welt, über Klugheit und Einfalt und über den christlichen Adel, - ein
wunderbares Zeugnis eines wahrhaft tiefen und echten Humanismus. Eine
großartige Schau der Heilsgeschichte tut sich in der Verkündigung über die
Kirche als Heilsveranstaltung Gottes vor uns auf. Newman spricht von der
Kirche des alten und neuen Bundes, von der Kirche unter dem Gesetz und
unter dem Evangelium als von der einen Kirche, die in einem kontinuierlichen

Heilszusammenhang steht. Als jüdisch-christliche Volkgottesgemeinde
muß sie denn auch sichtbar sein in dieser Welt. Sie ist ein sichtbares Königreich,

das sich durch seine Heiligkeit von dem irdischen Weltreich abhebt.
In diesen Predigten über die Kirche finden sich wunderbar tiefe und auch
sprachlich vollendete Texte über die sakramentale Ordnung, über die
sakramentalen Zeichen und das sakramentale Amt. Dieser real-symbolischen Welt
war ja Newmans schöpferischer und intuitiver Geist mit besonderer Liebe
zugewandt. Er verstand es ja wie kein zweiter, Herz und Geist, Leib und
Seele in allen Dingen, aber vor allem im Menschen zusammenzuschauen und
dieser Schau in beredten Worten lebendigen Ausdruck zu verleihen.

W. Pfister OP

Gegenwartsphilosophie

Breton, Stanislas: Situation de la Philosophie contemporaine. - Emmanuel
Vitte, Paris-Lyon 1959. 199 p.

Das vorliegende Werk gibt eine Reihe von Vorträgen wieder, die Breton
in den Jahren 1957/58 im « Centre d'études de Carthage » in Tunis gehalten
hat, und die einen systematischen Überblick über die Gegenwartsphilosophie

geben wollen.

Der Buchtitel ist insofern etwas irreführend, als er eigentlich nur die
Einleitung betrifft, die allerdings einen Drittel des ganzen Werkes ausmacht.
Denn nur in diesem ersten Abschnitt versucht der Verfasser, den Standort
der Gegenwartsphilosophie genau zu bestimmen. Diese modernen Philoso-



90 Besprechungen

phien, so uneinheitlich und widersprüchlich sie auch sein mögen, werden in
drei Hauptströmungen gefaßt : Existentialphilosophie, Marxismus und Neo-
Positivismus (S. 22). Allen ist gemeinsam, daß sie Ausdruck der Krise sein
wollen, die sich unserer Zivilisation bemächtigt hat (S. 26). Dies wird nun im
Folgenden - immer noch im Rahmen der Einleitung - einer kurzen Analyse
unterworfen.

Der zweite Abschnitt des Buches befaßt sich dann ausführlicher nur
noch mit der Existentialphilosophie und mit dem Marxismus, indem er deren
Haupttendenzen und deren zentrale Begriffe - jenen der Negativität im
Marxismus und den der Freiheit im Existentialismus - ausführlich analysiert.

Das Buch darf als eine ausgezeichnete Einführung in die moderne
Philosophie angesehen werden. Nicht zuletzt gerade deshalb, weil der Autor
sich nicht mit einer bloßen Aufzählung der verschiedenen Denkrichtungen
innerhalb der Gegenwartsphilosophie begnügt, sondern dem Leser in erster
Linie die Voraussetzung für eine loyale Diskussion mit jedem Denkenden
verschaffen will. Breton maßt sich nicht an, die moderne philosophische
Problematik endgültig zu klären, er will sie zuerst und vor allem aufzeigen,
ent-decken. Dies dürfte unzweifelhaft den Wert dieses Buches ausmachen.

S. Dosch OP

Pfleger, Karl : Kundschafter der Existenztiefe. - Verlag Josef Knecht,
Frankfurt a. M. 1959. 284 S.

Das Wort Baudelaires « das wahre Leben ist abwesend » mag auch heute
noch für jenen großen Teil der Menschheit gelten, der aus seiner ursprünglichen

Wirklichkeit entwurzelt und auf die lärmerfüllte Daseinsoberfläche
geworfen ist. Daraus erklärt sich das Anliegen der Existenzphilosophen, die
Wurzeln der Existenz wieder bloßzulegen. Sie graben tief, finden dabei aber
nur Ekel, Angst, Sinnlosigkeit und absolute Preisgegebenheit des Menschen.
Dennoch gibt es auch Menschen, welche die Dimension der Existenztiefe,
Mutterboden aller Religion, Philosophie und Dichtung erlebt, und diese
denkerisch oder dichterisch dargestellt haben.

Den elsässischen Kanonikus Karl Pfleger, dessen literarisches Schaffen
sich gleichermaßen dem deutschen wie dem französischen Kulturkreis öffnet,
hat es offenbar gereizt, solchen seltenen Menschen nachzuspüren und ihnen
durch das Wirrsal des Lebens zu folgen. Aus ihrem Kreis hat er sechs
ausgewählt, die als Repräsentanten für viele andere gelten können : Simone Weil,
Max Picard, PeterWust, Paul Claudel, Georges Bernanos, Reinhold Schneider.
Sechs Namen, sechs neue Welten (nicht umsonst steht als Motto über diesem
Buch das Wort von Teilhard de Chardin, daß man jedesmal in eine neue Welt
eintritt, wenn man sich in einen neuen Geist versetzt). Dennoch sieht Pfleger
in diesen « Kundschaftern der Existenztiefe » auch eine gewisse geistige
Verwandtschaft, denn im Entscheidenden, im Grundsätzlichen, d. h. im
Religiösen besteht unter diesen Menschen doch engste Gemeinschaft. Für sie
bedeutet die Welt nicht « eine Maschinerie der Zusammenhangslosigkeit »

(Picard), weil sie alle die letzten Tiefen der Existenz religiös erleben.
Was Pflegers Darstellungen so wertvoll und lebendig gestaltet, ist, daß

er die einzelnen Gestalten selber oft zum Wort kommen läßt. Sein Buch ist



Besprechunge n 91

aber deshalb keine bloße Aphorismensammlung, sondern will einen Versuch
darstellen, diesen « Kundschaftern » geduldig, nie ermattend, immer
neugierig nachzuspüren, ihre Botschaft zu hören und sie an jene weiterzuleiten,
die selber um ihr Menschsein ringen. S. Dosch OP

Mühlethaler, Jakob : Existenz und Transzendenz in der gegenwärtigen
Philosophie. Ein Versuch, das Verstehen des Geistigen als Sinn zu deuten. -
Verlag Helbing & Lichtenhahn, Basel 1958. 198 S.

Vorliegende Schrift ist das Ergebnis eines wissenschaftlichen
Preisausschreibens durch die Basler Universität, wozu die Firma J. R. Geigy A. G.
anläßlich ihres 200jährigen Geschäftsbestehens sie veranlaßt hatte. Die
Begriffe « Existenz » und « Transzendenz », die in der heutigen Philosophie
eine große Rolle spielen, sucht der Autor aus der von ihm eingenommenen
Position einer sog. « Sinn-Philosophie » verständlich zu machen. Diese geht
zurück auf Prof. Paul Hofmann, der 1947 als Ordinarius in Berlin gestorben
ist. Darnach ist die Philosophie nicht die letzte Antwort auf die Fragen,
die von der gegenständlichen Wirklichkeit aus an den Verstand gerichtet
werden, sondern das reine Ich-Erlebnis eines höheren Sinnes, der von innen
nach außen projiziert wird, wobei die Welt des Seienden in keiner Weise
kausal mitbeteiligt ist, sondern nur die entsprechenden Sinnbilder zu liefern
hat. Sinnerkenntnis ist nach dem Autor « eigentlich nur ein Kennen von
Sinnbildern, welche in ihrer Bedeutung auf den reinen Sinn hinweisen.
Diesen selber erlebt man bloß als ein dunkles Spüren eines Etwas, das wirkend
in unser Leben eingreift und im Subjekt mehr oder weniger verstanden wird »

(S. 23). Sinn liegt nicht als etwas eigenschaftlich Gegenständliches in den
Dingen. Es wird als Inhalt im Subjekt lebendig. Dabei wird das Subjekt
selber zunächst als Sinn erlebt ohne Gegenständlichkeit. Geist und Seele

sind seine Wirkensbezirke, wodurch es einerseits ins Körperliche und andererseits

ins rein Geistige sinngebend hineinwirken kann. Vom Subjekt strahlt
das Sinnerlebnis in die übrige Wirklichkeit hinein. Der Autor stellt das so
dar : « Die zu erlebende Gewißheit meiner selbst als Sinn ist unmittelbar
gewiß und evident, und aus der so erlebten Evidenz meiner selbst erfolgt
dann das Wissen um das Seiendsein der Objekte, was aus der wahrgenommenen

Erscheinung der Dinge nicht ohne weiteres als Tatsache erweisbar
ist» (S. 32). Zu dem rechten Sinnverstehen führt allein der « gute » Wille,
der Wille nach Wahrheit und Freiheit. Dabei ist die Freiheit nichts anderes
als das Sinnerlebnis als Ausfluß des eigenen Ich, und die Wahrheit ist das

persönliche Einstehen für den erlebten Sinn. Der Autor glaubt dadurch
eine genügende Basis gefunden zu haben für die Erhebung der
seelischgeistigen Persönlichkeit über das bloß naturhafte Dasein.

Das Verhältnis von Existenz und Transzendenz, das sich aus dieser
Auffassung der Philosophie als « Sinnerhellung » ergibt, faßt der Autor wie
folgt zusammen : « Die Existenz ist der Sinn jedes menschlichen Daseins,
das im Ich kulminiert. Transzendenz aber bedeutet das sinnhaft Umgreifende
aller Existenzen. Dieses Umgreifende ist der Möglichkeit nach jeder menschlichen

Persönlichkeit zugänglich, sofern sie sich dazu im Willen zur Wahrheit
hinlänglich offen und würdig macht. Erlebte Subjektivität und transzen-



92 Besprechungen

denter Sinn bedeuten ein und dieselbe geistige Wesenhaftigkeit. Auf sie
lebt der Mensch zu in redlichem Wollen der Wahrheit, die Sein und Ich
zugleich betrifft und als Sinnbesitz gespürt wird. Wer die Kraft des Willens
zu diesem Subjektivitäts-Erleben nicht aufbringt, der vegetiert naturhaft
in einem ungeistigen Zustand, oder er ist dem Sinn-Verlust verfallen, der
den Abgrund bedeutet zwischen dem Da-sein und dem Dort-sein und jene
Fremdheit schafft zwischen Welt, Menschentum und Göttlichkeit. Diese
Zerrissenheit überwinden zu helfen durch Vorkehrungen für verstehendes
Tun ist die Angelegenheit echter Philosophie » (S. 139).

Ausführlicher noch bringt er seine Ansicht in folgender Zusammenstellung

: « Das Seiende, welches die Gesamtheit der Objektewelt umfaßt,
ist da. Es bedeutet das Da-sein in derWelt. In ihr existieren neben Objekten
auch Subjekte, welche als Wissende dem Seienden gegenüber stehen und
doch auch noch zur Welt gehören. Das Seiende ist umgriffen und durchsetzt
vom « Sein », das dessen Möglichkeitsbedingung oder dessen Sinn bedeutet.
Das Sein « ist » nicht in der gleichen Weise wie das Seiende, aber es lebt und
wirkt trotzdem. Das menschliche Subjekt als Ich ist von derselben Wesenheit
wie das Sein. Es vermag als Sinn sein eigenes Seiendes, also Leib und Seele

zu durchleben und zu einer Einheit zusammenzufassen. Im Sinnbereiche
lebt das Ich als Existenz. Es wird in seinem Personsein vom Seienden
mannigfaltig afüziert, kann sich aber auch nach der Geistseite hin offen
machen. Das Göttliche « west » überseiend als Geist, belebt und durchseelt
das Sinnhafte und mit diesem auch das Seiende. Das « Wesen » bedeutet
eine andere Weise des Existierenden als das Sein. Es ist die Bewußtheit,
die Wahrheit des Seins. So denken wir uns Gottes « Wesen » als Allbewußtheit.

Das Ich ist wesenhaft durchdrungen von einem transzendierenden
Streben nach dem Umgreifenden. Dieses ist zunächst « Sinn », welcher als
Nichtseiendes dem Menschen doch verstehend zugänglich ist, weil das Ich
als Nicht-Objekt selber einer unbegrenzten Transzendenz fähig ist, die sich
erstreckt von der Einheit der natürlichen Person bis in die unergründliche
Gottestiefe. Das Seiende « ist », der Sinn « lebt » und Gott « west ». Das Ich
ist, lebt und west zugleich und in dieser Dreiheit besteht seine « Existenz »...
Das spürende Bewußtsein des Existierens ist keine logische Angelegenheit.
Es stellt ein reales Erlebnis dar, in welchem ich mich eingebettet weiß in
Welt, Sinn und Gott » (S. 194 f.).

Sinn und Wesen wird hier vom Sein der Dinge vollständig getrennt
und in das Ich-Erlebnis und in das Bewußtsein dieses Ich-Erlebnisses
hineingestellt. Sie sind nicht etwas aus den Dingen Aufstrahlendes, sondern
lediglich etwas von außen her sie Umgreifendes. Die einzige Garantie für
die Wahrheit dieses Umgreifens ist das Sinn-Erlebnis des eigenen Ich und
das Bewußtsein davon. Jede logische Verbindung wird ausgeschaltet. Der
Philosophie als einer Angelegenheit des denkenden Verstandes wird dadurch
ein Ende gesetzt und die Wertkategorien als Normen des sittlichen Handelns
werden dem subjektiven Ich-Erleben ausgeliefert. Die Berufung auf den
« guten Willen » führt aus dem Subjektiven nicht heraus, weil er selber
nichts anderes ist als ein Modus des Ich-Erlebens. Vor allem ist nicht
einzusehen, wie überhaupt etwas als sinnvoll erlebt werden kann, was in sich



Besprechungen 93

selber nicht ist, wie der Autor vom Sinn behauptet. Mit seiner sinnerhellenden
Philosophie glaubt der Verfasser eine neue Art der Existenzphilosophie
gefunden zu haben, wobei aber von der Existenz nur noch die Erlebnissphäre
des eigenen Ich übrig bleibt. Nichtsdestoweniger ist ihm « die restlos
vertrauensvolle Hinwendung zur geistigen Subjektivität, wie sie die Sinnphilo
sophie lehrt », das Reich Gottes im Sinne des Christentums (S. 168)

J. Ell CSsR

Ramirez, Santiago, OP: La filosofia de Ortega y Gasset. - Herder,
Barcelona 1958. 474 p.

Die leidenschaftliche Auseinandersetzung mit der Philosophie Ortega
y Gassets hat die mannigfaltigsten Stellungnahmen zutage treten lassen.

Angesichts dieser Vielfalt will P. Ramirez versuchen, über das so umstrittene
Werk des Madrider Philosophen ein sachliches und unparteiisches Urteil zu
geben.

Der Aufbau des Werkes ist klassisch : Darstellung der Philosophie
Ortegas im ersten Teil (S. 17-179), kritische Auseinandersetzung und Bewertung

im zweiten (S. 181-447). In der Art, wie diese Philosophie vor dem Blick
des Lesers entfaltet wird, sehen wir einen der größten Vorzüge dieses Buches.
Die Darstellung erfolgt in zwei Etappen. Die erste ist nichts anderes als eine
Anthologie der bedeutendsten Texte Ortegas. Ramirez gruppiert die Texte
nicht chronologisch, sondern nach Themen. Seine Absicht ist es, dadurch
die Idee der Reform der gesamten Philosophie, die Ortega durch alle
philosophischen Einzelgebiete hindurch zu verwirklichen trachtete, deutlich zum
Vorschein treten zu lassen. Das Resultat dieser Reform ist, in Ansatz und
Verwirklichung, eine vollständige Absage an den Katholizismus und die
Hinwendung zu einem radikalen Laizismus.

Dieser Anthologie, die es dem Leser erlaubt, die Gedankenwelt Ortegas
in seinem eigenen, glanzvollen Stil kennenzulernen und die wohl einzig in
ihrer Art dasteht, folgt eine zweite, aber synthetische Darstellung derselben
Gedanken.

Der zweite Teil bietet die Kritik und zwar vom doppelten Standpunkt der
Philosophie und des katholischen Glaubens aus. Da es auf diesem Raum
unmöglich ist, dem Verfasser in all seinen Beweisführungen zu folgen, beschränken

wir uns auf eine Zusammenfassung seiner wichtigsten Ergebnisse. Vom
philosophischen Standpunkt aus glaubt Ramirez Folgendes sagen zu dürfen :

« Ortega offenbart eine philosophische Begabung erster Klasse. Diese
Begabung zeigt sich aber eher in der scharfen Wahrnehmung der philosophischen

Probleme als in deren Lösung » (S. 365). « Ortega ist ein Mensch großer
philosophischer Fähigkeiten, aber geringer und meistens in ihrem Grunde
falscher Ergebnisse » (S. 368), « ein Philosoph ohne Philosophie » (S. 353).
Nicht weniger eindeutig ist das Urteil, das Ramirez aufgrund der Theologie
über Ortegas Lehren ausspricht : « Wenn die Mängel der orteguianischen
Philosophie schon vom rein philosophischen Standpunkt aus betrachtet so
zahlreich und schwer sind, so werden sie noch beträchtlicher und
schwerwiegender, wenn man Ortegas Lehren aus der Perspektive des katholischen
Glaubens und der Theologie beurteilt» (S. 369). «Die Grundgedanken der



94 Besprechungen

orteguianischen Philosophie sind unvereinbar mit der katholischen Glaubens-

und Sittenlehre» (S. 442). «Bald formell und ausdrücklich, bald
implizit, ist der Gegensatz doch immer tatsächlich » (S. 442). Mit einem Wort,
« die Philosophie Ortegas ist in ihren Grundzügen falsch » (S. 444). Der Grund
dafür ist, « daß es nicht eine doppelte sich widersprechende Wahrheit geben
kann. Was dem Glauben nach falsch ist, kann nicht der Philosophie nach
richtig sein. Jede Philosophie, die der Wahrheit des Glaubens zuwiderläuft,
ist auch in sich selber falsch. Denn jegliche Wahrheit kommt von Gott, der
sich nicht widersprechen kann» (S. 444). Dies sind in großen Linien die
Schlußfolgerungen des Verfassers.

Was ist zu Ramirez' Deutungs- und Bewertungsversuch zu sagen Wer
die ungemein scharfe Polemik, die sich um dieses Buch gleich nach seinem
Erscheinen entsponnen hat, auch nur ein bißchen kennt, versteht, daß es
nicht leicht fällt, darüber ein Urteil zu geben. Wir möchten nur zwei Bemerkungen

anbringen. Wenn auch die tragenden Gedanken Ortegas im wesentlichen

richtig dargestellt sind, so büßen sie doch - nach unserem Dafürhalten-
viel von ihrer Harmonie ein. An mehreren Stellen gibt Ramirez ihnen eine
Deutung, die sich mit den Absichten Ortegas nicht ganz deckt. Dies ist nur
möglich, weil manche Texte nicht in ihrem Gesamtkontext belassen sind.
Der Versuch, Ortegas so schwer faßbare Gedankengänge in ein System zu
bringen, kann als ein Meisterwerk betrachtet werden. Ob es jedoch statthaft
ist, Ortega aufgrund dieses Systems, das von ihm nie beabsichtigt war, zu
beurteilen, möchten wir bezweifeln. - Das Lesen des Buches wird erschwert
durch die häufigen Wiederholungen, die weitläufigen Zitate, das Fehlen
jeglicher chronologischen Ordnung. Dagegen leisten die Inhalts- und
Autorenverzeichnisse einen willkommenen Dienst.

Zum Schluß möchten wir dem Verfasser unsere Anerkennung aussprechen

für ein Werk, das eines so großen Denkers wie Ortega y Gasset würdig
ist. Unseres Erachtens nach ist es das Beste, was bisher über Ortegas
Philosophie geschrieben wurde. H. de Paz OP

Schlette, Heinz Robert: Sowjethumanismus. Prämissen und Maximen
kommunistischer Pädagogik. - Kösel-Verlag, München 1960. 136 S.

Die sowjetische Pädagogik ist « Ausdruck und Konsequenz » der «

totalen Seins- und Geschichtsdeutung» des Marxismus-Leninismus (70). Das
« Spezifische der kommunistischen Erziehung » erschließt sich also nur dem,
der sich um ihr Selbstverständnis bemüht ; denn nur dann wird ihre innere
Einheit und Geschlossenheit hinter dem vordergründigen Widerspruchsvollen

und Chaotischen sichtbar (12 f.). Mit « methodologischer Sympathie »

(111) bemüht sich der Verf. daher, das Wesen der kommunistischen Erziehung,

« d. h. das in ihr sich ereignende und aussprechende Verhalten zur
Wirklichkeit » (12), dadurch zu erfassen, daß er auf « deduktivem Wege » (13)
ihren Ort innerhalb des Marxismus-Leninismus bestimmt. Es geht ihm also
« um die auf marxistisch-leninistische Weise wesensgerechte systematische
Erklärung der Pädagogik aus ihren philosophisch-ideologischen Prämissen »

(14). Als Grundlage dienen ihm dabei die Schriften von M. I. Kalinin und



Besprechungen 95

A. F. Schischkin, weil in ihnen « wegen ihrer Verbindung von Theorie und
Praxis » gewissermaßen die Spiritualität der kommunistischen Pädagogik
aufleuchtet (14). - In drei Gedankenschritten arbeitet der Verf. die « inhaltliche

Bestimmung des pädagogischen Zieles des Sowjethumanismus » heraus :

Die Geschichte als Negation der Metaphysik (19-35) - Der Mensch im Prozeß
der Geschichte (37-66) - Erziehung zur Dialektik (67-104). Die objektive
Dialektik der Geschichte als aus « eigener, unerklärbarer, über-menschlicher
Notwendigkeit ablaufender Prozeß des Weltgeschehens » (26) enthält als
konstitutives Element die « subjektive Dialektik », d. h. « die subjektive
Erkenntnis und das ihr folgende Engagement in der Geschichte », ja vollzieht
sich erst «durch diese Subjektivität hindurch» (29). Diese «Geschichtskooperation

des Menschen » (46) besteht im freien Ergreifen und Mitvollzug
der objektiven Dialektik (39-47). Liegt darin aber die «Bestimmung des
Menschen in der Geschichte » (45), so erweist sich « Ethik » im
marxistischleninistischen Sinne als « Gehorsam gegenüber der Dialektik » (60) und « Pädagogik

» als Erziehung zu diesem Gehorsam gegenüber der Dialektik (66). Die
kommunistische Erziehung will diesen « neuen Menschen » formen (69), der
sich in einer nicht mehr überbietbaren Weise in den unveränderlichen
Gesetzen der objektiv waltenden Dialektik engagiert hat (66). Sie besteht daher
in der Erziehung zu « Liebe und Haß » als dem Ganzen des Sowjethumanismus

(79 ; 81). Haß gegen alles, was sich der objektiven Dialektik in den Weg
stellt (76 ff.), Liebe zu all dem, was die Verwirklichung der Gesetze der
objektiven Dialektik fördert und beschleunigt (77). In dieser Sicht des Menschen
und seiner Stellung in der Geschichte hat die von Lenin konzipierte und
verwirklichte Partei ihre « geschichtsontologische » Funktion (48). Ihr
obliegt die « Führung der Geschichtsbewegung », da sie die Geschichte und ihre
Gesetze kennt (47). «Das Parteimitglied stellt deswegen... die maximale
Verwirklichung des Menschseins dar» (48). - Im Ganzen eine Schrift, die
mit ihren abgewogenen Formulierungen einen guten Überblick über das

sowjetische Bild vom Menschen gibt. D. Eickelschulte OP


	Besprechungen

