Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)
Heft: 1
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Thomas als Paradigma- zum hermeneutischen Problem

Es wire anregend, einmal der geschichtlichen Bewertung von Thomas
im Protestantismus nachzugehen. Luther verwarf nicht prinzipiell den
theologischen Gebrauch der Philosophie, wohl aber war er Feind des Ari-
stotelismus. Thomas galt ihm als Exponent der im Zeichen des Aristoteles
stehenden Entchristlichung und philosophischen Uberwucherung der Theo-
logie. Merkwiirdig rasch wurde diese Haltung wieder aufgegeben. Die Ortho-
doxie kehrte zu Aristoteles zuriick, teilweise auch zur zeitgenéssischen Scho-
lastik (Suarez). Thomas jedoch wurde abseits gelassen. Nur bei anglikanischen
Theologen des 17. Jahrhunderts (z. B. bei Robert Sanderson) spielt er eine,
in der Tat nicht unbedeutende Rolle. Dafl man unter dem blendenden Licht
der Aufklirung und des Idealismus den Weg zum Mittelalter nicht mehr
fand, ist ohne weiteres verstandlich. Das 19. Jahrhundert trieb dann — nicht
zuletzt auch von der inneren Fragwiirdigkeit der « spekulativen » Systematik
dazu gefiihrt — der volligen Abkehr von der Metaphysik entgegen. Damit
war jeder Zugang zu Thomas versperrt. Doch ist auch hier in neuerer Zeit
eine Wendung zu verzeichnen. Schon in der dialektischen oder theonomischen
Theologie ist Thomas auffallend gegenwirtig. Auch von den Gegnern dieser
Schule wird er nicht selten beziiglich des Verhiltnisses von Vernunft und
Glauben — gegen die Uberbetonung der Diastase — zitiert. Einen neuen
Gesichtspunkt ertffnet das Problem der Sprache, die gegenwirtige Diskus-
sion um die Grundlagen theologischer Hermeneutik. Nicht umsonst wird ja
Thomas der « proprietas terminorum », der Eigentlichkeit und Genauigkeit
seiner Sprache wegen gerithmt. In diesen Zusammenhang und in diesen
Kontakt hinein gehort die hier zu wiirdigende und zu besprechende Studie
von Thomas Bonhoeffer *.

Schon die Tatsache, dafl das im Auftrag des Deutschen Evangelischen
Kirchentages besorgte « Weltkirchenlexikon » (Stuttgart, 1960) der «ge-
schichtlichen und 6kumenischen Bedeutung » von Thomas eine eigene Spal-
te widmet (a.a. O. Sp. 1458 ; der Artikel stammt von einem katholischen

! Thomas BONHOEFFER : Die Gotteslehre des Thomas von Aquin als Sprach-
problem. (Beitriage zur historischen Theologie, hrsg. von Gerhard Ebeling, 32.) —
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1961. 142 S. — Die in Klammer ohne weitere
Angaben aufgefithrten Zahlen verweisen auf die Seiten dieses Werkes.



64 Besprechungen

Mitarbeiter : Paulus Engelhardt), mag als Anzeichen einer neuen Lage gelten.
Was jedoch B. zu diesem Thema zu berichten weil3, Gibertrifft alles, was ein
heutiger katholischer Theologe dazu zu sagen gewagt hédtte. Es geht B. um
die « Gotteslehre », um die « rechte Lehre von Gott», und im Zuge der Be-
mithung um diese nennt er die Summe « die gelungenste christliche Dogmatik,
die wir iiberhaupt haben » (1). In der « ungemein fest gefiigten Systematik »
sieht B. durchaus nicht eine Schwiche, sondern ein Zeichen der « Gré3e seiner
[des Thomas] individuellen Personlichkeit » (2). « Die Summa theologica des
Thomas ist die klassische christliche Dogmatik schlechthin » (2). Alles, was
auf Thomas folgt — auch der Ansatz der Reformation — steht unter dem
« Gesetz der nachklassischen Dogmatik » (2). « Es gilt, Thomas als vorrefor-
matorischen Theologen zu horen, nicht als eine Stimme im Chor der nach-
tridentinischen katholischen Theologie » (3). « Wir miissen versuchen », be-
tont der Autor, « mit unseren protestantischen Ohren auf den Doctor com-
munis zu horen » (3). Thomas wird sogar als « Ahn der reformatorischen wie
der antireformatorischen, katholischen Theologie » hingestellt (45). « Fast
jeden Satz kann man katholisch deuten ; fast jeden Satz kann man prote-
stantisch deuten » wird beigefiigt (45). Doch warnt B. vor vordergriindigen
MiBverstindnissen. « Uns geht es darum, die Summa des Thomas sein zu
lassen, was sie ist, und dort zu lassen, wo sie ist. Wir wollen uns dankbar er-
weisen dafiir, daB uns dieser Text erhalten geblieben ist, der uns ermessen
hilft, wie verwandt Protestantismus und Katholizismus sind ...» (&5).
Ganz besonders wird auf die Bedeutung von Thomas fiir die hermeneuti-
sche Frage — das Zentralproblem der Theologie nach evangelischem Ver-
standnis (3 f.) — hingewiesen. Diese wird wie folgt umschrieben : « Wir prazi-
sierten das Sprachproblem theologisch als die Frage nach der Beziehung des
Wortes auf Gott selbst » (4). Mit dieser Frage lohnt es sich, an den Allgemei-
nen Lehrer heranzugehen. « Es findet sich bei Thomas eine solche Fille
von AuBerungen iiber das Wesen des Verbum und dessen Erscheinungsfeld,
daB3 man eine weit ausgebildete, kohdrente Sprachphilosophie des Thomas
rekonstruieren kann» (10). « Thomas scheut sich nicht, von diesem [her-
meneutischen] Ansatz aus die Problematik der Ansprechbarkeit Gottes
riickhaltlos durchzudiskutieren » (10 £.). « Wenn wir also mit der uns Prote-
stanten zundchst aufgegebenen Frage an Thomas von Aquin herangehen,
niamlich mit der Frage nach dem Wort vor Gott, so befragen wir einen Fach-
mann, der uns wohlbedachte und reichliche Auskunft gibt » (11). Auch ist
sich B. der im Mittelalter allgemein verbreiteten und gepflegten Einiibung
in das Sprachproblem bewult: « Vieles, was die Theologen von heut be-
sticht, hatte der unbedeutendste Scholastiker sofort als inhaltsarmes Wort-
geklingel durchschaut» (20). Das Zentralproblem evangelischer Theologie
wird nicht kiinstlich an Thomas herangetragen. « Wenn wir die Gotteslehre
des Thomas von Aquin zum Thema machen », erklirt der Autor, « setzen
wir also bei dem an, was Thomas selbst als ein Zentralthema bestimmt » (&).
Die Gotteslehre des Thomas als Sprachproblem betrifft die « Einheit und
Ganzheit » seiner Lehre, « scholastisch ausgedriickt : ihre forma substantia-
lis » (11). Somit kann Thomas mit Recht als Paradigma — als Leit- und Vor-
bild — zum Studium der theologischen Hermeneutik gewahlt werden !



Besprechungen 65

Um das Buch jedoch richtig zu verstehen, ist es notwendig, die Absicht
des Verfassers genau zu kennen. Es geht ihm nicht um eine historische Unter-
suchung im klassischen Sinn, wie es etwa der Titel der Sammlung, in der
das Werk erschien (« Beitrage zur Aisforischen Theologie »), irrtiimlich nahe-
legen konnte. Es handelt sich nicht darum, « ein Bild zu entwerfen von der
Gedankenwelt des Thomas » (13). B. will sogar « abziehen von dem Bescheid-
Wissen tiber Thomas» (44), von der « Historienmalerei» (45). Nicht die
Gotteslehre des Thomas an und fiir sich soll zur Darstellung kommen, auch
nicht die von Thomas in seiner Gotteslehre entwickelte und angewandte
Hermeneutik. Der Titel ist als priagnante Formulierung zu verstehen :
« Die Gotteslehre des Thomas von Aquin als Sprachproblem ». Und B., der
sich (wie sein Meister : Gerhard Ebeling) auf subtilste Ausdrucksweise
(man vergleiche z. B. die Titel der drei Kapitel des Buches) versteht, will
damit sagen : Sowohl die Gotteslehre schlechthin, als auch die klassische
Dogmatik schlechthin soll vom (heutigen) Sprachproblem aus zur Frage
stehen. Der Autor beabsichtigt nicht, « eine Sammlung von in sich abge-
schlossenen Auslegungen von Thomas-Stellen zu geben, sondern eine Inter-
pretation der Gotteslehre des Thomas als Sprachproblem - am Leitfaden
ausgewdhlter Texte» (46). Im Grunde will er eine « evangelische Thomas-
Interpretation » geben (42). Dabei ist ihm die Interpretation sogar wichtiger
als Thomas selbst | Das erklart auch das Nichtberiicksichtigen der Thomas-
Kommentatoren, die er (nicht ohne sich mit ihnen beschéftigt zu haben,
vgl. 12) zum groBen Teil fir « qualité [statt : quantité !] négligeable » halt (14).
Fir das « theologisch interpretierende Verweilen » bei den Thomas-Texten
scheinen ihm nur noch die « groBen Denker » — Aristoteles, Luther, Hegel,
Kierkegaard, Heidegger — vonnutzen zu sein (14). « Wer also die Polemik
gegeniiber den Thomisten sucht, wird sie im Fehlen polemischer FulBnoten
sehen » (14). Das Ziel ist demnach kritisch. « Weil wir auf dieses Ziel radi-
kaler Kritik zugehen, verzichten wir darauf, stindig im einzelnen kritisch
auf die Zweideutigkeit der Texte, in denen wir uns bewegen, hinzuweisen» (46).

Besonders die zuletzt angefiihrten Stellen erwecken gewisse Bedenken
gegeniiber der von B. eingeschlagenen Methode ; nicht wegen der « radikalen
Kritik », sondern wegen des Verzichts auf stete kritische Kontrolle ; nicht
wegen des Uberspringens thomistischen Gedankengutes, sondern wegen der
Gefahr, thomasische Urspringlichkeit zu verkennen. Doch méchten wir uns
zuerst noch einmal den zweifellos positiven Seiten der Arbeit zuwenden. Wir
behaupten ja nicht, daB ein streng geschlossener Kreis von Thomas-Schiilern
das Monopol besitze, die Gedanken des Meisters auszuloten. Was einen mit
der herkommlichen Thomas-Literatur wvertrauten Leser tberrascht, ist
zunichst eine Reihe von reizvollen Ubersetzungsversuchen. So wird z. B.
« doctrina sacra» gemdl I, q.1, a.1 mit « Heilslehre », d. h, zum Heil not-
wendige Lehre, wiedergegeben (22), « actus humanus » mit « Selbstverwirk-
lichung » auf das letzte Ziel hin (25, Anm. 6). « Omnia pertractantur in hac
scientia sub ratione Dei» heiflt soviel wie : « die Theologie betrachtet alles
im Zuge der Frage nach Gott » (27), « Homo est liberi arbitrii » : « die Grund-
bestimmung des Menschseins ist die Entscheidungssituation » (70), « Utrum
passio Christi causaverit nostram salutem per modum meriti»: «ob es

5



06 Besprechungen

Rechtens sei, daB wir Jesus Grund unseres Heils nennen » (115). Weit wichti-
ger aber sind die Bemiithungen, alteingesessene Streitpunkte der Kontrovers-
theologie von der Sache her neu zu beleben. Das gilt vor allem beziiglich der
Gnadenlehre. « Gratia infusa » ist nach B. eine sich an biblische Ausdrucks-
weise « anlehnende » Metapher (68). Die « gratia habitualis » wird nicht abge-
lehnt, das Bleibende von Gott her begriindet : Gottes Versprechen soll nicht
bei einem « actus » der Gnade « sein Bewenden haben, der Begnadete soll
in Ewigkeit Gott zum Ziele haben » (90). Insofern ist die Gnade wirklich
« Anfang der ewigen Glorie in uns» (91). Auch «gratia operans» und
« cooperans » sind keine leeren Vokabeln : « Das Wollen der Christen ist be-
stimmt durch die Gnade (die ,gratia operans’) und wird bestitigt durch
Gnade (die ‘gratia cooperans’) » (87). Selbst ein « meritum » wird unter dem
Vorzeichen der « divina ordinatio » als in « begriindeter Hoffnung » gesche-
hene « Tat der Liebe » anerkannt (75, Anm. 5). « Passiv erlebt der Mensch
die Begnadung als Rechtfertigung ; aktiv wirkt der Begnadete ‘merita’,
hoffnungsvolle Taten (I-II, q.114)» (75). Aus allem dem geht zur Geniige
hervor, da3 das Buch sich durch gedankliche Tiefe und bereichernde Offen-
heit als durchaus auBerordentliche Leistung auszeichnet.

Was nun das Hauptthema, die Hermeneutik, betrifft, so miissen wir
zunachst ein paar Vorbemerkungen vorausschicken. B. legt das Gewicht so-
sehr auf die theologische Interpretation, dafl er sagen kann, die Bedeutung
des Textes selber sei zweitrangig. « Es ist dabei von zweitrangiger Bedeu-
tung, ob es sich um einen Luther- oder Schleiermacher-Text, einen Text von
Pascal, Thomas, Paulus oder Jeremia, ja, ob es sich um einen religiésen
oder nicht religiosen Text handelt » (43). Dem konnen wir nicht ohne weiteres
widersprechen. Doch handelt es sich bei der vorliegenden Untersuchung eben
doch auch um Thomas. Im « hermeneutischen Aufri » weist B. auch darauf
hin, da3 die eigentliche Interpretation eines Textes nie von den entsprechen-
den exegetischen Vorfragen zu trennen ist (vgl. 321.). Das méchten wir auf die
vom Verf, gegebene Auslegung und Bewertung der Hermeneutik von Thomas
anwenden. Nicht alles scheint uns da « exegetisch » im rechten Licht zu stehen.
Wenn z. B. der Leitsatz von I, q. 1, a 7. : « Deus est subiectum huius scien-
tiae » mit : « Gott ist Gegenstand der Theologie » iibersetzt wird (4), so geht
dabei eine wichtige, von Thomas beabsichtigte Nuancierung verloren. In
gewisser Beziehung ist Gott auch Gegenstand der Theologie. Was aber I, q. 1,
a. 7 gesagt werden will, ist dies: Gott ist nicht nur Gegenstand, sondern
Subjekt dieser Wissenschaft, und das ist er nur in der « doctrina sacra ».
Hier liegt der tiefste Grund fiir den so fundamentalen Unterschied zwischen
Theologie und samtlichen iibrigen Wissensgebieten und -wegen. Das diirfte
fiir die theologische Hermeneutik von Belang sein, da diese ja nichts anderes
meint als die Frage nach der « Ansprechbarkeit Gottes ». Bedeutsamer aber
als dieser « lapsus calami » ist eine Bemerkung zur Analogielehre : « Die aus
der Mathematik ausgeborgte Analogielehre diirfen wir tbergehen. Sie ist
ein dialektisches Schema, in das man jeden Sinn und Unsinn einzeichnen
kann, ohne dafl damit irgend etwas gewonnen ware. Sie ist von Interesse
nur im Bannkreis der Signifikationshermeneutik » (110). Das ist alles, was
B. zu einem der wichtigsten Punkte thomasischer Aussage- und Erkenntnis-



Besprechungen 67

lehre zu bemerken hat. Wie war eine solche Verkennung der Zusammenhinge
moglich ? Gerade hier handelt es sich ja nicht sosehr um die eventuelle Her-
kunft der Terminologie, sondern um die Ausbildung und Anwendung der
Lehre. Diese geht weit iiber das Mathematische hinaus. Auch steht nicht
sosehr das « Einzeichnen », das « Gewinnen », das Beweisen im Vordergrund,
sondern das « Verstehen der Sache», die ja das Herz der hermeneutischen
Frage ausmacht. Diese (in Klammer gesetzte |) Ausklammerung des Kern-
problems zeigt am schmerzlichsten die Grenzen des sonst so groBziigig an-
gelegten Versuches. SchlieBlich bedauern wir noch das Ubergehen der fiir
die mittelalterliche Sprachphilosophie so grundlegenden Suppositionslehre.
Gerade sie spielt auch bei Thomas die entscheidende Rolle. Es handelt sich
ja nicht nur um das Wort als solches, als mégliches Zeichen oder Vehikel des
Geschehens, sondern um das Wort gemaf seiner « Situation » in der jeweiligen
Rede. Nur so erlaubt die Sprache dem Hoérenden, aufgrund der Kommunika-
tion mit dem Redenden bei der Sache des Angesprochenen zu sein. Auch
hier geht eine wertvolle Ankniipfungsmoglichkeit fiir das moderne Sprach-
problem verloren. Wir meinen damit nicht, der Verf. hitte sich alle diese
Lehren zueigen machen miissen. Es will uns nur scheinen, dal B., wenn er
schon iiber die Hermeneutik von Thomas urteilen will — und das tut er ja
in unmifBverstindlicher Weise ! — sich des Einbeziehens vor allem der beiden
zuletzt genannten Problemkreise nicht so leicht hitte entledigen diirfen.

Das fithrt uns zum eigentlichen springenden Punkt der Arbeit, zur Got-
teslehre des Thomas als Sprachproblem. Hier geht der Autor streng theoretisch
vor. Die Sprachlehre von Thomas wird mit « Signifikations-Hermeneutik »
iiberschrieben, der B. seine « Wiederholungs-Hermeneutik » entgegenhilt.
Jene wird zuriickgewiesen, diese propagiert (so bes. 124-125). Dazu dringen
sich uns folgende Uberlegungen auf: Erstens werden die Quellen dieser
Antinomie aus der vorliegenden Darstellung nicht durchsichtig. DaB3 Thomas
oft in seiner Hermeneutik auf Aristoteles bezug nimmt, wird von niemandem
bezweifelt. Seine Schrift zu Perihermeneias ist unmittelbar ein Kommentar.
Ob damit aber die ganze Hermeneutik von Thomas eindeutig klassiert wer-
den kann, ist eine andere Frage. Als Erganzung mii3ten auch die vielfachen
Beriithrungen mit dem Sprachproblem in den Schriftkommentaren und den
einzelnen theologischen Traktaten (bes. der Dreieinigkeit) beriicksichtigt
werden. Der tatsdchliche Zusammenhang wird sicher verkiirzt, wenn man
sich hier der etwas einfachen Formel bedient : Thomas = Aristoteles. Wie
liegen des weiteren die Dinge beziiglich der « Wiederholungs-Hermeneutik » ?
B. beruft sich auf eine ganze Reihe Geistesverwandter (vgl. 14), lehnt aber
fiir die technische Verwendung des Wortes « Wiederholung » jede direkte
Beeinflussung ab (vgl. 14, Anm. 2). Am stirksten ist sein philosophisches
Vokabular demjenigen von Heidegger verpflichtet. Eine deutlichere Grenz-
ziehung hitte jedoch dem hermeneutischen Problem in der Gotteslehre nicht
geschadet. Zweitens mochten wir versuchen, naher an die Sache heranzu-
kommen. Es fillt jedoch nicht leicht, bis zu den eigentlichen kritischen Punk-
ten der « Wiederholungs-Hermeneutik » vorzudringen. Gewisse Zeichen,
Woérter und Wendungen deuten auf eine bestimmte sprachphilosophische
Richtung hin. Doch kénnen wir kaum annehmen, daB diese mehr eingestreu-



68 Besprechungen

ten als geklarten Bestandteile den radikalen Dissens zu begriinden verméogen.
Unsere Bedenken betreffen also an erster Stelle das Vorgehen : Wie konnte
das Ergebnis so apodiktisch formuliert und die Griinde dafiir sosehr im
Impliziten gelassen werden ? Nach unserem Empfinden hat der Verf. den
Knoten etwas ungeduldig durchgeschnitten. Sachlich vermodgen wir nur
das eine zu fragen : Ist denn Wiederholung, Geschehen, Horen auf eine Sil-
benfolge und zugleich verantwortlich Bei-der-Sache-Sein ohne verbindliche
Semantik der Rede moglich ? Und wenn nicht, wieso soll denn ein unver-
sohnlicher Gegensatz « Bedeutung » von « Wiederholung » trennen ? Hat also
B. nicht allzu rasch den « Umgang mit Thomas » (1) aufgegeben und den
Doctor der ungeteilten Christenheit (vgl. 17), wenigstens was die hermeneuti-
sche Frage betrifft, unter die Gegen-bilder — die Para-deigmata — eingereiht ?

Zum SchluB der Kritik muB8 noch auf § 18: « Die Kirchensprache »
(116-123) verwiesen werden. Die in Zusammenhang mit diesem Thema ver-
wendeten polemischen Ausdriicke (vgl. auch 136. 137. 142) gehdren mehr ins
19. als ins 20. Jahrhundert (womit wir natiirlich nicht sagen wollen, da@3 die
Probleme nicht auch einmal scharf, anhand profilierter Konsequenzen, ge-
stellt werden konnen !).

Doch hindert uns das alles nicht, jenseits der Spitze der Kirchenfrage
und jenseits der Spitze des hermeneutischen Problems im Thomas-Buch von
Thomas B. zahlreiche Anregungen und wertvolle Hinweise zu finden. Auch
iiber den Begrift der « Wiederholung » (vgl., neben 124 f., bes. noch 8, 29, 34)
konnte man reden. Doch wiirde das hier zuweit fithren. Wir begniigen uns,
auf den ziemlich abrupt einsetzenden, fast scholastisch aufgebauten « her-
meneutischen Paragraphen » (26-46) aufmerksam zu machen. Frei von Tho-
mas und frei von kritischer Bezugnahme wird eine beachtenswerte Analyse
der hermeneutischen Frage vom « Text » zur « Auslegung », bis zur « verant-
wortungsvollen Aufnahme » des « Wortes » im « Denken vor Gott » skizziert.
SchlieBlich méchten wir als « Kostproben » noch einige besonders suggestive
Formulierungen zum Problem der theologischen Wissenschaft anfiihren.
B. betont sehr stark die Notwendigkeit einer « Lehre », der « rechten Lehre
von Gott » (1). Theologie ist eine « Funktion der Kirche », « sie geschieht nur
im Raum der Kirche » (3, Anm. 3). Als Wissenschaft ist sie zunidchst « Kunst
zu fragen» (3). Der Dogmatiker als Wissenschaftler hat die Aufgabe, « die
Frage zu fordern, zu verbessern, sachgeméifBer zu machen », « unsachgemiBe
Frage zu destruieren » (24). « Auf anderem Wege zu {iberzeugen, mag Aufgabe
der Predigt sein. Aber Predigt und Wissenschaft sind zweierlei» (24). Die
« Unpersonlichkeit der Lehre » beruht darauf, daB « der Lehrer sich als Lehrer
von der Sache, die er lehrt, empfingt » (6), Der Theologe empfangt sich selber
als Lehrer « von Gott selber » (6). « Wer koénnte das Ungeheure, das Belehrt-
werden von Gott selbst, vergessen ! » (6 f.) « Wer Lehren lernen will, soll nicht
auf den Lehrer und nicht auf sich und nicht auf die Umwelt achten, sondern
ganz bei der Sache sein » (5). Die « Intention der Lehre ist, nicht als Rede
und nicht als Wort verstanden zu werden, vielmehr nur zur Sache zu fithren »
(5). « Der Scholastiker wei3, gerade weil er die Logik beherrscht, da3 das
Entscheidende die Einsicht in den Sachverhalt bleibt » (20). « Wer eine ge-
schlossene Darstellung nicht erstrebt, dem fehlt deshalb nicht eine Dogmatik.



Besprechungen 69

Ihm fehlt nur die Selbstkritik, die sich mit solch einer geschlossenen Dar-
stellung vollzieht » (20). Die Weise der Darstellung ist die « MaBigung »,
« Wir haben kein deutsches Wort, das die Einheit des Begriffes ‘modus’
wiedergibt » (17). « Theologie ist auf dem Wege, Gottes Wort zu werden,
— Theologie studiert man nicht, um Theologie zu lernen, sondern um predigen
zu lernen » (9). « Wirklicher Glaube glaubt die Wahrheit ,per modum enun-
tiabilis’, im Horizont der Sprache » (56).

HEeinrIiCH STIRNIMANN OP

Philosophie

Siegmund, Georg : Tier und Mensch. Beitrag zur Wesensbestimmung des
Menschen. — Knecht, Frankfurt a. M. 1958. 309 S.

Die Arbeit setzt die Bemithungen des Verfassers fort, zu einer neuen,
richtiger neuartigen Bestimmung des Wesens des Menschen zu gelangen.
Neuartig soll hier heiBen: Unter Verwendung der neuen Methoden und
Beriicksichtigung der Erkenntnisse von Forschern, wie sie uns unter andern
in A, Portmann begegnen, unter stindiger Auseinandersetzung mit den
Positionen, die einerseits Tier und Mensch soweit ndhern, da3 hochstens ein
gradmiBiger Unterschied bestehen bleibt, oder sie auch zu weit trennen,
weil sie das Tier zum nur mechanisch handelnden Reflexapparat machen.
Die Stéarke der Arbeit liegt in dem Bemiihen, die Ergebnisse der Erfahrungs-
wissenschaften auf ihren Wesensgehalt hin zu tiberpriifen, um so aus dem
Zusammenwirken von Beobachtung und spekulativer Verarbeitung die
Eigenart des Menschen hervortreten zu lassen.

GewiB teilt der Mensch mit dem Tier den Besitz einer lebendigen Natur.
(DerVerfasser meint der Sache nach damit die animalitas der Scholastik.) Doch
scheidet den Menschen vom Tier die Tatsache, dal er diese lebendige Natur
nicht einfach ist, sondern sie hat. Der Mensch kann zu seinem Dasein in der
Welt und zu seiner Umwelt Abstand gewinnen. Er kann sich {iber sein Dasein
wundern. Er kann sein Leben gestalten. Kurzum : Seine eigentliche Natur
zeigt sich darin, daB3 er alles rein Biologische in einer Selbstfithrung durch-
formen kann. Er ist eben nicht nur «lebendige» Natur, er ist zugleich
« geistige » Natur .

Und nicht nur durch die Befihigung, sein Leben selber in die Hand zu
nehmen, unterscheidet sich der Mensch vom Tier, sondern weiter dadurch,
daB er sich die Frage nach seinem Seinssinn, ja iiberhaupt zu fragen imstande
ist. Auch das zeigt wieder die Gabe und Eigenart, von sich und dem Umgeben-
den Abstand zu nehmen. Aus dem Drang, zu fragen, wichst die eigentlich
menschliche Sprache heraus. Sie ist das Instrument, woriiber der Mensch
zur Mitteilung seiner Gedanken frei spielend verfiigen kann, in ihr ist ihm ein
Medium gegeben, das seine Gedanken zugleich fixiert, verkodrpert und sein
Denken wiederum vorantreibt. E. GRUNERT CSsR



70 Besprechungen

Fink, Eugen: Oase des Gliicks. Gedanken zu einer Ontologie des Spiels. —
Karl Alber, Freiburg-Miinchen 1957. 52 S.

Besitzt unsere Zeit, da die Spielsitten aller Lidnder und Nationen im
internationalen Verkehr zusammengebracht werden und die Massen ein so
leidenschaftliches Interesse fiir Spiel und Sport zeigen, noch ein tieferdrin-
gendes Verstidndnis vom Wesen des Spiels ? Weil} sie um den Seinssinn des
Spielphdnomens und weil} sie, was Spiel und Spielen iiberhaupt ist ? Diesen
Sinn und dieses Wesen des Spiels will Fink in dieser kurzen Untersuchung
neu entdecken. Er versucht, iiber das Spiel ernst zu reden. Der Gang dieser
Besinnung gliedert sich in drei Abschnitte: 1. in die vorldufige Charakte-
ristik des Spielphdnomens, 2. in die Strukturanalyse des Spiels und 3. in die
Frage nach dem Zusammenhang von Spiel und Sein.

Spiel bedeutet fiir die meisten Menschen eine Randerscheinung und
gehort mehr der Welt des Kindes an. Fiir den Erwachsenen bedeutet es
hochstens Zeitvertreib und Erholung. Der Mensch wechselt ab mit « Span-
nung » und « Entspannung », nach dem Rezept von den « sauren Wochen »
und den « frohen Festen ». Kurz, Spiel gilt als Ergdnzung. Dieser Auffassung
gegeniiber weist der Verfasser nach, daB das Spiel ein Grundphidnomen
menschlicher Existenz ist (17). Es steht als solches nicht isoliert da, sondern
wird mit anderen existentiellen Grundphédnomenen wie Liebe, Herrschaft,
Arbeit und Tod auf die gleiche Ebene gestellt (18, 19, 25). Diese letzt-
genannten offenbaren einen gewissen « Futurismus », d. h. in ihnen ist not-
wendig ein Hinweis auf unser Endziel und die Gliickseligkeit mitgegeben :
Wir arbeiten, lieben usw., um dem gliickseligen Dasein entgegenzutreten.
Das Spiel aber hat einen Charakter beruhigter Gegenwart. Es ist gleichsam
eine « Oase des Gliicks » in unserem sonstigen Glickstreben und Suchen. Es
schenkt Gegenwart und unterscheidet sich dadurch von allen anderen Grund-
phidnomenen des menschlichen Lebens.

Im zweiten Teil analysiert der Verfasser die einzelnen Strukturelemente
des Spiels : Spiellust, Spielsinn, Spielgemeinde, Spielzeug. Alle diese Momente
schlieBen sich im fundamentalen Begriff der Spielwelt zusammen. Spielen
ist die Produktion einer Spielwelt. Dennoch ist diese nicht nur ein Produkt
der Phantasie, sondern zugleich auch Spiegelung der Wirklichkeit. Mit die-
sem Begriff der Spielwelt ist bereits die Bindung des Spiels an eine objektive
AufBlenwelt angedeutet. Damit kommt der Verfasser im letzten Abschnitt
zur eigentlichen Ontologie des Spiels : zur Frage nach dem Zusammenhang
von Spiel und Sein.

Wir haben versucht, die Gedankenginge Finks kurz zu skizzieren.
Leider beschriankt sich der Verfasser vielfach nur auf Andeutungen und ver-
zichtet besonders im letzten Abschnitt auf eine ausfiithrliche Darlegung seiner
Gedanken. Dennoch ist diese Schrift mehr als nur eine phinomenologische
Untersuchung tiber das Spiel. Sie will zugleich auch eine philosophische Be-
sinnung iiber den Menschen und dessen Bestimmung sein. M. DoscH OP



Besprechungen 71

van Riet, Georges : Problémes d’épistémologie. (Bibliothéque philoso-
phique de Louvain, 20.) — Publications universitaires, Louvain 1960. vi-425 p.

Was ist ‘Epistémologie’ ? Der Verf. hat in seinem 1946 erschienenen
Buch « L’Epistémologie thomiste » auf die Frage folgende als vorliufig er-
klirte Antwort gegeben : sie ist « I’étude des conditions, de la valeur et des
limites de la connaissance » (Vorw.). In dem jetzt zur Besprechung vorliegen-
den Band gesammelter Aufsitze zur ,Epistémologie’ versteht er diese offenbar
in einem weiteren Sinn : sie erdrtert grundlegende Probleme der Philosophie
iiberhaupt, wie es im Vorwort heiflt ; ihr kommt darum die Aufgabe einer
Phanomenologie der Erkenntnis zu (166), sie ist eine allgemeine Theorie der
Erkenntnis (129), in der die Evidenz ein Zentralproblem darstellt (207) u. a.
Aus diesem sehr allgemeinen Verstindnis von ‘Epistémologie’ wird begreif-:
lich, warum der Verf. hier Aufsitze gesammelt vorlegt, die bereits in ver-
schiedenen Zeitschriften, vor allem in der Revue philosophique von Léwen
zu sehr verschiedenen Problemen erschienen sind. Van Riet erweist sich in
diesen Aufsitzen als ein hervorragender Kenner der thomistischen Philo-
sophie in Vergangenheit und Gegenwart ; ihm eignet eine tiefe Erfassung der
verschiedenen Fragekreise, er weil die Ansichten anderer klar darzustellen
und sich kritisch dazu zu duBern.

Im ersten Aufsatz nimmt er ausfithrlich Stellung zum Problem der
Abstraktion nach Thomas v. Aquin. So sehr ich mich mit diesen Ausfiih-
rungen einverstanden erkliren kann, so glaube ich doch, dal das Problem
damit noch nicht ganz gesehen und gelost ist. Wichtig schiene mir eine
Erginzung dieses Aufsatzes dahingehend zu sein, da3 das Problem des intel-
lectus agens und der Intuition mit in diesen Zusammenhang hereingenommen
werden mii3te. — Einen weiteren Beweis seines guten Thomas-Verstindnisses
liefert der zweite Aufsatz iiber die Sinneserkenntnis. Der dritte und vierte
Aufsatz setzt sich mit zwei bedeutenden Thomas-Kennern auseinander, mit
Noél und Gilson, je im Anschluf3 an eines ihrer Werke. Im 5. Aufsatz folgt
ein Vergleich zwischen thomistischem Realismus und der Husserl’schen
Phinomenologie (Der Titel hieBe wohl besser : thomistischer Realismus und
Husserlsche Philosophie !). Der Evidenz, diesem wichtigen psychologischen
und erkenntnis-theoretischen Problem, ist ein eigener Aufsatz gewidmet,
der sich sachlich gut an den vorangehenden anschlieBt. Letzteres gilt eben-
falls von dem folgenden Aufsatz iiber die Geschichte der Philosophie und die
Wahrheit. Die folgenden Aufsitze wenden sich ganz modernen Fragestel-
lungen der Moral und Religion zu im AnschluB3 an entsprechende moderne
philosophische Arbeiten. — Der kurze Hinweis auf die in diesem Band ge-
sammelten Aufsitze diirfte schon andeuten, wie dankbar wir dem Verf. dafiir
sein diirfen, daf3 er diese Aufsitze nun gesammelt herausgegeben hat. Sie
diirften zugleich Impulse zu weiteren Forschungen werden. A. HUFNAGEL



72 Besprechungen

Tresmontant, Claude : Essai sur la connaissance de Dieu. — Editions du
Cerf, Paris 1959. 215 p.

M. Claude Tresmontant, dans ce livre, s’efforce, par une démarche trés
personnelle, d’amener un esprit moderne, malgré toutes ses préventions, a
I'affirmation de Dieu a partir de ’expérience rationnellement interprétée.

Dans la premiére partie il prend comme point de départ le monde sen-
sible en général. Par une dialectique serrée il montre qu’on ne peut éluder la
question de savoir s’il est créé ou incréé, et que cette question finalement se
ramene a celle-ci: est-il lui-méme 1’Absolu, ou se fonde-t-il sur un Absolu
transcendant, a 1’égard duquel sa relation ne peut étre que la création ?
L’auteur évidemment connait une troisiéme hypothése, celle des philoso-
phies de 'absurde, qui nient tout Absolu, et dont il dit justement qu’elles
constituent le seul athéisme absolu. Mais il montre sans peine que cet athéisme
la n’est pas tenable, et qu'’il se dissoudrait aisément au moyen d’une dialec-
tique inspirée de la critique bergsonnienne de 1'idée de néant.

Cependant la Critique kantienne se refuse a accepter la question méme
de 'existence ou de la non-existence de I’Absolu, sous prétexte qu’elle serait
hors de portée de la raison. En des pages trés bien venues 1’auteur montre
que s’il s’agissait seulement d'un présupposé méthodologique, — nécessité
d’examiner la nature et le fonctionnement de l’instrument rationnel avant
de I'utiliser — ,cela pourrait s’admettre (peut-étre concede-t-il 1a déja trop ?),
mais cela n’empéche pas que la question se pose, que la raison ne peut pas
ne pas se la poser. Mais il s’agit en fait d’un présupposé ontologique, non
critiqué et injustifié : le kantisme se donne au départ comme certain que
la raison est dépourvue de tout rapport a I’Absolu. Et ceci est parfaitement
arbitraire. |

On ne saurait donc éluder le dilemme. Si on choisit de dire que le monde
est incréé, deux voies s’ouvrent a la réflexion philosophique. L’idéalisme,
qui fait du monde de 1’expérience 1’ccuvre de la pensée, et qui identifie le
moi pensant avec le Moi absolu et indépendant : mais alors d’ou1 vient que
notre moi réel, celui dont nous avons conscience, ait oublié cette identifi-
cation, et n’arrive pas a s’éprouver autrement que comme dépendant et
comme recu ? L’idéaliste doit recourir au mythe de la chute, et au caractere
illusoire de l’expérience, ce qui, note l’auteur, est au moins aussi difficile
que d’admettre un Absolu transcendant, et surtout se situe en dehors de
toute preuve et de toute vérification. — L’autre voie est le panthéisme, et
spécialement le matérialisme marxiste : tout ce qui apparait était précon-
tenu dans ce qui était antérieurement en la matiére, a laquelle de ce fait
sont conférés, subrepticement, tous les attributs de 1’Absolu.

Reprenant, avec un souci marqué de renouvellement, I’argument tra-
ditionnel que le plus ne peut sortir du moins, montrant avec force que le
mystere de la création se manifeste sous nos yeux a chaque apparition d’un
étre nouveau, — de sorte que c’est un alibi irrecevable que de se réfugier
dans le probléme, rationnellement insoluble, du commencement ou de 1'éter-
nité du monde, — l'auteur fait ressortir avec force la nécessité rationnelle
de fonder l'univers, donné a notre expérience, — et d’abord la réalité de
notre moi qui fait cette expérience - sur un Absolu transcendant, qui a



Besprechungen 13

créé librement et par amour, Dieu. Bien que, par une concession un peu
hitive aux préjugés scientistes, il admette qu'on puisse écarter de la notion
de création celle de causalité, — qu’il remplace alors par la notion vraiment
trop imprécise, et finalement toute verbale de « (réalité du monde) fondée
sur un Absolu », — 'auteur nous propose dans cette premiere partie de son
étude un effort trés intéressant et sympathique de renouvellement de la
preuve de Dieu a partir du monde.

La deuxieme et la troisieme partie appellent au contraire les plus ex-
presses réserves, et d’abord au point de vue philosophique. On veut reprendre
la démarche précédente a partir du « phénomene Israél » d’abord, puis du
« phénomeéne Jésus », considérés comme des objets majeurs, privilégiés, de
I’expérience sensible du point de vue de la connaissance de Dieu: mais
comment peut-on leur reconnaitre une telle valeur autrement qu’a la lumiére
de la révélation, ce qui suppose que la révélation soit acceptée, que 1'on
ait la foi ? Une connaissance qui suppose la foi peut-elle étre considérée
comme philosophique ? Le philosophe pourrait-il accepter d’étre soumis
dans sa réflexion méme au Magistere ecclésiastique, et le croyant en tant
que tel peut-il s’en dispenser ?

Il est vrai que sur les rapports de la raison et de la foi I'auteur a des
idées particulieéres et, on doit le dire, assez sommaires. Sous prétexte que
la foi s’adresse a 'intelligence il conclut que I'opposition de la raison et de
la foi est anti-évangélique : je ne sais pas bien a qui s’adresse cette semonce
ne connaissant pour ma part aucun théologien catholique, ancien ou moderne,
qui mette en doute le caractére intellectuel de la foi. Une étude plus atten-
tive de la question lui aurait montré que l’opposition dont il parle est dé-
clarée par les théologiens, non entre la raison et la foi, mais entre la lumiére
de la raison et celle de la foi, c’est-a-dire entre la raison laissée a ses seules
ressources et la méme raison, instruite par la révélation et surélevée par
la foi.

Qui vise-t-il également quand il reproche a '« enseignement commu-
nément dispensé » de présenter les rapports de la créature au Créateur dans
les perspectives de la dialectique du maitre et de l'esclave ? Lui-méme
peut-il concevoir la relation de création autrement que comme une relation
de dépendance totale ? L’image du potier n’est-elle pas scripturaire, et 'au-
torité absolue de Dieu sur I’homme n’est-elle pas un théme fondamental
de la révélation ? S’il veut dire seulement que cette autorité s’exerce pour
le bien de I'’homme et pour sa promotion, il est étrange qu’il ait put croire
rappeler la une vérité oubliée.

Rien ne souligne plus fortement la distinction nécessaire entre la phi-
losophie et la théologie que les erreurs, les confusions, les contre-sens que
commettent les philosophes quand ils prétendent aborder les problémes
théologiques sans sortir de leur compétence propre, sans acquérir celle du
théologien et sa méthode. J.-H. Nicoras OP



74 Besprechungen

Sozialethik

Utz, Arthur [OP] : Grundsatzfragen des offentlichen Lebens. Bibliographie
(Darstellung und Kritik). Recht, Gesellschaft, Wirtschaft, Staat. Band I
(1956-1959). — Herder, Freiburg 1960. 446 S.

« Wer sich in gesellschaftlichen Fragen nach Literatur umsieht, befindet
sich nicht nur vor einer Bibliothek von Veréffentlichungen iiber Einzelfragen,
sondern auch vor einer Bibliothek von Bibliographien. Wenn er sich nun
fur die tragenden Prinzipien interessiert, die in den vielen Einzelfragen wirk-
sam sind, dann wird er in den an sich schon iiberzdhligen Bibliographien der
Sozialwissenschaften ertrinken » (5). Diesen bisher uniibersteigbaren Schwie-
rigkeiten entgegenzuwirken, hat es Prof. Arthur Utz unternommen, das vor-
liegende umfangreiche Werk herauszugeben, das alle Verdffentlichungen, die
zu den Grundsatzfragen des 6ffentlichen Lebens in Beziehung stehen, biblio-
graphisch zusammenfaf3t. Dabei handelt es sich um ein nahezu liickenloses
Registrieren samtlicher Biicher und Zeitschriften aus dem Raum der sechs
Weltsprachen (Deutsch, Englisch, Franzosisch, Italienisch, Spanisch und
Latein).

Der vorliegende Band gliedert sich in zwei Hauptteile, den bibliogra-
phischen und den Besprechungsteil. Es ist unschwer zu ersehen, daB3 allein
die Einteilung der Bibliographie (A, 1, a) einen griindlichen Gesamtiiber-
blick iiber das ganze ungeheure Gebiet der Sozialwissenschaften beim Her-
ausgeber voraussetzte. Sie erfolgte in Hinsicht auf fiinf Arbeitstitel : I. Die
Prinzipien der Gesellschaftslehre, IT. Rechtsphilosophie, ITI. Die soziale Ord-
nung, IV.Die wirtschaftliche Ordnung, V. Die politische Ordnung. Der
Fachmann wird feststellen kénnen, daB3 die weit iiber hundert Sachtitel mit
grofBtmoglicher Exaktheit ihrem Gebiet eingegliedert worden sind. Nahezu
400 Sach-Stichworter konnen durch die Dezimal-Aufschliisselung ohne
Schwierigkeit und sofort gefunden werden (A, 1, b) ; die alphabetisch geord-
nete Bibliographie (A, 2) umfaBt nicht weniger als 1500 Titel. GemaB der
oben erwahnten Funfteilung wird auch der zweite, der Besprechungsteil (B)
gegliedert. Der Leser bekommt hier eine klare und knappe Besprechung und
kritische Stellungnahme zu mehr als 500 Werken und Zeitschriftenartikeln
zu Gesicht, fiir die der Herausgeber, wie er im Vorwort sagt, selbst die Ver-
antwortung iibernimmt. Am Ende jedes der fiinf Abschnitte steht ein in vier
Sprachen verfaf3tes Résumé. ;

Das AusmaB an Arbeit, das Prof. Utz zusammen mit seinem Mitarbeiter-
stab (B. v. Galen, W. Biichi, H.-Th. Conus) geleistet hat, 1aBt sich nur er-
ahnen. Doch, scheint mir, war es eine lohnende Arbeit. Denn so entstand
erstmalig ein Werk, das einen Gesamtiiberblick iiber die Literatur zu den
Sozial- und Politischen Wissenschaften mdglich macht. Jeder, der kinftig
auf diesem Gebiet zu arbeiten die Absicht hat, wird diesen und die fortan
erscheinenden Biande als Ausgangsbasis zur Hand nehmen miissen.

F. M. Scamérz OP



Besprechungen 75

Ufz, Arthur F. OP - Joseph Fulko Groner OP: Aufbau und Entfaltung
des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius XII., 3. Band. — Paulus-
verlag, Freiburg (Schweiz) 1961. — xxxI1-xevi, S.2457-4038.

Wer bereits seit Jahren im Besitz der beiden ersten Biande unserer
Sozialen Summe war und dabei in steigendem MaBe deren hervorragende
Qualititen zugunsten seiner eigenen Arbeit schitzen lernte, hat mit einer
gewissen Ungeduld nach dem Abschluf3 dieses beachtlichen Werkes Ausschau
gehalten. Nun liegt der 3. und letzte Band mit seiner imponierenden Stoff-
fiillle vor. Er sei durch folgende Hinweise empfohlen.

Inhaltlich ergidnzt er die fritheren Kundgebungen Pius XII. Er umfa3t
alle papstlichen Aussagen sozialethischen Charakters seit dem Juli 1954 und
vermehrt die bereits vorhandene Materialsammlung um weitere 215 Doku-
mente. Man staunt dabei erneut nicht nur iber die erregende, bis zum
Lebensende dauernde schopferische Kraft dieses groBen Papstes, sondern
auch iiber die Gewissenhaftigkeit der beiden Herausgeber, derem sichtenden
Blick nichts entging, sodaBl wir jetzt vom Gegenstandlichen her wirklich
eine vollgiltige Sammlung vor uns haben.

Methodisch verfolgt unser Buch in Planung und Aufbau die bisherige
bewahrte Linie. Dies ist von nicht zu unterschatzendem Vorteil, denn auf
diese Weise braucht der bereits eingearbeitete Leser nicht umzulernen, son-
dern kann sich sofort miihelos orientieren. Die systematische Zusammen-
stellung der Themen entspricht genau dem fritheren Aufbau und bringt tat-
sachlich auch fiir jeden Gesichtspunkt neue « Belegstiicke ». Treffende Uber-
schriften lassen sogleich den Inhalt erkennen, der durch jeweils vorangesetzte
Dispositionen mit einem Blick auch in seinen Einzelheiten erfaBt wer-
den kann. Am SchluB3 folgt die Fortsetzung des Verzeichnisses samtlicher
Verlautbarungen Pius XII. (also auch der nicht-sozialen) mit Angabe von
Art, Datum, Sprache, Inhalt und AnlaB bzw. Adressat sowie ein Stichwort-
verzeichnis mit etwa 6000 Hinweisen. In formaler Hinsicht sei vor allem
die feine deutsche Wiedevgabe hervorgehoben. Dies ist bei solchen Publika-
tionen gar nicht selbstverstindlich. Man weil ja zur Geniige, in welcher
Gestalt Ubersetzungen gelegentlich umlaufen ! Wenn dies im vorliegenden
Buche nicht der Fall ist, sondern ganz im Gegenteil alles, trotz gewissen-
hafter Treue zum Original in fliissiger, stilistischer Form geboten wird, dann
darf man schon deshalb jeden Interessenten — und das ist jeder, der irgend
wie im kulturellen Leben unserer Zeit steht — zum Zugreifen auffordern.

L. M. Simeon OP

von Wiese, Leopold: Soziologie. Geschichte und Hauptprobleme. 6. Aufl.
(Sammlung Go6schen, Band 101.) — Walter de Gruyter, Berlin 1960. 175 S.

Die Soziologie des gelehrten Kolner Professors bedarf weder einer Be-
sprechung noch einer Empfehlung. Das erste, weil sie lingst bekannt ist
und in der vorliegenden Auflage einen im wesentlichen unveranderten Neu-
druck erfahren hat. Das zweite, weil sie ihre Qualitit allein schon dadurch
erwiesen hat, daB sie nun in der sechsten Auflage erscheinen konnte.



76 Besprechungen

Es sei uns daher gestattet, unsere Bemerkungen auf das neu eingefiigte
Kapitel X zu beschrinken, in dem von Wiese einen Uberblick iiber den
Stand der allgemeinen Soziologie in Deutschland seit 1955 gibt (nicht seit
1945, wie es falschlicherweise in der Uberschrift S. 163 heiBt !). Diesem Uber-
blick legt v. Wiese die sehr richtige zweifache Erkenntnis zugrunde, daB
nicht jede Tatsachenbeobachtung schon deshalb soziologisch belangreich sei,
weil sie mit den Mitteln moderner Technik arbeitet (das ist gegen den Posi-
tivismus gerichtet), und daB der Zusammenhang zwischen Theorie und
Empirie in Deutschland gegenwirtig sowenig wie in Amerika zur Zufrieden-
heit hergestellt worden ist (das ist gegen die bisher ungeniigend vorgenom-
menen Theoretisierungsversuche gerichtet).

Von Wiese hat weiter die organisierte Massenproduktion irrelevanter
Literatur zu beklagen, aber auch die Arbeit der Forschungsinstitute Kéln,
Dortmund, Frankfurt, Berlin hervorzuheben, die sich um die Probleme der
Familienverhdltnisse und der industriellen Betriebe (Dortmund), der Auto-
mation (Dusseldorf) und der Kernspaltung bemiithen. Beachtenswerte Fort-
schritte seien das Gruppenexperiment (in Frankfurt vorgenommen), die
« Wirklichkeitsforschung » beziiglich der Lage der deutschen Hochschullehrer
(in Gottingen angestellt) ; die « Grundlagenforschungen » haben durch die
Arbeiten von ZiegenfuBl, Graf zu Solm, Kithne, WeiBler erhebliche Fort-
schritte gemacht. Mit dem Hinweis auf seine eigenen Bemithungen um
Klirung der « Beziehungslehre » schlieBt der Autor seinen Uberblick ab. Es
ist durchaus begriBenswert, dal3 v. Wieses « Soziologie » in der Taschenbuch-
reihe der Sammlung Goschen erschienen ist und somit weiteren Leserkreisen
zuganglich wird. F. M. Scamérz OP

von Wiese, Leopold: Philosophie und Soziologie. (Erfahrung und Den-
ken, Schriften zur Forderung der Beziehungen zwischen Philosophie und
Einzelwissenschaften, Bd. 1.) — Duncker u. Humblot, Berlin 1959. 121 S.

Der Standpunkt des Verfassers wird bereits auf der ersten Seite sicht-
bar : Philosophie wird nicht der Wissenschaft zugeordnet, sondern wie die
Theologie von ihr abgesondert, Wenn v. Wiese auch glaubt, der Philosophie
damit einen Dienst zu erweisen (bei diesem Sprachgebrauch wird die groere
Freiheit von Philosophie und Theologie gegeniiber der eingegrenzteren ...
Wissenschaft bekundet) —, so offeriert v. W. hier doch einen positivistischen
Wissenschaftsbegriff, Die Philosophie sei « in ihren Grundlagen Glauben » (8),
wogegen die Wissenschaft den Anspruch erhebt, « nur das WiBbare, d. h.
das Beobachtbare », mitzuteilen (8). Die Soziologie verlange aufgrund ihrer
Position eine Dreiteilung der Wissenschaften in Natur-, Sozial- und Geistes-
wissenschaften (10). Das ist die — wie uns scheint, wenig tragfihige — wissen-
schaftstheoretische Basis, auf der v. W. den Begriff der Soziologie zu erar-
beiten sucht, der eine Antwort auf die Frage: « Was ist die menschliche
Gesellschaft ? » zu geben hat. Hier wiederum liegen zwei Theorien mitein-
ander im Widerstreit. Die eine versteht die Gesellschaft als Substanz, die
zweite falBt nur Vorgdnge zusammen, die ein Gesellschaftliches (nicht eine
Gesellschaft!) ausmachen. Die aufgrund der zweiten Annahme entstehende



Besprechungen 77

« Beziehungslehre » (63) scheint fir v. W. der vorzuziehende Teil der Alter-
native zu sein (68), ohne daB3 er freilich auch nur einmal die Gesellschaft als
«Ordnungseinheit » an die Spitze seiner Beziehungslehre stellen und dadurch
dem obigen Dilemma entgehen wiirde. Daher muB er in Kauf nehmen, da@
die Antwort auf die Frage nach dem Sozialen, die die Beziehungssoziologie
ja zu geben hat, in eine Reihe von sogenannten Grundbegriffen auseinander-
fallt (Abstand, soziale Prozesse, Beziehungen, soziale Gebilde, 75) und somit
keine Antwort ist. F. M. Scamérz OP

Spaemann, Robert: Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der
Restauration. Studien iiber L. G. A. De Bonald. — Kosel Verlag, Miinchen
1959. 216 S.

Gemeinhin ist De Bonald in der Philosophiegeschichte als Begriinder
des « Traditionalismus » bekannt, der lingst widerlegt und iiberholt ist. So
scheint auch De Bonald in dieser Eigenschaft nur noch « ein antiquarisches
Interesse » erwarten zu diirfen. Der Verfasser sieht ihn aber — mit Recht —
als « Theoretiker der Restauration » von 1814-1838, in der sich ein Ubergang
von der Metaphysik zur Theorie der Gesellschaft, zur Soziologie vollzieht,
als deren Vorlaufer, ja Begriinder der Vicomte De Bonald angesehen werden
kann. Und als solcher verdient er mehr als nur antiquarisches Interesse. Er
war ja auch der Lehrer des Abbé Lamennais, mit dessen tragischem Geschick
die Anfinge einer « christlichen Demokratie » auf dem europdischen Kon-
tinent im 19. Jahrhundert verkniipft sind (12).

Tragisch ist freilich auch das Geschick De Bonalds selbst und seiner
Philosophie — wenn man sie iiberhaupt noch so nennen darf. Tatsdchlich
war sie restlos durchsetzt vom Krebsgeschwiir der Ideologie ; sie mul3 dazu
dienen, einen ganz konkreten, politischen Zweck zu erreichen. Der gute Wille
zusammen mit richtigen Teilwahrheiten geniigen nun einmal nicht: der
metaphysische Hintergrund kann dadurch nicht ersetzt werden. Den hatte
aber weder De Bonald noch Spaemann. (Letzterer beweist diese Feststellung
mit seinen Ansichten iiber Metaphysik etwa S. 207.) Wir geben dem Ver-
fasser durchaus recht, daB3 sich bei der Lektiire De Bonalds die Parallele zu
Hegel immer wieder aufdriangt ; wir vermoégen aber in dieser Tatsache beim
besten Willen kein positives Kriterium zu sehen. Spaemann hat eine griind-
lich durchgearbeitete Wiedergabe der Ideologie De Bonalds vorgelegt, hat
eine umfangreiche Bibliographie ausgewertet, er hat aber unterlassen, kri-
tisch dazu Stellung zu nehmen. Damit hat sich die Absicht und die Voraus-
sicht De Bonalds verwirklicht : seine Theorie der Gesellschaft ist zur « Be-
schdftigung » des anbrechenden Zeitalters geworden (211). F. M. Scamérz OP

Kithn, Herbert: Persénlichkeit und Gemeinschaft. (Erfahrung und Den-
ken, Band 3.) — Duncker u. Humblot, Berlin 1959. 200 S.

Es gibt niemanden in unserer heutigen Welt, der sich der Gegensatzlich-
keit der durch das Thema angezeigten Problemkreise entziehen konnte, der
nicht Stellung zu diesen letzten Fragen unserer Zeit nehmen muB. Prof. Kithn
verbindet gleich im ersten Abschnitt seines Buches mit den zwei « machtigen
Polen wirtschaftlicher und geistiger Menschheitsgestaltung » ganz konkrete



78 Besprechungen

politische Vorstellungen : mit der Personlichkeit die Welt der Freiheit, des
Individualismus, der Menschenrechte, mit der Gemeinschaft die Welt des
Sozialismus, der Unterordnung, der Knechtschaft und der Gewalt (7). Das
mag beim Leser zunichst den Eindruck grober Simplifizierung hervorrufen,
wird aber im Verlaufe der Arbeit wissenschaftlich untermauert. Der Ver-
fasser behandelt im ersten Teil seines Buches die Geschichte .des Gedankens
des Sozialismus (Entfaltung, Durchbildung, Fortfithrung) von den Anfingen
bis zur Gegenwart, konfrontiert dann im zweiten Teil die sozialistische Ideo-
logie mit den Forschungsergebnissen der Archdologie, welche ihm das Rist-
zeug liefert, eben diese Ideologie als solche zu entlarven. Er tibersieht keines-
wegs die Tragik des Sozialismus. « Sie liegt in dem Auseinanderklaffen zweier
entscheidender Elemente, namlich des idealistischen Ausgangspunktes, des
Gedankens der Freiheit und demgegeniiber der Durchfithrung, die nur mit
Gewalt, mit Zwang, mit Vernichtung des idealistischen Gedankens moglich
ist » (149). Marx selbst — um nur von einem aus der sozialistischen Ahnen-
reihe zu reden — ist dieser Widerspruch nie zum BewufBtsein gekommen
(auch kaum seinen Bearbeitern, 151). « Es ist die Tragik, daBl der Sozialis-
mus, geboren aus dem Gedanken der Humanitas, die Humanitas vernichten
mull ..., daB er die klassenlose Gesellschaft schaffen will, aber zu seiner
Durchfithrung gerade die Klasse mit besonderer Betonung braucht ». Diese
wenigen Kostproben geniigen, um zu zeigen, welche Sprache Prof. Kiihn
spricht, welchen Scharfsinn und welchen personlichen Mut sie zum Aus-
druck bringt. Ein wohltuend klares Buch, das durchaus zu empfehlen ist.

F.M. Scamérz OP

Monzel, Nikolaus: Solidaritit und Selbstverantwortung. Beitrdge zur
christlichen Soziallehre. — Karl Zink Verlag, Miinchen [1960]. 394 S.

Professor Nikolaus Monzel, der am 14. November 1960 vo6llig unerwartet
gestorben ist, faBte in diesem Buch zwanzig Vortrige, Abhandlungen und
Aufsitze zusammen, die seit 1949 an verschiedenen Stellen verdffentlicht
wurden und darum bisher zum Teil nur schwer erreichbar waren. So ergab
sich eine Gesamtdarstellung der christlichen Soziallehre, die eine — vom Ver-
fasser selbst gestellte — zweifache Aufgabe erfullt. Die Erscheinungen und
Fragen des menschlichen Zusammenlebens sind nach Sachverhalt und Pro-
blematik genau umschrieben und analysiert worden. Zweitens hat Monzel
versucht, die sozialphilosophischen und sozialtheologischen Grundlagen und
Methoden herauszuarbeiten. Dementsprechend enthdlt das erste Kapitel
(Grundlagen) die Antwort auf die Frage : Was ist christliche Soziallehre ?
und die Untersuchungen « Die Soziologie und die Theologen », sowie « Die
Sehbedingung der Gerechtigkeit ». Die folgenden Abschnitte befassen sich
mit Technik, Wirtschaft, Staat und Gesellschaft, Nation und Kultur, Kirche.
Dabei begniigt sich der Verfasser nicht, nur Auflerungen kirchlicher Autori-
titen zusammenzustellen. Die einzelnen Teilgebiete werden auf die philoso-
phischen und theologischen Grundlagen zuriickgefithrt und von daher er-
klart. Dem verstorbenen Professor gebiihrt aufrichtiger Dank und hohe An-
erkennung, daB er dieses Werk — sozusagen als Verméichtnis — zuriickgelassen
hat. E. M. Scamérz OP



Besprechungen 79

Kwant, Remy C. : Philosophy of Labor. (Duquesne Studies, Philoso-
phical Series, 10.) — Duquesne University, Pittsburgh 1960. x1-163 p.

Prof. Kwant, der sich bereits durch zwei Biicher als Fachmann fiir
Probleme der Arbeit ausgewiesen hat, legt hier einen Vorlesungszyklus mit
fiinf Titeln vor, deren erster sich mit der « Arbeit als einem Paradox der
menschlichen Existenz » beschiftigt, in dem gewissermallen das Problem
ins Auge gefaB8t wird : gelten die paradoxen Eigenschaften der Arbeit nur
fiir die moderne Zeit oder haften sie der Arbeit als solcher an ? Bevor die
Frage beantwortet werden kann, mufBl K. in einem zweiten Kapitel einen
historischen Durchblick durch die « Entwicklung der Arbeit » und im dritten
Kapitel eine Darlegung der « totalitiren Philosophie der Arbeit des Marxis-
mus » geben. Erst jetzt kann die Frage nach der « Natur der Arbeit » (4. Kap.)
gestellt und beantwortet werden. Sie wird abgegrenzt von der menschlichen
Aktivitit im allgemeinen, von der schopferischen Tatigkeit des Menschen,
die die Welt der Arbeit iibersteigt (der Mensch ist ja auch in seinen Spielen
und allen seinen freien Handlungen schopferisch). Arbeit wird schliellich
bestimmt als das « Einbezogensein der menschlichen Aktivitit in ein service
system ». Das ergibt als unmittelbar herausflieBende Folgerung, daB3 der
Mensch nicht nur Arbeiter ist ; wenn er zum Arbeiter « reduziert » wird, be-
deutet das, daBl er zu einem « armen Leben » zuriickgefithrt wird. Arbeit dart
auch nicht nur mit dkonomischen Kategorien begriffen werden, wenn sie
auch einen wirtschaftlichen Aspekt hat. Im finften Kapitel wendet sich K.
« praktischen Fragen zu, die die Welt der Arbeit betreffen ». Hier geht es
vor allem um die « Humanisierung » der Arbeit, die durch die Produktions-
Ideologie enthumanisiert worden ist. Der Verfasser ist sich der gegenwartigen
schwierigen Situation bewul3t, wenn er sie als den kalten Krieg der Demo-
kratie gegen den Kommunismus beschreibt, in dem die kapitalistischen Demo-
kratien gegeniiber den « totalitiren Arbeitsorganisationen » im Nachteil sind,
weil sich die Demokratien immer nur in Notzeiten zu einer dhnlichen Kon-
zentration der Krifte wie die totalitiren Staaten aufschwingen kénnen. Diese
und noch etliche andere Gefahren kénnen nur iiberwunden werden, die kom-
munistische Arbeitsordnung kann nur durch eine noch bessere Ubertroffen
werden. Und « es ist héchst unwahrscheinlich, daB3 diese bessere mit der kapi-
talistischen identifiziert wird, die ja den Kommunismus hervorgebracht hat
(158). Wir werden den Kommunismus nur iiberwinden, wenn wir unsere
eigenen Fehler, vor allem die ‘Profit-Ideologie’ iberwinden. Wir miissen eine
demokratische Arbeitsordnung zustande bringen ... ».

An diesem Buch ist sowohl die Folgerichtigkeit des Aufbaues, die klare
Stringenz der Gedankenfolge, als auch die Einfachheit der Sprache zu loben.
Es gereicht dem Autor zur Ehre, da er sich gerade in diesem heiBum-
kampften Problemfeld jeglicher Polemik enthalten hat. F.M. Scamoérz OP

von Nell-Breuning, Oswald : Kapitalismus und gerechter Lohn. (Herder
Biicherei, Bd. 67.) — Herder, Freiburg 1960. 192 S.

Den Fachleuten auf dem Gebiet der Wirtschaftswissenschaften werden
die Gedanken, die Oswald von Nell-Breuning hier vortragt, bereits aus den



80 Besprechungen

Miinchner « Christlich-sozialen Werkbriefen » bekannt sein. Seine Erkennt-
nisse tiber Kapitalismus, Kapitalismuskritik, Arbeit und Familie (das sind
die Kapiteliiberschriften in diesem Biichlein) gehen aber nicht nur Fachleute
an, sondern jedermann. Darum hat es die Herderbiicherei auch unternommen,
sie im Taschenbuch der breiten Offentlichkeit zuginglich zu machen. Das
ist gut, denn was der Verfasser zu sagen hat, muB3 man heute wissen.

Von besonderem Interesse fiir den Arbeitnehmer werden die Kapitel
iber den gerechten Lohn, die Sozialrenten, den Anteil am Sozialprodukt,
den Familienlohn sein. Dariiber hinaus ist aber das Biichlein tatsichlich ein
kleines Soziallehrbuch in Taschenformat, das jeder, der bewuf3t in der heu-
tigen Zeit lebt und ihre Probleme ins Auge faft, gern zur Hand nehmen
wird. F. M. Scam6rz OP

Froidure E.: Parias 57. Les infrasalariés, les taudis, les enfants morale-
ment abandonnés. — Editions des « Stations de Plein Air », Bruxelles 1957.
591 p.

Der Autor behandelt in diesem Werke in drei Teilen das Problem der
Proletarier (les infra-salariés), das Wohnproblem (les taudis) und das Pro-
blem der sittlich-verwahrlosten Kinder (les enfants moralement abandonnés).
Froidure geht dabei aus vom Begriff des Proletariers, gibt aber nicht ein-
fachhin eine Definition, sondern versucht die verschiedenen Proletariertypen
in 32 Kategorien zu fassen. Er zeigt die Losungsmoglichkeiten dieses Pro-
blems auf, wobei er die einzelnen karitativen Institutionen zur Sprache
kommen 148t und ihren Wert — oder auch ihre Nutzlosigkeit — sachlich be-
leuchtet. Ferner versucht er eine Neueinteilung der Proletarier zu geben und
die wirksamen L&sungswege sowie die Institutionen, die bereits in Belgien
in fruchtbarer Tétigkeit sind, darzustellen. Im zweiten Teil, iiber das Wohn-
problem, behandelt Froidure die Wirklichkeit und die Bedeutung der « Tau-
dis », die sozialen Verpflichtungen, die diese « Wohnungen » mit sich bringen,
und schlieBlich die wirksamen Mittel, um dieser Situation abzuhelfen. Der
dritte Teil, iiber die sittlich verwahrlosten Kinder, behandelt die Einflisse,
die zu diesem Problem fiihren. Er stellt die Benachteiligungen dar, die diese
Kinder belasten. Ein weiteres Kapitel handelt iiber das Problem des Kindes
gegeniiber der oOffentlichen Gerechtigkeit, und im letzten Kapitel endlich
sucht der Autor allgemeine, vorbeugende MaBregeln zu geben.

Das Ziel des Autors ist also, ein einheitliches Bild der drei verschiedenen
Gesichtspunkte zu zeichnen, die alle drei die Basis des einen Problems, des
Proletariats, bilden. Mit diesen eingehenden Darstellungen will Froidure
das Verstdndnis fiir diese Fragen wecken und zur tatkraftigen Mithilfe an
ihrer Losung aufrufen. N. KeTTERER OP

Fraser, Ernst L., : L’Idea die « Guerra Penale » da Vitoria a Suarez. -
Pontificium Athenaeum Internationale « Angelicum », Romae 1959. 83 p.

Diese als Doktoratsdissertation am Angelicum in Rom abgegebene Ar-
beit beschiftigt sich mit einem der brennendsten Probleme der Gegenwart.
Der Autor stellt die aus der Nachkriegssituation herausgewachsene Frage
nach dem « Bestrafungskrieg », wobei es ihm nicht so sehr auf eine syste-



Besprechungen 81

matische Anwendung der scholastischen Lehre auf das Problem der Kriegs-
verbrecher ankommt ; vielmehr versucht er den Strafcharakter des gerechten
Krieges (il carattere punitivo della guerra giusta, 7) ins Licht zu setzen, wo-
bei er sich eine Beschrinkung der Darstellung auf das 16. Jahrhundert auf-
erlegte. Obwohl er seine Arbeit zunidchst als historische Untersuchung ver-
steht, die nicht den Anspruch erhebt, die &uBerst schwierigen und komplexen
Fragen des internationalen Kriegsrechtes zu losen, kann er doch nicht um-
hin, die Aktualitit der scholastischen Lehre zu erwihnen, die sich — trotz
aller geschichtlichen Beschrankung und Unvollkommenheit — als einzig ernst-
zunehmender Versuch anbietet, den Krieg auf der Ebene der Prinzipien des
Christentums und des Naturrechts zu betrachten. AuBerhalb dieser Lehre
gibt es nur die beiden Extreme des idealistischen Pazifismus der Kriegs-
dienstverweigerer und die pragmatistische Betrachtungsweise, die den Krieg
unabhingig von den Kategorien der Moral erlaubt. Die vom Autor in neun
Punkten niedergelegten Forderungen (76 f.) bringen natiirlich nichts Neues,
sind z. T. schon durch die internationalen Organisationen realisiert und
horen an demselben Punkt wie alle anderen Vorschlige auf, wirksam zu
werden. Sie scheitern an der gegenwartigen dualistischen Machtkonstellation
in der Welt, die eine echte Wirksamkeit supranationaler Autorititen ver-
eitelt. Doch diirfen diese Tatsachen nicht davon abhalten, die Forderungen
als erstrebenswertes Ziel immer wieder auszusprechen, wie es hier geschehen
ist. F. M. Scemérz OP

Platon

Wryller, Egil A. : Platons Parmenides in seinem Zusammenhang mit
Symposion und Politeia. Interpretationen zur Platonischen Henologie.
(Skrifter utgitt av det Norske Videnskaps-Akademi i Oslo 1959, II. historisk
filosofisk Klasse, No. 1.) — Aschehoug, Oslo 1960. 220 S.

Platons Parmenides verbirgt unter ritselhafter Form, kryptisch, ein
Geheimnis, das geradezu « die Quintessenz des Platonismus » (104) ausmacht.
Die mit diesen Worten angedeutete Parmenides-Interpretation, die in dieser
grofangelegten Untersuchung begriindet und durchgefiihrt wird, «ist das
Resultat eines etwa fiinfzehnjahrigen Umgangs mit den platonischen Schrif-
ten » (7). « Das Grund-Problem, das im Rahmen des Dialogs als ein intellek-
tuelles Rétsel in Erscheinung trat, mehr oder weniger gemischt mit intellek-
tueller Freude an der yvuvaoid und der woawdie, muBlte ‘aufgehoben’ werden
in das, was es eigentlich ist: ein unaussprechbares Mysterium ... Nicht nur
der Dialog Parmenides, sondern das gesamte Schrifttum Platons scheint in
diesem stummen, henologischen Mysterium seinen Hohepunkt erreicht zu
haben » (103). Damit wird auf das Ergebnis der ersten unter den acht, bzw.
neun Hypothesen des zweiten Teils (137-166) des Dialogs hingewiesen, nim-
lich « el &v éomt, » : « wenn (das Eins) eins ist » (137-142), wonach das Ein-Eine
nicht ist (141e). Mit dem Ein-Einen meint W. das reine Eins in seiner strikten
Absonderung.

6



82 Besprechungen

« Welche Art Nichtsein, fragt er sich dann, d. h. welches Nichts liegt
hier vor ? — ein Gar-nichts ‘unter’ dem Sein oder ein nihil mysteriosum “iber’
dem Sein ? Hier trennen sich die Ausleger radikal » (99). Die meisten wohl
« finden hier das Gar-nichts ausgedriickt. Die Neuplatoniker hingegen finden
hier das nihil mysteriosum ausgedriickt. Der engeren Textstelle nach scheinen
uns beide Auslegungen gleichmdglich ... Entscheidend allein, hier mehr als
irgendwo sonst, ist die Grundkonzeption des Auslegers — sowohl vom Dialog
Parmenides im besonderen, wie im allgemeinen vom Corpus platonicum.
Unsere allgemeine Grundkonzeption, nach welcher der Parmenides % seinem
Zusammenhang mit dem Symposion und dev Politeia zu sehen ist, korrespon-
diert an dieser Stelle mit der neuplatonischen : das Suchen nach dem Einen
— wie das Suchen nach dem Schonen und nach dem Guten — ist in das heno-
logische Mysterium gemiindet » (99/100), nadmlich in das Geheimnis des Ein-
Einen als des geheimnisvollen Nichts, das iiber Sein und Denken emporragt
(nach 141e und 142a, neuplatonisch verstanden, vgl. Politeia 509e).

Es kommt also erstens auf die nicht entscheidende « engere Textstelle »
an und zweitens auf den Zusammenhang mit dem Symposion und der Poli-
teia. Dem letzteren widmet W. weitliufige Ausfihrungen (19-54) mit recht
ansprechenden Beobachtungen iiber die « pyramidale » Struktur jener und
sonst auch anderer Dialoge (Aufstieg-dvdBacte, dvaBors; Uberstieg-tmep-
BoAt ; Abstieg-xatafory, xatdfoactc). Auch Parmenides wire nach diesem
Schema, gebaut. Die « engere Textstelle » behandelt er ziemlich unklar und
natiirlich kiirzer (99-101), mit dem Bestreben, die Entscheidung, die doch,
wie wir sehen werden, darin liegt, zu verwischen.

Was sagt nun eigentlich Platon an dieser « engeren Textstelle» (141e/142a)?
« Wenn man einem solchen Gedankengang trauen darf, so ist das Eins weder
Eins noch ist es @iberhaupt » (ndmlich : es ist nicht ; nun aber wire es Eins,
so ware es ; also ist es nicht einmal eins 141e) ; folglich kann das Eins weder
gedanklich noch sonstwie faBbar sein (142a): es ist dem Sein und dem
Denken entriickt. Darauf wird aber gefragt: « Ist es moglich, da es sich
mit dem Eins so verhalte ? » Und die Antwort lautet : « Nein, das ist wohl
unmoglich » (142a). So lduft denn danach die erste Hypothese auf die reinste
Negation hinaus und das ist in den Augen Platons einfach. unhaltbar, wie
er es auch unterstreicht : &8bvaroyv !

Dadurch wird aber dem Leser deutlich genug nahegelegt, « einen solchen
Gedankengang » auf seine Giiltigkeit hin genau nachzupriifen. In einer der-
artigen Nachpriifung soll hauptsichlich die Denkiibung (yvuvacia 135a)
liegen, wozu der greise Parmenides einladet und wozu das ungeheure Ge-
schaft (dufyevog mpayuatete 136c), der Ozean von Argumenten (méloyos
Aéywv 137a), das vielgeschiftige Spiel, das es da zu spielen gilt (rpaypotetddy
nawdiay watlewv 137b) dienen sollen. |

Mit diesen Worten haben wir so ziemlich die eigentliche Abzweckung
des ganzen zweiten Teils des Dialogs (137-166) ausgedriickt — mit all seinen
acht, bzw. neun Hypothesen und mit dem Hin und Her ihrer widerspriich-
lichen Folgerungen. Dieses unentwirrbare Kniuel wird uns am SchluB3 noch
bedeutsam vorgefithrt. « Mag nun das Eins sein oder nicht sein, so hat es
also den Anschein, dafl es sowohl selbst als auch das andere, in Bezug sowohl



Besprechungen 83

auf sich selbst als auch aufeinander, alles auf alle Weise sowohl ist als auch
nicht ist, sowohl scheint als auch nicht scheint » (166c). Offenbar will das
nichts anderes sein als eine Aufforderung zur kritischen Nachpriifung des
Ganzen, — zu jener Denkiibung eben, die nétig ist, um die Schwierigkeiten
der Ideenlehre, die im ersten Teil des Dialogs aufgezeigt wurden, meistern zu
kénnen. Damit sind wir von den aristotelischen Untersuchungen {iber Topik
und Sophistik nicht mehr weit entfernt.

Eine ganz andere Deutung schligt zwar Karl-Heinz Volkmann-Schluck
(Das Wesen der Idee in Platos Parmenides, Phil. Jahrbuch 1961, 34-45)
vor, wir konnen uns ihr aber, so bestrickend sie auch sein mag, nicht
anschlieBen.

DaB} aber in diesem verwirrenden Auf- und Abfluten auswegloser Ver-
wickelungen, — iibrigens einem der grof8ten Meisterstiicke dialektischer Vir-
tuositit — wertvolle Ansitze zur Weiterbildung des platonischen Denkens
Ofters bedeutsam auftauchen, soll durchaus nicht geleugnet sein. Diesbeziig-
lich wird man gern die klug abgewogenen Bemerkungen von Auguste Diés
in seiner Ausgabe des Parmenides p. 45-47 (Les Belles Lettres, Paris 1923)
bis zu einem gewissen Grad gelten lassen. Immerhin bleibt es dabei, daB
« der engeren Textstelle nach » die Nichtung des Eins als ein Unmdégliches
entschieden verworfen wird. Deren neuplatonische Deutung im Sinn eines
nihil mysteriosum, wenn auch Diés sie nicht fiir unmdéglich hilt (1. c. 46),
hat im Rahmen des Parmenides keinen Platz. .

Wie steht es nun um den Zusammenhang von Parmenides mit dem
Symposion und der Politeia ?

Zur Politeia beginnt W. mit einer sehr begreiflichen Frage. « Wenn es
vom Guten heiBt, daBl es jenseits des Seins, éméxewo 7¥g odsing (509b),
emporragt, wie kann dann das, was seinem Wesen nach tol Svrtog 16 govéd-
wtatov (518c) ist, gleichzeitig &méxewa t¥c odotag genmannt werden ? » (20).
Wir unterstreichen hier gleich, daf beides ausdriicklich vom t6 &yx6év selbst
gesagt wird, wie man es leicht im platonischen Text nachsehen kann.

Zusammenfassend duBert sich W. zu dieser Frage folgendermafBen. Wir
fiigen nur seinem Text die Angabe der Stellen ein. « Das Gute an sich im
Sonnengleichnis (506e-509b) ‘ragt’ jenseits des Seins als ein unkennbares X.
Die Idee des Guten im Hohlengleichnis (514a-518b) dagegen ist eine sicht-
bare Form (i3¢x, €i8oc), tritt objektiviert hervor in Erkenntnis und Sein,
ist 7ol 8vroc 10 @avétatov (518c). Die Arché des Guien im Liniengleichnis
(509d-511d : eigentlich 511b % 7od wavtog dpy7n !) vermittelt teils als an-
nihernder Ursprung des Alls, teils als intelligibles Prinzip zwischen dem
unerkennbaren Guten jenseits des Seins und der objektivierten Idee des Guten
als dem hochsten Seienden » (24). Das klingt jedenfalls ziemlich gekiinstelt!
« Die sichtbare Form des Guten darf (also) nicht mit dem Guten schlecht-
hin identifiziert werden » (25).

In der Anm. 26 (S.194) wird gegen eine nur zu nahe liegende Ein-
wendung bemerkt : « Die Pragung 7 7ol dyafod idéx auch im Sonnengleichnis
(505a, 508a) Hand in Hand mit dem mehr ‘niichternen’ &yafév (506e, 507b
508c, 509a, 509b) deuten wir als ein Zugestindnis an den gelaufigen Sprach-
gebrauch » der Schiiler. « Auf diese terminologische Frage soll aber bei uns



84 Besprechungen

kein Gewicht gelegt werden, dazu ist die platonische Ideenterminologie, wie
bekannt, allzu flieBend und variabel ».

Nun aber einmal wird in der Politeia sachlich gar kein Unterschied
zwischen % 7ol dyalol idéx und adtd 16 dywbév gemacht, um so weniger als
nach 507e i3¢a éxdorov eben adtd & Eotwv €xactov bedeutet (vgl. 532a,
534b/c, Parmenides 134c usw.) ; die Wesensgestalt (i3¢x) des Guten ist das
Gute selbst (adtd & Zotiv dyebéyv). Und dann, abgesehen von der termino-
logischen Frage, wird der Idee des Guten ganz dieselbe ursichliche Bedeu-
tung als Ursprung des All zugeschrieben wie dem Guten an sich, sowohl im
Sonnengleichnis 508/509 als auch im Héhlengleichnis 517b/c, wo « die Idee
des Guten fiir alle die Urheberin alles Rechten und Guten ist, indem sie im
Sichtbaren das Licht und dessen Herrscher erzeugt, im Denkbaren aber
selbst als Herrscherin Wahrheit und Geist spendet » : sie ist mit der d&vv-
nwdBetog doyh Tod mavtée (511b) des Liniengleichnisses identisch. So wird denn
bald die Idee des Guten als das Seligste unter den Seienden bezeichnet
(526¢), bald das Gute selbst als das Hellste (518c), als das Vorziiglichste
unter allen Seienden (532c) genannt, obwohl es nach 509b jenseits der odoix
liegt. Wie denn auch Auguste Diés in seiner Politeiaausgabe p. 164 (Les
Belles Lettres, Paris 1933) zu 526e bemerkt: « Il ne faut donc pas prendre a la
lettre cette merveilleuse transcendance que Platon préte (509b) a l'idée du
Bien ». Natiirlich ist fiir Diés, wie wir es eben sehen, die Idee des Guten -
und das Gute an sich fraglos ein und dasselbe.

W. driickt nochmals seine diesbeziigliche Konzeption kurz mit den
Worten aus : « So gipfelt die Ideenwelt in der einen Idee, der Idee des Guten,
die konsequent durchdacht ihre Eigenschaft als Idee oder sichtbare Form
verliert, weil sie ... ein unqualifizierbares X wird, das jenseits des Seins ins
Unbekannte ragt» (49). Dies ist wohl sehr ungefahr neuplatonisch & la
Proklos gedacht, stimmt aber schwerlich mit dem Platon der Politeia tiber-
ein. Und noch weniger mit dem Parmenides, wie wir oben nachweisen
konnten. | '

Zum Symposion kann W. nur bemerken, daB3 in Bezug auf das Schone
selbst « die wesentliche Charakteristik im Negativen » liegt (35) : aber hier
bedeutet das Negative das duBerste am Positiven. « In diesem Ausschlag
(Hyperbolé) zum absolut Schénen », heiit es dann, « erlebt somit der Ge-
danke (der Liebhaber) eine philosophische Form der wnio mystica mit dem
Gedachten (dem Geliebten), das nicht mehr ein fixierbares Seiendes — einerlei
ob eine sinnliche oder intelligible Groe —, sondern der prinzipiell unbe-
schreibliche Urgrund alles (schonen) Seienden ist» (36). Das ist aber doch
eben ein « Gedachtes » und kein nihil mysteriosum oder undenkbares X.

So bleibt uns W. den schlissigen Beweis seiner Konzeption fiir Politeia
und Symposion schuldig. Wegen dem « Jenseits des Seins » der Politeia, wire
ihr eine gewisse Wahrscheinlichkeit zuzubilligen, wenn dieses Jenseits im
Zusammenhang der drei maBgebenden Gleichnisse nicht gerade die unver-
gleichliche Seinshéhe des hellsten, seligsten und vorziiglichsten des Seienden
besagen wollte. Entscheidend bleibt indes die Entscheidung im Parmenides,
um den es sich ja in erster Linie handelt.

Nun wird die so gewonnene Grundkonzeption in einem fortlaufenden



Besprechungen ' 85

Kommentar des Dialog folgerichtig und grindlich, erfinderisch und geist-
reich durchgefiihrt. Das vielfach arg Sophistische der platonischen Beweis-
fithrung wird entweder nicht einmal gemerkt oder irgendwie weggedeutet.
Anklinge an moderne Philosophie, speziell an Heidegger, den groflen Zauber-
kinstler der Auslegungen (der aber doch nicht als solcher angerufen wird),
kommen hin und wieder zum Vorschein. Das Ganze macht zweifellos in
seiner unbeirrbaren Geschlossenheit einen recht imponierenden Eindruck.

Anfangs gibt W. selbst iiber sein Werk einen kurzen Uberblick. « Zu-
erst wird das ‘pyramidale’ Strukturmodell unter synoptischer Bezugnahme
auf das Sonnen- und Liniengleichnis der Politeia 6 aus dem Hohlengleichnis
der Politeia 7 ausgearbeitet. Danach wird das Modell zur Analyse des Aufbaus
und des Inhalts der Dialoge Symposion und Politeia angewandt. Durch das
‘Procemium’ dieser (zwei) Kapitel soll ein platonischer Horizont freigelegt
werden fiir den darauffolgenden « Nomos » der Parmenidesinterpretation.
Im weit ausfiihrlichsten folgenden Kapitel wird dann der Versuch gemacht,
die Grundstruktur und die Grundproblematik des Dialog Parmenides Wort
fiir Wort und Schritt fiir Schritt zu rekonstruieren. Eine Gesamtanschauung
sowohl der verschiedenen ‘Teile’ dieses Werkes wie auch der Henologie als
solcher und des intelligiblen Universums Platons iiberhaupt soll dabei dar-
gelegt werden. In einem Anhang wird die Parmenidesinterpretation systema-
tisch zusammengefalt » (18).

« Die Grundfrage des Dialogs, hei3t es am SchluB, ist die Frage nach
dem Urgrund (dem Ein-Einem) der Grundprinzipien (des Einen und des
Anderen oder des Seins) der ganzen Welt (des Seins-Einen), die aus dem
All der Ideen (der seienden Einheiten) und der sinnlichen Phinomene (der
einheitlichen Seienden) besteht. Die Grundfrage wird nicht ausdriicklich ge-
stellt. Sie wird aber wihrend der Selbstentfaltung des Logos erfahren und
dabei zugleich gelost » (181 vgl. 61, 116/7, 186).

Ankniipfend an das bekannte Wort Whiteheads (7) meint W. : « Nicht
ganz ohne Unrecht sollte die abendlindische Philosophie charakterisiert wer-
den konnen als aus Anmerkungen zu dem einen Dialog Parmenides beste-
hend » (180). Denn in seinen Augen « steht der Dialog Parmenides, wenn
tiberhaupt einer, im Mittelpunkt der platonischen Welt » (14).

Bemerkenswert unterscheidet W., im Anschlufl an Heidegger, aber von
ihm abweichend, eine « henologische » Differenz zwischen dem Ein-Einen
und dem Seins-Einen, eine « ontologische » Differenz zwischen dem Seins-
Einen und dem All des Seienden und eine « ontische » Differenz zwischen den
Individuen des Alls des Seienden (210 vgl. 127/8).

Es ist wohl zu erwarten, daf3 ein derart grundlegendes, weitumspannen-
des, wenn auch erhebliche schwieriges Werk sich groBer Beachtung bei
allen Platonforschern und Platonfreunden erfreuen wird. Dazu wollen wir
gern dem Verfasser Glick wiinschen. M.-S. MorARD OP



86 . Besprechungen

Kardinal J. H. Newman

Renz, Wolfgang, OSB: Newmans Idee einer Universitit. Probleme ho-
herer Bildung. (Studia Friburgensia, N. F. 19.) — Universititsverlag, Frei-
burg Schw. 1958. xx11-338 S.

Fir eine wissenschaftliche Beschaftigung mit Newman braucht es Mut.
Denn erstens wurde schon sehr viel iiber den groen Konvertiten geschrieben.
Zweitens sind seine Gedanken oft eigenwillig und hintergriindig. Drittens
haben die bisherigen ideengeschichtlichen Untersuchungen zu eher beschei-
denen Resultaten gefiihrt.

Darf man schon allgemein nicht mit rein philosophischen Absichten an
Newman herantreten, so gilt das ganz besonders von der « Idea of an Uni-
versity ». Diese ist ja kein systematisches Werk, sondern eine Sammlung von
gelegentlichen AuBerungen, bestehend aus zehn Vortridgen, die im Hinblick
auf die in Dublin zu griindende katholische Universitidt ausgearbeitet wurden.

R. behandelt sukzessiv die fiir diesen Plan grundlegenden Vorstellungen :
Oxford als Vorbild der zu errichtenden Bildungsstdtte (41-100), Newmans
Auffassung iiber das Zueinander der verschiedenen Wissensgebiete (101-168),
den Platz der Theologie in diesem Zusammenhang (169-218), das Ziel einer
vom christlichen Geist gepragten Hochschule (218-292), schliellich das Ver-
héltnis von Kirche und moderner Universitat (293-309).

Wir méchten nur zwei Vorziige dieses sehr griindlichen Werkes hervor-
heben. Zunichst war als Basis der ganzen Studie eine ausgedehnte text-
geschichtliche Untersuchung (1-40) notwendig. Newman selber besorgte drei
verschiedene Ausgaben der Vortrige. Die wichtigste Rede, « Discourse V »,
fehlt in der zweiten und dritten Ausgabe. Mit peinlicher Sorgfalt geht R.
der Entstehung der drei Editionen nach und beriicksichtigt auch im weiteren
Verlauf seiner Arbeit die Besonderheiten der einzelnen Fassungen. Dadurch
gewinnt seine Untersuchung einen deutlichen Vorsprung gegeniiber anderen,
allzu unbeschwerten Newman-Studien.

Ferner war sich R. durchaus bewuBt, worauf es in erster Linie ankommt
bei einer sauberen Interpretation der Gedankengdnge Newmans : eine mog-
lichst genaue Kenntnis der geistigen Situation Englands, niherhin Oxfords,
um die Mitte des vergangenen Jahrhunderts. Auch hat er die Miihe nicht
gescheut, sich in diesen komplizierten — fiir uns Kontinentale so fremden —
kulturgeschichtlichen Rahmen zu vertiefen. Ausgezeichnet ist z. B. die Art,
wie R. die verschiedenen Interessenkreise der « Idee einer Universitit » aus
der Problematik der Umwelt Newmans entwickelt (36-40). AufschluBreich
ist auch das Portrit eines « gentleman » nach Newmanschen Gesichtspunkten
(265-270). Das wichtigste jedoch scheint uns die Aufdeckung von groBeren
geistesgeschichtlichen Zusammenhéngen zu sein, so z. B. des durch zahlreiche
Beispiele nachgewiesenen Einflusses der englischen Empiristen auf Newman.

H. StirNiMANN OP



Besprechungen 87

Newman, John Henry: Predigten. Gesamtausgabe, I : Pfarr- und Volks-
predigten (Parochial and Plain Sermons). Eingeleitet und iibertragen von
der Newman-Arbeitsgemeinschaft der Benediktiner von Weingarten. 6.-7. Bd.
— Schwabenverlag, Stuttgart [1955, 1956]. 400, 254 S.

In welchem Verhdltnis man auch immer zu Newman stehen mag,
so wird man doch die formale Vollendung und den tiefen ethischen und
religisen Gehalt seiner unmittelbar erbaulichen Schriften anerkennen miis-
sen. Die deutsche Ubersetzung seiner Predigten bildet sicher ein vollkom-
menes Gegengewicht zu den zahlreichen theoretischen Untersuchungen, die
im Gang sind. Die besondere Bedeutung der von der Newman-Arbeits-
gemeinschaft von Weingarten unternommenen Sammlung besteht darin,
daB es sich um eine vollstindige deutsche Gesamtausgabe handelt. Selbst
im Urtext noch nicht veréffentlichte Predigten wurden groBziigig den Uber-
setzern zur Verfiigung gestellt.

Die vorliegenden Bédnde 6 und 7 entsprechen dem Text, der Zdhlung
und Betitelung nach den Bédnden 6 und 7 der englischen Standard-Ausgabe
der « Parochial and Plain Sermons» (8 Bd., Longmans and Co., London).
Es handelt sich also um spater nicht iiberarbeitete Predigten aus der angli-
kanischen Periode. Sie enthalten wertvolle Stiicke jener seltsamen, monolog-
haften Beredsamkeit, von deren Anziehungskraft die Zeitgenossen soviel
Erstaunliches zu erzidhlen wissen. Besonders seien hervorgehoben die Predig-
ten iiber « Fasten, eine Quelle der Versuchung », « Das Kreuz Christi, das
MaB der Welt», « Die Waffen der Heiligen », « Innerliches Gebet ». Die
Ubersetzung war natiirlich kein leichtes Unterfangen, liegt doch der Reiz
der Predigten Newmans nicht zuletzt im Klang der Sprache, im FluB der
Rede und im meisterhaften Gebrauch streng idiomatischer Ausdriicke und
Wendungen. In dieser Beziehung durfte man kaum eine auch nur anndhernd
entsprechende Wiedergabe erwarten. Hinzu kommt, dafl gegeniiber einer
freien, stilistisch aber durchformten Ubertragung, deutlich das Prinzip
einer moglichst wortgetreuen Ubersetzung bevorzugt wurde. Doch sind
auch hier, wie folgende Beispiele zeigen, gewisse Ungenauigkeiten unter-
laufen. Bd. VI, S. 278 (die 2 untersten Zeilen) sollte es heilen: «... die
bloBe Sache ... ist ein Gegenstand der Befiirchtung », nicht « die bloBe Tat-
sache », da es ja gar nicht um ein Faktum, sondern um eine Moglichkeit
geht. Im Original ist zu lesen : « the fhing itself is an object of great appre-
hension ». S. 365 (Zeile 17 v. 0.) wird von den Gottesbeweisen gesagt, daB
sie fiir Ungldubige «zu wnvermitielt » seien. Im Original steht aber «too
indivect », was das gerade Gegenteil bezeichnet : zu indirekt, d. h. zuwenig
unmittelbar. Bd. VII, S. 231 (Zeile 15-17 v.o0.) liest man «... ja ich will
nicht einmal, wie ich schon dfters tat, die deutlicheren Texte zusammen-
tragen ... », wobei durch Anmerkung auf Tracts for the Times, Nr. 11
verwiesen wird. Die Tracts beginnen aber erst 1833, wihrenddem Predigt 17
1829 gehalten wurde. Im Original hei3t es nicht « wie ich schon &fters tat »,
sondern « as is often done », wobei der Verweis als nachtriagliche Erganzung
zu verstehen ist. S. 238 (Zeile 24-26 v. 0.) liest man « ... daB3 die christliche
Kirche schlechthin buchstdblich eine von Christus gegriindete Pariei der



88 Besprechungen

Gesellschaft 1st», im Original hingegen «... that the Christian Church is
simply and literally a party or society instituted by Christ ». Nicht selten
wirken allzu wortliche Ubersetzungen schwerfillig. H. STIRNIMANN OP

Newman, John Henry: Predigten. Gesamtausgabe, I : Pfarr- und Volks-
predigten. II: Predigten zu Tagesfragen. Ubersetzt von der Newman-
Arbeitsgemeinschaft der Benediktiner von Weingarten, 8.-9.Bd. — Schwaben-
verlag, Stuttgart 1956 u. 1958. 271, 446 S.

Eine Lobrede auf diese Newman-Predigtausgabe ist nicht mehr zu hal-
ten. Uberall hat sie anerkennende Zustimmung gefunden. Von den geplanten
elf Banden des Gesamtwerkes liegen bereits neun vor. Wir moéchten hier die
zwei zuletzt erschienenen einmal von ihrer inhaltlichen Seite her besprechen.

1. Wollte man nach einem allgemeinen Titel der Pfarr- und Volks-
predigten suchen, so konnte es der einer « Theologie der Berufung » sein.
Dieser Theologie haftet wegen der personlichen Nihe des Autors zur Heiligen
Schrift und zum Herzen und Leben der Menschen freilich nichts Lehrhaftes
an und ist im besten Sinne eine Theologie der Verkiindigung. Dabei geht
es Newman immer um die groBen gottlichen Berufungen in der Bibel. Ihr
Merkmal ist dieses: «sie fordern augenblicklichen Gehorsam ; sodann be-
rufen sie zu Dingen, die unbekannt sind ; sie rufen uns ins Dunkel. Der
Glaube allein wei ihnen zu entsprechen » (28). Bei diesem groBen Kenner
des menschlichen Herzens trifft die Anwendung des von ihm mit wunder-
barer Kunst ausgelegten Gotteswortes auf die Situation der Horer immer
ins volle: der gottliche Ruf geht weiter. « Wir werden nicht nur einmal,
sondern vielmals gerufen. Christus ruft uns unser ganzes Leben hindurch.
Er ruft uns von neuem, um uns stets von neuem zu rechtfertigen und uns
immer wieder und immer mehr zu heiligen und zu verherrlichen » (29). Ist
dies der Grundakkord einer Predigt uiber die gottliche Berufung, so erstehen
in den anderen Predigten vor unseren Augen die lebendigen Vorbilder der-
selben Berufung. Samuel, dessen Leben im Tempel Newman als Gottesdienst
in Ehrfurcht und Liebe darstellt. David, in dem die Herrlichkeiten der Be-
rufung eines jeden Christen wundervoll aufleuchten. Paulus, das eklatante
Beispiel des Gnadenrufes Gottes, der wirksam und verwandelnd in das Leben
des Stinders eingreift. Auch Jeremias fehlt nicht, sein Weg fithrte von der
Hoffnung iiber die Enttiduschung in die Ergebenheit. In einer anderen Pre-
digt wird dieser Weg der Berufung als ein Suchen nach der Wahrheit dar-
gestellt : « Es ist nicht ein Suchen heute oder morgen, vielmehr wie ihr
immer in der Gnade wachsen miif3t, so miiBt ihr auch immer wachsen in der
Erkenntnis unseres Herrn und Heilandes Jesus Christus » (201). « Suchet die
Wahrheit auf dem Wege des Gehorsams » (ebd.). Und dann das ganze per-
sbnliche Zeugnis des Wahrheitssuchers Newman, daf3 die christliche Offen-
barung « sich an unser Herz, an unsere Wahrheitsliebe und Giite, an unsere
Furcht vor der Siinde und an unsere Sehnsucht, die géttliche Gnade zu er-
langen, richtet ... » (191). Dahin gehort auch die Predigt iiber den Gehorsam
gegen Gott als den Weg zum Glauben an Christus und die andere iiber den
Wunderglauben mit der Bemerkung, daBl « Wunder im groBen ganzen ... die



Besprechungen 89

Menschen nicht gehorsamer oder heiliger machen als sonst » (85). Wie weit
der Bogen dieser Predigten iiber die Berufung gespannt ist, zeigt die Predigt
iiber die Verherrlichung Gottes im menschlichen Beruf : « Man sollte jedoch
bedenken, daB die Berufe dieser Welt, wenn auch nicht selbst himmlisch,
immerhin der Weg zum Himmel sind — wenn auch nicht die Frucht, so doch
der Same der Unsterblichkeit » (157).

2. Die Predigten zu den Tagesfragen haben oft mehr den Charakter
von Untersuchungen, verlieren aber dadurch nichts von ihrer Urspriinglich-
keit, Einfachheit und praktischen Bedeutung. Das grole Thema ist hier die
Kirche, wie sie sich in ihrem Wesen, in ihrer Beziehung zu Christus und zur
Welt darstellt. Auch das gnadenvolle Leben des Christen in seiner Kirche
kommt in mehreren Predigten zur Sprache. Die Christuswirklichkeit ver-
kindigt Newman in den Predigten tiber das Letzte Abendmahl, dber die
drei Amter Christi, iiber seine unsichtbare Gegenwart und iiber die biblischen
Vorbilder Christi, Josue und Elisdus. Aus der innersten Gedankenwelt New-
mans kommen die Themen iiber Glaube und Erfahrung, tiber Glaube und
Welt, iber Klugheit und Einfalt und iber den christlichen Adel, — ein
wunderbares Zeugnis eines wahrhaft tiefen und echten Humanismus. Eine
groBartige Schau der Heilsgeschichte tut sich in der Verkiindigung tber die
Kirche als Heilsveranstaltung Gottes vor uns auf. Newman spricht von der
Kirche des alten und neuen Bundes, von der Kirche unter dem Gesetz und
unter dem Evangelium als von der einer Kirche, die in einem kontinuier-
lichen Heilszusammenhang steht. Als jidisch-christliche Volkgottesgemeinde
muB sie denn auch sichtbar sein in dieser Welt. Sie ist ein sichtbares Konig-
reich, das sich durch seine Heiligkeit von dem irdischen Weltreich abhebt.
In diesen Predigten iber die Kirche finden sich wunderbar tiefe und auch
sprachlich vollendete Texte tiber die sakramentale Ordnung, iiber die sakra-
mentalen Zeichen und das sakramentale Amt. Dieser real-symbolischen Welt
war ja Newmans schopferischer und intuitiver Geist mit besonderer Liebe
zugewandt. Er verstand es ja wie kein zweiter, Herz und Geist, Leib und
Seele in allen Dingen, aber vor allem im Menschen zusammenzuschauen und
dieser Schau in beredten Worten lebendigen Ausdruck zu verleihen.

W. PFIsTER OP

Gegenwartsphilosophie

Breton, Stanislas: Situation de la Philosophie contemporaine.— Emmanuel
Vitte, Paris-Lyon 1959. 199 p.

Das vorliegende Werk gibt eine Reihe von Vortriagen wieder, die Breton
in den Jahren 1957/58 im « Centre d’études de Carthage » in Tunis gehalten
hat, und die einen systematischen Uberblick iiber die Gegenwartsphiloso-
phie geben wollen.

Der Buchtitel ist insofern etwas irrefiihrend, als er eigentlich nur die
Einleitung betrifft, die allerdings einen Drittel des ganzen Werkes ausmacht.
Denn nur in diesem ersten Abschnitt versucht der Verfasser, den Standort
der Gegenwartsphilosophie genau zu bestimmen. Diese modernen Philoso-



90 Besprechungen

phien, so uneinheitlich und widerspriichlich sie auch sein moégen, werden in
drei Hauptstromungen gefaBt : Existentialphilosophie, Marxismus und Neo-
Positivismus (S. 22). Allen ist gemeinsam, daf3 sie Ausdruck der Krise sein
wollen, die sich unserer Zivilisation beméchtigt hat (S. 26). Dies wird nun im
Folgenden — immer noch im Rahmen der Einleitung — einer kurzen Analyse
unterworfen.

Der zweite Abschnitt des Buches befaB3t sich dann ausfithrlicher nur
noch mit der Existentialphilosophie und mit dem Marxismus, indem er deren
Haupttendenzen und deren zentrale Begriffe — jenen der Negativitit im
Marxismus und den der Freiheit im Existentialismus — ausfithrlich analysiert.

Das Buch darf als eine ausgezeichnete Einfithrung in die moderne
Philosophie angesehen werden. Nicht zuletzt gerade deshalb, weil der Autor
sich nicht mit einer bloBen Aufzihlung der verschiedenen Denkrichtungen
innerhalb der Gegenwartsphilosophie begniigt, sondern dem Leser in erster
Linie die Voraussetzung fiir eine loyale Diskussion mit jedem Denkenden
verschaffen will. Breton maBt sich nicht an, die moderne philosophische
Problematik endgiiltig zu kliren, er will sie zuerst und vor allem aufzeigen,
ent-decken. Dies diirfte unzweifelhaft den Wert dieses Buches ausmachen.

S. Doscu OP

Pfleger, Karl : Kundschafter der Existenztiefe. — Verlag Josef Knecht,
Frankfurt a. M. 1959. 284 S.

Das Wort Baudelaires « das wahre Leben ist abwesend » mag auch heute
noch fiir jenen groBen Teil der Menschheit gelten, der aus seiner urspriing-
lichen Wirklichkeit entwurzelt und auf die lirmerfiillte Daseinsoberfliche
geworfen ist. Daraus erklirt sich das Anliegen der Existenzphilosophen, die
Wurzeln der Existenz wieder bloBzulegen. Sie graben tief, finden dabei aber
nur Ekel, Angst, Sinnlosigkeit und absolute Preisgegebenheit des Menschen.
Dennoch gibt es auch Menschen, welche die Dimension der Existenztiefe,
Mutterboden aller Religion, Philosophie und Dichtung erlebt, und diese
denkerisch oder dichterisch dargestellt haben.

Den elsdssischen Kanonikus Karl Pfleger, dessen literarisches Schaffen
sich gleichermaBen dem deutschen wie dem franzosischen Kulturkreis ¢ffnet,
hat es offenbar gereizt, solchen seltenen Menschen nachzuspiiren und ihnen
durch das Wirrsal des Lebens zu folgen. Aus ihrem Kreis hat er sechs aus-
gewahlt, die als Repriasentanten fiir viele andere gelten konnen : Simone Weil,
Max Picard, Peter Wust, Paul Claudel, Georges Bernanos, Reinhold Schneider.
Sechs Namen, sechs neue Welten (nicht umsonst steht als Motto {iber diesem
Buch das Wort von Teilhard de Chardin, dal man jedesmal in eine neue Welt
eintritt, wenn man sich in einen neuen Geist versetzt). Dennoch sieht Pfleger
in diesen « Kundschaftern der Existenztiefe » auch eine gewisse geistige Ver-
wandtschaft, denn im Entscheidenden, im Grundsitzlichen, d. h. im Reli-
giosen besteht unter diesen Menschen doch engste Gemeinschaft. Fir sie be-
deutet die Welt nicht « eine Maschinerie der Zusammenhangslosigkeit »
(Picard), weil sie alle die letzten Tiefen der Existenz religios erleben.

Was Pflegers Darstellungen so wertvoll und lebendig gestaltet, ist, daB
er die einzelnen Gestalten selber oft zum Wort kommen 14Bt. Sein Buch ist



Besprechungen N

aber deshalb keine bloBe Aphorismensammlung, sondern will einen Versuch
darstellen, diesen « Kundschaftern » geduldig, nie ermattend, immer neu-
gierig nachzuspiiren, ihre Botschaft zu horen und sie an jene weiterzuleiten,
die selber um ihr Menschsein ringen. S. Doscu OP

Miihlethaler, Jakob : Existenz und Transzendenz in der gegenwirtigen
Philosophie. Ein Versuch, das Verstehen des Geistigen als Sinn zu deuten. —
Verlag Helbing & Lichtenhahn, Basel 1958. 198 S.

Vorliegende Schrift ist das Ergebnis eines wissenschaftlichen Preisaus-
schreibens durch die Basler Universitat, wozu die Firma J. R. Geigy A. G.
anldBlich ihres 200jiahrigen Geschiftsbestehens sie veranlaBt hatte. Die
Begriffe « Existenz » und « Transzendenz », die in der heutigen Philosophie
eine groBe Rolle spielen, sucht der Autor aus der von ihm eingenommenen
Position einer sog. « Sinn-Philosophie » verstiandlich zu machen. Diese geht
zuriick auf Prof. Paul Hofmann, der 1947 als Ordinarius in Berlin gestorben
ist. Darnach ist die Philosophie nicht die letzte Antwort auf die Fragen,
die von der gegenstindlichen Wirklichkeit aus an den Verstand gerichtet
werden, sondern das reine Ich-Evlebnis eines hoheren Sinnes, der von innen
nach auBen projiziert wird, wobei die Welt des Seienden in keiner Weise
kausal mitbeteiligt ist, sondern nur die entsprechenden Sinnbilder zu liefern
hat. Sinnerkenntnis ist nach dem Autor « eigentlich nur ein Kennen von
Sinnbildern, welche in ihrer Bedeutung auf den reinen Sinn hinweisen.
Diesen selber erlebt man bloB als ein dunkles Spiiren eines Etwas, das wirkend
in unser Leben eingreift und im Subjekt mehr oder weniger verstanden wird »
(S. 28). Sinn liegt nicht als etwas eigenschaftlich Gegenstédndliches in den
Dingen. Es wird als Inhalt im Subjekt lebendig. Dabei wird das Subjekt
selber zundchst als Sinn erlebt ohne Gegenstiandlichkeit. Geist und Seele
sind seine Wirkensbezirke, wodurch es einerseits ins Korperliche und anderer-
seits ins rein Geistige sinngebend hineinwirken kann. Vom Subjekt strahlt
das Sinnerlebnis in die dbrige Wirklichkeit hinein. Der Autor stellt das so
dar : « Die zu erlebende GewiBlheit meiner selbst als Sinn ist unmittelbar
gewill und evident, und aus der so erlebten Evidenz meiner selbst erfolgt
dann das Wissen um das Seiendsein der Objekte, was aus der wahrgenom-
menen Erscheinung der Dinge nicht ohne weiteres als Tatsache erweisbar
ist » (S. 32). Zu dem rechten Sinnverstehen fithrt allein der « gute » Wille,
der Wille nach Wahrheit und Freiheit. Dabei ist die Freiheit nichts anderes
als das Sinnerlebnis als AusfluB des eigenen Ich, und die Wahrheit ist das
personliche Einstehen fiir den erlebten Sinn. Der Autor glaubt dadurch
eine geniigende Basis gefunden zu haben fiir die Erhebung der seelisch-
geistigen Personlichkeit iiber das blo8 naturhafte Dasein.

Das Verhiltnis von Existenz und Transzendenz, das sich aus dieser
Auffassung der Philosophie als « Sinnerhellung » ergibt, faBt der Autor wie
folgt zusammen : « Die Existenz ist der Sinn jedes menschlichen Daseins,
das im Ich kulminiert. Transzendenz aber bedeutet das sinnhaft Umgreifende
aller Existenzen. Dieses Umgreifende ist der Moglichkeit nach jeder mensch-
lichen Personlichkeit zuginglich, sofern sie sich dazu im Willen zur Wahrheit
hinlanglich offen und wiirdig macht. Erlebte Subjektivitit und transzen-



92 Besprechungen

denter Sinn bedeuten ein und dieselbe geistige Wesenhaftigkeit. Auf sie
lebt der Mensch zu in redlichem Wollen der Wahrheit, die Sein und Ich
zugleich betrifft und als Sinnbesitz gespiirt wird. Wer die Kraft des Willens
zu diesem Subjektivitits-Erleben nicht aufbringt, der vegetiert naturhaft
in einem ungeistigen Zustand, oder er ist dem Sinn-Verlust verfallen, der
den Abgrund bedeutet zwischen dem Da-sein und dem Dort-sein und jene
Fremdheit schafft zwischen Welt, Menschentum und Gottlichkeit. Diese
Zerrissenheit iiberwinden zu helfen durch Vorkehrungen fiir verstehendes
Tun ist die Angelegenheit echter Philosophie » (S. 139).

Ausfithrlicher noch bringt er seine Amnsicht in folgender Zusammen-
stellung : « Das Seiende, welches die Gesamtheit der Objektewelt umfaft,
ist da. Es bedeutet das Da-sein in der Welt. In ihr existieren neben Objekten
auch Subjekte, welche als Wissende dem Seienden gegeniiber stehen und
doch auch noch zur Welt gehoren. Das Seiende ist umgriffen und durchsetzt
vom « Sein », das dessen Moglichkeitsbedingung oder dessen Sinn bedeutet.
Das Sein « ist » nicht in der gleichen Weise wie das Seiende, aber es lebt und
wirkt trotzdem. Das menschliche Subjekt als Ich ist von derselben Wesenheit
wie das Sein. Es vermag als Sinn sein eigenes Seiendes, also Leib und Seele
zu durchleben und zu einer Einheit zusammenzufassen. Im Sinnbereiche
lebt das Ich als Existenz. Es wird in seinem Personsein vom Seienden
mannigfaltig affiziert, kann sich aber auch nach der Geistseite hin offen
machen. Das Gottliche « west » iiberseiend als Geist, belebt und durchseelt
das Sinnhafte und mit diesem auch das Seiende. Das « Wesen » bedeutet
eine andere Weise des Existierenden als das Sein. Es ist die BewuBtheit,
die Wahrheit des Seins. So denken wir uns Gottes « Wesen » als Allbewuf3t-
heit. Das Ich ist wesenhaft durchdrungen von einem transzendierenden
Streben nach dem Umgreifenden. Dieses ist zunichst « Sinn », welcher als
Nichtseiendes dem Menschen doch verstehend zuginglich ist, weil das Ich
als Nicht-Objekt selber einer unbegrenzten Transzendenz fahig ist, die sich
erstreckt von der Einheit der natiirlichen Person bis in die unergrindliche
Gottestiefe. Das Seiende « ist », der Sinn « lebt » und Gott « west ». Das Ich
ist, lebt und west zugleich und in dieser Dreiheit besteht seine « Existenz » ...
Das spiirende BewuBtsein des Existierens ist keine logische Angelegenheit.
Es stellt ein reales Erlebnis dar, in welchem ich mich eingebettet weill in
Welt, Sinn und Gott» (S. 194 £.).

Sinn und Wesen wird hier vom Sein der Dinge vollstindig getrennt
und in das Ich-Erlebnis und in das BewulBtsein dieses Ich-Erlebnisses hin-
eingestellt. Sie sind nicht etwas aus den Dingen Aufstrahlendes, sondern
lediglich etwas von aullen her sie Umgreifendes. Die einzige Garantie fir
die Wahrheit dieses Umgreifens ist das Sinn-Erlebnis des eigenen Ich und
das BewuBtsein davon. Jede logische Verbindung wird ausgeschaltet. Der
Philosophie als einer Angelegenheit des denkenden Verstandes wird dadurch
ein Ende gesetzt und die Wertkategorien als Normen des sittlichen Handelns
werden dem subjektiven Ich-Erleben ausgeliefert. Die Berufung auf den
« guten Willen » fiithrt aus dem Subjektiven nicht heraus, weil er selber
nichts anderes ist als ein Modus des Ich-Erlebens. Vor allem ist nicht einzu-
sehen, wie iiberhaupt etwas als sinnvoll erlebt werden kann, was in sich



Besprechungen 93

selber nicht ist, wie der Autor vom Sinn behauptet. Mit seiner sinnerhellenden
Philosophie glaubt der Verfasser eine neue Art der Existenzphilosophie
gefunden zu haben, wobei aber von der Existenz nur noch die Erlebnissphéire
des eigenen Ich iibrig bleibt. Nichtsdestoweniger ist ihm « die restlos ver-
trauensvolle Hinwendung zur geistigen Subjektivitidt, wie sie die Sinnphilo
sophie lehrt », das Reich Gottes im Sinne des Christentums (S. 168) !

J: Eir €SsR

Ramirez, Santiago, OP: La filosofia de Ortega y Gasset. — Herder, Bar-
celona 1958. 474 p.

Die leidenschaftliche Auseinandersetzung mit der Philosophie Ortega
y Gassets hat die mannigfaltigsten Stellungnahmen zutage treten lassen.
Angesichts dieser Vielfalt will P. Ramirez versuchen, iiber das so umstrittene
Werk des Madrider Philosophen ein sachliches und unparteiisches Urteil zu
geben. '

Der Aufbau des Werkes ist klassisch : Darstellung der Philosophie
Ortegas im ersten Teil (S. 17-179), kritische Auseinandersetzung und Bewer-
tung im zweiten (S. 181-447). In der Art, wie diese Philosophie vor dem Blick
des Lesers entfaltet wird, sehen wir einen der groBten Vorziige dieses Buches.
Die Darstellung erfolgt in zwei Etappen. Die erste ist nichts anderes als eine
Anthologie der bedeutendsten Texte Ortegas. Ramirez gruppiert die Texte
nicht chronologisch, sondern nach Themen. Seine Absicht ist es, dadurch
die Idee der Reform der gesamten Philosophie, die Ortega durch alle philo-
sophischen Einzelgebiete hindurch zu verwirklichen trachtete, deutlich zum
Vorschein treten zu lassen. Das Resultat dieser Reform ist, in Ansatz und
Verwirklichung, eine vollstindige Absage an den Katholizismus und die Hin-
wendung zu einem radikalen Laizismus.

Dieser Anthologie, die es dem Leser erlaubt, die Gedankenwelt Ortegas
in seinem eigenen, glanzvollen Stil kennenzulernen und die wohl einzig in
ihrer Art dasteht, folgt eine zweite, aber synthetische Darstellung derselben
Gedanken.

Der zweite Teil bietet die Kritik und zwar vom doppelten Standpunkt der
Philosophie und des katholischen Glaubens aus. Da es auf diesem Raum un-
moglich ist, dem Verfasser in all seinen Beweisfithrungen zu folgen, beschran-
ken wir uns auf eine Zusammenfassung seiner wichtigsten Ergebnisse. Vom
philosophischen Standpunkt aus glaubt Ramirez Folgendes sagen zu diirfen :
« Ortega offenbart eine philosophische Begabung erster Klasse. Diese Be-
gabung zeigt sich aber eher in der scharfen Wahrnehmung der philosophi-
schen Probleme als in deren Losung » (S. 365). « Ortega ist ein Mensch groBler
philosophischer Fahigkeiten, aber geringer und meistens in ihrem Grunde
falscher Ergebnisse » (S. 368), «ein Philosoph ohne Philosophie» (S. 353).
Nicht weniger eindeutig ist das Urteil, das Ramirez aufgrund der Theologie
iiber Ortegas Lehren ausspricht: « Wenn die Méangel der orteguianischen
Philosophie schon vom rein philosophischen Standpunkt aus betrachtet so
zahlreich und schwer sind, so werden sie noch betridchtlicher und schwer-
wiegender, wenn man Ortegas Lehren aus der Perspektive des katholischen
Glaubens und der Theologie beurteilt » (S. 369). « Die Grundgedanken der



94 Besprechungen

orteguianischen Philosophie sind unvereinbar mit der katholischen Glau-
bens- und Sittenlehre » (S. 442). « Bald formell und ausdriicklich, bald im-
plizit, ist der Gegensatz doch immer tatsachlich » (S. 442). Mit einem Wort,
« die Philosophie Ortegas ist in ihren Grundziigen falsch » (S. 444). Der Grund
dafiir ist, « daB es nicht eine doppelte sich widersprechende Wahrheit geben
kann. Was dem Glauben nach falsch ist, kann nicht der Philosophie nach
richtig sein. Jede Philosophie, die der Wahrheit des Glaubens zuwiderlauft,
ist auch in sich selber falsch. Denn jegliche Wahrheit kommt von Gott, der
sich nicht widersprechen kann» (S. 444). Dies sind in groBen Linien die
SchluBfolgerungen des Verfassers.

Was ist zu Ramirez’ Deutungs- und Bewertungsversuch zu sagen ? Wer
die ungemein scharfe Polemik, die sich um dieses Buch gleich nach seinem
Erscheinen entsponnen hat, auch nur ein bichen kennt, versteht, daB es
nicht leicht fallt, dariiber ein Urteil zu geben. Wir moéchten nur zwei Bemer-
kungen anbringen. Wenn auch die tragenden Gedanken Ortegas im wesent-
lichen richtig dargestellt sind, so biien sie doch — nach unserem Dafiirhalten—
viel von ihrer Harmonie ein. An mehreren Stellen gibt Ramirez ihnen eine
Deutung, die sich mit den Absichten Ortegas nicht ganz deckt. Dies ist nur
moglich, weil manche Texte nicht in ihrem Gesamtkontext belassen sind.
Der Versuch, Ortegas so schwer fabare Gedankenginge in ein System zu
bringen, kann als ein Meisterwerk betrachtet werden. Ob es jedoch statthaft
ist, Ortega aufgrund dieses Systems, das von ihm nie beabsichtigt war, zu
beurteilen, méchten wir bezweifeln. — Das Lesen des Buches wird erschwert
durch die hdaufigen Wiederholungen, die weitldufigen Zitate, das Fehlen jeg-
licher chronologischen Ordnung. Dagegen leisten die Inhalts- und Autoren-
verzeichnisse einen willkommenen Dienst.

Zum SchluB mochten wir dem Verfasser unsere Anerkennung ausspre-
chen fiir ein Werk, das eines so groBen Denkers wie Ortega y Gasset wiirdig
ist. Unseres Erachtens nach ist es das Beste, was bisher iiber Ortegas Philo-
sophie geschrieben wurde. H. o Paz OP

Schlette, Heinz Robert: Sowjethumanismus. Primissen und Maximen
kommunistischer Pddagogik. — Kosel-Verlag, Miinchen 1960. 136 S.

Die sowjetische Pidagogik ist « Ausdruck und Konsequenz » der « to-
talen Seins- und Geschichtsdeutung » des Marxismus-Leninismus (70). Das
« Spezifische der kommunistischen Erziehung » erschlieBt sich also nur dem,
der sich um ihr Selbstverstandnis bemiiht ; denn nur dann wird ihre innere
Einheit und Geschlossenheit hinter dem vordergriindigen Widerspruchs-
vollen und Chaotischen sichtbar (12 £.). Mit « methodologischer Sympathie »
(111) bemiiht sich der Verf. daher, das Wesen der kommunistischen Erzie-
hung, «d. h. das in ihr sich ereignende und aussprechende Verhalten zur
Wirklichkeit » (12), dadurch zu erfassen, daB er auf « deduktivem Wege » (13)
ihren Ort innerhalb des Marxismus-Leninismus bestimmt. Es geht ihm also
«um die auf marxistisch-leninistische Weise wesensgerechte systematische
Erklirung der Padagogik aus ihren philosophisch-ideologischen Primissen »
(14). Als Grundlage dienen ihm dabei die Schriften von M. I. Kalinin und



Besprechungen g5

A. F. Schischkin, weil in ihnen « wegen ihrer Verbindung von Theorie und
Praxis » gewissermaBen die Spiritualitit der kommunistischen Pidagogik
aufleuchtet (14). — In drei Gedankenschritten arbeitet der Verf. die « inhalt-
liche Bestimmung des padagogischen Zieles des Sowjethumanismus » heraus :
Die Geschichte als Negation der Metaphysik (19-35) — Der Mensch im ProzeB3
der Geschichte (37-66) — Erziehung zur Dialektik (67-104). Die objektive
Dialektik der Geschichte als aus « eigener, unerkliarbarer, iiber-menschlicher
Notwendigkeit ablaufender ProzeB des Weltgeschehens » (26) enthilt als
konstitutives Element die « subjektive Dialektik », d. h. « die subjektive Er-
kenntnis und das ihr folgende Engagement in der Geschichte », ja vollzieht
sich erst « durch diese Subjektivitdt hindurch » (29). Diese « Geschichts-
kooperation des Menschen » (46) besteht im freien Ergreifen und Mitvollzug
der objektiven Dialektik (39-47). Liegt darin aber die « Bestimmung des
Menschen in der Geschichte » (45), so erweist sich « Ethik » im marxistisch-
leninistischen Sinne als « Gehorsam gegeniiber der Dialektik » (60) und « Pada-
gogik » als Erziehung zu diesem Gehorsam gegeniiber der Dialektik (66). Die
kommunistische Erziehung will diesen « neuen Menschen » formen (69), der
sich in einer nicht mehr {iberbietbaren Weise in den unverdnderlichen Ge-
setzen der objektiv waltenden Dialektik engagiert hat (66). Sie besteht daher
in der Erziehung zu « Liebe und HaB » als dem Ganzen des Sowjethumanis-
mus (79 ; 81). HaB gegen alles, was sich der objektiven Dialektik in den Weg
stellt (76 ff.), Liebe zu all dem, was die Verwirklichung der Gesetze der ob-
jektiven Dialektik férdert und beschleunigt (77). In dieser Sicht des Menschen
und seiner Stellung in der Geschichte hat die von Lenin konzipierte und
verwirklichte Partei ihre « geschichtsontologische » Funktion (48). Ihr ob-
liegt die « Fithrung der Geschichtsbewegung », da sie die Geschichte und ihre
Gesetze kennt (47). « Das Parteimitglied stellt deswegen ... die maximale
Verwirklichung des Menschseins dar » (48). — Im Ganzen eine Schrift, die
mit ihren abgewogenen Formulierungen einen guten Uberblick iiber das
sowjetische Bild vom Menschen gibt. D. EickeELsCHULTE OP



	Besprechungen

