Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 1

Artikel: Zur Frage der eigenen Anschauung Alberts d. Gr. in seinen
philosophischen Kommentaren

Autor: Kaiser, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761503

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RubporLr KAISER

Zur Frage der eigenen Aﬁschauuhg
Alberts d. Gr.

in seinen philosophischen Kommentaren

Eine grundsitzliche Betrachtung

Es soll hier! eine Frage untersucht werden, die sich beim Lesen
der Werke Alberts wegen der hiaufigen Versicherung, nicht die eigene
Meinung, sondern nur die der Peripatetiker vorzutragen, wiederholt auf-
dringt. Es ist die Frage, inwieweit die Werke Alberts, vor allem seine
philosophischen Kommentare, die eigenen Anschauungen Alberts wieder-
geben, und inwieweit sie nur die Ansichten anderer referieren und kom-
mentieren. Eine Untersuchung dieser Frage kann zum besseren Ver-
stdndnis der wissenschaftlichen Eigenart Alberts und der Tatsache, wie
Albert gleichzeitig Begriinder einer aristotelischen und einer neuplato-
nischen Schule sein konnte, beitragen.

Albert gilt vor allem als Aristoteliker. Sein Anliegen und seine
historische Bedeutung waren es, vor und gleichzeitig mit seinem Schiiler
Thomas den gesamten Aristoteles dem lateinischen Abendlande zugidng-
lich zu machen und so erst die mittelalterliche Scholastik im eigentlichen
Sinne zu ermoglichen. Im ersten Kapitel seiner Physik, die mit am Be-
ginn seiner Kommentierungsarbeit steht, sagt Albert :

1 Der Aufsatz ist entstanden aus der Untersuchung iiber « Das Verhdltnis Al-
berts des GroBen zu den Lehren des Neuplatonikers Proklos», Diss. Bonn 1954.
Es soll einer anderen Arbeit {iberlassen bleiben, umfangreicheres Material mit mehr
Beispielen zu dieser Frage zusammenzustellen.



54 Zur Frage der eigefien Anschauung Alberts d. Gr.

« Nostra intentio est, omnes dictas partes (namlich : physicam, meta-
physicam et mathematicam partem) facere Latinis intelligibiles. »

In der Schrift « De causis et processu universitatis » kommentiert
Albert nun aber z. B. den rein neuplatonischen Liber de causis, den er
allerdings fiir einen «zuverldssigen Dolmetscher der peripatetischen
Schule » hilt 2. Wie die Schrift selbst, so ist auch Alberts Kommentar
zu ihr haufig neuplatonisch-pantheisierend, er duBert emanatistische
Anschauungen ®, nach denen der Hervorgang aus dem Ersten iiber die
neuplatonischen Stufen der Intelligenzen und der Seele verlduft, und
14Bt diesen Hervorgang im Sinne der neuplatonischen Lichtmetaphysik
durch Abschwichung und Verdunklung des vom Ersten ausgehenden
Lichtes bedingt sein # — in Vielem dhnlich seiner ebenfalls neuplatonischen
Schrift « De intellectu et intelligibili ». Wie kann Albert diese Lehren in
seinen Kommentaren mit seiner Grundhaltung als Aristoteliker einerseits
und als treuer Anhédnger der Kirche andererseits vereinbaren ? Wie ist
der Zwiespalt zwischen zahlreichen einander widersprechenden AuBe-
rungen seiner Werke, vor allem aristotelischer, neuplatonischer und
theologischer Werke, zu erklidren ? ® Ist diese Diskrepanz im Denken
und in der Haltung Alberts selbst zu suchen, oder sind wir nicht be-
rechtigt, in diesen verschiedenen Werken gleichwertige AuBerungen
seiner eigenen Ansicht zu sehen, sondern miilten uns, um die zu finden,
nur auf bestimmte Werke stiitzen ? Damit ist die Frage gestellt, inwie-
weit die Schriften Alberts Ausdruck seiner eigenen Anschauungen sind,

2 O. BARDENHEWER : Die pseudo-aristotelische Schrift Uber das reine Gute,
bekannt unter dem Namen « Liber de causis », Freiburg 1882, S. 243.

8 Soz.B.II, &, 1 : « Fluxus est emanatio formae a primo fonte, qui omnium
formarum est fons et origo ... Istum modum fluxus antiqui Peripatetici et primi
processionem vocaverunt. » — I, &, 8 spricht Albert von den Seinsstufen Intelligenz,
Seele, Natur und sagt von ihnen, « quod fluunt a primo principio. »

£ Soz.B.1, 4 5: « Ordinem in gradibus entium non facit nisi casus et occubi-
tus a lumine primi entis. » — Im gleichen Kapitel hei3t es auch : « Umbram ...
vocamus differentiam, per quam coarctatur et obumbratur amplitudo luminis a
priori procedentis secundum genus cuiuslibet causae. » — Vgl. auch C. BAEUMKER :
Witelo, ein Philosoph und Naturforscher des XIII. Jahrhunderts (Beitr. z. Gesch.
d. Phil. d. Mittelalters III, 2) Minster 1908, S. 507 ff. — Dazu M. GRABMANN :
Der Neuplatonismus in der deutschen Hochscholastik. PJ 23 (1910) 47 £.

5 A.ScHNEIDER : Die Psychologie Alberts des GroB3en nach den Quellen dar-
gestellt (Beitr. z. Gesch. d. Phil. d. Mittelalters IV, 5-6) Minster 1903-06, S. 8 und
S. 161 ff. macht z. B. auf die starken Differenzen zwischen den verschiedenen
AuBerungen Alberts iiber die phantasia und die aestimatio aufmerksam, die sich
nicht nur zwischen mehreren Werken, sondern sogar innerhalb einer und derselben
Schrift finden.



in seinen philosophischen Kommentaren 55

eine Frage, die schon von Hertling aufgeworfen ¢ und neben anderen
von Schneider ? und Manser ® aufgegriffen wurde.

Bei der Beantwortung dieser Frage ist die Gefahr zweier Extreme
gegeben : Auf der einen Seite, daB man ziemlich alle Schriften Alberts
als vollgiiltige AuBerungen seiner persénlichen’ Ansicht nimmt, und auf
der anderen Seite, daB3 man ihm keine eigene wissenschaftliche Meinung
zugesteht, sondern in ihm nur den Sammler sieht, der in sklavischer Ab-
hingigkeit von den Autorititen wie ein groBes Sammelbecken alles
aufnimmt und weitergibt. |

Vor dem ersten Extrem miiBten schon Alberts eigene AuBerungen
bewahren. So sagt er z. B. gerade in dem Kommentar zum Liber de causis
wiederholt, daB er nur die Ansicht der Peripatetiker und nicht seine ei-
gene wiedergeben wolle. Im Kapitel II, 1, 2 heiBt es:

« ... secundum Peripateticos, quorum nos hic explanamus intentionem,

nihil de nostro dicentes, sed eorum intentionem, prout possumus,
interpretantes ... »

Das Kapitel IT, 2, 1 beginnt mit den Worten :

« De intelligentiis dicturi primum oportet scire, quod non dicemus de
intelligentiis de novo aliquid imponentes, sed tantummodo ponentes
rationes Peripateticorum ... Peripateticorum enim hic rationem de-
fendimus ... Peripateticos ergo sequentes dicimus, quod ... »

Den SchluB der ganzen Schrift bildet der Satz :

« Eligat ergo unusquisque quod vult. Ea enim quae dicta sunt,
secundum Peripateticorum rationes determinata sunt et non asser-
tionibus nostris inducta, et assiduis postulationibus sociorum nostro-
rum potius extorta quam impetrata. » °®

Albert verwahrt sich in dieser Schrift also ausdriicklich dagegen,
daBl man sie als ‘Ausdruck seiner eigenen Ansicht werte. Er will in ihr
nur die Auffassung der Peripatetiker wiedergeben. Ahnliche Bemerkun-
gen macht Albert auch in anderen Werken 1°. Ja zweimal, ndmlich in der

8 G.v. HERTLING : Albertus Magnus, Beitrige zu seiner Wiirdigung, 2. Aufl.
(Beitr. z. Gesch. d. Phil. d. Mittelalters XIV, 5-6) Minster 1914, S. 37 ff., 44 fi., 85.

7 SCHNEIDER : a. a. O. S. 1-8, 294-308.

8 G. M. MaNSER : Alberts Stellung zur Autoritit seiner Vorginger. Divus
Thomas (Wien) 2 (1915) 75 ff.

® Das letzte Zitat so nach der Richtigstellung von HERTLING : a. a. O. S. 45,
Anm, 2.

10 So z. B. am SchluB3 der Metaphysik, XIII, 2, 4 : « Hic igitur sit finis disputa-
tionis istius, in qua non dixi aliquid secundum opinionem meam, sed omnia dicta
sunt secundum positiones Peripateticorum. »



56 Zur Frage der eigenen Anschauung Alberts d. Gr.

Politik und in « De somno et vigilia », geht Albert sogar so weit zu be-
haupten, in keinem seiner philosophischen Werke sei sein eigener Stand-
punkt niedergelegt, den moge man eher in seinen theologischen Schriften
suchen. So schreibt er am Schlufl der Politik : 1

« Nec ego dixi aliquid in isto libro, nisi exponendo quae dicta sunt,
et rationes et causas adhibendo. Sicut enim in omnibus libris physicis
nunquam de meo dixi aliquid, sed opiniones Peripateticorum quanto
fidelius potui exposui. »

Und in « De somo et vigilia » heil}t es : 12

« Si quid enim forte propriae opinionis habemus in nostris theologicis
magis quam in physicis, Deo volente, a nobis proferetur. »

Nun hat schon Schneider darauf aufmerksam gemacht, daB3 diese
Worte Alberts nicht wortlich zu nehmen, sondern aus der Erregung iiber
erlittene Angriffe wegen kirchlich gefihrlicher Lehren seiner Schriften
zu verstehen sind 3. Albert wolle sich damit gleichsam « Generalabsolu-
tion gegen alle eventuell begangenen VerstoBe erteilen und Indemnitét
sichern ». Die Kritik, die Albert auch gerade in den philosophischen Wer-
ken an den verschiedenen Lehren iibt, spricht ndmlich dagegen, seine
oben angefithrten Worte zu wortlich zu nehmen. Manser iiberbetont
diesen Gedanken Schneiders dann aber so sehr, daf3 jene « Verlegenheits-
erkldrungen » Alberts « nicht buchstdblich » zu nehmen sind, daB er zu
dem SchluBl kommt, Albert habe hauptsichlich in seinen Kommentaren
seine eigenen philosophischen Ansichten niedergelegt, und die aristo-
telischen Problemlosungen, die er weder als Philosoph noch als Theologe
bekdmpfe oder modifiziere, seien seine eigene Lehrmeinung !¢, Damit
diirfte Manser doch etwas zu weit gegangen sein, zumal wenn man be-
denkt, daB fiir Albert ja z. B. auch der Liber de causis « aristotelische
Problemltsungen » betraf. Manser schligt damit die von Albert ange-
fiihrten AuBerungen iiber seinen eigenen Standpunkt in den philoso-
phischen Werken vollig in den Wind und legt so die Widerspriiche in
Alberts Schriften in Albert selbst hinein. Damit verbaut er sich den Weg
zu einer Losung derselben und geht darum auch nicht ausfithrlicher auf
sie ein.

11 Politica VIII, 5.

12 De somno et vigilia I, 12.

13 SCHNEIDER : a. a. O. [Anm. 5] S. 297-301.
14 MANSER a. a. O. [Anm. 8] S. 80 ff.



in seinen philosophischen Kommentaren 57

Dem anderen Extrem, dal3 Albert nur Material sammeln und weiter-
geben wolle ohne Riicksicht auf den Inhalt desselben, widerspricht jede
seiner Schriften, in die sehr hiufig historisch-kritische Erorterungen ein-
geschoben sind. Immer wieder bekdmpft er Ansichten, die er fiir falsch
hilt und die vor allem der Lehre der Kirche widersprechen. So wenn er
in den allerersten sechs Kapiteln der schon erwidhnten Schrift « De causis
et processu universitatis » die Ansichten der Epikureer, der Stoiker 1°
und des Avicebron iiber das erste Prinzip des ganzen Seins vortrigt und
gleich aburteilt 6. Dabei kann er sich an anderer Stelle geradezu ereifern,
wenn er z.B. Platos Lehre iiber den Intellekt als eine «absurditas
maxima » und als einen « pessimus error » bezeichnet 17, Vor allem ist
sehr oft das Opfer seiner Angriffe Alexander von Aphrodisias 18, aber
selbst Aristoteles ist trotz hochster Verehrung keineswegs davon ausge-
schlossen. So bekdmpft Albert entschieden dessen Lehre von der An-
fangslosigkeit der Welt 19, da sie dem christlichen Dogma von der Schép-
fung widerspricht. Hinsichtlich der Traumdeuterei halt er die aristotelische
Lehre fiir « breve quidem ... et imperfectum et habens plurimas dubita-
tiones » 2%, Aristoteles hat eben auch schwer geirrt : « Multum erravit. » 2

Bei anderer Gelegenheit billigt und bestédtigt Albert bestimmte An-
schauungen und spendet vor allem dem Aristoteles hiufig Lob, so z. B.
in der Ethik, wo er von ihm sagt :

« Iste autem perfectius omnibus tradidit genera virtutum et species,

distinguens et antecedentia et consequentia et opera et propria et
effectus. » *?

Albert ist also keineswegs nur Sammler 22 und Vermittler oder nur

15 Empedokles und Anaxagoras bezeichnet Albert als Epikureer, Sokrates und
Plato als Stoiker ; vgl. HERTLING : a. a. O. [Anm. 6] S. 34 {.

16 BAEUMKER : a. a. O. [Anm. 4] S. 407, Anm. 3 sagt zu dieser Schrift Alberts :
« Freilich mul3 man nicht annehmen, dafl Albert nichts von dem dort Angefiihrten
billigt. Oft genug spricht er im eigenen Namen, namentlich in der Polemik ... »

17 De anima II, 1, 10.

18 Als Beispiele seien nur genannt « De natura et origine animae» II, 5, wo
Albert unter der Uberschrift « De errore Alexandri de statu animae post mortem
et dissolutionem corporis » die Lehre Alexanders von der Sterblichkeit der mensch-
lichen Seele bekimpift — und « Summa theologiae» I, q. 19, wo Albert schreibt :
« Alexander erravit dicendo primam materiam deum esse. »

1% Summa theologiae 11, 1, 4, 5.

20 De somno et vigilia, III, 1, 1.

21 Summa theologiae, II, 1, 4, 5.

22 Ethica, I, 1, 7.

23 H. voN SCHUBERT : Die Geschichte des deutschen Glaubens, Leipzig 1925,
S. 92 schreibt von Albert, er sei « ... mehr ... ein Sammler, ein Enzyklopddist, ein



58 Zur Frage der eigenen Anschauung Alberts d. Gr.

Nachiffer des Aristoteles 2%, der keine eigene Meinung hat. Er nimmt
Stellung zu zahlreichen Ansichten 2°, und indem er sich in manchen Ka-
piteln und Schriften auf frither von ihm Gesagtes beruft, duBert sich
doch auch darin eine gewisse Identifizierung seiner selbst mit dem Darge-
legten. So sagt er in dem Kommentar zum Liber de causis mit Bezug
auf die « causa prima », die nichts zu ihrer Existenz voraussetzt, sondern
selbst Ursache allen Seins ist :

«... sicut in superiori libro nos probasse meminimus» (I, 1, 13).

Im « Libellus de unitate contra Averroistas », in dem nach Schneider
zweifellos der Ausdruck von Alberts eigenem Standpunkt zu erblicken
ist 28, bezieht er sich auf den neuplatonischen « Liber de intellectu et
intellegibili » :

« Et hoc est quod verius de intellectu dici potest et natura ipsius ;

et disputavimus de hoc latius in Libro de perfectione animae, qui
secundus est in Libro de intellectu et intelligibili. » *

Damit sind die beiden extremen Anschauungen hinsichtlich des
Verhidltnisses der Schriften Alberts zu seiner eigenen Ansicht zuriickge-
wiesen.

Was ist nun aber von jenen Lehren zu halten, die Albert in seinen
philosophischen Kommentaren ohne eigene Stellungnahme, ohne Lob
und Tadel vortragt und ausfithrlich kommentiert und in denen sich

Schulmeister ... » Demgegeniiber betont B. GEYER in : « Albertus Magnus », Fest-
gabe der Kolner Universititszeitung 1948, S. 9, Albert wolle in seinen philosophi-
schen Kommentaren das gesamte neuiibersetzte wissenschaftliche Material seinen
Zeitgenossen zugédnglich machen, «nicht in blof3 kompilatorischer und enzyklo-
padischer Form, wie etwa sein Zeit- und Ordensgenosse Vinzenz von Beauvais,
sondern durchdacht und verarbeitet. »

24 Schon der Chronist PaurLus LaNcius soll ihn im 13. Jahrhundert « simia
Aristotelis » genannt haben. Vgl. MANSER a. a. O. [Anm. 8] S. 75 f.; — Jedenfalls
nahm man immer wieder Worte wie « ... hoc plane dicit Augustinus in Littera, ergo
ita est » (II1 Sent. dist. 39 a. 6), die von Alberts gewaltiger Verehrung fiir Augustinus
zeugen, zum Anlaf} fiir den Vorwurf sklavischer Abhingigkeit ; ebenso wenn Albert
die Frage, ob die Zeit eine Ursache sei, darum verneint, weil sie in der aristoteli-
schen Schrift vom Werden und Vergehen nicht als Ursache aufgefiihrt werde
(Summa de creaturis I, 2, 5, 7). Weitere derartige Beispiele bei HERTLING a. a. O.
[Anm. 6] S. 39.

26 Zu Alberts « Speculum astronomiae » bemerkt G. MEERSSEMAN : Intro-
ductio in opera omnia B. Alberti Magni, Brugis 1931, S. 134 : « Albert hic non mere
narrat dicta aliorum, sed proprio nomine approbat et reprobat quae approbanda
vel reprobanda ei videntur. »

%6 SCHNEIDER: a. a. O. [Anm. 5] S. 306.

27 De unitate intellectus c. 6.



in seinen philosophischen Kommentaren 59

Widerspriiche und Verst68e gegen die Lehre der Kirche finden ? Wenn
sie nicht als addquater Ausdruck seiner personlichen Auffassung ange-
sehen werden konnen — Albert will nach den angefithrten AuBerungen
dafiir ja alle philosophischen Schriften ausschalten —, so ist es anderer-
seits auch unvorstellbar, dafl ein zutiefst Gelehrter wie Albert mit viel
Sorgfalt und Mithe Lehren kommentiert und zu begriinden versucht,
denen er personlich vollig indifferent gegeniibersteht und mit denen er
sich auch nicht im geringsten identifizieren will.

Ich glaube, eine Antwort kann hierauf nur gegeben werden, wenn
man Alberts besondere Eigenart als Gelehrter betrachtet.

Albert war ein Mann umfassendsten Wissens und unvergleichlicher
Kenntnisse, wie kein anderer zu seiner Zeit und vielleicht keiner im
ganzen Mittelalter. Sein Interesse galt jedem Bereich, der fiir eine geistige
Betidtigung eine Moglichkeit bot. Er war nicht nur ein kenntnisreicher
Theologe, der sich gelegentlich bis zur mystischen Betrachtung erhebt 28,
und er war nicht nur Philosoph, der seine welthistorische Aufgabe darin
erkannte, das aristotelische Gedankengut der abendlindischen Welt zu-
ganglich zu machen und der eine gute Kenntnis der neuplatonischen
Philosophie besaB3, die er oft mit seinen Aristoteleserklirungen verwob.
Er war auch ein groBer Naturwissenschaftler, der seine sorgfiltigen
Beobachtungen den Tieren und der leblosen Natur, den Steinen und
Mineralien der Erde, zuwandte 2°. So umspannte sein geistiges Interesse
alle Bereiche des Seins vom leblosen Gestein bis zum gottlichen Geheim-
nis. Und auf keinem Gebiet blieb er fiir die damalige Zeit Stiimper oder
Dilettant, sondern er erwarb sich iiberall gute Einzelkenntnisse, war auf
jedem Gebiete groB3 — insofern mit vollem Recht als einziger im Mittel-
alter als « der GroBe » oder auch als « Doctor universalis » bezeichnet.
Aber etwas fehlte Albert — bei so vielseitigen Interessen und Kenntnissen
sicher nicht verwunderlich — : Es fehlte ihm die Fahigkeit, die verschie-
denen Lehren der verschiedenen Gebiete in eine harmonische in sich
widerspruchslose Ordnung zu bringen, es fehlte ihm die Fahigkeit zu

28 Vgl. GRABMANN : Der Einflu3 Alberts des Gro8en auf das mittelalterliche
Geistesleben. Mittelalterliches Geistesleben II, Miinchen 1936, S. 3581., 367 ff.

29 H. STADLER, der Alberts Tiergeschichte neu herausgab, schreibt in den Ver-
handlungen der Gesellschaft deutscher Naturforscher und Arzte I, Leipzig 1909,
S. 29 ff. iiber « Albertus Magnus von Kéln als Naturforscher und das Kélner Auto-
gramm in seiner Tiergeschichte ». S. 35 heil3t es dort : « Albert war ein Beobachter
ersten Ranges und ... wére die Entwicklung der Naturwissenschaften auf der von
Albert eingeschlagenen Bahn weitergegangen, so wire ihr ein Umweg von drei
Jahrhunderten erspart geblieben. »



60 Zur Frage der eigenen Anschauung Alberts d. Gr.

systematisieren. Hierin {ibertraf ihn vor allem sein Schiiler Thomas, der
ihn an Einzelkenntnissen sicher nicht erreichte 3. Aus dieser Eigenart
Alberts — seiner Starke einerseits, seiner Schwiche andererseits — ist nur
die Frage nach der Darlegung der eigenen Meinung Alberts in seinen
Schriften zu beantworten : Wegen seiner weitgespannten Interessen
nahm er unendlich Vieles und Verschiedenartiges auf. Das, was er als
offensichtlich falsch oder als unvereinbar mit der kirchlichen Lehre er-
kannte, bekdmpfte er. Aber zu einer kritischen Sichtung und systema-
tischen Einordnung des gesamten Materials mit Ausgleich aller Wider-
spriiche war er nicht in der Lage 2. So sah er seine Hauptaufgabe darin,
alles, was ihm des Erhaltens und Bewahrens wert zu sein schien, vor dem
Verlorengehen zu retten, indem er es in seine Werke aufnahm, es dem
wissenschaftlichen Leben seiner Zeit zugédnglich machte und so dem
abendldndischen Denken iiberhaupt erhielt 32. Albert identifizierte sich
zweifellos nicht mit allem, wie aus seinen diesbeziiglichen, ablehnenden
Worten hervorgeht, da er im einzelnen nicht sicher gewesen sein wird,
die Grenzen kirchlich tragbarer Lehren nicht iiberschritten zu haben.
Andererseits stand er jedoch so weit absolut positiv zu dem in seinen
Werken Behandelten, daB es ihm jedenfalls wert erschien, aufgenommen,
erhalten und weitergegeben zu werden 3. Seine Stellungnahme zu den
Lehren seiner Werke — hiermit sind vor allem seine philosophischen
Paraphrasen gemeint — besteht also in einer beachtlichen Wertschatzung
ihres Inhalts, ohne sie damit zu seiner eigenen Anschauung zu machen.

30 GRABMANN : a. a. O. S. 382 : « Das Schrifttum des Doctor universalis um-
spannt ... namentlich in naturwissenschaftlicher Hinsicht Fragen und Gebiete, die
Thomas nicht in den Kreis seiner wissenschaftlichen Untersuchung gezogen hat. »

Wie Thomas wird auch Albert schon von Zeitgenossen zitiert, so von Siger
von Brabant. Vgl. GRABMANN, a. a. O. S. 360 f. Da dies sont im Mittelalter nicht
iiblich war, ist es ein Zeugnis des Rufes, den Albert genol3.

31 UBERWEG-GEYER, Grundri3 der Geschichte der Philosophie II, S. 410 :
« Der Mangel an Beherrschung, Ausgleichung und Verarbeitung des zusammenge-
tragenen Materials macht sich sehr fithlbar. An systematischem Geschick, an kriti-
schem Blick, an Klarheit und Konsequenz der Gedankenfithrung wird Albert von
seinem Schiiler Thomas von Aquino iibertroffen. »

32 MEERSSEMAN : a. a. O. [Anm. 25] S. 134 f. sagt darum : « Alberto maxime
cura est eorum quae bona scripserunt antiqui ne pereant », und er weist in diesem
Zusammenhang auf den Kommentar zum Liber de causis II, 1, 1 hin, wo Albert
schreibt : « Accipiemus ab antiquis quaecumque bene dicta sunt ab ipsis. »

33 MEERSSEMAN : a. a. O. S. 135 sagt mit Bezug auf Alberts « Speculum astro-
nomiae » sogar : « Etiam in suo iudicio circa libros illicitos, quos in fine reprobat,
apparet eius sollicitudo salvandi etiam minimam particulam veri, quae in eis conti-
neri possit. »



in seinen philosophischen Kommentaren 61

So lassen sich auch am besten die Widerspriiche in seinen Werken ver-
stehen 34

Es ist also ein eigentiimlicher Schwebezustand, in dem Albert sich
zu den kommentierten Lehren befindet. Er sammelt nicht nur das
Material, um es weiterzugeben, sondern er beurteilt es auch und sucht
es nach Moglichkeit durch eigene Spekulation zu férdern. Die Beurtei-
lung ist aber wiederum nicht so kritisch und exakt, daB3 sie tiber eine
positive Wertschitzung hinaus zu einer systematischen Sondierung der
Lehren und zu einer personlichen Identifizierung mit ihnen fithrte. Er
lehrt, was ithm der Wahrheit am nédchsten zu kommen scheint. Dabei
ist der WertmaBstab fiir das zu beurteilende in der Regel die Anschauung
der Peripatetiker. Wie weit Albert aber in der Beurteilung und Auswahl
geht, zeigen seine Worte in der « Summa theologiae », wo er mit Bezug
auf die Bestimmung der Seele sagt, daf3 er dem Plato folgen wolle, wenn
er die Seele an sich, dem Aristoteles aber, wenn er die Seele als Form der
Belebung des Korpers betrachte 32,

Ich glaube nun nicht, daB es richtig ist, wie Schneider ®¢ zur bes-
seren Feststellung der Ansicht Alberts nur dze philosophischen Schriften
bzw. Kapitel heranziehen, die nicht gegen den christlichen Standpunkt
verstoBen. Mit einem Widerspruch Alberts brauchte man dabei aller-
dings nicht zu rechnen 7, denn er wire sicher sehr zufrieden gewesen,
wenn auch zu seiner Zeit alle mit diesem Vorsatz seine Schriften gelesen
hédtten, denn dann wéren ihm nie die drgerlichen Anklagen und Angriffe
begegnet. Aber damit ist dieses Verfahren noch nicht notwendigerweise
« korrekt », denn wenn Albert nicht ausdriicklich gegen eine Lehre Stel-
lung nimmt, wird er ihren Widerspruch zur kirchlichen Anschauung
nicht erkannt ®8, sondern sie bona fide dargelegt und kommentiert ha-

84 GEVYER, Albertus Magnus, Festgabe der Kolner Universititszeitung 1948,
S. 9: « Seine (Alberts) Stirke liegt in der Universalitit, die die Probleme von mog-
lichst vielen Seiten mit einem méglichst reichen Quellenmaterial zu beleuchten ver-
sucht und auch Theorien und Ideen Raum gewihrt, die nicht zu einem logisch ein-
heitlichen System verarbeitet sind. »

85 Summa theologiae IT, 12, 69, 2: «... dicendum, quod animam considerando
secundum se, consentiemus Platoni : considerando autem eam secundum formam
animationis quam dat corpori consentiemus Aristoteli. »

88 SCHNEIDER: a. a. O. [Anm. 5] S. 4, 301 {., 308.

87 SCHNEIDER : a.a. 0. S. 302 : «... dal wir in diesen Fillen auch nicht im
mindesten im Widerspruch mit Alberts eigener Auffassung handeln, sondern dal3
unser Verfahren durchaus korrekt ist ... »

38 Diese Ansicht dulert auch SCHNEIDER : a. a. O. S. 298, 302 f., 306 ; und er
fihrt zur niheren Begriindung an, daf} sich Gegensitze zum « dogmatischen Chri-



62 Zur Frage der eigenen Anschauung Alberts d. Gr.

ben — nur vermutlich im BewuBtsein der Unzuldnglichkeit der eigenen
Kritik und Beurteilung. Bei dem Verfahren Schneiders blieben auch die
Widerspriiche in Alberts Lehre unerkldarbar, denn sie wiirden in Alberts
personliche Anschauung verlegt.

Wenn man also bei dem oben dargelegten Verhiltnis Alberts zu
seinen philosophischen Kommentaren iiberhaupt von personlicher An-
schauung sprechen will 3, so meine ich, dal zur Feststellung derselben
alle Lehren dieser philosophischen Paraphrasen, zu denen Albert sich
nicht bestimmt positiv oder negativ dullert oder die er sonst irgendwie,
etwa durch Bezugnahme in anderen Werken, auszeichnet, ausnahmslos
den gleichen Wert haben, denn damals stand Albert — bona fide — zu
allen gleich positiv, wenn wir sie auch jetzt als in Ubereinstimmung
mit oder im Gegensatz zur katholischen Lehre stehend bezeichnen miissen.

Dagegen kann man mit mehr Recht die Schriften starker fiir Alberts
eigene Meinung heranziehen, die nicht als Paraphrasen, sondern als
selbstindige Werke geschrieben wurden, wie neben der « Summa theo-
logiae » im philosophischen Bereich vor allem die « Summa de homine »,
nach Schneider unter den philosophischen Werken das reifste und das-
jenige, das einer Synthese der aristotelischen, neuplatonischen und augu-
stinisch-theologischen Elemente am ndchsten kommt #°. Diese Schriften
sind darum fiir Alberts eigene Meinung auch am stdrksten anerkannt,
obwohl sich auch in ihnen Widerspriiche finden und Versto8e gegen die
kirchliche Anschauung. |

Das Schema und Ziel der Kommentare Alberts und gleichzeitig
seinen WertmaBstab fiir die verschiedenen Lehren erkennt man am besten
aus Alberts eigenen Worten in « De anima » :

« Volo primo totam Aristotelis scientiam pro nostris viribus explanare

et tum aliorum Peripateticorum inducere opiniones et post hoc de Pla-
tonis opinionibus videre et tunc demum nostram ponere opinionem. »*!

stentum » auch in den theologischen Schriften Alberts finden, so z. B. in der « von
allen Forschern fiir die Darstellung der Lehre unseres Philosophen herangezogenen
Summa theologiae » (S. 298).

3% SCHNEIDER : a. a. O. S. 1 sagt beispielsweise, dafl man ebensowenig von einer
Psychologie Alberts sprechen kénne, als von drei oder vier selbstandigen.

40 SCHNEIDER: a. a. O. S. 296 {.

41 De anima II, 2, 1.



	Zur Frage der eigenen Anschauung Alberts d. Gr. in seinen philosophischen Kommentaren

