
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 1

Artikel: Zur Frage der eigenen Anschauung Alberts d. Gr. in seinen
philosophischen Kommentaren

Autor: Kaiser, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rudolf Kaiser

Zur Frage der eigenen Anschauung

Alberts d. Gr.

in seinen philosophischen Kommentaren

Eine grundsätzliche Betrachtung

Es soll hier1 eine Frage untersucht werden, die sich beim Lesen

der Werke Alberts wegen der häufigen Versicherung, nicht die eigene

Meinung, sondern nur die der Peripatetiker vorzutragen, wiederholt
aufdrängt. Es ist die Frage, inwieweit die Werke Alberts, vor allem seine

philosophischen Kommentare, die eigenen Anschauungen Alberts wiedergeben,

und inwieweit sie nur die Ansichten anderer referieren und
kommentieren. Eine Untersuchung dieser Frage kann zum besseren
Verständnis der wissenschaftlichen Eigenart Alberts und der Tatsache, wie
Albert gleichzeitig Begründer einer aristotelischen und einer neuplatonischen

Schule sein konnte, beitragen.
Albert gilt vor allem als Aristoteliker. Sein Anliegen und seine

historische Bedeutung waren es, vor und gleichzeitig mit seinem Schüler
Thomas den gesamten Aristoteles dem lateinischen Abendlande zugänglich

zu machen und so erst die mittelalterliche Scholastik im eigentlichen
Sinne zu ermöglichen. Im ersten Kapitel seiner Physik, die mit am
Beginn seiner Kommentierungsarbeit steht, sagt Albert :

1 Der Aufsatz ist entstanden aus der Untersuchung über « Das Verhältnis
Alberts des Großen zu den Lehren des Neuplatonikers Proklos », Diss. Bonn 1954.
Es soll einer anderen Arbeit überlassen bleiben, umfangreicheres Material mit mehr
Beispielen zu dieser Frage zusammenzustellen.



54 Zur Frage der eigefien Anschauung Alberts d. Gr.

« Nostra intentio est, omnes dictas partes (nämlich : physicam, meta-
physicam et mathematicam partem) facere Latinis intelligibiles. »

In der Schrift « De causis et processu universitatis » kommentiert
Albert nun aber z. B. den rein neuplatonischen Liber de causis, den er
allerdings für einen « zuverlässigen Dolmetscher der peripatetischen
Schule » hält2. Wie die Schrift selbst, so ist auch Alberts Kommentar
zu ihr häufig neuplatonisch-pantheisierend, er äußert emanatistische

Anschauungen 3, nach denen der Hervorgang aus dem Ersten über die

neuplatonischen Stufen der Intelligenzen und der Seele verläuft, und
läßt diesen Hervorgang im Sinne der neuplatonischen Lichtmetaphysik
durch Abschwächung und Verdunklung des vom Ersten ausgehenden
Lichtes bedingt sein 4 - in Vielem ähnlich seiner ebenfalls neuplatonischen
Schrift « De intellectu et intelligibili ». Wie kann Albert diese Lehren in
seinen Kommentaren mit seiner Grundhaltung als Aristoteliker einerseits
und als treuer Anhänger der Kirche andererseits vereinbaren Wie ist
der Zwiespalt zwischen zahlreichen einander widersprechenden
Äußerungen seiner Werke, vor allem aristotelischer, neuplatonischer und
theologischer Werke, zu erklären ?5 Ist diese Diskrepanz im Denken
und in der Haltung Alberts selbst zu suchen, oder sind wir nicht
berechtigt, in diesen verschiedenen Werken gleichwertige Äußerungen
seiner eigenen Ansicht zu sehen, sondern müßten uns, um die zu finden,
nur auf bestimmte Werke stützen Damit ist die Frage gestellt, inwieweit

die Schriften Alberts Ausdruck seiner eigenen Anschauungen sind,

2 O. Bardenhewer : Die pseudo-aristotelische Schrift Über das reine Gute,
bekannt unter dem Namen « Liber de causis », Freiburg 1882, S. 243.

3 So z. B. II, 4, 1 : « Fluxus est emanatio formae a primo fonte, qui omnium
formarum est fons et origo Istum modum fluxus antiqui Peripatetici et primi
processionem vocaverunt. » - I, 4, 8 spricht Albert von den Seinsstufen Intelligenz,
Seele, Natur und sagt von ihnen, « quod fluunt a primo principio. »

4 So z. B. I, 4, 5 : « Ordinem in gradibus entium non facit nisi casus et occubi-
tus a lumine primi entis. » - Im gleichen Kapitel heißt es auch : « Umbram
vocamus differentiam, per quam coarctatur et obumbratur amplitudo luminis a
priori procedentis secundum genus cuiuslibet causae. » - Vgl. auch C. Baeumker :

Witelo, ein Philosoph und Naturforscher des XIII. Jahrhunderts (Beitr. z. Gesch.
d. Phil. d. Mittelalters 111,2) Münster 1908, S. 507 ff. - Dazu M. Grabmann :

Der Neuplatonismus in der deutschen Hochscholastik. PJ 23 (1910) 47 f.
5 A. Schneider : Die Psychologie Alberts des Großen nach den Quellen

dargestellt (Beitr. z. Gesch. d. Phil. d. Mittelalters IV, 5-6) Münster 1903-06, S. 8 und
S. 161 ff. macht z. B. auf die starken Differenzen zwischen den verschiedenen
Äußerungen Alberts über die phantasia und die aestimatio aufmerksam, die sich
nicht nur zwischen mehreren Werken, sondern sogar innerhalb einer und derselben
Schrift finden.



in seinen philosophischen Kommentaren 55

eine Frage, die schon von Hertling aufgeworfen 6 und neben anderen

von Schneider 7 und Manser 8 aufgegriffen wurde.
Bei der Beantwortung dieser Frage ist die Gefahr zweier Extreme

gegeben : Auf der einen Seite, daß man ziemlich alle Schriften Alberts
als vollgültige Äußerungen seiner persönlichen Ansicht nimmt, und auf
der anderen Seite, daß man ihm keine eigene wissenschaftliche Meinung
zugesteht, sondern in ihm nur den Sammler sieht, der in sklavischer
Abhängigkeit von den Autoritäten wie ein großes Sammelbecken alles

aufnimmt und weitergibt.
Vor dem ersten Extrem müßten schon Alberts eigene Äußerungen

bewahren. So sagt er z. B. gerade in dem Kommentar zum Liber de causis

wiederholt, daß er nur die Ansicht der Peripatetiker und nicht seine

eigene wiedergeben wolle. Im Kapitel II, 1,2 heißt es :

«... secundum Peripateticos, quorum nos hic explanamus intentionem,
nihil de nostro dicentes, sed eorum intentionem, prout possumus,
interprétantes ...»

Das Kapitel II, 2, 1 beginnt mit den Worten :

« De intelligentiis dicturi primum oportet scire, quod non dicemus de

intelligentiis de novo aliquid imponentes, sed tantummodo ponentes
rationes Peripateticorum Peripateticorum enim hic rationem de-
fendimus Peripateticos ergo sequentes dicimus, quod ...»

Den Schluß der ganzen Schrift bildet der Satz :

« Eligat ergo unusquisque quod vult. Ea enim quae dicta sunt,
secundum Peripateticorum rationes determinata sunt et non asser-
tionibus nostris inducta, et assiduis postulationibus sociorum nostro-
rum potius extorta quam impetrata. »

9

Albert verwahrt sich in dieser Schrift also ausdrücklich dagegen,
daß man sie als Ausdruck seiner eigenen Ansicht werte. Er will in ihr
nur die Auffassung der Peripatetiker wiedergeben. Ähnliche Bemerkungen

macht Albert auch in anderen Werken 10. Ja zweimal, nämlich in der

6 G. v. Hertling : Albertus Magnus, Beiträge zu seiner Würdigung, 2. Aufl.
(Beitr. z. Gesch. d. Phil. d. Mittelalters XIV, 5-6) Münster 1914, S. 37 ff., 44 ff., 85.

7 Schneider : a. a. O. S. 1-8, 294-308.
8 G. M. Manser : Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger. Divus

Thomas (Wien) 2 (1915) 75 ff.
9 Das letzte Zitat so nach der Richtigstellung von Hertling : a. a. O. S. 45,

Anm. 2.
10 So z. B. am Schluß der Metaphysik, XIII, 2, 4 : « Hic igitur sit finis disputa-

tionis istius, in qua non dixi aliquid secundum opinionem meam, sed omnia dicta
sunt secundum positiones Peripateticorum. »



56 Zur Frage der eigenen Anschauung Alberts d. Gr.

Politik und in « De somno et vigilia », geht Albert sogar so weit zu
behaupten, in keinem seiner philosophischen Werke sei sein eigener Standpunkt

niedergelegt, den möge man eher in seinen theologischen Schriften
suchen. So schreibt er am Schluß der Politik :11

« Nec ego dixi aliquid in isto libro, nisi exponendo quae dicta sunt,
et rationes et causas adhibendo. Sicut enim in omnibus libris physicis
nunquam de meo dixi aliquid, sed opiniones Peripateticorum quanto
fidelius potui exposui. »

Und in « De somo et vigilia » heißt es :12

« Si quid enim forte propriae opinionis habemus in nostris theologicis
magis quam in physicis, Deo volente, a nobis proferetur. »

Nun hat schon Schneider darauf aufmerksam gemacht, daß diese

Worte Alberts nicht wörtlich zu nehmen, sondern aus der Erregung über
erlittene Angriffe wegen kirchlich gefährlicher Lehren seiner Schriften
zu verstehen sind 13. Albert wolle sich damit gleichsam « Generalabsolution

gegen alle eventuell begangenen Verstöße erteilen und Indemnität
sichern ». Die Kritik, die Albert auch gerade in den philosophischen Werken

an den verschiedenen Lehren übt, spricht nämlich dagegen, seine

oben angeführten Worte zu wörtlich zu nehmen. Manser überbetont
diesen Gedanken Schneiders dann aber so sehr, daß jene « Verlegenheitserklärungen

» Alberts « nicht buchstäblich » zu nehmen sind, daß er zu
dem Schluß kommt, Albert habe hauptsächlich in seinen Kommentaren
seine eigenen philosophischen Ansichten niedergelegt, und die
aristotelischen Problemlösungen, die er weder als Philosoph noch als Theologe
bekämpfe oder modifiziere, seien seine eigene Lehrmeinung u. Damit
dürfte Manser doch etwas zu weit gegangen sein, zumal wenn man
bedenkt, daß für Albert ja z. B. auch der Liber de causis « aristotelische

Problemlösungen » betraf. Manser schlägt damit die von Albert
angeführten Äußerungen über seinen eigenen Standpunkt in den

philosophischen Werken völlig in den Wind und legt so die Widersprüche in
Alberts Schriften in Albert selbst hinein. Damit verbaut er sich den Weg
zu einer Lösung derselben und geht darum auch nicht ausführlicher auf
sie ein.

11 Politica VIII, 5.
12 De somno et vigilia I, 12.
13 Schneider : a. a. O. [Anm. 5] S. 297-301.
14 Manser a. a. O. [Anm. 8] S. 80 fi.



in seinen philosophischen Kommentaren 57

Dem anderen Extrem, daß Albert nur Material sammeln und weitergeben

wolle ohne Rücksicht auf den Inhalt desselben, widerspricht jede
seiner Schriften, in die sehr häufig historisch-kritische Erörterungen
eingeschoben sind. Immer wieder bekämpft er Ansichten, die er für falsch

hält und die vor allem der Lehre der Kirche widersprechen. So wenn er
in den allerersten sechs Kapiteln der schon erwähnten Schrift « De causis

et processu universitatis » die Ansichten der Epikureer, der Stoiker 15

und des Avicebron über das erste Prinzip des ganzen Seins vorträgt und

gleich aburteilt16. Dabei kann er sich an anderer Stelle geradezu ereifern,
wenn er z. B. Piatos Lehre über den Intellekt als eine « absurditas
maxima » und als einen « pessimus error » bezeichnet17. Vor allem ist
sehr oft das Opfer seiner Angriffe Alexander von Aphrodisias 18, aber
selbst Aristoteles ist trotz höchster Verehrung keineswegs davon
ausgeschlossen. So bekämpft Albert entschieden dessen Lehre von der An-
fangslosigkeit der Welt19, da sie dem christlichen Dogma von der Schöpfung

widerspricht. Hinsichtlich der Traumdeuterei hält er die aristotelische
Lehre für « breve quidem et imperfectum et habens plurimas dubita-
tiones » 20. Aristoteles hat eben auch schwer geirrt : « Multum erravit. » 21

Bei anderer Gelegenheit billigt und bestätigt Albert bestimmte
Anschauungen und spendet vor allem dem Aristoteles häufig Lob, so z. B.

in der Ethik, wo er von ihm sagt :

« Iste autem perfectius omnibus tradidit genera virtutum et species,
distinguens et antecedentia et consequentia et opera et propria et
effectus. »

22

Albert ist also keineswegs nur Sammler 23 und Vermittler oder nur

15 Empedokles und Anaxagoras bezeichnet Albert als Epikureer, Sokrates und
Plato als Stoiker ; vgl. Hertling : a. a. O. [Anm. 6] S. 34 f.

16 Baeumker : a. a. O. [Anm. 41 S. 407, Anm. 3 sagt zu dieser Schrift Alberts :

« Freilich muß man nicht annehmen, daß Albert nichts von dem dort Angeführten
billigt. Oft genug spricht er im eigenen Namen, namentlich in der Polemik »

17 De anima II, 1, 10.
18 Als Beispiele seien nur genannt « De natura et origine animae » II, 5, wo

Albert unter der Überschrift « De errore Alexandri de statu animae post mortem
et dissolutionem corporis » die Lehre Alexanders von der Sterblichkeit der menschlichen

Seele bekämpft — und « Summa theologiae » I, q. 19, wo Albert schreibt :

« Alexander erravit dicendo primam materiam deum esse. »

19 Summa theologiae II, 1, 4, 5.
20 De somno et vigilia, III, 1, 1.
21 Summa theologiae, II, 1, 4, 5.
22 Ethica, I, 1, 7.
23 H. von Schubert : Die Geschichte des deutschen Glaubens, Leipzig 1925,

S. 92 schreibt von Albert, er sei « mehr ein Sammler, ein Enzyklopädist, ein



58 Zur Frage der eigenen Anschauung Alberts d. Gr.

Nachäffer des Aristoteles24, der keine eigene Meinung hat. Er nimmt
Stellung zu zahlreichen Ansichten25, und indem er sich in manchen

Kapiteln und Schriften auf früher von ihm Gesagtes beruft, äußert sich

doch auch darin eine gewisse Identifizierung seiner selbst mit dem Dargelegten.

So sagt er in dem Kommentar zum Liber de causis mit Bezug
auf die « causa prima », die nichts zu ihrer Existenz voraussetzt, sondern

selbst Ursache allen Seins ist :

«... sicut in superior! libro nos probasse meminimus » (11,1,13).

Im « Libellus de unitate contra Averroistas », in dem nach Schneider

zweifellos der Ausdruck von Alberts eigenem Standpunkt zu erblicken
ist 28, bezieht er sich auf den neuplatonischen « Liber de intellectu et

intellegibili » :

« Et hoc est quod verius de intellectu dici potest et natura ipsius ;

et disputavimus de hoc latius in Libro de perfectione animae, qui
secundus est in Libro de intellectu et intelligibili. »

27

Damit sind die beiden extremen Anschauungen hinsichtlich des

Verhältnisses der Schriften Alberts zu seiner eigenen Ansicht zurückgewiesen.

Was ist nun aber von jenen Lehren zu halten, die Albert in seinen

philosophischen Kommentaren ohne eigene Stellungnahme, ohne Lob
und Tadel vorträgt und ausführlich kommentiert und in denen sich

Schulmeister » Demgegenüber betont B. Geyer in : « Albertus Magnus », Festgabe

der Kölner Universitätszeitung 1948, S. 9, Albert wolle in seinen philosophischen

Kommentaren das gesamte neuübersetzte wissenschaftliche Material seinen
Zeitgenossen zugänglich machen, « nicht in bloß kompilatorischer und
enzyklopädischer Form, wie etwa sein Zeit- und Ordensgenosse Vinzenz von Beauvais,
sondern durchdacht und verarbeitet. »

21 Schon der Chronist Paulus Langius soll ihn im 13. Jahrhundert « simia
Aristotelis » genannt haben. Vgl. Manser a. a. O. [Anm. 8] S. 75 f. ; - Jedenfalls
nahm man immer wieder Worte wie «... hoc plane dicit Augustinus in Littera, ergo
ita est » (III Sent. dist. 39 a. 6), die von Alberts gewaltiger Verehrung für Augustinus
zeugen, zum Anlaß für den Vorwurf sklavischer Abhängigkeit ; ebenso wenn Albert
die Frage, ob die Zeit eine Ursache sei, darum verneint, weil sie in der aristotelischen

Schrift vom Werden und Vergehen nicht als Ursache aufgeführt werde
(Summa de creaturis I, 2, 5, 7). Weitere derartige Beispiele bei Hertling a. a. O.

[Anm. 6] S. 39.
25 Zu Alberts « Speculum astronomiae » bemerkt G. Meersseman : Intro-

ductio in opera omnia B. Alberti Magni, Brugis 1931, S. 134 : « Albert hic non mere
narrat dicta aliorum, sed proprio nomine approbat et reprobat quae approbanda
vel reprobanda ei videntur. »

26 Schneider : a. a. O. [Anm. 5] S. 306.
27 De unitate intellectus c. 6.



in seinen philosophischen Kommentaren 59

Widersprüche und Verstöße gegen die Lehre der Kirche finden Wenn
sie nicht als adäquater Ausdruck seiner persönlichen Auffassung
angesehen werden können - Albert will nach den angeführten Äußerungen
dafür ja alle philosophischen Schriften ausschalten -, so ist es andererseits

auch unvorstellbar, daß ein zutiefst Gelehrter wie Albert mit viel
Sorgfalt und Mühe Lehren kommentiert und zu begründen versucht,
denen er persönlich völlig indifferent gegenübersteht und mit denen er
sich auch nicht im geringsten identifizieren will.

Ich glaube, eine Antwort kann hierauf nur gegeben werden, wenn
man Alberts besondere Eigenart als Gelehrter betrachtet.

Albert war ein Mann umfassendsten Wissens und unvergleichlicher
Kenntnisse, wie kein anderer zu seiner Zeit und vielleicht keiner im
ganzen Mittelalter. Sein Interesse galt jedem Bereich, der für eine geistige
Betätigung eine Möglichkeit bot. Er war nicht nur ein kenntnisreicher
Theologe, der sich gelegentlich bis zur mystischen Betrachtung erhebt 28,

und er war nicht nur Philosoph, der seine welthistorische Aufgabe darin
erkannte, das aristotelische Gedankengut der abendländischen Welt
zugänglich zu machen und der eine gute Kenntnis der neuplatonischen
Philosophie besaß, die er oft mit seinen Aristoteleserklärungen verwob.
Er war auch ein großer Naturwissenschaftler, der seine sorgfältigen
Beobachtungen den Tieren und der leblosen Natur, den Steinen und
Mineralien der Erde, zuwandte 29. So umspannte sein geistiges Interesse
alle Bereiche des Seins vom leblosen Gestein bis zum göttlichen Geheimnis.

Und auf keinem Gebiet blieb er für die damalige Zeit Stümper oder

Dilettant, sondern er erwarb sich überall gute Einzelkenntnisse, war auf
jedem Gebiete groß - insofern mit vollem Recht als einziger im Mittelalter

als « der Große » oder auch als « Doctor universalis » bezeichnet.

Aber etwas fehlte Albert - bei so vielseitigen Interessen und Kenntnissen
sicher nicht verwunderlich - : Es fehlte ihm die Fähigkeit, die verschiedenen

Lehren der verschiedenen Gebiete in eine harmonische in sich

widerspruchslose Ordnung zu bringen, es fehlte ihm die Fähigkeit zu

28 Vgl. Grabmann : Der Einfluß Alberts des Großen auf das mittelalterliche
Geistesleben. Mittelalterliches Geistesleben II, München 1936, S. 358 f., 367 fi.

29 H. Stadler, der Alberts Tiergeschichte neu herausgab, schreibt in den
Verhandlungen der Gesellschaft deutscher Naturforscher und Ärzte I, Leipzig 1909,
S. 29 fi. über « Albertus Magnus von Köln als Naturforscher und das Kölner
Autogramm in seiner Tiergeschichte ». S. 35 heißt es dort : « Albert war ein Beobachter
ersten Ranges und wäre die Entwicklung der Naturwissenschaften auf der von
Albert eingeschlagenen Bahn weitergegangen, so wäre ihr ein Umweg von drei
Jahrhunderten erspart geblieben. »



60 Zur Frage der eigenen Anschauung Alberts d. Gr.

systematisieren. Hierin übertraf ihn vor allem sein Schüler Thomas, der
ihn an Einzelkenntnissen sicher nicht erreichte30. Aus dieser Eigenart
Alberts - seiner Stärke einerseits, seiner Schwäche andererseits - ist nur
die Frage nach der Darlegung der eigenen Meinung Alberts in seinen

Schriften zu beantworten : Wegen seiner weitgespannten Interessen
nahm er unendlich Vieles und Verschiedenartiges auf. Das, was er als

offensichtlich falsch oder als unvereinbar mit der kirchlichen Lehre
erkannte, bekämpfte er. Aber zu einer kritischen Sichtung und systematischen

Einordnung des gesamten Materials mit Ausgleich aller
Widersprüche war er nicht in der Lage81. So sah er seine Hauptaufgabe darin,
alles, was ihm des Erhaltens und Bewahrens wert zu sein schien, vor dem

Verlorengehen zu retten, indem er es in seine Werke aufnahm, es dem

wissenschaftlichen Leben seiner Zeit zugänglich machte und so dem

abendländischen Denken überhaupt erhielt 32. Albert identifizierte sich
zweifellos nicht mit allem, wie aus seinen diesbezüglichen, ablehnenden

Worten hervorgeht, da er im einzelnen nicht sicher gewesen sein wird,
die Grenzen kirchlich tragbarer Lehren nicht überschritten zu haben.

Andererseits stand er jedoch so weit absolut positiv zu dem in seinen

Werken Behandelten, daß es ihm jedenfalls wert erschien, aufgenommen,
erhalten und weitergegeben zu werden 83. Seine Stellungnahme zu den

Lehren seiner Werke - hiermit sind vor allem seine philosophischen
Paraphrasen gemeint - besteht also in einer beachtlichen Wertschätzung
ihres Inhalts, ohne sie damit zu seiner eigenen Anschauung zu machen.

30 Grabmann : a. a. O. S. 382 : « Das Schrifttum des Doctor universalis
umspannt namentlich in naturwissenschaftlicher Hinsicht Fragen und Gebiete, die
Thomas nicht in den Kreis seiner wissenschaftlichen Untersuchung gezogen hat. »

Wie Thomas wird auch Albert schon von Zeitgenossen zitiert, so von Siger
von Brabant. Vgl. Grabmann, a. a. O. S. 360 f. Da dies sont im Mittelalter nicht
üblich war, ist es ein Zeugnis des Rufes, den Albert genoß.

31 Überweg-Geyer, Grundriß der Geschichte der Philosophie II, S. 410 :

« Der Mangel an Beherrschung, Ausgleichung und Verarbeitung des zusammengetragenen

Materials macht sich sehr fühlbar. An systematischem Geschick, an
kritischem Blick, an Klarheit und Konsequenz der Gedankenführung wird Albert von
seinem Schüler Thomas von Aquino übertroffen. »

32 Meersseman : a. a. O. [Anm. 25] S. 134 f. sagt darum : « Alberto maxime
cura est eorum quae bona scripserunt antiqui ne pereant », und er weist in diesem
Zusammenhang auf den Kommentar zum Liber de causis II, 1, 1 hin, wo Albert
schreibt : « Accipiemus ab antiquis quaecumque bene dicta sunt ab ipsis. »

33 Meersseman : a. a. O. S. 135 sagtmitBezug auf Alberts « Speculum astro-
nomiae » sogar : « Etiam in suo iudicio circa libros illicitos, quos in fine reprobat,
apparet eius sollicitudo salvandi etiam minimam particulam veri, quae in eis conti-
neri possit. »



in seinen philosophischen Kommentaren 61

So lassen sich auch am besten die Widersprüche in seinen Werken
verstehen 81.

Es ist also ein eigentümlicher Schwebezustand, in dem Albert sich

zu den kommentierten Lehren befindet. Er sammelt nicht nur das

Material, um es weiterzugeben, sondern er beurteilt es auch und sucht

es nach Möglichkeit durch eigene Spekulation zu fördern. Die Beurteilung

ist aber wiederum nicht so kritisch und exakt, daß sie über eine

positive Wertschätzung hinaus zu einer systematischen Sondierung der
Lehren und zu einer persönlichen Identifizierung mit ihnen führte. Er
lehrt, was ihm der Wahrheit am nächsten zu kommen scheint. Dabei
ist der Wertmaßstab für das zu beurteilende in der Regel die Anschauung
der Peripatetiker. Wie weit Albert aber in der Beurteilung und Auswahl
geht, zeigen seine Worte in der « Summa theologiae », wo er mit Bezug
auf die Bestimmung der Seele sagt, daß er dem Plato folgen wolle, wenn
er die Seele an sich, dem Aristoteles aber, wenn er die Seele als Form der

Belebung des Körpers betrachte36.

Ich glaube nun nicht, daß es richtig ist, wie Schneider 36 zur
besseren Feststellung der Ansicht Alberts nur die philosophischen Schriften
bzw. Kapitel heranziehen, die nicht gegen den christlichen Standpunkt
verstoßen. Mit einem Widerspruch Alberts brauchte man dabei
allerdings nicht zu rechnen 37, denn er wäre sicher sehr zufrieden gewesen,
wenn auch zu seiner Zeit alle mit diesem Vorsatz seine Schriften gelesen

hätten, denn dann wären ihm nie die ärgerlichen Anklagen und Angriffe
begegnet. Aber damit ist dieses Verfahren noch nicht notwendigerweise
« korrekt », denn wenn Albert nicht ausdrücklich gegen eine Lehre Stellung

nimmt, wird er ihren Widerspruch zur kirchlichen Anschauung
nicht erkannt 88, sondern sie bona fide dargelegt und kommentiert ha-

34 Geyer, Albertus Magnus, Festgabe der Kölner Universitätszeitung 1948,
S. 9 : « Seine (Alberts) Stärke liegt in der Universalität, die die Probleme von
möglichst vielen Seiten mit einem möglichst reichen Quellenmaterial zu beleuchten
versucht und auch Theorien und Ideen Raum gewährt, die nicht zu einem logisch
einheitlichen System verarbeitet sind. »

35 Summa theologiae II, 12, 69, 2 : «... dicendum, quod animam considerando
secundum se, consentiemus Piatoni : considerando autem earn secundum formam
animationis quam dat corpori consentiemus Aristoteli. »

36 Schneider : a. a. O. [Anm. 5] S. 4, 301 f., 308.
37 Schneider : a. a. O. S. 302 : « daß wir in diesen Fällen auch nicht im

mindesten im Widerspruch mit Alberts eigener Auffassung handeln, sondern daß
unser Verfahren durchaus korrekt ist »

38 Diese Ansicht äußert auch Schneider : a. a. O. S. 298, 302 f., 306 ; und er
führt zur näheren Begründung an, daß sich Gegensätze zum « dogmatischen Chri-



62 Zur Frage der eigenen Anschauung Alberts d. Gr.

ben - nur vermutlich im Bewußtsein der Unzulänglichkeit der eigenen

Kritik und Beurteilung. Bei dem Verfahren Schneiders bheben auch die

Widersprüche in Alberts Lehre unerklärbar, denn sie würden in Alberts
persönliche Anschauung verlegt.

Wenn man also bei dem oben dargelegten Verhältnis Alberts zu
seinen philosophischen Kommentaren überhaupt von persönlicher
Anschauung sprechen will39, so meine ich, daß zur Feststellung derselben

ahe Lehren dieser philosophischen Paraphrasen, zu denen Albert sich
nicht bestimmt positiv oder negativ äußert oder die er sonst irgendwie,
etwa durch Bezugnahme in anderen Werken, auszeichnet, ausnahmslos
den gleichen Wert haben, denn damals stand Albert - bona fide - zu
allen gleich positiv, wenn wir sie auch jetzt als in Übereinstimmung
mit oder im Gegensatz zur katholischen Lehre stehend bezeichnen müssen.

Dagegen kann man mit mehr Recht die Schriften stärker für Alberts
eigene .Meinung heranziehen, die nicht als Paraphrasen, sondern als

selbständige Werke geschrieben wurden, wie neben der « Summa theo-

logiae » im philosophischen Bereich vor allem die « Summa de homine »,

nach Schneider unter den philosophischen Werken das reifste und
dasjenige, das einer Synthese der aristotelischen, neuplatonischen und augu-
stinisch-theologischen Elemente am nächsten kommt 40. Diese Schriften
sind darum für Alberts eigene Meinung auch am stärksten anerkannt,
obwohl sich auch in ihnen Widersprüche finden und Verstöße gegen die
kirchliche Anschauung.

Das Schema und Ziel der Kommentare Alberts und gleichzeitig
seinen Wertmaßstab für die verschiedenen Lehren erkennt man am besten

aus Alberts eigenen Worten in « De anima » :

« Volo primo totam Aristotelis scientiam pro nostris viribus explanare
et tum aliorum Peripateticorum inducere opiniones et post hoc de
Piatonis opinionibus videre et tunc demum nostram ponere opinionem. »41

stentum » auch in den theologischen Schriften Alberts finden, so z. B. in der « von
allen Forschern für die Darstellung der Lehre unseres Philosophen herangezogenen
Summa theologiae » (S. 298).

39 Schneider : a. a. O. S. 1 sagt beispielsweise, daß man ebensowenig von einer
Psychologie Alberts sprechen könne, als von drei oder vier selbständigen.

40 Schneider : a. a. O. S. 296 f.
41 De anima II, 2, 1.


	Zur Frage der eigenen Anschauung Alberts d. Gr. in seinen philosophischen Kommentaren

