
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 1

Artikel: Urgeschichte in katholischer Sicht

Autor: Kropp, Angelicus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Angelicus Kropp OP

Urgeschichte in katholischer Sicht

Die heutige katholische Exegese ist so weit, dem Gläubigen
Antwort über die biblische Urgeschichte zu geben h Viele Fragen nach

Welt-, Erd- und Menschenentstehung können befriedigend gelöst werden,

die Urgeschichte ist und bleibt uns Heilige Schrift. Im Gewände

der damaligen Zeit belehrt sie uns über das, was zum Heile notwendig
ist, ohne etwa ein Lehrbuch der Naturwissenschaft, der Kultur- und
Sprachengeschichte sein zu wollen. Wir verzichten darauf, jeweils nach
dem naturwissenschaftlichen Standpunkt eine Konkordanz zwischen
biblischer Redeweise und wissenschaftlichen Tagesergebnissen erzwingen

zu wollen. Das Konzil von Trient schützt in der Schrifterklärung
die Autorität der Väter in Sachen des Glaubens und der Sitte, hindert
aber nicht, die text-, literarkritische und literaturgeschichtliche
Methode, unbeschadet des göttlichen Ansehens der Bücher, zur Auslegung
heranzuziehen2-

Mißverständnisse ergaben sich aus einer zu engen Auffassung der

Irrtumslosigkeit der Hl. Schrift 3. Letztere steht außer Zweifel, jedoch
je nach der besonderen literarischen Art hat die Schrifterklärung die

dargestellte Wahrheit zu ermitteln. Jetzt ist es an der Zeit, dem Katholiken

in Unterricht und Predigt die Schrift so zu erklären, daß Bibel-

1 Geplant war eine Besprechung des Buches : Peter Morant OFM Cap :

Die Anfänge der Menschheit. Eine Auslegung der ersten elf Genesis-Kapitel. Räber,
Luzern 1960. Zum gleichen Problemkreis erschienen außerdem : Theodor Schweg-
ler : Die biblische Urgeschichte im Lichte der Forschung. Pustet, München 1960 ;

Claus Schedl : Geschichte des Alten Testaments, Bd. 1 : Urgeschichte und Alter
Orient. Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien - München 1956; Heinrich Renckens :

Urgeschichte und Heilsgeschichte. Israels Schau in die Vergangenheit nach Gen. 1-3.
Die Zusammenschau dieser Schriften liefert uns einen Einblick in den heutigen
Stand der katholischen Exegese zur Urgeschichte.

2 Renckens S. 15-22 ; Schedl S. 29-31 ; Schwegler S. 15-22.
3 Schwegler S. 23-25 ; 34 f.



44 Urgeschichte in katholischer Sicht

glaube und Profanwissen nicht unvereinbar nebeneinander stehen 4. Die
Bibel ist uns Gottes Wort, Lehre über die heilsnotwendigen Tatsachen
im Gewände der damaligen Zeit, mit Darstellungsmitteln des damaligen
Kulturbildes in einer der damaligen Zeit verständlichen literarischen
Einkleidung. Während die Atomphysik die biblische Lehre von dem

Anfang der Welt bestätigts, können aber die biblischen Zahlen für das

Alter des Kosmos, der Erde und des Menschengeschlechtes nicht
verwertet werden6. Auf Grund der Bibel brauchen also die modernen Zahlen

nicht falsch zu sein, wenn man sechs Milliarden Jahre für die

Ausdehnung des Kosmos, drei Milliarden Jahre für die Entstehung der Erde,
zwei Milliarden für die Bildung der Erdhülle ansetzt7. Das Alter des

Menschengeschlechtes von ungefähr 500 000 Jahren scheint durch
Radioaktivität und chemische Analyse « weitgehend gesichert »8. Der Priesterliche

Bericht cap. 1 ist als dichterische Einkleidung des Werkes Gottes
in sechs Tagen mit acht Werken erkannt. Damit fallen alle krampfhaften

Versuche, Kosmogonie aus der Bibel zu erklären oder mit ihr zu
harmonisieren.

Paradiesesgeschichte (Genesis 2,4b-25)

Die Paradiesesgeschichte bleibt in ihrem geschichtlichen Charakter
bestehen, insofern es sich um die Hauptdaten handelt : besondere

Schöpfung des Menschen (dabei bleibt Platz für ev. Ableitung des Leibes

aus menschlichen Vorstufen) 9, die Vernunftseele stammt von Gott,
gnadenhafte Paradiesesausstattung, Versuchung des Menschen vom
Teufel unter dem Schein (oder der Gestalt) der Schlange, Strafurteil
Gottes und Protoevangelium 10. Jedoch die Schilderung des Gartens, der

Bäume der Erkenntnis und des Lebens, der Paradiesesströme stehen
auch einer symbolischen Erklärung offen u. Demnach könnte auch die

4 SCHWEGLER S. 25-28.
6 SCHEDL S. 32.
6 Morant S. 259-72.
' Schedl S. 32-36.
8 Morant S. 279.
9 Pius xii : Humani generis (1950). Schwegler S. 86 : «Die Frage, ob der

Schöpfer zur Bildung des Menschenleibes - die direkte Erschaffung der Geistesseele
wird immer vorausgesetzt - leblosen oder belebten StofE benützt habe, (betrachtet
der Papst) als einen noch nicht entschiedenen Gegenstand ernster und sorgfältiger
Diskussionen ...»

10 Bibelkommission 30.6.1909 (Denzinger 2121 ff.). Schedl S. 113.
11 Renckens S. 145 : « Der Hagiograph teilt demnach nicht mit, welche

physisch andere materielle und animalische Welt der jetzigen Welt voraufging
Er spricht nicht von dieser idealen Welt als von einer Tatsache in der physischen



Urgeschichte in katholischer Sicht 45

Kulturgeschichte recht haben, wenn sie den Menschen nicht mit Garten
und Ackerbau anfangen läßt12.

Kain und Abel (Gn 4,1-26)

Die kulturgeschichtlichen Angaben über Kain und Abel (Ackerbau,
Viehzucht, Stadtgründung) boten bislang Anlaß zu nur lahmen
Erklärungen ohne Überzeugungskraft. Jetzt sucht man erst einmal
festzustellen, daß die biblische Urgeschichte zum Werke des Moses die

Einleitung bietet und erzählen und begründen will, wie es zur Erwählung
des einen Volkes gekommen ist. Die Menschheit stammt von dem guten
Schöpfergott. Jedoch die Sünde steht schon am Anfang, Wachstum der
Sünde führt zur Verwerfung der Menschheit und Auswahl des Noe.
Neue Sünden begründen Verwerfung immer größerer Teile auch der

neuen Menschheit. So reift der göttliche Entschluß heran, sich ein
besonderes Volk zu erwählen und zu erziehen. Anwachsen der ersten Sünde

kommt im Brudermord in erschreckender Weise zum Ausdruck.
Wenn Kain und Abel die direkten Kinder von Adam und Eva sein

sollen, dann ist zumindest die Schilderung der Kulturstufe anachronistisch

ls. Die Erzählung kann auch in späterer Zeit spielen, es können

Beziehungen zu Stammeserzählungen 14 verwandt sein. Dann hätte der

und historischen Ordnung Die Paradieseswelt wenn man sie buchstäblich
nimmt ist keine Welt, die wirklich bestanden hat, es ist eine in sich unmögliche
Welt. » Die Paradiesesbäume brauchen nicht zu den historischen Fakta zu gehören,
«sind Ausdruck von innerseelischen Vorgängen». Schedl, S. 77, Anm. 15, der
aber selbst eher wirkliche Bäume annimmt. Morant bringt sehr gut die Gründe,
die eine nur symbolische Auffassung der Paradiesesschilderungen nahelegen :

« Trotz dieser Gründe und einer offensichtlichen Bildhaftigkeit der Paradiesesbeschreibung

scheint der biblische Text doch einen geographisch bestimmten
Lebensraum zu lehren» (S. 149). Schedl dagegen tritt sehr energisch für «die
historisch-geographische Realität des Paradieses» ein (S. 75 f.). Die Erwähnung
der vier Paradiesesströme wird heute meist als späterer Zusatz erklärt, gerade um
die Lage des (unbekannten) Paradieses zu erklären. (Schwegler S. 62, Morant
S. 117). Dann können die Ströme aber auch nicht zur genauen Bestimmung des
Paradieses verhelfen.

12 Renckens untersucht sehr eingehend, ob die so materiell ausführlichen
Berichte von dem Paradies, zumal die Enderwartung das wiederkehrende Paradies
schildert, die Zwischenzeit aber nach der Erlösung stöhnt, nur symbolisch genommen

werden sollen. Er kommt zu dem Schluß : die Frage nach der materiellen
Paradiesesbeschaffenheit lasse man auf sich beruhen. Sicher ist jedenfalls die
symbolische Sinngebung. Endlich meint er : nicht die Natur ändert sich, aber durch die
Sünde hat sich die Stellung des Menschen zur Natur geändert (S. 149-58). Gerade
das Letztere hat doch schon der hl. Thomas, I q 96 a 1. ad 2 gelehrt.

13 Schedl S. 116-124.
14 Das Kainszeichen war « ein Schutzzeichen zugunsten Kains, eine

Tätowierung (Zimmerli, von Rad), ein Abzeichen, das ihn schützte, insofern es ihn als



46 Urgeschichte in katholischer Sicht

biblische Autor die Geschichte des Brudermordes hier angeschlossen,
weil sie für das Anwachsen der Sünde typisch ist15.

Engelehe (Gn 6,1-4)

Das patristische Altertum erklärt Gn 6,1-4 als Engelfall16. Aus der
fleischlichen Verbindung der Engel und Menschen geht ein Riesengeschlecht

hervor, das in der Sündflut vernichtet wurde 17. Die Dogmatik
übernahm nur den Fall der Engel, erklärte ihn aber rein geistig. Dann
wurde die zweite Erklärung der Väter vorherrschend : die Gottessöhne

Sethiten) verbanden sich mit den Menschentöchtern (Kainiten)
und zeugten das Gott mißfällige Geschlecht18. Die hierbei genannten
Riesen bezeichnen natürlich nur besonders hochgewachsene Menschen1B.

Mutiger geht Schwegler vor : « Wenn (Hagiographen) es nicht
verschmähten, es noch mit dem inspirierten Text vereinbar hielten,
Materialien aus der Mythologie der heidnischen Nachbarvölker heranzuziehen

so konnte auch der Jahvist, unbeschadet der Inspiration, der

Mythologie einen Zug entnehmen, den er für geeignet hielt, um dadurch

Angehörigen eines Stammes kennzeichnete, welcher die Blutrache auf besonders
schreckliche Weise ausübte (de Vaux). » Morant S. 235 f.

15 Morant S. 246 zum Brudermord und Kulturfortschritt : « Der jahwistische
Zeuge konnte die Grundtatsachen wohl nur durch eine Offenbarung Gottes
vernommen haben (er) konnte die OfEenbarungswahrheiten in die Kulturanschauungen

seiner späteren Zeit eingekleidet haben. » Da sich erst im Mesolithikum
(20 000-8 000) die Kulturstufen Jäger, Herdenzüchter, Ackerbauern entwickelten,
ergeben sich zwei Möglichkeiten : Kain und Abel, die direkten Kinder der Stammeseltern,

werden im Gewände späterer Kultur gezeichnet, - oder : « kommt aber den
beiden (Kain und Abel) und den beiden Söhnen Lamechs, sei es als Einzelpersonen,
sei es als Repräsentanten von Stämmen bzw. von Berufsgruppen, wirklich die hier
gezeichnete Kulturstufe zu, so sind sie alle nur sehr weit entfernte Nachfahren
der Stammeltern, sind aber im Sinne des jahwistischen Erzählers typische Vertreter
der Menschheit, die sich in den 'Schlangen-Samen' und in den 'Frauen-Samen'
aufspaltet». Schwegler S. 129.

16 Die Zeugen s. Schwegler S. 135.
17 Das alte archaische Stück hat sicher gemeint, daß aus der Verbindung eine

Art Halbgötter, hier Riesen genannt, hervorgingen. Der jetzige Text biegt aber
um : « sie gebaren ihnen Kinder. Damals lebten die Riesen ...» Der äthiopische
Henoch erklärt ganz sinngemäß, daß die Gottessöhne mit den Menschentöchtern
« die Riesen » zeugten (Schwegler S. 135).

18 Schwegler S. 136.
19 Aus Furcht, Mythologie in der Bibel zu finden, sollen die biblischen Riesen

hochgewachsene Menschen sein. Morant S. 289 glaubt durch Menschenfunde der
Vorzeit belegen zu sollen, daß solche Riesen tatsächlich existierten. Solche Funde
aber auch noch zur Erklärung heranzubringen, wenn sonst in der Bibel
hochgewachsene Männer als Riesen bezeichnet werden, erscheint als des Guten zu viel



Urgeschichte in katholischer Sicht 47

die Entartung der Menschheit verständlicher zu machen»20. Die
Sündflut beschreibt die Vernichtung der gesamten Menschheit, Sethiten
und Kainiten, mit Ausnahme des Noe. Gottessöhne und Menschensöhne

gingen unter. Es ist klar, daß der Israelit den Bericht dahin verstanden
hat. Jedoch der Eigentümlichkeit dieses archaischen Textes wird man
am besten mit der Annahme gerecht, daß der Autor für seine Zwecke
ein Bruchstück einer heidnischen Mythologie bringt, die die Entstehung
der sagenhaften Riesen erklären wollte. Er zitiert einen Text, ohne sich

für ihn zu verbürgen 21.

Sündflut (Gn 6,5-8,19)

Der Bericht der Sündflut gilt als Schulbeispiel der Quellenscheidungshypothese.

Nach ursprünglicher Ablehnung entschließen sich jetzt auch
katholische Autoren, mit dieser Theorie zu arbeiten22. « Der Redaktor,
dem beide Berichte (J und P) glaubwürdig schienen, der durch die

Inspiration aber nicht belehrt wurde, wie die Unterschiede auszugleichen
seien, verwischte die kleinen Differenzen, die bei der Vernähung der
beiden Berichte zurückblieben, nicht, er überließ die geschichtliche
Verantwortung dafür einfach den Zeugen » 23. Dies ist der Satz, mit dem

Doppelberichte erklärt werden, die sich auf Vorgänge im Lichte der
Geschichte abspielen. Anders jedoch muß die Lösung hier bei der
Urgeschichte lauten, da die Schrift zwar die Tatsache der Flut und die

Errettung Noes verbürgt, jedoch die berührten Differenzen (15 Tage
Regen oder 40 Tage, ein oder sieben Paare Tiere) sich auf Darstellungsmittel

beziehen, in denen Epiker sowieso frei sind.
Die Geschichtlichkeit der Flut ist uns durch die dauernden Hinweise

des Alten und Neuen Testaments gesichert 21. Ebenso sicher ist auch,
daß der Bericht auf Grund seines Weltbildes die Flut über die ganze

20 SCHWEGLER S. 137.
21 Schede S. 132 hält die Deutung Sethiten-Kainiten für glaubwürdiger,

bemerkt aber : « Tritt man für die mythologische Deutung ein, so müßte der
biblische Geschichtsschreiber den im Volk umlaufenden Bericht über Engelehen in der
Vorflutzeit übernommen haben, ohne aber für dessen Richtigkeit einzustehen
(Citatio implicita). 'Engelehen' wären demnach nur 'Kolorit' der menschlichen
Verderbtheit» (S. 132).

22 Morant bietet S. 15-27 eine Geschichte der Quellenkritik, Schwegler,
z. B. S. 140, arbeitet ebenfalls mit den Quellenschriften J und P. Morant bietet
seinerseits S. 21 das Schema : J um 950, E um 750, P zwischen 538 und 450, schließlich

wird P mit JE in Babel von einem Endredaktor zum heutigen Buch verarbeitet.
23 Morant S. 293.
24 Morant S. 308 f.



48 Urgeschichte in katholischer Sicht

Erde, den Untergang der ganzen Menschheit schildert 25. Es hat lange

gedauert, bis man es wagte, die Flut geographisch und ethnographisch
beschränkt zu erklären26. Die Geographie erkannte die Unmöglichkeit,
daß Wassermengen alle Berge der Erde übersteigen. Nun, dann könnten
die Menschen damals eben noch auf einen kleinen Raum der Erde
beschränkt gewesen sein und in einer geographisch partiellen Flut den Tod

gefunden haben. Allgemeinheit der Erbsünde und Erlösung aller
Menschen durch Christus scheint zu fordern, daß alle Menschen von dem

einen Paar Adam und Eva abstammen. Geschichtlichkeit der Sündflut
(Geschichte im modernen. Sinne) scheint zu fordern, daß alle jetzt lebenden

Menschen von Noe abstammen. Als Kronzeuge für die Auffassung
der Flut als ethnographisch universell wurden die Fluterzählungen der

verschiedenen Völker angeführt27. Nun hat man erkannt, daß verschiedenste

Fluterinnerungen der Menschheit auf zeitlich und räumlich
verschiedene Katastrophen zurückgehen können. Einige Berichte glaubt
man auf die Flut zurückführen zu müssen, von der die Bibel berichtet.
Daraufhin wurde von solchen Vertretern die Flut so früh angesetzt,
daß die Menschen auf ihren Wanderungen zu je ihrem Kontinent die

Erzählung von Noe mitnehmen konnten28. Vorsichtiger formuliert man

nun, daß die biblische und Zweiströmelandüberlieferung von demselben

Ereignis berichten, Ist somit das Interesse auf das Gebiet der großen
Kulturvölker begrenzt, hat man früher gemeint, die Flut so früh
ansetzen zu müssen, daß sich bei den von Noe abstammenden Völkern die

Sprachen entwickeln konnten. Bei Beschränkung der Flut wäre nicht
nötig, etwa auch nur alle damals schon bestehenden semitischen Völker
von gleicher Katastrophe als betroffen zu betrachten. Man wird dann

25 SCHWEGLER S. 153.
26 Morant S. 312-315 ; Schwegler am besten S. 152-56.
27 So noch die alten Kommentare. Schwegler S. 156 f. : « Zugunsten einer

allgemeinen Flut wurde früher u. a. auch geltend gemacht, daß sich bei den
verschiedensten alten Völkern die Kunde und die Sage einer solchen Flut erhalten
habe In der Mehrzahl der Fälle darf aber doch damit gerechnet werden, daß es
sich um lokale große Überschwemmungen in alter Zeit gehandelt hat. »

28 Schedl S. 143 : Das Ereignis muß sehr früh angesetzt werden, da es « zu
den Urtraditionen der ältesten Völker gehört ». Er meint, daß « die Völker, bei denen
die Urfluterzählung ursprünglich überliefert ist auch tatsächlich von jenem
einen aus der Flut Geretteten abstammen und die Fluterzählung als Erinnerung an
ein geschichtliches Ereignis aus der Urzeit auf ihre Wanderungen über die Erde
mitnahmen » (S. 145). Schedl wie Morant S. 309 beziehen sich auf die Darstellung
von W. F. Albright : Von der Steinzeit zum Christentum S. 173. Albright meint,
daß die große Flut dem Neolithikum Asiens, wahrscheinlich sogar dem Mesolithikum,

vorausgegangen sei.



Urgeschichte in katholischer Sicht 49

auch nur sagen können, daß das Ereignis in der Vorgeschichte zeitlich
nicht näher zu bestimmen ist29. Festhalten kann man, daß es in
Mesopotamien spielt, gleichwohl aber braucht nicht gerade unser Ararat
gemeint zu sein ; man muß nicht bestimmen wollen, ob Nord- oder

Südmesopotamien gemeint sei30. Eine direkte literarische Abhängigkeit
vom babylonischen Bericht, wie man im Bibel-Babelstreit wollte, ist
nicht gegeben31.

Die Völkertafel (Gn 10)

Das Altertum glaubte den Bericht dahin zu verstehen, daß nach

Vernichtung der gesamten Menschheit die jetzt lebende neue Menschheit

insgesamt von den Noesöhnen abstamme. Der Bericht vom Turmbau

zu Babel bringe als Neues hinzu, daß die Zerstreuung über die ganze
Welt auf Eingreifen Gottes zur Strafe der menschlichen Überheblichkeit

29 Schedl S. 143 « daß nicht alle Menschen in der Flut zugrunde gingen
sondern jene Menschheit, die in einem geographisch geschlossenen Raum siedelte

» Merkwürdig ist die Mischung von alt und neu. Ganz logisch wollte man mit
diesem Argument früher bauen. Die junge Menschheit ist noch auf kleinem Raum
beschränkt. Wenn die Flut auch geographisch beschränkt war, so kamen doch alle
Menschen um. Daran schließt sich dann erst Völkertafel und Turmbau zu Babel,
die Verbreitung der Menschen als Nachkommen Noes über die ganze Erde. Schedl
meint S. 143, über andere Kinder der Ureltern berichte die Bibel nichts, die konnten
schon über die Erde verbreitet sein, « die Menschheit » wären also die auf kleinem
Raum wohnenden Kainiten und Sethiten. Die ganze Art der Beweisführung ist
aber hinfällig, denn S. 146 schließt Schedl : «Mit der Fluterzählung bewegen wir
uns im dunklen Raum der Vorgeschichte. Die Tatsache der Flut steht fest, die
näheren geographischen und ethnologischen Umstände sind nicht mehr klar faßbar».

30 Schwegler S. 158 ; Morant S. 320 : « Es bestehen sogar Gründe, die Flut
auf Südbabylonien allein zu beschränken. »

31 Schedl S. 151 ; Morant S. 308-12 ; Schwegler S. 159-63. Morant mischt
Altes und Neues. Neu : « Die Zahlen gehören nicht zum Lehrgehalt, sondern zur
literarischen Einkleidung und Veranschaulichung der Fluterzählung » (S. 319).
Alt : « Da Noe nicht wissen konnte, wieviel Raum er für die Unterbringung der
Tiere brauchte, mußte ihm Gott selbst die Größenmaße angeben» (S. 295 f.).
Alt : « Wenn Noe im Herbst die Arche beziehen mußte, war es ihm auch leicht,
die nötigen Vorräte zu beschaffen » (S. 318). « Vielleicht hatten die Tiere das Nahen
einer großen Katastrophe instinktiv geahnt und bei Noe Rettung gesucht » (S. 302).
Neu : (Es) « brauchte Noe nur jene Tierarten zu retten, die ihm nützlich waren »

(S. 314). Ja, und dafür soll Gott einen Kasten von solchen Ausmaßen angegeben
haben Morant zerbricht sich den Kopf über das Gesinde, das zur Pflege der Tiere
notwendig wäre (S. 299). Im alten Stil versucht M. den Ausgleich von J und P über
die Zahl der mitzunehmenden Tiere, obwohl er nachher prinzipiell erklärt : < Man
lasse jedem Bericht sein persönliches Gesicht, ohne sie gewaltsam in Einklang
bringen zu wollen » (S. 319). Auch bei Schwegler kann man fragen, ob nicht auch
er die Darstellung der Konkordanz und der Moderne durcheinanderbringt
(Orientierung 24 [1960] 145-47).

4



50 Urgeschichte in katholischer Sicht

zurückzuführen sei. Daraus ergab sich mehr als eine Schwierigkeit :

Turmbau zu so früher Zeit, daß nachher erst die Kontinente besiedelt,
die Rassen und Sprachen sich bildeten, und das wäre die Zeit, da die
Hochkultur Babyloniens bereits im Lichte der Geschichte liegt. Man
läßt heute beide Berichte in ihrer Eigenart für sich bestehen, die eben

Bildung der Sprachen, Verbreitung der Völker über die Erde verschieden
schildern, ohne Versuch, sie zu harmonisieren.

« Wachset und mehret euch und erfüllet die Erde », ist der absolute
Wille Gottes, vor dem Sündenfall schon gesprochen. Demnach ist
Ausbreitung ein Zeichen des Segens, Mitteilung der Fülle Gottes, dem
Lande und Völker gehören, in dessen Hand alle Geschicke vereint sind.
Nicht erst durch die Sünde ist es zur Verbreitung über die Erde gekommen

32. Seit Alters her fällt auf, daß die Listen Namen von Personen,

Ländern, Völkern und Städten nennen und in Stammbäumen mit einem
formelhaft zu verstehenden « zeugte » ordnen 33. So haben wir uns daran

gewöhnt, hier keinen ethnographischen Unterricht zu suchen, sondern
ein überragend wertvolles Dokument über die kulturellen und politischen

Beziehungen des 8. Jahrhunderts im damals interessierenden Raum
zu bewundern34.

Turmbau zu Babel (Gn 11,1-9)

Alte Erklärung nahm den Bericht wortwörtlich : « Es gab auf der
Erde nur eine Sprache und einerlei Worte Wir wollen ihre Sprache
verwirren So zerstreute sie der Herr von dort über die ganze Erde »35.

32 Morant S. 374. Sinn des Dokumentes nennt Schedl S. 157 geschichts-
theologisch : « Die Menschheit bildet vor Gott eine große Familie ».

33 Schedl S. 158-59, Morant S. 371 : « Die Blutsverwandtschaft, die durch
die Formel : 'X war der Sohn des Y' oder 'X wurde dem Y geboren' nahegelegt
wird, ist überall dort anzunehmen, wo die Ethnographie keine Gegenbeweise
vorzulegen hat ».

34 Die tragende Idee ist die Völkerfamilie. Vgl. Schedl S. 159. Blutsverwandtschaft

oder Sprache ist nicht der einzige Einteilungsgrund, « sondern auch kulturelle

und politische Beziehungen » (Morant S. 355). Unverständlich und im
wissenschaftlichen Kommentar nicht am Platze scheint mir die Bemerkung Morants : « Es ist
ein Segen, daß jedes Land, jedes Volk und jedes Geschlecht seine besondere
Sprache hat. Gerade der Schweizer weiß die biblische Aussage zu würdigen
Die Besonderheit der Sprachen nach den verschiedenen Talschaften ist uns nicht
Ausdruck des Fluches, sondern Zeichen des Reichtums unseres Landes» (S. 377).
Hiermit bahnt Morant seine Erklärung an, wie man die Verteilung der Menschheit
cap. 10 mit der Turmbauerzählung (Hochmut der Menschheit, Eingreifen Gottes,
der durch Sprachverwirrung straft, Zerstreuung der Menschen über die Erde,
cap. 11 vereinigen könnte.

36 Morant S. 392.



Urgeschichte in katholischer Sicht 51

Der Sinn der Tempeltürme, von Babylonien ans gesehen, ist
Ausdruck der Gottesverehrung und als Reichstempel Zeichen der

Zusammengehörigkeit der verschiedenen Völkerschaften. In palästinensischer
Sicht aber sind die Hochbauten Ausdruck der menschlichen Überheblichkeit,

der Reichstempel als Symbol der Reichseinheit stellt das

gottfeindliche Weltreich dar. Ein unvollendeter oder halb zerstörter Turm
wird als Zeichen gesehen, daß Gott einmal das Weltreich vernichten
werde. Babel als Gemisch der Völker und Sprachen ist vollendeter
Schrecken für den Israeliten. So deutet er Babel (Tor der Götter) als

« balal » verwirren. Der eine Gott, dem allein die Allursächlichkeit
zukommt, hat dort zur Strafe die Sprachen verwirrt.

Völkerausbreitung und Sprachbildung erstrecken sich über
Jahrtausende 36. Nun scheint unser Bericht aber zu erzählen, daß die Bildung
der verschiedenen Sprachen durch ein Wunder plötzlich geschehen sei.

Verschiedenartig suchte man sich zu helfen. Da die Menschheit noch
auf engem Raum zusammengedrängt lebte, zerstörte Gott zur Strafe
ihre gottwidrige Einheit. Da gingen die Menschen auseinander und im
Laufe der Jahrtausende konnten sich dann die Sprachen natürlicherweise
bilden. Zu dieser Darstellung paßt dann aber nicht die Zeit der babylonischen

Hochkultur in ihren Tempeltürmen. Deshalb glaubte man, eine
bessere Lösung finden zu können. Wenn cap. 10 die verschiedenen Völker
und Sprachen schon da sind, sollte die Turmerzählung in erster Linie
beschreiben, daß die Einheit der Völkerfamilie von Gott zerstört wurde.
Darauf gingen die Menschen auseinander. Die schon früher bestehende

Sprachvielheit bekommt jetzt den Charakter der Strafe37.

36 Schwegler S. 176 f. : « Was die Verwirrung der Sprache selber betrifft,
so reicht die Aufspaltung der Ursprache in verschiedene Zweige in die Anfänge der
Menschheit hinauf. Die Mannigfaltigkeit der menschlichen Anlagen, die örtliche
Trennung, die Verschiedenheiten sowohl des Klimas als auch die des Nahrungserwerbs

führten von selber zur Ausbildung von verschiedenen Mundarten und Sprachen

». Diese Entwicklung wird gefördert, weil durch die Sünde « das Bewußtsein
des gemeinsamen Ursprungs und damit der Zugehörigkeit zur großen Menschheits-
familie mehr und mehr verlor (en ging). »

3' Morant S. 392 f. bringt die bildliche Erklärung. Eine Sprache sprechen
bedeute nur Einheit der Gesinnung. Zerstört Gott die Einmütigkeit, so bleibt der
Bau unvollendet, dann wäre von einer Sprachverwirrung im Text gar keine Rede.
Dann bringt M. die folkloristische Erklärung. « Die Mannigfaltigkeit der Sprachen
zeigt sich im Gegensatz zur Völkertafel nicht mehr als Segensfrucht der Schöpferkraft

Gottes, sondern als ursprünglich nicht gewollte Strafe (S. 394). « Indem Gott
aber die anderswo schon vollzogene Aufspaltung der Sprachen in Mundarten
förderte, gab er sie der Lächerlichkeit preis » (S. 385). « Der Bericht über Stufentürme
und Babelstolz will kein naiver Versuch sein, die Entstehung der Sprachverschiedenheit

zu erklären» (S. 395). Indes statt der komplizierten Erklärungsversuche lasse



52 Urgeschichte in katholischer Sicht

Urgeschichte ist bald erzählt und doch dauerte es so lange, bis

man diese richtig einzuordnen begann. Unserem verdienten P. Lagrange
wollte man zur Zeit seinen Entwurf der Urgeschichte als Heilsgeschichte
in ihrer besonderen literarischen Art nicht abnehmen. Junker hatte
mehr Glück in seiner Darstellung38. Nun erst haben die Autoren sich

zu dieser besonderen literarischen Art bekannt, der Bericht vom Turmbau

ist « ein idealisierter Vorgang »S9, « eine geschichtliche Erzählung
im erweiterten - oder angenäherten - Sinn, eine ideale Geschichte »40.

Nicht etwa bloß bei dem Turmbau kann man die Formulierung Junkers

: « dramatische Darstellung »41 anwenden. Man darf das Wort des

hl. Thomas, daß der biblische Autor « zu einem rohen und ungebildeten
Volk sprach »42, nicht pressen, vielmehr wird man die Urgeschichte erst
dann recht fassen, wenn man sie als Werk ganz hoher Kunst der
Dramatik versteht. Sind doch die Tatsachen der Heilsgeschichte und der

göttlichen Offenbarung in vollendeter Weise dramatisiert4S.

man doch stehen : cap. 10 schildert eine universalistische Familie von Völkern,
die getrennt wohnen und auch schon verschiedene Sprachen haben können ; cap. 11

erklärt, wie es kam, daß die Menschen verschiedene Sprachen sprechen und sich
über die Erde zerstreuen mußten. Morant hat doch selbst S. 319 das rechte Prinzip
angegeben : man lasse jedem Bericht seine Eigenart

38 Die biblische Urgeschichte in ihrer Bedeutung als Grundlage der alttesta-
mentlichen Offenbarung, Bonn 1932.

39 ScHWEGLER S. 174.
40 Morant S. 394.
41 Junker : Genesis S. 40, zitiert bei Schedl S. 170.
42 Thomas : I q. 68 a. 3 c ; 70 a. 1 ad 3.
43 Schedls Werk ist sehr erfreulich. « Urgeschichte und Alter Orient »,

S. 1-192 bietet den bibl. Kommentar, 193-366 gibt ein nützliches Bild, die
biblische Geschichte im Rahmen der Zeitgeschichte einzuordnen. Schweglers Werk
« Die biblische Urgeschichte im Lichte der Forschung » macht einen geschlossenen,
erfreulichen Eindruck. Weniger glücklich erscheint mir Morants Buch. Schon gegen
den Titel kann man Bedenken haben : « Die Anfänge der Menschheit. Eine
Auslegung der ersten elf Genesis-Kapitel ». Das Bestreben des Exegeten ist, den
biblischen Bericht frei zu halten von den wissenschaftlichen Aufstellungen der Welt-,
Erd- und Menchheitsanfänge. Mit Kain und Abel sind wir in der Kultur von Ackerbau,

Viehzucht und Städtegründung, mit dem babylonischen Turm in der
Hochkultur des Zweiströmelandes. Ich zweifle, ob dafür der Titel « Anfänge der Menschheit

» treffend ist. Störend wirkt jedenfalls, daß die moderne Darstellung in die
alte Weise der Konkordanz zurückfällt. Jedenfalls sind aber alle Versuche zu
begrüßen, Gottes Wort in einer dem heutigen Menschen faßlichen Form vorzulegen.
Vieles bleibt noch besser und prinzipieller durchzuarbeiten. Den Autoren und den
Verlagen sei gedankt, die sich mit so großen Opfern an unser Problem herangewagt
haben.


	Urgeschichte in katholischer Sicht

