
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 1

Artikel: Gerechtigkeit, Recht und Moral

Autor: Utz, Arthur F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arthur F. Utz OP

Gerechtigkeit, Recht und Moral *

I. Die Gerechtigkeit

Die Gerechtigkeit ist jene Idee, wonach eine konkrete Handlung
oder Situation als gerecht bezeichnet wird. Vom naturrechtlichen Denken
her sollte sich eigentlich ein Traktat über die Gerechtigkeit erübrigen,
nachdem bereits aufgewiesen wurde, daß die Gerechtigkeit als solche real
im Ewigen Gesetz und von diesem abgeleitet im. Naturgesetz existiert.
Dennoch müssen wir die Gerechtigkeit irgendwie inhaltlich definieren.
Welches ist der entscheidende Gesichtspunkt, aufgrund dessen wir
beurteilen, ob eine konkrete Handlung oder Situation den absoluten Normen

der Natur entspricht Wir kommen also nicht darum herum, ein
universales Prinzip des Gerechtseins aufzustellen, wie etwa derjenige, der

etwas als « schön » bezeichnen will, wissen muß, was für ihn « Schönheit

überhaupt » bedeutet. Die Scholastik hat sich mit der Bestimmung der
Idee der Gerechtigkeit in dem Traktat über die Tugend der Gerechtigkeit
befaßt. Nichts war selbstverständlicher als dies, denn, wie die

Gerechtigkeit als Idee der Gesichtspunkt ist, gemäß welchem man etwas
als gerecht beurteilt, so ist sie als Motiv der Grund, warum sittliches
Handeln gerecht ist.

Die Definition des Begriffes (Nominaldefinition) der Gerechtigkeit

Fragen wir uns zunächst ganz schlicht, welche Forderung wir
erheben, wenn wir Gerechtigkeit verlangen. Es geht also zunächst noch
nicht um das Realverständnis der Gerechtigkeit, sondern nur um deren

Begriff in unserem Verständnis.

* Bei Verweisen auf frühere Ausführungen vgl. meinen Artikel : « Wesen und
Begründung des Rechts », in dieser Zeitschrift Bd. 8 (1961) 3-74, bei Hinweisen auf
« Sozialethik » : A. F. Utz, Sozialethik, Bd. I : Die Prinzipien der Gesellschaftslehre,

Sammlung Politeia Bd. X/l, Heidelberg - Löwen 1958.



Gerechtigkeit, Recht und Moral 31

Im Namen der Gerechtigkeit werden offenbar Ansprüche geltend
gemacht. Hierbei ist es zunächst unbedeutend, ob diese Ansprüche im
subjektiven Werturteil oder in einer objektiven Norm begründet sind.

Wer sich geschädigt oder benachteiligt fühlt, appelliert an die Gerechtigkeit.

Dabei gehen die Ansprüche über das positive Recht hinaus. Die

Dinge werden in sich betrachtet. Eine ganze Rechtsordnung kann unter
Umständen als ungerecht bezeichnet werden, wenn einzelne Gruppen
verhältnismäßig schwerer als andere belastet sind. Im Namen der

Gerechtigkeit wird also von den Mitgenossen oder von der ganzen Gesellschaft

die Erfüllung von Ansprüchen gefordert, und zwar von Ansprüchen

einzelner Personen oder von Gruppen, selbst des Staates, denn auch

die Staatsgemeinschaft verlangt, daß man ihr gegenüber nach Gerechtigkeit

verfahre. Das « suum cuique » ist also vordringlich. Es verbindet
sich demnach mit dem Begriff der Gerechtigkeit immer der Gedanke an

einen Ausgleich zwischen mehreren, und zwar in einer Weise, daß der

Verpflichtete streng daran gehalten ist, den Ausgleich anzuerkennen und
zu verwirklichen.

Sofern dieses Objekt, nämlich der Ausgleich zwischen mehreren

Personen, physischer oder moralischer Natur, nun Gegenstand eines

unerschütterlichen Willens wird, spricht man von der Gerechtigkeit als

einem Habitus des Willens (Gerechtigkeit als Tugend). So konnte Thomas

von A quin 1 im Anschluß an das Corpus iuris civilis 2 die Gerechtigkeit

bestimmen als jenen « Habitus, kraft dessen der Mensch mit stetem
und ewigem Willen einem jeden sein Recht zuteilt ».

Verbleiben wir einen Moment noch bei der Nominaldefinition, um
uns der Assoziationen bewußt zu werden, welche im Gerechtigkeitsbegriff
mitspielen. Ausgehend vom Gedanken, daß die Gerechtigkeit immer
eine Verpflichtung einem « andern » gegenüber bedeutet, war die

aristotelisch-scholastische Begriffsbestimmung dazu verleitet, dort die

Gerechtigkeit im eigentlichen Sinne zu erkennen, wo die Trennung der

Subjekte des Anspruches und damit auch der zu schaffende Ausgleich am
deutlichsten in Erscheinung treten. Diese Gerechtigkeit nannte sie

justitia commutativa (Tauschgerechtigkeit), weil Trennung der
Subjekte und Aequivalenz der Leistungen Merkmale des Tauschverkehrs
sind. Wie sehr gerade dieser begriffliche Ausgangspunkt die gesamte

Einteilung der Gerechtigkeit beeinflußte und im Gefolge die Gernein-

1 II-II 58, 1.
2 Dig. 1. I, tit. I, leg. 10.



32 Gerechtigkeit, Recht und Moral

wohlgerechtigkeit geradezu an den Rand drückte, wurde im ersten Band
der Sozialethik3 dargelegt. Die Tauschgerechtigkeit wurde von der
Scholastik als die eigentliche Gerechtigkeit angesehen, der darum auch
die Restitutionspflicht zugesprochen wurde.

Nun erkannte die Scholastik im Anschluß an Aristoteles allerdings,
daß der Ausgleich über die zwischenmenschlichen Beziehungen von
Individuen (oder einzelnen Gruppen) hinausgeht. So sollte der Verwalter
des Gemeingutes dafür Sorge tragen, daß die Lasten, sozialen Hilfen
und Begünstigungen « gerecht » verteilt werden. Man sprach dann von
der austeilenden Gerechtigkeit (justitia distributiva). Anderseits sollten
die einzelnen ihren Teil zum Gemeinwohl beitragen, d. h. die Gerechtigkeit

gegenüber dem Gesetz erfüllen (Gesetzesgerechtigkeit, justitia
legalis). Die Gesetzesgerechtigkeit wurde aber zugleich auch vom Träger
der öffentlichen Autorität gefordert, allerdings selbstverständlich nicht
in Form der Ausführung, sondern des « Aufbaues » einer gerechten
Ordnung i. Es besteht kein Zweifel darüber, daß Thomas hierbei an eine

Gerechtigkeit dachte, die über das positive Gesetz hinausging und sich

auf ein dem Staat vorgeordnetes Gemeinwohl bezog. Die Tauschgerechtigkeit

(justitia commutativa) und die austeilende Gerechtigkeit (justitia
distributiva) wurden in dem Sammelbegriff der « Einzelgerechtigkeit »

(justitia particularis) zusammengefaßt, da beide eine Einzelperson im
Auge haben.

Alle diese Überlegungen basieren, wie gesagt, auf einer begrifflichen

Fixierung der Gerechtigkeit, gemäß welcher wir mit dem Gedna-

ken des Gerechtseins die Erfüllung einer Aequivalenzpflicht einem anderen,

von uns Getrennten gegenüber verbinden. Es ist klar, daß auf dieser

Grundlage der Gedanke an einen Vorrang der Gesamtordnung vom
Gesichtspunkt der Gerechtigkeit aus wenig Profil erhielt. Die Gemeinwohlgerechtigkeit

war in dieser Sicht nur eine von den verschiedenen «

abgeleiteten » Gerechtigkeitsformen.

Die Realdefinition der Gerechtigkeit

Die entscheidende Frage ist nun, was wir für das « suum » einsetzen.

Es ist nicht zu übersehen, daß die scholastische Definition der Gerechtigkeit

etwas vorbelastet war durch die Anerkennung der Ordnung, in

3 Vgl. Sozialethik, Bd. I, 198-226, bes. 210-213.
4 Vgl. a. a. O. 204 ff.



Gerechtigkeit, Recht und Moral 33

der man damals lebte. Es fiel niemandem ein, die Ordnung umzustellen.
Das « suum » war also gewissermaßen schon fixiert. Wenngleich man ein

natürliches Gemeinwohl kannte, das der verwirklichten Ordnung
vorgeordnet war, so konzentrierte man seine Gerechtigkeitsvorstellung doch

auf den gegenseitigen Ausgleich zwischen den in der gegebenen Gesellschaft

lebenden Partnern, d. h. man realisierte das « suum » in dem
Anspruch, der den verschiedenen Rechtsträgern in der bestehenden

Ordnung zukam.
Wer aber unabhängig von einer existenten Ordnung die Gerechtigkeit

bestimmen will, muß einen realen Inhalt angeben, der immer und
überall das « suum » ausmacht.

Es läge nahe, in der Würde der menschlichen Person den realen

Grund der Gerechtigkeit zu suchen, wie es etwa Del Vecchio 5 getan hat,
da sich in der menschlichen Person die geschlossene Selbständigkeit des

Rechtsträgers und damit auch der Begriff des Anspruches am deutlichsten

manifestieren. Mit dieser Erklärung kommt man der Grundbestimmung

des Begriffes der Gerechtigkeit als des « Anspruches eines getrennten

Subjektes » am nächsten. Ohne Zweifel läßt sich auf diese Weise

ein vorstaathcher Anspruch erkennen. Anderseits kann diese Denkweise
insofern nicht befriedigen, als die Gerechtigkeit nicht vom einzelnen

Individuum bestimmt werden darf, sondern vom Individuum, sofern es

im Verband mit andern lebt, also in einem Ordnungsganzen steht. Das
hat H. Kelsen gut gesehen, da er als Ziel der positiven Rechtsordnung
erkannte, « den Frieden unter den Rechtsunterworfenen » zu garantieren,
« indem sie ihnen jede Gewaltanwendung verbietet, nicht aber die friedliche

Äußerung ihrer Meinungen einschränkt »6. Kelsen kann zwar keine

vorpositive Gerechtigkeit im Sinne einer rechtlichen Norm anerkennen,
da für ihn die Rechtsnorm wesentlich positiv ist. Der Friede unter den

Rechtsunterworfenen ist daher, wenn man Kelsen genau nach seinen

Absichten auslegt, nur jener Friede, der auf positiv-rechtlichem Boden

steht, sodaß er, von der menschlichen Erfahrung, nicht nur vom Recht
her betrachtet, grausame Diktatur sein könnte. Auch die friedliche
Äußerung der Meinung kann darum nur die positivrechtlich geregelte
Meinungsäußerung sein, die unter Umständen, unter menschlichem
Betracht, gleich Null ist. Anderseits ist Kelsen klug genug, hinter seinen

5 Die Gerechtigkeit, 2., neu bearb. deutsche Aufl., übersetzt von F. Darm-
städter, Italienische Rechtsphilosophie 1, Basel 1950, 114 ff.

6 Was ist Gerechtigkeit Wien 1953, 41.

3



34 Gerechtigkeit, Recht und Moral

reinen Rechtsnormen einen transzendenten Sinn im Streben nach
Gerechtigkeit zu erkennen. Diese aber bleibt metajuristisch, ist sogar irrational.

Immerhin ist der Gedanke Kelsens insofern von Bedeutung, als das

Recht vom Ganzen der Rechtsordnung her begriffen wird. Und das muß

derjenige, der gegen Kelsen die Rationalität der Ideen verteidigt, nun
auch von der Gerechtigkeit sagen. Der Ausgangspunkt kann nicht das

vermeintliche subjektive Recht des einzelnen sein, so hoch seine Würde
als Person angeschlagen werden muß, sondern die Ordnung, in welcher

jede menschliche Person den ihr zugehörigen Platz einnimmt. In dieser
Hinsicht sind die Ausführungen von W. Sauer lehrreich, der die Gerechtigkeit

dem Gemeinwohl unterstellt : « Die Gerechtigkeit bestimmt sich

nach dem Maß der Förderung oder Verringerung des Gemeinwohls »7.

Wir möchten allerdings noch einen Schritt weitergehen und die Gerechtigkeit

als Idee mit dem Gemeinwohl als letztem Ziel identifizieren. Das
Gemeinwohl ist, wie im ersten Band der Sozialethik dargestellt worden

ist, die höchste Kategorie in der Gesellschaftsethik. Es hat, da es das

gesellschaftliche Leben regelt und sich somit an alle zugleich wendet,
nicht nur individualethischen Charakter, sondern ist echte Rechtsnorm 8.

In der Idee umfaßt es darum sämtliche, auch die sittlichen
zwischenmenschlichen Beziehungen, auch die soziale Liebe9. Erst von dem Augenblick

an, da man in der Verwirklichung der Gerechtigkeit, also im Bereich
der Anwendung, gewisse sittliche Elemente aus den zwischenmenschlichen

Beziehungen ausklammert, kommt man zur Unterscheidung von
Gerechtigkeit und Gemeinwohl10. Allerdings lassen sich diese Gedanken

nur unter der Bedingung nachvollziehen, daß man sich der analogen
Sinnfülle des Gemeinwohls bewußt ist, nämlich der Tatsache, daß das

Gemeinwohl die Erfüllung aller personalen Anliegen ist, sofern sie

gemeinschaftlich realisierbar sind. Die Gerechtigkeit nimmt einzig einen

besonderen Gesichtspunkt des Gemeinwohls ins Blickfeld : die
vollmenschliche Integration der Person in das Gemeinwohl.

Sollte diese aber keine Realität sein Die menschliche Person ist
eine Realität, ihre soziale Ausrichtung ist eine Realität, sodann ist das

Ziel der vollmenschlichen Integration in das soziale Ganze ein reales

Ziel. Das aber ist die Idee der Gerechtigkeit. Wer nun das Soll nicht vom

7 Einführung in die Rechtsphilosophie für Unterricht und Praxis, Berlin 1961,
59 ; vgl. auch : System der Rechts- und Sozialphilosophie, Basel 21949, 202 ff.

8 Vgl. Sozialethik, Bd. I, 161 ff.
9 Vgl. Sozialethik, Bd. I, 166 ff.

10 Vgl. weiter unten « Recht und Moral ».



Gerechtigkeit, Recht und Moral 35

Sein trennt, sondern diese beiden auf Grund ihrer metaphysischen
Fundierung im Ewigen Gesetz zusammenbindet, dem kann die rechtliche
Relevanz der Idee der Gerechtigkeit kein Problem mehr sein.

Die Formulierung der Gerechtigkeitsidee in einzelne Prinzipien nach

Art von vorpositiven Rechtssätzen ist allerdings, wie bereits im
Abschnitt über das Naturgesetz gesagt wurde, ohne Erfahrung nicht möglich.

Diese ist zudem vielfältig. Sie ist aber nicht zuerst die Erfahrung
der positiven Gesetzgebung, wiewohl wir gerade auch durch sie unser
natürliches Suchen nach allgemeinen, der Rechtsidee entsprechenden
Grundsätzen schulen können.

Daß der Mensch eine reale Beziehung zu dieser von der Natur
vorgegebenen Gerechtigkeit besitzt, das heißt, die Gerechtigkeit nicht nur
erkennen kann, sondern spontan auch fordert, darüber wurde im Traktat
über das Naturgesetz ausreichend gesprochen. Die Idee der Gerechtigkeit

ist darum nichts Irrationales, sondern das Rationalste, das der
Mensch als soziales Wesen überhaupt in sich trägt. Sie ist das Apriori,
bei dem jede Überlegung über Recht und Unrecht beginnt. Die Ausbildung

dieser Naturanlage vollzieht sich im Habitus der Gerechtigkeit.

Die verschiedenen Arten der Gerechtigkeit

Erkennen wir einmal die Gerechtigkeit im Sinne der vollmenschlichen

Integration in das Gemeinwohl, dann lassen sich von hier aus
leicht einzelne Ausschnitte der Gerechtigkeit besonders ins Auge fassen.

Wir erhalten dann etwa folgende Arten der Gerechtigkeit :

1. die Gemeinwohlgerechtigkeit, d. h. die jedem einzelnen Staatswesen

vorgegebene Humanitätsordnung,
2. die gesetzliche Gerechtigkeit, d. h. jene Gesamtordnung, welche das

natürliche Gemeinwohl in zeitlich und räumlich begrenzter Weise

konkretisiert,

3. die austeilende Gerechtigkeit, d. h. die Erfüllung der im Rahmen
der Gesetzes- und der Gemeinwohlgerechtigkeit stehenden individuellen
Ansprüche an die Gesamtheit,

4. die Tauschgerechtigkeit, d. h. die Erfüllung der zwischen den
einzelnen Rechtsträgern bestehenden gegenseitigen Ansprüche innerhalb
der Gesetzes- und der Gemeinwohlgerechtigkeit.

Die sog. soziale Gerechtigkeit kann als Gemeinwohlgerechtigkeit oder
auch als austeilende Gerechtigkeit verstanden werden, wobei allerdings



36 Gerechtigkeit, Recht und Moral

besonders berücksichtigt werden, müßte, daß die Rückorientierung an
dem natürlichen Gemeinwohl ein entscheidendes Gewicht besitzt11.

Die internationale Gerechtigkeit ist einerseits eine Erfüllung der

Humanitätsordnung (natürliche Gemeinwohlgerechtigkeit), anderseits
auch der Tauschgerechtigkeit im Sinne der Vertragstreue zwischen
mehreren Staaten als Rechtsträgern.

Aus dem Gesagten ergibt sich somit, daß von der Realität her die

Gesamtordnung, also das natürliche Gemeinwohl und somit die Gemein-

wohlgerechtigkeit, den Vorrang hat. Man kann von hier aus wohl
schlecht mehr der rein begrifflichen Stufenfolge der aristotelischen

Gerechtigkeitslehre folgen.

Die Bedeutung der Gerechtigkeit als sittlicher Qualität

Es dürfte nicht überflüssig sein, nochmals besonders darauf
hinzuweisen, daß die Gerechtigkeit nicht nur eine Idee, sondern zugleich auch
ein sittliches Gehaben ist. Da die Idee der Gerechtigkeit bereits insofern
im menschlichen Bewußtsein « inkarniert » ist, als das Gewissen eines

jeden Menschen natürlicherweise und somit spontan die Gerechtigkeit
im dargelegten Sinne sucht, ist es Pflicht eines jeden einzelnen, diese

Naturanlage durch persönliches sittliches Streben und durch stetig
geübtes entsprechendes Verhalten zu entwickeln und zu vervollkommnen.

Mit anderen Worten, die Verwirklichung der Idee der Gerechtigkeit

hängt von dem Grad des gerechten sittlichen Wollens der
Rechtssubjekte ab, angefangen vom Gesetzgeber, über den Richter bis zu den

Gesetzesunterworfenen. Sie alle arbeiten am Aufbau einer positiven
Rechtsordnung mit. Wie die Gerechtigkeit als Idee nichts nützen würde,
wenn ihr nicht die natürliche Anlage des Menschen nach einem «

gerechten Recht » entspräche, ebenso ist der beste Reformplan einer
bestehenden Rechtsordnung nichtig ohne die innere Gerechtigkeit derer,
welche nach Gerechtigkeit rufen.

11 Vgl. hierzu Sozialethik, Bd. I, 18" fi.



Gerechtigkeit, Recht und Moral 37

II. Recht und Moral

Die Frage nach der sittlichen Bewandtnis des Rechts muß gemäß
den verschiedenen Abstraktionsstufen behandelt werden. So sehr man
für eine weitgehende Trennung von Recht und Moral in der positiven
Rechtsbildung eintreten kann und unter Umständen auch muß, so

wird man doch auf grundsätzlicher Ebene, nämlich in der Metaphysik
des Rechts, die Einheit von Recht und Moral erkennen.

Recht und Sittlichkeit von der Metaphysik her betrachtet

Von der Sicht her, daß das Recht im Ewigen Gesetz begründet ist,
kann man das Recht nur im sittlichen Sinne auffassen. Das will sagen,
daß das Recht den ganzen sittlichen Menschen in das Gemeinwohl
integriert. Der Unterschied von Moral und Recht ist nur ein gedachter, ein

Unterschied des Gesichtspunktes. Die Sittlichkeit ist die Vollendung des

einzelnen, das Recht dieselbe Vollendung, insofern sie im Ganzen steht.
Wer seine sittlichen Pflichten nicht erfüllt, tut der Gemeinschaft

Abbruch. Ein schattenhaftesBeispiel dieser Ganzheitsvorstellungen haben

wir im Familiengeist, der durch den sittlichen Rückstand auch nur eines

einzigen Gliedes geschwächt wird. Wer einen persönlichen transzendenten

Gott annimmt, kann nicht um den Gedanken herumkommen, daß

die Menschheit als Ganzes eine gottgewollte Einheit darstellt, in welcher
die individual-personale Sittlichkeit zwar nicht verschwindet, jedoch
vollgültig mit dem Ganzen verflochten ist. Die horizontalen Beziehungen
von Mensch zu Mensch sind von der vertikalen des Einzelmenschen zu
seinem Endziel und seinem persönlichen summum bonum aufgesogen.
Das summum bonum des einzelnen, nämlich Gott, ist bei Thomas von
A quin zugleich das summum bonum commune. Die katholische
Auffassung vom corpus Christi mysticum bietet hierfür ein anschauliches

Beispiel.
Die Idee der Einheit von Recht und Sittlichkeit hat sich in der

patristischen Eigentumslehre besonders deutlich ausgewirkt. Die
Rechtsverhältnisse im Güterbereich werden einzig in vertikaler Orientierung
betrachtet. Der Mensch kann die Güter dieser Welt nicht als sein Eigentum

betrachten, er ist nur ihr Verwalter, und zwar nur insofern, als er
sie im sittlich guten Sinne verwendet. Wer Mißbrauch mit seinen Gütern

treibt, begibt sich seines Rechtes. Ein gutes Stück dieser Anschauung



38 Gerechtigkeit, Recht und Moral

ist stoisch. Chrysipp meinte, daß der gute Mensch niemals etwas Fremdes

besitze, da er von allem einen guten Gebrauch mache. Clemens von
Alexandrien entwickelte diese Gedanken weiter, indem er erklärte, daß

der unangefochtene Besitz eigentlich dem Christen vorbehalten beibe12

Güter, die nicht gebraucht werden, die also dem Ziel des Menschen nicht
mehr dienen, gelten in der Patristik fast durchweg als dem Diebstahl
vergleichbare Okkupierung. Augustinus erklärt ausdrücklich, daß der
Überfluß den Armen «gehöre». Thomas von A quin gebraucht fast
dieselbe Formulierung : « Der Überfluß, den einige haben, ist auf Grund
des Naturrechts dem Unterhalt der Armen geschuldet »13. Über diesen

Satz wurde viel diskutiert, ob hier von einer moralischen oder rechtlichen

Schuld die Rede sei. Wir kommen nochmals darauf zu sprechen.
Wer immer von der Transzendenz her, sei es von der Idee der

Gerechtigkeit oder von einem ewigen Richter oder von einem in allen Dingen

und in allen Menschen wesenden Gott her, die rechtlichen Beziehungen

der Menschen untereinander betrachtet, kommt nicht darum herum,
das Sittliche als Grund der rechtlichen Beziehungen anzusehen. Das
kann nicht anders sein, da das sittliche Ziel aller Menschen dasselbe ist.
Die zwischenmenschlichen Beziehungen können darum nur von dort her
ihre Bestimmung erhalten.

Recht und Moral auf der Ebene der positiven Rechtsbildung

Anders verhält es sich von jenem Augenblick an, da der Mensch
sich selbst als Schöpfer einer Ordnung betrachtet, da er mit seiner
praktischen Vernunft ein Ordnungssystem erfinden muß, um die
zwischenmenschlichen Beziehungen auf horizontaler Ebene zu regeln. Hier kann
er nicht mehr Sittlichkeit und Recht identifizieren. Im Bewußtsein, daß

er weder ein endgültiges Urteil über das Ganze hat, von dem er übrigens
nur ein Teil ist, noch auch die Macht, die metaphysische Ordnung zu
urgieren, ersinnt der Mensch ein Ordnungssystem, das den erfahrbaren
Tatsachen allgemein gesellschaftlichen Verhaltens entspricht. Zwar ist
Orientierungspunkt die Idee der Gerechtigkeit und des Gemeinwohls.
Die menschliche Verwirklichung dieser Idee verlangt aber eine neue

Rechtsschöpfung. Hier auf dieser horizontalen Ebene lösen sich Recht
und Sittlichkeit voneinander.

12 Vgl. hierzu meinen Kommentar in : Deutsche Thomasausgabe, Bd. 18 :

Recht und Gerechtigkeit, Heidelberg 1953, 504 ff.
13 II-II 66, 7.



Gerechtigkeit, Recht und Moral 39

Geradezu beispielhaft hat Thomas von A quin in seiner Eigentumslehre

diesen Weg gezeichnet. Ausgehend von dem Grundgedanken der
christlichen Tradition, daß die Güter dieser Welt für alle geschaffen sind
und darum auch dem Gebrauch aller zur Verfügung stehen müssen,

hat er sich gefragt, nach welchem Prinzip wir nun unter uns verfahren
sollen, um diesem Ziel auch nur annähernd gerecht zu werden. Im
Hinblick darauf, daß der Mensch so, wie er ist, mit größerer Sorge das Eigenwohl

als das Gemeinwohl sucht, erklärt Thomas zum Ordnungsfaktor die

privatrechtliche Verfügungsgewalt, die er aber, um den von der
Metaphysik her erkannten Sinn der Güter zu wahren, sozial belastet. Auf
horizontaler, also auf der vom Menschen geschaffenen Rechtsebene kann
der Mißbrauch keinen Verlust des Eigentumsrechts mehr bedeuten. Der
Besitzer kann darum nur noch in seinem Gewissen (also in vertikaler
Richtung) als Schuldner der Armen angesehen werden. Anderseits kann
der Träger der gesellschaftlichen Autorität, dem die Sorge um die Rechtsbildung

auf horizontaler Ebene übertragen ist, im Sinn der ursprünglichen
sittlich-rechtlichen Idee je nach Dringlichkeit eine Umverteilung des

Eigentums vornehmen.
Auf der horizontalen Ebene, d. h. also im Raum des menschlichen

Rechts, das für uns das einzig handhabbare Recht ist, sind demnach

jene Grundwerte des Menschen herauszustellen, welche die
zwischenmenschlichen Beziehungen friedvoll regeln. Und hier sind es die Freiheit
des Menschen, die Unantastbarkeit seines Gewissens, die Selbstverantwortung

vor seinem eigenen Urteil, die den Ausschlag geben. An sich

handelt es sich zunächst oder wenigstens anscheinend um « formale »

Werte, die auf rechtlicher Ebene nur insofern inhaltlich mit absoluten
sittlichen Normen gefüllt werden können, als der konkrete Mensch sie

mit natürlicher Spontaneität anzunehmen imstande ist. Eine Gesellschaft

mit hohem Ethos kann in ihr Recht ein größeres Quantum
inhaltlich bestimmter sittlicher Werte einbauen als eine Gesellschaft mit
sittlichem Tiefstand. Das Recht geht also nicht die Höhenpfade des

Sittlichen, sondern verbleibt gewissermaßen an der unteren Grenze.

Es ist also etwas Wahres an der Behauptung Del Vecchio's, die rechtliche
Organisation könne grundsätzlich nur ein « Minimum » an moralischen

Forderungen stellen, um der persönlichen Entfaltung möglichst weiten
Spielraum zu lassen14. Anderseits müssen wir aber doch bedenken, daß

14 Diritto, società e solitudine, Torino 1957, 13 ; vgl. meine Besprechung in :

A. Utz, Grundsatzfragen des öffentlichen Lebens, Bibliographie, Bd. I, Freiburg
1960, 248 f.



40 Gerechtigkeit, Recht und Moral

das Recht die Sittlichkeit nur deswegen ausgeklammert hat, weil es auf
diese Weise am wenigsten der Versuchung unterliegt, den sittlichen
Aufstieg der Gesellschaftsglieder zu hemmen. Es sollte aber dennoch dort,
wo gemäß unserer Erfahrung die Außerachtlassung sittlicher
Grundwahrheiten zur inneren Auflösung der Gesellschaft führt, und dort, wo
es ohne Vergewaltigung der Freiheit den sittlichen Aufstieg der Gesellschaft

anzubahnen imstande ist, seiner sittlichen Herkunft sich bewußt
bleiben. Die Grenzmoral ist darum nicht das Ideal der Rechtspolitik.
Das Minimum sittlicher Werte im Recht kann nur verteidigt werden
im Sinne der Rücksichtnahme auf jene Freiheit, die bona fide gewisse

sittliche Werte der absoluten Ordnung ablehnt.
Der moderne Sozialwissenschaftler geht damit einig, daß man dort

sittliche Normen rechtlich urgiert, wo gemäß soziologischer Erfahrung
die Gesellschaft oder das Staatswesen der Auflösung preisgegeben würde.
Er ist aber nicht damit einverstanden, daß man sittliche Normen nur
unter Berufung auf ihren absoluten Wert in das Recht einführt.

Nun wird es immer umstrittene Fälle geben, in denen es unklar ist,
ob eine sittliche Norm noch rechtlich urgiert werden könne oder nicht.
Jedenfalls steht fest, daß es einer Offenbarung zur Erkenntnis der
sittlichen Werte nicht bedarf. Unsere praktische Vernunft reicht an sich

aus. Allerdings können wir das « absolute » Gewissen nur für die
elementarsten sozialen Lebensnormen einsetzen, etwa dem Mitmenschen
dasselbe Recht einzuräumen, das wir für unsere eigene Person

beanspruchen usw. Darüber hinaus aber ist zu bedenken, daß unser Gewissen

bereits durch eine Kulturentwicklung hindurchgegangen ist, also nicht
am Anfang der Vervollkommnung steht. Ein Richter könnte sich also

bezüglich der vorehelichen Keuschheit ohne weiteres auf die absoluten
sittlichen Normen berufen, weil es das natürliche, wenngleich durch eine

bestimmte Kultur geprägte Gewissen ist, welches die voreheliche Keuschheit

als Norm der Beziehungen zwischen den beiden Geschlechtern
fordert. Die Kultur ist doch nichts anderes als die Vervollkommnung der
Natur.

Wer die Gesellschaftsphilosophie nicht von einer Ganzheitsschau,
sondern von den individuellen Rechten und Zwecken der menschlichen
Person her angeht, kommt, wie bereits in Bd. I der Sozialethik dargelegt
wurde, nicht zur Auffassung von der Gesellschaft als sittlicher Einheit,
und er findet darum auch nicht den Weg zu einer gesunden Verknüpfung
von Sittlichkeit und Recht, da für ihn die Gesellschaft nichts anderes ist
als die Bedingung für die freie personale Entfaltung des einzelnen. Es



Gerechtigkeit, Recht und Moral 41

genügt ihm als Ethik das persönliche Verantwortungsbewußtsein des

einzelnen, gemäß welchem er im Sinne des Interessenausgleichs eine

rein praktische, utilitaristische Lösung des Friedensproblems in der
Gesellschaft sucht. Auf diesem Standpunkt stehen alle Vertreter des

Individualismus und der mit diesem verknüpften Vertragstheorie (Hob-
bes, Rousseau), wie auch des Formalismus {Kant). Auch das «soziale

Ideal» R. Stammler's, d. h. « die Gemeinschaft der frei wollenden
Menschen », gelangt über den Individualismus und sozialen Formalismus
nicht hinaus. Von dieser Sicht aus steht das Recht nicht mehr im Dienst
der absoluten Normen, sondern nur der Freiheiten, und zwar jener
Freiheiten, wie sie sich de facto, unter Umständen auch völlig losgelöst von
sittlichen Werten, entfalten. Das Recht ist dann nur noch Spiegelbild
jener sittlichen Normen, welche der Mehrheit der Gesellschaftsglieder
entsprechen und zugleich den Freiheitsrechten der Minderheit Spielraum
lassen. Mit anderen Worten : das jeweilige Minimum an sittlichen Werten,

dem unter Umständen die Tendenz nach der nächst tieferen Stufe
belassen werden muß. Es gilt dann nur noch der Satz : der Gebrauch, den

jemand von seiner Freiheit macht, ist Sache der eigenen Person, solange

er andere nicht stört.
Die Soziologie und die Kriminologie belehren uns heute, wie weit

auch rein persönlich-sittliche Entscheidungen Auswirkungen ins
Gesellschaftliche haben. Wie könnte es anders sein, da jeder sich dem Nächsten

gegenüber so benimmt, wie er ist Schon unser elementarstes

Wertempfinden sagt uns, daß wir mit unserer ganzen Person der Umwelt
gegenüber verpflichtet sind. Es ist darum undenkbar, daß Recht und
Moral voneinander wie zwei Welten getrennt sind. Wenn man aber diese

beiden in logischem Gedankengang zusammenbringen will, dann wird
man nur von einer Ganzheits- und Einheitskonzeption von Recht und
Moral ausgehen können, um von dort, d. h. von der Idee der zugleich
sittlichen und rechtlichen Grundnorm der Gesellschaft aus eine erträgliche,

der Freiheit des Menschen entsprechende positive Rechtsordnung zu
suchen. Erst hier wird dann der, der nicht utopischer Idealist oder

Pantheist ist, sagen, daß wir um der freien Entfaltung der Persönlichkeit

willen das Sittliche wenigstens teilweise aus dem Recht ausklammern

müssen, in der Erwartung, daß auf dem Wege über die individuelle
Verantwortung die absoluten Gesellschaftswerte sich durchsetzen. Darum

bleibt bei dieser Sicht das Auge offen, um jene sittlichen Dispositionen
in der Gesellschaft zu entdecken, die sich mit rechtlichen Mitteln ohne

Knechtung der Freiheit nach oben, d. h. zum Absoluten hin, entwickeln



42 Gerechtigkeit, Recht und Moral

lassen. So ist die positive Rechtsbildung ein steter Kompromiß zwischen
Sittlichkeit und Recht.

Aus dem Gesagten erhellt, daß es nicht einerlei ist, welche

Ganzheitsvorstellung von der Gesellschaft man als Ausgangsprämisse für das

Problem Recht und Moral wählt. Die Gesellschaft bedeutet kein Kollektiv,

das Träger von Sittlichkeit ist. Die in der Gesellschaft oder im Staat
verwirklichte Sittlichkeit kann daher niemals ans sich sittliche Norm sein,
wie Hegel mit seiner Auffassung vom Staat als der Verwirklichung der

sittlichen Idee offenbar meinte, sondern nur aufgrund der Entsprechung
zur sittlichen Idee der menschlichen Vollkommenheit. Sie kann aber wohl
in horizontaler Ordnung, d. h. zur Regelung zwischenmenschlicher und
daher rechtlicher Beziehungen, ausschlaggebende Bedeutung gewinnen
in der vorläufigen Ausklammerung absoluter sittlicher Forderungen
(restriktive Kraft der konkreten Sozialmoral), d. h. im konkreten
Kompromiß von Sittlichkeit und Recht.

Die Unterscheidung von Recht und Moral ergibt sich somit erst
auf dem Boden der positiven Verwirklichung der Rechtsidee. Die Einheit

von Recht und Sittlichkeit in der absoluten Normenwelt behält
ihre Bedeutung für die Orientierung aller an der positiven Rechtsbildung

Beteiligten : Gesetzgeber, Richter und Gesellschaftsglieder. Von
hier aus bietet sich auch eine gesunde Lösung des Elite-Problems an,
in dem es einerseits darauf ankommt, die Gesellschaft nach dem Absoluten

hin zu heben, anderseits aber auf die realen Bedingungen der im
Gesellschaftskörper verwirklichten Sittlichkeit Rücksicht zu nehmen.


	Gerechtigkeit, Recht und Moral

