Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 1

Artikel: Gerechtigkeit, Recht und Moral
Autor: Utz, Arthur F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761501

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ArRTHUR F. Utz OP

Gerechtigkeit, Recht und Moral®

I. Die Gerechtigkeit

Die Gerechtigkeit ist jene Idee, wonach eine konkrete Handlung
oder Situation als gerecht bezeichnet wird. Vom naturrechtlichen Denken
her sollte sich eigentlich ein Traktat {iber die Gerechtigkeit eriibrigen,
nachdem bereits aufgewiesen wurde, daB die Gerechtigkeit als solche real
im Ewigen Gesetz und von diesem abgeleitet im. Naturgesetz existiert.
Dennoch miissen wir die Gerechtigkeit irgendwie inhaltlich definieren.
Welches ist der entscheidende Gesichtspunkt, aufgrund dessen wir be-
urteilen, ob eine konkrete Handlung oder Situation den absoluten Nor-
men der Natur entspricht ? Wir kommen also nicht darum herum, ein
universales Prinzip des Gerechtseins aufzustellen, wie etwa derjenige, der
etwas als « schon » bezeichnen will, wissen mul}, was fur ihn « Schonheit
iiberhaupt » bedeutet. Die Scholastik hat sich mit der Bestimmung der
Idee der Gerechtigkeit in dem Traktat iiber die Tugend der Gerechtigkeit
befaBBt. Nichts war selbstverstdndlicher als dies, denn, wie die Ge-
rechtigkeit als Idee der Gesichtspunkt ist, gemdB welchem man etwas
als gerecht beurteilt, so ist sie als Motiv der Grund, warum sittliches
Handeln gerecht ist.

Die Definition des Begriffes (Nominaldefinition) der Gerechiigkeit

Fragen wir uns zunidchst ganz schlicht, welche Forderung wir er-
heben, wenn wir Gerechtigkeit verlangen. Es geht also zunichst noch
nicht um das Realverstindnis der Gerechtigkeit, sondern nur um deren
Begriff in unserem Verstidndnis.

* Bei Verweisen auf frithere Ausfithrungen vgl. meinen Artikel : « Wesen und
Begriindung des Rechts », in dieser Zeitschrift Bd. 8 (1961) 3-74, bei Hinweisen auf
« Sozialethik » : A, F. Utz, Sozialethik, Bd. I : Die Prinzipien der Gesellschafts-
lehre, Sammlung Politeia Bd. X/1, Heidelberg — Lowen 1958.



Gerechtigkeit, Recht und Moral 31

Im Namen der Gerechtigkeit werden offenbar Anspriiche geltend
gemacht. Hierbei ist es zundchst unbedeutend, ob diese Anspriiche im
subjektiven Werturteil oder in einer objektiven Norm begriindet sind.
Wer sich geschiddigt oder benachteiligt fithlt, appelliert an die Gerech-
tigkeit. Dabei gehen die Anspriiche iiber das positive Recht hinaus. Die
Dinge werden in sich betrachtet. Eine ganze Rechtsordnung kann unter
Umstdnden als ungerecht bezeichnet werden, wenn einzelne Gruppen
verhdltnismaBig schwerer als andere belastet sind. Im Namen der Ge-
rechtigkeit wird also von den Mitgenossen oder von der ganzen Gesell-
schaft die Erfiillung von Anspriichen gefordert, und zwar von Ansprii-
chen einzelner Personen oder von Gruppen, selbst des Staates, denn auch
die Staatsgemeinschaft verlangt, daB man ihr gegeniiber nach Gerech-
tigkeit verfahre. Das « suum cuique » ist also vordringlich. Es verbindet
sich demnach mit dem Begriff der Gerechtigkeit immer der Gedanke an
einen Ausgleich zwischen mehreren, und zwar in einer Weise, daf3 der
Verpflichtete streng daran gehalten ist, den Ausgleich anzuerkennen und
zu verwirklichen.

Sofern dieses Objekt, ndmlich der Ausgleich zwischen mehreren
Personen, physischer oder moralischer Natur, nun Gegenstand eines un-
erschiitterlichen Willens wird, spricht man von der Gerechtigkeit als
einem Habitus des Willens (Gerechtigkeit als Tugend). So konnte To-
mas von Aquin ' im AnschluB an das Corpus iuris civilis 2 die Gerechtig-
keit bestimmen als jenen « Habitus, kraft dessen der Mensch mit stetem
und ewigem Willen einem jeden sein Recht zuteilt ».

Verbleiben wir einen Moment noch bei der Nominaldefinition, um
uns der Assoziationen bewul3t zu werden, welche im Gerechtigkeitsbegriff_
mitspielen. Ausgehend vom Gedanken, daB die Gerechtigkeit immer
eine Verpflichtung einem «andern» gegeniiber bedeutet, war die ari-
stotelisch-scholastische Begriffsbestimmung dazu verleitet, dort die
Gerechtigkeit im eigentlichen Sinne zu erkennen, wo die Trennung der
Subjekte des Anspruches und damit auch der zu schaffende Ausgleich am
deutlichsten in Erscheinung treten. Diese Gerechtigkeit nannte sie
justitia commutativa (Tauschgerechtigkeit), weil Trennung der Sub-
jekte und Aequivalenz der Leistungen Merkmale des Tauschverkehrs
sind. Wie sehr gerade dieser begriffliche Ausgangspunkt die gesamte
Einteilung der Gerechtigkeit beeinfluBte und im Gefolge die Gemein-

1 I1-11 58, 1.
® Dig. L. I, tit. I, leg. 10.



32 Gerechtigkeit, Recht und Moral

wohlgerechtigkeit geradezu an den Rand driickte, wurde im ersten Band
der Sozialethik 3 dargelegt. Die Tauschgerechtigkeit wurde von der
Scholastik als die eigentliche Gerechtigkeit angesehen, der darum auch
die Restitutionspflicht zugesprochen wurde.

Nun erkannte die Scholastik im AnschluBB an Arzstoteles allerdings,
daB der Ausgleich iiber die zwischenmenschlichen Beziehungen von Indi-
viduen (oder einzelnen Gruppen) hinausgeht. So sollte der Verwalter
des Gemeingutes dafiir Sorge tragen, daB die Lasten, sozialen Hilfen
und Begiinstigungen « gerecht » verteilt werden. Man sprach dann von
der austeilenden Gerechtigkeit (justitia distributiva). Anderseits sollten
die einzelnen ihren Teil zum Gemeinwohl beitragen, d. h. die Gerechtig-
keit gegeniitber dem Gesetz erfiillen (Gesetzesgerechtigkeit, justitia
legalis). Die Gesetzesgerechtigkeit wurde aber zugleich auch vom Tréager
der Offentlichen Autoritit gefordert, allerdings selbstverstdndlich nicht
in Form der Ausfithrung, sondern des « Aufbaues » einer gerechten Ord-
nung % Es besteht kein Zweifel dariiber, dall Thomas hierbei an eine
Gerechtigkeit dachte, die iiber das positive Gesetz hinausging und sich
auf ein dem Staat vorgeordnetes Gemeinwohl bezog. Die Tauschgerech-
tigkeit (justitia commutativa) und die austeilende Gerechtigkeit (justitia
distributiva) wurden in dem Sammelbegriff der « Einzelgerechtigkeit »
(justitia particularis) zusammengefat, da beide eine Einzelperson im
Auge haben.

Alle diese Uberlegungen basieren, wie gesagt, auf einer begriff-
lichen Fixierung der Gerechtigkeit, gemidB welcher wir mit dem Gedna-
ken des Gerechtseins die Erfiillung einer Aequivalenzpflicht einem ande-
ren, von uns Getrennten gegeniiber verbinden. Es ist klar, daB auf dieser
Grundlage der Gedanke an einen Vorrang der Gesamtordnung vom Ge-
sichtspunkt der Gerechtigkeit aus wenig Profil erhielt. Die Gemeinwohl-
gerechtigkeit war in dieser Sicht nur eine von den verschiedenen ¢« abge-
leiteten » Gerechtigkeitsformen.

Die Realdefinition der Gerechtigkeil

Die entscheidende Frage ist nun, was wir fiir das « suum » einsetzen.
Es ist nicht zu iibersehen, daB3 die scholastische Definition der Gerech-
tigkeit etwas vorbelastet war durch die Anerkennung der Ordnung, in

3 Vgl. Sozialethik, Bd. I, 198-226, bes. 210-213.
1 Vgl. a. a. O. 204 ff.



Gerechtigkeit, Recht und Moral 33

der man damals lebte. Es fiel niemandem ein, die Ordnung umzustellen.
Das « suum » war also gewissermalen schon fixiert. Wenngleich man ein
natiirliches Gemeinwohl kannte, das der verwirklichten Ordnung vor-
geordnet war, so konzentrierte man seine Gerechtigkeitsvorstellung doch
auf den gegenseitigen Ausgleich zwischen den in der gegebenen Gesell-
schaft lebenden Partnern, d. h. man realisierte das « suum » in, dem An-
spruch, der den verschiedenen Rechtstrigern in der bestehenden Ord-
nung zukam.

Wer aber unabhingig von einer existenten Ordnung die Gerechtig-
keit bestimmen will, mull einen realen Inhalt angeben, der immer und
iiberall das « suum » ausmacht.

Es lige nahe, in der Wiirde der menschlichen Person den realen
Grund der Gerechtigkeit zu suchen, wie es etwa Del Vecchio ® getan hat,
da sich in der menschlichen Person die geschlossene Selbstandigkeit des
Rechtstrigers und damit auch der Begriff des Anspruches am deutlich-
sten manifestieren. Mit dieser Erkldrung kommt man der Grundbestim-
mung des Begriffes der Gerechtigkeit als des « Anspruches eines getrenn-
ten Subjektes» am nichsten. Ohne Zweifel 148t sich auf diese Weise
ein vorstaatlicher Anspruch erkennen. Anderseits kann diese Denkweise
insofern nicht befriedigen, als die Gerechtigkeit nicht vom einzelnen
Individuum bestimmt werden darf, sondern vom Individuum, sofern es
im Verband mit andern lebt, also in einem Ordnungsganzen steht. Das
hat H. Kelsen gut gesehen, da er als Ziel der positiven Rechtsordnung
erkannte, « den Frieden unter den Rechtsunterworfenen » zu garantieren,
« indem sie ihnen jede Gewaltanwendung verbietet, nicht aber die fried-
liche AuBerung ihrer Meinungen einschrinkt » 8. Kelsen kann zwar keine
vorpositive Gerechtigkeit im Sinne einer rechtlichen Norm anerkennen,
da fiir ihn die Rechtsnorm wesentlich positiv ist. Der Friede unter den
Rechtsunterworfenen ist daher, wenn man Kelsen genau nach seinen
Absichten auslegt, nur jener Friede, der auf positiv-rechtlichem Boden
steht, sodal er, von der menschlichen Erfahrung, nicht nur vom Recht
her betrachtet, grausame Diktatur sein konnte. Auch die friedliche
AuBerung der Meinung kann darum nur die positivrechtlich geregelte
MeinungsduBerung sein, die unter Umstédnden, unter menschlichem Be-
tracht, gleich Null ist. Anderseits ist Kelsen klug genug, hinter seinen

5 Die Gerechtigkeit, 2., neu bearb. deutsche Aufl., iibersetzt von F. Darm-
stadter, Italienische Rechtsphilosophie 1, Basel 1950, 114 ff.
8 Was ist Gerechtigkeit ?, Wien 1953, 41.

3



34 Gerechtigkeit, Recht und Moral

reinen Rechtsnormen einen transzendenten Sinn im Streben nach Ge-
rechtigkeit zu erkennen. Diese aber bleibt metajuristisch, ist sogar irratio-
nal. Immerhin ist der Gedanke Kelsens insofern von Bedeutung, als das
Recht vom Ganzen der Rechtsordnung her begriffen wird. Und das muf3
derjenige, der gegen Kelsen die Rationalitit der Ideen verteidigt, nun
auch von der Gerechtigkeit sagen. Der Ausgangspunkt kann nicht das
vermeintliche subjektive Recht des einzelnen sein, so hoch seine Wiirde
als Person angeschlagen werden mul}, sondern die Ordnung, in welcher
jede menschliche Person den ihr zugehorigen Platz einnimmt. In dieser
Hinsicht sind die Ausfithrungen von W. Sauer lehrreich, der die Gerech-
tigkeit dem Gemeinwohl unterstellt : « Die Gerechtigkeit bestimmt sich
nach dem MaB der Forderung oder Verringerung des Gemeinwohls » 7.
Wir mochten allerdings noch einen Schritt weitergehen und die Gerech-
tigkeit als Idee mit dem Gemeinwohl als letztem Ziel identifizieren. Das
Gemeinwohl ist, wie im ersten Band der Sozialethik dargestellt worden
ist, die hochste Kategorie in der Gesellschaftsethik. Es hat, da es das
gesellschaftliche Leben regelt und sich somit an alle zugleich wendet,
nicht nur individualethischen Charakter, sondern ist echte Rechtsnorm 8.
In der Idee umfaBt es darum simtliche, auch die sittlichen zwischen-
menschlichen Beziehungen, auch die soziale Liebe ®. Erst von dem Augen-
blick an, da man in der Verwirklichung der Gerechtigkeit, also im Bereich
der Anwendung, gewisse sittliche Elemente aus den zwischenmensch-
lichen Beziehungen ausklammert, kommt man zur Unterscheidung von
Gerechtigkeit und Gemeinwohl 1°. Allerdings lassen sich diese Gedanken
nur unter der Bedingung nachvollziehen, daf3 man sich der analogen
Sinnfiille des Gemeinwohls bewuBt ist, nimlich der Tatsache, dal3 das
Gemeinwohl die Erfiillung aller personalen Anliegen ist, sofern sie ge-
meinschaftlich realisierbar sind. Die Gerechtigkeit nimmt einzig einen
besonderen Gesichtspunkt des Gemeinwohls ins Blickfeld : die voll-
menschliche Integration der Person in das Gemeinwohl.

Sollte diese aber keine Realitdt sein ? Die menschliche Person ist
eine Realitiit, ihre soziale Ausrichtung ist eine Realitdt, sodann ist das
Ziel der vollmenschlichen Integration in das soziale Ganze ein reales
Ziel. Das aber ist die Idee der Gerechtigkeit. Wer nun das Soll nicht vom

? Einfithrung in die Rechtsphilosophie fiir Unterricht und Praxis, Berlin 1961,
59 ; vgl. auch : System der Rechts- und Sozialphilosophie, Basel 21949, 202 ff.

8 Vgl. Sozialethik, Bd. I, 161 ff.

% Vgl. Sozialethik, Bd. I, 166 ff.

10 Vgl. weiter unten « Recht und Moral ».



Gerechtigkeit, Recht und Moral 3b

Sein trennt, sondern diese beiden auf Grund ihrer metaphysischen Fun-
dierung im Ewigen Gesetz zusammenbindet, dem kann die rechtliche
Relevanz der Idee der Gerechtigkeit kein Problem mehr sein.

Die Formulierung der Gerechtigkeitsidee in einzelne Prinzipien nach
Art von vorpositiven Rechtssidtzen ist allerdings, wie bereits im Ab-
schnitt {iber das Naturgesetz gesagt wurde, ohne Erfahrung nicht mog-
lich. Diese ist zudem vielfdltig. Sie ist aber nicht zuerst die Erfahrung
der positiven Gesetzgebung, wiewohl wir gerade auch durch sie unser
natiirliches Suchen nach allgemeinen, der Rechtsidee entsprechenden
Grundsidtzen schulen konnen.

Daf3 der Mensch eine reale Beziehung zu dieser von der Natur vor-
gegebenen Gerechtigkeit besitzt, das heilt, die Gerechtigkeit nicht nur
erkennen kann, sondern spontan auch fordert, dariiber wurde im Traktat
iiber das Naturgesetz ausreichend gesprochen. Die Idee der Gerechtig-
keit ist darum nichts Irrationales, sondern das Rationalste, das der
Mensch als soziales Wesen iiberhaupt in sich trdgt. Sie ist das Apriori,
bei dem jede Uberlegung iiber Recht und Unrecht beginnt. Die Ausbil-
dung dieser Naturanlage vollzieht sich im Habitus der Gerechtigkeit.

Die verschiedenen Avten der Gerechligkeil

Erkennen wir einmal die Gerechtigkeit im Sinne der vollmensch-
lichen Integration in das Gemeinwohl, dann lassen sich von hier aus
leicht einzelne Ausschnitte der Gerechtigkeit besonders ins Auge fassen.
Wir erhalten dann etwa folgende Arten der Gerechtigkeit :

1. die Gemeinwohlgerechtigkeit, d. h. die jedem einzelnen Staatswesen
vorgegebene Humanitdtsordnung,

2. die gesetzliche Gerechtigkeit, d. h. jene Gesamtordnung, welche das
natiirliche Gemeinwohl in zeitlich und rdumlich begrenzter Weise kon-
kretisiert,

3. die austeilende Gerechtigkeit, d.h. die Erfiillung der im Rahmen
der Gesetzes- und der Gemeinwohlgerechtigkeit stehenden individuellen
Anspriiche an die Gesamtheit,

4. die Tauschgerechtigkeit, d. h. die Erfilllung der zwischen den ein-
zelnen Rechtstrigern bestehenden gegenseitigen Anspriiche innerhalb
der Gesetzes- und der Gemeinwohlgerechtigkeit.

Die sog. soziale Gerechtigkeit kann als Gemeinwohlgerechtigkeit oder
auch als austeilende Gerechtigkeit verstanden werden, wobei allerdings



36 Gerechtigkeit, Recht und Moral

besonders beriicksichtigt werden miiBBte, daB die Riickorientierung an
dem natiirlichen Gemeinwohl ein entscheidendes Gewicht besitzt 1.

Die internationale Gerechtigkeit ist einerseits eine Erfiilllung der
Humanitdtsordnung (natiirliche Gemeinwohlgerechtigkeit), anderseits
auch der Tauschgerechtigkeit im Sinne der Vertragstreue zwischen meh-
reren Staaten als Rechtstrigern.

Aus dem Gesagten ergibt sich somit, dall von der Realitdt her die
Gesamtordnung, also das natiirliche Gemeinwohl und somit die Gemein-
wohlgerechtigkeit, den Vorrang hat. Man kann von hier aus wohl
schlecht mehr der rein begrifflichen Stufenfolge der aristotelischen
Gerechtigkeitslehre folgen.

Die Bedeutung der Gerechtigkert als sittlicher Qualitit

Es diirfte nicht iiberfliissig sein, nochmals besonders darauf hinzu-
weisen, daB die Gerechtigkeit nicht nur eine Idee, sondern zugleich auch
ein sittliches Gehaben ist. Da die Idee der Gerechtigkeit bereits insofern
im menschlichen BewuBltsein « inkarniert » ist, als das Gewissen eines
jeden Menschen natiirlicherweise und somit spontan die Gerechtigkeit
im dargelegten Sinne sucht, ist es Pflicht eines jeden einzelnen, diese
Naturanlage durch personliches sittliches Streben und durch stetig
geiibtes entsprechendes Verhalten zu entwickeln und zu vervollkomm-
nen. Mit anderen Worten, die Verwirklichung der Idee der Gerechtig-
keit hingt von dem Grad des gerechten sittlichen Wollens der Rechts-
subjekte ab, angefangen vom Gesetzgeber, iiber den Richter bis zu den
Gesetzesunterworfenen. Sie alle arbeiten am Aufbau einer positiven
Rechtsordnung mit. Wie die Gerechtigkeit als Idee nichts niitzen wiirde,
wenn ihr nicht die natiirliche Anlage des Menschen nach einem « ge-
rechten Recht » entsprdche, ebenso ist der beste Reformplan einer be-
stehenden Rechtsordnung nichtig ohne die innere Gerechtigkeit derer,
welche nach Gerechtigkeit rufen.

11 Vgl. hierzu Sozialethik, Bd. I, 187 ff.



Gerechtigkeit, Recht und Moral 37

II. Recht und Moral

Die Frage nach der sittlichen Bewandtnis des Rechts mul3 gemiB
den verschiedenen Abstraktionsstufen behandelt werden. So sehr man
fir eine weitgehende Trennung von Recht und Moral in der positiven
Rechtsbildung eintreten kann und unter Umstdnden auch muB, so
wird man doch auf grundsitzlicher Ebene, ndmlich in der Metaphysik
des Rechts, die Einheit von Recht und Moral erkennen.

Recht und Sittlichkeit von der Metaphysik her betvachiet

Von der Sicht her, daB das Recht im Ewigen Gesetz begriindet ist,
kann man das Recht nur im sittlichen Sinne auffassen. Das will sagen,
daB das Recht den ganzen sittlichen Menschen in das Gemeinwohl inte-
griert. Der Unterschied von Moral und Recht ist nur ein gedachter, ein
Unterschied des Gesichtspunktes. Die Sittlichkeit ist die Vollendung des
einzelnen, das Recht dieselbe Vollendung, insofern sie im Ganzen steht.

Wer seine sittlichen Pflichten nicht erfiillt, tut der Gemeinschaft
Abbruch. Ein schattenhaftes Beispiel dieser Ganzheitsvorstellungen haben
wir im Familiengeist, der durch den sittlichen Riickstand auch nur eines
einzigen Gliedes geschwicht wird. Wer einen personlichen transzenden-
ten Gott annimmt, kann nicht um den Gedanken herumkommen, daB
die Menschheit als Ganzes eine gottgewollte Einheit darstellt, in welcher
die individual-personale Sittlichkeit zwar nicht verschwindet, jedoch
vollgiiltig mit dem Ganzen verflochten ist. Die horizontalen Beziehungen
von Mensch zu Mensch sind von der vertikalen des Einzelmenschen zu
seinem Endziel und seinem personlichen summum bonum aufgesogen.
Das summum bonum des einzelnen, namlich Gott, ist bei Thomas von
Aquin zugleich das summum bonum commune. Die katholische Auf-
fassung vom corpus Christi mysticum bietet hierfiir ein anschauliches
Beispiel. '

Die Idee der Einheit von Recht und Sittlichkeit hat sich in der
patristischen Eigentumslehre besonders deutlich ausgewirkt. Die Rechts-
verhiltnisse im Giiterbereich werden einzig in vertikaler Orientierung
betrachtet. Der Mensch kann die Giiter dieser Welt nicht als sein Eigen-
tum betrachten, er ist nur ihr Verwalter, und zwar nur insofern, als er
sie im sittlich guten Sinne verwendet. Wer MiBbrauch mit seinen Giitern
treibt, begibt sich seines Rechtes. Ein gutes Stiick dieser Anschauung



38 Gerechtigkeit, Recht und Moral

ist stoisch. Chrysipp meinte, daB der gute Mensch niemals etwas Frem-
des besitze, da er von allem einen guten Gebrauch mache. Clemens von
Alexandrien entwickelte diese Gedanken weiter, indem er erklirte, daB
der unangefochtene Besitz eigentlich dem Christen vorbehalten beibe!? .
Giiter, die nicht gebraucht werden, die also dem Ziel des Menschen nicht
mehr dienen, gelten in der Patristik fast durchweg als dem Diebstahl
vergleichbare Okkupierung. Awugustinus erklart ausdriicklich, daB3 der
UberfluB den Armen «gehére». Thomas von Aquin gebraucht fast
dieselbe Formulierung : « Der UberfluB3, den einige haben, ist auf Grund
des Naturrechts dem Unterhalt der Armen geschuldet » 13, Uber diesen
Satz wurde viel diskutiert, ob hier von einer moralischen oder recht-
lichen Schuld die Rede sei. Wir kommen nochmals darauf zu sprechen.

Wer immer von der Transzendenz her, sei es von der Idee der Ge-
rechtigkeit oder von einem ewigen Richter oder von einem in allen Din-
gen und in allen Menschen wesenden Gott her, die rechtlichen Beziehun-
gen der Menschen untereinander betrachtet, kommt nicht darum herum,
das Sittliche als Grund der rechtlichen Beziehungen anzusehen. Das
kann nicht anders sein, da das sittliche Ziel aller Menschen dasselbe ist.
Die zwischenmenschlichen Beziehungen kénnen darum nur von dort her
ihre Bestimmung erhalten.

Recht und Moral auf der Ebene der positiven Rechisbildung

Anders verhilt es sich von jenem Augenblick an, da der Mensch
sich selbst als Schopfer einer Ordnung betrachtet, da er mit seiner prak-
tischen Vernunft ein Ordnungssystem erfinden muf3, um die zwischen-
menschlichen Beziehungen auf horizontaler Ebene zu regeln. Hier kann
er nicht mehr Sittlichkeit und Recht identifizieren. Im BewuBtsein, daf3
er weder ein endgiiltiges Urteil iiber das Ganze hat, von dem er iibrigens
nur ein Teil ist, noch auch die Macht, die metaphysische Ordnung zu
urgieren, ersinnt der Mensch ein Ordnungssystem, das den erfahrbaren
Tatsachen allgemein gesellschaftlichen Verhaltens entspricht. Zwar ist
Orientierungspunkt die Idee der Gerechtigkeit und des Gemeinwohls.
Die menschliche Verwirklichung dieser Idee verlangt aber eine neue
Rechtsschopfung. Hier auf dieser horizontalen Ebene 16sen sich Recht
und Sittlichkeit voneinander.

12 Vgl. hierzu meinen Kommentar in : Deutsche Thomasausgabe, Bd. 18 :
Recht und Gerechtigkeit, Heidelberg 1953, 504 ff.
13 II-IT 66, 7.



Gerechtigkeit, Recht und Moral 39

Geradezu beispielhaft hat Thomas von Aquin in seiner Eigentums-
lehre diesen Weg gezeichnet. Ausgehend von dem Grundgedanken der
christlichen Tradition, daB die Giiter dieser Welt fiir alle geschaffen sind
und darum auch dem Gebrauch aller zur Verfiigung stehen miissen,
hat er sich gefragt, nach welchem Prinzip wir nun unter uns verfahren
sollen, um diesem Ziel auch nur anndhernd gerecht zu werden. Im Hin-
blick darauf, dafl der Mensch so, wie er ist, mit groBerer Sorge das Eigen-
wohl als das Gemeinwohl sucht, erkldrt T/homas zum Ordnungsfaktor die
privatrechtliche Verfiigungsgewalt, die er aber, um den von der Meta-
physik her erkannten Sinn der Giiter zu wahren, sozial belastet. Auf
horizontaler, also auf der vom Menschen geschaffenen Rechtsebene kann
der MiBbrauch keinen Verlust des Eigentumsrechts mehr bedeuten. Der
Besitzer kann darum nur noch in seinem Gewissen (also in vertikaler
Richtung) als Schuldner der Armen angesehen werden. Anderseits kann
der Tréiger der gesellschaftlichen Autoritdt, dem die Sorge um die Rechts-
bildung auf horizontaler Ebene iibertragen ist,im Sinn der urspriinglichen
sittlich-rechtlichen Idee je nach Dringlichkeit eine Umverteilung des
Eigentums vornehmen.

Auf der horizontalen Ebene, d. h. also im Raum des menschlichen
Rechts, das fiir uns das einzig handhabbare Recht ist, sind demnach
jene Grundwerte des Menschen herauszustellen, welche die zwischen-
menschlichen Beziehungen friedvoll regeln. Und hier sind es die Freiheit
des Menschen, die Unantastbarkeit seines Gewissens, die Selbstverant-
wortung vor seinem eigenen Urteil, die den Ausschlag geben. An sich
handelt es sich zunidchst oder wenigstens anscheinend um « formale »
Werte, die auf rechtlicher Ebene nur insofern inhaltlich mit absoluten
sittlichen Normen gefiillt werden konnen, als der konkrete Mensch sie
mit natiirlicher Spontaneitit anzunehmen imstande ist. Eine Gesell-
schaft mit hohem Ethos kann in ihr Recht ein gréBeres Quantum in-
haltlich bestimmter sittlicher Werte einbauen als eine Gesellschaft mit
sittlichem Tiefstand. Das Recht geht also nicht die Hohenpfade des
Sittlichen, sondern verbleibt gewissermafen an der unteren Grenze.
Es ist also etwas Wahres an der Behauptung Del Vecchio’s, die rechtliche
Organisation konne grundsitzlich nur ein « Minimum » an moralischen
Forderungen stellen, um der personlichen Entfaltung moéglichst weiten
Spielraum zu lassen 4. Anderseits miissen wir aber doch bedenken, daB

14 Diritto, societa e solitudine, Torino 1957, 13 ; vgl. meine Besprechung in :
A. Uz, Grundsatzfragen des offentlichen Lebens, Bibliographie, Bd. I, Freiburg
1960, 248 1.



40 Gerechtigkeit, Recht und Moral

das Recht die Sittlichkeit nur deswegen ausgeklammert hat, weil es auf
diese Weise am wenigsten der Versuchung unterliegt, den sittlichen Auf-
stieg der Gesellschaftsglieder zu hemmen. Es sollte aber dennoch dort,
wo gemiB unserer Erfahrung die AuBerachtlassung sittlicher Grund-
wahrheiten zur inneren Auflosung der Gesellschaft fiithrt, und dort, wo
es ohne Vergewaltigung der Freiheit den sittlichen Aufstieg der Gesell-
schaft anzubahnen imstande ist, seiner sittlichen Herkunft sich bewuf3t
bleiben. Die Grenzmoral ist darum nicht das Ideal der Rechtspolitik.
Das Minimum sittlicher Werte im Recht kann nur verteidigt werden
im Sinne der Riicksichtnahme auf jene Freiheit, die bona fide gewisse
sittliche Werte der absoluten Ordnung ablehnt.

Der moderne Sozialwissenschaftler geht damit einig, dal man dort
sittliche Normen rechtlich urgiert, wo gemil soziologischer Erfahrung
die Gesellschaft oder das Staatswesen der Auflésung preisgegeben wiirde.
Er ist aber nicht damit einverstanden, daf3 man sittliche Normen nur
unter Berufung auf ihren absoluten Wert in das Recht einfiihrt.

Nun wird es immer umstrittene Falle geben, in denen es unklar ist,
ob eine sittliche Norm noch rechtlich urgiert werden kénne oder nicht.
Jedenfalls steht fest, daB es einer Offenbarung zur Erkenntnis der sitt-
lichen Werte nicht bedarf. Unsere praktische Vernunft reicht an sich
aus. Allerdings kénnen wir das «absolute » Gewissen nur fiir die ele-
mentarsten sozialen Lebensnormen einsetzen, etwa dem Mitmenschen
dasselbe Recht einzurdumen, das wir fiir unsere eigene Person bean-
spruchen usw. Dariiber hinaus aber ist zu bedenken, dal3 unser Gewissen
bereits durch eine Kulturentwicklung hindurchgegangen ist, also nicht
am Anfang der Vervollkommnung steht. Ein Richter kénnte sich also
beziiglich der vorehelichen Keuschheit ohne weiteres auf die absoluten
sittlichen Normen berufen, weil es das natiirliche, wenngleich durch eine
bestimmte Kultur gepriagte Gewissen ist, welches die voreheliche Keusch-
heit als Norm der Beziehungen zwischen den beiden Geschlechtern for-
dert. Die Kultur ist doch nichts anderes als die Vervollkommnung der
Natur.

Wer die Gesellschaftsphilosophie nicht von einer Ganzheitsschau,
sondern von den individuellen Rechten und Zwecken der menschlichen
Person her angeht, kommt, wie bereits in Bd. I der Sozialethik dargelegt
wurde, nicht zur Auffassung von der Gesellschaft als sittlicher Einheit,
und er findet darum auch nicht den Weg zu einer gesunden Verkniipfung
von Sittlichkeit und Recht, da fiir ihn die Gesellschaft nichts anderes ist
als die Bedingung fiir die freie personale Entfaltung des einzelnen. Es



Gerechtigkeit, Recht und Moral 41

geniigt ihm als Ethik das personliche VerantwortungsbewuBtsein des
einzelnen, gemdfB welchem er im Sinne des Interessenausgleichs eine
rein praktische, utilitaristische Losung des Friedensproblems in der
Gesellschaft sucht. Auf diesem Standpunkt stehen alle Vertreter des
Individualismus und der mit diesem verkniipften Vertragstheorie (Hob-
bes, Rousseau), wie auch des Formalismus (Kanf). Auch das «soziale
Ideal » R. Stammler’s, d. h. « die Gemeinschaft der frei wollenden Men-
schen », gelangt iiber den Individualismus und sozialen Formalismus
nicht hinaus. Von dieser Sicht aus steht das Recht nicht mehr im Dienst
der absoluten Normen, sondern nur der Freiheiten, und zwar jener Frei-
heiten, wie sie sich de facto, unter Umstédnden auch véllig losgeldst von
sittlichen Werten, entfalten. Das Recht ist dann nur noch Spiegelbild
jener sittlichen Normen, welche der Mehrheit der Gesellschaftsglieder
entsprechen und zugleich den Freiheitsrechten der Minderheit Spielraum
lassen. Mit anderen Worten : das jeweilige Minimum an sittlichen Wer-
ten, dem unter Umstdnden die Tendenz nach der nichst tieferen Stufe
belassen werden mul3. Es gilt dann nur noch der Satz : der Gebrauch, den
jemand von seiner Freiheit macht, ist Sache der eigenen Person, solange
er andere nicht stort.

Die Soziologie und die Kriminologie belehren uns heute, wie weit
auch rein personlich-sittliche Entscheidungen Auswirkungen ins Gesell-
schaftliche haben. Wie kénnte es anders sein, da jeder sich dem Nachsten
gegeniiber so benimmt, wie er ist ? Schon unser elementarstes Wert-
empfinden sagt uns, daBl wir mit unserer ganzen Person der Umwelt
gegeniiber verpflichtet sind. Es ist darum undenkbar, daB3 Recht und
Moral voneinander wie zwei Welten getrennt sind. Wenn man aber diese
beiden in logischem Gedankengang zusammenbringen will, dann wird
man nur von einer Ganzheits- und Einheitskonzeption von Recht und
Moral ausgehen konnen, um von dort, d. h. von der Idee der zugleich
sittlichen und rechtlichen Grundnorm der Gesellschaft aus eine ertrig-
liche, der Freiheit des Menschen entsprechende positive Rechtsordnung zu
suchen. Erst hier wird dann der, der nicht utopischer Idealist oder
Pantheist ist, sagen, daBl wir um der freien Entfaltung der Persénlich-
keit willen das Sittliche wenigstens teilweise aus dem Recht ausklam-
mern miissen, in der Erwartung, dal3 auf dem Wege iiber die individuelle
Verantwortung die absoluten Gesellschaftswerte sich durchsetzen. Dar-
um bleibt bei dieser Sicht das Auge offen, um jene sittlichen Dispositionen
in der Gesellschaft zu entdecken, die sich mit rechtlichen Mitteln ohne
Knechtung der Freiheit nach oben, d. h. zum Absoluten hin, entwickeln



42 Gerechtigkeit, Recht und Moral

lassen. So ist die positive Rechtsbildung ein steter Kompromil3 zwischen
Sittlichkeit und Recht.

Aus dem Gesagten erhellt, daB es nicht einerlei ist, welche Ganz-
heitsvorstellung von der Gesellschaft man als Ausgangspramisse fiir das
Problem Recht und Moral wihlt. Die Gesellschaft bedeutet kein Kollek-
tiv, das Triger von Sittlichkeit ist. Die in der Gesellschaft oder im Staat
verwirklichte Sittlichkeit kann daher niemals aus sich sittliche Norm sein,
wie Hegel mit seiner Auffassung vom Staat als der Verwirklichung der
sittlichen Idee offerbar meinte, sondern nur aufgrund der Entsprechung
zur sittlichen Idee der menschlichen Vollkommenheit. Sie kann aber wohl
in horizontaler Ordnung, d. h. zur Regelung zwischenmenschlicher und
daher rechtlicher Beziehungen, ausschlaggebende Bedeutung gewinnen
in der vorldufigen Ausklammerung absoluter sittlicher Forderungen
(restriktive Kraft der konkreten Sozialmoral), d. h. im konkreten Kom-
promiff von Sittlichkeit und Recht.

Die Unterscheidung von Recht und Moral ergibt sich somit erst
auf dem Boden der positiven Verwirklichung der Rechtsidee. Die Ein-
heit von Recht und Sittlichkeit in der absoluten Normenwelt behilt
ihre Bedeutung fiir die Orientierung aller an der positiven Rechtsbil-
dung Beteiligten : Gesetzgeber, Richter und Gesellschaftsglieder. Von
hier aus bietet sich auch eine gesunde Losung des Elite-Problems an,
in dem es einerseits darauf ankommt, die Gesellschaft nach dem Abso-
luten hin zu heben, anderseits aber auf die realen Bedingungen der im
Gesellschaftskérper verwirklichten Sittlichkeit Riicksicht zu nehmen.



	Gerechtigkeit, Recht und Moral

