
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 1

Artikel: Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

Autor: Gieraths, Gundolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gundolf Gieraths OP

Melchior Cano

und die Geschichtswissenschaft

Es ist das Verdienst des Humanismus, gegenüber der Vorzeit einer

neuen Geschichtsschreibung die Wege gebahnt und auf allen Wissensgebieten

einer stark historisch eingestellten und kritisch gerichteten
Methode zum Durchbruch verholfen zu haben1. Während der
mittelalterliche Mensch die überkommenen Ereignisse und Episoden mit einer

gewissen naiven Kindlichkeit gläubig hingenommen, historische
Tatsachen und legendäre Berichte nebeneinander gereiht oder ineinander
verwoben hatte2 und vor allem auf chronologische Bestimmtheit
bedacht gewesen war, setzt mit der humanistischen Historiographie eine

psychologisch-pragmatische Vertiefung und eine planmäßige Quellenkritik

ein 3. Dazu kam die Erschließung neuer Materialien, nicht nur aus

1 P. J oachimsen : Geschichtsauffassung und Geschichtsschreibung in Deutschland

unter dem Einfluß des Humanismus, Leipzig-Berlin 1910, S. 2 : « Die Rede-
und Versekultur der Humanisten ist klanglos vergangen, niemand beschäftigt sich
mehr mit ihr, aber in der Geschichtsschreibung haben sie Dauerndes geleistet. »

Vgl. auch M. Ritter : Studien über die Entwicklung der Geschichtswissenschaft :

Das Zeitalter des Humanismus, der Reformation und Gegenreformation. Historische

Zeitschrift 109 (1912) 261 ff.
2 W. Neuss : Die Kirche des Mittelalters, 2. Aufl., Bonn 1954, S. 351 : « Kritik

war nicht die starke Seite des Mittelalters. »

3 Es seien hier nur einige Namen erwähnt : Marcantonio Sabellicus, Johannes
Nauclerus, die Chronik des Carion (s. Anm. 22), Leonardo Bruni, Burkhardt von
Augsburg, Johannes Spießheimer genannt Cuspinian, Beatus Rhenanus u. a.

Anlaß zu dieser eifrigen und kritischen Beschäftigung mit der Geschichte war
für die deutschen Humanisten « einmal das Vorbild der italienischen Humanisten
und deren intensive historiographische Tätigkeit, vor allem jedoch die Impulse,
die das Studium der klassischen griechischen und lateinischen Historiker ihnen
vermittelte. Dieses gewann für die deutschen Humanisten mit dem damals neuerwachten

und mächtig erstarkten nationalen Selbstbewußtsein insofern noch eine besondere

Bedeutung, als gerade die Griechen und Römer in ihren historischen Schriften



4 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

dem Bereich der Profangeschichte, sondern vor allem aus der griechischen
Patristik, wodurch auch die Theologen zum Quellenstudium und zur
Quellenbenutzung angeregt und angeleitet wurden 4. Fördernd wirkten
dann noch die polemischen Auseinandersetzungen in der Reformationszeit,

wo es darum ging, die verschiedenen und gegensätzlichen
Standpunkte historisch zu begründen 6.

Bei diesem Zurückgreifen auf die Geschichte findet sich aber kaum
etwas an methodologischer Reflexion und kritischer Überprüfung 6.

Melchior Cano 7, bei dem die schon im 15. Jahrhundert einsetzende Verbindung

von Humanismus und Scholastik8 deutlich zum Ausdruck kommt,
ist an führender, wenn nicht überhaupt an erster Stelle unter denen zu

nennen, die eine historische Methodik zu schaffen suchten 9, und zwar

die einzigen zuverlässigen Nachrichten über die deutsche Vorzeit aufbewahrt hatten.
Der Umstand aber, daß diese Nachrichten in der Mehrzahl nicht von unbefangenen
Beobachtern, sondern von Angehörigen der römischen Herrennation herrührten,
rief bei den deutschen Lesern ein gewisses Mißtrauen hervor, das durch die Art und
Weise, wie die modernen italienischen Historiographen über deutsche Verhältnisse
schrieben, noch verstärkt wurde. Das veranlaßte sie, nicht alle Nachrichten der
klassischen Historiker unbesehen hinzunehmen, sondern sie zu sichten, zu prüfen,
auf ihren Wahrheitsgehalt zu untersuchen, mit einem Wort, sie der Kritik zu
unterziehen. » E. C. Scherer : Geschichte und Kirchengeschichte an den deutschen
Universitäten, Freiburg/Brsg. 1927, S. 12.

1 M. Grabmann : Geschichte der katholischen Theologie, Freiburg/Brsg. 1933,
S. 186.

5 In diesem Zusammenhang dürfte der Hinweis interessant sein, wie Erasmus
in den letzten Jahren seines Lebens über die Gefährdung und den Niedergang der
humanistischen Studien klagt. Vgl. K. H. Oelrich, Der späte Eramus und die
Reformation (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte, Heft 86), Münster
1961, S. 105 ff.

6 Vgl. M. Schulz : Die Lehre von der historischen Methode bei den
Geschichtsschreibern des Mittelalters (Abhandlungen zur mittelalterlichen und neueren

Geschichte, Heft 13), Berlin-Leipzig 1909 ; B. Lasch : Das Erwachen der
historischen Kritik im Mittelalter, Breslau 1887 ; E. Fueter : Geschichte der neueren
Historiographie, 2. Aufl., München 1925.

' Die neueste Literatur mit weiteren Hinweisen s. in dem Artikel « Cano » von
A. Lang in : Lexikon für Theologie und Kirche II, 2. Aufl., Freiburg/Brsg. 1958,
Sp. 918. Dazu noch die später erschienenen Arbeiten : U. Horst : Das Verhältnis
von Schrift und Tradition nach Melchior Cano. TTZ 69 (1960) 207-223 ; A. M. Lu-
bik : De conclusionibus theologicis ad mentem Melchioris Cani. Ant 36 (1961) 29-
68, 173-198 ; E. Elorduy : Dos problemas morales en Cano y Suârez. En el IV
centenario de la muerte de Melchor Cano (f 30.9.1560). EE 36 (1961) 21-33;
A. Huerga : In M. Cani De Locis theologicis opus scholia historiam spiritualitatis
spectantia. Ang 38 (1961) 20-55 ; s. auch Anm. 15 und 16.

8 Vgl. M. Grabmann : Mittelalterliches Geistesleben I, München 1926, S. 525.
9 A. Lang (s. Anm. 13, a. a. O., S. 176, Anm. 1) hat schon betont, daß Canos

Versuch einer historischen Methodik vor die methodischen Arbeiten eines Jean
Bodin (Methodus ad facilem historiarum cognitionem, Paris 1566 und 1572 ; vgl.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 5

« in einer seiner Zeit weit vorauseilenden Weise »10. In unserm Jahrhundert

hat man diese Leistung Canos für die Geschichtswissenschaft eigentlich

erst so recht gewürdigt, zunächst H. Foerster bereits vor etwa

fünfzig Jahren u, dann später A. Feder12, A. Lang13, L. Pfandlu,
F. Popan15 und J. M. Levasseur16. Im elften Buch seiner Loci theologici,
die « dem europäischen Theologiestudium katholischer Richtung und
nachtridentinischer Zeit zu gründlicher Erneuerung und Vertiefung
geworden sind »17, legt Cano als letzte theologische Erkenntnisquelle die

Geschichte dar, die sehr stark in den Entwicklungsgang der christlichen
Lehre eingreift. Schon rein äußerlich fällt auf, daß dieses Kapitel « De

historiae humanae auctoritate » nach der Behandlung der Autorität der

Heiligen Schrift den umfangreichsten und ausführlichsten Raum
einnimmt 1S. Man versteht, daß Cano sich nur mit solchen Fragen der

dazu F. Renz : Jean Bodin. Ein Beitrag zur Geschichte der historischen Methode
im 16. Jahrhundert, Gotha 1905) fallen und daß er «ihm zudem in den auf die
Quellenkritik bezüglichen Angaben an Klarheit und systematischer Auffassung
weit überlegen » ist. Vgl. auch A. Feder (s. Anm. 12), a. a. O.

10 G. Schnürer : Katholische Kirche und Kultur in der Barockzeit, Paderborn

1937, S. 171.
11 Auf eine Anfrage teilte mir H. Foerster am 30. November 1957 mit :

« Die erwähnte Arbeit über Melchior Cano schrieb ich vor etwa 45 Jahren. Sie
brachte mir zwar einen Preis der Hohenzollern- und von Diergardt-Stiftung an der
Universität Bonn ein, aber gedruckt wurde sie nie. Daß ich auch kein Manuskript
mehr davon habe, werden Sie mir angesichts der Arglist der Zeit sicher glauben. »

12 A. Feder : Lehrbuch der geschichtlichen Methode, 3. Aufl., Regensburg
1924, S. 73.

13 A. Lang : Die Loci theologici des Melchior Cano und die Methode des
dogmatischen Beweises. Ein Beitrag zur theologischen Methodologie und ihrer
Geschichte, München 1925, bes. S. 174 ff.

11 L. Pfandl : Geschichte der spanischen Nationalliteratur in ihrer Blütezeit
Freiburg/Brsg. 1929, bes. S. 14 ff. - Nach L. Pfandl hat Melchior Cano «die
Grundzüge wahrhaft kritischer Methode erstmalig entscheidend und umfassend
festgelegt » (S. 15).

15 F. Popan : Conexiön de la Historia con la teologia segün Melchor Cano.
Verdad y Vida 15 (1957) 445-475 ; 16 (1958) 71-94, 189-209, 309-337 ; ders. : La
critica histörica segün Melchor Cano. ebd. 15 (1957) 89-122. - S. 120 : « es cierta
que Cano fué el primero, no sölo de los teölogos, sino también de los humanistas,
que tratô sistimâticamente el problema de la cônfrontaciôn de los historiadores e
intenté formular conclusiones claras en esta materia. »

16 J. M. Levasseur : Le lieu théologique « Histoire », Trois-Rivières 1960.
17 Pfandl [s. Anm. 14] 529.
18 Cano begründet diese Ausführlichkeit am Ende des elften Buches, cap. 7 :

« In historiae humanae auctoritate explicanda, fateor, magna mihi longitudo
orationis fuit. Sed nullus e locis theologicis erat, ubi aut latior occurreret disserendi
materia, aut me oporteret magis cura, diligentia, industria elaborare. Quod etsi
minus praestiti, quam rei magnitudo desiderabat, non tarnen frustra elaboravi »



6 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

historischen Methodik befaßt, die für den Theologen von Bedeutung
sind. So untersucht er zunächst den Wert der Geschichte für die Theologie,

zeigt dann die allgemeinen Grundsätze für die erkenntnis-theoreti-
sche Beurteilung der historischen Zeugnisse und gibt schließlich eine

systematische Anleitung zur Quellenkritik. Dabei offenbart er nicht nur
« eine staunenswerte Vertrautheit mit der historischen Literatur »19,

man muß ebenso hier wie überhaupt in dem ganzen Werk « die Schärfe

seines Verstandes, die Kraft und Schlagfertigkeit seiner Eloquenz, die

zwingende Macht seiner Logik, die Tiefe seines theologischen Wissens

bewundernd anerkennen »20.

I. Die Bedeutung der Geschichte für die Theologie

Bis ins 17. Jahrhundert war in der Geschichtsschreibung der
heilsgeschichtliche Aspekt vorherrschend 21. Aber schon vorher hatte sich
allmählich eine Gliederung des geschichtlichen Stoffes in das kirchliche und
profane Gebiet durchzusetzen begonnen. Diese Scheidung war von
Melanchthon eingeleitet worden, der im Jahre 1555erstmals, an Hand der

Chronik des Carion22, damit anfing, die Universalhistorie, d. h. die

Welt- und Kirchengeschichte, vorzutragen. Von einer selbständigen
Behandlung der Kirchengeschichte im akademischen Studium war damals

allerdings noch keine Rede. Aber der Weg war gewiesen, und wenn auch
auf die Magdeburger Centurien (1559-1574) und das katholische Gegenstück

des Cäsar Baronius (1588-1607) zunächst ein längerer Stillstand
eintrat, so dauerte es nicht mehr lange, bis die Kirchengeschichte als

eigene und selbständige Disziplin angesehen und in den Studienbetrieb

aufgenommen wurde23.

(S. 272). - Die in Klammern gesetzten Seitenzahlen beziehen sich hier wie an den
andern Stellen auf die Ausgabe von T. M. Cucchi : Melchioris Cani Opera, vol. II,
Rom 1890. Der Druck von Cucchi ist der Edition von H. Serry, Padua 1714

entnommen, allerdings ohne den kritischen Apparat.
19 Lang : Die Loci theologici [13] 176.
20 Pfände [14] 14.
21 Vgl. den IV. Abschnitt dieses Artikels.
22 Johannes Carion (gest. um 1537/38), Astrologe ; er verfaßte neben

naturwissenschaftlichen Werken, die in Vergessenheit gerieten, eine knappe deutsche
Weltchronik (zuerst 1532 in Wittenberg gedruckt), die Melanchthon überarbeitete
und mit einer Jahrestafel versah (weitere Ausgaben und Übersetzungen s. bei
E. C. Scherer [3] 468-474). - Vgl. T. Schultze in : Neue Deutsche Biographie III,
Berlin 1957, S. 138 f.

23 Scherer [3] 49 ff., 213 ff.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 7

Auch Melchior Cano spricht schon von den Bereichen der Kirchen-
und Profangeschichte24. Er behandelt sie aber nicht getrennt, sondern
Tatsachen und Zusammenhänge aus beiden Gebieten nebeneinander,
die für ihn eben unter den Begriff « historia humana » fallen, ganz gleich,
ob sie von der Feder kirchlicher oder nichtkirchlicher Historiker stammen

; er will die Verfasser der « historia humana » nur von den inspirierten

Autoren der Heiligen Schrift unterscheiden 25. Man geht sicher nicht
fehl in der Annahme, daß Cano in der damals noch weithin vorausgesetzten

und lebendigen heilsgeschichtlichen Auffassung der Gesamtgeschichte

steht, nach der alles Geschehen seinen letzten Sinn von Gott her

empfängt.
Daß die Geschichte für den Theologen von großer Wichtigkeit, ja

sogar notwendig ist, stellt Cano einfach als unwidersprochene Tatsache
hin : « Nullos quippe hie adversarios habemus, nulla contra veritatem
argumenta sunt. Etenim viri omnes docti consentiunt, rudes omnino

theologos illos esse, in quorum lucrubationibus historia muta est. Mihi
quidem non theologi solum, sed nulli satis eruditi videntur, quibus res
olim gestae ignotae sunt. Multa enim nobis e thesauris suis historia
suppeditat, quibus si careamus, et in theologia et in quacumque ferme

alia facultate inopes saepenumero et indocti reperiemur26. » Mit einer

gewissen Vorsicht fügt er noch hinzu, daß die Zukunft diese Ansicht
sicher noch mehr bestätigen wird27. - Die ebenso wichtige wie notwendige

Verbindung zwischen Theologie und Geschichte28 begründet Cano

mit vier Hinweisen :

1. Die Feststellung eines geschichtlichen Faktums ist oft das entscheidende

Moment in der theologischen Beweisführung: «Cum vero pateat,
quandoque in re quondam gesta theologicae disputationis cardinem verti,
quis est hic, qui neget, interdum etiam in scholastica disputatione opus

24 L. XI, cap. 2 (S. 176) : «Non ergo historia solum ecclesiastica, sed ea
etiam, quae est ab ethnicis auctoribus scripta, theologo contra adversarios fidei
utilissima est. » Ebd. (S. 175) : « Quibus ex rebus facile intelligitur, Sacris Literis
exponendis historias etiam gentilium esse necessarias. »

25 Vgl. 1. XI, cap. 4 : Prima conclusio (S. 185).
26 L. c. (S. 172).
27 L. c. : « Nam quam magnus (sc. historiae humanae usus) postea futurus sit,

non audeo ego in praesentia dicere, ne montes aureos videar polliceri. »

28 Im Rahmen des Themas und des gesteckten Zieles wird die Bedeutung der
Geschichte für den theologischen Beweis der Vollständigkeit halber nur kurz
erwähnt, aber nicht weiter behandelt (vgl. dazu die Arbeit von A. M. Lubik [Anm. 7]).
Es soll hier vor allem auf den Zusammenhang zwischen Geschichte und Theologie
im allgemeinen hingewiesen werden.



8 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

esse ex annalium monumentis testes excitare clarissimos veritatis 29 »

Derartige klare Tatsachen zu leugnen oder überhaupt nur in Frage zu
stellen, sei völlig töricht (« stultissimum est »). A. Lang bemerkt dazu :

« Hier zeigt sich klar, daß die aus dem locus historiae gewonnenen
historischen Wahrheiten als Prämissen im theologischen Beweise dienen
sollen. Sie finden eine wichtige Anwendung als Untersätze bei Gewinnung
der theologischen Prinzipien30. » Bringen die historischen Studien der

Theologie viele und große Vorteile, so kann umgekehrt der Mangel
geschichtlichen Wissens zu bedauerlichen Irrtümern und Fehlgriffen
führen. Selbst erfahrenen und gelehrten Männern sind solche Schnitzer
unterlaufen, wie Cano aus der zeitgenössischen Literatur aufzeigt31.

2. Die Geschichte ermöglicht oft erst das volle Verständnis der Heiligen
Schrift. Diese findet in manchen Fällen in der Geschichte ihre Erklärung
bzw. Bestätigung. So werden die Evangelienberichte von der Finsternis
und vom Erdbeben beim Tode Jesu auch von heidnischen Schriftstellern
bezeugt32. Die Forderung Canos : « Sacris Literis exponendis historias
etiam Gentilium esse necessarias » ist heute allgemein anerkannt und von
Pius XII. in der Enzyklika « Divino affiante Spiritu » vom 30. September
1943 ausdrücklich eingeschärft worden : Die Exegeten sollen « nichts

unberücksichtigt lassen, was die Archäologie, die alte Geschichte und
die Geschichte der alten Literatur an Neuem gebracht hat In dieser

Hinsicht mögen auch die katholischen Laien daran denken, daß sie

nicht nur einen nützlichen Beitrag zum profanen Wissen leisten, sondern

sich auch um das Christentum höchst verdient machen, wenn sie sich

mit allem gebührenden Eifer und Fleiß der Erforschung und
Untersuchung des Altertums widmen und an der Lösung bisher nicht
geklärter Fragen nach Kräften mithelfen » 33.

3. Die historischen Kenntnisse haben für die Glaubenswahrheiten

großen apologetischen Wert : « Quod autem in dissertatione adversum fidei
christianae inimicos rerum gestarum monumenta theologo peropportuna
sint, clarissimorum virorum usus aperte confirmât 34. » Das sieht man

29 L. c. - Cano verweist hier auf sein eigenes Werk, in dem reichlich historisches

Material verwandt sei.
30 A. a. O. 17 9, Anm. 1. - Daß es sich bei den von Cano genannten « argumenta»

um die Beweisglieder und nicht um durchgeführte Beweise handelt, hat Lang
(S. 69) einsichtig gemacht. - Vgl. auch Cano, Loci theol., 1. I, cap. 3 (vol. I. S 5),

31 L. XI, cap. 2 (S. 172-174).
32 L. c. (S. 174 f.).
33 AAS 35 (1943) 317 ; zitiert nach der mit Kommentar versehenen

Übersetzung von H. Haag, 2. Aufl., Baden/Schweiz 1950, S. 66.
34 L. XI, cap. 2 (S. 175).



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 9

deutlich an den Schriften eines Tertullian, Cyprian, Hieronymus ; Eusebius

widerlegt Juden und Heiden an Hand geschichtlicher Fakten. Nicht
nur die Kirchengeschichte, auch die Literatur heidnischer Autoren
« contra adversarios fidei utilissima est ». Im Anschluß an Cicero fährt
Cano dann fort : « Quapropter rudern esse omnino in historiis Gentium,
aut inertissimae segnitiae est aut fastidii delicatissimi 35. » Wie wichtig
die Kenntnis der geschichtlichen Tatsachen, Ursachen und Zusammenhänge

ist, zeigt sich gerade heute im Näherkommen der christlichen
Konfessionen, wo man immer wieder bemüht ist, nach fast vierhundert
Jahren schärfster Polemik auf beiden Seiten frühere Vorurteile
abzubauen und zu einer objektiven Sicht zu gelangen. Die reformationsgeschichtliche

Forschung dient der historischen Wahrheit und damit der
Wahrheit überhaupt. Sie ist für Katholiken wie Protestanten als ein

wichtiger Faktor nicht nur nützlich, sondern notwendig, wenn die

große Sehnsucht der Una Sancta Zustandekommen soll.
4. Die Geschichte liefert der Predigt und dem theologischen Gespräch

treffende Beispiele, wodurch die theologischen und moralischen Wahrheiten

beleuchtet und erhärtet werden36.
Cano hat also die Bedeutung der Geschichte für die Theologie in

einer für die damaligen Verhältnisse hervorragenden Weise richtig
gesehen und so « die positiv-historische Theologie angebahnt » 37. Heute
sind die Grundsätze, die er aufgestellt hat, allgemein anerkannt3S. Die
Kirchengeschichte als Wissenschaft von der raum-zeitlichen, äußeren

36 L. c.
36 L. c. - Zusammenfassend sagt Cano dann über den Nutzen der Geschichte

für die Theologie (S. 176) : « Quam late igitur historiae utilitas fusa sit, apparet :

siquidem quacumque theologi ingredimur sive concionando sive disputando seu
Sacras Literas exponendo, in aliquam historiam vestigium ponimus. Itaque cum ad
has multas res theologo perutiles sint historiarum libri, studiose profecto ab eo
legendi sunt, ne turpiter in rebus ad se maxime pertinentibus erret, eaque ignoret,
quae ignorari non sine imprudentia modo, sed ne sine imperitia quidem possunt.
Historia quippe, ut Cicero verissime dixit, cum magistra vitae est, tum lux etiam
veritatis. » - Zu dem Prinzip « Historia magistra vitae » vgl. G. Gieraths : Kirche
in der Geschichte. Themen und Probleme der Kirchengeschichte, 2. Aufl., Essen
1962, S. 111 ff.

37 Grabmann [8] 526.
38 Vgl. E. C. Scherer [3] (S. 388) : « Der ganze innere Verlauf der Aufklärungszeit

wäre vielleicht in andere Bahnen gelenkt worden, wenn die Wege, die von Männern

wie Ludwig Vives, Melchior Canus, Petrus Canisius, Bellarmin, Cäsar Baronius
und später von Bossuet gewiesen waren, nicht nur zögernd, sondern bewußt und
entschieden beschritten worden wären. Dies hätte zu einer glücklichen Ergänzung
der Scholastik durch die patristisch-historische Methode und damit von sich aus
zu einer intensiveren Pflege des Studiums der Kirchengeschichte geführt. »



10 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

und inneren Entwicklung und von der gesamten Wirksamkeit der Kirche

als der von Christus gestifteten und vom Heiligen Geist geleiteten
sichtbaren Heilsanstalt für die Menschheit erscheint als das Gegenstück

zu den systematischen Fächern der Theologie. Die Kirchengeschichte
braucht ihre Existenzberechtigung im Rahmen der Studienordnung nicht
nachzuweisen. Albert Ehrhard39 und der leider weniger bekannte
Franziskaner Ewald MüUer 40 haben sich mit der Frage nach der Stellung der

Kirchengeschichte innerhalb der Theologie beschäftigt und sie als
historische Theologie zu begründen versucht, die der systematischen Theologie

ebenbürtig und selbständig gegenüber steht 41. Damit soll nicht pro
domo gesprochen sein und ebensowenig behauptet oder gar verlangt werden,

alles Heil sei von der Kirchengeschichte zu erwarten und auch die

systematischen Fächer müßten rein historisch behandelt werden. Aber
der lebendige Zusammenhang zwischen den systematischen und historischen

Fächern der Theologie ist unbedingt notwendig42. Der systematische

Theologe bedarf auf seinem eigentlichen Gebiet, also bei der vom
Glauben erleuchteten gedanklichen Durchdringung seines Formalobjektes,

zwar nicht wesentlich der Geschichte der Kirche. Er kann deshalb
aber nicht einfach auf das oft mühsam erarbeitete historische Material
und die von der Geschichte gelieferten Ergebnisse verzichten, wenn er die

theologischen Begriffe und die dahinter stehenden Wirklichkeiten restlos

verstehen und erklären will. Gerade der Begriff « Kirche » hat im

39 A. Ehrhard : Die historische Theologie und ihre Methode. Festschrift
Sebastian Merkle, Düsseldorf 1922, S. 117-136.

40 E. Müller OFM : Die Kirchengeschichte, die Darstellung der
Lebensäußerungen der Kirche in ihrer zeitlichen Entwicklung, im Aufbau der Theologie.
Dritte Lektorenkonferenz der deutschen Franziskaner 1925, Münster 1926, S. 95-
108.

41 Anfang des 19. Jahrhunderts galt die Kirchengeschichte vielfach nur als
Mittel zum Zweck. Man sah ihre Aufgabe gerne darin, den anderen Disziplinen zu
nützen, ihnen den nötigen Stoß zu liefern. Vgl. L. Scheffczyk : Friedrich Leopold
zu Stollbergs « Geschichte der Religion Jesu Christi ». Die Abwendung der katholischen

Kirchengeschichtsschreibung von der Aufklärung und ihre Neuorientierung
im Zeitalter der Romantik (Münchener theologische Studien, Historische Abteilung
3), München 1952, S. 141 f. ; ferner auch W. u. E. Gössmann : Das christliche
Geschichtsbewußtsein Friedrich Schlegels. Theologie in Geschichte und Gegenwart
(Festschrift Michael Schmaus), hrsg. von J.Auer - H.Volk, München 1957, S. 861 ff.

42 Vgl. A. Lang [13] 174 : «Da die christliche Lehre mit den Geschehnissen
der Heilsgeschichte untrennbar verbunden ist und durch die sie tragenden
Lehrentscheidungen der Kirche mit tausend Fäden mit der Kirchengeschichte zusammenhängt,

so wird die Dogmatik zur Auffindung und Begründung der Glaubenslehren
oft historische Wege zu wandeln haben. Außerdem werden die Heilswahrheiten in



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 11

Laufe der Jahrhunderte mancherlei Ausprägungen erfahren und dabei
die verschiedensten Perspektiven sichtbar werden lassen43, die der

Systematiker berücksichtigen muß, um die Kirche in ihrem ganzen
Inhalt und auf all ihren innern und äußeren Lebensgebieten richtig zu
erfassen. Anderseits wird der Historiker von den systematischen Fächern
immer wieder neue Impulse und Anregungen für seine Forschungen
gewinnen. Um bei demselben Beispiel zu bleiben : Die Vertiefung des

Kirchenbegriffs durch die theologische Arbeit der letzten Jahrzehnte -
vor allem im Anschluß an die liturgische Bewegung, die Auseinandersetzung

mit der Mysterientheorie und die moderne Soziologie - ist gerade
für die Kirchengeschichte von größter Bedeutung geworden, insofern
sich das Interesse nun auch mehr von der äußeren zur inneren
Kirchengeschichte, zur Geschichte des Dogmas, der Liturgie, der Frömmigkeit
verlagert hat. So vollzieht sich ein wechselseitiges Geben und Empfangen
zwischen den systematischen und historischen Fächern der Theologie.
Alle theologischen Disziplinen schließen sich dann zu einer Theologie
zusammen.

II. Die historische Gewissheit

Im Kirchenhistoriker begegnen sich Theologe und Geschichtswissenschaftler,

die beide nicht voneinander getrennt werden dürfen. Als

Theologe nimmt er « die Maßstäbe der geschichtlichen Deutung bewußt

von den christlich religiösen Werten her ; die Idee des Gottesreiches, das

nach ewigem Plane und unter Leitung des Heiligen Geistes in der Menschheit

zur Verwirklichung kommen soll, schwebt ihm als Leitstern vor » 44.

Daneben muß der Kirchenhistoriker sich an die allgemein anerkannten
Grundsätze geschichtlicher Forschung und Darlegung halten und alle

jene Eigenschaften besitzen, die zur Behandlung der Geschichtswissen-

geschichtlicher Beleuchtung durch die Betrachtung der in ihrer historischen
Auswirkung sich zeigenden Mannigfaltigkeit eine viel konkretere und faßbarere Gestalt
gewinnen und vor der Gefahr vorgefaßter, einseitiger Ausdeutung bewahrt werden. »

Vgl. auch G. Pfbilschifter : Die Kirchengeschichte. Einführung in das Studium
der katholischen Theologie, München 1921, S. 61 ff.

43 Vgl. A. Mayer-Pfannholz : Der Wandel des Kirchenbildes in der
Geschichte. TG 33 (1941) 22-34 ; C. Feckes : Die Kirche als Herrenleib, Köln 1949,
S. 10 ff.

u K. Bïhlmeyer - H. Tüchle : Kirchengeschichte I, 12. Aufl., Paderborn
1951, S. 3.



12 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

schaft als solcher befähigen 45. Dazu gehört vor allem das Hauptziel der

geschichtlichen Methode : das Bemühen um die historische Gewißheit 46.

Es handelt sich dabei um « die entschiedene Zustimmung des Verstandes

zu einer geschichtlichen Tatsache mit Ausschluß der Furcht vor dem

Irrtum. Sie besteht in einer subjektiven Überzeugung, die aber auf
objektivem Sachverhalt beruht. Sie ist entweder die Sicherheit des

Autoritätsglaubens, auf menschliche Autorität hin gegründet, und darum an
sich stets eine moralische, oder sie ist die Gewißheit der kritischen
Forschung und unterscheidet sich als solche nicht von der sonstigen
wissenschaftlichen Gewißheit » 47.

Nachdem für Cano Nutzen und Bedeutung der Geschichte für die

Theologie a priori außer Zweifel feststehen, geht es ihm darum, möglichste

Gewißheit darüber zu gewinnen, welche Sicherheit den historischen
Zeugnissen zukommt, eine Aufgabe, der er sich kaum gewachsen fühlt 4S.

Er beginnt mit einer prinzipiellen Begründung des menschlichen
Autoritätsglaubens, der ja die Grundlage allen historischen Wissens ist. Denn
mit der Verwendbarkeit der geschichtlichen Darstellungsergebnisse verhält

es sich ähnlich wie mit den Lehren der Philosophie : Die Summe

gewichtiger Gewährsmänner verbürgt am besten die Zuverlässigkeit des

einzelnen Faktums oder Urteils. Schon im täglichen Leben ist das gegenseitige

Glauben eine Notwendigkeit 49, und jedes Lernen nimmt seinen

Anfang mit der gläubigen Annahme dessen, was der Lehrer bietet. Diese

für das Leben und Wissen notwendige Neigung zum Glauben muß der

45 Es ist das Verdienst A. Ehrhards [39], die Bindung der Kirchengeschichte
an die historische Methode als wohlvereinbar mit ihrem Charakter als einer
theologischen Disziplin klar herausgestellt zu haben. Vgl. auch vom selben Verfasser :

Stellung und Aufgabe der Kirchengeschichte in der Gegenwart, Stuttgart 1898,
S. 33 ff.

46 Vgl. hierzu A. Dyroff : Geschichtslogik I : Historisches Jahrbuch 36 (1915)
725 fi. ; H. Pinard : Essai sur la convergence des probabilités. Revue néo-scolasti-
que de philosophie 21 (1914-1919) 394-418, 22 (1920) 5-36 ; A. Deneffe : Relative
Wahrheit. Stimmen aus Maria Laach 78 (1910) 56-66 ; E. Bernheim : Lehrbuch der
historischen Methode und der Geschichtsphilosophie, 5-/6. Aufl., Leipzig 1908,
S. 189-206 ; A.Feder [12] 30-38.

47 Feder 31.
48 L. XI, cap. 3 (S. 177).
49 L. c. (S. 184) : « Necessarium esse homines hominibus credere, nisi vita

pecudum more degenda sit Omnem omnino humanam societatem interire, nisi
amicus amico, maritus uxori, parentibus filii, fratres fratribus, civibus cives.
sociis socii fidem habeant Humanae itaque vitae necessarium esse hominum
dictis homines sine ulla etiam dubitatione credere Nec etiam, ut cetera taceamus,
pueri elementarii ullam omnino possunt disciplinae puerilis facultatem adipisci,
nisi et nomina litterarum et syllabarum nexus fide a praeceptoribus acceperint. »



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 13

Schöpfer selbst dem Menschen mit auf den Weg gegeben haben ; denn
sie ist zur naturgemäßen Vervollkommnung verliehen. Ein solcher

menschlicher Autoritätsglaube kann daher nicht widervernünftig sein ;

im Gegenteil, es wäre unsinnig und ein des Menschen unwürdiger Stolz,
auf derartige Zeugnisse verzichten zu wollen 50.

Der historische Glaube ist also erkenntnistheoretisch berechtigt.
Da der Grad der geschichtlichen Gewißheit im einzelnen von der
Stichhaltigkeit und Beweiskraft der jeweiligen Zeugnisse abhängt, stellt Cano

hierfür einige Regeln auf :

1. Außer den heiligen Schriftstellern gibt es keine Geschichtsschreiber,

die für die Theologie volle Gewißheit schaffen können81. Cano hält für
diese Behauptung einen Kommentar für überflüssig. Damit soll aber
nicht gesagt sein, daß die moralische Gewißheit jedes einzelnen historischen

Zeugnisses abgelehnt wird. Im sechsten Kapitel betont er, daß

die Berichte vieler Historiker eine solche Gewißheit beanspruchen können,

nämlich dann, wenn die Verfasser die Ereignisse selbst erlebt oder

von glaubwürdigen Augenzeugen erfahren haben 82.

2. Bedeutende und durchaus glaubwürdige Geschichtsschreiber, wie es

solche ganz gewiß unter den kirchlichen und profanen Historikern gibt,
bieten dem Theologen Wahrscheinlichkeitsbeweise, mit denen er seine Thesen

erhärten und falsche Einwände der Gegner abwehren kann 53. Es

kommt allerdings auf eine sorgfältige Prüfung an, damit die rechte Mitte
zwischen Ungläubigkeit und Leichtgläubigkeit gefunden wird 54. Wenn
auch der Fall eintreten kann, daß man Berichte, obwohl mehrfach und

von verschiedenen Seiten bezeugt, aus schwerwiegenden Gründen für
unglaubwürdig hält, so ist eine grundlose Ablehnung mehrerer qualifizierter

Zeugen zu verwerfen («perverse, ne dicam impudenter »). Viele

50 L. c. (S. 185) : « Quamobrem qui humanam fidem ex hominum animis
evellere conantur, ii non solum stulti sunt, sed gigantium more cum diis bellant,
hoc est cum natura pugnant. An vero quidquam tarn puerile et stultum dici potest,
quam si ea, quae viderunt alii, negemus esse, quia ipsi non vidimus Credere igitur
necesse est, nisi pueris stultiores esse volumus. »

51 L. c.
52 L. XI, cap. 6 (S. 256) : « Quae omnino res locum habet, cum quae narrant

historici, ea vel ipsi se vidisse testantur vel ab his, qui viderunt, accepisse. » - Vgl.
auch die Stelle (S. 252) : « Atque Herodotus et Thucydides de his videlicet sui
saeculi regibus ita loquuntur, ut non res auditas sed visas narrare videantur. Nec
si historiae suae Herodotus fabulas miscet, idcirco fides illi abroganda est in rebus
sui temporis publicis et manifestis, in quibus nullus erat fictioni locus. »

53 L. c., cap. 4 (S. 185).
54 L. c. : « Uterque igitur, et qui cito credit et qui ad credendum nimirum est

tardus, iure deprehenditur. »



14 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

Zeitgenossen sind einer solchen Zweifelsucht verfallen, die Cano für
völlig übertrieben hält ; man solle hier im Urteil vorsichtig sein. Mit
diesem Standpunkt ist eine gesunde Kritik durchaus vereinbar.

3. Treten alle bewährten und gewichtigen Historiker für dasselbe

geschichtliche Faktum ein, so bietet ihre Autorität genügende Sicherheit, um
theologische Sätze auch mit rationalen Gründen unterbauen zu können. Zur
Erklärung führt Cano an, durch den einwandfreien Nachweis des

Aufenthaltes des hl. Petrus in Rom könne die Nachfolgerschaft der
römischen Bischöfe im Primat historisch begründet werden, und aus dem

Nachweis der Ökumenizität des Konzils von Nicäa folge ihre Unfehlbarkeit

55.

Aus diesen drei Regeln ergibt sich, daß die historische Gewißheit

abhängt von der Zuverlässigkeit der Gewährsmänner oder, wie wir heute

sagen, von der Zuverlässigkeit der Quellen. Hier liegt für Cano der
entscheidende, aber auch schwierigste Punkt der historischen Forschungsarbeit,

für deren Bewältigung ein fundamentales geschichtliches Wissen
ebenso erforderlich ist wie hohe Klugheit und gediegenes Urteil5S.
Trotz mancher Hemmungen will Cano sich an diese Aufgabe wagen und

gibt im folgenden Maßstäbe für die Feststellung der Brauchbarkeit des

historischen Zeugnisses an sich, d. h.

III. Kriterien der Quellenkritik

In seiner Ansprache an die Teilnehmer des 10. Internationalen
Historikerkongresses zu Rom am 7. September 1955 hat Pius XII.
darauf hingewiesen, daß die Aufgabe des Historikers im « Erfassen und
in der Darlegung der Tatsachen, Ereignisse und Gegebenheiten besteht,
wie sie wirklich gewesen sind - soweit ihm das möglich ist »57. Damit ist
ein Hauptanliegen der Geschichte ausgesprochen. Nur die vorausgehende
exakte Feststellung eines Faktums und genauere Erforschung eines

66 L. c. (S. 186). - Am Schluß des 4. Kapitels faßt Cano die Beweiskraft der
Geschichte im allgemeinen nochmals zusammen (ebd.) : « Historia nimirum etsi, ut
Quintiiianus ait, scripta est non ad probandum, sed ad narrandum, aliquid tarnen
sine dubio probat, probabiliter fere ; nam aliquando etiam necessarie. »

66 L. c. (S. 177) : « constituendum est, quis auctor probabilis ac fide dignus
existimari debeat ; quae res est omnium difficillima Video periculosum esse, eo
vel maxime loco iudicem velle fieri, ubi vir ille nimirum exigitur, qui et antiquitatis
memoriam in numerato habeat et prudentia summa gravissimoque iudicio sit
praeditus. »

67 AAS 47 (1955) 673.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 15

Textes garantieren die eigentlichen Grundlagen für eine angemessene
historische Darstellung und Interpretation. Von jeder geschichtlichen
Darstellung muß deshalb verlangt werden, daß sie quellenmäßig und
kritisch fundiert ist und daß das Tatsachenmaterial zuverlässig,
unparteiisch und objektiv vorgelegt wird. Der Historiker hat vorsichtig
und abwägend zu urteilen, vor allem dort, wo die Forschungsergebnisse
noch nicht völlig gesichert sind. Lieber begnügt er sich mit dem Wenigen,
aber Sicheren, als vermeintliche Zusammenhänge zu konstruieren, die
sich dann später als falsch herausstellen.

Die Forschungsarbeit muß sich in erster Linie auf das
Quellenmaterial erstrecken. Auch das kleinste, scheinbar unwesentliche Teilchen

darf nicht außer acht gelassen werden, es kann einmal sehr bedeutsam

sein. Ebenso wichtig wie die Gewinnung und Erschließung neuer
Quellen ist die Überprüfung des bisherigen Tatsachenmaterials. Über
alle Quellen ist noch nicht das letzte Wort gesagt. Eine große Anzahl
muß mit den modernsten Hilfsmitteln erneut untersucht werden.

Cano setzt sich zunächst mit seinem Ordensbruder Annius von Viter-
bo (gest. 1502) 58 auseinander, der in dem Werk « Antiquitatum variarum
volumina XVII » (Rom 1498) schon Regeln für die geschichtliche
Forschung aufgestellt hatte, die Cano aber als unfruchtbar und irreführend
ablehnt. Annius hatte behauptet59 : 1. Ohne Widerspruch sind alle

Schriften anzunehmen, die öffentlich beglaubigt sind. 2. Nicht abgelehnt

werden dürfen die Annalen der vier Weltreiche 60, denn sie sind mit
öffentlicher Beglaubigung ausgezeichnet und wurden in Bibliotheken oder

Archiven aufbewahrt. 3. Stützen sich die Berichte nur auf mündliche
Überlieferung oder gar auf Vermutungen, dann beanspruchen sie nur
private Autorität und dürfen nur insoweit angenommen werden, als sie

mit den Annalen der vier Weltreiche übereinstimmen.

68 Annius, 1499 Magister s. Palatii, hatte hauptsächlich klassische und
orientalische Studien betrieben und galt als einer der bedeutendsten Humanisten. - Zum
Werk des Annius vgl. A. Lang 180.

69 L. XI, cap. 6 (S. 237).
60 Die Einteilung der Geschichte in die vier Weltreiche ist alt (vgl. K. Heussi :

Altertum, Mittelalter und Neuzeit in der Kirchengeschichte. Ein Beitrag zum
Problem der historischen Periodisierung,Tübingen 1921, S.2f.). Im christlichen Raum
(nach Daniel 7) erstmals bei Orosius (Anfang des 5. Jahrhunderts), ist sie dadurch
Gemeingut des mittelalterlichen Geschichtsbildes geworden, daß die Erklärung des

Hieronymus zum Buch Daniel in die dem Walafrid Strabo (gest. 849) zugeschriebene
Glossa ordinaria, das gebräuchlichste exegetische Handbuch des Mittelalters bis zum
14. Jahrhundert, aufgenommen wurde. Orosius hat damit « die Periodisierung (der
Weltgeschichte) bis ins 18. Jahrhundert beeinflußt». B. Altaner : Patrologie,
5. Aufl., Freiburg/Brsg. 1958, S. 218.



16 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

Gegen diese Regeln wendet sich Cano. Es geht ihm um die geschichtliche

Wahrheit, wenn damit auch Fehler eines Mitbruders aufgedeckt
werden müssen61. Cano weist nach, daß man für die vier Weltreiche
keineswegs von einer amtlich beglaubigten Geschichtsschreibung sprechen

kann, denn das stimmt nicht für die Griechen und Römer und
könnte mit demselben Recht bei den Ägyptern und Phöniziern
angenommen werden. Außerdem unterzieht Cano die Beispiele des Annius
einer scharfen Kritik und weist sie mit inneren und äußeren Gründen als

Fälschungen nach 62.

Weil die Regeln des Annius als wertlos und unhaltbar ausscheiden,
versucht Cano seinerseits eine Anleitung zur Quellenkritik zu geben und
stellt hierfür drei Kriterien auf :

1. Prüfung der Wahrhaftigkeit eines Schriftstellers oder eines Be-

61 L. XI, cap. 6 (S. 2 3 8) : «Nec vero libenter nos scriptorum, praesertim familiae
nostrae, vitia detegimus. Sed in publica studiorum causa nullo modo praevarican-
dum erat. Cum viderim itaque viros quosdam eruditos in his Annii praeceptis et
exemplis hallucinari, necessaxium existimavi et régulas vanas esse ostendere et
falsa item regularum exempla. »

62 L. c. (S. 238 ff.). - Im einzelnen beschäftigt sich Cano mit den drei wichtigsten

Fälschungen : dem Pseudo-Philo, Pseudo-Berosus und dem Pseudo-Metasthenes
(s. A. Lang [13] 180, Anm. 2). « Über den Urheber der Fälschung (des Berosus)
spricht sich Cano nicht aus, aber er scheint Annius selbst im Verdacht zu haben,
wenigstens spricht er immer von Berosus Annianus usw. und schreibt die Berichte
in gleicher Weise dem Annius wie den Pseudoschriftstellern zu. Heute ist man sich
einig, daß es sich um eine großzügige Fälschung handelt ; die Frage ist nur, ob
Annius der Betrüger oder der Betrogene war. Vgl. J. A. Farrer : Literarische
Fälschungen, übers, von F. J. Kleemeier, Leipzig 1907, S. 50-60 ; P. Joachimsen
161 f. » (A. Lang 181).

Zu den Fälschungen der damaligen Zeit vgl. A. Feder [12] 133 f. : « Von besonderem

Einfluß auf die Fälschungen der Neuzeit war die humanistische Geschichtsschreibung.

Indem sie das Verlangen nach größeren Landesgeschichten auch für die
frühe Vergangenheit geweckt hatte, suchte man die vorhandenen Lücken der alten
Überlieferung durch mancherlei Fälschungen auszufüllen. Man wollte auf diese
Weise zunächst zwischen den verschiedenen Teilen einer Geschichtsdarstellung
eine künstliche Ebenmäßigkeit schaffen. Neben diesem mehr ästhetischen Zweck
spielten bei den humanistischen Fälschungen aber auch nationale Ruhmsucht oder
persönliche Gelehrteneitelkeit mit. Am bekanntesten von den Verunechtungen der
humanistischen Zeit sind die von Annius von Viterbo in den Antiquitatum variarum
Volumina 17 cum commentariis (1498) mitgeteilten, angeblich neu entdeckten
Geschichtswerke von Berosus, Fabius Pictor, Cato, Manetho u. a. »

An anderer Stelle (1. XI, cap. 5 ; S. 233 f.) kommt Cano auf die Konstantinische

Schenkung zu sprechen. Obwohl auch er starke Bedenken gegen die Echtheit
hat, enthält er sich jedoch eines Urteils : « Disputant alii, quibus cordi forte est Ro-
manae Ecclesiae maiestatem amplitudinemque minuere. Laurentium Vallam scimus
integro libro adversus receptam communi opinione sententiam déclamasse
Ego haec nec pro certis afflrmare ausim, nec pro falsis refeilere. »



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 17

richtes : « Prima lex ex hominum probitate integritateque sumetur 63. »

Eine solche ist ohne weiteres anzunehmen, wenn die Verfasser selbst

Augenzeugen waren oder Augenzeugen als Gewährsmänner haben. Hier
ist die Tatsächlichkeit des Ereignisses zweifellos garantiert61. Das
schließt natürlich Irrtum oder Selbsttäuschung nicht aus, aber diese

Möglichkeiten sind so verschwindend gering, daß sie von Cano nicht
weiter beachtet werden. Bei den meisten Vätern ist die Zuverlässigkeit
ihres Zeugnisses garantiert66. Dieselbe Glaubwürdigkeit dürfen die
unmittelbaren Berichte heidnischer Schriftsteller beanspruchen (etwa Cäsar,

Sueton, Tacitus, Plutarch, Plinius), die oft eine so vorbildliche Wahrheitsliebe

und angeborene Scheu vor der Lüge an den Tag legen, daß die

christlichen Schriftsteller sich ein Beispiel daran nehmen können66.

Während sich die heidnischen Schriftsteller um eine sachliche Darstellung

bemühen, in der Licht und Schatten objektiv und gerecht verteilt
sind, lassen es die christlichen Autoren vielfach daran fehlen und sich
bewußt von ihren Leidenschaften derart hinreißen, daß es unausstehlich
ist. Das bringt der Kirche nicht nur keinen Nutzen, sondern führt ihr
schweren Schaden zu. Im übrigen sollte man ruhig den noch Lebenden
mehr Vorsicht und den Verstorbenen mehr Ehrfurcht entgegenbringen 67.

63 L. XI, cap. 6 (S. 256).
64 L. c. : « Quae omnino res locum habet, cum quae narrant historici, ea vel

ipsi vidisse testantur vel ab his, qui viderunt, accepisse. »

66 L. c. : « Magnis quippe praeclarisque virtutibus viri sanctissimi atque
optimi id consequi meruerunt, ut in rebus eiusmodi, quas vel spectasse se, vel ab
aliis fide dignis, qui spectarint, se audisse testati sunt, fides omnino illis habeatur. »

66 L. c. : « In hisce vero auctoribus tametsi pietatem absolutaque virtutis
officia spectare non licet, licet tarnen probitatem quandam bonitatemque naturae.
Quidam enim eorum aut veritatis amore inducti, aut ingenui pudoris verecundia
usque adeo a mendacio abhorruerunt, ut iam pudendum fortasse sit, historicos
gentium quosdam veraciores fuisse quam nostros. Dolenter hoc dico potius, quam
contumeliose, multo a Laertio severius vitas philosophorum scriptas, quam a
Christianis vita sanctorum ; longeque incorruptius et integrius Suetonium res
Caesarum exposuisse, quam exposuerint Catholici, non res dico imperatorum, sed

martyrum, virginum et confessorum. »

Wie gerecht Canos Urteil ist, zeigt sich später, wenn er auf den Geschichtsschreiber

Herodot zu sprechen kommt (ebd., S. 257), der zwar Dichtung und Wahrheit

in seinem Werk miteinander verbindet, diese Absicht aber offen zugibt, und
zudem sind bei solchen mehr künstlerischen Darstellungen nach Cano « fabulae
interdum concessae ».

67 L. c. (S. 256 f.) : « Nostri autem plerique vel afiectibus inserviunt, vel de
industria quoque ita multa confingunt, ut eorum me nimirum non solum pudeat
sed etiam taedeat. Hos enim intelligo Ecclesiae Christi cum nihil utilitatis attulisse,
tum incommodationis plurimum. Nominibus parco, quoniam huius loci iudicium
morum etiam est, et non eruditionis tantum, in qua liberior potest esse censura. Nam
quae morum est, haec debet profecto esse et in vivos cautior et in mortuos reverentior.»

2



18 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

Schon Canos Zeitgenosse Ludwig Vives (gest. 1540) habe über eine
gewisse Art von Literatur in der Kirche geklagt, die statt der Frömmigkeit
zu dienen, Lügen aufgetischt hätte 68.

Besonders scharf wendet sich Cano gegen die Heiligenlegenden. Die
Eigenschaften und Leistungen dieser Heroen des Christentums sind so

überragend, daß sie wahrhaftig nicht durch erdichtetes Material ergänzt
und überkleistert zu werden brauchen. Manche Heilige werden so
überirdisch geschildert, wie sie, selbst wenn sie es gewollt hätten, gar nicht
gelebt haben könnten. Dadurch wird das Bild der Heiligen nur verzerrt,
wirkt abstoßend und unglaubwürdig69. Auch die fromme Absicht kann
diese Entstellungen nicht entschuldigen und die Verfasser nicht von
einem sittlichen Defekt freisprechen 70.

Um die Echtheit einer Quelle und damit die Wahrhaftigkeit eines

Berichtes feststellen zu können, muß man über den Verfasser sichere

Anhaltspunkte haben. Die innere Kritik setzt die äußere voraus. Darum
streift Cano in diesem Zusammenhang die Frage nach dem Ursprung
einer Quelle, und zwar im Anschluß an das Decretum Gelasianum de

libris recipiendis et non recipiendis 71 :

a) Anonyme Schriften haben kein Anrecht auf Beachtung : « Olent
enim aut quaestuorum hominum imposturam aut, quod Gelasius ipse
ait, haereticorum foetum 72. »

b) Trägt das Werk einen unbekannten, nicht bewährten Namen, '

dann ist es solange als zweifelhafte Quelle zu betrachten (« historiae illae

68 In dem Werk «De tradendis disciplinis » (Brügge 1531). Übersetzt, eingeleitet

und erläutert von F. Kaiser : Bibliothek der kath. Pädagogik Bd. 8, Frei-
burg/Brsg. 1896, S. 123-146.

69 L. XI, cap. 6 (S. 258) : « Sed dum quidam affectui suo nimium indulgent,
et ea scribunt, quae animus scribentis dictât, non Veritas, tales divos quandoque
nobis exhibent, quales divi ipsi, etsi possent, esse tamen noluissent. Ecquis enim
credat, divum Franciscum pediculos semel excussos in se ipsum solitum esse immit-
tere Quod ad sanctitatem viri scriptor pertinere putavit, equidem non puto,
qui paupertatem sciam viro sanctissimo placuisse semper, sordes nunquam. Illud
item quam ridiculum, diabolum Dominico patri nostro semel obstrepentem, a divo
esse coactum, ut lucernam haberet in manibus, quoad ilia absumpta non molestiam
solum sed incredibilem dolorem etiam afierret Non possunt huiusmodi exempla
numéro comprehendi, sed in his paucis pleraque alia intelligentur, quae divorum
clarissimorum historias obscurarunt. »

70 L. c. (S. 257).
71 Dieses Dekret (Ausgabe von E. v. Dobschütz, Leipzig 1912) stammt nicht

von Papst Gelasius I., sondern ist als die Arbeit eines privaten Redaktors vom
Anfang des 6. Jahrhunderts (wahrscheinlich in Südgallien entstanden) erwiesen.

72 L. c. (S. 257).



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 19

valde etiam suspiciosae sint »), bis die Zuverlässigkeit des Autors auf
anderem Wege erwiesen ist.

Als geschichtliche Quellen kommen also nur solche Autoren in Frage,
deren Person bekannt ist. Aber auch hier gilt als Voraussetzung, daß das

Opus erwiesenermaßen echt ist. Man darf sich durch den Namen des

Verfassers nicht leichtgläubig täuschen lassen73. Erst nach Erfüllung dieser

Vorbedingungen kann man an die Prüfung der Wahrhaftigkeit des

Autors herangehen. Diese Prüfung läßt sich wiederum nach inneren und
äußeren Kriterien vollziehen, d. h. aus den Schriften selbst oder aus

Zeugnissen über sie74. Unmittelbare Berichterstattung auf Grund von
Selbsterlebtem oder von Augenzeugenberichten hat natürlich wieder den

Vorzug vor Quellen aus dritter oder vierter Hand. Es ist immer wieder
erforderlich, zunächst die Echtheit einer Schrift zu prüfen, um keinen

Täuschungen zum Opfer zu fallen. Man braucht sich nicht darüber zu
wundern, daß dem strengen Methodiker Cano als warnendes und zu
tadenldes Beispiel eines fahrlässigen und unhistorischen Verfahrens die

Fabrikate einer gewissen volkstümlich-novellesken Erbauungsliteratur
gelten, die als neue Offenbarungen oder unter fremdem Namen in die
Welt gesetzt werden. Zudem ist es verwerflich, Gottes Wohl- und
Wundertaten mit unsern unglücklichen Erfindungen ausschmücken und
bekräftigen zu wollen. Selbst bei Lebensbeschreibungen Christi und der
Gottesmutter sei man davor nicht zurückgeschreckt. So etwas kann die

Kirche nur in Mißkredit bringen75. Diesem Übel ist einzig und allein
durch eine kritische Ausgabe der Heiligenleben abzuhelfen. Cano be-

73 L. c. (S. 259) : « Qui (Gelasius) illius deinde erroris nos admonuit, in quo
olim non vulgus solum, sed Gratianus etiam versatus est ; ut librorum deceptus
indicibus crederet, omni, quae Hieronymi et Augustini nominibus inscripta erant,
Hieronymi Augustinique vere etiam esse. »

74 L. c. (S. 260) : « Scriptoris autem probitas et integritas (nam hoc quaeret
aliquis) in his, qui olim fuerunt, licet aliquando in scriptis ipsis eluceat, sed fama
et gravi atque frequenti praeteritorum hominum testimonio cognoscetur. » - Vgl.
auch 1. I, cap. 3 (vol. I, S. 6) : « Postremus denique (locus) est humanae auctoritas
historiae, sive per auctores fide dignos scriptae, sive de gente in gentem traditae
non superstitiose atque aniliter, sed gravi constantique ratione. »

75 L. XI, cap. 6 (S. 259 f.) : « Illud etiam in his Gelasii verbis equidem animad-
verto, novellas revelationes (sic enim vocat) nos admirari et suseipere minime
oportere. Iam enim passim non pro Ecclesiae necessitate, sed pro hominum afiectu
expromuntur Quae res impiis quidem non levem subsannandi occasionem praebet,
piis vero lacrimandi. Contemnantur profecto necesse est Dei et bona et miracula,
si nostris aut opinionibus aut affectibus inservierint. Ecclesiae igitur Christi
vehementer incommodant, qui res divinorum praeclare gestas non se putant egregie
exposituros, nisi eas fictis et revelationibus et miraculis adornarint. »



20 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

grüßt es, daß der Bischof A. Lippomani von Verona (gest. 1559) ein
solches Werk (« historia de vitis sanctorum constanti ac gravi ratione »)

herauszugeben beabsichtige, wie er vor einigen Jahren anläßlich einer

Konzilssitzung in Trient erfahren habe 76. Man sieht, welch moderne
Gedanken Cano hier vertritt. Er ist sich aber auch über die Schwierigkeiten

klar : « Spissum sane erit opus et operosum, sed vehementer omnibus
christianis utile, si quis praestiterit dignum modo Divis, Ecclesiae,
Christo 77. » Die Erfordernisse, die an den Verfasser eines solchen Werkes

gestellt sind, gibt Cano mit den Worten Ciceros wieder : « Id quod haud
dubie praestabit nemo nisi vir probus, integer, incorruptus : ut ne quid
falsi dicere audeat, ne quid veri non audeat, ne qua suspicio gratiae sit in
scribendo, ne qua simultatis78. »

Leo XIII. hat später bei der Eröffnung des Vatikanischen Archivs
auch auf diese klassische Regel Ciceros Bezug genommen, als er von den

Historikern verlangte : « Das erste Gesetz der Geschichtsschreibung ist,
nichts Falsches zu behaupten ; sodann die Wahrheit nicht zu verschweigen

und schließlich nichts zu berichten, was den Verdacht des
Wohlwollens oder der Verschleierung erweckt79. » Die geschichtliche Wahrheit

verlangt einmal die Anerkennung alles dessen, was die Kirche in
Erfüllung ihrer Sendung an Leistungen und Erfolgen aufzuweisen hat.
Sie ist aber auch dann gefordert, wenn die Kirche dabei nicht gut
abschneidet 80. Wir brauchen keine Sorge zu haben, daß eine Chronique
scandaleuse herauskäme. Will man jedoch den bestmöglichen
Annäherungswert an die historische Wirklichkeit erzielen, dann darf nichts
verschwiegen oder bagatellisiert werden. Es ist falsch und weder der
Kirche noch dem Forscher gedient, dort Heiligenscheine zu malen, wo
sie nicht angebracht sind, und Flecken wegzuretuschieren, wo dies einer

76 1544 Koadjutor und 1548 Bischof von Verona, seit 1558 Bischof von Bergamo.

Über ihn vgl. B. de Gaiffier in : Lexikon für Theologie und Kirche VI, 2. Aufl.,
Freiburg/Brsg. 1961, Sp. 1071 f. ; H. Jedin : Geschichte des Konzils von Trient II,
Freiburg Brsg. 1957 (Register). - Das hagiographische Sammelwerk der Lippomani
«Sanctorum priscorum patrum vitae » erschien in 8 Bänden (I-V 1551-1556 in
Venedig, VI-VIII 1558-1560 in Rom ; Bd. VIII hrsg. von seinem Neffen Girolamo
Lippomani). Cano hat, wie er bemerkt, das Werk nicht mehr gesehen.

77 L. XI, cap. 6 (S. 260).
78 L. c.
79 Cicero : De oratore, 1. II, cap. 15. - Leo XIII. in seinem Brief vom 18.

August 1883 : Leonis P. M. Acta, vol. III (1884), S. 268.
80 Das griechische Wort für « Wahrheit » bedeutet ja etymologisch « nicht

verheimlichen ». Vgl. R. Bultmann : Kittels Wörterbuch zum Neuen Testament,
hrsg. von G. Friedrich, Bd. I, Stuttgart 1953, S. 239.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 21

Halb- oder gar Unwahrheit gleichkäme. Ebenso falsch ist es, mit Hilfe
von halsbrecherischen Akrobatenkunststücken mehr aus den Quellen
herauszupressen, als in ihnen enthalten ist, und damit Lücken schließen

zu wollen, die auf Grund des bisherigen Materials noch offen sind und
vielleicht immer offen bleiben werden.

2. Das zweite Kriterium Canos für die Quellenkritik lautet : Prüfung
der vom Verfasser bewiesenen kritischen Urteilskraft, m. a. W. : Jenen
Autoren ist der Vorzug zu geben, die mit einer ernsten Gesinnung ein

gewisses Maß an Klugheit bei der Auswahl und Beurteilung des Stoffes

verbinden : « Lex vero secunda in historiae iudicio sanciatur, ut eos

historicos reliquis anteferamus, qui ingenii severitati quandam pruden-
tiam adiunxerunt et ad eligendum et ad iudicandum 81. » Diese Regel ist
vor allem dann zu beachten, wenn es sich nicht um unmittelbare
Berichterstattung, sondern um spätere Bearbeitung - wir sagen heute :

um sekundäre Quellen - handelt. Diese Quellenschriften mittelbaren
Charakters sind nicht nur auf absichtliche Täuschung, sondern auch auf

ungewollten Irrtum streng zu prüfen. Nicht alles Gedruckte darf ohne
Bedenken als bare Münze genommen werden. Selbst Priester verfallen
diesem Fehler. Auch die amtliche Bücherzensur bietet hier keinerlei Maßstab,

weil sie sich nur auf Glaubenssachen erstreckt, leider aber nicht auf
Fragen der guten Sitte. So können die Amadise 82 und ähnliche eitle
Possen (« vanae nugae ab hominibus otiosis fictae, a corruptis ingeniis
versatae ») unbekümmert Schaden anrichten. Andere, die diesen Schaden

vermeiden und ausgleichen wollen, versuchen das nicht etwa mit wahren
und ernsten Geschichten, wie es das Klügste wäre, sondern mit literarischen

Produkten, in denen sie Glaubensgeheimnisse profanieren, von
denen man die Laien fernhalten sollte83. Das ist höchst verderblich
(« pestilentissimum »), denn die Menge liest solche Bücher mit besonderem

Interesse, weil sie nicht nur von der Zivilbehörde, sondern auch von den

kirchlich bestellten Zensoren approbiert sind81.
Vorsicht und kritische Urteilskraft muß man auch gegenüber der

mündlichen Überlieferung walten lassen. Das haben manche an sich
bedeutende Schriftsteller nicht beachtet, indem sie, um Sensationslust
und Unterhaltungsbedürfnis der Leser zufrieden zu stellen, den im Volks-

81 L. XI, cap. 6 (S. 262).
82 Amadis de Gaula : Titel eines spanischen Ritterromans.
83 Cano steht der Mystik sehr skeptisch gegenüber und wittert hinter jeder

mystischen Betätigung und Äußerung gewisse Anzeichen einer abwegigen Tendenz.
84 Diese beachtenswerte Stelle über die Pressezensur : L. XI, cap. 6 (S. 262).



22 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

mund lebendigen Sagen-, Fabel- und Wunderschatz als geschichtliche
Tatsachen verwertet haben. Dadurch ist die Wundersucht nur noch
gefördert worden. Beispiele solch unkritischer Geschichtsschreibung sind
das « Speculum exemplorum »85 und die « Legenda aurea » des Dominikaners

Jakobus von Varazze (gest. 1298), die besonders der religiös
gefärbten Jagd nach Wundern und Abenteuern dient86. Gerade sein
Ordensbruder muß eine scharfe Kritik über sich ergehen lassen 87. Dieselbe

kritische Vorsicht ist aber auch bei anerkannten Autoren geboten, ja
selbst bei den Vätern. Auch bei ihnen ist nicht alles, was sie geschrieben
haben, vollkommen. Manchmal lassen sie ihrer Phantasie zu sehr freien
Lauf oder nehmen zuviel Rücksicht auf die Volksmeinungen oder erliegen

der menschlichen Schwäche. Und es sind leider nicht wenige dieser

Art. So zeigen die « Historia Anglorum » des Beda und die « Dialoge »

Gregors d. Gr. zu wenig kritischen Sinn : « Equidem historias illas probarem

magis, si eorum auctores iuxta praefmitam normam severitati
iudicii curam in eligendo maiorem adiunxissent88. » Ebenso vermißt
Cano die historische Exaktheit bei Vinzenz von Beauvais (gest. 1264)
und Antonin von Florenz (gest. 1459) : «... quorum uterque non tarn
dedit operam, ut res veras,certasque describeret, quam ne nihil omnino

praeteriret, quod scriptum in schedulis quibuslibet reperiretur 89. » Will
Cano ihre Wahrheitsliebe auch nicht in Zweifel ziehen, als vollwertige
historische Autoritäten können sie nicht gelten.

Cano faßt dann nochmals die im zweiten Kriterium für die Quellenkritik

aufgestellte Forderung zusammen : « Historicus autem, qui theo-

logiae decreto probandus erit, nec omnes Schedas lectione etiam indignas
excutiet, nec anilibus fabulis accommodabit operam, nec prius lecta

auditaque describet, quam ea prudenti accuratoque iudicio expendat ac

seligat90. » Mit einer ähnlichen Forderung beschließt er das elfte Buch :

85 Von einem anonymen Verfasser, 1481 erstmals zu Deventer gedruckt, in
der Ausgabe von Johann Major (Douai 1603) erweitert.

86 Verfaßt vor 1264. Neueste Ausgabe von R.Benz, Heidelberg 1955. - Zu
dieser « Legenda aurea » wie überhaupt zu den legendären Heiligenberichten vgl.
H. Günter : Psychologie der Legende, Studien zu einer wissenschaftlichen
Heiligen-Geschichte, Freiburg/Brsg. 1949.

87 L. XI, cap. 6 (S. 263) : « Hanc (Legendam auream) homo scripsit ferrei
oris, plumbi cordis, animi certe parum severi et prudentis. » Vom « Speculum
exemplorum » heißt es (ebd.) : « ...miraculorum monstra saepius, quam vera miracula
leges. »

88 L. c.
89 L. c. (S. 264).
99 L. c.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 23

« Admonere enim reliquos potui, ut accuratius scribant, et res vel
meliores addant, vel supervacuas detrahant, vel disperse et diffuse

dictas angustius et contractius adstringant ; breviter, si quid norunt
rectius istis, candidi impertiant91. »

Mit diesen beiden ersten Regeln hat Cano, wie A. Lang bemerkt,
« die wesentlichsten Punkte der historischen Quellenkritik berührt. Er
fordert Feststehung der Echtheit einer Schrift, Untersuchung der
Wahrhaftigkeit und des Wissens des Berichterstatters und sucht so die

Hauptfehlerquellen der historischen Forschung : die Fälschung, die Täuschung
und den Irrtum, auszuschalten. Dabei hat er die wichtige Unterscheidung

zwischen primären und sekundären Quellen schon in zweckmäßiger
Weise hervorgehoben. Nimmt man noch dazu seine geschichtsphiloso-
phischen Ausführungen über die historische Gewißheit, so ist die
historische Methodik in ihren Grundzügen gegeben, und zwar in einer Klarheit

und Abgeschlossenheit, die Cano einen Ehrenplatz in ihrer Geschichte

sichern92. »

Neben der kritischen Forschung und Sichtung der Quellen gilt es

dann, den Tatsachenbestand durch Einzeluntersuchungen zu vermehren
und zu ergänzen. Cano spricht nicht eigens davon, aber diese Forderung
ist in seinen Darlegungen implicite mitgegeben. Manche Seiten des

kirchlichen und profanen Lebens und viele Bereiche der historischen Wirksamkeit

sind noch nicht oder noch nicht in erschöpfender Weise wissenschaftlich

erfaßt, z. B. das Gebiet der Lokal- und Landesgeschichte, deren

Erhellung heute mit allem Nachdruck betrieben wird. Die Ergebnisse
solcher Einzelforschungen ermöglichen den Fortschritt der allgemeinen
Geschichte und runden das Bild immer mehr ab. Einzeluntersuchungen

91 L. XI, cap. 7 (S. 272).
92 A. a. O. 185. - Seit dem 15./16. Jahrhundert ist gerade im Bereich der

Quellenforschung viel geleistet worden. Die Unmenge der bis heute vorliegenden Quellen

darf aber nicht über den Tatbestand hinwegtäuschen, daß die Quellenarbeit
keineswegs abgeschlossen ist. Bibliotheken und Archive bergen eine Fülle von
unbekanntem Material, das noch gewonnen werden kann. In Klöstern, Pfarrhäusern
und sonstwo liegen noch viele Dokumente, von deren Bedeutung oder gar auch
Existenz vielleicht niemand etwas weiß und die bis jetzt zu einem Staubfängerdasein

verurteilt sind. Dazu kommt die von den Historikern immer wieder mit voller
Berechtigung betonte Misere, daß unter dem wissenschaftlichen Nachwuchs nur
verhältnismäßig wenige Fähigkeit und Interesse haben, sich mit der uneigennützigen

und aufopferungsvollen Quellenarbeit zu befassen. Und wenn nicht alles trügt,
sind die Aussichten wenigstens für die nächste Zukunft nicht gerade rosig. Hier ist
dringendst eine Besinnung notwendig, und ich wage sogar zu behaupten, daß sowohl
Niveau wie Fortschritt in der Geschichtswissenschaft in allererster Linie von der
Quellen- und Tatsachenforschung abhängt.



24 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

können und sollen aber auch alte Ansichten revidieren und so nach der
Devise der « plena Veritas » dem objektiven Tatbestand eines Ereignisses
oder ganzer Perioden möglichst nahe kommen.

3. Eine dritte Regel für die historische Zuverlässigkeit ist die

Anerkennung durch die Kirche : « Tertia régula sit : Si cui historico aucto-
ritatem Ecclesia tribuit, hic dubio procul dignus est, cui nos etiam
auctoritatem adiungamus93. » Diese Regel darf jedoch, wenn sie weder

positiv noch negativ vorhanden ist, die beiden andern nicht modifizieren.
Auch hier hält sich Cano an das Decretum Gelasianum und lehnt mit
diesem manche apokryphe Evangelien, die Acta Theclae et Pauli, den

Hirten des Hermas, die Paulusapokalypse u. a. Schriften ab. Eusebius

kann nicht als einwandfreie Quelle gewertet werden. Dafür gibt Cano

folgende Gründe (« causae sunt sane plures atque vehementes ») an94 :

1. Eusebius führt den Brief Jesu an Abgar95 als echt an 2. Er stützt sich

oft auf Klemens von Alexandrien, « cuius opuscula apocrypha iudicata
sunt ». 3. Er tritt für Origenes ein (« Originem non solum immodice

praedicat, sed ad coelum perinde, ut si pater esset Ecclesiae, extollit »),

der doch so viel Unheil über die Kirche gebracht habe und von der
Kirche verurteilt sei. 4. Es ist bekannt, daß Eusebius sehr stark mit
Arius sympathisiert, den er schweigend übergeht, um ihn, der doch auf
dem Konzil von Nicäa verurteilt sei, nicht tadeln zu brauchen. Dazu
kommt die unklare Haltung des Eusebius im arianischen Streit. Auch
berichtet Eusebius, sein Namensvetter Eusebius von Nikomedien, der

einflußreiche Freund des Arius, habe Kaiser Konstantin die Taufe
gespendet ; dadurch habe Eusebius zugleich der arianischen Partei
Glaubwürdigkeit und Autorität zugesprochen und ihr starken Auftrieb gegeben.

Mit all diesen Argumenten soll aber, so führt Cano weiter aus, das

Verdienst des Eusebius für die Kirchengeschichtsschreibung nicht in
Abrede gestellt werden ; denn er offenbart in seinem Werk großen Fleiß,

hervorragende Belesenheit und oft ein gediegenes Urteil. Cano muß selbst

zugeben, daß er unter den lateinischen und griechischen Schriftstellern
keinen nennen kann, der uns über die alten Zeiten besser Aufschluß gibt.
Darum sei es umso mehr zu bedauern, daß dem Eusebius manche Fehler

unterlaufen seien. - Die Kirchenhistoriker Sozomenus und Theo-

93 L. XI, cap. 6 (S. 264).
91 L. c. (S. 265 fi.).
95 Ein heute als « Aktenstück des Archivs von Edessa » bezeichneter

Briefwechsel zwischen Christus und dem Fürsten Abgar (Abgar V. Ukkama, d. i. der
Schwarze; regierte 4. v.Chr. bis 7 n. Chr. und nochmals von 13-50).Vgl. B. Altaner 64.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 25

doret von Cyrus werden aus ähnlichen Gründen wie Eusebius ungünstig
beurteilt96. Schließlich lehnt Cano die Chronik des Carion als parteiisch

und kirchenfeindlich ab 97.

Cano zeigt in seiner geistigen Struktur typische Züge der damaligen
Geisteshaltung : das Betonen der selbständigen Denkarbeit und der

persönlichen Überzeugung, das Vorherrschen eigenen Vernunfturteils,
die neue, streng wissenschaftliche Forschungsmethode. Er hat « positive
neue Werte im europäisch-geistesgeschichtlichen Sinn geschaffen
durch seine kritische Zusammenfassung der theologischen Erkenntnisquellen

»98. Was Cano an geschichtswissenschaftlichen Forderungen
damals schon richtig gesehen und aufgestellt hat, ist durch die Entwicklung
bestätigt und weitergeführt worden.

IV. Der geschichtstheologische Hintergrund
im 16. Jahrhundert

Es ist schon darauf hingewiesen worden, daß zur Zeit Canos die

Geschichte im wesentlichen als Heilsgeschichte aufgefaßt wurde 99. Diese

Deutung des gesamten Geschichtsablaufs geht davon aus, daß dieMensch-

96 L. c. (S. 267 f.).
97 L. c. (S. 266) : « Quae eadem omnino causae subsunt, ut historiam Carionis

omnes christifideles explodant. Quosdam enim Summos Pontifices, viros quidem
optimos, illius lacerat et cruentat oratio ; quosdam vero imperatores Germanos
commendat et illustrât, qui Ecclesiae Romanae perduelles inimicique fuere. Itaque
ex unguibus leonem agnosces, hoc est, ex laude et vituperatione Lutheranum.
Quamquam Carionem Lutheri erroribus adhaesisse, non est opus coniecturis suadere.
Multis quippe in locis aperte ille se prodit. Quocirca mirum est, cur eius historia
non sit cum ceteris haereticorum libris ab Ecclesiae iudicibus explosa, cum plerique
tarnen earn securi legant, nulla prorsus nota atque animadversione praemoniti. » -
Die Chronik des Carion wurde noch zu Lebzeiten Canos von Paul IV. indiziert.

98 L. Pfandl [14] 19.
99 Aus der großen Zahl der Arbeiten, die sich mit diesem Themenkreis

beschäftigen, seien nur einige erwähnt : C. H. Rust : The christian understanding of
history, London 1947 ; H. Rahner : Grundzüge katholischer Geschichtstheologie.
SZ 140 (1947) 408-427 ; O. Cullmann : Christus und die Zeit. Die urchristliche
Zeit- und Geschichtsauffassung, 2. Aufl., Zürich 1948; E.Benz: Weltgeschichte,
Kirchengeschichte und Missionsgeschichte. Historische Zeitschrift 173 (1952) 1-22 ;

H. Butterfield : Christentum und Geschichte, Stuttgart 1952; K. Löwith :

Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 4. Aufl., Stuttgart 1961 ; H. Jedin :

Kirchengeschichte als Heilsgeschichte Saeculum 5 (1954) 199-128 ; J. Staudinger : Die
letzte Zeit. Vom Sinn des Weltgeschehens nach seiner göttlichen Zielsetzung,
Innsbruck 1955 ; L. Scheffczyk : Zur theologischen Sinndeutung des Verhältnisses von
Heilsgeschichte und Weltgeschehen. Königsteiner Blätter 2 (1956) 86-99 ; P. Mein-



26 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

heitsgeschichte erst vom Christentum her ihre eigentliche Sinngebung
empfangen hat, als Geschichte des Reiches Gottes auf Erden. Hiernach
beginnt die Geschichte mit der Schöpfung und findet ihr Ende im Jüngsten

Gericht. Ihren Mittelpunkt, der zugleich Höhepunkt ist, bildet
Christus. Die Ereignisse, die sich in diesem Rahmen abspielen, werden
dadurch bestimmt, wie sich Menschen und Völker zum menschgewordenen

Sohne Gottes verhielten.
Durch eineinhalb Jahrtausend, von Eusebius bis Bossuet, war diese

Auffassung maßgebend100. Die ersten großen Formen der christlichen
Geschichtsauffassung legten ihrer Darstellung eines der aus der Heiligen
Schrift entnommenen Einteilungsschemata zugrunde. Das Schema der
vier Weltmonarchien, das außerhalb des Christentums schon bestand,
wurde heilsgeschichtlich ausgedeutet. Ein zweites Schema war das der

Sechsteilung, wo nach der allegorischen Auslegung des Schöpfungswerkes
die Weltgeschichte in sechs Epochen verlief. Am Morgen des sechsten

Tages, mit der Geburt Christi, beginnt die senectus mundi. Mit dem
Anbruch des siebenten Tages, bei der zweiten Ankunft Christi, hebt die

große Sabbatruhe an, die dem Weltgericht noch vorausgeht ; sie

entspricht der Sabbatruhe Gottes nach der Vollendung des Sechstagewerkes.
Am strengsten ist der heilsgeschichtliche Aspekt gewahrt in einem dritten
Schema, das wie das zweite durch Augustinus dem Mittelalter
überliefert wurde : vor dem Gesetz, unter dem Gesetz, unter der Gnade.
Dieses letzte Schema zeigt, daß Weltgeschichte als gleichbedeutend mit
der Erlösung des Menschengeschlechtes durch Jesus Christus aufgefaßt
wurde. Wenn das Geschichtsbild Augustins auch nur auf die damalige
Welt beschränkt blieb - also im wesentlichen auf das Mittelmeergebiet,
auf die Vereinigung der damaligen Oikumene unter der römischen
Herrschaft -, so hat er doch zweifellos noch für viele nachfolgende Jahrhunderte

eine Schau vom Gang des menschlichen Geschlechtes auf Erden
gegeben, so breit wie sie damals nur sein konnte und auf einer Grundlage,

die einen festen Zusammenhang sicherte.
Dieses von Augustin geschaffene christliche Weltgeschichtsbild, das

von Orosius zum erstenmal historiographisch ausgearbeitet worden war,
hat das mittelalterliche Geschichtsdenken in den Weltchroniken beein-

hold : Weltgeschichte - Kirchengeschichte - Heilsgeschichte. Saeculum 9 (1958)
261-288 ; O. Köhler : Der Gegenstand der Kirchengeschichte. Historisches Jahrbuch

77 (1958) 254-269.
100 Vgl. den ausgezeichneten historischen Überblick bei H.Jedin : Kirchengeschichte

als Heilsgeschichte [99] 121 ff.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 27

flußt und beherrscht101. Zu nennen sind hier etwa Rupert von Deutz,
Hugo von St. Viktor, Joachim von Fiore, besonders aber Otto von Freising

102, der die heilsgeschichtliche Einstellung klar ausgesprochen hat
in seiner Dreiteilung : ante gratiam, tempore gratiae, post praesentem
vitam, und dessen « Chronicon sive Historia de duabus civitatibus »103

in dieser Reihe als ein neuer Höhepunkt bezeichnet werden darf. Den

letzten großangelegten Versuch einer heilsgeschichtlichen Deutung der

Menschheitsgeschichte machte Bossuet in seinem « Discours sur l'histoire

universelle »104, den er zur Belehrung seines königlichen Schülers,
des Sohnes Ludwigs XIV., verfaßt hat.

Schon lange vor dem Erscheinen dieses Werkes hatte sich eine neue

Geschichtsanschauung vorbereitet, die die heilsgeschichtliche Betrachtung

verblassen ließ und allmählich zur Säkularisierung der Kirchengeschichte

führte. Hubert Jedin105 geht der Entwicklung dieses Prozesses

nach und sieht die ersten Anfänge schon im 14. und 15. Jahrhundert.
In den Auseinandersetzungen mit den Spiritualisten, durch das Aufkommen

der neuen Staatsidee und in der Stellungnahme gegen den Konzilia-
rismus bildete sich ein neuer Kirchenbegriff, der sich von der Civitas Dei
Augustins und der Res publica Christiana des Mittelalters abhob. Die

101 H. Grundmann : Die Grundzüge der mittelalterlichen Geschichtsanschauungen.

Archiv für Kulturgeschichte 24 (1936) 326-336 ; J. Spörl : Grundformen
hochmittelalterlicher Geschichtsanschauungen, München 1935 ; J. Daniélou : La
typologie millénnariste de la semaine dans le christianisme primitif. Vigiliae Chri-
stianae 2 (1948) 1-16; E. Wolff : Heilsgeschichte im Bewußtsein und im
geschichtlichen Ablauf des europäischen Mittelalters. Christentum und Geschichte
(Vorträge auf der Tagung des Landesverbandes nordrheinwestfälischer Geschichtslehrer

in Bochum vom 5.-8. Oktober 1954), Düsseldorf 1955, S. 34-48 ; R. Schmidt :

Aetates mundi. Die Weltalter als Gliederungsprinzip der Geschichte. Zeitschrift für
Kirchengeschichte 67 (1955/56) 288-317.

102 J. Hashagen : Otto von Freising als Geschichtsphilosoph und
Kirchenpolitiker, Leipzig 1900 ; J. Schmidlin : Die geschichtsphilosophische und
kirchenpolitische Weltanschauung Ottos von Freising, Freiburg/Brsg. 1906 ; J. Koch :

Die Grundlagen der Geschichtsphilosophie Ottos von Freising. MTZ 4 (1953) 79-94 ;

J. Spörl : Die « Civitas Dei » im Geschichtsdenken Ottos von Freising. La Ciudad
de Dios, vol. CLXVII, torn. II, Madrid 1956, S. 577-596.

103 Ed. A. Hofmeister : Script, rer. Germ, in usum scholarum, Hannover 1912.
104 Œuvres choisies de Bossuet I, Paris 1863, S. 159 fi. - Zu Bossuet vgl.

K. Löwith [99] 129-135 ; außerdem K. Kluxen : Politik und Heilsgeschehen bei
Bossuet. Historische Zeitschrift 179 (1955) 449-469.

105 H. Jedin [99] 122 ff. Im folgenden stütze ich mich auf diese Ausführungen. -
Vgl. auch F. Merzbacher : Wandlungen des Kirchenbegriffs im Spätmittelalter.
Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Kan. Abt. 39 (1953) 274-361 ;

H. Jedin : Zur Entwicklung des Kirchenbegriffs im 16. Jahrhundert. Relazioni
del X. Congresso Internazionale di Scienze Storiche IV, Florenz 1955, S. 59-73.



28 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

Angriffe der Reformatoren zwangen zu einer intensiven Beschäftigung
mit den Quellen, ein Bemühen, das vorher schon begonnen hatte (Nikolaus

von Cues, Erasmus von Rotterdam) und jetzt erst recht gefordert
war, da die Glaubenserneuerer die Kirche, wie sie sich ihnen darbot,
als Zerrbild der wahren Kirche ansahen und sie in ihre ursprüngliche
Gestalt zurückführen wollten. Die Forscher- und Sammlertätigkeit, die
damals einsetzte, ist im Laufe der beiden nächsten Jahrhunderte
weitergeführt und vervollkommnet worden. Ihren Vertretern - hier ist als

einer der Bahnbrecher auch und vor allem Melchior Cano zu nennen -
gebührt der Ruhm, über ihr Gebiet hinaus die moderne Geschichtsforschung

überhaupt vorangetrieben und ihre Methode ausgebildet zu
haben.

Allerdings hat diese Spezialisierung und Differenzierung dazu

beigetragen, daß die heilsgeschichtliche Schau zurücktrat und die

Kirchengeschichte mehr und mehr aus der Universalgeschichte herausgelöst
wurde. Die eigentliche Säkularisierung der Kirchengeschichte kam aber
erst im Zeitalter der Aufklärung106. Doch sollte sie nicht lange dauern.

In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts hat Johann Adam Möhler die

heilsgeschichtliche Orientierung der Welt- und Kirchengeschichte wieder

in den Vordergrund gestellt. Nach ihm ist die Geschichte « der in der
Zeit sich entwickelnde Plan Gottes mit der Menschheit, sich in ihr durch
Christus eine würdige Verehrung und Verherrhchung zu bereiten,

hervorgegangen aus freier Huldigung der Menschen selbst »107. Der Geist
Möhlers ist in der Kirchengeschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts
lebendig geblieben. Die großen Kirchenhistoriker um die Jahrhundertwende

trieben zwar wieder mehr Quellen- und Tatsachenforschung, aber
der Charakter der Kirchengeschichte als einer theologischen Disziplin
wurde nie vernachlässigt.

Jedin greift die Ansicht Möhlers wieder auf, wenn er am Schluß
seiner Untersuchung des Problems « Kirchengeschichte als Heilsge-

106 R. Fester : Die Säkularisation der Historie. Historische Vierteljahrsschrift

11 (1908) 441-459.
107 J. A. Möhler : Gesammelte Schriften und Aufsätze, hrsg. v. I. Döllinger,

Bd. II, Regensburg 1840, S. 262. - Diese heilsgeschichtliche Schau darf und kann
aber nicht auf die Errungenschaften der Quellenforschung verzichten (S. 269) :

« Wenn wir uns ganz ausschließlich und einseitig bloß der religiösen Anschauung der
Geschichte hingeben würden, so könnte sehr leicht eine fatalistische Anschauung
entstehen und das ganze in Gedankenfaulheit ausarten ; wir könnten überall nur
sagen, so hat Gott es gewollt, und damit wäre es abgetan. Auf diese Weise bedürften
wir keines Studiums, und die Quellen, die uns wohl das ganze Leben hindurch
beschäftigen müssen, könnten wir beiseite liegen lassen. »



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 29

schichte » darauf hinweist, daß bei aller Betonung und Notwendigkeit
der historischen Methode die ekklesiologische Orientierung der
Kirchengeschichte nicht vergessen werden darf108. Aber nicht nur die
Kirchengeschichte, auch die Weltgeschichte gehört in die Heilsgeschichte hinein
und wird von ihr umschlossen. Erst aus dieser Beziehung empfängt die

Weltgeschichte ihren Sinn 109. Seitdem Christus in diesen Äon eingetreten
ist und der ganzen Welt das Heil gebracht hat, gibt es keinen Bereich,
welcher der Heilstat Christi entzogen wäre. Auch die irdische Geschichte
ist in den Raum des Heiles hineingehoben. Damit ist die Weltgeschichte
an die Heilsgeschichte geknüpft. Und alles Geschehen auf Erden trägt
irgendwie, direkt oder indirekt, heilsgeschichtliches Gepräge.

Der christliche Historiker verschließt seine Augen nicht vor den

Abläufen, der Rhythmik und den Tragödien des Weltgeschehens. Selbst
die scheinbare Gottverlassenheit des Geschichtsprozesses macht ihn
nicht zum Pessimisten. Aber er schwingt sich hinauf über die Geschichte,
denn er weiß, daß Gott das letzte Wort spricht und daß der selige

Ausgang bereits garantiert ist in Christus. Anderseits wird er die Leistungen
auf politischem, wissenschaftlichem und kulturellem Gebiet bewundernd
anerkennen, ohne sie jedoch zu verabsolutieren. Er bleibt sich immer
bewußt, daß sie eben doch den Stempel des Unvollkommenen an sich

tragen und ihre irdische (relative) Größe eigentlich erst durch die
Beziehung auf die Heilslinie erhalten. Wenn nach dem bekannten Wort
Leopold von Rankes « jede Epoche unmittelbar zu Gott »110 ist, dann

gilt das erst recht von allen Epochen zusammen, also vom gesamten
Geschichtsablauf. Allerdings kommt der Historiker mit seinen bescheidenen

Erkenntnismitteln an diese Zusammenhänge nicht heran, man
kann sie nur im Glauben erahnen. Endgültig kann der Sinn eines einzelnen

Ereignisses und des ganzen Weltgeschehens erst bestimmt werden,

wenn die Geschichte abgeschlossen ist, d. h. im Lichte der Eschatologie.

108 Jed in [99] 126.
109 H. Rahner [99] 422 ff.
110 L. von Ranke : Über die Epochen der neueren Geschichte. Neunzehn

Vorträge vor König Maximilian II. von Bayern, München-Leipzig 1917, S. 17.


	Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

