Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 1

Artikel: Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft
Autor: Gieraths, Gundolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761500

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GUNDOLF GIERATHS OP

Melchior Cano
und die Geschichtswissenschaft

Es ist das Verdienst des Humanismus, gegeniiber der Vorzeit einer
neuen Geschichtsschreibung die Wege gebahnt und auf allen Wissens-
gebieten einer stark historisch eingestellten und kritisch gerichteten
Methode zum Durchbruch verholfen zu haben!. Wihrend der mittel-
alterliche Mensch die iiberkommenen Ereignisse und Episoden mit einer
gewissen naiven Kindlichkeit gldubig hingenommen, historische Tat-
sachen und legenddre Berichte nebeneinander gereiht oder ineinander
verwoben hatte 2 und vor allem auf chronologische Bestimmtheit be-
dacht gewesen war, setzt mit der humanistischen Historiographie eine
psychologisch-pragmatische Vertiefung und eine planmiBige Quellen-
kritik ein 2. Dazu kam die ErschlieBung neuer Materialien, nicht nur aus

1 P. JoacHIMSEN : Geschichtsauffassung und Geschichtsschreibung in Deutsch-
land unter dem EinfluB des Humanismus, Leipzig-Berlin 1910, S. 2 : « Die Rede-
und Versekultur der Humanisten ist klanglos vergangen, niemand beschéftigt sich
mehr mit ihr, aber in der Geschichtsschreibung haben sie Dauerndes geleistet. »
Vgl. auch M. RITTER : Studien iiber die Entwicklung der Geschichtswissenschaft :
Das Zeitalter des Humanismus, der Reformation und Gegenreformation. Histori-
sche Zeitschrift 109 (1912) 261 ff.

2 'W. NEeuss : Die Kirche des Mittelalters, 2. Aufl.,, Bonn 1954, S. 351 : « Kritik
war nicht die starke Seite des Mittelalters. »

3 Es seien hier nur einige Namen erwidhnt : Marcantonio Sabellicus, Johannes
Nauclerus, die Chronik des Carion (s. Anm. 22), Leonardo Bruni, Burkhardt von
Augsburg, Johannes SpieBheimer genannt Cuspinian, Beatus Rhenanus u. a.

Anlaf} zu dieser eifrigen und kritischen Beschéftigung mit der Geschichte war
fiir die deutschen Humanisten « einmal das Vorbild der italienischen Humanisten
und deren intensive historiographische Tatigkeit, vor allem jedoch die Impulse,
die das Studium der klassischen griechischen und lateinischen Historiker ihnen ver-
mittelte. Dieses gewann fiir die deutschen Humanisten mit dem damals neuerwach-
ten und michtig erstarkten nationalen SelbstbewuBtsein insofern noch eine beson-
dere Bedeutung, als gerade die Griechen und Rémer in ihren historischen Schriften



4 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

dem Bereich der Profangeschichte, sondern vor allem aus der griechischen
Patristik, wodurch auch die Theologen zum Quellenstudium und zur
Quellenbenutzung angeregt und angeleitet wurden . Férdernd wirkten
dann noch die polemischen Auseinandersetzungen in der Reformations-
zeit, wo es darum ging, die verschiedenen und gegensitzlichen Stand-
punkte historisch zu begriinden 5.

Bei diesem Zuriickgreifen auf die Geschichte findet sich aber kaum
etwas an methodologischer Reflexion und kritischer Uberpriifung ¢. Mel-
chior Cano 7, bei dem die schon im 15. Jahrhundert einsetzende Verbin-
dung von Humanismus und Scholastik 8 deutlich zum Ausdruck kommt,
ist an fihrender, wenn nicht iiberhaupt an erster Stelle unter denen zu
nennen, die eine historische Methodik zu schaffen suchten ?, und zwar

die einzigen zuverldssigen Nachrichten {iber die deutsche Vorzeit aufbewahrt hatten.
Der Umstand aber, da3 diese Nachrichten in der Mehrzahl nicht von unbefangenen
Beobachtern, sondern von Angehorigen der rémischen Herrennation herrithrten,
rief bei den deutschen Lesern ein gewisses Mitrauen hervor, das durch die Art und
Weise, wie die modernen italienischen Historiographen iiber deutsche Verhiltnisse
schrieben, noch verstirkt wurde. Das veranlafte sie, nicht alle Nachrichten der
klassischen Historiker unbesehen hinzunehmen, sondern sie zu sichten, zu priifen,
auf ihren Wahrheitsgehalt zu untersuchen, mit einem Wort, sie der Kritik zu unter-
ziehen. » E. C. ScHERER : Geschichte und Kirchengeschichte an den deutschen Uni-
versititen, Freiburg/Brsg. 1927, S. 12.

4 M. GRABMANN : Geschichte der katholischen Theologie, Freiburg/Brsg. 1933,
S. 186.

5 In diesem Zusammenhang diirfte der Hinweis interessant sein, wie Erasmus
in den letzten Jahren seines Lebens iiber die Gefihrdung und den Niedergang der
humanistischen Studien klagt. Vgl. K. H. OeLricH, Der spite Eramus und die
Reformation (Reformationsgeschichtliche Studien und Texte, Heft 86), Miinster
1961, 'S 105 4.

6 Vgl. M. ScHuLz : Die Lehre von der historischen Methode bei den Ge-
schichtsschreibern des Mittelalters (Abhandlungen zur mittelalterlichen und neue-
ren Geschichte, Heft 13), Berlin-Leipzig 1909 ; B. LAascH : Das Erwachen der histo-
rischen Kritik im Mittelalter, Breslau 1887 ; E. FUETER : Geschichte der neueren
Historiographie, 2. Aufl.,, Miinchen 1925.

7 Die neueste Literatur mit weiteren Hinweisen s. in dem Artikel « Cano» von
A. LANG in : Lexikon fiir Theologie und Kirche II, 2. Aufl., Freiburg/Brsg. 1958,
Sp. 918. Dazu noch die spiter erschienenen Arbeiten : U. HorsT : Das Verhdltnis
von Schrift und Tradition nach Melchior Cano. TTZ 69 (1960) 207-223 ; A. M. Lu-
BIK : De conclusionibus theologicis ad mentem Melchioris Cani. Ant 36 (1961) 29-
68, 173-198 ; E. ELorDUY : Dos problemas morales en Cano y Suirez. En el IV
centenario de la muerte de Melchor Cano (f 30.9.1560). EE 36 (1961) 21-33 ;
A. HugErGaA : In M. Cani De Locis theologicis opus scholia historiam spiritualitatis
spectantia. Ang 38 (1961) 20-55 ; s. auch Anm. 15 und 16.

8 Vgl. M. GRABMANN : Mittelalterliches Geistesleben I, Miinchen 1926, S. 525.

® A.LANG (s. Anm. 13, a. a. O., S. 176, Anm. 1) hat schon betont, daB3 Canos
Versuch einer historischen Methodik vor die methodischen Arbeiten eines JEAN
Bopin (Methodus ad facilem historiarum cognitionem, Paris 1566 und 1572 ; vgl.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 5

«in einer seiner Zeit weit vorauseilenden Weise » 1%, In unserm Jahrhun-
dert hat man diese Leistung Canos fiir die Geschichtswissenschaft eigent-
lich erst so recht gewiirdigt, zunidchst H. Foerster bereits vor etwa
fiinfzig Jahren!!, dann spdter A. Feder!?, A.Lang?!®, L.Pfandl!,
F. Popan *® und J. M. Levasseur €. Im elften Buch seiner Loci theologici,
die «dem europdischen Theologiestudium katholischer Richtung und
nachtridentinischer Zeit zu griindlicher Erneuerung und Vertiefung ge-
worden sind » 17, legt Cano als letzte theologische Erkenntnisquelle die
Geschichte dar, die sehr stark in den Entwicklungsgang der christlichen
Lehre eingreift. Schon rein duBerlich fallt auf, daB dieses Kapitel « De
historiae humanae auctoritate » nach der Behandlung der Autoritdt der
Heiligen Schrift den umfangreichsten und ausfiihrlichsten Raum ein-
nimmt ¥, Man versteht, da Cano sich nur mit solchen Fragen der

dazu F. RENz : Jean Bodin. Ein Beitrag zur Geschichte der historischen Methode
im 16. Jahrhundert, Gotha 1905) fallen und daB er «ihm zudem in den auf die
Quellenkritik beziiglichen Angaben an Klarheit und systematischer Auffassung
weit iiberlegen » ist. Vgl. auch A. FEDER (s. Anm. 12), a. a. O.

10 G, ScHNURER : Katholische Kirche und Kultur in der Barockzeit, Pader-
born 1937, S. 171.

11 Auf eine Anfrage teilte mir H. FOERSTER am 30. November 1957 mit:
« Die erwahnte Arbeit tiber Melchior Cano schrieb ich vor etwa 45 Jahren. Sie
brachte mir zwar einen Preis der Hohenzollern- und von Diergardt-Stiftung an der
Universitidt Bonn ein, aber gedruckt wurde sie nie. DaB3 ich auch kein Manuskript
mehr davon habe, werden Sie mir angesichts der Arglist der Zeit sicher glauben. »

12 A. FEDpER : Lehrbuch der geschichtlichen Methode, 3. Aufl.,, Regensburg
1924, S. 73.

13 A. LANG : Die Loci theologici des Melchior Cano und die Methode des dog-
matischen Beweises. Ein Beitrag zur theologischen Methodologie und ihrer Ge-
schichte, Miinchen 1925, bes. S. 174 ff.

14 1. PFANDL : Geschichte der spanischen Nationalliteratur in ihrer Bliitezeit
Freiburg/Brsg. 1929, bes. S. 14 ff. — Nach L. PranpL hat Melchior Cano « die
Grundziige wahrhaft kritischer Methode erstmalig entscheidend und umfassend
festgelegt » (S. 15).

15 7. PoraN : Conexién de la Historia con la teologia segun Melchor Cano.
Verdad y Vida 15 (1957) 445-475; 16 (1958) 71-94, 189-209, 309-337 ; ders.: La
critica histérica segin Melchor Cano. ebd. 15 (1957) 89-122. — S. 120 : «... es cierla
que Cano fué el primero, no sélo de los tedlogos, sino también de los humanistas,
que tratd sistimaticamente el problema de la cénfrontacién de los historiadores e
intentd formular conclusiones claras en esta materia. »

16 J. M. Levasseur : Le lieu théologique « Histoire », Trois-Riviéres 1960.

17 PFANDL [s. Anm. 14] 529.

18 Cano begriindet diese Ausfiithrlichkeit am Ende des elften Buches, cap. 7 :
« In historiae humanae auctoritate explicanda, fateor, magna mihi longitudo
orationis fuit. Sed nullus e locis theologicis erat, ubi aut latior occurreret disserendi
materia, aut me oporteret magis cura, diligentia, industria elaborare. Quod etsi
minus praestiti, quam rei magnitudo desiderabat, non tamen frustra elaboravi »



6 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

historischen Methodik befaBt, die fiir den Theologen von Bedeutung
sind. So untersucht er zundchst den Wert der Geschichte fiir die Theolo-
gie, zeigt dann die allgemeinen Grundsitze fiir die erkenntnis-theoreti-
sche Beurteilung der historischen Zeugnisse und gibt schlieBlich eine
systematische Anleitung zur Quellenkritik. Dabei offenbart er nicht nur
«eine staunenswerte Vertrautheit mit der historischen Literatur »1?,
man muf} ebenso hier wie iiberhaupt in dem ganzen Werk « die Schérfe
seines Verstandes, die Kraft und Schlagfertigkeit seiner Eloquenz, die
zwingende Macht seiner Logik, die Tiefe seines theologischen Wissens
bewundernd anerkennen » %.

I. Die Bedeutung der Geschichte fiir die Theologie

Bis ins 17. Jahrhundert war in der Geschichtsschreibung der heilsge-
schichtliche Aspekt vorherrschend 2. Aber schon vorher hatte sich all-
mahlich eine Gliederung des geschichtlichen Stoffes in das kirchliche und
profane Gebiet durchzusetzen begonnen. Diese Scheidung war von
Melanchthon eingeleitet worden, der im Jahre 1555erstmals, an Hand der
Chronik des Carion 22, damit anfing, die Universalhistorie, d.h. die
Welt- und Kirchengeschichte, vorzutragen. Von einer selbstdndigen Be-
handlung der Kirchengeschichte im akademischen Studium war damals
allerdings noch keine Rede. Aber der Weg war gewiesen, und wenn auch
auf die Magdeburger Centurien (1559-1574) und das katholische Gegen-
stiick des Cdsar Baronius (1588-1607) zunichst ein ldngerer Stillstand
eintrat, so dauerte es nicht mehr lange, bis die Kirchengeschichte als
eigene und selbstindige Disziplin angesehen und in den Studienbetrieb
aufgenommen wurde 22.

(S. 272). — Die in Klammern gesetzten Seitenzahlen beziehen sich hier wie an den
andern Stellen auf die Ausgabe von T. M. CuccHi : Melchioris Cani Opera, vol. II,
Rom 1890. Der Druck von CuccHI ist der Edition von H. SERRY, Padua 1714 ent-
nommen, allerdings ohne den kritischen Apparat. '

19 TanG : Die Loci theologici [13] 176.

20 PrFANDL [14] 14.

21 Vgl. den IV. Abschnitt dieses Artikels.

22 Johannes Carion (gest. um 1537/38), Astrologe ; er verfaBte neben natur-
wissenschaftlichen Werken, die in Vergessenheit gerieten, eine knappe deutsche
Weltchronik (zuerst 1532 in Wittenberg gedruckt), die Melanchthon iiberarbeitete
und mit einer Jahrestafel versah (weitere Ausgaben und Ubersetzungen s. bei
E. C. SCHERER (3] 468-474). — Vgl. J. ScHULTZE in : Neue Deutsche Biographie ITI,
Berlin 1957, S. 138 1.

28 SCHERER [3] 49 ff., 213 ff.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 7

Auch Melchior Cano spricht schon von den Bereichen der Kirchen-
und Profangeschichte 22. Er behandelt sie aber nicht getrennt, sondern
Tatsachen und Zusammenhinge aus beiden Gebieten nebeneinander,
die fiir ihn eben unter den Begriff « historia humana » fallen, ganz gleich,
ob sie von der Feder kirchlicher oder nichtkirchlicher Historiker stam-
men ; er will die Verfasser der « historia humana » nur von den inspirier-
ten Autoren der Heiligen Schrift unterscheiden 2°. Man geht sicher nicht
fehl in der Annahme, daB Cano in der damals noch weithin vorausge-
setzten und lebendigen heilsgeschichtlichen Auffassung der Gesamtge-
schichte steht, nach der alles Geschehen seinen letzten Sinn von Gott her
empfingt.

Dal} die Geschichte fiir den Theologen von groBer Wichtigkeit, ja
sogar notwendig ist, stellt Cano einfach als unwidersprochene Tatsache
hin : « Nullos quippe hic adversarios habemus, nulla contra veritatem
argumenta sunt. Etenim viri omnes docti consentiunt, rudes omnino
theologos illos esse, in quorum lucrubationibus historia muta est. Mihi
quidem non theologi solum, sed nulli satis eruditi videntur, quibus res
olim gestae ignotae sunt. Multa enim nobis e thesauris suis historia
suppeditat, quibus si careamus, et in theologia et in quacumque ferme
alia facultate inopes saepenumero et indocti reperiemur 26. » Mit einer
gewissen Vorsicht fiigt er noch hinzu, daB die Zukunft diese Ansicht
sicher noch mehr bestitigen wird 2. — Die ebenso wichtige wie notwen-
dige Verbindung zwischen Theologie und Geschichte 2 begriindet Cano
mit vier Hinweisen :

1. Die Feststellung eines geschichtlichen Faktums ist oft das entschei-
dende Moment in der theologischen Beweisfithrung: « Cum vero pateat,
quandoque in re quondam gesta theologicae disputationis cardinem verti,
quis est hic, qui neget, interdum etiam in scholastica disputatione opus

2 L.XI, cap.2 (5.176) : « Non ergo historia solum ecclesiastica, sed ea
etiam, quae est ab ethnicis auctoribus scripta, theologo contra adversarios fidei
utilissima est.» Ebd. (S. 175) : « Quibus ex rebus facile intelligitur, Sacris Literis
exponendis historias etiam gentilium esse necessarias. »

% Vgl. 1. XI, cap. & : Prima conclusio (S. 185).

# L.ec. (5.172). :

27 L. c.: « Nam quam magnus (sc. historiae humanae usus) postea futurus sit,
non audeo ego in praesentia dicere, ne montes aureos videar polliceri. »

28 Im Rahmen des Themas und des gesteckten Zieles wird die Bedeutung der
Geschichte fiir den theologischen Beweis der Vollstindigkeit halber nur kurz er-
wahnt, aber nicht weiter behandelt (vgl. dazu die Arbeit von A.M. LuBIK [Anm. 7]).
Es soll hier vor allem auf den Zusammenhang zwischen Geschichte und Theologie
im allgemeinen hingewiesen werden.



8 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

esse ex annalium monumentis testes excitare clarissimos veritatis2? ?»
Derartige klare Tatsachen zu leugnen oder iiberhaupt nur in Frage zu
stellen, sei vollig toricht («stultissimum est »). A. Lang bemerkt dazu :
« Hier zeigt sich klar, daB die aus dem locus historiae gewonnenen histo-
rischen Wahrheiten als Pramissen im theologischen Beweise dienen sol-
len. Sie finden eine wichtige Anwendung als Untersitze bei Gewinnung
der theologischen Prinzipien 3. » Bringen die historischen Studien der
Theologie viele und groBe Vorteile, so kann umgekehrt der Mangel
geschichtlichen Wissens zu bedauerlichen Irrtiimern und Fehlgriffen
fithren. Selbst erfahrenen und gelehrten Mannern sind solche Schnitzer
unterlaufen, wie Cano aus der zeitgenOssischen Literatur aufzeigt 3.

2. Die Geschichte ermiglicht oft erst das volle Verstindnis der Heiligen
Schrift. Diese findet in manchen Fillen in der Geschichte ihre Erkldrung
bzw. Bestitigung. So werden die Evangelienberichte von der Finsternis
und vom Erdbeben beim Tode Jesu auch von heidnischen Schriftstellern
bezeugt *2. Die Forderung Canos : « Sacris Literis exponendis historias
etiam Gentilium esse necessarias » ist heute allgemein anerkannt und von
Pius XII. in der Enzyklika « Divino afflante Spiritu » vom 30. September
1943 ausdriicklich eingeschirft worden : Die Exegeten sollen «nichts
unberiicksichtigt lassen, was die Archdologie, die alte Geschichte und
die Geschichte der alten Literatur an Neuem gebracht hat ... In dieser
Hinsicht mogen auch die katholischen Laien daran denken, daB} sie
nicht nur einen niitzlichen Beitrag zum profanen Wissen leisten, sondern
sich auch um das Christentum hochst verdient machen, wenn sie sich
mit allem gebiithrenden Eifer und Flei der Erforschung und Unter-
suchung des Altertums widmen und an der Ldsung ... bisher nicht ge-
klarter Fragen nach Kriften mithelfen » 33.

3. Die historischen Kenninisse haben fiir die Glaubenswahrheiten
grofen apologetischen Wert : « Quod autem in dissertatione adversum fidei
christianae inimicos rerum gestarum monumenta theologo peropportuna
sint, clarissimorum virorum usus aperte confirmat 3% » Das sieht man

29 1. c. — Cano verweist hier auf sein eigenes Werk, in dem reichlich histori-
sches Material verwandt sei.

30 A.a.0.179, Anm. 1. — DaB es sich bei den von Cano genannten « argumentan»
um die Beweisglieder und nicht um durchgefithrte Beweise handelt, hat LaAnNG
(S. 69) einsichtig gemacht. — Vgl. auch Cano, Loci theol., 1. I, cap. 3 (vol. I. S 5),

31 1.. XI, cap. 2 (S. 172-174).

82 I.c. (S.1741).

38 AAS 35 (1943) 317 ; zitiert nach der mit Kommentar versehenen Uber-

setzung von H. Haag, 2. Aufl,, Baden/Schweiz 1950, S. 66.
3¢ 1.. XI, cap. 2 (S. 175).



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 9

deutlich an den Schriften eines Tertullian, Cyprian, Hieronymus ; Euse-
bius widerlegt Juden und Heiden an Hand geschichtlicher Fakten. Nicht
nur die Kirchengeschichte, auch die Literatur heidnischer Autoren
« contra adversarios fidei utilissima est ». Im AnschluB an Cicero fihrt
Cano dann fort: « Quapropter rudem esse omnino in historiis Gentium,
aut inertissimae segnitiae est aut fastidii delicatissimi 3. » Wie wichtig
die Kenntnis der geschichtlichen Tatsachen, Ursachen und Zusammen-
hinge ist, zeigt sich gerade heute im Naherkommen der christlichen Kon-
fessionen, wo man immer wieder bemiiht ist, nach fast vierhundert
Jahren schérfster Polemik auf beiden Seiten frithere Vorurteile abzu-
bauen und zu einer objektiven Sicht zu gelangen. Die reformationsge-
schichtliche Forschung dient der historischen Wahrheit und damit der
Wahrheit iiberhaupt. Sie ist fiir Katholiken wie Protestanten als ein
wichtiger Faktor nicht nur niitzlich, sondern notwendig, wenn die
groBe Sehnsucht der Una Sancta zustandekommen soll.

4. Die Geschichite liefert der Predigt und dem theologischen Gesprich
treffende Beispiele, wodurch die theologischen und moralischen Wahrhei-
ten beleuchtet und erhirtet werden 3.

Cano hat also die Bedeutung der Geschichte fiir die Theologie in
einer fiir die damaligen Verhiltnisse hervorragenden Weise richtig ge-
sehen und so «die positiv-historische Theologie angebahnt »3?. Heute
sind die Grundsétze, die er aufgestellt hat, allgemein anerkannt 38. Die
Kirchengeschichte als Wissenschaft von der raum-zeitlichen, duBeren

85 L 8

36 1. c. — Zusammenfassend sagt Cano dann {iber den Nutzen der Geschichte
fiir die Theologie (S. 176) : « Quam late igitur historiae utilitas fusa sit, apparet :
siquidem quacumque theologi ingredimur sive concionando sive disputando seu
Sacras Literas exponendo, in aliquam historiam vestigium ponimus. Itaque cum ad
has multas res theologo perutiles sint historiarum libri, studiose profecto ab eo
legendi sunt, ne turpiter in rebus ad se maxime pertinentibus erret, eaque ignoret,
quae ignorari non sine imprudentia modo, sed ne sine imperitia quidem possunt.
Historia quippe, ut Cicero verissime dixit, cum magistra vitae est, tum lux etiam
veritatis. » — Zu dem Prinzip « Historia magistra vitae » vgl. G. GIErRATHS : Kirche
in der Geschichte. Themen und Probleme der Kirchengeschichte, 2. Aufl.,, Essen
1962, 5. 111 #.

37 GRABMANN [8] 526.

8 Vgl. E.C.ScHERER [3] (S. 388) : « Der ganze innere Verlauf der Aufklarungs-
zeit wire vielleicht in andere Bahnen gelenkt worden, wenn die Wege, die von Min-
nern wie Ludwig Vives, Melchior Canus, Petrus Canisius, Bellarmin, Cisar Baronius
und spiter von Bossuet gewiesen waren, nicht nur zégernd, sondern bewufB3t und
entschieden beschritten worden wiren. Dies héitte zu einer gliicklichen Erganzung
der Scholastik durch die patristisch-historische Methode und damit von sich aus
zu einer intensiveren Pflege des Studiums der Kirchengeschichte gefiithrt. »



10 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

und inneren Entwicklung und von der gesamten Wirksamkeit der Kir-
che als der von Christus gestifteten und vom Heiligen Geist geleiteten
sichtbaren Heilsanstalt fiir die Menschheit erscheint als das Gegenstiick
zu den systematischen Féachern der Theologie. Die Kirchengeschichte
braucht ihre Existenzberechtigung im Rahmen der Studienordnung nicht
nachzuweisen. Albert Ehrhard 3° und der leider weniger bekannte Fran-
ziskaner Ewald Miiller 4° haben sich mit der Frage nach der Stellung der
Kirchengeschichte innerhalb der Theologie beschéftigt und sie als histo-
rische Theologie zu begriinden versucht, die der systematischen Theolo-
gie ebenbiirtig und selbstidndig gegeniiber steht 4*. Damit soll nicht pro
domo gesprochen sein und ebensowenig behauptet oder gar verlangt wer-
den, alles Heil sei von der Kirchengeschichte zu erwarten und auch die
systematischen Fadcher miiBten rein historisch behandelt werden. Aber
der lebendige Zusammenhang zwischen den systematischen und histori-
schen Fichern der Theologie ist unbedingt notwendig #2. Der systemati-
sche Theologe bedarf auf seinem eigentlichen Gebiet, also bei der vom
Glauben erleuchteten gedanklichen Durchdringung seines Formalobjek-
tes, zwar nicht wesentlich der Geschichte der Kirche. Er kann deshalb
aber nicht einfach auf das oft mithsam erarbeitete historische Material
und die von der Geschichte gelieferten Ergebnisse verzichten, wenn er die
theologischen Begriffe und die dahinter stehenden Wirklichkeiten rest-
los verstehen und erklidren will. Gerade der Begriff « Kirche » hat im

3% A. EHrRHARD : Die historische Theologie und ihre Methode. Festschrift
Sebastian Merkle, Diisseldorf 1922, S. 117-136.

10 E. MULLEr OFM : Die Kirchengeschichte, die Darstellung der Lebens-
duBerungen der Kirche in ihrer zeitlichen Entwicklung, im Aufbau der Theologie.
Dritte Lektorenkonferenz der deutschen Franziskaner 1925, Miinster 1926, S. 95-
108.

41 Anfang des 19. Jahrhunderts galt die Kirchengeschichte vielfach nur als
Mittel zum Zweck. Man sah ihre Aufgabe gerne darin, den anderen Disziplinen zu
niitzen, ihnen den nétigen Stoff zu liefern. Vgl. L. ScueFrrczyK : Friedrich Leopold
zu Stollbergs « Geschichte der Religion Jesu Christi ». Die Abwendung der katholi-
schen Kirchengeschichtsschreibung von der Aufklirung und ihre Neuorientierung
im Zeitalter der Romantik (Miinchener theologische Studien, Historische Abteilung
3), Miinchen 1952, S. 141 {. ; ferner auch W. u. E. GOssMANN : Das christliche Ge-
schichtsbewufB3tsein Friedrich Schlegels. Theologie in Geschichte und Gegenwart
(Festschrift Michael Schmaus), hrsg. von J. AUER - H. VoLK, Miinchen 1957, S. 861 ff.

42 Vgl. A.LaNG [13] 174 : « Da die christliche Lehre mit den Geschehnissen
der Heilsgeschichte untrennbar verbunden ist und durch die sie tragenden Lehrent-
scheidungen der Kirche mit tausend Faden mit der Kirchengeschichte zusammen-
hingt, so wird die Dogmatik zur Auffindung und Begriindung der Glaubenslehren
oft historische Wege zu wandeln haben. Aulerdem werden die Heilswahrheiten in



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 11

Laufe der Jahrhunderte mancherlei Auspriagungen erfahren und dabei
die verschiedensten Perspektiven sichtbar werden lassen %3, die der
Systematiker beriicksichtigen muf3, um die Kirche in ihrem ganzen In-
halt und auf all ihren innern und duBleren Lebensgebieten richtig zu er-
fassen. Anderseits wird der Historiker von den systematischen Fichern
immer wieder neue Impulse und Anregungen fiir seine Forschungen ge-
winnen. Um bei demselben Beispiel zu bleiben : Die Vertiefung des
Kirchenbegriffs durch die theologische Arbeit der letzten Jahrzehnte —
vor allem im Anschlufl an die liturgische Bewegung, die Auseinander-
setzung mit der Mysterientheorie und die moderne Soziologie — ist gerade
fir die Kirchengeschichte von groter Bedeutung geworden, insofern
sich das Interesse nun auch mehr von der duBeren zur inneren Kirchen-
geschichte, zur Geschichte des Dogmas, der Liturgie, der Frommigkeit
verlagert hat. So vollzieht sich ein wechselseitiges Geben und Empfangen
zwischen den systematischen und historischen Fichern der Theologie.
Alle theologischen Disziplinen schlieBen sich dann zu eimer Theologie
zusammen.

II. Die historische Gewissheit

Im Kirchenhistoriker begegnen sich Theologe und Geschichtswis-
senschaftler, die beide nicht voneinander getrennt werden diirfen. Als
Theologe nimmt er « die MaBstébe der geschichtlichen Deutung bewuft
von den christlich religiosen Werten her ; die Idee des Gottesreiches, das
nach ewigem Plane und unter Leitung des Heiligen Geistes in der Mensch-
heit zur Verwirklichung kommen soll, schwebt ihm als Leitstern vor » 44.
Daneben muf3 der Kirchenhistoriker sich an die allgemein anerkannten
Grundsitze geschichtlicher Forschung und Darlegung halten und alle
jene Eigenschaften besitzen, die zur Behandlung der Geschichtswissen-

geschichtlicher Beleuchtung durch die Betrachtung der in ihrer historischen Aus-
wirkung sich zeigenden Mannigfaltigkeit eine viel konkretere und faBbarere Gestalt
gewinnen und vor der Gefahr vorgefafiter, einseitiger Ausdeutung bewahrt werden. »
Vgl. auch G. PFEILSCHIFTER : Die Kirchengeschichte. Einfiihrung in das Studium
der katholischen Theologie, Miinchen 1921, S. 61 ff.

43 Vgl. A. MAYER-PFANNHOLZ : Der Wandel des Kirchenbildes in der Ge-
schichte. TG 383 (1941) 22-34 ; C. FEckEs : Die Kirche als Herrenleib, Koln 1949,
3. 104,

4 K. BiHLMEYER - H. TocHLE : Kirchengeschichte I, 12. Aufl., Paderborn
1951, S. 3.



12 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

schaft als solcher befdhigen %°. Dazu gehort vor allem das Hauptziel der
geschichtlichen Methode : das Bemiithen um die historische GewiBheit 46.
Es handelt sich dabei um « die entschiedene Zustimmung des Verstandes
zu einer geschichtlichen Tatsache mit AusschluB der Furcht vor dem
Irrtum. Sie besteht in einer subjektiven Uberzeugung, die aber auf ob-
jektivem Sachverhalt beruht. Sie ist entweder die Sicherheit des Auto-
ritdtsglaubens, auf menschliche Autoritdt hin gegriindet, und darum an
sich stets eine moralische, oder sie ist die GewiBheit der kritischen For-
schung und unterscheidet sich als solche nicht von der sonstigen wissen-
schaftlichen GewiBheit » 47.

Nachdem fiir Cano Nutzen und Bedeutung der Geschichte fiir die
Theologie a priori auBBer Zweifel feststehen, geht es ihm darum, moglich-
ste GewiBheit dariiber zu gewinnen, welche Sicherheit den historischen
Zeugnissen zukommt, eine Aufgabe, der er sich kaum gewachsen fiihlt %8,
Er beginnt mit einer prinzipiellen Begriindung des menschlichen Auto-
ritdtsglaubens, der ja die Grundlage allen historischen Wissens ist. Denn
mit der Verwendbarkeit der geschichtlichen Darstellungsergebnisse ver-
hilt es sich dhnlich wie mit den Lehren der Philosophie : Die Summe ge-
wichtiger Gewdhrsminner verbiirgt am besten die Zuverldssigkeit des
einzelnen Faktums oder Urteils. Schon im tdglichen Leben ist das gegen-
seitige Glauben eine Notwendigkeit 49, und jedes Lernen nimmt seinen
Anfang mit der glaubigen Annahme dessen, was der Lehrer bietet. Diese
fiir das Leben und Wissen notwendige Neigung zum Glauben muf} der

1 Esist das Verdienst A. EHRHARDS [89], die Bindung der Kirchengeschichte
an die historische Methode als wohlvereinbar mit ihrem Charakter als einer theolo-
gischen Disziplin klar herausgestellt zu haben. Vgl. auch vom selben Verfasser :
Stellung und Aufgabe der Kirchengeschichte in der Gegenwart, Stuttgart 1898,
S. 33 ff.

46 Vgl. hierzu A. DyROFF : Geschichtslogik I : Historisches Jahrbuch 36 (1915)
725 ff. ; H. PINARD : Essai sur la convergence des probabilités. Revue néo-scolasti-
que de philosophie 21 (1914-1919) 394-418, 22 (1920) 5-36 ; A. DENEFFE : Relative
Wahrheit. Stimmen aus Maria Laach 78 (1910) 56-66 ; E. BERNHEIM : Lehrbuch der
historischen Methode und der Geschichtsphilosophie, 5./6. Aufl., Leipzig 1908,
S.189-206 ; A. FEDER [12] 30-38.

47 FEDER 31.

48 L. X1, cap. 8 (S. 177).

9 L.c. (S.184) : « Necessarium esse homines hominibus credere, nisi vita
pecudum more degenda sit ... Omnem omnino humanam societatem interire, nisi
amicus amico, maritus uxori, parentibus filii, fratres fratribus, civibus cives.
sociis socii fidem habeant ... Humanae itaque vitae necessarium esse hominum
dictis homines sine ulla etiam dubitatione credere ... Nec etiam, ut cetera taceamus,
pueri elementarii ullam omnino possunt disciplinae puerilis facultatem adipisci,
nisi et nomina litterarum. et syllabarum nexus fide a praeceptoribus acceperint. »



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 13

Schopfer selbst dem Menschen mit auf den Weg gegeben haben ; denn
sie ist zur naturgemidBen Vervollkommnung verliehen. Ein solcher
menschlicher Autoritdtsglaube kann daher nicht widerverniinftig sein ;
im Gegenteil, es wire unsinnig und ein des Menschen unwiirdiger Stolz,
auf derartige Zeugnisse verzichten zu wollen 9°,

Der historische Glaube ist also erkenntnistheoretisch berechtigt.
Da der Grad der geschichtlichen GewiBheit im einzelnen von der Stich-
haltigkeit und Beweiskraft der jeweiligen Zeugnisse abhingt, stellt Cano
hierfiir einige Regeln auf :

1. Auper den heiligen Schriftstellern gibt es keine Geschichisschreibey,
die fiir die Theologie volle Gewifheit schaffen kénnen 5. Cano hilt fiir
diese Behauptung einen Kommentar fiir iiberfliissig. Damit soll aber
nicht gesagt sein, dafB die moralische GewiBheit jedes einzelnen histori-
schen Zeugnisses abgelehnt wird. Im sechsten Kapitel betont er, daB
die Berichte vieler Historiker eine solche GewiBBheit beanspruchen kon-
nen, nimlich dann, wenn die Verfasser die Ereignisse selbst erlebt oder
von glaubwiirdigen Augenzeugen erfahren haben %2,

2. Bedeutende und durchaus glanwbwiirdige Geschichisschreiber, wie es
solche ganz gewil unter den kirchlichen und profanen Historikern gibt,
bieten dem Theologen W ahyscheinlichkeitsbeweise, mit denen er seine The-
sen erhdrten und falsche Einwédnde der Gegner abwehren kann ®%. Es
kommt allerdings auf eine sorgfdltige Priiffung an, damit die rechte Mitte
zwischen Ungldubigkeit und Leichtgldubigkeit gefunden wird 3. Wenn
auch der Fall eintreten kann, daBl man Berichte, obwohl mehrfach und
von verschiedenen Seiten bezeugt, aus schwerwiegenden Griinden fiir
unglaubwiirdig hilt, so ist eine grundlose Ablehnung mehrerer qualifi-
zierter Zeugen zu verwerfen (« perverse, ne dicam impudenter »). Viele

50 L.c. (S.185) : « Quamobrem qui humanam fidem ex hominum animis
evellere conantur, ii non solum stulti sunt, sed gigantium more cum diis bellant,
hoc est cum natura pugnant. An vero quidquam tam puerile et stultum dici potest,
quam si ea, quae viderunt alii, negemus esse, quia ipsi non vidimus ? Credere igitur
necesse est, nisi pueris stultiores esse volumus. »

il W .5
52 L. X1, cap. 6 (S. 256) : « Quae omnino res locum habet, cum quae narrant
historici, ea vel ipsi se vidisse testantur vel ab his, qui viderunt, accepisse. » — Vgl.

auch die Stelle (S. 252): « Atque Herodotus et Thucydides de his videlicet sui
saeculi regibus ita loquuntur, ut non res auditas sed visas narrare videantur. Nec
si historiae suae Herodotus fabulas miscet, idcirco fides illi abroganda est in rebus
sui temporis publicis et manifestis, in quibus nullus erat fictioni locus. »

83 1. c., cap. & (S. 185).

5 L. c.: « Uterque igitur, et qui cito credit et qui ad credendum nimirum est
tardus, iure deprehenditur. »



14 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

Zeitgenossen sind einer solchen Zweifelsucht verfallen, die Cano fiir
vollig iibertrieben halt ; man solle hier im Urteil vorsichtig sein. Mit
diesem Standpunkt ist eine gesunde Kritik durchaus vereinbar.

3. Treten alle bewihrten und gewichtigen Historiker fiiv dasselbe ge-
schichtliche Faktum ein, so bietet thre Autoritdt genvigende Sicherheit, um
theologische Sdtze auch mit vationalen Griinden unterbauen zu kommen. Zur
Erklarung fithrt Cano an, durch den einwandfreien Nachweis des Auf-
enthaltes des hl. Petrus in Rom koénne die Nachfolgerschaft der rémi-
schen Bischéfe im Primat historisch begriindet werden, und aus dem
Nachweis der Okumenizitit des Konzils von Nicda folge ihre Unfehl-
barkeit %.

Aus diesen drei Regeln ergibt sich, dafl die historische GewiBheit
abhingt von der Zuverldssigkeit der Gewdhrsménner oder, wie wir heute
sagen, von der Zuverldssigkeit der Quellen. Hier liegt fiir Cano der ent-
scheidende, aber auch schwierigste Punkt der historischen Forschungs-
arbeit, fiir deren Bewéltigung ein fundamentales geschichtliches Wissen
ebenso erforderlich ist wie hohe Klugheit und gediegenes Urteil %.
Trotz mancher Hemmungen will Cano sich an diese Aufgabe wagen und
gibt im folgenden MaBstdbe fiir die Feststellung der Brauchbarkeit des
historischen Zeugnisses an sich, d. h.

ITI. Kriterien der Quellenkritik

In seiner Ansprache an die Teilnehmer des 10. Internationalen
Historikerkongresses zu Rom am 7. September 1955 hat Pius XII.
darauf hingewiesen, daB die Aufgabe des Historikers im « Erfassen und
in der Darlegung der Tatsachen, Ereignisse und Gegebenheiten besteht,
wie sie wirklich gewesen sind — soweit ihm das moglich ist » 37. Damit ist
ein Hauptanliegen der Geschichte ausgesprochen. Nur die vorausgehende
exakte Feststellung eines Faktums und genauere Erforschung eines

5 T.c. (S.186). — Am SchluB des 4. Kapitels fat Cano die Beweiskraft der
Geschichte im allgemeinen nochmals zusammen (ebd.) : « Historia nimirum etsi, ut
Quintilianus ait, scripta est non ad probandum, sed ad narrandum, aliquid tamen
sine dubio probat, probabiliter fere ; nam aliquando etiam necessarie. »

86 T..c. (S.177) : «... constituendum est, quis auctor probabilis ac fide dignus
existimari debeat ; quae res est omnium difficillima ... Video periculosum esse, eo
vel maxime loco iudicem velle fieri, ubi vir ille nimirum exigitur, qui et antiquitatis
memoriam in numerato habeat et prudentia summa gravissimoque iudicio sit
praeditus. »

87 AAS &7 (1955) 673.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 15

Textes garantieren die eigentlichen Grundlagen fiir eine angemessene
historische Darstellung und Interpretation. Von jeder geschichtlichen
Darstellung muB3 deshalb verlangt werden, daB3 sie quellenmiBig und
kritisch fundiert ist und daB das Tatsachenmaterial zuverlissig, un-
parteiisch und objektiv vorgelegt wird. Der Historiker hat vorsichtig
und abwigend zu urteilen, vor allem dort, wo die Forschungsergebnisse
noch nicht vollig gesichert sind. Lieber begniigt er sich mit dem Wenigen,
aber Sicheren, als vermeintliche Zusammenhinge zu konstruieren, die
sich dann spater als falsch herausstellen. '

Die Forschungsarbeit muB} sich in erster Linie auf das Quellen-
material erstrecken. Auch das kleinste, scheinbar unwesentliche Teil-
chen darf nicht auller acht gelassen werden, es kann einmal sehr bedeut-
sam sein. Ebenso wichtig wie die Gewinnung und ErschlieBung neuer
Quellen ist die Uberpriifung des bisherigen Tatsachenmaterials. Uber
alle Quellen ist noch nicht das letzte Wort gesagt. Eine groBe Anzahl
muB mit den modernsten Hilfsmitteln erneut untersucht werden.

Cano setzt sich zundchst mit seinem Ordensbruder Annius von Viter-
bo (gest. 1502) 3 auseinander, der in dem Werk « Antiquitatum variarum
volumina XVII » (Rom 1498) schon Regeln fiir die geschichtliche For-
schung aufgestellt hatte, die Cano aber als unfruchtbar und irrefithrend
ablehnt. Annius hatte behauptet® : 1. Ohne Widerspruch sind alle
Schriften anzunehmen, die Offentlich beglaubigt sind. 2. Nicht abge-
lehnt werden diirfen die Annalen der vier Weltreiche %, denn sie sind mit
Offentlicher Beglaubigung ausgezeichnet und wurden in Bibliotheken oder
Archiven aufbewahrt. 3. Stiitzen sich die Berichte nur auf miindliche
Uberlieferung oder gar auf Vermutungen, dann beanspruchen sie nur
private Autoritdat und diirfen nur insoweit angenommen werden, als sie
mit den Annalen der vier Weltreiche iibereinstimmen.

58 Annius, 1499 Magister s. Palatii, hatte hauptsichlich klassische und orien-
talische Studien betrieben und galt als einer der bedeutendsten Humanisten. — Zum
Werk des Annius vgl. A. LanG 180.

5 1..XI, cap. 6 (S. 287).

80 Die Einteilung der Geschichte in die vier Weltreiche ist alt (vgl. K. HEUssI :
Altertum, Mittelalter und Neuzeil in der Kirchengeschichte. Ein Beitrag zum Pro-
blem der historischen Periodisierung, Tiibingen 1921, S.21.). Im christlichen Raum
(nach Daniel 7) erstmals bei Orosius (Anfang des 5. Jahrhunderts), ist sie dadurch
Gemeingut des mittelalterlichen Geschichtsbildes geworden, daB die Erklarung des
Hieronymus zum Buch Daniel in die dem Walafrid Strabo (gest. 849) zugeschriebene
Glossa ordinaria, das gebriuchlichste exegetische Handbuch des Mittelalters bis zum
14. Jahrhundert, aufgenommen wurde. Orosius hat damit « die Periodisierung (der
Weltgeschichte) bis ins 18. Jahrhundert beeinflut». B. ALTANER : Patrologie,
5. Aufl., Freiburg/Brsg. 1958, S. 218.



16 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

Gegen diese Regeln wendet sich Cano. Es geht ihm um die geschicht-
liche Wahrheit, wenn damit auch Fehler eines Mitbruders aufgedeckt
werden miissen 1. Cano weist nach, daB man fiir die vier Weltreiche
keineswegs von einer amtlich beglaubigten Geschichtsschreibung spre-
chen kann, denn das stimmt nicht fiir die Griechen und R6mer und
konnte mit demselben Recht bei den Agyptern und Phéniziern ange-
nommen werden. Aullerdem unterzieht Cano die Beispiele des Annius
einer scharfen Kritik und weist sie mit inneren und duBeren Griinden als
Félschungen nach 2.

Weil die Regeln des Annius als wertlos und unhaltbar ausscheiden,
versucht Cano seinerseits eine Anleitung zur Quellenkritik zu geben und
stellt hierfiir drei Kriterien auf :

1. Priifung der Wahrhaftigkeit eines Schrifistellers oder eimes Be-

61 L.XI, cap.6(S.238): «Nec vero libenter nos scriptorum, praesertim familiae
nostrae, vitia detegimus. Sed in publica studiorum causa nullo modo praevarican-
dum erat. Cum viderim itaque viros quosdam eruditos in his Annii praeceptis et
exemplis hallucinari, necessarium existimavi et regulas vanas esse ostendere et
falsa item regularum exempla. »

62 L. c. (S. 238 ff.). — Im einzelnen beschaftigt sich Cano mit den drei wichtig-
sten Falschungen : dem Pseudo-Philo, Pseudo-Berosus und dem Pseudo-Metasthenes
(s. A.LaNG [13] 180, Anm. 2). « Uber den Urheber der Filschung (des Berosus)
spricht sich Cano nicht aus, aber er scheint Annius selbst im Verdacht zu haben,
wenigstens spricht er immer von Berosus Annianus usw. und schreibt die Berichte
in gleicher Weise dem. Annius wie den Pseudoschriftstellern zu. Heute ist man sich
einig, daB es sich um eine groBziigige Falschung handelt ; die Frage ist nur, ob
Annius der Betriiger oder der Betrogene war. Vgl. J. A. FARRER : Literarische Fil-
schungen, iibers. von F. J. KLEEMEIER, Leipzig 1907, S.50-60; P. JOACHIMSEN
161 f.» (A LaNg 181).

Zu den Félschungen der damaligen Zeit vgl. A. FEDER [12] 133 {. : « Von beson-
derem EinfluB3 auf die Falschungen der Neuzeit war die humanistische Geschichts-
schreibung. Indem sie das Verlangen nach gréBeren Landesgeschichten auch fiur die
frithe Vergangenheit geweckt hatte, suchte man die vorhandenen Liicken der alten
Uberlieferung durch mancherlei Filschungen auszufiillen. Man wollte auf diese
Weise zundchst zwischen den verschiedenen Teilen einer Geschichtsdarstellung
eine kiinstliche EbenmifBigkeit schaffen. Neben diesem mehr dsthetischen Zweck
spielten bei den humanistischen Filschungen aber auch nationale Ruhmsucht oder
personliche Gelehrteneitelkeit mit. Am bekanntesten von den Verunechtungen der
humanistischen Zeit sind die von Annius von Viterbo in den Antiquitatum variarum
volumina 17 cum commentariis (1498) mitgeleilten, angeblich neu entdeckten Ge-
schichtswerke von Berosus, Fabius Pictor, Cato, Manetho u. a.»

An anderer Stelle (1. XI, cap. 5; S. 233 f) kommt Cano auf die Konstantini-
sche Schenkung zu sprechen. Obwohl auch er starke Bedenken gegen die Echtheit
hat, enthilt er sich jedoch eines Urteils : « Disputant alii, quibus cordi forte est Ro-
manae Ecclesiae maiestatem amplitudinemque minuere. Laurentium Vallam scimus
integro libro adversus receptam communi opinione sententiam declamasse ...
Ego haec nec pro certis affirmare ausim, nec pro falsis refellere. »



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 17

richtes : « Prima lex ex hominum probitate integritateque sumetur 3. »
Eine solche ist ohne weiteres anzunehmen, wenn die Verfasser selbst
Augenzeugen waren oder Augenzeugen als Gewdhrsménner haben. Hier
ist die Tatsdchlichkeit des Ereignisses zweifellos garantiert . Das
schlieBt natiirlich Irrtum oder Selbsttduschung nicht aus, aber diese
Moglichkeiten sind so verschwindend gering, daBl sie von Cano nicht
weiter beachtet werden. Bei den meisten Vitern ist die Zuverldssigkeit
ihres Zeugnisses garantiert 8. Dieselbe Glaubwiirdigkeit diirfen die un-
mittelbaren Berichte heidnischer Schriftsteller beanspruchen (etwa César,
Sueton, Tacitus, Plutarch, Plinius), die oft eine so vorbildliche Wahrheits-
liebe und angeborene Scheu vor der Liige an den Tag legen, da3 die
christlichen Schriftsteller sich ein Beispiel daran nehmen kénnen °6.
Waihrend sich die heidnischen Schriftsteller um eine sachliche Darstel-
lung bemiihen, in der Licht und Schatten objektiv und gerecht verteilt
sind, lassen es die christlichen Autoren vielfach daran fehlen und sich
bewul3t von ihren Leidenschaften derart hinreiBlen, dal3 es unausstehlich
ist. Das bringt der Kirche nicht nur keinen Nutzen, sondern fithrt ihr
schweren Schaden zu. Im tiibrigen sollte man ruhig den noch Lebenden
mehr Vorsicht und den Verstorbenen mehr Ehrfurcht entgegenbringen 7.

88 L. XI, cap. 6 (S. 256).

84 L. c.: « Quae omnino res locum habet, cum quae narrant historici, ea vel
ipsi vidisse testantur vel ab his, qui viderunt, accepisse. »
8 T..c.: « Magnis quippe praeclarisque virtutibus viri sanctissimi atque

optimi id consequi meruerunt, ut in rebus eiusmodi, quas vel spectasse se, vel ab
aliis fide dignis, qui spectarint, se audisse testati sunt, fides omnino illis habeatur. »

66 T..c.: «In hisce vero auctoribus tametsi pietatem absolutaque virtutis
officia spectare non licet, licet tamen probitatem quandam bonitatemque naturae.
Quidam enim eorum aut veritatis amore inducti, aut ingenui pudoris verecundia
usque adeo a mendacio abhorruerunt, ut iam pudendum fortasse sit, historicos
gentium quosdam veraciores fuisse quam nostros. Dolenter hoc dico potius, quam
contumeliose, multo a Laertio severius vitas philosophorum scriptas, quam a
Christianis vita sanctorum ; longeque incorruptius et integrius Suetonium res
Caesarum exposuisse, quam exposuerint Catholici, non res dico imperatorum, sed
martyrum, virginum et confessorum. »

Wie gerecht Canos Urteil ist, zeigt sich spiter, wenn er auf den Geschichts-
schreiber Herodot zu sprechen kommt (ebd., S. 257), der zwar Dichtung und Wahr-
heit in seinem Werk miteinander verbindet, diese Absicht aber offen zugibt, und
zudem sind bei solchen mehr kiinstlerischen Darstellungen nach Cano « fabulae
interdum concessae ».

87 L.c. (S. 256 {.) : « Nostri autem plerique vel affectibus inserviunt, vel de
industria quoque ita multa confingunt, ut eorum me nimirum non solum pudeat
sed etiam taedeat. Hos enim intelligo Ecclesiae Christi cum nihil utilitatis attulisse,
tum. incommodationis plurimum. Nominibus parco, quoniam huius loci iudicium
morum etiam est, et non eruditionis tantum, in qua liberior potest esse censura. Nam
quae morum est, haec debet profecto esseetin vivos cautior etin mortuosreverentior.»

2



18 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

Schon Canos Zeitgenosse Ludwig Vives (gest. 1540) habe iiber eine ge-
wisse Art von Literatur in der Kirche geklagt, die statt der Frommigkeit
zu dienen, Liigen aufgetischt hitte 8.

Besonders scharf wendet sich Cano gegen die Heiligenlegenden. Die
Eigenschaften und Leistungen dieser Heroen des Christentums sind so
iiberragend, daB sie wahrhaftig nicht durch erdichtetes Material ergdnzt
und {iiberkleistert zu werden brauchen. Manche Heilige werden so iiber-
irdisch geschildert, wie sie, selbst wenn sie es gewollt hidtten, gar nicht
gelebt haben konnten. Dadurch wird das Bild der Heiligen nur verzerrt,
wirkt abstoBend und unglaubwiirdig ®. Auch die fromme Absicht kann
diese Entstellungen nicht entschuldigen und die Verfasser nicht von
einem sittlichen Defekt freisprechen 7°.

Um die Echtheit einer Quelle und damit die Wahrhaftigkeit eines
Berichtes feststellen zu kénnen, muf3 man iiber den Verfasser sichere An-
haltspunkte haben. Die innere Kritik setzt die dullere voraus. Darum
streift Cano in diesem Zusammenhang die Frage nach dem Ursprung
einer Quelle, und zwar im AnschluB an das Decretum Gelasianum de
libris recipiendis et non recipiendis 7 :

a) Anonyme Schriften haben kein Anrecht auf Beachtung : « Olent
enim aut quaestuorum hominum imposturam aut, quod Gelasius ipse
ait, haereticorum foetum 72. »

b) Tragt das Werk einen unbekannten, nicht bewdhrten Namen,
dann ist es solange als zweifelhafte Quelle zu betrachten (« historiae illae

68 In dem Werk « De tradendis disciplinis » (Briigge 1531). Ubersetzt, einge-
leitet und erldutert von F. KAISER : Bibliothek der kath. Piddagogik Bd. 8, Frei-
burg/Brsg. 1896, S. 123-146. ’

6 L, XI, cap. 6 (S. 258) : « Sed dum quidam. affectui suo nimium indulgent,
et ea scribunt, quae animus scribentis dictat, non veritas, tales divos quandoque
nobis exhibent, quales divi ipsi, etsi possent, esse tamen noluissent. Ecquis enim
credat, divum Franciscum pediculos semel excussos in se ipsum solitum. esse immit-
tere ? Quod ad sanctitatem viri scriptor pertinere putavit, equidem non puto,
qui paupertatem sciam viro sanctissimo placuisse semper, sordes nunquam. Illud
item quam ridiculum, diabolum Dominico patri nostro semel obstrepentem, a divo
esse coactum, ut lucernam haberet in manibus, quoad illa absumpta non molestiam
solum sed incredibilem dolorem etiam afferret ? Non possunt huiusmodi exempla
numero comprehendi, sed in his paucis pleraque alia intelligentur, quae divorum
clarissimorum historias obscurarunt. »

1 L.c. (S.257).

1 Dieses Dekret (Ausgabe von E. v. DoBscHUTz, Leipzig 1912) stammt nicht
von Papst Gelasius I., sondern ist als die Arbeit eines privaten Redaktors vom An-
fang des 6. Jahrhunderts (wahrscheinlich in Siidgallien entstanden) erwiesen.

2 L.c. (S. 257).



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 19

valde etiam suspiciosae sint »), bis die Zuverldssigkeit des Autors auf
anderem Wege erwiesen ist.

Als geschichtliche Quellen kommen also nur solche Autoren in Frage,
deren Person bekannt ist. Aber auch hier gilt als Voraussetzung, daB3 das
Opus erwiesenermaBen echt ist. Man darf sich durch den Namen des Ver-
fassers nicht leichtgldubig tiuschen lassen . Erst nach Erfiillung dieser
Vorbedingungen kann man an die Priifung der Wahrhaftigkeit des Au-
tors herangehen. Diese Priifung 148t sich wiederum nach inneren und
duBeren Kriterien vollziehen, d. h. aus den Schriften selbst oder aus
Zeugnissen iiber sie . Unmittelbare Berichterstattung auf Grund von
Selbsterlebtem oder von Augenzeugenberichten hat natiirlich wieder den
Vorzug vor Quellen aus dritter oder vierter Hand. Es ist immer wieder
erforderlich, zunichst die Echtheit einer Schrift zu priifen, um keinen
Tauschungen zum Opfer zu fallen. Man braucht sich nicht dariiber zu
wundern, daBl dem strengen Methodiker Cano als warnendes und zu
tadenldes Beispiel eines fahrldssigen und unhistorischen Verfahrens die
Fabrikate einer gewissen volkstiimlich-novellesken Erbauungsliteratur
gelten, die als neue Offenbarungen oder unter fremdem Namen in die
Welt gesetzt werden. Zudem ist es verwerflich, Gottes Wohl- und Wun-
dertaten mit unsern ungliicklichen Erfindungen ausschmiicken und be-
kraftigen zu wollen. Selbst bei Lebensbeschreibungen Christi und der
Gottesmutter sei man davor nicht zuriickgeschreckt. So etwas kann die
Kirche nur in MiBkredit bringen . Diesem Ubel ist einzig und allein
durch eine kritische Ausgabe der Heiligenleben abzuhelfen. Cano be-

 L.c. (S.259) : «Qui (Gelasius) illius deinde erroris nos admonuit, in quo
olim non vulgus solum, sed Gratianus etiam. versatus est; ut librorum deceptus
indicibus crederet, omni, quae Hieronymi et Augustini nominibus inscripta erant,
Hieronymi Augustinique vere etiam esse. »

4 L.c. (S.260) : « Scriptoris autem probitas et integritas (nam hoc quaeret
aliquis) in his, qui olim fuerunt, licet aliquando in scriptis ipsis eluceat, sed fama
et gravi atque frequenti praeteritorum hominum testimonio cognoscetur.» — Vgl.
auch 1. I, cap. 3 (vol. I, S. 6) : « Postremus denique (locus) est humanae auctoritas
historiae, sive per auctores fide dignos scriptae, sive de gente in gentem traditae
non superstitiose atque aniliter, sed gravi constantique ratione. »

76 L. XI, cap. 6 (S. 259 f.) : « Illud etiam in his Gelasii verbis equidem animad-
verto, novellas revelationes (sic enim vocat) nos admirari et suscipere minime
oportere. Jam enim passim non pro Ecclesiae necessitate, sed pro hominum affectu
expromuntur ... Quae res impiis quidem non levem subsannandi occasionem praebet,
piis vero lacrimandi. Contemnantur profecto necesse est Dei et bona et miracula,
si nostris aut opinionibus aut affectibus inservierint. Ecclesiae igitur Christi
vehementer incommodant, qui res divinorum praeclare gestas non se putant egregie
exposituros, nisi eas fictis et revelationibus et miraculis adornarint. »



20 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

griillt es, daB der Bischof A. Lippomani von Verona (gest. 1559) ein
solches Werk (« historia de vitis sanctorum constanti ac gravi ratione »)
herauszugeben beabsichtige, wie er vor einigen Jahren anldflich einer
Konzilssitzung in Trient erfahren habe "8. Man sieht, welch moderne
Gedanken Cano hier vertritt. Er ist sich aber auch iiber die Schwierigkei-
ten klar : « Spissum sane erit opus et operosum, sed vehementer omnibus
christianis utile, si quis praestiterit dignum modo Divis, Ecclesiae,
Christo 7. » Die Erfordernisse, die an den Verfasser eines solchen Werkes
gestellt sind, gibt Cano mit den Worten Ciceros wieder : « Id quod haud
dubie praestabit nemo nisi vir probus, integer, incorruptus : ut ne quid
falsi dicere audeat, ne quid veri non audeat, ne qua suspicio gratiae sit in
scribendo, ne qua simultatis 7. »

Leo XIII. hat spiter bei der Er6ffnung des Vatikanischen Archivs
auch auf diese klassische Regel Ciceros Bezug genommen, als er von den
Historikern verlangte : « Das erste Gesetz der Geschichtsschreibung ist,
nichts Falsches zu behaupten ; sodann die Wahrheit nicht zu verschwei-
gen und schlieBlich nichts zu berichten, was den Verdacht des Wohl-
wollens oder der Verschleierung erweckt ™. » Die geschichtliche Wahr-
heit verlangt einmal die Anerkennung alles dessen, was die Kirche in
Erfilllung ihrer Sendung an Leistungen und Erfolgen aufzuweisen hat.
Sie ist aber auch dann gefordert, wenn die Kirche dabei nicht gut ab-
schneidet 8. Wir brauchen keine Sorge zu haben, daB eine Chronique
scandaleuse herauskdme. Will man jedoch den bestmoglichen An-
ndherungswert an die historische Wirklichkeit erzielen, dann darf nichts
verschwiegen oder bagatellisiert werden. Es ist falsch und weder der
Kirche noch dem Forscher gedient, dort Heiligenscheine zu malen, wo
sie nicht angebracht sind, und Flecken wegzuretuschieren, wo dies einer

"6 1544 Koadjutor und 1548 Bischof von Verona, seit 1558 Bischof von Berga-
mo. Uber ihn vgl. B. de GAIFFIER in : Lexikon fiir Theologie und Kirche VI, 2. Aufl.,
Freiburg/Brsg. 1961, Sp. 1071 £. ; H. JEDIN : Geschichte des Konzils von Trient 1I,
Freiburg Brsg. 1957 (Register). — Das hagiographische Sammelwerk der Lippomani
« Sanctorum priscorum patrum vitae» erschien in 8 Binden (I-V 1551-1556 in
Venedig, VI-VIII 1558-1560 in Rom ; Bd. VIII hrsg. von seinem Neffen Girolamo
Lippomani). Cano hat, wie er bemerkt, das Werk nicht mehr gesehen.

77 L. XI, cap. 6 (S. 260).

% L.c.

" Cicero : De oratore, 1. I1, cap. 15. — Leo XIII. in seinem Brief vom 18. Au-
gust 1883 : Leonis P. M. Acta, vol. IIT (1884), S. 268.

8¢ Das griechische Wort fiir « Wahrheit » bedeutet ja etymologisch «nicht
verheimlichen ». Vgl. R. BuLtmMANN : Kittels Worterbuch zum Neuen Testament,
hrsg. von G. FriepricH, Bd. I, Stuttgart 1953, S. 239.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 21

Halb- oder gar Unwahrheit gleichkdme. Ebenso falsch ist es, mit Hilfe
von halsbrecherischen Akrobatenkunststiicken mehr aus den Quellen
herauszupressen, als in ihnen enthalten ist, und damit Liicken schlieBen
zu wollen, die auf Grund des bisherigen Materials noch offen sind und
vielleicht immer offen bleiben werden.

2. Das zweite Kriterium Canos fiir die Quellenkritik lautet : Priifung
der vom Verfasser bewiesenen kritischem Urieilskraft, m.a. W.: Jenen
Autoren ist der Vorzug zu geben, die mit einer ernsten Gesinnung ein
gewisses MaBB an Klugheit bei der Auswahl und Beurteilung des Stoffes
verbinden : « Lex vero secunda in historiae iudicio sanciatur, ut eos
historicos reliquis anteferamus, qui ingenii severitati quandam pruden-
tiam adiunxerunt et ad eligendum et ad iudicandum . » Diese Regel ist
vor allem dann zu beachten, wenn es sich nicht um unmittelbare Be-
richterstattung, sondern um spitere Bearbeitung — wir sagen heute :
um sekundidre Quellen — handelt. Diese Quellenschriften mittelbaren
Charakters sind nicht nur auf absichtliche Tauschung, sondern auch auf
ungewollten Irrtum streng zu priifen. Nicht alles Gedruckte darf ohne
Bedenken als bare Miinze genommen werden. Selbst Priester verfallen
diesem Fehler. Auch die amtliche Biicherzensur bietet hier keinerlei MaB-
stab, weil sie sich nur auf Glaubenssachen erstreckt, leider aber nicht auf
Fragen der guten Sitte. So konnen die Amadise 8 und &dhnliche eitle
Possen (« vanae nugae ab hominibus otiosis fictae, a corruptis ingeniis
versatae ») unbekiimmert Schaden anrichten. Andere, die diesen Schaden
vermeiden und ausgleichen wollen, versuchen das nicht etwa mit wahren
und ernsten Geschichten, wie es das Kliigste wire, sondern mit literari-
schen Produkten, in denen sie Glaubensgeheimnisse profanieren, von
denen man die Laien fernhalten sollte 8. Das ist hochst verderblich
(« pestilentissimum »), denn die Menge liest solche Biicher mit besonderem
Interesse, weil sie nicht nur von der Zivilbehorde, sondern auch von den
kirchlich bestellten Zensoren approbiert sind 34.

Vorsicht und kritische Urteilskraft mul man auch gegeniiber der
miindlichen Uberlieferung walten lassen. Das haben manche an sich
bedeutende Schriftsteller nicht beachtet, indem sie, um Sensationslust
und Unterhaltungsbediirfnis der Leser zufrieden zu stellen, den im Volks-

81 L. XI, cap. 6 (S, 262),

82 Amadis de Gaula : Titel eines spanischen Ritterromans.

8 Cano steht der Mystik sehr skeptisch gegeniiber und wittert hinter jeder
mystischen Betitigung und AuBerung gewisse Anzeichen einer abwegigen Tendenz.

84 Diese beachtenswerte Stelle iiber die Pressezensur : L. XI, cap. 6 (S. 262).



22 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

mund lebendigen Sagen-, Fabel- und Wunderschatz als geschichtliche
Tatsachen verwertet haben. Dadurch ist die Wundersucht nur noch ge-
fordert worden. Beispiele solch unkritischer Geschichtsschreibung sind
das « Speculum exemplorum » 8 und die « Legenda aurea » des Domini-
kaners Jakobus von Varazze (gest. 1298), die besonders der religits ge-
firbten Jagd nach Wundern und Abenteuern dient 8. Gerade sein Or-
densbruder muf eine scharfe Kritik iiber sich ergehen lassen 8. Dieselbe
kritische Vorsicht ist aber auch bei anerkannten Autoren geboten, ja
selbst bei den Vitern. Auch bei ihnen ist nicht alles, was sie geschrieben
haben, vollkommen. Manchmal lassen sie ihrer Phantasie zu sehr freien
Lauf oder nehmen zuviel Riicksicht auf die Volksmeinungen oder erlie-
gen der menschlichen Schwiche. Und es sind leider nicht wenige dieser
Art. So zeigen die « Historia Anglorum » des Beda und die « Dialoge »
Gregors d. Gr. zu wenig kritischen Sinn : « Equidem historias illas proba-
rem magis, si eorum auctores iuxta praefinitam normam severitati
iudicii curam in eligendo maiorem adiunxissent 8. » Ebenso vermift
Cano die historische Exaktheit bei Vinzenz von Beauvais (gest. 1264)
und Antonin von Florenz (gest. 1459) : «... quorum uterque non tam
dedit operam, ut res veras.certasque describeret, quam ne nihil omnino
praeteriret, quod scriptum in schedulis quibuslibet reperiretur 8°. » Will
Cano ihre Wahrheitsliebe auch nicht in Zweifel ziehen, als vollwertige
historische Autoritdaten konnen sie nicht gelten.

Cano faBt dann nochmals die im zweiten Kriterium fiir die Quellen-
kritik aufgestellte Forderung zusammen : « Historicus autem, qui theo-
logiae decreto probandus erit, nec omnes schedas lectione etiam indignas
excutiet, nec anilibus fabulis accommodabit operam, nec prius lecta
auditaque describet, quam ea prudenti accuratoque iudicio expendat ac
seligat *°. » Mit einer dhnlichen Forderung beschlieBt er das elfte Buch :

85 Von einem anonymen Verfasser, 1481 erstmals zu Deventer gedruckt, in
der Ausgabe von Johann Major (Douai 1603) erweitert.

8 VerfaB3t vor 1264. Neueste Ausgabe von R. BeEnz, Heidelberg 1955. — Zu
dieser « Legenda aurea » wie iiberhaupt zu den legendiren Heiligenberichten vgl.
H. GUNTER : Psychologie der Legende. Studien zu einer wissenschaftlichen Heili-
gen-Geschichte, Freiburg/Brsg. 1949.

87 L. XI, cap. 6 (S.263): « Hanc (Legendam. auream) homo scripsit ferrei
oris, plumbi cordis, animi certe parum severi et prudentis. » Vom « Speculum exem-
plorum » heilt es (ebd.) : «...miraculorum monstra saepius, quam vera miracula
leges. »

M L

8 L. (S.264):

9 L.c



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 23

« Admonere enim reliquos potui, ut accuratius scribant, et res vel
meliores addant, vel supervacuas detrahant, vel disperse et diffuse
dictas angustius et contractius adstringant; breviter, si quid norunt
rectius istis, candidi impertiant . » '

Mit diesen beiden ersten Regeln hat Cano, wie A. Lang bemerkt,
« die wesentlichsten Punkte der historischen Quellenkritik beriihrt. Er
fordert Feststellung der Echtheit einer Schrift, Untersuchung der Wahr-
haftigkeit und des Wissens des Berichterstatters und sucht so die Haupt-
fehlerquellen der historischen Forschung : die Falschung, die Tauschung
und den Irrtum, auszuschalten. Dabei hat er die wichtige Unterschei-
dung zwischen primiren und sekunddren Quellen schon in zweckmiBiger
Weise hervorgehoben. Nimmt man noch dazu seine geschichtsphiloso-
phischen Ausfithrungen iiber die historische GewiBheit, so ist die histo-
rische Methodik in ihren Grundziigen gegeben, und zwar in einer Klar-
heit und Abgeschlossenheit, die Cano einen Ehrenplatz in ihrer Geschich-
te sichern °2. »

Neben der kritischen Forschung und Sichtung der Quellen gilt es
dann, den Tatsachenbestand durch Einzeluntersuchungen zu vermehren
und zu ergdnzen. Cano spricht nicht eigens davon, aber diese Forderung
ist in seinen Darlegungen implicite mitgegeben. Manche Seiten des kirch-
lichen und profanen Lebens und viele Bereiche der historischen Wirksam-
keit sind noch nicht oder noch nicht in erschépfender Weise wissenschaft-
lich erfaBt, z. B. das Gebiet der Lokal- und Landesgeschichte, deren Er-
hellung heute mit allem Nachdruck betrieben wird. Die Ergebnisse
solcher Einzelforschungen ermoglichen den Fortschritt der allgemeinen
Geschichte und runden das Bild immer mehr ab. Emnzeluntersuchungen

N L. X1, cap: 7 (5:272):

92 A.a. 0. 185. — Seit dem 15./16. Jahrhundert ist gerade im Bereich der Quel-
lenforschung viel geleistet worden. Die Unmenge der bis heute vorliegenden Quel-
len darf aber nicht iiber den Tatbestand hinwegtduschen, dafl die Quellenarbeit
keineswegs abgeschlossen ist. Bibliotheken und Archive bergen eine Fiille von un-
bekanntem Material, das noch gewonnen werden kann. In Klostern, Pfarrhiusern
und sonstwo liegen noch viele Dokumente, von deren Bedeutung oder gar auch
Existenz vielleicht niemand etwas weill und die bis jetzt zu einem Staubfdngerda-
sein verurteilt sind. Dazu kommt die von den Historikern immer wieder mit voller
Berechtigung betonte Misere, dal unter dem wissenschaftlichen Nachwuchs nur
verhidltnismiBig wenige Fahigkeit und Interesse haben, sich mit der uneigenniitzi-
gen und aufopferungsvollen Quellenarbeit zu befassen. Und wenn nicht alles triigt,
sind die Aussichten wenigstens fiir die nichste Zukunft nicht gerade rosig. Hier ist
dringendst eine Besinnung notwendig, und ich wage sogar zu behaupten, dal sowohl
Niveau wie Fortschritt in der Geschichtswissenschaft in allererster Linie von der
Quellen- und Tatsachenforschung abhingt.



24 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

konnen und sollen aber auch alte Ansichten revidieren und so nach der
Devise der « plena veritas » dem objektiven Tatbestand eines Ereignisses
oder ganzer Perioden moglichst nahe kommen.

3. Eine dritte Regel fiir die historische Zuverldssigkeit ist die
Anerkennung durch die Kirche : « Tertia regula sit : Si cui historico aucto-
ritatem Ecclesia tribuit, hic dubio procul dignus est, cui nos etiam
auctoritatem adiungamus %. » Diese Regel darf jedoch, wenn sie weder
positiv noch negativ vorhanden ist, die beiden andern nicht modifizieren.
Auch hier hilt sich Cano an das Decretum Gelasianum und lehnt mit
diesem manche apokryphe Evangelien, die Acta Theclae et Pauli, den
Hirten des Hermas, die Paulusapokalypse u. a. Schriften ab. Eusebius
kann nicht als einwandfreie Quelle gewertet werden. Dafiir gibt Cano
folgende Griinde (« causae sunt sane plures atque vehementes») an % :
1. Eusebius fithrt den Brief Jesu an Abgar % als echt an . 2. Er stiitzt sich
oft auf Klemens von Alexandrien, « cuius opuscula ... apocrypha iudicata
sunt ». 3. Er tritt fiir Origenes ein (« Originem non solum immodice
praedicat, sed ad coelum perinde, ut si pater esset Ecclesiae, extollit »),
der doch so viel Unbheil iiber die Kirche gebracht habe und von der
Kirche verurteilt sei. 4. Es ist bekannt, dal Eusebius sehr stark mit
Arius sympathisiert, den er schweigend iibergeht, um ihn, der doch auf
dem Konzil von Nicda verurteilt sei, nicht tadeln zu brauchen. Dazu
kommt die unklare Haltung des Eusebius im arianischen Streit. Auch
berichtet Eusebius, sein Namensvetter Eusebius von Nikomedien, der
einfluBreiche Freund des Arius, habe Kaiser Konstantin die Taufe ge-
spendet ; dadurch habe Eusebius zugleich der arianischen Partei Glaub-
wiirdigkeit und Autoritit zugesprochen und ihr starken Auftrieb gege-
ben. Mit all diesen Argumenten soll aber, so fithrt Cano weiter aus, das
Verdienst des Eusebius fiir die Kirchengeschichtsschreibung nicht in Ab-
rede gestellt werden ; denn er offenbart in seinem Werk groBen Fleif3,
hervorragende Belesenheit und oft ein gediegenes Urteil. Cano mul3 selbst
zugeben, daB er unter den lateinischen und griechischen Schriftstellern
keinen nennen kann, der uns iiber die alten Zeiten besser AufschluB gibt.
Darum sei es umso mehr zu bedauern, daf3 dem Eusebius manche Feh-
ler unterlaufen seien. — Die Kirchenhistoriker Sozomenus und Theo-

9 L. XI, cap. 6 (S. 264).

1 1.6 (5. 2651).

95 Ein heute als « Aktenstiick des Archivs von Edessa » bezeichneter Brief-
wechsel zwischen Christus und dem Firsten Abgar (Abgar V. Ukkama, d.i. der
Schwarze ; regierte 4. v.Chr. bis 7n. Chr. und nochmals von 13-50).Vgl. B. ALTANER 64.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 25

doret von Cyrus werden aus dhnlichen Griinden wie Eusebius ungiinstig
beurteilt %. SchlieBlich lehnt Cano die Chronik des Carion als partei-
isch und kirchenfeindlich ab 9.

Cano zeigt in seiner geistigen Struktur typische Ziige der damaligen
Geisteshaltung : das Betonen der selbstindigen Denkarbeit und der
personlichen Uberzeugung, das Vorherrschen eigenen Vernunfturteils,
die neue, streng wissenschaftliche Forschungsmethode. Er hat « positive
neue Werte im europiisch-geistesgeschichtlichen Sinn geschaffen
durch seine kritische Zusammenfassung der theologischen Erkenntnis-
quellen » %8, Was Cano an geschichtswissenschaftlichen Forderungen da-
mals schon richtig gesehen und aufgestellt hat, ist durch die Entwicklung
bestdtigt und weitergefithrt worden.

IV. Der geschichtstheologische Hintergrund
im 16. Jahrhundert

Es ist schon darauf hingewiesen worden, dal zur Zeit Canos die
Geschichte im wesentlichen als Heilsgeschichte aufgefait wurde ?°. Diese
Deutung des gesamten Geschichtsablaufs geht davon aus, daB3 die Mensch-

7 L. e (8. 2671).

97 L.c. (S. 266) : « Quae eadem omnino causae subsunt, ut historiam Carionis
omnes christifideles explodant. Quosdam enim Summos Pontifices, viros quidem
optimos, illius lacerat et cruentat oratio; quosdam vero imperatores Germanos
commendat et illustrat, qui Ecclesiae Romanae perduelles inimicique fuere. Itaque
ex unguibus leonem agnosces, hoc est, ex laude et vituperatione Lutheranum.
Quamquam Carionem Lutheri erroribus adhaesisse, non est opus coniecturis suadere.
Multis quippe in locis aperte ille se prodit. Quocirca mirum est, cur eius historia
non sit cum. ceteris haereticorum libris ab Ecclesiae iudicibus explosa, cum plerique
tamen eam securi legant, nulla prorsus nota atque animadversione praemoniti. » —
Die Chronik des Carion wurde noch zu Lebzeiten Canos von Paul IV. indiziert.

% 1.. PFANDL [14] 19.

% Awus der groBen Zahl der Arbeiten, die sich mit diesem Themenkreis be-
schiftigen, seien nur einige erwahnt : C. H. Rust : The christian understanding of
history, London 1947 ; H. RAHNER : Grundziige katholischer Geschichtstheologie.
SZ 140 (1947) 408-427 ; O. CuLLMANN : Christus und die Zeit. Die urchristliche
Zeit- und Geschichtsauffassung, 2. Aufl.,, Zirich 1948 ; E. BENz : Weltgeschichte,
Kirchengeschichte und Missionsgeschichte. Historische Zeitschrift 173 (1952) 1-22 ;
H. BUTTERFIELD : Christentum und Geschichte, Stuttgart 1952 ; K.LOWITH :
Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 4. Aufl., Stuttgart 1961 ; H. JeDiN : Kirchen-
geschichte als Heilsgeschichte ? Saeculum. 5 (1954) 199-128 ; J. STAUDINGER : Die
letzte Zeit. Vom Sinn des Weltgeschehens nach seiner gottlichen Zielsetzung, Inns-
bruck 1955 ; L. SCHEFFczYK : Zur theologischen Sinndeutung des Verhiltnisses von
Heilsgeschichte und Weltgeschehen. Konigsteiner Blatter 2 (1956) 86-99 ; P. MEIN-



26 ) Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

heitsgeschichte erst vom Christentum her ihre eigentliche Sinngebung
empfangen hat, als Geschichte des Reiches Gottes auf Erden. Hiernach
beginnt die Geschichte mit der Schopfung und findet ihr Ende im Jiing-
sten Gericht. Thren Mittelpunkt, der zugleich Hohepunkt ist, bildet
Christus. Die Ereignisse, die sich in diesem Rahmen abspielen, werden,
dadurch bestimmt, wie sich Menschen und Voélker zum menschgeworde-
nen Sohne Gottes verhielten.

Durch eineinhalb Jahrtausend, von Eusebius bis Bossuet, war diese
Auffassung maBgebend 9. Die ersten groBen Formen der christlichen
Geschichtsauffassung legten ihrer Darstellung eines der aus der Heiligen
Schrift entnommenen Einteilungsschemata zugrunde. Das Schema der
vier Weltmonarchien, das auBerhalb des Christentums schon bestand,
wurde heilsgeschichtlich ausgedeutet. Ein zweites Schema war das der
Sechsteilung, wo nach der allegorischen Auslegung des Schépfungswerkes
die Weltgeschichte in sechs Epochen verlief. Am Morgen des sechsten
Tages, mit der Geburt Christi, beginnt die senectus mundi. Mit dem An-
bruch des siebenten Tages, bei der zweiten Ankunft Christi, hebt die
groBe Sabbatruhe an, die dem Weltgericht noch vorausgeht ; sie ent-
spricht der Sabbatruhe Gottes nach der Vollendung des Sechstagewerkes.
Am strengsten ist der heilsgeschichtliche Aspekt gewahrt in einem dritten
Schema, das wie das zweite durch Augustinus dem Mittelalter iiber-
liefert wurde : vor dem Gesetz, unter dem Gesetz, unter der Gnade.
Dieses letzte Schema zeigt, dall Weltgeschichte als gleichbedeutend mit
der Erlosung des Menschengeschlechtes durch Jesus Christus aufgefat
wurde. Wenn das Geschichtsbild Augustins auch nur auf die damalige
Welt beschriankt blieb — also im wesentlichen auf das Mittelmeergebiet,
auf die Vereinigung der damaligen Oikumene unter der rémischen Herr-
schaft —, so hat er doch zweifellos noch fiir viele nachfolgende Jahrhun-
derte eine Schau vom Gang des menschlichen Geschlechtes auf Erden
gegeben, so breit wie sie damals nur sein konnte und auf einer Grund-
lage, die einen festen Zusammenhang sicherte.

Dieses von Augustin geschaffene christliche Weltgeschichtsbild, das
von Orosius zum erstenmal historiographisch ausgearbeitet worden war,
hat das mittelalterliche Geschichtsdenken in den Weltchroniken beein-

HOLD : Weltgeschichte — Kirchengeschichte — Heilsgeschichte. Saeculum. 9 (1958)
261-288 ; O. KOHLER : Der Gegenstand der Kirchengeschichte. Historisches Jahr-
buch 77 (1958) 254-269.

100 Vgl. den ausgezeichneten historischen Uberblick bei H.JEDIN : Kirchenge-
schichte als Heilsgeschichte [99] 121 ff.



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 27

fluBt und beherrscht ', Zu nennen sind hier etwa Rupert von Deutz,
Hugo von St. Viktor, Joachim von Fiore, besonders aber Otto von Frei-
sing 192, der die heilsgeschichtliche Einstellung klar ausgesprochen hat
in seiner Dreiteilung : ante gratiam, tempore gratiae, post praesentem
vitam, und dessen « Chronicon sive Historia de duabus civitatibus » 103
in dieser Reihe als ein neuer Hohepunkt bezeichnet werden darf. Den
letzten groBangelegten Versuch einer heilsgeschichtlichen Deutung der
Menschheitsgeschichte machte Bossuet in seinem « Discours sur l'his-
toire universelle » 1%, den er zur Belehrung seines koniglichen Schiilers,
des Sohnes Ludwigs XIV., verfaBt hat.

Schon lange vor dem Erscheinen dieses Werkes hatte sich eine neue
Geschichtsanschauung vorbereitet, die die heilsgeschichtliche Betrach-
tung verblassen lieB und allméhlich zur Sdkularisierung der Kirchenge-
schichte fithrte. Hubert Jedin 1% geht der Entwicklung dieses Prozesses
nach und sieht die ersten Anfinge schon im 14. und 15. Jahrhundert.
In den Auseinandersetzungen mit den Spiritualisten, durch das Aufkom-
men der neuen Staatsidee und in der Stellungnahme gegen den Konzilia-
rismus bildete sich ein neuer Kirchenbegriff, der sich von der Civitas Dei
Augustins und der Res publica Christiana des Mittelalters abhob. Die

101 H. GRUNDMANN : Die Grundziige der mittelalterlichen Geschichtsanschau-
ungen. Archiv fiir Kulturgeschichte 24 (1936) 326-336; J. SPO6RL : Grundformen
hochmittelalterlicher Geschichtsanschauungen, Miinchen 1935 ; J. DaNifLou : La
typologie millénnariste de la semaine dans le christianisme primitif. Vigiliae Chri-
stianae 2 (1948) 1-16 ; E. WoLFF: Heilsgeschichte im BewufBtsein und im ge-
schichtlichen Ablauf des europdischen Mittelalters. Christentum und Geschichte
(Vortriage auf der Tagung des Landesverbandes nordrheinwestfilischer Geschichts-
lehrer in Bochum vom. 5.-8. Oktober 1954), Diisseldorf 1955, S. 34-48 ; R. SCHMIDT :
Aetates mundi. Die Weltalter als Gliederungsprinzip der Geschichte. Zeitschrift fiir
Kirchengeschichte 67 (1955/56) 288-317.

102 T HASHAGEN : Otto von Freising als Geschichtsphilosoph und Kirchen-
politiker, Leipzig 1900 ; J. ScaMIDLIN : Die geschichtsphilosophische und kirchen-
politische Weltanschauung Ottos von Freising, Freiburg/Brsg. 1906 ; ]. Koch:
Die Grundlagen der Geschichtsphilosophie Ottos von Freising. MTZ 4 (1953) 79-94 ;
J. SpoRrL : Die « Civitas Dei» im Geschichtsdenken Ottos von Freising. La Ciudad
de Dios, vol. CLXVII, tom. II, Madrid 1956, S. 577-596.

103 Ed. A, HOFMEISTER : Script. rer. Germ. in usum scholarum, Hannover 1912.

104 (Euvres choisies de Bossuet I, Paris 1863, S. 159 ff. — Zu Bossuet vgl.
K. LowitH [99] 129-135; auBerdem K. KLUXEN : Politik und Heilsgeschehen bei
Bossuet. Historische Zeitschrift 179 (1955) 449-469.

105 H. JEDIN [99] 122 ff. Im folgenden stiitze ich mich auf diese Ausfithrungen. —
Vgl. auch F. MErRzBACHER : Wandlungen des Kirchenbegriffs im Spétmittelalter.
Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Kan. Abt. 39 (1953) 274-361 ;
H. Jepin : Zur Entwicklung des Kirchenbegriffs im 16. Jahrhundert. Relazioni
del X. Congresso Internazionale di Scienze Storiche IV, Florenz 1955, S.59-73.



28 Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

Angriffe der Reformatoren zwangen zu einer intensiven Beschiftigung
mit den Quellen, ein Bemiihen, das vorher schon begonnen hatte (Niko-
laus von Cues, Erasmus von Rotterdam) und jetzt erst recht gefordert
war, da die Glaubenserneuerer die Kirche, wie sie sich ihnen darbot,
als Zerrbild der wahren Kirche ansahen und sie in ihre urspriingliche
Gestalt zuriickfithren wollten. Die Forscher- und Sammlertitigkeit, die
damals einsetzte, ist im Laufe der beiden nédchsten Jahrhunderte weiter-
gefithrt und vervollkommnet worden. Ihren Vertretern — hier ist als
einer der Bahnbrecher auch und vor allem Melchior Cano zu nennen —
gebiithrt der Ruhm, iiber ihr Gebiet hinaus die moderne Geschichtsfor-
schung iiberhaupt vorangetrieben und ihre Methode ausgebildet zu
haben.

Allerdings hat diese Spezialisierung und Differenzierung dazu bei-
getragen, daB die heilsgeschichtliche Schau zuriicktrat und die Kirchen-
geschichte mehr und mehr aus der Universalgeschichte herausgelost
wurde. Die eigentliche Sdkularisierung der Kirchengeschichte kam aber
erst im Zeitalter der Aufkldrung 1°¢. Doch sollte sie nicht lange dauern.
In der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts hat Johann Adam Méhler die
heilsgeschichtliche Orientierung der Welt- und Kirchengeschichte wie-
der in den Vordergrund gestellt. Nach ihm ist die Geschichte « der in der
Zeit sich entwickelnde Plan Gottes mit der Menschheit, sich in ihr durch
Christus eine wiirdige Verehrung und Verherrlichung zu bereiten, her-
vorgegangen aus freier Huldigung der Menschen selbst » 197. Der Geist
Mohlers ist in der Kirchengeschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts
lebendig geblieben. Die groBen Kirchenhistoriker um die Jahrhundert-
wende trieben zwar wieder mehr Quellen- und Tatsachenforschung, aber
der Charakter der Kirchengeschichte als einer theologischen Disziplin
wurde nie vernachldssigt.

Jedin greift die Ansicht Mc&hlers wieder auf, wenn er am Schluf3
seiner Untersuchung des Problems « Kirchengeschichte als Heilsge-

106 R. FesTER : Die Sikularisation der Historie. Historische Vierteljahrs-
schrift 11 (1908) 441-459.

107 7, A, MOGHLER : Gesammelte Schriften und Aufsitze, hrsg. v. I. DOLLINGER,
Bd. IT, Regensburg 1840, S. 262. — Diese heilsgeschichtliche Schau darf und kann
aber nicht auf die Errungenschaften der Quellenforschung verzichten (S. 269) :
« Wenn wir uns ganz ausschlieBlich und einseitig bloB der religiésen Anschauung der
Geschichte hingeben wiirden, so konnte sehr leicht eine fatalistische Anschauung
entstehen und das ganze in Gedankenfaulheit ausarten ; wir koénnten iiberall nur
sagen, so hat Gott es gewollt, und damit wire es abgetan. Auf diese Weise bediirften
wir keines Studiums, und die Quellen, die uns wohl das ganze Leben hindurch be-
schiftigen miissen, kénnten wir beiseite liegen lassen. »



Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft 29

schichte ? » darauf hinweist, da3 bei aller Betonung und Notwendigkeit
der historischen Methode die ekklesiologische Orientierung der Kirchen-
geschichte nicht vergessen werden darf 1%, Aber nicht nur die Kirchen-
geschichte, auch die Weltgeschichte gehort in die Heilsgeschichte hinein
und wird von ihr umschlossen. Erst aus dieser Beziehung empfingt die
Weltgeschichte ihren Sinn 1. Seitdem Christus in diesen Aon eingetreten
ist und der ganzen Welt das Heil gebracht hat, gibt es keinen Bereich,
welcher der Heilstat Christi entzogen ware. Auch die irdische Geschichte
ist in den Raum des Heiles hineingehoben. Damit ist die Weltgeschichte
an die Heilsgeschichte gekniipft. Und alles Geschehen auf Erden trigt
irgendwie, direkt oder indirekt, heilsgeschichtliches Gepréige.

Der christliche Historiker verschlieBt seine Augen nicht vor den
Abldufen, der Rhythmik und den Tragtdien des Weltgeschehens. Selbst
die scheinbare Gottverlassenheit des Geschichtsprozesses macht ihn
nicht zum Pessimisten. Aber er schwingt sich hinauf {iber die Geschichte,
denn er weill, daB Gott das letzte Wort spricht und daB der selige Aus-
gang bereits garantiert ist in Christus. Anderseits wird er die Leistungen
auf politischem, wissenschaftlichem und kulturellem Gebiet bewundernd
anerkennen, ohne sie jedoch zu verabsolutieren. Er bleibt sich immer
bewuBt, daB sie eben doch den Stempel des Unvollkommenen an sich
tragen und ihre irdische (relative) Grofe eigentlich erst durch die Be-
ziehung auf die Heilslinie erhalten. Wenn nach dem bekannten Wort
Leopold von Rankes « jede Epoche unmittelbar zu Gott » 110 ist, dann
gilt das erst recht von allen Epochen zusammen, also vom gesamten
Geschichtsablauf. Allerdings kommt der Historiker mit seinen beschei-
denen Erkenntnismitteln an diese Zusammenhinge nicht heran, man
kann sie nur im Glauben erahnen. Endgiiltig kann der Sinn eines einzel-
nen Ereignisses und des ganzen Weltgeschehens erst bestimmt werden,
wenn die Geschichte abgeschlossen ist, d. h. im Lichte der Eschatologie.

108 TEpDIN [99] 126.

109 H. RAHNER [99] 422 ff.

110 T, von RANKE : Uber die Epochen der neueren Geschichte. Neunzehn Vor-
trage vor Koénig Maximilian II. von Bayern, Miinchen-Leipzig 1917, S. 17.



	Melchior Cano und die Geschichtswissenschaft

