Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)
Heft: 3-4
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Maria et Ecclesia

P. Karl Bali¢, der Priases der internationalen marianischen Akademie,
stellte fest, daB es unter den im Jahre 1958 in Lourdes' versammelten Theo-
logen weder Minimalisten, noch Maximalisten gab (II. Bd. S. 458), daB
man geneigt war «tribuendi beatissimae Virgini tot privilegia quot dari
possunt...» (IT. Bd. S. £53). Ein Fortschritt scheint darin zu liegen, daB die
Problemstellung, wenn auch nicht deren Lésung, klarer wurde, nédmlich :
steht Maria als aktive Miterloserin neben Christus, steht sie auBer und
iiber der Kirche (Christotypistae), oder ist Maria das erste und vorzig-
liche Glied der erlosten Kirche (Ecclesiotypistae).

Alois Miiller (I1.Bd. S. 343-366), der mit Heinrich Koster (I1.Bd.
S. 21-49) zu diesem Problem wohl den wertvollsten Beitrag leistete, stellt
zwar nachtriglich mit Recht fest, daB auf dem KongreB in Lourdes ver-
schiedene Voten die Tendenz zum Ausdruck brachten, die Mariologie, statt
von dem bibeltheologisch konkreten, von einem metaphysisch-verselbstan-
digten Gottesmutterschaftsbegriff her aufzubauen, was zu einem Marien-
bild fiihrt, das einfach nicht mehr recht in die klare Erldsungslehre der
biblischen Tradition passen will 2. Gemeint sind hiemit wohl jene Theo-
logen, die in der Maternitas das Formalobjekt der Mariologie sehen und
Maria als aktive Miterloserin gleichsam autonom neben Christus und tber
die Kirche stellen. Bali¢ sagte zwar, wir sollten mit soliden Erkenntnissen
zufrieden sein und fithrt ein beherzigenswertes Zitat von Bonaventura an :
« Non oportet novos honores confingere ad honorem Virginis, quae non
indiget nostro mendacio, quae tantum plena est veritate » (II. Bd. S. 457).

Es ist natiirlich nicht moglich, auf die einzelnen Abhandlungen der
bereits erschienenen 11 Binde einzugehen. Von besonderem Interesse sind
vor allem das Ziel und die Ergebnisse des Kongresses, wie sie von Bali¢
selber formuliert wurden. Die grofte Aufmerksamkeit galt der Stellung
Mariens in der Heilsokonomie, den Beziehungen Mariens zu Gott, zu Christus
und zu den Gliedern der Kirche. Es sollte vor allem die Art von Mariens

1 Mavria et Ecclesia. Acta Congressus mariologici-mariani in civitate Lourdes
anno 1958 celebrati, Vol. II-VI, VIII, X, XI, XIII, XV, XVI. — Academia Mariana
Internationalis, Romae 1959-60. — Verfasser und Titel der einzelnen Abhandlungen
wurden in dieser Zeitschrift aufgefithrt : FZPT 6 (1959) 243, 478 f.; 7 (1960) 237-
240, 360 f., 471.

* A. MULLER : Maria als Bild der Gnade und Heiligkeit, in dem von M. Roesle
und O. Cullmann herausgegebenen Buch : Begegnung der Christen. (Stuttgart-
Frankfurt 1959), S. 59%.



342 Besprechungen

Mitwirken bei der objektiven Erlésung herausgearbeitet werden. Auf dem
KongreB waren nun allerdings Theologen anwesend, die eine erneute Dis-
kussion iber die Corredemptrix-Frage fiir tiberfliissig hielten, da die « maior
pars theologorum » hierin iibereinstimme (!), es mochte vielmehr die Cor-
redemptrix und Mediatrix universalis zum Dogma erhoben werden ®. Da
aber Pius XII. dieses Begehren, das schon nach dem KongreB von 1950
vorgetragen wurde, mit der Bemerkung zuriickwies, er werde kein weiteres
Mariendogma verkiinden, sah man wohlweislich von einem erneuten Vor-
stoB ab (II. Bd. S. 459). Andere wiinschten ein Dogma iiber die « Mater-
nitas spiritualis ». Wieder andere erhofften, dall wenigstens das Minimum
von dem herausgearbeitet werde, was Maria, der Alma Socia Christi, zuge-
sprochen werden kann. Das Ergebnis war aber nur : « Porro, ex lectionibus
disputationibusque huius Congressus apparuit quaestionem de « corredemp-
tione » mariana neque tam simplicem neque tam claram esse prouti alicui
videri poterat» (II.Bd. S. 462). Bali¢ selber erhoffte, daB wenigstens ein
neues Marienfest eingefithrt wiirde, das die Alma Socia, oder die Maternitas
spiritualis, oder die Mediatio universalis quoad gratias zum Gegenstand hatte.
Er schlug vor, eines der Feste von den sieben Schmerzen Mariens in diesem
Sinne umzuandern (II.Bd. S.17). Die flimisch-hollindische Sektion und
Kardinal Tisserant unterstiitzten diesen Vorschlag (II. Bd. S. 451 u. 472).

Bali¢ gibt die Vota der 13 Sektionen zu den angedeuteten Fragen ab-
schlieBend kurz wieder (II.Bd. S. 437-464).

Die deutsche Sektion * vertrat, besonders gestiitzt auf patristische Unter-
suchungen, die ekklesiologische Losung. Die kanadische Sektion hingegen
vertritt ein unmittelbares positives, nicht bloB rezeptives Mitwirken Mariens
bei der objektiven Erlésung, wobei der hl. Irendus als Kronzeuge dienen
soll °. Die Spanier ® wollen die Mariologie vor allem von der Gottesmutter-
schaft her aufbauen ” und vertreten eine « efficacia Mariae in gratiarum pro-
ductione, gratia sacramentali minime excepta, necnon efficacia Mariae in
totam spiritualem vitam, unde haberetur quaedam mystica experientia »
(IT. Bad. S. 441). GroBe Uneinigkeit bestand auch in der Frage nach dem
« Priestertum Mariens ». C. Koser (IL. Bd. S.169-206) duBert sich positiv,
rechnet aber damit, daB seine Ldsung nicht sogleich angenommen wird.
E. Doronzo (I1. Bd. S. 149-167) spricht von einem Priestertum Mariens « non

3 1I. Band, S. 5, 444 und 207-222 (Beitrag von Parente). Im Vorwort zum
VIII. Band (S.vi) gibt Bali¢ die Ansicht von Parente mit den Worten wieder :
Maria war nicht nur auf Kalvaria aktiv an der Erlésung beteiligt, sie ist es auch
weiterhin beim ganzen Erlésungswerk derart, « ut recte dicenda est insimul cum
Christo et subordinate ad illum... concausa nostrae salutis ».

4 Vol. III : De parallelismo Mariam inter et Ecclesiam. 660 S.

5 Vol. IV : Cooperatio B. V. Mariae et Ecclesiae ad Christi redemptionem.
538 S.

8 Vol. VI : Maria Mater Ecclesiae eiusque influxus in Corpus Christi mysti-
cum quod est Ecclesia. 544 S.

7 In diese Richtung scheint auch der Beitrag von M. J. NicoLAs : De transcen-
dentia Matris Dei, zu weisen (II.Bd., S. 73-87).

8 Vol. V: Mariae potestas regalis in Ecclesiam. 248 S.



Besprechungen 343

simpliciter et plene, sed diminute et secundum quid ». SchlieBlich kommt
die Sektion von Lateinamerika, der dieser Fragenkomplex anvertraut war,
zur Erkenntnis : « rem esse sat intricatam necnon multa prudentia indigere,
cum facillime sermo de Mariae sacerdotio ad lamentabiles conclusiones ducere
queat...» (IT. Bd. S. 442). Nicht viel positiver sind die Ergebnisse der Dar-
legungen iiber die « Regalitas Mariae » ®. Es bestehen zwischen dem Konig-
tum Christi und Mariens mehr Unterschiede als Gleichheiten, so ungefihr
wie zwischen der Ascensio Christi und der Assumptio Mariae in coelum
(G. Jouassard, V.Bd. S. 189). « Ici il nous faudra éviter 1’écueil d’'une ana-
logie maladroite entre la reine et le roi. La reine n’est pas un roi au féminin,
une « femme-roi», ni roi en second. C’est la compagne de celui qui est le
roi» (M. J. Nicolas, V. Bd. S. 194). Die Unterschiede zwischen dem Priestertum
und Konigtum Christi und Mariens sind so gro3, dafl man, kaum daf3 davon
gesprochen wird, sogleich befiigen muB : Priestertum und Kénigtum Mariens,
ja, aber ganz anders als bei Christus. Es ist vielleicht die kritische Frage
berechtigt : warum tiberhaupt vom Priestertum und Kénigtum Mariens spre-
chen, wenn man darunter doch auf der ganzen Linie etwas anderes zu ver-
stehen hat als bei Christus ?

Die 136 Seiten des VIII. Bandes sind den Beziehungen zwischen Maria
und der Eucharistie gewidmet, wihrend der X. Band die Beitrige der Sek-
tion « Unitas » iiber Maria und die Einheit der Christen wiedergibt (243 Sei-
ten). Gerade weil viele Protestanten geneigt sind, Maria im Rahmen der
Kirche aufzunehmen ?, sollte es vermieden werden, Maria neben Christus
und iiber die Kirche zu stellen.

Im Zusammenhang mit der Frage von Mariens Mitwirken bei der Er-
l6sung steht das im XI. Band (268 Seiten) besprochene Problem : Maria
und das Apostolat. Nachdem alle Christen berufen sind, im Reiche Christi
an der Erlosung der Welt mitzuarbeiten, so kann man sicher in Maria, der
Konigin der Apostel, ein Ideal und Vorbild fiir die Mitarbeit der Christen
sehen. Band XIII (335 Seiten) widmet sich den wunderbaren Heilungen in
Lourdes, dem Wunder als solchem, seiner Erkennbarkeit und Beweiskraft.
Band XV (366 Seiten) verfolgt die Marienbilder und Marienschilderungen
in Kunst und Literatur unter besonderer Beriicksichtigung der Parallele :
Maria-Kirche. Selbst Rainer Maria Rilke wird befragt. Band XV I bringt
auf 246 Seiten die bei verschiedenen Anlissen des Kongresses von Kardi-
nilen und Bischofen gehaltenen Ansprachen und Predigten.

Wegweisend fiir eine Losung der Frage, ob Maria als Erléste ganz auf
der Seite der Erlosten, oder als aktive Miterloserin (als Nicht-Erloste) ganz
auf der Seite Christi stehe, sind sicher die Darlegungen von I. A. de Aldama
(IT. Bd. S. 119-136) iiber die LehrduBerungen der Pipste, die den Mittelweg
zu gehen scheinen : « B. Virgo non est tota ex parte active redimentis, quia
est et ipsa redempta, quamvis perfectissimo modo. Neque tamen est tota
ex parte passive redemptorum, quia ex voluntate Dei constituta est socia
Redemptoris », und zwar nicht bloB als Mutter des Erlésers, auch nicht als
bloBe Privatperson, sondern als wirkliche Gefihrtin beim objektiven Werk

? Vgl. ROESLE-CULLMANN [Anm. 2] a. a. O. 573-592.



344 Besprechungen

der Erlosung (S. 133 £.). Aber selbst dieser Mittelweg findet unter den Theo-
logen wieder eine dreifache Verzweigung : Maria ist aktiv, aber rezeptiv am
Erlosungswerk beteiligt (Koster, Semmelroth, Dillenschneider, Schmaus
u. a.) ; Maria ist nicht aktiv, sondern dispositiv mittatig (Baur) ; Maria ist
auf Grund einer positiven Anordnung Gottes akfiv mittitig. Dieses Mitwir-
ken ist aber vom Wirken Christi, des alleinigen Erlosers wesenshaft verschie-
den (Lebon, Bover u. a.).

Mir will scheinen, ein rezeptives Mitwirken bei der objektiven Erlosung
sei ein theologisches Postulat, weil auch die objektive und eigentliche Erlo-
sertat Christi, dhnlich wie die Inkarnation, die Zustimmung und Aufnahme-
willigkeit der zu Erlosenden fordert. Erlosung kann nur zustande kommen
durch das Tun des Erlosers und das sich Erlésenlassen des zu Erlésenden.
Maria hat nicht nur bei der Verkiindigung, sondern auch unter dem Kreuz
«loco totius humani generis » gehandelt, sie hat beide Male das Erlosen-
wollen ihres Sohnes und das sich Erlosenlassen des Menschengeschlechtes
bejaht, herbeigesehnt, unter dem Kreuze sogar als Mutter schmerzlich mit-
gelebt. Hier liegen die Wurzeln fiir die Parallele : Maria-Ecclesia, mit wel-
cher allerdings die sog. «christotypisten » kaum etwas anfangen konnen,
und doch ist diese Parallele eine der altesten marianischen Lehren. Sie
konnen fiir ihre aktive Miterlosung durch Maria nur ein, nicht zu bewei-
sendes gottliches Dekret und eine decentia anfithren, wiahrend das aktiv-
rezeptive Tun Mariens immerhin theologisch sehr begriindet ist. Man kénnte
das aktiv-rezeptive Mitwirken Mariens, analog zu den Vorgingen bei der
subjektiven Erlosung des Einzelchristen, das opus operantis ecclesiae vel
generis humani bei der objektiven Erlésung nennen, wahrend die Erlosertat
Christi das opus operatum bleibt. Zur subjektiven und wirksamen Erlésung
durch die Sakramente braucht es sicher auch das opus operantis, das aller-
dings nur aus Gnade durch den Glauben geleistet werden kann. Obwohl nun
der sakramental geheiligte und erloste Mensch aktiv und rezeptiv und unter
dem EinfluB der Gnade einen notwendigen und wirklichen Beitrag zu seiner
Erlosung leisten mubB, so ist und bleibt er dennoch der Erléste, er kann nicht
« Miterloser » genannt werden. Analog kénnte man nun sagen : Maria hat
unter dem Kreuz als Vor-Erloste und Geheiligte (also mit der Gnade) das
noétige opus operantis Ecclesiae bei der objektiven Erlésung geleistet, aber
auch sie kann darob nicht, ebensowenig wie der subjektiv Erloste, Miterlo-
serin genannt werden, oder man miiBte den Begriffen Erloser und Miter-
I6serin einen je ganz verschiedenen Sinn geben, wobei es offenbar nicht ein-
mal geniigte, nur von analogen Begriffen zu reden. Dieser Vergleich und
diese Losung sichern Maria voll und ganz ihre Stellung in der Soteriologie
und Ekklesiologie, auch ohne Corredemptrix-Dogma. Dieser Vergleich l1aBt
uns auch erahnen, was und wieviel Maria unter dem Kreuz gelitten hat. Ihr
opus operantis schlieBt all das Glauben, Lieben und Leiden ein, die der
Einzelmensch sein Leben lang und die Kirche durch die Jahrhunderte sub-
jektiv nachzuholen haben bis zur Vollendung der Erlésung. Aber auch all
das ist noch gering im Vergleich zu dem, was Christus durch sein opus ope-
ratum geleistet hat.

TroMAas KREIDER OSB



Besprechungen 345

Dogmatik

Flick, Maurizio, SJ - Zoltan Alszeghy, SJ: Il Creatore. L’inizio della
salvezza. (Nuovo corso di teologia cattolica, I1I, parte II.) — Libreria editrice
Fiorentina, Firenze 1959. 470 p.

Im vorliegenden Handbuch behandeln die beiden Professoren der Gre-
goriana die Lehre von der Schopfung im allgemeinen, von der Erschaffung
und vom Urstand des Menschen im besonderen, sowie die Frage der Erb-
siinde und ihrer Folgen. Die Verfasser haben das positiv-scholastische Ein-
teilungsschema bei den einzelnen Thesen zwar beibehalten, aber doch in einer
recht lockeren Weise, und in mancher Hinsicht fithren ihre Darlegungen
sehr vorteilhaft {iber frithere Manualien dieser Art hinaus. Mit vollem Recht
wird schon in der Einfithrung die Schépfung von der Heilsgeschichte her als
Beginn des Heils gesehen und dementsprechend ein heilsgeschichtliches Or-
ganisationsprinzip des Traktates postuliert. Die « Note e Chiarificazioni », die
jeweils den einzelnen Thesen angefligt werden, enthalten oft ausgezeichnete
Bemerkungen gerade auch zu Fragen, die mit der Heilsgeschichte zusammen-
hangen (z. B. Theologie der Zeit, der Geschichte) oder sonst von allgemeiner
anthropologischer Bedeutung sind. Die biblische Theologie ist im allgemeinen
in beachtenswerter Weise eingearbeitet. So wird z. B. bei der Frage nach
dem Ziel der Schopfung in glicklicher Weise nach dem biblischen Begriff
der « gloria Dei » gefragt, um eine umfassende, den Texten des Vaticanums
entsprechende Antwort zu geben. Die dogmengeschichtlichen Zusammen-
hinge werden griindlich geklirt und die lehramtlichen Entscheidungen unter
Beiziehung des noétigen historischen Materials sachgemaf3 interpretiert.

Andererseits kommt man doch nicht ganz am Eindruck vorbei, die
Durchfithrung des heilsgeschichtlichen Gesichtspunktes geschehe noch recht
zaghaft und vermoége nicht den ganzen Traktat zu priagen. Dies zeigt sich
schon rein formal darin, da3 etwa Ausfithrungen iiber die Zeit und die Theo-
logie der Geschichte in den Erlauterungen, und nicht in einer These, gebracht
werden. Dartiber hinaus hitte es die heilsgeschichtliche Schau wohl verlangt,
die Schopfungslehre im Sinn von Kol. 1,15-17 christozentrischer zu formu-
lieren mit den entsprechenden Folgerungen natiirlich fiir die ganze Proto-
logie (Gnade Adams als Gnade Christi ausfiihrlicher, supralapsarischer und
infralapsarischer Charakter der Gnade, der Integritit u. a.). Karl Barths
These von der Schépfung als duBerem Grund des Bundes und vom Bund als
innerem Grund der Schopfung liele sich mutatis mutandis auch in einer
katholischen, heilsgeschichtlichen Dogmatik ausfiihren.

Im einzelnen seien folgende Bemerkungen gestattet : Im Hinblick auf
die schwierigen Fragen der theologischen Interpretation von Gen. 1-3 und
der Protologie iiberhaupt wire es wohl von Vorteil gewesen, den hermeneu-
tischen Fragen noch mehr Aufmerksamkeit zu schenken. — Die Frage der
Evolution wird im Hinblick auf den menschlichen Leib u. E. allzu zuriick-
haltend behandelt. Bei aller Vorsicht, die hier geboten sein mag, mufte man
sich heute doch wohl nicht nur mit einer Diskussion des Problems begniigen,



346 Besprechungen

sondern diirfte auch in aller Bescheidung eine These wagen. In diesem Zu-
sammenhang ware wohl auch eine aufgeschlossene und zugleich kritische
Auseinandersetzung mit dem Werk Pater Teilhard de Chardins am Platz
gewesen. — S. 249 wird der Monogenismus als « theologisch gewil3 » qualifi-
ziert, und zwar mit gutem Recht. Weniger richtig ist indes wohl die Inter-
pretation des entsprechenden Passus der Enzyklika « Humani generis », der
nach allen Regeln der Interpretation lehramtlicher Entscheidungen vorsich-
tiger gehalten ist, als es die Verfasser wahrhaben wollen. Auch die Dekrete
des Trienter Konzils iiber die Erbsiinde miuiBten diesbeziiglich nuancierter
ausgelegt werden, zumal nicht ohne weiteres evident ist, daB der Polygenis-
mus auch mit einer z. B. mehr juridischen Explikation der Erbsiinde (die
theologisch unhaltbar, aber doch als Meinung zugelassen sein mag) not-
wendigerweise in Konflikt kommen mul. Tatsdchlich wundert man sich, daB
der Monogenismus nach der ganzen Art der Argumentation nicht héher ein-
gestuft wird, was nicht ganz logisch erscheint, aber doch besser unterlassen
wurde.

Den einzelnen Kapiteln ist jeweils eine Bibliographie in Auswahl bei-
gegeben. Die FuBBnoten zeigen, daf3 die einschldgige Literatur im allgemeinen
gut verwendet wurde. Gelegentlich wiinschte man bei der Bibeltheologie eine
vermehrte Beniitzung auch protestantischer Autoren (Eichrodt, Von Rad
u. a.), iiberhaupt eine noch stirkere Betonung der spezifisch biblischen Per-
spektiven (z. B. bei der Frage der Unsterblichkeit der Seele, wo die bedeu-
tende Untersuchung von P. Féret iiber den Tod zwar zitiert, aber doch nicht
geniigend ausgewertet wird). Bei der Frage der Konkupiszenz und der Folgen
der Erbsiinde wire auch B. Stickle, Die Lehre von der erbsiindlichen Kon-
kupiszenz in ihrer Bedeutung fiir das christliche Leibethos (Ettal 1954) zu
beriicksichtigen gewesen, und fiir die Darstellung der protestantischen Erb-
stindenlehre hiatte W. H. Van de Pol, Das reformatorische Christentum in
phidnomenologischer Betrachtung (Einsiedeln 1956) gute Dienste leisten
kénnen.

SchlieBlich ein technischer Hinweis: S. 44 fehlen Anmerkung 8-10 ;
S. 385 unten sind Zeile 7 und 8 vertauscht.

Zusammenfassend sei festgehalten : Wenn der vorliegende Traktat auch
noch nicht jene heilsgeschichtlich durchgearbeitete Schépfungslehre bringt,
die man sich heute wiinschen mochte, so enthilt er doch gute Ansitze in
dieser Richtung und bietet jedenfalls in klarer Darstellung, guter Sach-
kenntnis und persdnlicher Durchdringung des Stoffes eine griindliche Ein-
fiihrung in die verschiedenen Fragen der Schépfungs- und Erbsiindenlehre.

M. L6HRER OSB



Besprechungen 347

Die deutsche Thomas-Ausgabe. Vollstindige, ungekiirzte deutsch-latei-
nische Gesamtausgabe der Summa Theologica.

Bd. 26 : Des Menschensohnes Sein, Mittleramt und Mutter (III, 16-34).
— Bd. 28 : Des Menschensohnes Leiden und Erhéhung (ITI, 46-59). — Kerle,
Heidelberg ; Styria, Graz 1957, 1956. (15)-646, (15)-503 S. — Fiir die Uber-
setzung beider Bande zeichnet Heinrich M. CHRisTMANN OP, Anmerkungen
und Kommentar sind bearbeitet von Adolf HorFmann OP.

Der Text der Ubersetzung ist einfach und schlicht, entspricht dem
Sinne, ja meistens dem Wortlaute des Urtextes, ist im allgemeinen leicht
verstdndlich und vermeidet unnétige grammatikale Verworrenheiten. Die
Ubersetzer bemiihen sich, jeden einzelnen lateinischen Terminus mit einem
einzigen deutschen Wort wiederzugeben. Daf3 bei diesem Trachten nach
Kiirze und Einfachkeit das deutsche Wort manchmal den Inhalt des latei-
nischen Terminus doch nicht restlos wiederzugeben vermag, ist zu erwarten.
So kann man z. B. die Worter « maiores » und « minores » doch nicht ein-
fachhin mit « Gebildete » und « Ungebildete » iibersetzen (Bd. 28, S. 75, 79).
Es handelt sich ndmlich nicht schlechthin um Gebildete und Ungebildete,
sondern um Menschen, die als Fiihrer in religiosen Dingen, als Lehrer der
geoffenbarten Wahrheiten, die anderen, ihre Untergeordneten, zu belehren
haben und eben deshalb im Glauben bewanderter sein miissen. Deshalb ist
die teilweise umschreibende Ubersetzung des Bd. 15 der Deutschen Thomas-
Ausgabe (Glaube als Tugend) durch « Hohergeordnete », « Hohergestellte »,
« Untergeordnete », « Menschen aus dem Volke », « einfache Menschen » gliick-
licher zu nennen. Auch sollte das Ubersetzen desselben Terminus mit ver-
schiedenen Worten wenigstens in demselben Band vermieden werden. So
diirfte in q. 52, a. 5, ad 3 « cumulus gloriae » eher mit « Fiille von Herrlich-
keit » als mit « Inbegriff der Herrlichkeit » wiedergegeben werden (Bd. 28,
S. 181). « Cumulus » bedeutet im Sprachgebrauch des hl. Thomas nicht etwas
Wesentliches, sondern etwas zur Vollkommenheit Gehorendes, was bei Krea-
turen immer nur auf akzidenteller Ebene zu finden ist (vgl. I q. 5, a. 1).
Nun leuchtet es aber ein, daB die Gegenwart Christi als Menschen nicht
den « Inbegriff » der Seligkeit ausmacht, sondern nur zur « Fiille » der Herr-
lichkeit gehort. Hingegen ist das Wort « cumulus » in q. 54, a. &4, ad 1 rich-
tig mit « Fiille von Herrlichkeit » iibersetzt (Bd. 28, S. 225). Diese kleinen
Aussetzungen, die wir machen, wollen aber keineswegs das Verdienst der
Ubersetzer, die uns eine getreue, leicht verstindliche Ubersetzung im heu-
tigen Deutsch bieten, leugnen oder schmadlern.

Hoffmann erweist sich in den Anmerkungen und im Kommentar als
ein sicherer Fiihrer des Thomasstudiums. Das Wesentliche ist immer meister-
haft hervorgehoben, die Erklirungen sind kurz gefaBt und doch unmiBver-
standlich. Niemand wird es ihm zum Vorwurfe machen kénnen, daB er Dis-
kussionen, die sich an eine Frage der Summa kniipfen aus dem Wege geht,
oder gerade nur erwahnt. Die Kunst und auch die Schwierigkeit einer An-
leitung zum Thomasstudium besteht eben darin, dal man sich auf das
Wesentliche beschrinken muf, den Weg zu weiteren Ertrterungen nicht
betreten kann und doch offen halten soll. Besonders méchten wir die Niich-



348 Besprechungen

ternheit in mariologischen Iragen und die Sachlichkeit beziiglich der Stel-
lungnahme des Aquinaten zur Unbefleckten Empfingnis hervorheben. Diese
gesunde Reaktion gegen unverantwortliche Ubertreibungen gewisser Mario-
logen ist zu begriien. Die Antwort auf die von Christmann in der Ein-
leitung zu Bd. 26 gestellten Frage (S. [11]) kann nur zu Gunsten von Thomas
ausfallen : « Man kénnte mit demselben Recht fragen, wer Maria den groBe-
ren Dienst erweist : Thomas, der sie ganz in den Schatten ihres Sohnes
stellt, oder jene, die Maria aus diesem Schatten herauszerren in ein Licht,
das nicht mehr Licht vom Lichte ihres Sohnes ist, der doch von Sich selbst
gesagt hat: ICH bin das LICHT der Welt (Jo. 8, 12).»

Wenn wir auch dem Kommentar und den Anmerkungen unsere Aner-
kennung nicht verweigern diirfen, so kénnen wir uns doch nicht des Ein-
druckes einer gewissen Zwiespaltigkeit erwehren. Der Kommentar hitte die
Aufgabe, den Text von Thomas zu erlautern. Ein typischer Kommentar, der
dhnlichen Versuchen zum Vorbild dienen kann, ist der Kommentar Cajetans.
Nun aber haben die Anmerkungen oft viel mehr den Charakter eines Kom-
mentars als der Kommentar selbst. Der Kommentar bietet eine sozusagen
selbstindige Abhandlung, die auch vom ganzen getrennt ihren Wert bei-
behalten wirde und eben deshalb die Eigenart des Kommentars verliert.
Inhaltlich ist diese zusammenfassende Abhandlung gewil3 vorziiglich, jedoch
fragen wir uns, ob der Zielsetzung der Deutschen Thomas-Ausgabe gedient
sei, wenn sie den Laien statt ihn zum Durchlesen des Thomas-Textes ge-
wissermaflen zu zwingen, ihn noch dazu verleitet, den Originaltext zu iber-
springen und sich mit der leichter lesbaren Zusammenfassung zu begniigen ?
Die franzosische Ubersetzung der Summa (Editions de La Revue des Jeunes,
Desclée, Paris) vermeidet diese Gefahr dadurch, daB sie in den « Notes
explicatives » die notigen Texterklarungen bietet und in den « Renseigne-
ments techniques » nicht eine Zusammenfassung der ganzen Doktrin gibt,
sondern nur auf erginzende oder konnexe Fragen eingeht.

Inhaltlich haben wir nichts Wesentliches auszusetzen. Auf einiges mdch-
ten wir aber doch hinweisen :

1. Beziiglich der strittigen Frage, ob in Christus ein oder zwei Daseins-
akte seien, vertritt der Kommentar die allgemein thomistische Auffassung,
des einzigen Seins. Richtig wird gesagt, daB3 jene Theologen, die die sach-
liche Identitdt von Wesenheit und Dasein auch in geschaffenen Dingen an-
nehmen, logischerweise auch in Christus zwei Daseinsakte setzen, die Thomi-
sten hingegen auf Grund der Realdistinktion schreiben Christus einen ein-
zigen Daseinsakt zu (Bd. 26, S. 459-460). Um nicht den Eindruck zu er-
wecken, daf3 dieses Problem allein der Streitfrage zwischen Thomismus und
Molinismus entspringt, hitte man betonen kénnen, daB3 die Leugnung der
Distinktion zwischen Essenz und Existenz notwendigerweise zur Annahme
eines doppelten Existenzsaktes in Christus fiihrt, ihre Bejahung hingegen die
Annahme eines einzigen Daseinsaktes nur moglicherweise nach sich zieht.
Dies beweist nicht nur die aktuelle Diskussion zwischen Thomisten, sondern
auch das Werk des hl. Thomas « De Unione Verbi Incarnati ».

2. Keine leichte Aufgabe ist es, die Lehre des hl. Thomas iiber die
Empfingnis Christi (III. qq. 31-33) mit der modernen Zeugungsbiologie in



Besprechungen 349

Einklang zu bringen. Wenn es Theologen gibt, die in ihren Vorlesungen die
Lehre des Aquinaten wiederholen, als ob noch immer die aristotelisch-
thomasische Auffassung in Kraft wire, so gibt es auch andere, die in das
entgegengesetzte Extrem fallen und glauben, da man alles, was Thomas
iber die Empfangnis Christi gesagt hat, auf Grund der heutigen Biologie
iiber den Haufen werfen muf3. Hoffmann fillt in keines der beiden Extreme.
Als Thomist iibernimmt er natiirlich den ganzen Tatsachenbestand der heu-
tigen Biologie, weil3 aber auch, da3 der Philosoph im Lichte seiner eigenen,
in metaphysischen Einsichten wurzelnden Prinzipien, jene Tatsachen aus-
werten muB. Wollte sich ndmlich der Philosoph in der Kosmologie von der
Metaphysik emanzipieren, so horte er auch auf, Philosoph im thomistischen
Sinne des Wortes zu sein, denn der Thomismus bedeutet nicht nur eine mehr
oder weniger verschwommene Geistesrichtung, sondern ein System, das auf
metaphysischen Prinzipien fuBt, deren Giiltigkeit fiir den ganzen Bereich
des Seins anerkannt wird. Beachtenswert ist, was der Kommentar tiber die
verschiedene Bewertung des Wunders der Empfangnis Christi sagt (Bd. 26,
S. 604-606). Dadurch wird implizit auch Antwort auf eine Frage gegeben,
die der Kommentar zwar nicht stellt, die aber hitte aufgeworfen werden
kénnen : ob namlich der Heilige Geist auch den materiellen Anteil des mann-
lichen Samens ersetzt ? Zu begriiflen ist auch, daB sich Hoffmann beziiglich
des Zeitpunktes der Belebung durch die Geistesseele zu keinen voreiligen
Schliissen hinreien 1aBt (Bd. 26, S.598-600). Die heutige Biologie kann
apodiktisch nicht beweisen, daB die Befruchtung mit der Beseelung durch
die Geistesseele zusammenfdllt — es ist fraglich, ob dies apodiktisch jemals
beweisbar sein wird —, sie legt hochstens diese Voraussetzung nahe. Eben
deshalb ist es richtig, beide Voraussetzungen vor Augen zu halten und eine
entsprechende theologische Interpretation fiir beide Voraussetzungen zu
finden. Das Problem der Erbsiindenfreiheit Christi ist gerade nur angedeutet
(Bd. 26, S. 588-590). In diesem Punkte scheint die heutige Biologie ziemlich
wichtige Modifikationen der Erbsiindeniibertragung zu erheischen. Wenn
an der aktiven Zeugung nicht nur der Mann, sondern auch die Frau teil-
nimmt, kann man nicht die Erbsiindenfreiheit Christi — wie es Thomas tut —
damit begriinden, daB er der Keimkraft nach nicht von Adam stammt (ITI,
q. 31, a. 7). Wie aber auch gegenwairtig die Erbsiindenfreiheit Christi in suis
causis erklirt wird, man hitte, um einem MiBBverstindnis des theologisch
unbewanderten Laien vorzubeugen, an dieser Stelle hervorheben sollen, da@
es fir Christus in Anbetracht seiner gottlichen Personalitit metaphysisch
unmoglich war, eine Siinde zu begehen oder sich die Erbsiinde zuzuziehen.

Der Vollstindigkeit der biologischen Frage wegen hitte man anldBlich
q. 32, a. 4 eine erginzende Bemerkung machen kénnen. Wenn man heute
nicht mehr sagen kann, daBl die gesamte Wirkkraft aufseiten des Mannes
und die gesamte Passivitit aufseiten der Frau liege, weil sowohl den Ei-
zellen wie den Samenzellen Stoff und Keimkraft zukommt, so bleibt es doch
weiterhin wahr, daB das stoffbeladene, stark passive Ovulum in deutlichem
Kontrast zur energiebeladenen Aktivitat des Spermiums steht (vgl. Hudeczek,
Zur Differenzierung der Geschlechter in biologischer Sicht, FZPT 4 (1957)
257-272). Es ist ibrigens dem Scharfsinn Cajetans nicht entgangen, daB



350 Besprechungen

Thomas im Artikel eigentlich nicht bewiesen hat, daB3 die gesamte Wirk-
kraft aufseiten des Mannes sei: « Plus infertur, quam sequatur. Licet enim
sequatur, Ergo vis activa se tenet ex parte patris, non tamen sequitur, Ergo
tota se tenet ex illa parte » (Com. Caietani, n. V). Und Cajetan gibt zu, da@
die Konsequenz apodiktisch nicht bewiesen sei, wenn sie auch sinnvoll ange-
nommen werden kann: « Non est alienum a doctrina sana tradere quod
ratione consonat, licet demonstratio mathematica non habeatur, licet alii
oppositum sentiant » (ebenda n. IX). Cajetan mag recht haben, aber es
kommt doch vor, daBl was uns heute als « sinnvoll » erscheint, morgen sich
als falsch erweisen wird. Gegenwirtig werden wir die exklusive Aktivitit
zwar nicht dem Manne und die exklusive Passivitat nicht der Frau, bzw. den
von ihnen hervorgebrachten Keimzellen zuschreiben, aber doch auch nicht
leugnen koénnen, daB Mann und Frau nicht nur psychisch, sondern auch
schon biologisch in der Richtung von Aktivitit und Passivitit differen-
ziert sind.

3. Der Kommentar vertritt die Auffassung, daB man mit der Uber-
nahme von Thomas These, wonach bei Christi Geburt kein Offnen des Mutter-
leibes stattfand, schlechthin den Akt des Gebarens leugnen miiflite (Bd. 26,
S. 566-568). Diese Folgerung ist aber nicht zwingend, denn man kann ja
das Offnen des Mutterleibes schon als eine Folge des Gebirens betrachten.
Das Gebiren selbst besteht ja wesentlich in der Kontraktionstitigkeit des
Uterus, wodurch das Kind auf seinen Geburtsweg geleitet wird. Beim Ab-
schluB’ dieses Vorganges fand aber bei der Geburt Christi keine Verletzung
des Hymens und keine Offnung des Mutterleibes statt — Christus konnte
auch durch den verschlossenen Mutterscho nach auflen gelangen —,
und darin besteht eben das Wunder. Deshalb scheint es nicht nétig zu sein,
das Offnen des Mutterleibes anzunehmen, um das aktive Gebiren Mariens
zu wahren, und das Wunder auf die Unverletztheit des Hymens beschrinken
zu wollen. Man kann ndmlich ganz gut den Geburtsakt bejahen und zugleich
auch der Tradition gemiB die wunderbare, jungfrauliche Geburt Christi aus
unversehrtem Mutterscho3 beibehalten.

4. Der Kommentar zu q. 54, a. 3 (Bd. 28, S. 437) nimmt an, daB3 die
auferstandenen Koérper kraft der Gabe der Feinheit (subtilitas) andere Korper
durchdringen konnen. Viele Handbiicher vertreten diese Ansicht, so z. B.
Zubizarreta, Theologia Dogmatico-Scholastica, vol. IV, Q. XLVTIII, Art. VI,
§ 2; Diekamp, Theologiae Dogmaticae Manuale, vol. IV, Tract. de Novis-
simis, Cap. 2, § 4. Diese Auffassung bekimpft Thomas in seinen verschie-
denen Werken — sie ist iibrigens auch die Auffassung Suarez (De Mysterio
Vitae Christi, disp. 48, sect. 5, n. 16, Opera Omnia, ed. Vives, 1860, tom. 19,
p- 863) — kann also nicht als die Auffassung Thomas’ betrachtet werden.
GewiB3, liest man nur den ersten Satz von q. 54, a. 1, ad 1, so kénnte man
glauben, Thomas leite selbst die Durchdringlichkeit von der Verkliarung der
Korper ab. Aber der Zusatz «sicut quidam dicunt» mufl uns schon vor-
sichtig machen. Es handelt sich da noch nicht um die endgiiltige Auffassung
von Thomas. Er gibt nur eine vorlaufige Antwort, die alle jene akzeptieren
koénnen, die das Durchdringen der Korper fir eine Folge der Verklirung
halten. Ahnlich sagt Thomas in q. 28, a. 2, ad 3 : « Quidam dixerunt Chri-



Besprechungen 351

stum in sua nativitate dotem subtilitatis assumpsisse, quando exivit de
clauso utero virginis. » Und auf diese Voraussetzung eingehend lehnt er diese
Losung ab : « Sed hoc non convenit his quae supra determinata sunt. Huius-
modi enim dotes corporis gloriosi proveniunt ex redundantia gloriae animae
ad corpus ; ut infra dicetur, cum tractabitur de corporibus gloriosis. Dictum
est autem supra, quod Christus ante passionem ‘permittebat carni suae agere
et pati quae propria’ : nec fiebat talis redundantia gloriae ab anima ad cor-
pus. » DaB aber die These, das Durchdringen der Korper sei eine Folge der
Verkliarung, nicht die Meinung des Aquinaten ist, ergibt sich aus der Fort-
setzung der oben erwahnten Antwort : « Sed utrum hoc facere possit corpus
gloriosum ex aliqua proprietate sibi inducta, ut simul cum alio corpore in
eodem loco existat, inferius discutietur, ubi agetur de resurrectione com-
muni» (q. 54, a. 1, ad 1). Wir wissen, da3 Thomas diesen Teil der Summa
nicht mehr verfassen konnte. Das Supplementum, das wesentlich die Lehre
des Sentenzenkommentars aufnimmt (IV Sent. dist. 44, q. 2, a. 2 und IV Sent.
dist. 49, q. 4, a. 5, qua 2 et 3), formuliert die Lehre des Aquinaten ganz
unzweideutig : « Illud quod impedit corpus nostrum nunc ne simul cum alio
sit in eodem loco, nullo modo poterit ab eo removeri per dotem Subtili-
tatis... Sed poterit simul cum alio corpore esse ex operatione virtutis divinae »
(Suppl. q. 83, a. 2). Virtute divina fieri potest, et ea sola, quod corpori
remaneat esse distinctum ab alio corpore, quamvis eius materia non sit
distincta in situ ab alterius corporis materia. Et sic miraculose fieri potest
quod duo corpora sint in eodem loco » (Suppl. q. 83, a. 3). Und begriindet
wird ebenda diese Lehre daraus, daB sich zwei Koérper individuell von ein-
ander nur dann unterscheiden kénnen, also nur dann zwei sein kénnen, wenn
sie infolge der Dimensionen voneinander &rtlich unterschieden sind. Allein
Gott kann sie in ihrer individuellen Distinktion auch dann erhalten, wenn
sie den Dimensionen nach ortlich zusammenfallen. Nun aber berechtigt uns
nichts anzunehmen, Thomas hitte diese seine Lehre des Sentenzenkom-
mentars in seinen anderen Werken widerrufen. Nicht nur in fritheren Werken,
wie in IV Contra Gentes, cap. 87, sondern auch in Werken des zweiten
Pariser Aufenthaltes, wie Quodl. 1, q. 10, a.1 und a. 2, und in Joh. 20,
lect. 4, finden wir iiberall diesselbe Doktrin. Aber auch in der Summa in
dem schon zitierten ad 1 lesen wir : « Nunc autem, quantum ad propositum
sufficit, dicendum est quod non ex natura corporis, sed potius ex virtute
divinitatis unitae, illud corpus ad discipulos, licet verum esset, januis clausis
introivit. » Und sich auf Augustinus und Gregorius berufend, lehrt er in
diametraler Opposition zum ersten Satze derselben Antwort, dafl das Durch-
dringen des Korpers Christi durch verschlossene Tiren einem Wunder zu-
zuschreiben sei. Ahnlich sagt er auch in III q. 57, a. 4, ad 2: « Quamvis
de natura corporis non sit quod possit esse in eodem loco cum alio corpore,
tamen potest hoc Deus facere per miraculum quod in eodem loco possint
esse ; sicut et fecit ‘corpus Christi ut de clauso utero Beatae Virginis exiret’,
et quod ‘intravit januis clausis’ sicut dicit beatus Gregorius (In Evang.,
lib. 2, hom. 26). Corpori ergo Christi convenire potest esse cum alio corpore
in eodem loco, non ex proprietate corporis, sed per virtutem divinitatis
assistentem et hoc operantem. »



352 Besprechungen

Nach Thomas also haben die auferstandenen Ko¢rper kraft ihrer Subti-
litdt keine positive Fahigkeit, andere Korper zu durchdringen, sie kénnen
dies hochstens kraft der Allmacht Gottes, d. h. infolge eines Wunders tun.

5. Bei ausgesprochen exegetischen Fragen der Summa, wie in III q. 53,
a. 3, ad 2, wire es angezeigt, in einer Anmerkung auf die Stellungnahme
der heutigen katholischen Exegese hinzuweisen, wie dies z. B. in Anmerkung
(35) von Bd. 28 geschieht (S. 345-346).

Im allgemeinen mochten wir noch bemerken, dal man mit Anmer-
kungen zu Texten, die von Laien — denn auch diese sind vor Augen zu
halten — nur schwer verstanden werden, nicht allzu sehr sparen sollte. So
ware z. B. zu III q.19, a. 1, ad &, und zu III q. 49, a. 6, ad 3 eine kurze
Anmerkung am Platze gewesen.

Erfreulich ist es, daB der Kommentar und die Anmerkungen viele exe-
getische und historisch-spekulative Erorterungen aufweisen. Wiinschens-
wert wire es, wenn man, bei der Erklarung jeder Quastion der Summa ein
quellenhistorisches Studium zur Hand hétte, doch ist es nicht die Aufgabe
des Kommentators, diese positiven Studien zu verfassen, er kann hochstens
auf die schon bestehenden hinweisen. Dies aber soll er immer tun !

Alles in allem sind wir den Herausgebern und Mitarbeitern der Deut-
schen Thomas-Ausgabe zu neuem Dank verpflichtet und wir begliickwiin-
schen sie zur Bereicherung der theologischen Literatur durch diese zwei
vorziiglichen Bande ! T. MeEHrRLE OP

Lexikon der Marienkunde, hrsg. von K. ALGERMISSEN, L. BOER, G. ENGL-
HARDT, C. FECKES, M. ScumAUsS, J.Tyciak. 2. Lieferung (1958), 3./4. Lieferung
(1959), 5. u. 6. Lieferung (1960). — Pustet, Regensburg 1958-60. Sp. 193-1152.

Nachdem sowohl iiber das Anliegen wie iiber die Anlage des Marien-
lexikons schon berichtet wurde (s. diese Zeitschrift 5 [1958] 450-451), gentige
fiur die vorliegenden Lieferungen die bloBe Anzeige. Die 2. Lieferung (von
Anbetung bis Astarte) umfalit die Spalten 193-384, die 3. und 4. Lieferung
(in einer Doppelnummer mit den Stichworten d’Asforga bis Beweinung
Christi) reicht von Spalte 385-768. Von der 3. Lieferung ab ist anstelle des
unerwartet verstorbenen Msgr. Professor C. Fleckes als Fachleiter fiir Dog-
matik Msgr. Prof. Schmaus getreten. Die 5. Lieferung reicht von Beweinung
Christi bis Briider Jesu, die 6. von Briider Jesu bis Cima.

H. M. K6sTteEr SAC

Brinktrine, Johannes : Die Lehre von der Mutter des Erl6sers. — Schon-
ingh, Paderborn 1959. 135 S.

Diese Mariologie ist ein Teil der vom gleichen Verfasser vorgelegten Ge-
samtdogmatik. Sie teilt mit den tbrigen Bénden des Gesamtwerkes die
Orientierung am HI. Thomas von Aquin, den Stil, die Anlage, und vor allem
die gediegene Nuchternheit. Der Verfasser steckt sich das Ziel, in den Spuren
des Jesuitentheologen Sudrez Frommigkeit und Wahrheit zu verbinden,



Besprechungen 353

und nach der Mahnung Pius XII. sich von Ubertreibung ebenso fern zu hal-
ten wie vor Enge. Man kann ihm ohne Riickhalt bestitigen, was er sich
wiinschte : daB er diesem « Ideal ... nahegekommen » ist (5 f.), ja daB er es
erreicht hat.

Die Einteilung, wie die ganze Konzeption, ist traditionell scholastisch.
Die Gottesmutterschaft wird als Quelle aller marianischen Privilegien ver-
standen und an den Anfang gestellt. Ein zweiter Teil entfaltet die aus ihr
erflieBenden Privilegien, zuerst fiir die Seele (Freiheit von Erbsiinde, person-
liche Stinde, Konkupiszenz ; Gnadenfiille), dann fir den Leib (Jungfraulich-
keit, Tod und Verherrlichung). Ein dritter (letzter) Teil zeichnet das Ver-
hédltnis zwischen Maria und uns Menschen (Mutter, Mittlerin, Konigin,
Hyperdulie).

Die Darlegungen ranken sich um klar und niichtern formulierte Sitze
(Thesen), die in einem tubersichtlichen Verzeichnis und mit genauem theo-
logischem Sicherheitsgrad versehen dem Werk .vorangestellt werden (9).
Literatur ist reichlich, wenn auch erklartermafBlen (11, 95) nur in Auswahl
verzeichnet. Die Lehre der Kirche geht den iibrigen Beweisquellen (auch der
Heiligen Schrift) voran. Die Formulierung der theologischen « Beweise »
trigt dem Konvenienzcharakter geniigend Rechnung. Der Schriftbeweis
beansprucht nicht, immer stringent zu sein (36, 63). Der Vaterbeweis ist aus-
giebig und gut gewédhlt ; wo sich ein sicheres, ausdriickliches Zeugnis nicht
findet, wird freimiitig Fehlanzeige erstattet. Wo immer moglich wurde auch
die Liturgie herangezogen. B. wertet die Gottesmutterschaft, in die er den
Konsens wesentlich hineinnimmt, als heiligende Form, analog der hyposta-
tischen Union (24-25), und riickt sie an Rang tiber die visio beata (21). Maria
war, entgegen neueren Deutungen, schon vor der Verkiindigung zur Jung-
fraulichkeit entschlossen (59), und hat schon bei der Botschaft des Engels
die Gottheit ihres Sohnes erkannt (55). B. priift, in welchem theologisch ver-
tretbaren Sinn von einer gratia capitis bei Maria die Rede sein kénne (55 f.).
Der Verfasser findet eine Mitwirkung Mariens am Kreuzesopfer Jesu (als
« Miterloserin ») durchaus diskutabel, ja auf der Sinnlinie ihres Mitwirkens
zu Nazareth ; sie wire auch eine « Krénung des Dogmas von der Unbefleckten
Empfangnis ». Eine Befahigung dazu setzt freilich fiir Maria einen « eigenen »
und « wesentlich verschiedenen » Modus der Erlésung voraus (105). B. denkt
diese Beteiligung Mariens an der erlosenden Tat Jesu mach dem Modellfall
Evas an der Seite Adams (103 £.). Da3 die andere, ekklesiologische Erklirung
dieser Mitwirkung « eine zu materielle Auffassung der Gnade zur Voraus-
setzung » habe (106), werden die Vertreter dieser Deutung wohl nicht als
zutreffend anerkennen.

Diese Mariologie wirkt auch dort, wo sie sich niichtern und zuriickhaltend
gibt, ehrfiirchtig und (im guten Sinne) fromm. Das ist ein erfreuliches Zei-
chen und eben das, was dem Verfasser erklartermafen als Ideal vorschwebte.

H. M. Koster SAC



354 Besprechungen

Bibliotheca Immaculatae Conceptionis : Textus et disquisitiones. — Aca-
demia mariana internationalis, Romae 1958-59.

Die drei hier angezeigten Arbeiten stammen aus dem Kreise um P. Balié,
den Leiter der franziskanischen Skotuskommission und den verdienstreichen
Organisator der letzten Internationalen Mariologischen Kongresse. Sie stel-
len wertvolle Beitrige zur Geschichte des Dogmas von der Unbefleckten
Empfingnis dar und figurieren in der obengenannten Sammlung.

1. Korosak, Bruno, OFM : Doctrina de Immaculata B. V. Mariae Con-
ceptione apud auctores OFM qui Concilio Tridentino interfuerunt. (Vol. 6.) —
1958. xv1-146 p.

Die Schrift veréffentlicht Forschungen, die, urspriinglich fir den 2. Inter-
nationalen Mariologischen KongreB (Rom 1954) bestimmt, so anwuchsen,
daB sie nun als eigener Faszikel erschienen (V {.). Sie will, soweit dies heute
noch méglich ist, den EinfluB der Franziskaner auf die AuBerungen des
Trienter Konzils iiber die Unbefleckte Empfingnis bestimmen. Es waren,
sei es als Konzilsviter, sei es als Theologen, etwa 50 Franziskaner am Konzil
beteiligt. Die Studie sucht unter Auswertung des bisherigen Forschungs-
standes gewissenhaft zu ermitteln, wer von diesen Franziskanern sicher
authentische Schriften iiber die Immakulatafrage hinterlie (1-10), um dann
nach einer gedringten Ubersicht {iber den allgemeinen Stand der Immakula-
tafrage bis zum Beginn des Konzils (11-17) darzulegen, was von franziskani-
schen Konzilsteilnehmern vor dem Konzil (18-70), wahrend des Konzils
(71-88) und nach dem Konzil (89-109) zur Frage geauBert wurde. Sie stellte
dabei fest, dafl die Franziskaner zwar die Immaculata Conceptio verteidigt,
zu diesem Zweck aber jeden betonten Skotismus vermieden haben, sei es,
um das Lager der Verteidiger nicht durch Schulstreitigkeiten zu spalten,
sei es, weil man sie nur nach dem allgemeinen kirchlichen Glauben und nicht
nach Schulmeinungen gefragt hatte, sei es schlieBlich, um den moglichen
Spielraum der theologischen Freiheit in dieser Frage nicht einzuschrinken
(110 £.).

Ein Anhang veréffentlicht u. a. ein auf die Frage beziigliches Scholion
von Andreas De Vega (?), ein Votum von Jakob Lainez SJ, und ein Breve
Gregors XIII. in der causa Johannes Maldonat.

2. Hechich, Barnabas, OFM : De Immaculata Conceptione B. Mariae V.
secundum Thomam de Sutton OP et Robertum de Cowton OFM : Textus
et doctrina. (Vol. 7.) — 1958. xvI1-204 p.

Diese verdienstvolle Arbeit ist sozusagen ein Nebenertrag der Scotus-
Kontroverse : der Frage namlich, ob nicht am Ende Scotus in seinen Argu-
menten fir die Conceptio Immaculata mehr von seinen eigenen Zeitgenos-
sen, als umgekehrt diese und die Nachwelt von ihm gelernt haben. Diese
Frage kann nur durch minutiése geschichtliche Teiluntersuchungen ent-
schieden werden und H. hat fir zwei Zeitgenossen des Scotus eine solche
Arbeit durchgefiihrt : fiir seinen Ordensbruder Robert de Cowton und fiir den



Besprechungen 355

Dominikaner Thomas de Sutton. Er musterte zuerst die Quellen (1-51),
edierte dann die entsprechenden Texte beider Theologen (55-116), sowie eine
verkiirzte Wiedergabe der Sentenzen des Richard Snedisham (117-124),
schlieBlich die Notizen eines Anonymus iiber Robert de Cowton und Thomas
v. Aquin (125-127). AnschlieBend stellt H. den EinfluB beider Autoren auf
die schwebende Kontroverse dar (132-138) und zeigt, wie sie die Gegner (139-
145) und Freunde (146-164) der Conceptio Immaculata beurteilen, ins-
besondere wie sie sich zu Heinrich von Gent stellen (165-188).

Das Ergebnis ? Duns Scotus ist bald von der Art gewesen, daB3 er die
Theologen entweder zu Anhidngern oder zu Gegnern hatte ; gleichgiiltig lie
er niemand (147). Robert de Cowton ist offensichtlich weitgehend positiv
an Scotus orientiert (147-161). Thomas de Sutton kennt Scotus, hilt aber
gegen Scotus zu seinem Ordensbruder Thomas v. Aquin (161-164). Aber
weder der eine noch der andere wagt seine Ansicht als sicher auszugeben ;
jeder hilt seine Meinung fiir mehr wahrscheinlich und verteidigt sie unter
dieser Einschrinkung (193 f.).

3. Rosato, Leo, OFM : Doctrina de Immaculata B. V.M. Conceptione
secundum Petrum Aureoli. (Vol. 8.) — 1959. xv-143 p.

Auch Petrus Aureoli ist ein Zeitgenosse, wenn auch mehr ein Rivale als
ein Schiiler des Scotus (1-2). R. stellt zunichst alle literarischen AuBerungen
seines Autors iiber die schwebenden Fragen zusammen (5-17) und zeichnet
die wissenschaftliche Einstellung, womit dieser die Frage anging (17-23).
Er arbeitet die Vorstellung des Petrus Aureoli iber die Erbsinde heraus
(25-37), um dann zu zeigen, wie dieser sich die Ausnahme Mariens von der
Allgemeinheit der Erbsiinde dachte (38-48). Die sich aufdringende Frage,
ob und wie fiir Gott eine solche Ausnahme durch Vorbewahrung mdoglich
sei, ist Gegenstand des folgenden zweiten Kapitels (49-78). Ein weiteres drit-
tes Kapitel legt die Meinung des Awureoli iiber das Faktum der Conceptio
Immaculata und tber seinen theoretischen Sicherheitsgrad dar (79-104).
Das letzte, vierte Kapitel beschiaftigt sich mit den Quellen und der Bedeu-
tung des doctor facundus im historischen Ablauf der Gesamtkontroverse
(105-129).

Das Ergebnis ist, daB Aureoli von Bonaventura, Wilhelm v. Wave, Scotus
und anderen beeinflufl ist (108) ; es bleibt aber sein Ruhm, dal3 er den ersten
scholastischen Traktat ausdriicklich iiber diese Frage verfallte, daf3 er das
Problem schon im Sinne der spiter dogmatisierten Entwicklung genau for-
mulierte (105 f.), und auf die weitere Entwicklung einen groBen férdernden
Emflu nahm (131-136). H. M. KéstErR SAC

Malo, Adrien-M., OFM : Pour le centenaire de Lourdes. — Les éditions
franciscaines, Montréal 1958. 119 p.

Der Band ist ein geschichtliches Dokument zum zehnjihrigen Jubilium
der kanadisch-mariologischen Arbeitsgemeinschaft. Er stellt zugleich eine
Huldigung an den Prasidenten der internationalen marianischen Akademie
und den Organisator des Lourdes-Kongresses, P. Balié, dar, der aus diesem



356 Besprechungen

Anla8 Kanada besucht und zur Vorbereitung des Lourdes-Kongresses 1958
eine Reihe kompetenter Konferenzen gehalten hat. Die Schrift enthilt ein
detailliertes Reisejournal (8-13) dieser Vortragstournée. Es folgen im Ab-
druck die von P. Bali¢ gehaltenen Konferenzen : Lourdes, la ville des mivac-
les; Deux questions de théologie. Sur le théme : Marie et I’église ; Marie,
Meéve de Dieu et Méve des hommes, dans la pensée de I'éternel (17-80). Ein zwei-
ter Teil enthélt die zur Verleihung des juristischen Ehrendoktorates durch
die Universitit Ottawa an P. Bali¢ gewechselten Urkunden und Reden
(83-93). Ein dritter Teil veroffentlicht die Initiative von P. Balié zugunsten
der Schweigenden Kirche : Seine Promemoria an Pius XII., die pipstliche
Antwort hierauf, den Anruf von P. Bali¢ an die freie Welt, und ein Kreuz-
zugsgebet fiir die hinter dem Eisernen Vorhang gefihrdeten Glaubensbriider.
Den SchluB bildet ein von P. Bali¢ iiber die Korredemptrix-Frage im Osser-
vatore Romano vom 20. 10. 57 veroffentlichter Artikel.

H. M. K6sTteEr SAC

Franciscus Xav. de Abarzuza OFMCap : Manuale theologiae dogmaticae,
vol. IV : De Sacramentis in genere et in specie. Editio 2a. - Ediciones Studium,
Madrid 1957. xx1v-554 p.

Zur Charakterisierung sei nur auf einige Punkte verwiesen. In bezug auf
die causalitas sacramentorum folgt Abarzuza der Ansicht von Billot: die
Sakramente sind causae intentionales dispositivae (S. 51-65). Der Traktat
iiber die Eucharistie ist, dhnlich wie bei Filograssi, in drei Teilen behandelt :
das Geheimnis der Realpriasenz, das Opfer und das Sakrament. Das Wesen
des eucharistischen Opfers ist in der Doppelkonsekration gegeben (S. 280-
297). In der Darlegung iiber das Ehesakrament wird die Problematik der
Zweckfrage nicht berithrt. Die besonders im deutschen Sprachraum viel
und fruchtbringend diskutierte Frage iiber die « Mysteriengegenwart » * wird
mit keinem Wort beriihrt, was nicht nur fiir das Lehrbuch, sondern auch
fir die Sakramente selber das Fehlen eines wertvollen Aspektes und beleben-
den Impulses bedeutet. T. KrReIDER OSB

Eucaristia. Il mistero dell’altare nel pensiero e nella vita della Chiesa.
A cura di Antonio ProranTti. — Desclée, Editori Pontifici, Roma-Parigi-
Tournai-New-York 1957. xv-1231 p.

Unter der Leitung von Monsignore 4. Piolanti haben rund fiinfzig Theo-
logen an diesem Sammelwerk iiber die Eucharistie mitgearbeitet, das vom
Herausgeber als eine Vorbereitung fiir die Feier des siebten Zentenars der
Promulgierung des Fronleichnamsfestes (1264/1964) gedacht ist. Die iiber-
wiegende Zahl der Mitarbeiter stammt aus Italien, ein Dutzend sind Fran-
zosen oder Belgier, ganz wenige haben eine andere Nationalitit. Wenn man
deshalb auch nur in einem eingeschrankten Sinn von einer europdischen Zu-

1 Zur Orientierung siehe: RT 57 (1957) 510-551; 58 (1958) 20-54. Ebenso :
FZPT 6 (1959) 420-430.



Besprechungen 357

sammenarbeit sprechen kann, wird man doch gerne anerkennen, daf3 es
Piolanti gelungen ist, eine groBe Zahl guter Krifte fir das Werk zu gewinnen,
die sich mit wissenschaftlichem Ernst an die thnen gestellte Aufgabe gemacht
haben. Wie der Herausgeber im Vorwort ausfiihrt, priasentiert sich der Band
wenigstens als Versuch einer Summe iiber die Eucharistie : « La costruzione,
che ne ¢ risultata, tende a superare la frammentarieta della enciclopedia,
con la palese aspirazione di imitare la summa medievale, in cui tutto era in
funzione di una idea centrale. Siamo ben persuasi di essere rimasti lontani
dall’ideale e pertanto consideriamo il nostro come un tentativo, che traduce
I'intimo travaglio della scienza teologica ... » (S. v).

Die wmaterielle Fille des Werkes ist denn auch tatsichlich erstaunlich.
Der erste inhaltlich und umfangmaBig gewichtigere Hauptteil befal3it sich
mit den biblisch-dogmatisch-apologetischen Fragen um die Eucharistie
(« L’Eucaristia nel pensiero»). Er ist folgendermaBen gegliedert : Der erste
Abschnitt handelt iiber die Quellen des Glaubens an die Eucharistie mit Ein-
schlul3 des kirchlichen Lehramtes. Die bedeutendste Untersuchung im bibli-
schen Teil hat G. Ruffino tiber die Eucharistie im Neuen Testament geschrie-
ben. Einige kleinere Aufsitze iiber die alttestamentlichen Typen und die
Malachiasprophezeiung sind vorangestellt (G. Rinaldi, G. R. Castellino).
Andere Arbeiten folgen tiber die Eucharistie bei den ersten Vitern (D. van
den Eynde), den Alexandrinern (Th. Camelot), der Schule von Antiochien
(J. Lécuyer), den afrikanischen Vitern (Ch. Boyer). Mit zwei Untersuchungen
iiber die Eucharistie in der Archeologie (4. Amore) und in den lehramtlichen
Entscheidungen (4. Zigrossi) schlieBt der Abschnitt.

Im zweiten umfassenden Abschnitt wird die Theologie der Eucharistie
entwickelt, wobei das Schwergewicht auf der Transsubstantiation (4.Pio-
lanti) und der Explikation der verschiedenen Aspekte der Realpriasenz liegt
(H. Bouéssé, L. Ciappi, L. Zanni). AnschlieBend werden die Fragen des MeB-
opfers (A. Piolanti), der Teilnahme der Gliubigen am Opfer (G. Philips), der
MeBopferfriichte (G. Rambald:), der Epiklese (M. Gordillo), der Wirkungen
(4. Piolanti) und der Heilsnotwendigkeit (R. M. Pizzorni) der Eucharistie
besprochen.

Der dritte Abschnitt stellt die Irrtiimer iiber die Eucharistie dar von
der Zeit der Viter iiber das Mittelalter und die Reformation bis in die Gegen-
wart hinein, wo nicht nur auf verschiedene Theorien protestantischer Exe-
geten und Theologen, sondern auch auf irrige Anschauungen im katholischen
Bereich aufmerksam gemacht wird (G. Zannoni, A. Piolanti, D. Stiernon
L. Cristiani, S. Zedda, A. Michel). Im vierten werden die Beziehungen zu
anderen Glaubensgeheimnissen, zum Priestertum (R. Spiazzi), zur Kirche
(P. Parente), zu Maria (R. Laurentin), zum Herzen Jesu (L. Penzo) und zur
Trinitat (M. Schmaus) untersucht. Der letzte Abschnitt befat sich schlie3-
lich mehr apologetisch mit den Parallelen im auBerchristlichen Bereich
(K. Priimm) und den Problemen, die sich hinsichtlich der Transsubstantia-
tion von den heutigen Naturwissenschaften her ergeben (R. Masi).

Im zweiten Hauptteil des Werkes werden Fragen des Kultes, der Spiri-
tualitit, des Rechtes, der Literatur und Kunst in Verbindung mit der
Eucharistie behandelt.



358 Besprechungen

Man miilte eine eigene groBe Abhandlung schreiben, wollte man die
verschiedenen Beitrige einzeln besprechen. Wir begniigen uns hier mit eini-
gen kritischen Bemerkungen, die den Gesamtcharakter des Werkes verdeut-
lichen und einige Schwachen sichtbar machen sollen. So imponierend das
Werk der materiellen Fiille nach ist, so vermag es, qualitativ gesehen, doch
nicht ganz zu befriedigen.

1. Bei aller Anerkennung der Monumentalitit der Anlage des Bandes
wiinschte man doch eine gréBere Konzentration des Inhaltes. Nachdem man
schon keine eigentliche Enzyklopadie der Eucharistie schaffen wollte, ware
es wohl von Vorteil gewesen, einige sekunddre Aspekte auszuscheiden und
dafur einige andere Fragen (z. B. in der Bibeltheologie !) zu vertiefen. Natiir-
lich kann der Band nun auch zur Konsultierung fiir die verschiedensten
Fragen der Eucharistie dienen. Sofern das mitbeabsichtigt ist, hitten Heraus-
geber und Verlag unbedingt auf ausfiithrlichere Indices achten miissen. Dank-
bar ist der Leser fiir das synthetische Summarium, das R. M. Pizzorni seinem
Beitrag iiber die Heilsnotwendigkeit der Eucharistie vorangestellt hat. So-
fern das Werk eine Neuauflage erlebt, lieBe sich das vielleicht auch bei an-
deren Beitrigen machen.

2. Wie schon angedeutet, ist die biblische Grundlegung im Vergleich zu
anderen Teilen eher kurz gehalten. Der bedeutendste Beitrag in dieser Be-
ziehung ist die Arbeit von G. Ruffino iiber die Eucharistie im Neuen Testa-
ment, die die neuere exegetische Literatur im allgemeinen gut einbezogen
hat. Bei der Darstellung der eucharistischen Rede Jesu (S. 94-106) hatten
jedoch Bultmann und Cullmann jedenfalls beriicksichtigt werden miissen.
DaB Jo. 6,26-65 ganz von der Eucharistie zu deuten sei, scheint mir auch
durch die Darlegung Ruffinos nicht erwiesen zu werden. Gewil3 steht das
personale Essen Christi durch den Glauben nicht als etwas zweites neben
dem sakramentalen Essen, und insofern bildet die Rede eine innere Einheit
und kann als eucharistische Rede bezeichnet werden. Es mii3te aber unter
Wahrung dieser Einheit doch der Aspekt des Glaubens (sollte der nicht auch
héchst realistisch sein ?) im ersten Teil der Rede scharfer herausgearbeitet
werden, als es hier geschieht.

Grundsitzlich ist zu den bibeltheologischen Arbeiten zu bemerken, da3
sie zu sehr durch ein Schema bestimmt sind, wie es durch die spiteren
Glaubensaussagen und die Theologie der Realprasenz und des Opfercharak-
ters der Messe nahegelegt wird. Natiirlich muf3 das alles auch in Erscheinung
treten. Aber es lieBe sich doch noch viel mehr aus der Schrift herausholen.
Man vergleiche, um nur auf zwei Aspekte hinzuweisen, die Hinweise auf den
Zusammenhang zwischen Eucharistie und der Auferstehung des Herrn bei
F. X. Durrwell* und die Untersuchungen Thurians® und Schildenbergers®

1 F. X. DURRWELL : Die Auferstehung Jesu als Heilsmysterium (Salzburg
1958) 333-345.

2 M. TrHURrIAN : L’Eucharistie — Mémorial du Seigneur, Sacrifice d’action de
grace et d’intercession (Neuchitel 1959).

3 J. SCHILDENBERGER : Der Gedadchtnischarakter des alt- und neutestament-
lichen Pascha, in : Opfer Christi und Opfer der Kirche, hrsg. v. B. NEUNHEUSER
(Dtisseldorf 1960) 75-97.



Besprechungen 359

iiber den alt- und neutestamentlichen Begriff des Gedachtnisses (die letzten
beiden Arbeiten sind allerdings junger als das vorliegende Werk), um zu
sehen, wie viel gerade fir die Eucharistie aus der Schrift herauszuholen wire.
Eine solch offenere Betrachtungsweise hatte es vor allem mdoglich gemacht,
die Eucharistie mehr in die Heilsgeschichte hineinzustellen, ein Gesichtspunkt,
der im ganzen Band offensichtlich zu kurz kommt *.

3. Dogmengeschichtlich sind die Aussagen der ersten Viter, sowie die der
Alexandriner und Antiochener gut zusammengefat und vom entsprechenden
theologischen Hintergrund her gedeutet. Hingegen vermi3t man eine Dar-
stellung des Metabolismus des Ambrosius und bedauert, daB Augustinus
nicht ausfiihrlicher (gemessen am Gesamtumfang des Werkes!) zu Worte
kommt. Jedenfalls ware es wichtig gewesen, schon in der Patristik genau
den Ausgangspunkt fiir die spateren verschiedenen Tendenzen der theolo-
gischen Explikation der Eucharistie zu fixieren und dementsprechend die
Dogmengeschichte auch nach Augustinus weiterzufiihren. Dies ist jedoch
nicht der Fall. Man spricht in der spateren Zeit wohl ausfithrlich von eucha-
ristischen Héresien, man registriert sorgfaltig die verschiedenen Entschei-
dungen des kirchlichen Lehramtes, soweit zu den dogmengeschichtlich inter-
essanten Arbeiten von De Lubac und Yves de Montcheuil Stellung genommen
wird ®, ist die Beurteilung vorwiegend negativ, aber man kommt so doch
nicht zu einer echten dogmengeschichtlichen Betrachtungsweise, die iibrigens
durchaus nicht rein historisch zu sein braucht, sondern sehr theologisch sein
kann. Methodologisch scheint mir das durch einen ungeniigend gekliarten
Begriff der « Tradition » bedingt, die im Schema des Werkes als zweite Quelle
neben die Schrift gestellt wird, und unter der die Viter subsumiert werden.
Das fiihrt dazu, daB intentional die Viter soweit befragt werden, als sie zum
Beleg der Glaubensaussagen niitzlich sind (ich sage intentional von der An-
lage des Werkes her, denn faktisch fithren einzelne Arbeiten, die von guten
Spezialisten gemacht wurden, durchaus weiter), und daB3 keine iiber die
Patristik hinausfithrende dogmengeschichtliche Betrachtung erfolgt, es sei
denn in den genannten ungeniigenden Formen.

4. Die theologische Reflexion beginnt mit einigen Untersuchungen iiber
die Transsubstantiation und die Realprisenz. Es handelt sich dabei um griind-
liche Arbeiten scholastischer Theologie. Vor allem bringt 4. Piolanti in guter
Argumentation die thomistische Auffassung der Transsubstantiation zur
Geltung und macht das Ungeniigen der spatscholastischen Reproduktions-
und Adduktionstheorien deutlich. Andererseits vermag gerade dieser Teil des
Werkes nicht ganz zu befriedigen. Wie Betz, Scheffczyk und andere m. E. zu,

4 In einzelnen Beitrigen kommt der Gesichtspunkt immerhin zur Geltung
besonders im Artikel von M. ScumAuUs iiber die Beziehung zwischen Trinitit und
Eucharistie S. 699-708.

5 Es handelt sich um DE LuBac H. : Corpus Mysticum = Théologie 3 (Paris
19497) und um DE MoNTCcHEUIL Y. : La raison de la permanence du Christ sous
les espéces eucharistiques d’aprés S. Bonaventure et S. Thomas, in: Mélanges
Théologiques = Théologie 9 (Paris 1951) 71-83, die von L. ZANNI : Simbolo e realta
nell’Eucaristia S. 315-327 kritisch besprochen werden. Es soll damit nicht geleugnet
werden, daB an den beiden Arbeiten einiges auszusetzen ist.



360 ' Besprechungen

Recht betonen ®, ist die Dreiteilung in Realprisenz, Opfer und Sakrament,
die hier unproblematisch vorausgesetzt wird, kiinstlich und nicht ungefihr-
lich, weil ja auch die Realprisenz und das Opfer im Rahmen der sakramen-
talen Idee zu deuten sind. Es wire verfehlt zu glauben, das sei schlieBlich
nur Sache der Einteilung. Gerade bei diesem Werk wird deutlich, da3 die
Eucharistie als Opfersakrament in der umfassenden Einheit ihrer einzelnen
Momente theologisch als Ganzes nicht geniigend in Erscheinung tritt, wenn
die Aspekte so auseinandergenommen und nebeneinander (unter Vorangehen
der Realpridsenz) gestellt werden. Man kommt nicht um den Eindruck her-
um, daB hier die Bibeltheologie und die Liturgie kaum einen Einflu3 auf die
theologische Darstellung ausgeiibt haben, und man wird deshalb auch nicht
erwarten diirfen, daB3 diese Theologie neue Impulse fiir die bessere Gestal-
tung der Liturgie geben kann. Auch die in sich gute Arbeit von G. Philips
iber die Teilnahme der Gliubigen am MeBopfer vermag die ungeniigende
Perspektive der theologischen Reflexion des ganzen Abschnittes allein nicht
zu korrigieren und kann so auch nicht ganz verhindern, dafl der Aspekt der
Messe als Opfer und Mahl der Kirche allzusehr zuricktritt.

Im gleichen Zusammenhang ware es wohl richtiger gewesen, wenn die
Probleme, die R. Masi in seiner Untersuchung tber das Verhdltnis der
Eucharistie zu den heutigen Naturwissenschaften aufwirft, schon die Proble-
matik der Arbeit iiber die Transsubstantiation bestimmt hitten. Jedenfalls
hitte man sich methodologisch schon hier mit den Fragen befassen miissen,
die in neuerer Zeit besonders Colombo eingehend und gut dargestellt hat”.

Wenn Piolanti mit Berufung auf Selvagg: sagt: « Cido che S. Tommaso
ha espresso con terminologia filosofica, si puo tradurre in termini di fisica
moderna » (S. 241 Anm. 72), so wird hier die Frage nun doch zu sehr verein-
facht. Die Arbeit von Masi selber, die griindlich und iberlegt geschrieben
ist und zur Annahme einer mehrfachen Realpriasenz in einer Hostie kommt,
scheint mir nicht geniigend zu beachten, daB3 Brot primér eine anthropolo-
gische GroBe ist. Dieser Aspekt, der zudem der von der Offenbarung her
vordergriindige ist, miiBte jedenfalls mehr beriicksichtigt werden unter voller
Wahrung der Realitit der Transsubstantiation. Wie immer man von da aus
die Transsubstantiation und Realprdsenz erkliren mag, so miiBte die Expli-
kation doch den anthropologischen Ansatz bewahren und dirfte nicht ein-
fach von einem eingeengten physikalisch-chemischen Begriff des Brotes her
operieren. Bleibt aber der anthropologische Ansatz gewahrt, so diirfte man
sinnvollerweise nicht zur Annahme einer mehrfachen Realprisenz in einer
Hostie kommen. Der richtige Ansatz der theologischen Explikation hat seine
Konsequenzen iibrigens bis in die eucharistische Frémmigkeit hinein ®.

6 J.Betz : Eucharistie. Lex. f. Theol. u. Kirche IIT (Freiburg i. Br. 1959)
1153 f. ; L. ScHEFFCczYK : Die Zuordnung von Sakrament und Opfer in der Eucha-
ristie, in : Pro Mundi Vita — Festschrift zum Eucharistischen Weltkongref3, hrsg.
von der Theologischen FFakultit Miinchen (Miinchen 1960) 203-222.

7 Vgl. die zusammenfassende Bilanz mit dem Verweis auf die fritheren Arbeiten
C. CoroMBo : Bilancio provvisorio di una discussione. SC 88 (1960) 23-55.

8 Man lese einmal die folgende Aussage, die A. Brasuccr in seinem Artikel
iiber die Geistliche Kommunion mit voller Billigung anfithrt S. 1023 : « Se fossi uno



Besprechungen 361

5. Die Darstellung der eucharistischen Irrfiimer gibt eine gute Orien-
tierung. Bei der Behandlung der heutigen Strémungen der protestantischen
Theologie wire es wiinschenswert gewesen, noch mehr auf die Fragen zu
achten, die sich dem katholischen Theologen stellen. Ein bichen Zugwind
aus der protestantischen Theologie hitte auch in die Systematik mehr frische
Luft bringen konnen. Jedenfalls scheint es uns nicht, daB3 das vorliegende
Buch schon eine gentigende Antwort auf die dem katholischen Theologen
von protestantischer Seite gestellten Fragen ist, wie es Zedda in seinem
Artikel « I critici non cattolici e le origini dell’eucaristia » S. 574 meint. Im
iibrigen ist der Artikel gut informiert und loyal geschrieben.

6. In den Arbeiten uber den Kult (MeBgeschichte, Konzelebration,
Officium, Kommunion, Frithkommunion, Tabernakel, Fronleichnamsfest,
Eucharistische Bruderschaften, Anbetung, Geistliche Kommunion) und die
eucharistische Gesetzgebung findet sich viel historisches und rechtliches Ma-
terial, fiir das man dankbar ist. In manchen Beitrigen vermi3t man dafir
die theologische Vertiefung um so mehr. Gerade in diesem Teil wire es
winschenswert gewesen, auch auf die Gefdhrdungen der eucharistischen
Frommigkeit, auf ein isoliertes Kommunionverstandnis usw. aufmerksam
zu machen, wie es etwa F. X. Awnold, J. A. Jungmann und (nach Erscheinen
des vorliegenden Werkes) Henry Fischer getan haben ®. Man vergleiche ein-
mal die kritische Untersuchung Fischers iiber den Erstkommunionunterricht
mit dem, was hier iiber die Frihkommunion gesagt ist | Andererseits lieBen
sich verschiedene althergebrachte Ubungen wie die Anbetung des Aller-
heiligsten und die Geistliche Kommunion theologisch tiefer begriinden, als
es hier geschieht. Man vergleiche die einschlidgigen Arbeiten von Kayvl Rahner
und Schlette °. Auch die Fragen des Stipendiums, der MeBzelebration u. a.
verdienten eine theologisch vertiefte, und nicht nur juridisch-kanonistische
Behandlung **. Wir kommen gerade bei diesem Teil nicht um den Eindruck
herum, daB in diesem Werk Liturgie und Theologie noch recht weit ausein-
anderstehen, und es ist nur zu hoffen, daB3 Vagaggini : 1l senso teologico della
liturgia (Roma 1957 ; s. dazu FZPT 5 [1958] 178-187) und andere Werke auch
im Siiden ihre Friichte zeitigen werden.

scienziato studierei il modo di rendere pit duraturo il pane, in modo che ci possa
rimanere mezzodi, per stare sempre inseparabilmente unito con Gesi ... » und lese
als theologischen Kommentar dazu : K. RAENER : Danksagung nach der heiligen
Messe, in : Sendung und Gnade (Innsbruck 1959) 209-212.

® F. X. ArNoLD : Vorgeschichte und EinfluB des Trienter MeBopferdekrets
auf die Behandlung des eucharistischen Geheimnisses in der Glaubensverkiindigung
der Neuzeit, in : Die Messe in der Glaubensverkiindigung (Freiburg i. Br. 1950)
114-161; J. A. JuNeMANN : Vom Sinn der Messe als Opfer der Gemeinschaft (Ein-
siedeln 1955) ; H. FiscHER : Eucharistiekatechese und liturgische Erneuerung
(Dusseldorf 1959).

10 K. RaHNER : Uber die Besuchung, in: Sendung und Gnade (Innsbruck
1959) 218-235; H. R. ScHLETTE : Kommunikation und Sakrament = Quaestiones
Disputatae 8 (Freiburg i. Br. 1959).

11 Wie sich kirchenrechtliche Fragen um die MeBfeier theologisch behandeln
lassen, zeigt gut K. MOGRsDORF : Der Triger der eucharistischen Feier. Pro Mundi
Vita (s. Anm. 6) 223-237.



362 Besprechungen

7. Wie schon angedeutet, priasentiert sich der Band gut in der duBeren
Aufmachung. Wertvoll ist die ausgewahlte Bibliographie, die jeweils den ein-
zelnen Artikeln beigefligt ist. Sehr zu bedauern sind hingegen die unglaub-
lichen Druckfehler, die sich vor allem bei der Zitation fremdsprachiger Lite-
ratur eingeschlichen haben. Verlag und Herausgeber miiBten sich doch dafir
einsetzen, dafl so etwas in diesem Mal3 bei einem wissenschaftlichen Werk
nicht vorkommt.

Zusammenfassend sei folgendes festgehalten : Der Theologe, der sich in
die Fragen iiber die Eucharistie vertiefen muf3, wird am vorliegenden Band
nicht vorbeikommen und fiir manche gute Arbeit dankbar sein. Als Ganzes
scheint mir das Werk aber doch recht entfernt zu sein von einer Theologie
der Eucharistie, wie sie heute geschrieben werden mii3te, und in der Gesamt-
perspektive sowie in einzelnen Beitragen bleibt es betrachtlich hinter dem
zuriick, was anderswo schon biblisch, dogmatisch und pastoralliturgisch er-
arbeitet wurde. M. LoHrRER OSB

Pro Mundi Vita. Festschrift zum Eucharistischen Weltkongre1960, hrsg.
v. der theologischen Fakultit der Ludwig-Maximilian-Universitit Miinchen.—
Max Hueber Verlag, Miinchen 1960. 331 S.

Aktuelle Fragen zur Eucharistie. Hrsg. v. Michael Scamaus. — Max
Hueber Verlag, Miinchen 1960. 196 S.

Die beiden hier angefiihrten Sammelwerke stehen in Verbindung mit
dem Eucharistischen KongreB in Miinchen, « Pro Mundi Vita » als Fest-
schrift der Theologischen Fakultit der Ludwig-Maximilian-Universitit,
« Aktuelle Fragen zur Eucharistie » als Sammlung der Referate und einiger
Diskussionsbeitrage, die auf der Tagung der deutschsprachigen Dogmatiker
in Passau vom 7. bis 10. Oktober 1959 im Hinblick auf den Kongrel3 gehalten
und von Michael Schmaus herausgegeben wurden.

1. Die Beitrage der Festschrift « Pro Mundi Vita » wurden gréBtenteils
auch von Professoren der Miinchner Universitit geschrieben. Nicht alle Ar-
beiten stehen dem Thema gleich nahe. Am weitesten weg fithrt Wilhelm
Keilbachs Aufsatz « Transzendenz, Archetypus, Mysterium » (S. 147-164), in
dem der christliche Begriff des Mysteriums (verstanden als « Geheimnis »)
mit der jasperschen Transzendenz und dem Archetypus Jungs verglichen
und von ihnen kritisch abgegrenzt wird. Die wertvolle Gegeniiberstellung
hitte durch eine tiefere Analyse des Geheimnisses noch gewinnen kénnen,
das nicht so sehr «in der Verlingerung dessen, was sich der erkennenden
Vernunft stellt » (S. 161), liegt, sondern viel urspriinglicher zum Wesen des
Menschen als Bedingung der Moglichkeit aller kategorialer Erfassung der
Vernunft gehoért. Man vergleiche K. Rahner, Uber den Begriff des Geheim-
nisses in der katholischen Theologie = Schriften zur Theologie IV (Einsie-
deln 1960) 51-99. — Naher an das eucharistische Thema heran fithrt von der
Soziologie her eine Untersuchung des inzwischen verstorbenen N. Monzel,
der die eucharistische Tischgemeinschaft im Licht der soziologischen Kate-
gorienlehre (geistige Persongemeinschaft tendiert zu symbolischer Gemein-
schaft im Vitalen) wirdigt (S. 181-202). Der Autor macht dabei darauf auf-



Besprechungen 363

merksam, daf3 er in diesem Artikel zum ersten Mal eine Skizze der Gesetz-
méaBigkeiten sozialer Elementarbeziehungen (Vitalgemeinschaft, Gesellschaft,
Geistige Persongemeinschaft), die er in jahrelanger Bemiihung analysiert
hat, verdffentlicht. — Theoderich Kampmann schreibt tiber « Die laudatio
sacramenti im Werke Gertrud von Le Forts» (S. 128-146), geht dabei aber
auch stark auf die allgemeinen theologischen Perspektiven im Werk der
Dichterin ein.

Drei Beitrage befassen sich mit bibeltheologischen und patristischen
Aspekten der Eucharistielehre. Melchisedech als Typus Christi wird von
V. Hamp untersucht (S. 7-20), der die Linie von Gen. 14,18-20 tiber Ps. 110,4
zum Neuen Testament hin zieht. Zutreffend und methodologisch von Bedeu-
tung scheint mir die Bemerkung Hamps zu Psalm 110,4, die Frage, ob es
sich um einen messianischen oder um einen Konigspsalm handle, kénne nicht
mit einem Entweder-Oder, sondern nur mit einem Sowohl-Als auch beant-
wortet werden. In diesem Zusammenhang darf vielleicht der Wunsch aus-
gesprochen werden, ein Alttestamentler méchte den ganzen Fragenkomplex
der messianischen Weissagungen in einer dem heutigen Stand seiner Wissen-
schaft (im Blick auch auf die protestantische Bibeltheologie und ihre metho-
dologischen Fragestellungen) und den Einsichten heutiger Theologie ent-
sprechenden Weise wieder aufgreifen. Das Werk von Paul Heinisch, Christus
der Erltser im Alten Testament (Graz 1955) ist bibeltheologisch unbefriedi-
gend. - A. W. Ziegler macht auf den erdhaften Realismus des Irendus auf-
merksam (S. 21-43), um von da aus seinen eucharistischen Realismus zu ver-
deutlichen, wihrend iiber die Eucharistielehre des Augustinus als Curiosum
des sonst durchgehend deutsch gehaltenen Bandes eine englische Notiz von
Abt Hugo Lang (vorgebracht urspriinglich am ersten internationalen patri-
stischen Kongref3 in Oxford 1950) zu lesen ist (S. 44-48).

Einige Arbeiten sind kirchengeschichtlicher oder ikonographischer Art :
R. Bauerreis, Basileus tes doxes — Ein frithes eucharistisches Bild und seine
Auswirkung (S. 49-67) ; H. Tiichle, Eucharistie und Propaganda-Kongrega-
tion in den ersten Jahrzehnten ihres Bestehens (S. 68-81) ; M. Hartig, Die
eucharistischen Gnadenstatten in Bayern (S. 97-113); K. Weinzierl, Die
Corporis-Christi-Erzbruderschaft bei St. Peter in Miinchen (S. 114-127).
G. Schwaiger, Johann Adam Mohler und der Laienkelch (S. 82-96) weist bei
der Darstellung Mohlers auf die Aktualitit der Frage hin : « Man kann dem
Heiligen Vater die Bitte um den Laienkelch kaum mit schoneren Worten
unterbreiten, als sie der groBe Symboliker ausgesprochen hat : ,Wir wiirden
uns freuen, wenn es einem jeden freigestellt wiirde, ob er aus dem gesegneten
Kelche trinken wolle oder nicht’ » (S. 96).

Von den drei kirchenrechtlichen Untersuchungen zeichnen sich die Auf-
satze von K. Mérsdorf, Der Triager der eucharistischen Feier (S. 223-237)
und M. Kaiser, Manifestation des offentlich-rechtlichen Charakters der Eu-
charistie in der applicatio pro populo (S. 238-255) durch ihre theologische
Substanz aus. Wahrend Mo6rsdorf an seine anderweitig schon vertretene Auf-
fassung der Polaritit von Weihe- und Hirtengewalt ankniipft, um von da
aus zu erkldren, in welchem Sinn durch die Priesterweihe eine Befihigung
zur Reprasentation der Kirche zusammen mit der Befahigung zur Reprasen-



364 Besprechungen

tation des verborgenen Herrn gegeben wird (Grundbestand an Hirtengewalt
durch die Weihe, konkrete Hirtenstellung durch die kanonische Sendung),
geht Kaiser dem tieferen theologischen Sinn der applicatio pro populo nach,
wobei er deutlich macht, da3 die neuere Praxis einer Befreiung der Applika-
tionspflicht an den aufgehobenen Feiertagen zugunsten eines guten kirch-
lichen Zweckes zu einer neuen Gefihrdung des 6ffentlich-rechtlichenVerstand-
nisses des MeBopfers wird. Mehr auf das Kirchenrechtliche beschrinkt sich
A. Scheuermann, Der eucharistische Ort nach kirchlichem Recht (S. 311-331).

Zur Dogmatik sind die folgenden drei Arbeiten zu rechnen : H. Fries
geht in ansprechender Weise dem Zusammenhang von Eucharistie und kirch-
licher Einheit nach, wobei er vom Neuen Testament iber die Kirchenviter
die Briicke zu « Corporis Christi » und « Mediator Dei » schligt (S. 165-180).
M. Schmaus untersucht den Zusammenhang von Eucharistie und Auferste-
hung von den Toten (S. 256-279). Bei der Explikation der Beziehung der
Eucharistie zu den zentralen soteriologischen Geschehnissen des Todes und
der Auferstehung des Herrn sowie zur Kirche nimmt er einige Ausfithrungen
seines Vortrages in « Aktuelle Fragen zur Eucharistie » (sieche unten) wieder
auf, iibernimmt auch Karl Rahners These iiber das Verhdltnis von Wort und
Sakrament (Sakrament als hochste Verleiblichung des Wortes, vgl. S. 260),
fithrt aber dann weiter zur Irage nach der Beziehung zwischen Kommunion
und leiblicher Verkldrung, die er in existentiell-personalen Kategorien aus-
driickt. — Dogmatisch besonders wertvoll ist die sorgfaltige, niichterne Arbeit
von L. Scheffczyk, Die Zuordnung von Sakrament und Opfer in der Eucha-
ristie (S. 203-222). Thre Bedeutung liegt vor allem darin, daB hier auch reflex
nach allen Seiten hin begriindet wird, weshalb und wie die Eucharistie als
ganze als Opfersakrament zu fassen ist. Scheffczyk unterwirft zunéichst die
verschiedenen Definitionen der Eucharistie und die Einteilungen des Trak-
tates einer Kritik, um dann (in einer dhnlichen Konzeption wie A. Vonier,
G. Séhngen, M. Schmaus, J. Betz u. a.) zu zeigen, daBl Sakrament und Opfer
eine innerlich differenzierte Einheit bilden, wobei das Opfer das eigentliche
Subjekt in der Eucharistie darstellt, wahrend das Sakramentale die Position
des Priadikates einnimmt, sodal3 einerseits die Eucharistie als Sakrament
immer vom Opfergeschehen abhingig bleibt, andererseits das Opfergeschehen
als ganzes streng sakramental (und nicht naturhaft) verstanden werden muB.

Eine moraltheologische Arbeit von R. Egenfer, Das personliche Opfer
des Christen in seinem eucharistischen Bezug (S. 294-310) und eine pastoral-
liturgische Untersuchung des Lebensgedankens in den Postkommunionen
des rémischen MeBbuches von J. Pascher (S. 280-293) runden die gediegene
Festschrift ab.

2. Im Unterschied zu « Pro Mundi Vita » umfa3t der Band A#kfuelle
Fragen zur Eucharistie nur dogmatisch ausgerichtete Arbeiten. Der bereits
erwahnte Aufsatz von K. Mérsdorf ist auch hier zu finden und wurde ur-
spriinglich wohl als Vortrag gehalten. — M, Schmaus, Christus, Kirche und
Eucharistie (S. 53-71) expliziert in geschickter Weise vor allem den Charakter
der Messe als Opfer der Kirche. Die Teilnahme der Kirche ist das « Plus »,
welches der Messe gegeniiber dem Kreuzesopfer zukommt, jedoch nicht im
Sinn eines selbstindigen Tuns der Kirche, da die Kirche zum voraus im



Besprechungen 365

Kreuzesopfer mitgemeint ist. Die Untersuchung von Schmaus erweist auch
die Fruchtbarkeit des Geddchnisbegriffes zur Explikation der Zusammen-
hinge von MeBopfer und Kreuzesopfer.

Von grofler Dichte und theologischer Bedeutsamkeit ist das einfithrende
Referat von Karl Rahner, Wort und Eucharistie (S. 7-52). Im ersten Teil
erortert Rahner eingehend das grundsitzliche Verhiltnis von Wort und
Sakrament. Es handelt sich hier zunachst um eine Frage des Traktates
De sacramentis in genere, der nach ihm « nicht eine abstrakte Formalisierung
des Wesens der einzelnen Sakramente ist, sondern ein Stick des Kirchen-
traktates, der der Lehre von den einzelnen Sakramenten wirklich voraus-
geht und ihnen nicht als eine nachtrigliche Verallgemeinerung nachfolgt ... »
(Kirche und Sakrament = Quaest. Disp. 10 [Freiburg i. Br. 1960] 38). In
dieser ekklesiologischen Sicht werden die verschiedenen Sitze iiber das Wort
formuliert, das als Wort Gottes in der Kirche ein inneres Moment am Heils-
handeln Gottes ist und als solches, wo es in intenivsster Wesensverwirklichung
gegeben ist, die Gnade Gottes gegenwirtigen 1a83t, die es anzeigt. Die hochste
Wesensverwirklichung des wirksamen Wortes Gottes als Gegenwirtigung der
Heilstat Gottes im radikalen Engagement der Kirche bei den entscheidenden
Heilssituationen des Einzelnen ist das Sakrament und nur es. Im zweiten
Teil wird schlieBlich begriindet, weshalb in der Eucharistie, die als solche
das Urkerygma der Kirche ist, das Wort als inkarnatorisches und eschatolo-
gisches Wort Gottes und als absolute Selbstaussage der Kirche als ganzer
und auf den Einzelnen hin seinen absoluten Hohepunkt erreicht. Die Aus-
fithrungen Rahners, die hier nur sehr verkiirzt angedeutet werden, sind auch
kontroverstheologisch sehr bedeutsam, weil sie in aller Schérfe den biblischen
Begriff des Wortes erfassen und ihn in inneren Bezug zum Sakrament setzen.

Weniger gliicklich sind m. E. die Darlegungen Winklhofers iber die
Eucharistie als Opfer, Speise und Anbetung (S. 92-109), der den « Kern-
vorgang » des sakramentalen Geheimnisses im Speisewerden des Herrn sieht,
nicht nur, weil, wie B. Welte S. 185 in seinem Diskussionsbeitrag zutreffend
bemerkt, der Begriff Speise im Verhiltnis zum Mahl einen zu eingeschriankten
Sinn hat, sondern vor allem deshalb, weil der Opfercharakter der Messe, die
doch ein sacrificium visibile, wenn auch sakramentaler Art ist, in Winkl-
hofers Darstellung nicht geniigend zum Ausdruck kommt. Daf3 Christus fir
uns Speise wird, ist logisch doch die Folge seines Opfers, die konkrete Form
der Zuwendung seines Todes zum Genul3, nicht aber das innere Konstitutiv
des Opfers selber. Man vergleiche dazu den kritischen Diskussionsbeitrag von
J- Schildenberger S. 180-183. Bei der Theorie Winklhofers ist auch nicht klar
ersichtlich, wie die Einmaligkeit des Opfers Christi gewahrt bleibt, da diese
Theorie doch im Hinblick auf den « Kernvorgang » des Speisewerdens, der
formell als Opfer qualifiziert wird, ein je neues Tun Christi postulieren mul.

J. Auers Vortrag handelt von den Wirkungen der Eucharistie (S. 110-155)
und versucht eine differenziertere Schau dieser Wirkungen vorzulegen. Frag-
lich scheint mir, ob sich die Unterscheidung zwischen individuell-personalem
und sozialem Raum hinsichtlich der Wirksamkeit der Gnade so streng durch-
fahren 13a6t, wie Auer S. 138 f. meint. Mindestens ist die Herleitung der
Unterscheidung von der Stindentilgung problematisch, da eine tiefere Schau



366 Besprechungen

der Siinde doch bei jeder Siinde ein antisoziales Moment deutlich machen
konnte (und nicht nur bei « bestimmten Siinden») und dementsprechend
auch die Siindentilgung immer ein soziales, d. h. ekklesiologisches Moment
einschlieft und bei keiner Siinde nur im « privaten BulBlgericht » geschieht.
L. Scheffczyk, Die materielle Welt im Lichte der Eucharistie (S.156-
179), zeigt die grundlegenden theologischen Momente auf, die bei einer Be-
trachtung der Materie einbezogen werden miissen und weist der Eucharistie
den Ort zu, den sie im heilsgeschichtlich bedingten Aufstieg der Materie zu
einer immer héheren Symbol- und Zeichenhaftigkeit hat. — Der Diskussions-
beitrag von B. Welte zum Referat von L. Scheffczyk bringt insofern einen
sehr positiven Hinweis, als er eine mehr anthropologische (und nicht nur
physikalische) Betrachtungsweise der Realititen von Brot und Wein nahe-
legt. Die Explikation der Wandlung durch Stiftung eines neuen Bezugszu-
sammenhanges, der das Einzelseiende nach Welte primédr konstituiert und
in der Wandlung gedndert wiirde, scheint mir indes auch als Arbeitshypo-
these (als solche wird sie von Welte zuriickhaltend qualifiziert) schwer an-
nehmbar zu sein : Vom Bezugszusammenhang wird wohl erkldrbar, da8 Brot
und Wein als physikalisch-chemische Substanzen « Speise » oder « Nicht-
Speise » sein konnen, und dieser Aspekt mag seine Bedeutung haben fir die
Frage z. B. der Realprisenz in konsekrierten Species, die rein chemisch-
physikalisch noch als Brot- oder Weinkonglomerat charakterisiert werden
koénnen, ohne daf3 sie aber vom anthropologischen Bezugszusammenhang her
noch als Brot und Wein im Sinn von Speise erscheinen (das wire der Fall
z. B. nach dem GenuB der betreffenden Species). Aber wie 148t sich die Wand-
lung als solche im Sinn der kirchlichen Lehre als Transsubstantiation der
Substanz von Brot und Wein in die Substanz des Fleisches und Blutes Jesu
Christi (mit allem, was dazugehort) durch eine Anderung des urspriinglichen
Bezugszusammenhanges, so wesentlich er auch zu einer Sache gehtéren mag,
erkliren ? Kann Brot- und Wein-Sein im Verhéltnis zu Fleisch- und Blut-
Sein addquat durch einen Bezugszusammenhang, der das Seiende konsti-
tuierte, erklirt werden ? Das miifte doch zum mindesten niher gezeigt wer-
den. Gibt es ferner, sofern man die Wandlung von der Anderung des Bezugs-
zusammenhanges her verstehen mochte, ein eindeutiges Kriterium, um die
Realprasenz der Eucharistie von der dynamischen Wirkweise der iibrigen
Sakramente zu unterscheiden, bei denen man doch auch von einem neuen
Bezugszusammenhang sprechen kénnte ? Jedenfalls mii3te man verschiedene
philosophische Voraussetzungen naher kliren, wenn der Vorschlag Weltes

.auch nur als Arbeitshypothese niaher in Betracht gezogen werden sollte.
Wie immer man den einzelnen Beitrigen dieses Werkes gegeniiberstehen
mag, so wird man doch gern zugestehen, daBl hier wertvolle theologische
Arbeit geleistet wurde, die {iber den unmittelbaren AnlaBl der Dogmatiker-

tagung und des Eucharistischen Kongresses hinaus fruchtbar sein wird.
M. Lonrer OSB



Besprechungen 367

Bender, Ludovicus, OP : De Matrimonio. Commentarius. — R. Berruti,
Torino 1958. 123 p.

Bender behandelt vor allem die dogmatischen Probleme des Ehesakra-
mentes, um den mehr moralischen und rechtlich-kasuistischen Betrachtungs-
weisen die notigen Grundlagen zu liefern. Der Verfasser folgt im Aufbau,
in den Darlegungen und Beweisen den traditionellen Wegen, bemiiht sich
aber doch da und dort eigene Lésungen zu bringen. So vertritt er die Ansicht,
dafBl ein matrimonium naturae zum Sakrament wird, wenn beide Eheteile
nachtriglich die heilige Taufe empfangen und dies nicht wegen der Taufe
allein, noch durch Erneuerung des consensus, sondern durch das « vinculum
matrimoniale persistens » (S. 28-31). Auch fiir «excepta fornicatione » des
Matthius-Evangeliums (5, 32 ; 19, 9) schliagt B. (S. 94), gestiitzt auf Unter-
suchungen von Bonsirvin und Vaccari (siehe Biblica 1955, S. 149-151), eine
andere Losung vor als jene, die das Problem vom philologischen Standpunkt
her 16sen wollen, indem sie wapextés (excepta) mit «ausgeschlossen auch bei»
und p7 énl (nisi ob) mit « nicht einmal bei» wiedergeben. Diese letzteren
Ubersetzungen fanden zwar bereits Eingang in die meisten deutschen Aus-
gaben, so bei Karrer, Kiirzinger und in der Echter Bibel. Benaer will das
« nisi ob fornicationem » beibehalten. Die Frau kann also entlassen werden,
weil es sich, wie Bender und seine Gewahrsleute annehmen, gar nicht um die
rechtméBige Ehefrau handelt, sondern um eine Konkubine. Der Sinn von
excepta fornicatione ware also : excepto casu concubinatus (Vaccari, Biblica
1955, S. 151). Selbstverstandlich kann und muB3 diese Frau entlassen wer-
den, « quia vita cum ea est fornicaria » (S. 94). So weit, so gut ! Aber wie er-
klaren sich dann die weiteren Worte Christi: «et qui dimissam duxerit
(yoepdv), moechatur (pouydvon). Wire B’s. Annahme richtig, so wire ja der
Versuch der entlassenen Konkubine eine Ehe einzugehen, wieder Ehebruch.
Mit « dimissa » muB also doch eine moch giiltig verheiratete Frau gemeint
sein, nicht eine entlassene Konkubine. Es handelte sich zudem, laut Frage-
stellung der Pharisier, die Jesus « auf die Probe stellen wollten » (19, 3), um
das umstrittene Problem der Ehescheidung. Auch hitten die Jinger Jesu
auf diese von Bender und Vaccari gebrachte Losung des Problems nicht ge-
antwortet mit : « Wenn die Sache von Mann und Frau so steht, so ist es nicht
gut, zu heiraten» (19, 10). Diese Reaktion ist nur verstindlich, wenn die
Entlassung der rechtmafBigen Ehefrau zur Diskussion stand und bei der
Annahme, daf8 Christus bei Matth., mit noch schirferer Akzentuierung, das
Gleiche sagt, was Mk. und Lk. iiberliefern.

In der Behandlung der Zweckfrage des Ehesakramentes (S. 56-70) hitte
nicht nur der finis operis oder obiectivus, sondern auch der finis operantis
oder subiectivus besprochen werden miissen. Objektiv bleibt die procreatio
prolis der finis principalis und es geht nicht an, nachdem die Stellungsnahme
des Sanctum Officium ! erfolgt ist, einfach das « mutuum complementum » zum
finis principalis (obiectivus) zu machen, was allerdings nicht ausschlieBt,

1 Das S. Offic. hat auf eine Anfrage mit « negative » geantwortet. Ob das schon
einer « condemnatio » gleichkommt, wie Bender auf S. 62 sagt, ist fraglich (AAS
1944, S. 103).



368 Besprechungen

daB subjektiv oft genug das mutuum complementum, die Sehnsucht nach
seelisch-leiblicher Lebensgemeinschaft, zum finis principalis et primarius,
d. h. immediatus wird. Auch dieses Verlangen nach volliger Lebensgemein-
schaft und gegenseitiger Vollendung in allen Lebensfunktionen ist gottge-
wollt und naturbedingt, wenn es auch objektiv Mittel zum finis principalis,
zur procreatio prolis ist, die sicher nicht ausbleiben kann, wenn die Eheleute
dem Naturdrang des mutuum complementum stattgeben. Man sollte also
die subjektive Betrachtungsweise und die neuen Erkenntnisse liber die Hin-
ordnung und Beziehung der Geschlechter nicht einfach iibersehen, denn auch
die subjektiven Zweckbestimmungen der Ehe sind ebenso in der Natur des
Menschen begriindet wie die objektiven. Davon wulte schon der « Rémische
Katechismus », wenn er sagt: « Der erste Grund (warum Mann und Frau
die eheliche Verbindung eingehen sollen) ist eben die Gemeinschaft zwischen
den beiden Geschlechtern ... Ein zweiter Grund ist das Verlangen nach
Nachkommenschaft » (2. Teil, 8. Kap. 13. Fr.). Darauf nimmt Pius XI. Be-
zug und schreibt in Casti connubi: « Die gegenseitige innere Formung der
Gatten, das beharrliche Bemiihen, einander zur Vollendung zu fithren, kann
man, wie der romische Katechismus sehr wahr und richtig erklart, als
Hauptgrund und eigentlichen Sinn der Ehe bezeichnen. Nur muf3 man dann
die Ehe nicht im engeren Sinne als Einrichtung zur Zeugung und Erziehung
des Kindes, sondern im weiteren Sinne als volle Lebensgemeinschaft fassen »
(AAS 1930, S. 548 f.). Die Arbeit von E. Boissard (Questions théologiques
sur le mariage ; bes. S. 134 f.) scheint Bender entgangen zu sein. Boissard
schlagt vor, fiir das mutuum complementum die Bezeichnung « fin immédiaten»
und fir die procreatio prolis « fin médiate » zu verwenden, wobei der finis
mediatus « superieur en dignité » bleibt. Diese Betrachtungsweise ist bisher
m. W. unwidersprochen geblieben.

Am SchluB und nur nebenbei sei erwahnt, daB sich in der Arbeit von
Bender ziemlich viele stérende Druckfehler finden: z. B. in der Praefatio
(contractoriae) ; S. 21, Anm. 2 ; S. 36, Zeile 12 ; auf S. 94 {. glaube ich nicht
weniger als vier Druck- oder Schreibfehler festzustellen.

T. KreipEr OSB

Doms, Herbert: Dieses Geheimnis ist grofl. Eine Studie iiber theologische
und biologische Sinnzusammenhédnge. — Verlag Wort und Werk, K&ln [1960].
121 S.

Der durch sein Buch « Vom Sinn und Zweck der Ehe » bekannte Ver-
fasser geht in dieser Studie der Bedeutung des Paulinischen Wortes nach,
daB3 die christliche Ehe ein Abbild des Verhiltnisses zwischen Christus und
seiner Kirche sei. Dabei — und hier liegt das Besondere — wird die Bildhaftig-
keit dieses Verhiltnisses bis in die zelluliren Strukturen und Vorginge des
Biologischen hinein verfolgt. Der Verfasser war zu dieser Aufgabe umso mehr
berufen, als er, wie auf der letzten Seite zu lesen steht, Biologe von Fach ist.
Mit einer nicht geringen Spannung begleitet man ihn daher und wird immer
wieder iiberrascht von der Vielfalt des Gleichnishaften, die zum Vorschein
kommt. Freilich steht man dann doch etwas betroffen vor einem Hinweis



Besprechungen 369

wie etwa diesem : « Der Mann dringt in die Frau ein, nicht umgekehrt. Er
ergieBt seinen Samen in das Innere der Frau. Der Irau kommt allein die
Fahigkeit zu, den in sie eindringenden Mann und seinen Samen in sich auf-
zunehmen. Es geht nicht umgekehrt. So dringt der eucharistische Christus
in die Seele des Glaubigen ein und ‘sendet’ in sie seinen Heiligen Geist. In
anderem, weiteren Sinne ist schon die erste Besitzergreifung eines Menschen
durch Christus in der Taufe, wobei der Herr ihm sein ‘Pneuma’ schenkt und
ihn zu seinem Gliede macht, ein analoger Vorgang » (S. 86 f.). Der Verfasser
ist zwar weit davon entfernt, « ganz in Triumereien zu verfallen », eine Gefahr,
derer er sich wohl bewuft ist, und er betont ausdriicklich, da3 er unter dem
menschlichen Geschlechtsakt nicht einfach den animalisch-biologischen Vor-
gang des « Coitus » versteht, sondern eine « Hinordnung, die vom Geistigen
iiber das Sinnlich-Seelische bis ins Leibliche reicht, darum tief personal ist
und, wenn vollmenschlich vollzogen, eine Personenschenkung darstellt, in
der jeder der beiden Partner in ihm angelegte geistige, sinnlich-seelische und
leibliche Moglichkeiten in Richtung auf den anderen Partner aktuiert und
die Aktuierung von dessen entsprechenden Moglichkeiten entgegennimmt »
(S. 116). Doch stellt man sich eben die Frage, inwieweit Gott in biologischen
Vorgidngen als solchen sein gnadenhaftes Verhiltnis zu den Menschen ab-
gespiegelt wissen will. Univoke Gegebenheiten auf tierischer und, wenn man
will, auch pflanzlicher Ebene, liegen doch zu hart daneben, als da3 einen
nicht das Gefiihl der Beklommenheit iiberkommen mii3te, wenn auf der
gleichen Stufe beim Menschen Projektionen vorgenommen werden, die bis
in die hypostatische Union hineinreichen. Gewil3 muf3 alles Geschépfliche
wegen seiner Verursachung durch Gott einen « Sinn », und zwar letztenendes
einen « gottlichen » Sinn haben, d. h. die Bedeutung von « vestigium » bzw.
« Abbild » von irgendetwas Gottlichem. Welche von diesen beiden Méglich-
keiten in einer konkreten geschopflichen Gegebenheit jedoch tatsidchlich vor-
handen ist, 1iBt sich nicht immer einfach sagen. Sicher bildet in der christ-
lichen Ehe die Verbindung zwischen Ehemann und Ehefrau sowohl statisch
(Ehe als Stand) als auch dynamisch (Ehe in ihrem Vollzug) das Christus-
Kirche-Verhéltnis in seinem Sein und seiner Aktivitit ab. Ob sich jedoch
dieses eminent geistige Christus-Kirche-Verhdltnis auch in rein biologischen,
d. h. materiellen und darum fiir beliebige Signifikationen offenen Zusammen-
hingen (wie etwa Samenzelle — Eizelle), « abbilden » kann, darf man wohl
bezweifeln, sonst stiinde nichts im Wege, auch im dreiblittrigen Kleeblatt
des hl. Patrik ein « Abbild » der heiligsten Dreifaltigkeit zu erblicken. — Es
mag fur den naturwissenschaftlich gebildeten Verf. einen speziellen Reiz ge-
habt haben, dem iibernatiirlichen Vorbild der christlichen Ehe einmal bis in
mikroskopische GréBenordnungen nachzuspiiren. Das Hauptgewicht der
Arbeit scheint indessen nicht darin zu liegen, sondern vielmehr in der Be-
tonung (und dem reichlichen Beweis dafiir) der Zeichenhaftigkeit der christ-
lichen Ehe tiberhaupt, und zwar mit dem entschiedenen Einschluf3 des Ehe-
vollzugs. Freilich tritt hier eine gewisse Schwierigkeit zutage, insofern der
Vollzug einerseits sicher nicht das sakramentale Zeichen ist oder auch nur
komplementiert (wird es doch ganz und allein durch den Konsens zum Ehe-
vertrag gesetzt), und anderseits bewirkt er ebenso sicher die vollkommene

24



370 Besprechungen

und unauflosliche Festigkeit des Bandes, hat also anscheinend doch irgend-
etwas mit dem Sakrament innerlich zu tun. Der Verf. greift zur Losung dieser
Schwierigkeit auf das BuBBsakrament zuriick und weist darauf hin, da3 dort
der duBere Vollzug der auferlegten Bulle sakramentalen Charakter trage,
wenngleich das Sakrament selbst bereits vorher vollwesentlich konstituiert
wiirde. Auf dhnliche Weise konne man auch den Vollzug der Ehe ins Sakra-
ment hineinbringen. Freilich liegen hier nun doch einige Unterschiede vor.
Die Ausfiihrung der Bulle gehdrt zum Sakrament, insofern sie zu seinem Zu-
standekommen willentlich vorhanden sein muB. Als Ausfiihrung hingegen
bildet sie nur einen integrierenden, d. h. das Sakrament nicht konstituieren-
den Bestandteil, doch immerhin Bestandteil des Sakramentes und ist insofern
etwas anderes als eine nicht-sakramentale BuBiibung. Der Vollzug der Ehe
hingegen braucht bei der VertragschlieBung nicht einmal als Wille vorhanden
zu sein (beiderseitiger freiwilliger Verzicht auf den Vollzug), geschweige denn
daB man sagen konnte, er « integriere » das Sakrament und habe darum in
sich irgendeine sakramentale Bewandtnis. — LaBt sich das Problem nicht da-
durch erhellen, dal man in der ersten ehelichen Hingabe eine conditio sine
qua non erblickt, durch welche der Vertrag seine volle sakramentale Wirk-
samkeit beziiglich des Ehebandes erhdlt ? 1n dieser Sicht kommt die ganze
Tragweite des ersten actus coniugalis fiir die Ehe als Sakrament zur Geltung
und der Tiefe seiner Signifikation fiir das Christus-Kirche-Verhdltnis wird
nichts genommen, einer Signifikation, die auch den nachfolgenden ehelichen
Akten nicht fehlt, wenngleich sie nicht mehr die Bedeutung des ersten Voll-
zuges haben, sondern « nur noch » heilbringende Wiederholungen des Urbildes
gottmenschlicher Liebe sein kénnen. J. F. GRoNErR OP

Piolanti, Antonio: Il mistero della comunione dei santi nella rivelazione
e nella teologia. — Desclée, Editori Pontifici, Roma-Parigi-Tournai-New-York
1957. x1v-810 p. |

Gegenstand des umfangreichen Buches von Monsignore A. Piolanti ist
der Glaubensartikel von der Gemeinschaft der Heiligen. Das Werk gliedert
sich in zwei Teile. Im ersten wird die Einfiigung des Artikels ins Glaubens-
symbol besprochen und die ntl. Terminologie untersucht. Zwei ausfiithrliche
Abschnitte handeln iiber die mit « Gemeinschaft der Heiligen » gemeinte
Sache in Schrift und Viteriiberlieferung. Dabei steht der Gedanke der Soli-
daritit im Vordergrund und es wird auf den Austausch geistiger Giiter im
Gottesvolk und auf die wechselseitige Beziehung zwischen himmlischer und
irdischer Gemeinschaft geachtet. Das biblische Verstindnis der Solidaritdt
wird im AT durch die Begriffe der Segnung, des Bundes, des Reiches, der
Braut, im NT durch die Begriffe des Reiches (Synoptiker), des Weinstockes
(Johannes) und des Leibes (Paulus) im einzelnen erlautert.

Der zweite Teil des Buches ist eine weitausholende spekulative Synthese :
Grundlagen der Gemeinschaft der Heiligen sind der ewige Heilsplan Gottes,
dessen dreifaltiges Leben sich in der sozialen Struktur der Kirche spiegelt,
Christus als Haupt und Mittler im Werk der Erlésung, der Heilige Geist als
Seele der Kirche, die den mystischen Leib eint und ihm die iibernatiirlichen



Besprechungen 371

Giiter mitteilt, die Hierarchie als Realisierungsprinzip in Teilnahme am
Hauptsein Christi und in Unterordnung unter Ihn, Gnade und Liebe (mit
Einschluf3 der anderen eingegossenen Tugenden) als Formalursachen und die
Eucharistie als Symbol, insofern sie die Einheit der Kirche bezeichnet und
bewirkt und die totale Realisierung der Gemeinschaft der Heiligen ist.
Objekt der communio sanctorum sind die sancta, an welchen die sancti Anteil
erhalten. Sie werden unterschieden und im einzelnen analysiert als Beitrag
Christi in den von ihm gestifteten Sakramenten, die ex opere operato wirken,
als Beitrag der Kirche, vor allem im opus operantis Ecclesiae der Liturgie,
als Beitrag der einzelnen Glaubigen in der Form des Verdienstes, der Satis-
faktion, der Ablidsse und des Gebetes. Das Subjekt der Gemeinschaft der
Heiligen bildet die streitende, leidende und triumphierende Kirche in ihrer
Einheit und wechselseitigen Beziehung.

Schon diese fliichtige Ubersicht vermag anzudeuten, dal3 der intellectus
fidei der Gemeinschaft der Heiligen vor allem aus der Zusammenschau des
Glaubensartikels mit zentralen Aspekten der Ekklesiologie, Christologie,
Soteriologie, Sakramentenlehre und Eschatologie sich ergibt. So entsteht tat-
sachlich ein groBes theologisches Gebaude, das Ausblicke nach allen Seiten
gestattet, dessen viele Kammern aber auch — um im Bild zu bleiben — nicht
in einem kurzen Rundgang tiberblickt werden koénnen. Die Vater und Schola-
stiker werden in reichem MabBe zitiert, sodal das Werk rein quantitativ ge-
sehen eine Fiille theologischen Materials zum Thema enthilt. Eine konzisere
Darstellung hitte allerdings auch ihre Vorteile gehabt !

Die Ausfithrungen des zweiten Teiles zeigen immer wieder, daf3 der Ver-
fasser in der scholastischen Theologie vortrefflich zu Hause ist. Gelegentlich
hat man allerdings den Eindruck, das von der Schultheologie Gesagte werde
zwar sorgfiltig und ausfiihrlich wiedergegeben, jedoch ohne eine besondere
Vertiefung der spekulativen Ansitze. Letzteres hdtte freilich ein ganz an-
deres Eingehen auf manche Fragestellungen vor allem der Exegese und der
neueren Theologie verlangt, als es hier geschieht. So wird z. B. S. 385-394
die ontologische Inklusion der Menschheit in Christus mehr als Faktum aus-
gesprochen als spekulativ tiefer begriindet, wie es u. a. Malevez, Congar,
Mersch und Malmberg versucht haben. Vgl. . Malmberg, Ein Leib - ein
Geist (Freiburg i. Br. 1960) 243-273. Erfreulich ist jedoch, daB3 das soziale
Element im ganzen Bereich der Heils6konomie stark herausgehoben und die
Christozentrik vor allem auch des Alten Bundes (Gnade Christi im AT) nach-
driicklich unterstrichen wird.

Leider wird die neuere Literatur zum Thema und zu verwandten Fragen
trotz des groBen Literaturverzeichnisses in ihren Anregungen und Problem-
stellungen nicht geniigend beachtet. Die bibeltheologische Grundlegung be-
riicksichtigt nur wenig neuere exegetische Arbeiten, vor allem nicht aus dem
deutschen Sprachgebiet. Das hat u. a. zur Folge, da3 wichtige biblische Begriffe
wie Baotdela, éxxinola copa, Xpiotol kaum in der noétigen Differenziert-
heit dargestellt und in ihrem urspriinglich biblischen Sinn genauer erarbeitet
werden. Als kleines Beispiel diene die Bestimmung der Gottebenbildlichkeit
nach dem AT, die der Verfasser ganz im Anschlul3 an eine frithere Tradition
und ohne Eingehen auf die heutige Exegese vornimmt, wenn er sagt: « per



372 Besprechungen

se, affermare che I'uomo ¢ stato fatto ad immagine di Dio significa che I'uomo
nella sua parte spirituale, per la sua intelligenza e la sua libera volonta,
supera l'ordine di tutte le creature materiali e partecipa della perfezione di
Dio» (S. 32 f.). Das ist wohl die Deutung Augustins, aber sie entspricht doch
nicht ganz dem atl. Denken, nach welchem der Mensch als ganzer gotteben-
bildlich geschaffen ist. — Fir die dogmengeschichtliche Darstellung ware auch
J. R. Geiselmann, Die theologische Anthropologie Johann Adam Mochlers
(Freiburg i. Br. 1955) 56-106 einzusehen. — Die Ausfithrungen iiber das BuB-
sakrament gehen an den Arbeiten von B. Poschmann und K. Rahner vor-
bei. — Vor allem vermi3t man ein ernsthaftes Eingehen auf die Aussagen
evangelischer Theologen zur communio sanctorum. D. Bonhoeffer, Sanctorum
Communio - Eine dogmatische Untersuchung zur Soziologie der Kirche
(Berlin 1930), eine Arbeit, die nach Karl Barth (KD 1V/2, 725) heute noch
instruktiver, anregender, erleuchtender und wirklich « erbaulicher » zu lesen
ist als allerlei Beriihmtes, was seither zum Problem der Kirche geschrieben
wurde, wird zwar in der Bibliographie zitiert, aber nicht ausgewertet. S. 3
wird von der protestantischen Auffassung kurzerhand gesagt : « Il protestan-
tesimo ¢ l'individualismo, l'isolamento piui completo e totale dell’'uomo di
fronte a Dio, da cui dipende esclusivamente la salvezza o la dannazione. »
So einfach liegen nun aber die Dinge doch nicht. Wenn es auch wahr ist,
daB eine Auslegung der communio sanctorum im vollen katholischen Sinn
einer Beziehung auch zu den Heiligen des Jenseits und zu den Seelen im
Fegfeuer von vielen (nicht allen!) evangelischen Theologen abgelehnt wird,
so halten doch die meisten von ihnen an anderen wesentlichen Aspekten der
Gemeinschaft der Heiligen fest. Man vergleiche etwa K. Barth, Kirchliche
Dogmatik IV/2 (Zollikon 1955) 725-747 ; P. Althaus, Die christliche Wahr-
heit (Giitersloh 1958) 515-523 ; H. Vogel, Gott in Christo (Berlin 21952) 827-
832, 1036-1055 u. a.

Zur Sache selber einige Randbemerkungen :

Eine eingehende Darstellung der Gemeinschaft der Heiligen, wie sie hier
angezielt ist, hitte auch das Problem der communio peccatorum ausdriick-
lich aufgreifen miissen. Es gehort unbedingt in eine realistische Kirchen-
theologie hinein, wie nicht erst die Reformatoren, sondern schon die Viter
betonen. Vgl. das reiche Material, das allein schon H. U. v. Balthasar, Casta
Meretrix : Sponsa Verbi (Skizzen zur Theologie II, Einsiedeln 1961) 203-305
zusammengestellt hat.

In den soteriologischen Ausfithrungen (S. 401) verschwindet das Oster-
ereignis neben der passio, offenbar deshalb, weil die Erlésung zu ausschlie(3-
lich unter dem Gesichtspunkt der Verdienstursichlichkeit gewertet wird,
wahrend doch gerade Thomas Tod und Auferstehung als Momente der
redemptio obiectiva unter dem Aspekt der Instrumental- und Exemplar-
ursichlichkeit zusammenfat, ein Anknipfungspunkt, der heute weiter ent-
faltet werden sollte. Vgl. S. Lyonnet, La valeur sotériologique de la résurrec-
tion du Christ selon saint Paul, in: Christus Victor Mortis (Roma 1958)
95-118.

Problematisch scheint uns die Bezeichnung der Hierarchie als Christus
untergeordnetes Zentrum der communio sanctorum (S. 482), da in dieser



Besprechungen ' 373

Bezeichnung die wesentliche Dienstfunktion der Hierarchie im Hinblick auf
die Auferbauung der Gemeinschaft der Heiligen zu sehr verdunkelt wird.
Neben der duBeren Hierarchie wire wohl auch mehr auf die innere Hier-
archie der Kirche zu achten und eine Theologie der Heiligkeit im engeren
Sinn zu entwerfen, die bestimmten qualifizierten Gliedern der Kirche im
Zusammenhang mit einer besonderen kirchlichen Sendung zukommt.

Unbefriedigend werden u. E. die Fragen um den Abla3, das Verdienst
und die Genugtuung behandelt, gerade weil der Verfasser sie bis in alle Einzel-
heiten hinein in juridischen Kategorien darstellt, ohne irgendwie zu sehen,
daB manche dieser Formulierungen fir viele gliubige und zeitaufgeschlossene
Christen religiés kaum ertrdglich sind. Sie sind auch von der Sache her
keineswegs so erfordert ! Es besteht keine dogmatische Schwierigkeit zuzu-
geben, daf3 die heutige AblaBpraxis (nicht der AblaB als solcher) eine zeit-
bedingte Gestalt hat, die der Uberpriifung bedarf. Warum sollte der Abla
nicht als Sakramentale verstanden werden koénnen, das ex opere operantis
et orantis Ecclesiae (und nicht ex opere operato, wie Piolanti meint) wirkt,
auch wenn dieses Sakramentale mit einem jurisdiktionellen Akt der Kirche
verbunden ist, der sich auf den NachlaB3 einer (heute weitgehend fiktiven)
Kirchenbufle bezieht und diesbeziiglich sichere Wirkungen hat ? Vgl. K. Rah-
ner, Bemerkungen zur Theologie des Ablasses, in : Schriften zur Theologie 11
(Einsiedeln 1955) 185-210. Eine solche Sicht lieBe eine Vereinfachung der
AblaBformen zu, die zwar historisch erklirbar, dem heutigen Menschen
existentiell aber nur schwer zumutbar sind, da dieser einem zu quantitativen
Denken im religisen Bereich nicht zu Unrecht skeptisch gegeniibersteht und
es nicht ohne weiteres begreifen kann, da3 einem Ablaf3 von 40 Tagen, einem
Jahr, oder 7 Jahren genau umgrenzte « Mengen » des Kirchenschatzes (vgl.
S. 670-673) entsprechen sollen. — Ahnliche Vorbehalte sind auch gegeniiber
der Explikation der Satisfaktion de condigno fiir Lebende im Stand der
Gerechtigkeit zu machen, die ohne Grund ein rein juridisches Verstiandnis
des reatus poenae temporalis voraussetzt (vgl. S. 653). Die tiefe und religios
so bedeutsame Wirklichkeit des Fiireinander-Einstehens vor Gott wire in
einer zuriickhaltenderen Darstellung wohl besser hervorgetreten, sodaBB auch
hier weniger mehr gewesen wire.

Diese Bemerkungen sollen die Bedeutung des Werkes von A. Piolanti
nicht schmilern. Es ist ein gewichtiger Beitrag zur Theologie der Kirche und
soll als solcher angenommen sein, auch wenn man in Einzelheiten anderer
Auffassung ist und einige Perspektiven anders zeichnen mdochte, als sie hier
entworfen sind. M. Lovrer OSB



374 Besprechungen

Moraltheologie

Hirschbrich, Ernst : Die Entwicklung der Moraltheologie im deutschen
Sprachgebiet seit der Jahrhundertwende. — Bernina-Verlag, Klosterneuburg
(NO) 1959. 163 S.

Das Werk vermittelt einen héchst interessanten Uberblick iiber die Ent-
wicklung des moraltheologischen Denkens und literarischen Gestaltens im
deutschsprachigen Raum. Es ist an sich zwar nicht ganz richtig, wenn man
wissenschaftliche Entwicklungen — vor allem theologischer Art — nur vom
Blickpunkt einer nationalen, bzw. kulturellen Gruppe aus betrachtet, doch
148t sich anderseits nicht bestreiten, daB3 in den letzten Jahrzehnten gerade
von deutsch sprechenden Autoren starke Impulse zur Erneuerung und Neu-
fassung der Moral ausgegangen sind. H. nimmt sich nun alle bedeutenderen
Vertreter dieser Zeit vor und skizziert, je nach Rang, kiirzer oder linger deren
Werke (groBere Untersuchungen werden Mausbach, Schilling, Tillmann,
Ermecke und Haring gewidmet). Mit Recht unterscheidet er zwei Gruppen
von moraltheologischen Darstellungen : einmal kerygmatische und fiir einen
breiteren Leserkreis bestimmte Werke und sodann Werke mit streng wissen-
schaftlichem Charakter (in Wirklichkeit gibt es freilich eine Reihe von Moral-
theologien, die beiden Anliegen Geniige tun wollen). In der ersten Gruppe hat
sich der biblische und christozentrische Zug deutlich durchgesetzt, und dies
ist ohne Zweifel eine iberaus begriiBenswerte Tatsache, die viel zum Ansehen
der Moral und zur vertieften Verwirklichung des christlichen Lebensideals
beigetragen hat. Auf dem Gebiet der wissenschaftlichen Literatur erheben
sich bedeutend gréBere Schwierigkeiten fiir eine Reform. An Versuchen zur
« Verlebendigung » im Sinne eines christozentrischen Aufrisses fehlt es auch
hier nicht, doch wird man — mit H. — nicht behaupten kénnen, daB dies bis
jetzt gelungen sei. Ob es jemals iiberhaupt gelingen kann ? LaBt sich eine
wissenschaftliche Darstellung der Moral, das hei3t die mit den Mitteln der
philosophia perennis durchgefithrte Untersuchung des Objekts, anders ge-
stalten als auf dem Weg iiber die Abstraktion, die Prinzipien und Normen,
die freilich weit ans Konkrete heranreichen sollen, und die zugleich Ziele
tugendhaften Strebens bilden, wobei Christus als personliche Verwirklichung
dieses Strebens stets vor Augen steht ? Vgl. zu diesem Fragenkomplex :
L. B. Gillon OP, La théologie morale et 1'éthique de I’exemplarité personnelle,
Angelicum 34 (1957) 241-259 ; 361-378 ; L’imitation du Christ et la morale
de saint Thomas, ibid. 36 (1959) 263-286 ; auch J. Kraus, Zum Problem des
christozentrischen Aufbaus der Moraltheologie, Divus Thomas (Fr.) 30 (1952)
257-271. AuBerdem denke man einmal an das — offenbar wenig bekannte —
Prolegomenum primum, das J. M. Ramirez OP zum 1. Band seines Werkes
De hominis beatitudine (Bibliotheca de Thedlogos espaiioles, vol. 8, Sala-
manca 1942) schrieb. Was dort {iber den Begriff der Moraltheologie ausge-
breitet wird, 148t sich an Tiefe, Blickweite und systematischer Akribie wohl
schwerlich durch andere Gedankenginge ersetzen.

J. F. GrRoNER OP



Besprechungen 375

Le péché. Etudes de Marc OraisoN, Frangois COUDREAU, Henry NIEL
SJ, J. pE BacroccHi SM, Gustav SIEWERTH. (Présence chrétienne.) — Desclée
de Brouwer, [Bruges] 1959. 249 p.

Mehrere Autoren nehmen in diesem Buch Stellung zu verschiedenen
Aspekten der Siinde. Der bekannte Arzt und Theologe Marc Oraison behan-
delt « Psychologie et sens du péché » (7-52), Frangois Coudrveau PSS spricht
vom Standpunkt der Pastoral aus: « Catéchese et sens du péché» (55-77),
Henri Niel S] befal3it sich mit « La responsabilité et ses limites » (81-119),
J. de Baciocchi SM ergreift das Thema : « Rédemption de péché » (123-166)
und der deutsche Philosoph Gustav Siewerth beschlieBt mit : « La doctrine du
péché originel. La doctrine chrétienne du péché originel développée par
référence a la théologie de saint Thomas d’Aquin » (169-248).

Trotz des Mangels eines Vorwortes, in dem das Grundanliegen des Bu-
ches hitte angegeben werden konnen und sollen, merkt der Leser sogleich,
daB es den Verfassern um einen Dienst an der Seelsorge geht. Und zwar wol-
len sie die angeschnittenen Probleme vor allem vom Psychologischen her be-
leuchten und dadurch ein besseres Verstindnis der oft nur rein dogmatisch
oder moraltheologisch vorgetragenen Gegebenheiten erschlieBen. Dies ist
sicher ein berechtigtes Anliegen, hat die moderne Psychologie mit ihrem ver-
feinerten Wissen um die menschliche Seele doch tatsichlich zur psychologi-
schen Seite des normwidrigen Verhaltens einiges zu sagen, was die fritheren
Theologen noch nicht so sagen konnten. Man kann diese wirklich « mit Seele »
geschriebenen Kapitel jedem, der mit Seelen zu tun hat, nur empfehlen ; er
wird sich ihrer dann mit mehr Verstand und mit noch mehr Liebe annehmen.

J. F. GRONER OP

Ramirez, Santiago, OP : La esencia de la esperanza cristiana. (Coloquios
Salmantinos, 1.) — Ediciones Punta Europa, Madrid 1960. 352 p.

En opus monographicum plena ac profundiori theologia refertum, quo
R. P. Ramirez, olim professor et nunc honorarius Universitatis Friburgensis
Helveticae, hispanicas litteras noviter ditavit. Praeclarus auctor argumen-
tum hoc de spei christianae essentia, sane semper arduum ac crescentis in
dies actualitatis, luculenter pertractat methodo quidem et ratione expositionis
plane theologica. Agit nempe, successivis capitibus, praeprimis de obiecto
spei iuxta revelationem et iuxta varias explicationes et differentias theologi-
cas obiecti principalis et secundarii. Dein de motivo spei fusius discursum
protrahit, egregie exponendo diversos aspectus motivi principalis tum et
varia motiva secundaria. Aeque lucide caput evolvit de subiecto spei, ac
inde maiori prolixitate quaestionem de actu spei cum omnibus suis effectibus
et proprietatibus, inter quas praecipue de certitudine eius exhausto sermone
considerat et disputat. Ultimo demum capite de habitu spei et eius definitione
agit, qua omnia complectuntur varia elementa essentiae huius theologalis
virtutis.

Opus quidem apparet inmensa eruditione et litteratura ornatum, etsi
fere restricta ad puros fontes theologicos : per prius et fuse ad Scripturae
textus,ad S. Augustinum in traditione patristica, ac inter theologos plenissime



376 Besprechungen

ad S.Thomam aliosque magnos scholasticos, ut S. Albertum Magnum et
S. Bonaventuram. Sic pollet auctor questiones ex summis principiis ac pro-
priis fontibus exponere ac dilucide solvere.

Consulto cl. auctor abstinet ab omni investigatione vel analysi philoso-
phica spei naturalis, ac proinde a modernis elucubrationibus ac bibliogra-
phia circa hanc materiam. Non tamen negligit omnem discussionem super
aspectus proprie theologicos ; inde recentes tendentias ac theorias deviatas
quae in hac parte apparuerunt vehementer impugnat atque invictae crisi
submittit. Sic insignis prostat eius defensio de ratione arduitatis ut nota
propria obiecti spei, vel de eius certitudine contra illam oppugnantes, atque
speciatim de recto sensu spei sic dictae communitariae, acriter refellendo
interpretationem historico-doctrinalem P. Charles eiusque asseclae P. Lain
Entralgo in hoc problemate.

Laudandum ergo admodum est praesens opus ut exemplar monogra-
phiae theologicae ac plane dignum quod legatur ab specialistis, atque in
generali a theologiae cultoribus et omnibus quotquot solida ac spiritualia
opera theologica requirunt. Atque optandum esset ut in ampliorem diffusio-
nem eius ad alias linguas verteretur. T. UrDANOZ OP

Aszetik — Mystik

Galot, Jean, SJ : Le Coeur du Pére. (Museum Lessianum, Section
ascétique et mystique, 49.) — Desclée de Brouwer, Paris-Louvain 1957. 208 p.

Dem Christen, der sich um einen persénlichen Zugang zu Gott bemiiht
und der dem himmlischen Vater niher kommen mochte, bietet dieses Buch
wertvolle Hilfe. Es macht deutlich, daB3 schon der Schoépfung die Absicht
Gottes zugrunde lag, uns zu seinen Kindern zu machen. Als ein Vater er-
weist sich Gott auch im Heilsgeschehen der Erldsung ; selbst iiber seine ver-
lorenen Sohne beugt er sich, um ihnen seine Vergebung zu schenken. Auf
den Einwand, weshalb Gott in all seiner Giite dennoch in der von ihm ge-
schaffenen Welt die Moglichkeit des Siindenfalles zugelassen hat, antwortet
der Autor, indem er auf jene noch gro8eren Giiter, auf jenes den Menschen
noch freigebiger beschenkende Heil hinweist, das des Vaters GroBmut uns
zugedacht hat. Gerade dadurch, daBl das ganze Gewicht der Darstellung
auf die grenzenlose Liebe des Vaters gelegt ist, tragt das Buch zu einer Er-
weiterung der christlichen Lebensauffassung bei und férdert ein vertrauens-
volleres Verhiltnis zu Gott. BerNHARD BonvIN OP

Riaud A., CSSp.: L’action du Saint-Esprit dans nos 4mes. - Editions
Spes, Paris 1956. 174 p.

Das vorliegende Biandchen will nichts Neues zur Theologie des HI. Gei-
stes beitragen, sondern ein Fiithrer auf dem Weg zur Heiligkeit sein. Die
hauptsachlichsten Aussagen der Bibel sowie die sicheren Ergebnisse der
Theologie helfen dem strebenden Christen, den in ihm wohnenden HI. Geist



Besprechungen 377

mit seinen Antrieben und Einsprechungen als Prinzip der Heiligkeit zu er-
kennen. Die Kapitel folgen in der Anordnung : Natur, Gaben, Friichte des
HIl. Geistes. Ein kurzer Apparat von theologischen Anmerkungen erlautert
die Begriffe der Missio des HI. Geistes, der Relation in der Trinitit sowie das
Beziehungsverhaltnis der Mysterien Christi zum iibernatiirlichen Leben sei-
ner Glieder. A. M. EICHENBERGER OP

von Balthasar, Hans Urs: La priére contemplative. Traduit de I’allemand
par Robert Givorp. (Présence chrétienne.) — Desclée de Brouwer, [Paris-
Bruges] 1959. 331 p.

Ce livre est la traduction francgaise de celui que le lecteurs de langue
allemande connaissent déja dans sa version originale sous le titre Das betrach-
tende Gebet (Einsiedeln 1955). De traduction en traduction l'ccuvre de
Hans Urs von Balthasar se répand dans le public francgais, et y apporte
sa richesse, un peu confuse peut-étre, et sa force de suggestion. Les ceuvrse
de spiritualité en particulier ne sont jamais banales.

Je n’oserai pas assurer pourtant, avec 1'éditeur frangais, qu’«il n'y
a sans doute pas de livres qui marqueront plus profondément la spiritualité
de ce temps que cette initiation a la priére», qu’est le livre ici présenté.
S’il s’agit des laics, des chrétiens engagés dans l’action, — voire des membres,
mieux formés, des instituts séculiers pour qui le livre a été écrit —, je ne
puis m’empécher de penser que cette prose abondante, touffue et trés
dense, en rebutera un grand nombre et que ceux-la mémes qu’elle intéressera,
touchera et éveillera aux réalités spirituelles — il y en aura sans aucun doute —
auront du mal & en retirer un enseignement précis et profitable. S’il s’agit
des théologiens, ils ne peuvent pas ne pas s’étonner devant cette réflexion
longue et serrée qui ne se référe qu’a elle-méme, qui ne cherche jamais a
se justifier par un effort de preuve, qui ignore délibérément tous les Maitres
spirituels qui ont parlé de la contemplation, nous ont dit leur expérience
et en ont tiré pour nous des directives infiniment précieuses, tous les théolo-
giens aussi qui se sont déja occupés de ce probléeme. Est-ce un traité de la
contemplation ou une longue, et belle d’ailleurs, profonde, suggestive
méditation sur la parole de Dieu ? On tache de nous expliquer ce que voit
le contemplatif, mais a aucun moment on ne nous dit par quelles voies on
peut étre conduit a le voir soi-méme.

Malgré ces critiques il faut reconnaitre que le lecteur de nos pages
austéres sera récompensé de ses peines par une foule d’apercus trés beaux
et trés neufs sur les principales vérités dont se nourrissent la foi et la
contemplation. J.-H. NicoLras OP

Maritain, Jacques et Raissa: Liturgie et contemplation (Présence chré-
tienne.) — Desclée de Brouwer, [Bruges-Paris] 1959. 100 p.

Livre petit par son volume, mais riche et grandement important pour
les catholiques d’aujourd’hui. Le renouveau liturgique est un des faits
majeurs de la vie actuelle de I’Eglise d’aujourd’hui. Rien ne nécessite que



378 Besprechungen

ce progres se fasse au détriment de la priére silencieuse et de la vie mystique.
Rien, sinon ce démon de la réaction, qui incline I'’homme a se poser en
s’opposant, a n’affirmer une valeur méconnue qu’en niant et en repoussant
les valeurs jusque la magnifiées. C’est un fait que certains des promoteurs
de la priére liturgique affichent un mépris injustifié pour l'oraison et la
contemplation. Pie XII dans I’Encyclique Mediator Dei a fermement réagi
contre l'opposition factice qu’on voudrait faire entre la priére objective,
seule valable, seule ordonnée a la gloire de Dieu, et la priérve subjective,
tournée vers le culte du moi. Appuyés sur cet enseignement, les auteurs,
dans la troisieme partie de 1’'ouvrage, réfutent ces accusations trop légére-
ment portées contre la priere dite subjective, et dénoncent avec pertinence
la tentation totalitariste du mouvement liturgique chez ceux qui, mécon-
naissant la différence des natures et des graces, méconnaissant surtout la
liberté spirituelle et I'intimité de la personne, prétendent « imposer aux
ames des cadres rigides et les chargent d’obligations extérieures qui sont
du méme type que les observances de la Loi ancienne » (p. 92).

Mais ce serait mal servir la contemplation que d’accepter de la mettre
en opposition a la priére liturgique. Les auteurs n’ont garde de tomber
dans ce piége, et, au contraire, montrent de fagcon profonde et convaincante
combien ces deux formes de pri¢re dépendent 1'une de I’autre et se complétent.
Cette intime connexion pourtant n’exclut pas un ordre, et le primat de la
contemplation est affirmé avec force, et pour une raison décisive, qu’aucun
thomiste ne saurait récuser : la supériorité des vertus théologales et des
dons du Saint-Esprit, dont reléve immédiatement 1’oraison, sur 1’ensemble
des vertus morales, et donc aussi sur la plus haute d’entre elles, la religion,
qui concerne le culte. Subordonner d’ailleurs n’est pas exclure et, considérant
I'acte supréme du culte, le saint sacrifice, en tant qu’acte du Christ, les
auteurs montrent admirablement qu’a ce sommet 1’activité théologale du
chrétien se subordonne a l’activité cultuelle du Christ, dont elle dépend
et a la participation de laquelle elle conduit. Mais c’est un sophisme d’en
conclure que, si I’on compare dans une méme ame, ou d’une ame a l’autre,
I’activité contemplative et 1’activité cultuelle, celle-ci doit prévaloir.

I1 est impossible dans un bref compte rendu de signaler toutes les mises
au point fines et pénétrantes, tous les éclaircissements, toutes les trouvailles
aussi qui fourmillent dans ce peu de pages. Il faut souhaiter qu’elles soient
lues et que non seulement les fidéles et les pasteurs, mais aussi les théologiens
et les liturgistes s’en inspirent et y apprennent a mieux distinguer liturgie et
contemplation, non pour les opposer, mais pour les unir. J.-H.Nicoras OP

Paul-Marie de la Croix OCD: L’Evangile de Jean et son témoignage
spirituel. — Desclée de Brouwer, [Bruges] 1959. 589 p.

Ce livre, comme le précédent du méme auteur consacré a «1’Ancien
Testament source de vie spirituelle », se situe dans le grand mouvement de
retour a la Bible qui entraine si heureusement les catholiques de notre temps.

11 veut faire découvrir dans le quatriéme évangile les réalités divines
« que la théologie a explicitées et dont saint Jean fut le témoin privilégié ».



Besprechungen 379

Il ne s’agit pas d’un livre d’exégése, ni d'un livre de théologie biblique,
qui exigerait des justifications plus rigoureuses. Il ne s’agit pas non plus,
nous dit-on, d’un «livre de piété ». C’est un large et profond exposé de la
spiritualité chrétienne, retrouvée dans une lecture attentive et fervente de
saint Jean.

I1 faut souhaiter a ce livre le méme succés qu’a celui qui 1’a précédé.
On peut craindre pourtant chez bien des lecteurs une déception : le retour
a la sainte Ecriture comporte une exigence de détermination aussi exacte
que possible de ce qu’a voulu dire I’écrivain sacré ; cette exigence est bonne,
car il n’est pas de sens valable de I’Ecriture qui ne soit fondé sur le sens
littéral, c’est a l'auteur inspiré, non a telle ou telle de ses interprétations,
que le catholique d’aujourd’hui veut revenir, et elle sera dégue. Sans trans-
former ce livre de spiritualité en une étude exégétique, on aurait pu faire
effort pour dégager le sens littéral des textes cités, justifier I'interprétation
qu’on en propose, et en distinguer plus nettement l’explicitation et 1'utili-
sation spirituelle qui en est faite. On est trop souvent arrété, méme quand
il s’agit d’'une vue belle et profonde, par un doute au sujet de 1’attribution
a saint Jean lui-méme de l'idée ou de l'intention qui lui sont prétées.

J.-H. Nicoras OP

Schering, Ernst : Mystik und Tat. Therese von Jesu, Johannes vom
Kreuz und die Selbstbehauptung der Mystik. — Ernst Reinhardt Verlag,
Miinchen-Basel 1959. 356 S.

Diese eingehende Untersuchung eines protestantischen Theologen zeugt
jedenfalls von der groBten Hochschitzung fiir die betreffenden spanischen
Mystiker und von einer ernsten, geflissentlich objektiven Erforschung ihres
Lebens und ihrer Werke. Zudem weist sie eine seltene Beherrschung der
ganzen einschlidgigen Literatur aus spanischem, deutschem, franzésischem
und englisch-amerikanischem Gebiet auf. Als Beitrag zur friedlichen An-
niherung der Konfessionen auf Grund vertiefter Einsichten kénnen wir sie
nur freudig begriiBen.

DalB die mystischen Erlebnisse erst durch die Tat ihre Echtheit als gott-
liche Begnadigung bewahrheiten, ist, wie es schon ihr Titel anzeigt, der Grund-
gedanke dieser vortrefflichen Arbeit. Bei Therese geschieht es durch die er-
folgreiche Aktivitit ihres Leistens, bei Johannes durch die heroische Geduld
seines Leidens, Diese Gegeniiberstellung vereinfacht allerdings allzusehr die
eigentlichen Verhiltnisse. Johannes nahm doch, abgesehen von den ungefihr
neun Monaten seiner Kerkerhaft zu Toledo und von den allerletzten Jahren
seines Lebens, einen sehr aktiven Anteil an der Reform des Karmel, wenn
auch oft mehr im Stillen, was iibrigens vom Verf. durchaus nicht verschwiegen
wird. Auch sonst zeigte er sich sehr aktiv. Schon im ersten Jahr zu Duruelo
ging er mit Pater Antonio den ganzen Tag in die Umgegend aus, um dem
armen, unwissenden Landvolk zu predigen, woriiber Mutter Teresa sich ganz
besonders freute (Fundaciones c. 14, 8). Das wird hier (250) leider nicht er-
wahnt.

Am meisten interessiert uns, wie Verf. die Mystik auffaBt. Die Mystik,
heiBt es (20), « kann zunichst als der auBerste Gipfelpunkt einer persénlichen



380 Besprechungen

Begegnung mit dem persénlichen Gott bezeichnet werden ». Somit ist sie
«eben doch — man mag sich drehen und winden wie man will — ein inte-
grierender Bestandteil des Glaubens » (21 vgl. 11). Man wird erkennen miis-
sen, « dafl das Ziel der Mystik die Verinnerlichung und Verpersonlichung des
religiésen Lebens darstellte » (322). Es gilt aber vor allem, « das mystische
Leben in gewisser Hinsicht als letztes Geheimnis zu achten » (27).

« Mit einer bloBen medizinisch-psychologischen Zurechtlegung» der
mystischen Erlebnisse « ist wenig anzufangen. Derartige Erklarungen gehen
an dem Kern der Sache vorbei ... Fiir den, der fiir das Ubernatiirliche kein
Organ hat, mag es bei solchen Zurechtlegungen, die in Wahrheit vollig ver-
sagen, ihr Bewenden haben ». Dem « wahren Sachverhalt » werden sie nicht
gerecht. Ebensowenig kénnen wir uns das Ganze dadurch nahe bringen, « daf
wir es ... aus eigenem Erleben uns verstindlich machen ». Es handelt sich
ja « um eine Begnadung, die eben nur solchen ganz ungewdhnlichen Personen
zu teil wird ». Wir kénnen « nur versuchen das Ganze zu begreifen, in dem
wir besonders darauf achten, welche Wirkungen » diese Erlebnisse « gehabt
haben » (192).

Also noch einmal entscheidet « die Selbstbehauptung der Mystik durch
die Tat». Diesem Standpunkt wird man eine ziemlich weitgehende Berechti-
gung nicht absprechen kénnen.

Natirlich wird der Mutter Teresa hochstes Lob erteilt. « Die ganz eigen-
artige Verschmelzung im Innern ihrer Seele zwischen den mystischen Erleb-
nissen, scharfer Selbstbeobachtung und niichternem, praktischen Verstand
macht das Wesen von Therese aus » (93). « Ihr leidenschaftliches Suchen nach
Wahrheit bildet einen Grundzug ihres geistigen Charakters» (133). Indem
sie « die Beobachtung, Beschreibung und Analyse ihrer mystischen Erleb-
nisse bis zur Virtuositdat ausbildete », meint Heiler, dem man durchaus zu-
stimmen muB, wird sie zur « Schopferin der psychologischen Richtung der
Mystik » (78,84). Von ihrem klugen Takt und vom personlichen Zauber, mit
dem sie den Menschen begegnete und sie fiir ihre Zwecke zu gewinnen ver-
mochte, ist auch 6fters die Rede (z. B, 224 in der Parallele zwischen Therese
und Don Quijotte). Mit Recht wird eigens betont, daB «sie jene mystische
Technik eigentlich nicht kennt, die die mystischen Gnaden herbeifiihren
soll » (59) und ebenfalls, daf3 sie der sogenannten Identitatsmystik mit ihrem
pantheistischen Beigeschmack entschieden fern steht (178).

Wegen ihrer zahlreichen Visionen wird sie zur Eidetikerin gestempelt
(24 und 6fters sonst). Die « Eidetik » besteht in einer ungewthnlichen psychi-
schen Veranlagung, die durch die Lebhaftigkeit und Leibhaftigkeit der Vor-
stellungen gekennzeichnet ist. « Im Traum sind wir alle Eidetiker » (51).
Der Eidetiker hatte also im wachen Zustand dhnliche Vorstellungen, wie
man sie sonst nur im Traume hat. DaB3 nun Therese in diesem Sinn Eideti-
kerin gewesen ware, mii3te uns vorerst aus Tatsachen ihres sonstigen Lebens
nachgewiesen sein. Denn ihre Schauungen gehoren nicht gerade zu dem, wozu
sie veranlagt war, sondern vielmehr zu dem, was ihr aus héherer Begnadung
zu Teil wurde.

Nach Schering wire die klassische Unterscheidung zwischen duBeren,
bildlichen, und bildlos-geistigen Schauungen nicht mehr vertretbar (6).



Besprechungen 381

Therese habe es zwar von ihren geistlichen Beratern iibernommen, daf3 die
bildlos-geistigen Schauungen das Hochste darstellen. Tatsichlich aber wiren
fiir sie die Bilder das Héchste gewesen (104). Das ist aber nicht richtig.
Wohl bemerkt sie (Vida c. 28,9 ; Moradas 6 c. 9, 1), da3 die bildlichen Schau-
ungen unserer Natur mehr angemessen sind und daf} sie wegen ihrer nach-
haltigen Wirkungen sehr zu schitzen sind. Letzteres vertritt sie im Gegen-
satz zu Johannes vom Kreuz, der sie, wohl im AnschluB3 an die negative
Dialektik des Areopagiten, die er als eine mystische Anleitung miBversteht,
radikal verwirft. Nicht aber verwirft er die bildlos-geistigen Schauungen, die
er ausdriicklich anerkennt und hochhilt. Nun hat Therese ebenfalls diese
bildlos-geistigen Schauungen als die hochsten geachtet und in ihrer unaus-
sprechlichen GroBartigkeit eigens hervorgehoben. Wir verweisen z. B. auf
ihre Schauung der die ganze Schopfung umschlieBenden Gottheit, vor deren
Angesicht alles geschieht (Vida c. 40, 4, 9-11) und auf das stidndige Be-
wuBtsein der im Tiefsten der Seele anwesenden, mit ihr vertraulich verkeh-
renden drei géttlichen Personen (Moradas 7c. 1, 6-7.10 ; 5t Gewissensbericht
13-20 ; 6er Gewissensbericht aus dem Jahre 1581, 3-4. 10), welches die mysti-
sche Vermihlung sozusagen abschlie3t.

Damit ist zugleich gesagt, gegen Scherings Meinung, daB3 Therese doch
aus ihren Erlebnissen zweifellos eine Art System, natiirlich a posterior: und
nicht a priori, hat bilden wollen und da3 es ihr auch gelungen ist, was
ubrigens die Seelenburg zur Geniige beweist.

Das wiren ungefahr die wichtigeren Punkte, in denen wir dem ver-
dienten Verfasser nicht beizupflichten vermégen. Wir méchten nun noch
auf zwei « Bravourstiicke » seines Werkes aufmerksam machen, die beson-
ders geistreich ausgefiihrt sind, nimlich auf seinen Vergleich zwischen Therese
und Luther (149-156) und auf seinen bereits erwihnten Vergleich zwischen
Therese und Don Quijotte (220-224). Sonst hitten wir blo zwei weniger
wichtige Bedenken anzumelden.

Nach Schering « findet sich in ihren (Theresens) Werken, wenn man von
einigen wenigen Hinweisen absehen will, keine eigentliche Passionsmystik »
(138). Tatsdachlich scheint Therese nur wenige Leidensvisionen gehabt zu
haben. Aber die Hinweise auf das Leiden des Herrn sind in ihren Werken
sehr zahlreich und einige von ihnen nicht weniger nachdriicklich als aus-
fithrlich. Bei einer fliichtigen Ubersicht konnten wir mehr als hundert solche
Hinweise feststellen.

« Zu der beriihmten Erscheinung der Elevation, wobei beide (Therese
und Johannes) in der Luft zu schweben schienen », meint Verf, (256), « da
es zunichst als ein Ausdruck dafiir gewertet werden soll, daB3 beide in ihrem
Gesprach in ‘hoéheren Regionen schwebten’; die hinzugekommene Nonne,
die vom hohen Geistesflug der beiden Mystiker wullite, sah dieses Erhoben-
sein bildhaft vor sich ». Also auch eine Eidetikerin! Das sieht aber jenen
« psychologischen Zurechtlegungen » gar sehr dhnlich, die Verf. (122) aus-
driicklich ablehnt. Jedenfalls hat Therese tatsichlich (Vida c. 20, 4-7.18 ;
c. 29, 14) zahlreiche derartige Elevationen erfahren, wie sie es unzweideutig
bezeugt.

Es ware hier nur noch eine kleine historische Berichtigung anzubringen.



382 Besprechungen

Im hochst betriiblichen Streit zwischen Gracian und Doria nach dem Tode
der Mutter Teresa ist es nicht Doria, wie Verf. meint (372), sondern Gracian,
der fur weitere Entfaltung der apostolischen Tatigkeit eintrat, wihrend
Doria sie moglichst einschranken wollte und es durch verleumderische Be-
schuldigungen schlielich dahin brachte, den heiligmiBigen Gracian aus dem
Orden ausstoBen zu lassen (vgl. Lebendiger Karmel, Freiburg i. d. Schweiz
1959, S. 36/7).

AbschlieBend wollen wir nochmals den hohen Wert und die erfreuliche
Bedeutung dieser schonen und hervorragenden Arbeit unterstreichen. Sie
ist von der aufrichtigsten Verehrung fiir diese zwei groen Personlichkeiten
und fir die katholische Mystik iberhaupt beseelt. Sie wird auch in weitem
Ausmafe ihrem Gegenstand gerecht. Die von uns geduBerten Bedenken be-
rihren eigentlich die Hauptsache kaum. Wir bedauern nur, daB die Text-
belege bloB nach Band und Seite der deutschen Ubersetzung der betreffenden
Werke angegeben sind. Der Hinweis auf den Urtext selbst nach Titel und
Kapitel hitte uns viel Zeit erspart. M.-S. MorarRD OP

Cognet, Louis: De la dévotion moderne a la spiritualité frangaise. (Je
sais — je crois, Encyclopédie du catholique au XXe siécle, 41.) — Fayard,
Paris 1958. 123 p.

La collection « Je sais, je crois » s’adresse, on le sait, au public cultivé,
soucieux de faire dans sa culture générale une place convenable a la connais-
sance du catholicisme. En s’adressant pour cela le plus souvent a d’éminents
spécialistes de chaque question, elle produit des ouvrages, de volume réduit
et de lecture aisée, mais en méme temps d’un sérieux incontestable, et qui
fournissent en outre a 1’auteur sollicité 1’'occasion d’'une synthése fort inté-
ressante de ses travaux antérieurs. Cela se vérifie spécialement pour ce pré
cieux petit livre o M. L. Cognet, avec une érudition, une clarté et une
profondeur remarquables, nous retrace les origines et la genése de ce qu’on
est convenu d’appeler la «spiritualité frangaise», cette spiritualité du
XVIIe siecle qui, au travers de pénibles controverses et de déplorables
intrigues politiques, a pu se constituer, s’épanouir, en des ceuvres immor-
telles, se concrétiser en la formation de nombreuses générations de prétres
et de laics, grace auxquelles elle est encore vivante parmi nous. Dans ce
peu de pages on ne trouvera pas seulement une mine de renseignements
fort utiles, mais aussi un récit agréable et des jugements pénétrants, nuancés,
sur les principaux spirituels de la période qui va de la Réforme a la fin
du XVIIe siécle, sur leur ceuvre, sur leur influence. J.-H. NicorLas OP

Cognet, L.: Crépuscule des mystiques. Bossuet - Fénelon. - Desclée,
Tournai 1958. 397 p.

M. L. Cognet, dans ce nouvel ouvrage, reprend la question si importante
de la controverse quiétiste en France a la fin du XVIIe siécle, et de la lutte
navrante qui opposa a ce moment Bossuet et Fénelon, aboutissant, avec la
défaite de ce dernier, a ce que Brémond nommait « la déroute des mystiques ».



Besprechungen 383

Historien de la spiritualité, et non des événements, M. Cognet ne retient
de ceux-ci que ce qui est indispensable a 1'intelligence d'un conflit qui fut
essentiellement, comme il le dit dans son avant-propos et comme il le montre
tout au long du livre, un conflit d’idées, ou plutét de tendances d’esprit,
malgré la part si grande qu’il faut reconnaitre en toute cette affaire, aux
intrigues politiques et aux mesquins ressentiments ou ambitions personnels.
S’il n’y avait pas eu Madame de Maintenon et ses intrigues, et les jalousies
de ceux-ci, les soucis de carriére de ceux-la, les choses sans doute auraient
évolué autrement, mais le conflit entre les mystiques et leurs adversaires,
entre les Fénelon et Bossuet, aurait eu lieu sous une forme ou sous une autre.

Dire que les choses auraient évolué autrement, c’est dire qu’elles n’au-
raient pas abouti a cette défaite des mystiques dont la conséquence désas-
treuse fut le discrédit « jeté pendant quelque deux si¢cles sur l'oraison pas-
sive ». Ce que l'auteur, visiblement trés sympathique aux « mystiques»,
et nommément & Madame Guyon et & Fénelon, ne dit pas, — et qui
ressort pourtant assez clairement de I'histoire qu'’il raconte, des textes qu’il
cite —, c’est que, de cette défaite et de ce discrédit, les « mystiques » en ce
conflit portent, pour une grande part, la responsabilité. La théologie de Féne-
lon était insuffisante et bien des objections et des refus de Bossuet étaient
justifiés, méme s’il faut reconnaitre qu’il manquait a la fois de ce minimum
d’intuition et de cet élémentaire souci de sympathie qui lui auraient permis
de percevoir les réalités en question et d’entrer dans les vues des mystiques.
Quant a Madame Guyon, l'auteur sait la rendre sympathique et intéressante
plus qu’on était accoutumé a se la représenter, mais on ne saurait contester,
ni I’'extréme confusion de sa doctrine et de son langage, ni surtout l'inquié-
tante part d’excitation névrotique qui, méme si elle a été gratifiée, comme
il semble, de véritables graces mystiques, ne pouvait que la rendre trés sus-
pecte a un théologien et & un pasteur. Il est indéniable que son influence a
Saint-Cyr était dangereuse et a été perniceuse, quoiqu’il faille penser d’ailleurs
des motivations secrétes de Madame de Maintenon. Et ce qu’il faut peut-
étre reprocher le plus a Fénelon c’est de s’étre mis pratiquement sous la
direction de cette femme, qui avait tant besoin d’étre dirigée, et dont l'in-
clination a diriger les autres ne venait certainement pas de la seule grace.
N’a-t-il pas cédé la plus ou moins consciemment & un désir trop naturel
et insuffisamment contrélé de réussite spirituelle et de sécurité, perdant de
vue le véritable intérét de sa pénitente ?

Ce premier ouvrage nous laisse a la publication des « Maximes des Saints ».
Un second suivra qui racontera la lutte ouverte entre ces deux grands prélats,
dont il est si profondément regrettable que leurs deux génies se soient par-
tiellement neutralisés. Et comme il faut qu’ils soient grands 1'un et ’autre
et attachants, comme il faut aussi que la question sur laquelle ils se sont
opposés soit vitale, pour que, prés de trois siécles plus tard, on se passionne
encore pour leur combat et qu’on ne puisse s’empécher de prendre parti
pour I'un ou pour l'autre! Visiblement c’est pour Fénelon que M. Cognet
prend parti, mais il le fait de telle maniére que le jugement du lecteur reste
libre. J.-N. Nicoras OP



384 Besprechungen

Borowicz, Antonius: De inspirationibus in vita ascetica secundum P. Gas-
parem Druzbicki SJ. (Excerpta ex Dissertatione ad lauream in Facult. theol.
Pontif Univ. Gregorianae.) — Universitas Gregoriana, Romae 1955. 43 p.

Nous avons 1a I’extrait publié d’'une thése de doctorat en théologie sou-
tenue & 1’Université Grégorienne. La lecture en est un peu décevante. On
aimerait savoir qui est ce spirituel polonais du XVIIe siécle, assez peu connu.
Quelles sont aussi ses sources, et en particulier si sur ce point précis des
« inspirations » il a une doctrine originale ou s’il est seulement un écho de
saint Ignace. Quant a cette doctrine elle-méme, qui consiste essentiellement
a faire de l'inspiration divine une connaissance expérimentale de la volonté
de Dieu sur l’ame, elle souffre, du moins dans la présentation qui nous est
faite, d’'une lacune étrange, aucun essai d’explication ne nous étant proposé
de cette expérience qui, paradoxalement, est située dans la vie ascétique.
L’auteur a plusieurs reprises souligne que le P. Druzbicki n’est pas un théo-
ricien, mais un praticien : a ce titre-la pourtant on attendrait qu’il nous
dise quelque chose de l'itinéraire spirituel et des différentes formes que ne
saurait manquer de prendre l’expérience de la volonté divine aux diverses
étapes du progres. Sans doute la réponse a plusieurs de ces questions se
trouve-t-elle dans la partie non imprimée de la these.

J.-H. Nicoras OP

Heilige Schrift

Kramer, Karl Fr.: Gott unser Heil nach dem Zeugnis der Bibel. Altes
Testament. (Herder-Biicherei, Diinndruckausgaben, Bd. D 4.) — Herder,
Freiburg-Basel-Wien 1960. 287 S.

In Herders allgemein bekannten Diinndruckausgaben ist der 4. Band
der Heiligen Schrift des Alten Testamentes gewidmet. Als Auswahlbibel will
das handliche Bandchen die notwendigen Texte fiir Schule und Heim bieten.
Fir die Auswahl der Texte waren verschiedene Gesichtspunkte leitend. Die
chronologische Darstellung ist der Biblischen Geschichte férderlich. Die be-
wulite Betonung der Heilsgeschichte will den religidsen Gehalt nahe bringen.
Eine Abstimmung der Texte auf den allgemeinen deutschen Katechismus
soll die dort gegebenen Stellen nach Wahl des Lehrers bereichern helfen.

Es ist nicht zu leugnen, daB3 die Vollbibel dem jugendlichen Alter und
auch manchem unvorbereiteten Erwachsenen nicht zutraglich ist. So scheint,
beim heutigen erfreulichen Wachsen der biblischen Frommigkeit hier ein
Werk vorzuliegen, das den Bedirfnissen einer groBen Zahl von Glaubigen
entspricht. Es empfiehlt sich, damit noch ganz besonders die Zeittafeln des
gleichen Verfassers zu gebrauchen. B. Steiert OSB



Besprechungen 385

de Fraine, Jean: Prier avec la Bible. Les antécédents bibliques de grandes
priéres chrétiennes. — Editions Beyaert, Bruges 1961. 246 p.

Der durch seine wissenschaftlichen Veréffentlichungen bekannte Ver-
fasser stellt hier fiir das Vater unser, das Magnifikat und die acht Seligkeiten
textliche Vorldufer aus dem Alten Testament zusammen und bereichert sie
durch kurze theologische Erwigungen. So fillt sich der Wortlaut dieser
wichtigen Gebete und VerheiBungen, die, wie der Verfasser es wiinscht, zum
betrachtenden Gebete einladen. B. SteierT OSB

Vaccari, Alberto, SJ : Il genere letterario del libro di Giona in recenti
pubblicazioni. — Sonderdruck aus: Divinitas 5 (1961). Pontif. Universita
Lateranense, Roma 1961. 28 p.

Der Verf. kommt nach der Aufzihlung verschiedener Auffassungen iiber
das Buch Jonas zum reaktiondren SchluB}, daB es ein geschichtliches Werk
sei. Von der Identitat des Jonas, der in 2 Reg. 14,25 genannt wird, und dem
Kleinen Propheten ausgehend, ist der Verfasser der Meinung, nur eine wahre
Geschichte habe dem Manne angehingt werden konnen, was in Bezug auf
die Untreue stimmen koénnte. Der Autor vergleicht auch die Mission des
Jonas mit der des Propheten Amos, der nicht zu den Heiden, sondern zu
den getrennten Briidern gesandt wurde. Die Schwierigkeiten, wie die Gro3e
Ninives, beruhen nach dem Verfasser auf schlechter Interpretation der Texte.
Mit der Unterscheidung zwischen Wahrheiten natiirlicher und religitser Ord-
nung glaubt er sie behoben. Die Frage der Realitidt des Fisches bleibt offen,
und doch ist gerade sie es, die die Gemiiter bewegt. B. Ste1ErT OSB

Lamarche, Paul, SJ: Zacharie IX-XIV. Structure littéraire et Messia-
nisme. (Etudes bibliques.) — Gabalda, Paris 1961. 168 p.

Ohne Zweifel sind die Texte des Propheten Zacharias dunkel und haben
darum im Laufe der Geschichte oft mehr zu Korrekturen und Spekulationen
als zu eigentlichen Erklirungen Anlaf3 gegeben.

Lamarche faB3t das Problem von einer, wenn nicht ganz neuen Seite,
so doch mit neuer Kraft an und fithrt es folgerichtig bis zum Letzten durch.
Nachdem er eingangs auf den Parallelismus und besonders den Chiasmus
aufmerksam gemacht hat, durchgeht er alle Schwierigkeiten des Textes,
skizziert dann seine Methode, die vor allem auf der literarischen Struktur
aufbaut, und behandelt Perikope um Perikope unter diesem Gesichtspunkt.
Die Zusammenfassung erlaubt ihm, mit einer gewissen Sicherheit auf die
Einheit des Verfassers zu schlie3en.

Inhaltlich, was sehr wichtig ist, glaubt Lamarche, daB beim Hirten die
Beschreibung eines Zeitgenossen oder eines schon verstorbenen Nachkom-
mens Davids vorliege, dessen Taten aber Grundlage zu einer zukiinftigen,
messianischen Ausweitung Anlafl geben. Der Vergleich mit dem Gottes-
Knecht des Deutero-Isaias scheint diese Annahme zu bestétigen.

Es ist hoch erfreulich, eine Exegese zu finden, die den Text ohne Kon-
jekturen und Umstellungen beibehilt, zu gliedern und zu erkliaren sucht.

25



386 Besprechungen

Es ist auch an der Zeit, die allzu ausschlieBliche Einteilung von wortlich und
typisch messianisch zu erganzen, wie der Verfasser es tut, indem er darlegt,
daB eben der ganze Verlauf der Geschichte immer wieder messianisch ge-
schaut und tberhéht wurde.

So verdient die Arbeit wirklich Beachtung. Man muf3 allerdings ein-
wenden, dall gewisse Einzelheiten der Einfiihrung, da allgemein bekannt,
wohl tberfliissig sind und da mit den 6fteren Wiederholungen das Tasten
und Suchen oder das SchulméBige noch unangenehm nachwirken. Fir die
Druckfehler entschuldigt sich die Druckerei auf einem Korrekturbogen.

So kann man sagen, dal3 wir hier vor einem Meisterstiick exegetischer
Arbeit stehen, bei dem aber die Spuren der Bearbeitung noch etwas zu stark
sichtbar sind. B. Ste1ERT OSB

Dupont, Jacques: Les sources du Livre des Actes. Etat de la Question. —
Desclée de Brouwer, [Bruges] 1960. 168 p.

— Mariage et Divorce dans I’Evangile. Matthieu 19, 3-12 et paralléles. —
Abbaye de Saint-André; Desclée de Brouwer, Bruges 1959. 239 p.

1. On ne saurait dire quels services rendent aux biblistes des exposés
comme ceux de Dom Dupont sur Les Problémes du Livre des Actes d’apreés
les Travaux vécents (1959), et la reconnaissance que I'on doit & son auteur,
non point d’avoir réédité cette étude en la mettant a jour, mais de nous
donner un nouvel inventaire des recherches consacrées aux sources, soit
en fonction des méthodes littéraires caractéristiques de la Quellenkritik,
soit du point de vue de la critique des formes. Le bilan est assez décevant,
en ce sens qu’aucune source utilisée par 'auteur des A cfes n’a pu étre identifiée
de facon certaine ; mais on a progressé dans la connaissance des procédés
de composition de Luc, et il semble bien que celui-ci utilise ses propres
notes de voyage et ses rédactions partielles, qu’il recompose en y mettant
le cachet de son vocabulaire, de son style et de sa personnalité. C’est mer-
veille de voir notre critique évoluer avec tant d’aisance dans ces broussailles
des publications contemporaines. Il dénonce a juste titre l'ignorance des
Pontifes a I’égard des recherches de leurs colleégues, les préjugés anti-confor-
mistes et anti-traditionnels qui n’ont rien & voir avec les requétes objectives
de la science. Les étudiants en Ecriture Sainte ont ici mieux qu’un guide,
un Maitre qui les formera.

2. Les mémes qualités d’érudition, d’information exhaustive, d’analyse
limpide se retrouvent dans l'’examen de la fameuse incise matthéenne,
au sujet du divorce : « Si quelqu’un répudie sa femme, sauf en cas d’incon-
duite, et en épouse une autre, il commet 1’adulteére .» J. D. reprend la solution
de saint Jéréme comprenant le verbe « répudier » (Mt. XI1X, 9) au sens
affaibli de « séparer ». L’exception de « l'inconduite » se rapporterait seule-
ment au premier verbe, et non a I'’ensemble de la phrase. Nous ne sommes
pas convaincus, car il s’agit bien de répudiation proprement dite au v. 3,
et il est difficile de donner deux acceptions différentes au méme verbe
dans le méme contexte. De plus, on sort du probléme posé par les Pharisiens
sur I'indissolubilité du mariage, et I’on aboutit & une banalité. Nous pensons



Besprechungen 387

personnellement que le substrat araméen, dépisté par J. Bonsirven (zenfit
= faux mariage) demeure l’explication la plus satisfaisante. Mais chaque
page de ce volume est riche d’enseignements, et nul ne pourra plus traiter
du mariage et des eunuques spirituels sans s’y référer. C. Sricg OP

Braun F. M.: Jean le Théologien et son Evangile dans 1’Eglise ancienne.
(Etudes Bibliques.) — J. Gabalda, Paris 1959. xviIi-428 p.

Voila un beau livre, dont I’écriture est aussi aisée que la documentation
exacte et abondante ; I'ampleur de I'horizon s’allie a l’acribie propre a
I'exégeéte de métier. Une premiere partie souligne excellemment quelques
caractéristiques littéraires du quatrieme Evangile, et n’a point de mal a
montrer I'unité de ’'ouvrage (contre R. Bultmann), dont la paternité johan-
nique s’est étendue sur I, II, III Jo, et I’Apocalypse. La prédication orale de¢
I’apétre a donné lieu de bonne heure a des rédactions partielles composées en
araméen. Pour composer son Evangile grec, Jean a eu recours a un disciple
bénévole, juif de la diaspora, qui, aprés la mort de ’ap6tre, a mis la derniére
main a cet écrit, en y ajoutant le chapitre xx1. A trés juste titre, I'. M. B.
montre que cet ouvrage, rédigé avec beaucoup d’art, n’a rien d’'une compi-
lation ; mais avec tous les modernes passionnés de préhistoire littéraire, il n’a
pas suffisamment souligné que notre texte actuel est avant tout celui d'un
témoin oculaire, rapportant ce qu’il a personnellement vu et entendu (cf.
Pp. 21-22), d’ou son caractére kérygmatique si bien noté (p. 19). Les deux ou
trois pages contre le déplacement possible des feuillets sont tout a fait insuf-
fisantes (pp. 23-25) ; simple prise de position, qui ne répond pas aux difficultés
réelles de I’ordre actuel, et parfaitement exploitées par J. H. Bernard; a cet
égard, la citation de Claudel, pére de tant de contre-sens bibliques, est
pénible.

La deuxiéme partie recherchant comment le quatriétme Evangile fut
re¢gu dans I’Eglise ancienne, est la plus neuve, et constitue le pendant des
recherches entreprises il y a dix ans par Ed. Massaux sur les traces de I’Evan-
gile de saint Matthieu dans la littérature chrétienne. On y trouvera une mine
de renseignements sur P*, P% P Egerton, I’ Evangile de Vérité, I'attribution
probable des Odes de Salomon a Bardesane, des notations fort judicieuses sur
la Didaché et le Testament des Douze Patriarches.

La troisi¢éme partie rassemble le dossier de I’Evangéliste. Le disciple que
Jésus aimait est stirement un palestinien, qui a passé par 1’école du Baptiste et
qui fut en relation avec les cercles communautaires judéens. C’est le fils de
Zébédée et de Salomé, sceur de la Vierge Marie, qui a vécu a Ephése ou il
serait mort de vieillesse.

On pressent quelle provende notre auteur met a la disposition de tous les
biblistes, professeurs ou étudiants ; car les théses traditionnelles d’écoles —
telle que celle de Jean 'ancien d’apres Papias interprété par Eusébe — y sont
présentées d’'une manieére neuve, avec la solution autorisée de 'un des plus
éminents johannistes contemporains. A titre amical, signalons quelques
vétilles a corriger dans une prochaine édition : La référence exacte de I'inscrip-
tion d’Ephése, mise en exergue (N° 18), est N° 18 % (non, N° 19 4, p. 1X, n. 1).



388 Besprechungen

L’édition des ouvrages de J. Daniélou (p. x111) et de C. H. Roberts (p. 86, n. 1)
est respectivement de 1958 et de 1935 ; Jo1, 16 est traduit correctement «nous
avons tous regu » (p. 20), une faute de typographie est sans doute responsable
de « nous avons tout regu » (p. 4). Le lecteur complétera la bibliographie par
J.E. Davey, The Jesus of St. John, Londres 1958 ; M. F. WiLEs, The spiritual
Gospel, Cambridge 1960. C. Sricg OP

Cantinat, Jean, CM: Les Epitres de saint Paul expliquées. — J. Gabalda,
Paris 1960. 234 p.

Parmi les innombrables production de vulgarisation biblique, ce
volume occupe une place hors de pair. Il n’est pas orienté vers un théme
a la mode, il n’est pas un démarquage de travaux érudits et sans séve spiri-
tuelle, il n’est pas non plus un affadissement de la belle Parole de Dieu
adaptée au « grand public », mais une présentation intelligente et parfaite-
ment informée de chaque épitre de saint Paul, permettant aux lecteurs
de comprendre la pensée apostolique et de pousser plus avant leurs recherches.
C’est une « introduction » au meilleur sens du terme, aussi aisée dans la
redaction que respectueuse du texte sacré. C. Seicg OP

Kuss, Otto: Der Romerbrief iibersetzt und erkldart. Zweite Lieferung
(R6m. 6,11 bis 8,19). — Verlag Friedrich Pustet, Regensburg 1959. viI, 321-
624 S.

Die Fortsetzung dieses Romerbriefkommentars zeichnet sich durch die
gleichen Vorziige aus, die in dieser Zeitschrift bereits an der ersten Lieferung
hervorgehoben wurden (Jahrgang 1958, S. 448 f.). Der Verfasser weist wieder
stindig darauf hin, daB das tragende Element der paulinischen Theologie
der Glaube an die Heilsbedeutung des Todes Jesu ist. Gegeniiber jenen Kriti-
kern, die eine « pneumatische » Auslegung befiirworteten, bekennt er sich
erneut mit Nachdruck zu der historisch-kritischen Exegese und bemiiht sich
mit den Mitteln der Philologie und der Geschichte zunichst einmal darum,
zu verstehen, was Paulus den rémischen Christen sagen wollte. Er ist davon
iberzeugt, daB3 gerade der in dieser Weise gedeutete Text auch seine Bedeu-
tung fir den Menschen von heute und fir unsere Zeit hat, mit anderen
Worten : daB3 die sorgfiltige Erforschung des Literalsinnes zugleich dem
berechtigten Bediirfnis des Bibellesers nach « existentieller » Auswertung der
Heiligen Schrift entgegenkommt. Die Exkurse zu entscheidenden Aussagen
des Textes machen dieses Mal drei Viertel des Kommentars aus: « Mit
Christus » (321-381), « Heilsbesitz und Bewihrung» (396-432), « Zur Ge-
schichte der Auslegung von Rom. 7,7-25 » (462-485), « Das Fleisch » (506-540),
« Der Geist» (540-595), « Die Herrlichkeit » (608-618). Der Verfasser ver-
sichert aber, daB die dritte (und letzte) Lieferung vor allem der Einzel-
exegese gewidmet sein wird. Das ermutigt uns zu der Hoffnung, daB er sein
bedeutsames Werk bald abschlieBen kann. K. GieraTHs OP



Besprechungen 389

Schoeps, Hans-Joachim: Paulus. Die Theologie des Apostels im Lichte
der jiidischen Religionsgeschichte. — J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen
1959. x11-324 S.

Spécialiste des origines chrétiennes, et célébre par son excellente Théolo-
gie et histoive du Judéo-Christianisme parue il y a dix ans, le professeur
d’Erlangen était qualifié pour esquisser les grands traits de la doctrine
paulinienne en fonction du milieu juif ol ’Apétre a été formé et ou il a
puisé ses cadres de pensée : Paul est un authentique pharisien, un rabbin
exégete, qui doit sa structure mentale et ses préoccupations religieuses au
judaisme de son temps. Plus exactement, ’Apdtre a assimilé la culture
ambiante du judaisme de la diaspora, et le principal mérite de cet ouvrage
est de réduire a néant la dichotomie trop longtemps recue dans les écoles
entre un judaisme palestinien mfiré dans son archaisme et un judaisme
hellénistique ouvert a la philosophie grecque: stoicisme ou religions a
mystere. Le beau livre de V. Tcherikover (Hellenistic Civilization and the
Jews, Philadelphie 1959) est décisif sur ce point.

Mais 1a ou I’'étude de H.-]J. S. est déconcertante, c’est lorsqu’elle fait
de Paul un syncrétiste judéo-paien, amalgamant religion juive et mythologie
paienne, par exemple a propos du baptéme et de l'eucharistie. Certes,
la personnalité de I’Apdtre est complexe, et sa pensée souvent originale,
représentant un courant parmi beaucoup d’autres dans 1’'Eglise primitive.
Mais peut-on dire qu’il a inventé une eschatologie que la suite de I'histoire
a démontrée fausse, qu’il se soit mépris sur la conception de la Loi dans
les milieux palestiniens orthodoxes de son époque, que sa notion d’apostolat
ait été différente de celle des Douze ? L’auteur reconnait avoir travaillé
a cet ouvrage depuis vingt ans, mais il s’y révele plus historien qu’exégete.
Les idées et les reconstitutions globales I’emportent sur ’analyse des textes.
A force de penser un théme, on s’éloigne des sources, et la logique eclipse
le fait. De surcroit, si H.- J. S. avait admis 'authenticité des Pastorales,
de Eph. et Col., qu’il reconnait seulement comme deutéro-pauliniennes, il
aurait enrichi la théologie de I’Apodtre d’une valeur appréciable.

Le dernier chapitre est assez pessimiste : Aucun disciple n’a interprété
adéquatement la pensée du « plus grand théologien de la chrétienté ». 11
aurait fallu un génie égal a celui du maitre et adopter une problématique
identique a la sienne. Mais notre auteur se devrait de donner l'exemple
d’une stricte fidélité A la pensée de I’Apétre et ne pas écrire : C’est Paul
qui, sous l'influence du paganisme, a décerné a Jésus le titre de Fils de
Dieu ; Jésus lui-méme, escomptant la fin du monde prochaine, ne se croyait
pas Dieu (pp. 108, 163). Chacun trouvera une mine de réflexions dans cet
ouvrage fortement pensé, mais nous nous devions d’en préciser 'orientation.

C. Sricg OP



390 Besprechungen

Pfammatter, Josef: Die Kirche als Bau. Eine exegetisch-theologische
. Studie zur Ekklesiologie der Paulusbriefe. (Analecta Gregoriana, vol. 110 ;
Series Facultatis theologicae sectio B, n. 33.) — Libreria editrice dell’ Uni-
versita Gregoriana, Roma 1960. x1x-196 S.

La premiere idée de cette these est venue de la confrontation de I Cor. 111, 11
et Eph. 11, 20 : Le fondement de I'Eglise est tant6t le Christ, tantot les
Apodtres et Prophétes. Comment concilier cette antinomie ? Mais 1’ « inten-
tion » de notre Docteur est théologique et son travail tend & préciser ce que
I’allégorie de la construction apporte a l'intelligence de la nature de I’Eglise.
Une premiére partie analyse, en suivant leur ordre chronologique, les textes
majeurs de saint Paul exploitant une métaphore architecturale: maison,
temple, colonne, souténement, fondement, sanctuaire, inscription, pierre,
édifier, démolir, architecte. Dés les premiéres épitres, les « familiers de la foi »,
apparaissent habiter un édifice divin, une ville céleste, un sanctuaire (la
distinction de celui-ci avec un temple aurait pu étre davantage exploitée) ;
dans I, IT Cor., Rom., la communauté chrétienne est présentée comme une
construction divine qui grandit — depuis ’annonce de 1I’Evangile jusqu’au
jugement par le feu au dernier jour — grace au ministére apostolique et 1’édifi-
cation réciproque de ses membres favorisant le bon usage de la grice en
chacun d’eux. Les Epitres aux Col. et Eph. mettent en valeur la quadruple
caractéristique de la véritable Eglise : unité (composé de nombreuses pierres,
le temple est unique), sainteté (séparation du profane et dédicace a Dieu),
apostolicité (fondement des apotres et propheétes, qui sont les mémes person-
nages exercant des fonctions diverses), catholicité (le mur de séparation
est supprimé ; juifs et paiens ne constituent qu’'un peuple de Dieu). Les
Pastorales emploient un nouveau lexique et insérent les conceptions pauli-
niennes dans de nouveaux contextes ; elles accentuent l'aspect solidité et
stabilité de la construction. Une bréve et dense synthése insiste d’une part,
sur la causalité et la souveraineté absolue de Dieu sur 1’Eglise, son activité
continue comme principe de vie et d’accroissement ; d’autre part, sur le
caractére inébranlable et la sainteté de cet édifice que le Seigneur a désigné
comme son Eglise (Mt. xvi, 18). Cette inamovibilité ressort nettement d’une
comparaison avec les textes de Qumran, qui font 'objet d’'un Excursus,
consacré aux origines possibles de la métaphore paulinienne,

Souhaitons que le nouveau Docteur ait le loisir de poursuivre ses travaux
scripturaires. Il fait ici la preuve de ses qualités d’exégeéte, en traitant un
théme qui n’avait pas encore été exploité. Son information est étendue et
son jugement aussi ferme que sfir ; on le consultera avec fruit pour compren-
dre les notions d’édification, fondement et « pierre d’angle » par exemple, qu’il
identifie a bon droit avec la « clef de vofite », a la suite de J. Jeremias. Etude
enrichissante et agréable a lire. C. Spicg OP



Besprechungen 391

Prigent, Pierre: Apocalypse 12. Histoire de 1'Exégeése. (Beitrdge zur
Geschichte der biblischen Exegese, 2.) — J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),
Tiibingen 1959. vi-154 p.

Le chapitre x11 a souvent été considéré comme le centre et laclefde toute
I’Apocalypse; on y a vu la persécution de I’Antéchrist, un résumé de I'histoire
du salut, une prophétie de la fin des temps ou de la conversion finale des Juifs,
et bien d’autres choses. Les catholiques contemporains y cherchent souvent le
fondement de leur mariologie. C’est dire I'intérét de cette histoire de ’exégese,
depuis Hippolyte et André de Césarée jusqu’aux P. P. Braun et Le Frois,
conduite avec lucidité et une acribie remarquable. Il en résulte que 'interpré-
tation mariologique ne date ni de Tychonius ni d’Augustin, comme on 1'écrit
souvent, mais de Quodvultdeus, Oeconomius, Ambroise Autpert. Il s’agit, en
réalité, d'une interprétation chrétienne de I'histoire, ol tout est accompli, mais
tout n’est pas encore révélé : La femme représente 1’Eglise, c’est-a-dire la
foule qui constitue la communauté des Saints, contre laquelle Satan durant
un temps limité engage ses ultimes ressources.

Exégétes et historiens ne pourront se dispenser de consulter cette
étude si riche en notations critiques : I'inauthenticité probable de la version
arabe d’Hippolyte et des scholies d’Origéne; la non-valeur du texte de
Victorin de Pettau dans l’édition de Migne ; les traces de l'exégese de
Tychonius dans Primasius, Béde, Beatus de Liebana et les homélies pseudo-
augustiniennes ; ces 18 homélies étant en réalité de Césaire d’Arles, etc.

Nul ne se plaindra que l’enquéte — ignorant Jacques de Lausanne,
Pierre le Chantre, Nicolas de Gorran, que nous avions signalés dans notre
Esquisse de I’Exégése latine — ne soit pas exhaustive, mais I’on est surpris
de la mention de Madame Guion et de Claudel (pp. 96-97; 140, n. 10) et
surtout du manque de proportion entre les notices : le P. Allo ne bénéficie
que d’'une ligne (p. 136) & 'instar d’un certain Gentil de Bonqueval (p. 139),
alors que Lusseau-Collomb en ont trois et Reeves huit! Si saint Thomas
d’Aquin n’a pas commenté I’Apocalypse, il n’est pas assuré que le texte
de I’édition de Parme soit une « double recension » (p. 53, n. 7), car la fin
du premier commentaire, qui pourrait étre de Guerric de Saint-Quentin,
est identique a celle du commentaire d’Hugues de Saint-Cher. De toute fagon,
I’auteur semble ignorer le Repertorium biblicum de F. Stegmiiller, qui lui
aurait indiqué des Postilles « in Apocalypsim » (IV-V, N© 8067 ; cf. Bulletin
thomaste, X, 1959, p. 111). C. Sricg OP



392 Besprechungen

Patristik

Peterson, Erik : Frithkirche, Judentum und Gnosis. Studien und Unter-
suchungen. — Herder, Rom-Freiburg-Wien 1959. vir-372 S.

Karl Rahner hat einmal bemerkt, da man Aufsatze, die man in Fach-
zeitschriften « erscheinen » 1a3t, heutzutage mehr versteckt als verdffentlicht.
Es war daher ein guter Gedanke Petersons, eine Reihe von 23 Aufsitzen, die
er in den Jahren 1944 bis 1958 publizierte, im vorliegenden Buch neu heraus-
zugeben. In diesem Neudruck sind alle Aufsitze « teilweise umfangreich »
tiberarbeitet worden. Der Themenkreis ist so vielumfassend, daB3 er im Ran-
men einer Besprechung nicht wiedergegeben werden kann. Alle Artikel habeh
dennoch Beriihrungspunkte mit dem, was im Titel des Buches angedeutet
wird. Damit wir einen allgemeinen Eindruck vermitteln konnen, sei auf
einiges hingewiesen.

Eine tiefgehende Textanalyse von I Kor. 1, 18 {. fithrt den Verfasser zur
Uberzeugung, daB Paulus hier nicht gegen die hellenistische Mystik, sondern
gegen die judischen Mystiker polemisiert. Besonders aufschluBreich ist auch
der Aufsatz iiber das Problem des Nationalismus im christlichen Altertum.
Der siebente Absatz enthilt eine kurze Notiz gegen Cullmann, der in seinem
bekannten Petrus-Buch die Meinung vertritt, daB bis in die 2. Hilfte des
2. Jhs. kein Dokument das Martyrium des Petrus explizit bezeugt. Peterson
untersucht die Petrus-Apokalypse und kommt zur gegenteiligen Amnsicht.
Aus dem Praescriptum des 1. Clemens-Briefes schlieBt der Verfasser, da@
dieser Brief « im Grunde an die ganze Diaspora gerichtet ist », und zwar als
Mahnschrift. Die Kirche Roms hatte « das Recht » dazu, weil das « martyrion »
zu den Charismen der Kirche gehort. Der Name « christianus » (Apg. 11, 26)
ist den Jingern Jesu von den Romern als politische Charakterisierung gegeben
worden. Von daher miissen auch die bekannten Stellen bei Sueton, Tacitus
und Flavius Josephus gedeutet werden. Mehrere Aufsitze beriithren den
Ursprung der christlichen Askese. In diesem Zusammenhang finden wir auch
manche deutende Hinweise bezuglich der judischen Anthropologie und der
Konkupiszenzlehre.

Der Verfasser, seit 1934 Professor fiir altchristliche Literatur und allge-
meine Religionsgeschichte am piapstlichen Institut fiir christliche Archéiolo-
gie in Rom, besitzt offensichtlich zwei Eigenschaften, die bei einem Gelehrten
seines Formats leider nur selten zusammen vorhanden sind : grindliche,
kritische Quellen- und Literaturkenntnis, dabei aber einen erfreulichen
wissenschaftlichen Spiirsinn. Dies ermoglicht ihm, Sinnzusammenhidnge zu
ermitteln, die anderen Forschern entgehen wiirden. Da3 seine Hypothesen-
bereitschaft vielleicht dann und wann zu weit geht, kann man kaum tibel-
nehmen (vgl. S.210-211, oder S. 214 iiber den galildischen Ursprung der
judischen Asketenbewegung).

Ein ausfihrliches Namen- und Sachregister erhoht die Brauchbarkeit
dieses Buches, das eine groBe Verbreitung verdient. B. WiLLems OP



Besprechungen 393

Orbe, Antonio , SJ: Hacia la primera Teologia de la Procesién del Verbo.
Estudios Valentinianos, vol.I, 1-2. (Analecta Gregoriana, vol. XCIX-C,
series Facultatis theologicae sect. A, n.17-18.) — Apud aedes Universitatis
Gregorianae, Romae 1958 xx-512 ; viir, 513-821 p.

Le dessein initial de A. O. était de retracer I'exégése de Jo. 1, 1-2 dans
I’Eglise primitive. Mais les premiéres spéculations sur la génération du Verbe
sont diies, des le second siecle, aux gnostiques, surtout aux Valentiniens, de
telle sorte que notre auteur s’est attaché non seulement a déterminer la
teneur de cet enseignement hétérodoxe, mais a retrouver ses présupposés, ses
thémes fondamentaux ou sa mentalité, tout autant qu’a mettre en lumiére
les réactions polémiques et théologiques de la véritable Eglise. Cette étude
aboutit a un exposé de la théologie trinitaire et plus précisément de la géné-
ration du Verbe, antérieure au Concile de Nicée, dont I'ampleur et la préci-
sion dépassent tout ce que nous possédions jusqu’ici.

Une pagination unique court a travers les deux volumes du tome pre-
mier ; le second étant tout entier consacré a l’analyse du terme gnostique
probolé qui fut supplanté par homoousios. Rien n’est instructif, au plan de
I’histoire des doctrines, comme de suivre la concurrence de ces deux termes
dans I’élaboration des processions trinitaires. Sans doute, le premier, avec son
acception d’émission ou de génération matérielle, était-il suspect, a tout le
moins avait-il besoin de purification pour exprimer le mystére divin ; d’ail-
leurs sa caution gnostique, son emploi par Novatien ou les montanistes
n’étaient pas fait pour l'accréditer dans la théologie orthodoxe. Mais saint
Justin, Denys d’Alexandrie, saint Hilaire I’emploient, et il faudra les critiques
des Irénée, Origéne et Athanase pour qu’il soit définitivement rejeté.

On pourrait conclure que la sémantique théologique se développe selon
I’analogie de la foi, tout autant qu’en fonction de I’étymologie et des analyses
philologiques. Les grandes erreurs valentiniennes et gnostiques viennent
d’abord de leurs présupposés anthropologiques et philosophiques. Mais on ne
peut récuser 'intérét que ces hétérodoxes ont porté au mystére de la Trinité
et I'immense effort qu'’ils ont fait pour approfondir la théologie des activités
divines. A.O. aurait pu mettre en exergue de son livre, qui demeurera
fondamental : Oportet haereses esse. — On déplore de trop nombreuses erreurs
d’orthographe dans la transcription des noms propres. C. Srich OP

Perler, Othmar: Ein Hymnus zur Ostervigil von Meliton ? (Papyrus
Bodmer XII). (Paradosis, 15.) — Universitdtsverlag, Freiburg Schw. 1960. 94 S.

Der Papyrus Bodmer (PBodm) XII bietet ein Hymnenfragment in grie-
chischer Sprache, das Michel Testuz 1959 zum erstenmal publizierte. Schon
vorher hatte der Ordinarius fiir Patrologie, Dogmengeschichte und christ-
liche Archiologie an der Universitat Freiburg (Schweiz) eine kritische Aus-
gabe des Textes, eine Untersuchung tber Herkunft und Verfasser, einen
Kommentar und eine literarische Wiirdigung vorbereitet ; die Ergebnisse
wurden im September 1959 dem 3. Internationalen KongreB fir patristische
Studien in Oxford vorgelegt und werden in der vorliegenden Publikation
der Offentlichkeit iibergeben.



3% Besprechungen

Es war auBerordentlich schwierig, den Text ndher zu bestimmen, ihn
zu lokalisieren und zu datieren, umfaf3t er doch nur 6 Zeilen, — ein Laie
wiiBte mit einem solch kurzen und fragmentarischen Text kaum etwas anzu-
fangen. — Perler iibersetzt das Fragment folgendermafen :

« Preiset den Vater, (ihr), die Heiligen,

Singet der Mutter, ihr Jungfrauen !

Wir preisen, wir erheben tiber alle Massen, (wir) Heilige !
Erhoht wurdet ihr, Braute und Brautigame,

Weil ihr gefunden habt euren Brautigam : Christus.

Zum Lobe trinket, Braute und Brautigame,

P. machte sich die ohnehin schon schwere Aufgabe nicht leicht. Die
Tatsache, dal das Fragment auf der Riickseite des letzten Blattes des
PBodm XIII (Passahhomilie des Meliton von Sardes) steht, fithrte ihn auf
den Gedanken, das Fragment mit den Schriften Melitons (um 200) zu ver-
gleichen und zu untersuchen, ob Hymnus und Homilie nicht nur rein dufBler-
lich (im Papyrus Bodmer), sondern auch innerlich und gedanklich eine Ein-
heit bieten. Und tatsichlich ergibt eine minutitse Konfrontierung stilistische
und inhaltliche Entsprechungen zwischen dem Fragment und den Schriften
Melitons.

In einem 2. Teil wird ein eingehender Kommentar geboten, in welchem
die Heilige Schrift, der jiidische Messianismus, die Agape der quartadecima-
nischen Ostervigil und vor allem die Brautmystik in christlicher Uberliefe-
rung als Quellen, Vorbilder oder Parallelen des Hymnen-Inhaltes aufgezeigt
werden. Gerade der letztgenannte Abschnitt beweist eine erstaunlich weite
und tiefe Kenntnis der irgendwie zu Vergleichszwecken in Frage kommenden
literarischen, archiologischen und liturgischen Zeugnisse, auf Grund derer
der Verf. den geistigen und geistesgeschichtlichen Hintergrund zeichnet.

Als literarische Gattung des Fragmentes nennt P. den Dialog und den
hymnischen Preisgesang, wie sie schon der frithesten Liturgie eigen sind und
die, wie auch stilistische Eigentiimlichkeiten, semitische und hellenistische
Einflisse verraten (S. 86).

P. kommt zum Ergebnis: Das Fragment in PBodm XII ist ein litur-
gischer Text, der als hymnenartiger Dialog zwischen Vorsteher und Gemeinde
bei der Agape der quartadecimanischen Ostervigil im Anschlu3 an die Homilie
gesungen wurde und der demnach « eine der seltensten Quellen zur Liturgie
der Quartadecimaner, ... der dlteste nichtbiblische Hymnus zur Ostervigil,
jedenfalls eines der kostbarsten Zeugnisse frithchristlichen BewuBtseins, voll
biblischen Inhaltes, prophetischer Begeisterung und theologischer Tiefe » ist
(S. 89). Als Verfasser darf mit guten Grunden Meliton von Sardes angesehen
werden,

Die Arbeit ist ein vorbildliches Beispiel einer kritischen Untersuchung
und Wiirdigung, die grindliche Erudition und Quellen- und Literaturkennt-
nis verrat. A. HANGGI



Besprechungen 395

Otto, Stephan: « Natura » und « Dispositio ». Untersuchung zum Natur-
begriff und zur Denkform Tertullians. (Miinchener Theologische Studien,
IT. System. Abt., 19. Bd.) — Hueber, Miinchen 1960. xxi11-222 S.

Diese Dissertation der Theologischen Fakultit Miinchen will ein dog-
mengeschichtlicher Beitrag zum Problem « Natur-Ubernatur » sein, welches
von H.de Lubac (Surnaturel, Paris 1946) neu aufgerollt wurde. Diesem
wird vorgeworfen, die Zeit vor Augustinus nicht beriicksichtigt zu haben.
Daher engt der Verfasser seine Untersuchung auf den ersten Theologen des
lateinischen Westens ein. Um indessen Tertullians Eigenart und Bedeutung
far die Folgezeit ermessen zu konnen, zieht er die Linie einerseits zu den
frithen Griechen, namentlich zu Irenaeus, anderseits zu Augustinus, welcher
der abendlindischen Theologie seinen Geist aufgeprigt hat.

Die Untersuchung der beiden Grundbegriffe « natura» und «dispo-
sitio » gibt die Einteilung. Trotzdem T.’s Naturlehre ohne die stoischen Ein-
fliisse nicht zu verstehen ist, orientiert sie sich an der Offenbarung. Durch
die mit der Natur gegebene Veranlagung (dispositio) wird der Mensch auf
eine durch sein Tun zu verwirklichende « quodammodo natura » hingeordnet,
d. h. auf die Gottebenbildlichkeit, im Falle des guten Handelns. « Natura
besagt die durch das Tun des Menschen und das Tun Gottes am Menschen
gewirkte Zustidndlichkeit der Gottesnidhe oder Gottesferne » (S. 162). « Die
‘natiirliche Theologie’ T.’s ist deshalb nicht die Theologie einer ‘natura pura’;
es ist die Heilswissenschaft von der natura, die sich in dem konkret-geschicht-
lichen Ganzen des Heilsplanes hilt » (ebd.).

Im 2. Teil folgert der Verfasser nach einer lexikalischen Untersuchung,
der Ausdruck « dispositio » (oikonomia) bedeute den umgreifenden Gesamt-
plan Gottes (S. 181). Er sei trotz seiner profanen Herkunft (Rhetorik) durch-
aus theologisch, weil durch Eph. 3, 9 u. 1, 10 bedingt. T. verstehe darunter
« die Heilsplanung Gottes und deren Durchfiihrung im Schdpfungsplan, in
der Heilsgeschichte des Alten Bundes und deren Aufgipfelung in der Mensch-
werdung » (S. 181 f.). Weltplan und Heilsplan ineinander verquickt, haben
zum Mittelpunkt den Logos-Christus. Das Ziel der « dispositio» ist « das
Sichtbarwerden des ‘Endes’ in der Erfiillung ». Dieses ist deshalb auch « das
Ziel und die Erfiillung der Natur, die durch den Weltplan, in dem sich der
Heilsplan schon andeutet, ins Leben gerufen wurde » (S. 217). « Einerseits
diesem irenaeischen Gedanken (Heilsplan als vorherrschende Konstruktion)
verpflichtet, gelingt es T. jedoch anderseits, mittels seiner aktualistisch-
heilsgeschichtlichen Konzeption der ‘natura’ das Plandenken aufzulockern »
(Ebd.). Der Unterschied zwischen der Auffassung des Irenaeus (der griechi-
schen) und der mit T. beginnenden, mit Augustinus abgeschlossenen, abend-
landischen Auffassung, d.h. des dkonomischen, heilsgeschichtlichen Den-
kens einerseits, des nicht-okonomischen anderseits, wurde vorab anhand
der Bildspekulation (vgl. S. 50-66) hervorgehoben. Demzufolge beginne das
theologische Verstindnis fiir die Zeit erst spiat (Aug. Conf. XI).

Damit sind einige Grundgedanken der Arbeit umrissen. Die frische Pro-
blemstellung, das Bestreben, durch Quellenforschung und lexikalische Ver-
gleiche den echten T. zu ermitteln, von ihm die Linie zu Augustinus und



396 Besprechungen

zur spateren Theologie zu ziehen sind ebensoviele Vorziige dieser Erstlings-
arbeit.

Freilich scheinen uns gewisse Formulierungen zum wenigsten tiiber-
trieben. Ich wahle aus : « Man wird nicht umhin kénnen festzustellen, daf3
Augustin mit dem Gewicht seiner Autoritit den lebendigen Strom friith-
christlichen, heilsbkonomischen Denkens zum Versiegen gebracht hat» (S. 66).
Ich mochte dies nicht einmal fiir seine Trinitdtslehre in diesem MaBe be-
haupten (z. S. 42). Der Verfasser glaubt (S. 10 £.), die Theologie des zweiten
und dritten Jahrhunderts in drei groe Traditionsstrome aufteilen zu kon-
nen, den alexandrinischen, kleinasiatischen (mit Irenaeus als Hohepunkt),
den romisch-karthagischen ». Die Alexandriner werden als jene charakteri-
siert, die sich um die philosophische Durchdringung der Gottes- und Logos-
lehre bemiihen, die Kleinasiaten als jene, welche die gottliche Heils6konomie
darstellen. Mit T. beginnt die auf das Konkrete gerichtete Theologie der
abendlindischen Kirche. Dafl mit einem solchen Schematismus die geschicht-
liche Wirklichkeit nicht ausgeschopft wird, beweist die Uberlegung, daB die
griechischen Apologeten (Justinus usw.), ohne zu den Alexandrinern zu ge-
héren, die Logosspekulation als erste geférdert haben, daB3 anderseits Kle-
mens ein durchaus auf das Konkrete ausgerichteter Moralist war (vgl. sei-
nen « Erzieher ») ; daB Ignatius, mit dem die kleinasiatische Theologie be-
gonnen wird, ein Syrer war ; daB3 die Bezeichnung « rémisch-karthagische
Theologie », d. h. abendlindische Theologie, an deren Wiege T. steht, sehr
anfechtbar ist, auf jeden Fall, wenn man sie auf Augustinus auslaufen l1aBt.
Bei diesem waren andere Quellen als Tertullian wirksamer als Ambrosius
und Hilarius, die weit mehr den Griechen verpflichtet waren. Unter den
griechischen Quellen ist eine, die gerade fiir den Begriff « natura », wenig-
stens auf dem Gebiet der Christologie, maf3gebend war, nicht genannt, nim-
lich Melito von Sardes. Die Abhingigkeit folgt nicht bloB aus dem Vergleich
beider. Sie wird auch durch das Zeugnis des Hieronymus (De wvir. ill. 24)
gestiitzt. Ungeniigend scheint die Darstellung der Bildspekulation. Die vor-
ziiglichen, nicht erwidhnten Untersuchungen von H. Merki (Fr. 1952 u. Real-
lex. f. Antike u. Christen. IV 1959, £459-79) hitten eine genauere Kenntnis
dieses wichtigen Theologoumenons vermitteln konnen, das seine Geschichte,
d. h. seine Entwicklung in der antiken Philosophie wie Patristik hat. Was
daher iiber die gegenseitige Abgrenzung tertullianischer und griechischer
(Klemens v. Al.) Tugendlehre S. 59 gesagt wird, vermag nicht zu iiberzeugen.

Beildufig sei auf sprachliche Neubildungen hingewiesen, die m. E. kein
Gewinn weder fiir die Theologie noch die deutsche Sprache geworden sind,
wie die Ausdehung der Bezeichnung « heilsgeschichtlich » auf das subjektive
Heils-Handeln des Einzelnen, wie « inferioristische « Christologie», « Mach-
tigkeit zur Selbstentfaltung », « aktualistische Bildlehre », « kategorial-ana-
lytisch », « aktanalytisch », « Analogizitit » usw.

Ahnliche Vorbehalte sind inbezug auf die Bibliographie und die Zita-
tionsweise zu machen. Wir sind heute gewohnt, mit kritischeren Ausgaben
zu arbeiten als es in vielen Fillen die bei Migne nachgedruckten Texte sind
(Ambrosius, Cyprian, Hippolyt, Epiphanius usw.). Die Arbeit L. Dunckers
iiber die Christologie des hl. Irenaeus (1843) wire sicher vorteilhaft durch



Besprechungen 397

jene von A. Houssiau (1955) ersetzt worden. AuBer den erwihnten Werken
von Stelzenberger und Pohlenz zum Stoizismus hatte auch das jiingste von
M. Spanneut (Paris 1957) seinen Platz gehabt, wenigstens wenn man sich be-
miiht, dem Literaturverzeichnis einen so breiten Rahmen einzurdaumen.

O. PERLER

Mesot, Jean, SMB : Die Heidenbekehrung bei Ambrosius von Mailand.
(Supplementa der Neuen Zeitschrift fiir Missionswissenschaft, VII.) —
Schéneck-Beckenried (Schw.) 1958. x1-153 S.

Die Tatigkeit des hl. Ambrosius als Bischof von Mailand fillt in eine
Zeit, da bereits die christliche Religion in Oberitalien zu herrschen begann.
Die Arianer errangen die Oberhand und vertrieben die katholischen Bi-
schofe. Da war es seine Hauptaufgabe, eine sittliche und intellektuelle
Wandlung herbeizufiihren und die Kirche zu festigen. Die zustrémenden
Schismatiker und Heiden muften eingegliedert werden. Aber wenn eine
eigentliche Heidenpredigt bei Ambrosius nicht nachzuweisen ist, so ist sein
missionarischer Erfolg fiir seine Zeit von groBter Bedeutung. Davon will
M. berichten. Bisher ist Ambrosius in der missiologischen Literatur stief-
miitterlich behandelt worden. Bekannt sind nur die beiden Aufsitze von
W. Wilbrand in Missionswissenschaft und Religionswissenschaft I und IV
(= ZMR 28 u. 31, Miinster 1938 und 1941), die M. gebiihrend wiirdigt, aber
nie zitiert. Im 1. Abschnitt behandelt M. nach einem kurzen Lebensabrill des
hl. Ambrosius die geschichtliche Umwelt, die politischen und religiosen Ver-
hiltnisse, insbesondere in Mailand, wie es zum Verstindnis der Tatigkeit
des Heiligen notwendig ist, im 2. Abschnitt sodann die « Politik im Dienste
der Bekehrung ». Sein Bischofssitz in der Kaiser-Residenz und seine bisherige
Laufbahn gab ihm ein besonderes Ansehen und eine weite Wirkungsmog-
lichkeit, die durch seinen Takt und seine Festigkeit noch gemehrt wurde.
So konnte er es erreichen, da3 der Einflul der Heiden zuriickgedrangt und
die christliche Kirche geeinigt wurde. Im 3. Abschnitt behandelt M. die
« Seelsorge und Bekehrung ». Ambrosius steht groB da als Metropolit von
Oberitalien, der sich um gute Bischéfe bemiihte und sie durch seine Briefe
zu apostolischem Eifer entflammte, der in seiner eigenen apostolischen Ar-
beit auf der Kanzel und in persdnlicher Beratung immer auch die Anders-
glaubigen zu gewinnen suchte. Heidenpredigt und Judenpredigt, Kate-
chumenat, Taufvorbereitung, Einfiihrung in die Mysterien, die Seelsorge
an den Neugetauften werden besonders behandelt. Der letzte Abschnitt
beschaftigt sich mit den Friichten seiner Bekehrungstitigkeit, insbesondere
mit der Bekehrung des hl. Augustinus.

An einzelnen Stellen wiirde man einen besseren Stil oder klarere Uber-
setzungen wiinschen, wie etwa im letzten Satz S. 27 und 32, S. 44, Mitte
des 1. Abschnittes (lateinisch Anm. 133).

M. bietet uns ein lebendiges Bild der missionarischen Tatigkeit des
groBen Heiligen und Kirchenlehrers, die fiir die Verchristlichung von Ober-
italien entscheidend war. Ein Index der Personen, Orte und Sachen, sowie
der zitierten Stellen aus den Werken des hl. Ambrosius (iiber 1000 !) er-
leichtert den Gebrauch des Buches. B. BiErmanN OP



398 Besprechungen

Marrou, Henri : Augustinus in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten.
(Rowohlts Monographien, 8.) — Rowohlt, Hamburg 1958. 175 S. [Ubertr.
v. Christine MUTHESIUS].

Der Gedanke, durch preiswerte Biicherreihen in Kleinformat den moder-
nen Menschen mit den gréBten Erzeugnissen der Weltliteratur bekannt zu
machen und mit ihren Autoren anzufreunden, hat in der letzten Zeit Schule
gemacht. Fast jede Woche bringt neue Lieferungen auf den Markt, und es ist
begriuBlenswert, daf dabei die christliche Literatur nicht ibergangen wird. —
Hier liegt in dieser Art eine Ubersetzung des vor drei Jahren in der franzési-
schen Collection « Maitres spirituels » erschienenen kleinen Werkes iiber Au-
gustinus von Henri Marrou vor. Der Verfasser ist durch seine Studien iiber
Zeitgeschichte und Geisteswelt des groBen Kirchenlehrers auch dem deut-
schen Leser kein Unbekannter mehr. Aber vielleicht muf3 man selber einmal
an der Sorbonne zu seinen Fiilen gesessen sein, um den Zauber des intimen
Verhiltnisses, das ihn mit seinem groBen und heiligen « Freund » verbindet,
lebhaft in Erfahrung bringen zu kénnen. Wer zwischen den Zeilen lesen kann,
wird allerdings gerade im obgenannten Bdndchen recht deutliche Spuren
davon finden. Ob man das auch von der vorliegenden deutschen Wiedergabe
behaupten kann ? Offen gestanden : Nein ! Eine mechanisch-wortliche Uber-
setzung, eine viel weniger gliickliche Aufmachung, schlechtes Papier und
dementsprechend verwaschenes Bildmaterial — von dem auf der letzten Seite
vollends deplazierten Reklameblatt fiir « Kosmetikschépfungen und Fein-
seifen » aus dem Mouson Haus ganz zu schweigen — stellen diese deutsche
Ubertragung leider weit hinter ihr franzosisches Original zuriick.

A. EICHENBERGER OP

O’Meara, John J. : Porphryry’s Philosophy from Oracles in Augustine.
— Etudes Augustiniennes. Paris 1959. 11-184 p.

Die gelehrte Untersuchung will beweisen, da3 Porphyrs Werk, welches
Augustinus und zwar er allein in De civ. dei X 29 u. 32 unter dem Titel
« De regressu animae » zitiert, mit der in De civ. dei XIX 23 unter dem
Namen "Ex Aoylwy griocogplag erwihnten, nur fragmentarisch, besonders in
Eusebius’ Praeparatio evangelica erhaltenen Abhandlung identisch ist
oder wenigstens Teil derselben bildet. Weiterhin glaubt der Verfasser den
Einflufl dieser Porphyrschrift in den Bekenntnissen und schon in den frithe-
sten Dialogen (C. Academicos, De beata vita, De ordine) feststellen zu kon-
nen. Das fithrt ihn zum SchluB, daB nicht Plotins Enneaden, sondern wahr-
scheinlich Porphyrs genanntes Werk am unmittelbarsten auf Augustinus’
Bekehrung einwirkte (Conf. VII 9, 13 : « procurasti mihi... quosdam Plato-
nicorum libros ex graeca lingua in latinam versos»). Die Doppelspurigkeit
des Titels erklirt O. aus der auch anderswo bezeugten Tatsache mehre-
rer Titel fiir ein und dasselbe Werk. Durch den Nachweis der Identitit
von Absicht, Inhalt und Terminologie der unter den zwei Titeln erhaltenen
Porphyrtexte erhirtet er seine Auffassung.

Vorliegende Arbeit berithrt somit in erster Linie die Philosophiege-
schichte. Ob sie die seit Jahren hochgehende Kontroverse iiber die « Pla-



Besprechungen 399

tonicorum libri », die Augustinus neue Wege wiesen, abzuschlieBen vermag,
wird die Zukunft zeigen. Bekanntlich hat W. Theiler schon 1933 die These
von Porphyrs und nicht Plotins EinfluB8 verfochten und die Forschung nach-
haltig beeinfluBt. Man ist daher iiberrascht, den Namen des Berner Philo-
logen nirgends erwahnt zu finden.

Die Erklirung der zwei Titel, wobei « De regressu animae » mehr eine
inhaltliche Angabe wire, mag fiir das erste Zitat in De civ. dei X 29 ge-
niigen : ... intuentes Porphyrium in his libris, ex quibus multa posui, quos
de regressu animae scripsit » etc. Mehr Schwierigkeiten bietet das zweite,
sehr genaue Zitat in De civ.dei X 32 : « cum autem dicit Porphyrius in
primo iuxta finem de regressu animae libro ». Ein Hinweis auf die Art und
Weise, wie derselbe Augustinus mit Cyprianzitaten umgeht, mag unser Be-
denken beleuchten. Wenn Augustinus in Sermo Guelferbit. XXVI, 2 nicht
eine Aufzihlung der Titel, sondern eine Umschreibung des Inhaltes gibt,
faBt er den Inhalt des Traktates De unitate richtig in die Worte : « haere-
ticorum frontes unitatis demonstratione (= c. 4) et praedicatione (= c. 5 sq.)
contrivit ». Wenn er aber den Traktat in C. Crescon. I1 33, 42 zitiert (wie De
regressu an. in De civ. Dei X 32), nennt er den genauen Titel : « In epistula
quam de unitate conscripsit. »

Der Beweis aus der Inhaltsidentitdt der unter zwei verschiedenen Titeln
stehenden Porphyrfragmente wéire zwingend, wenn dieser Inhalt nur in
einem Werke vorgelegen hdtte. Das ist aber bei der groflen Fruchtbarkeit
Porphyrs nicht anzunehmen. O. selbst gibt uns den Beweis in die Hand,
indem er die inhaltliche Verwandtschaft zwischen Ilepi t#c éx Aoylwv @Llo-
cogpiag und dem Brief an Anebo annimmt (S. 108). Ein endgiiltiges Urteil
scheint daher noch verfritht. Eine Neuausgabe Porphyrs, die O. mit Recht
verlangt, ist abzuwarten.

Wesentlich bleibt fiir den Theologen der weitgehende Einflul der Neu-
platoniker auf den Kirchenlehrer. Da3 Plotins Enneaden und zwar unmittel-
bar, nicht nur durch das Prisma Porphyrs, diesen beeinflult haben, steht
auch fir O. auBer Frage. O.” Liste der Augustinustexte, welche durch Por-
phyr veranlaBt wurden, diirfte wohl u. a. durch die Weihnachtspredigt
sermo 184,1 erweitert werden, wenn man sie mit De civ. dei X 29 ver-
gleicht. O. PERLER

Guzzo, Augusto : Agostino e Tommaso. — Edizioni di « Filosofia »,
Torino 1958. viI-276 p.

Guzzo (geb. 1894) gehort zu den vielseitigsten und produktivsten ita-
lienischen Philosophen unseres Jahrhunderts (vgl. A. Plebe u. a., Augusto
Guzzo, Ed. di « Filosofia », Turin 1954, 127 S.). Ein ansehnlicher Teil seiner
akademischen Lehrtétigkeit wie seiner Verdffentlichungen hat der Geschichte
der Philosophie gegolten. So auch das vorliegende Buch, in dem zwei friihere
Publikationen iiber Augustinus und eine iiber Thomas von Aquin zusammen
neu erscheinen. Es handelt sich also nicht um eine vergleichende Gegeniiber-
stellung der beiden christlichen Denkergestalten, vielmehr sind sogar die
zwel Augustinusstudien je selbstdndig. Die erste : Agostino dal « Contra



400 Besprechungen

Academicos » al « De vera religione » (S. 1-90) spiirt den geistigen Anliegen
nach, welche die Dialoge von Cassiciacum und die Schriften der nachst-
folgenden Jahre veranlassen. G. erblickt darin den Niederschlag einer Ent-
wicklung, die Augustinus selber um diese Zeit noch durchmacht oder jeden-
falls noch nicht abgeschlossen hat. Die Soliloquia z. B. sollen, obschon als-
bald nach den Biichern De ordine verfaB3t, im Vergleich damit die groBere
Entschiedenheit offenbaren, mit der dem christlichen Autorititsglauben
der Vorrang vor den niegestillten Anspriichen bloBmenschlicher Vernunft
eingeriumt wird. Das Interesse an psychologischer Deutung hindert aber
G. nicht, den Inhalt der einzelnen Schriften Schritt fiir Schritt genau zu
registrieren und wiederzugeben, sodafl man hier eine zuverldssige Einfiihrung
in deren Gedankenwelt bekommt, mit diskreten Hinweisen auch auf Quellen,
wie etwa fiir die Argumente in De immortalitate animae und De quantitate
animae auf Plotin. Dabei fillt die Bemerkung : « Wir gehtren gewil3 nicht
zu denen, die da glauben, eine Lehre entwertet zu haben, wenn sie dafiir eine
Quelle angeben konnen » (S. 58). Ausfiihrlich verweilt der Verfasser bei
« De vera religione », das wie eine Synthese des bisherigen Denkens Augustins
und das Glaubensbekenntnis enthalte, das sozusagen Programm seines
kiinftigen geistigen Schaffens sein wird (S. 76). — Leider wurde G. verleitet,
die bei Augustinus und andern Kirchenviatern fiir das Geheimnis der Mensch-
werdung noch gebrauchlichen Wendungen « hominem induere », « hominem
suscipere » oder « assumere » (wie auch « hominem gerere ») durch « vestire,
assumere persona umana » zu iibersetzen (S. 72, 79). Stérend wirkt es, wenn
am Schluf3 der Abhandlung Paulus, dem vierten Evangelium und Augustinus
ausgerechnet Giordano Bruno quasi als Vertreter einundderselben Uberzeu-
gung zugesellt wird (S. 90).

Die zweite Studie will die Gnadenauffassung des Bischofs von Hippo
erldutern (S. 91-208). Sie erscheint zum drittenmal. Urspriinglich hatte G.
sie betitelt : Agostino e il sistema della grazia (1929/30), inderte aber auf
Kritik hin die Uberschrift der Buchausgabe von 1934 in eine, wie er sagt,
« streng historische » um : Agostino contro Pelagio. Und dabei hat es auch
jetzt sein Bewenden. Die gewédhlte Methode, heil3t es im Vorwort der zweiten
Ausgabe, mochte unter anderm bei jeder der analysierten Schriften die
Voraussetzungen, das Grundanliegen, die Absicht herausschilen, die sie zu
einem lebendigen Dokument machen, zugleich aber die Verbindung dieser
Schrift mit folgenden ins Licht riicken, zeigen, wie eine spatere aus Fragen
entsteht, die durch friihere keine vollbefriedigende Losung fanden oder iiber-
haupt erst geweckt wurden. Die Einleitung erklart, daB3 die Wirklichkeit
und Notwendigkeit der goéttlichen Gnade auch im friihesten Schrifttum
Augustins nicht einfach ignoriert wird. Dann beginnt die Darstellung des
eigentlichen pelagianischen Konfliktes. Den bewegten, langwierigen Verlauf
dieses Kampfes zeichnet G. einldfllich an Hand der Werke, Predigten, Briefe,
in denen der « Doctor gratiae» von 411 an bis Ende seines Lebens alles
zur Widerlegung des Gegners und Verteidigung seines eigenen Standpunktes
aufbietet. Die Thesen eines Pelagius, Colestius, Julian, die Schwierigkeiten
der Moénche von Hadrumetum, die der sog. Semipelagianer wie die Ant-
worten Augustins werden gewissenhaft dem Text entnommen und disku-



Besprechungen 401

tiert, in Anerkennung der Position des Kirchenvaters, des Rechtes seiner
Berufung auf Schrift und kirchliche Uberlieferung. Das SchluBwort lehnt
die Behauptung ab, dalB eine solche Gnadenlehre zum Pessimismus fiihre,
sieht darin sogar einen « radikalen Optimismus ». — Bei gewissen Ungenauig-
keiten mul3 man vor Augen halten, daB3 hier ein Laie, der zudem weltan-
schaulich eigene Wege geht, einen schwierigen theologischen Stoff zu meistern
hat. S. 143 f., Anm 13 z. B. scheint zu iibersehen, daB3 die kirchliche Lehre
iilber das Wesen der Erbsiinde nicht einfach bei der Auffassung Augustins
geblieben ist. Auch die Riickfiihrung der Annahme der Erbsiinde und ihrer
Folgen auf vorausgehende Erkenntnis der Notwendigkeit der Gnade (Vor-
wort, S. 97) diirfte dogmengeschichtlich unzutreffend sein. Ein kleines Ver-
sehen S. 119 : Cyprian war nicht Bischof von Hippo.

Die dritte Abhandlung: Disegno e struttura della « Summa contra
Gentiles » (S. 209-271, 1. Ausgabe 1931) soll an einem der Werke des Thomas
von Aquin die Grundideen dartun, die alle seine Werke beseelen. Dazu eigne
sich dieses besonders gut, da es als einheitliches und abgeschlossenes Ganzes
ein fertiges System biete, zugleich verhiltnismaBig rasch iibersichtlich sei.
Die Arbeit hat vier Kapitel: 1. Aufbau der « Summa contra Gentiles » ;
2. die darin bekdmpften Lehren; 3. die « Summa contra Gentiles» und
Aristoteles ; 4. das darin herrschende Verhdltnis zwischen Philosophie und
Offenbarung. Mit Nachdruck erklart G., daB bei Thomas die Philosophie,
niherhin der Aristotelismus, nicht um ihrer selbst betrieben werden, sondern
im Dienst des christlichen Glaubens und seiner Theologie. In solchem Licht
sieht G. das Gesamtunternehmen der sog. « philosophischen Summe » des
Aquinaten, und es ist interessant, die diesbeziigliche Ubereinstimmung mit
jiingeren Darstellungen, wie etwa mit den Angaben von M. D. Chenu in
Introduction a 1’étude de saint Thomas d’Aquin, Paris 1950, S. 247-254 zu
konstatieren. Eine Reihe von Beispielen zeigt den oft kiithnen, verbliiffenden
Gebrauch, den Thomas aus dem Material des Stagiriten macht.

G. hat in den drei hier gebotenen Studien wiederum die ihn auszeich-
nende Fihigkeit zur unverfilschten Geistesgeschichte bestitigt, das, was
M. F. Sciacca von ihm zitiert : « Non solo non si ha nessun interesse a far
dire agli altri quel che vogliamo noi ; ma il nostro solo interesse & di svolgere
le nostre piu late possibilita d’intendimento tant’oltre, da cogliere quel che
un sistema dice di piu proprio e particolare » (in: A. Plebe u. a., Augusto
Guzzo, S. 53). C. Zimara SMB

Clark, Mary T., RSC]J : Augustine, Philosopher of Freedom. A Study in
Comparative Philosophy. — Desclée Co., New York [1958]. 273 p.

Das Buch méchte Richtigkeit und Vorziige des augustinischen Verstind-
nisses menschlicher Freiheit aufzeigen. Eine Reihe Theorien iiber die Willens-
freiheit wie auch iiber die Freiheitsidee im individuellen, sozialen, politi-
schen Bereich wird mit den Gedanken des Kirchenvaters konfrontiert. In
der vorchristlichen griechischen Philosophie hitten gerade Platon und
Aristoteles aus Uberschitzung des Intellektes die Bedeutung der Willens-
einstellung als solcher verkannt. Eingehender legt C. die Anschauungen

26



402 : Besprechungen

Plotins in 6. Enn. 8 dar, die dem Thema ex professo gelten. Den Kern der
Wabhlfreiheit sieht Plotin im Vermdégen der Selbstbestimmung, aber auch er
meint, der rechte Gebrauch dieses Vermdégens folge wie ohne weiteres aus
hinreichendem Wissen und Denken, die uns Losung vom Trug der Phanta-
sie, vom Impuls der sinnlichen Triebe, Abwehr der Launen eines sogenannten
Zufalls brachten. Die Moglichkeiten des Einzelnen, die Anlagen seines bes-
seren Ich zu aktualisieren, hilt Plotin fiir unbegrenzt, der Mensch kann aus
eigenen Kriften bis zur Fiihlungnahme, bis zur Einung mit dem Ureinen,
dem gottlichen Urgrund gelangen, er erreicht dann die absolute Freiheit,
die Gott dank seiner Allmacht besitzt. So habe Plotin menschliche Freiheit
als dynamische Beziehung zu Gott verstanden und eingesehen, daB3 wvoll.
kommenste Freiheit nicht unbedingt Wahlfreiheit nach allen Seiten sei-
Die Analyse der plotinischen Gedanken iiber die Freiheit des Einen, des
gottlichen Urgrundes ergibt, daB absolute Selbstbejahung, Selbstbesitz,
Allmacht die Komponenten sind.

Augustins Auffassung entnimmt die Autorin vorwiegend aus De libero
arbitrio, den Confessiones und den Schriften gegen die Pelagianer. De
libero arbitrio stellt die Frage nach dem Ursprung des Bosen und leitet es
vom freien Wollen des Geschopfes her. Schon dort findet C. unter anderm
die Erklarung, dall weder Gottes Vorwissen noch des Menschen eigenes Wis-
sen den Willen zu seinen Entschliissen nétigen, ferner die Deutung des wirklich
freien Willens als desjenigen, das freie Fahigkeit hat zum rechten Handeln,
d. h. zur Betatigung gemdB dem Urteil der Vernunft, in der sich das « ewige
Gesetz » kundgibt. Dann ist der Mensch auf die echten Werte ausgerichtet,
lebt aus der Wahrheit und in der Liebe zu Gott. Im gefallenen Zustand kann
er solche unbehinderte Freiheit zum Guten nur durch Gottes gniddige Hilfe
erlangen, die Erfahrung der eigenen moralischen Not soll ihn veranlassen,
beharrlich um die gottliche Hilfe zu bitten, die ihm alsdann nicht versagt
wird. Nichts in der Welt kommt der so gewonnenen Ireiheit gleich, wo sie
fehlt, sind biirgerliche und soziale Freiheit nur blasser Schein. Die pelagiani-
schen Irrtiimer konnten bei Augustinus diese Uberzeugungen, fiir die er
einen Ausweis an seinen personlichen inneren Kampfen hatte, nur noch
festigen. Mit Gilson und andern betont C. eine Unterscheidung, die zu
richtiger Interpretation des Kirchenvaters unerldBlich sei : die zwischen dem
freien Willen und der Freiheit (S. 45). Der freie Wille (libera voluntas oder
liberum arbitrium oder einfach voluntas) gehort zur menschlichen Natur,
er ist bei allen Menschen auch im jetzigen gefallenen Zustand da. Die « liber-
tas » aber, etwas Hoheres als Wahlfreiheit, identifiziert Augustinus mit dem
guten Willen (bona, recta voluntas) oder auch mit der Kraft, Wiinsche und
Vorsitze des guten Willens in der Tat durchzufithren (nach Rém 7, 15 ff.). -
Die Freiheit der menschlichen Person zum Guten im Sinne Augustins nennt
C. « theologische » Freiheit, da sie in der Gottesliebe griindet, in ihr das wahre
Gliick findet, und weil sie aus Gottes Gnade stammt. Sie beschrankt sich
nicht auf Beseitigung auBerer und innerer Bindungen oder Hemmungen,
« negative » Freiheit, « freedom from », sondern ist « positive » Freiheit des
Einsatzes auf hohere Ziele hin, bis zum Endziel, das Gott dem Menschen be-
stimmt hat, « freedom to ». — Eine folgende Gegeniiberstellung plotinischer



Besprechungen 403

und augustinischer Freiheitslehre markiert betrachtliche Unterschiede : dort
immer noch starke Bindung des Wollens an intellektuelle Einsicht und die
VerheiBung eines Selbsterlosungsprozesses, hier tieferer Sinn fiir die Situa-
tion des Menschen, der die Sehnsucht seines « Herzens » tatsichlich nur in
Gott stillen kann, das aber nur durch die Gnade zu erreichen vermag. — C.
zeigt noch, wie Anselm von Canterbury die Gedanken Augustins weiter-
gibt, Thomas von Aquin sie dann mit abgewogener Deutung des « liberum
arbitrium » systematisch ausgestaltet, und wiirdigt moderne Anschauungen
von Freiheit, so besonders die, welche J. P. Sartre befiirwortet. Die Aufgabe
aber, den Geist Augustins fiir unsere Zeit fruchtbar zu machen, hat nach
Urteil der Autorin kaum jemand besser gelost als M. Blondel. — C. versieht
das Buch mit sorgfialtigen und reichen Indizes : einer Bibliographie, einem
Namenverzeichnis und dem der Augustinusreferenzen.

‘Wir haben hier eine fleiBige Arbeit, die der Lehre Augustins iiber die
Freiheit gewissenhaft nachgeht. Seinem Begriff der « libertas » schreibt sie
u. E. groBere Geschlossenheit und Konsequenz zu als er de facto besitzt,
da ihn die Texte, wie wir oben sagten, bald mit dem rechten Wollen, bald
mit dem rechten Handeln erkldaren. Eine straffere Darstellung unter Ver-
meidung von Wiederholungen hitte dem Buch zum Vorteil gereicht. S. 114
lies : « auxilium sine quo non » ; S. 149 Anm. lies : E. Benz; Marius Victorinus
und die Entwicklung der abendlindischen Willensmetaphysik.

C. ZimAra SMB

La Bonnardiére, A.-M. : Biblia Augustiniana. A.T. II: Livres histo-
riques. — Etudes Augustiniennes, Paris 1960. 172 p.

Fraulein A. M. La Bonnardiére (die ungekiirzte Nennung beider Vor-
namen ware fiir die Leser niitzlich, fiir die Bibliothekare notwendig ge-
wesen) setzt sich zum Ziel, simtliche Bibelzitate des Kirchenlehrers chro-
nologisch und inhaltlich einzuordnen und in einer Biblia Augustiniana vor-
zulegen. Damit sollen die lingst revisionsbediirftigen Arbeiten von Len-
fant O. P. (1661) und Anna de Lagarde (Hs. Gottingen 1863) ersetzt werden.
Die Autorin beginnt mit dem zweiten Band des Alten Testamentes, der die
geschichtlichen Biicher (17 an der Zahl) umfaBt, die Augustinus am wenig-
sten benutzt. Er verwendet sie indessen in der Katechese, in der Psalmen-
erklirung, in der Polemik besonders der Civitas Dei. Bisweilen wurden ihm
Sonderfragen aus diesen Biichern vorgelegt. Da die Echtheit des Speculum
umstritten ist, wird dieses Werk mit Zuriickhaltung benutzt. Die Einlei-
tung zu den einzelnen Biichern gibt Zeit und Umstéinde an, welche die Ver-
wertung der Schrifttexte veranlaBten. Wir erhalten auch Einblick in die
Hermeneutik. Fir Augustinus haben die geschichtlichen Biicher der Bibel
historischen und prophetischen Wert. Die « res gestae » kiinden Christus und
die Kirche.

Niemand entgeht die Bedeutung der hier begonnenen Arbeit. Einmal
vollendet, wird sie ein i{iberaus niitzliches Hilfsmittel der Augustinusfor-
schung sein. Fiir die Textkritik wiirde sie freilich erst dann ein zuverlissiges
Instrument werden, wenn fiir alle Augustinuswerke einwandfreie Ausgaben
vorligen. Auch die Chronologie ist heute noch keineswegs abgeschlossen.



404 Besprechungen

Doch sei lobend hervorgehoben, daB3 hinter den hier vorgelegten Tabellen
und ihrer Kommentierung ein Bienenflei und eine beachtenswerte Kenntnis
der augustinischen Gedankenwelt verborgen liegt. : O. PERLER

Eichenseer, Caelestis, OSB : Das Symbolum apostolicum beim heiligen
Augustinus. Mit Beriicksichtigung des dogmengeschichtlichen Zusammen-
hangs. (Kirchengeschichtliche Quellen und Studien, 4. Bd.) — Eos Verlag
der Erzabtei St. Ottilien, 1960. xxr111-501 S.

Dieser stattliche Band — eine Dissertation der Theologischen Fakultit
Miinchen — behandelt in einem ersten Teil (S. 9-154) allgemeine Fragen wie
Semantik des Wortes Symbolum, Beziehungen zwischen Taufbefehl, Tauf-
fragen und Aussagesymbol, Symbol und Glaubensregel, literarische Form
und liturgischer Gebrauch. Er schlieBt mit einer Bestandesaufnahme der
(wichtigsten) Stellen, in denen Augustinus das Symbol verwertet.

Der zweite Teil (S. 155-471) behandelt die einzelnen Artikel des Sym-
bols bei Augustinus und ihre geschichtlichen Voraussetzungen. AbschlieBend
wird der Wortlaut der Symbole hergestellt, die Augustinus gebraucht, jenes
der Maildnderkirche, « personliches » Symbolum des Lehrers genannt, und
jenes der afrikanischen Kirche, bzw. jener von Hippo. Da der Verfasser Inhalt
und Form der einzelnen Glaubenssatze in ihrem genetischen Zusammenhang
bis auf die Urkirche verfolgt, wichst seine Untersuchung zu einer Darstel-
lung der Symbolgeschichte und, wenn nicht in Wirklichkeit, so doch in der
Zielsetzung, zu einer eindrucksvollen Summa der Theologie des Afrikaners.
Eine Einschrankung ist inbezug auf die Sakramentenlehre und die sum-
marisch behandelte Gnaden- und Priadestinationslehre zu machen. Eine sehr
umfangreiche Literatur wurde verarbeitet und reichlich benutzt. Dies gilt
vor allem fiir die viel beachtete Untersuchung von J. N.D. Kelly (1952),
um von den &lteren Forschungen Hahns (1897) und Kattenbuschs (1894
u. 1900) zu schweigen. Auch philologischen Belangen schenkt P. E. seine
Aufmerksamkeit. Er kann es dank einer bei Theologen nicht alltdglichen
humanistischen Bildung. Zustatten kam ihm auch die Verwertung des Zettel-
materials des Institutes des Thesaurus linguae latinae.

Der weite Horizont, unter dem das Thema gesehen und behandelt wird,
ist Stirke und zugleich Klippe der Arbeit. Nur der Optimismus eines An-
faingers und der eiserne Flei3 eines Jiingers Benedikts von Nursia durfte
sich an ein so weitschichtiges und zugleich schwieriges Thema heranwagen.
Der Durchschnittsleser wird dem Verfasser fiir die Einfithrung in die um-
fangreiche und verwickelte Symbolforschung (1. Teil des Buches) sehr dank-
bar sein. Dem wissenschaftlichen Fortschritt wire eine Beschrankung des
Themas und eine straffere Darstellung dienlich gewesen. Ob eine Darstellung
der Theologie des Kirchenlehrers im Rahmen des Symbols gliicklich war,
scheint fraglich. War doch diese Theologie weithin das Ergebnis von Kon-
troversen. Nur von diesen her kann sie verstanden und erschopfender be-
handelt werden.

Eine Untersuchung vorliegenden Umfanges, dazu auf dem Gebiet der
Symbolforschung, wo fiir Hypothesen ein weiter Raum bleibt, wird natiir-



Besprechungen 405

lich nicht durchgidngig Zustimmung erwarten kénnen. Ich erwdhne z. B. die
doppelte Taufformel: « Im Namen Jesu» und die trintarische, die spite
Ansetzung eines Aussage-Credo usw. Es wiirde sich lohnen, die lange Ab-
handlung uber den 3. Artikel : « Qui natus est de Spiritu sancto et virgine
Maria » ndher anzusehen. Die Praeposition «de» im Gegensatz zu «ex»
des romischen Symbols weist offenbar auf ein hoheres Alter und eher auf eine
orientalische Vorlage, zumal verbunden mit der Wortstellung « virgine Maria».
Man vergleiche Justinus Dial. 113, 4 ; 120, 1 usw., Melito von Sardes, Oster-
homilie 66. Die Praeposition « ex» diirfte trotz Matth. 1, 18 eher auf die
Behauptung der wahren menschlichen Natur in der Abwehr des Doketismus
zuriickzufiithren sein, wie es die Varianten bei Lk. 1, 35, die Texte aus Igna-
tius, dem apokryphen 3. Korintherbrief 5 (PBodmer X) usw. nahelegen. Die
mit der Logosspekulation verbundene Auslegung von Lk. 1, 35 durch Justi-
nus und seine Nachfolger ist durchaus verstindlich, da auch nach Lukas
« Pneuma agion », ohne Artikel, nicht die 3. Person der Dreieinigkeit ist,
sondern das gottliche Wesen, geradeso wie die « Dynamis Ypsistou ». Nach
den philosophischen und theologischen Voraussetzungen des Justinus kann
damit nur der Logos gemeint sein, ohne dal damit eine Verwechslung mit
dem Heiligen Geist vorliegt.

Es ware ungebiihrlich und miverstindlich, wenn man bei einer Arbeit
dieser Art gewisse Liicken in den Angaben der literarischen und monumen-
talen (Baptisterien, Inschriften u. Tkonographie) Quellen, ebenso wie moder-
ner Autoren vorwerfen wollte. Wie unvollstindig die Darstellung etwa der
Hollenfahrt und der Himmelfahrt in diesem Rahmen ist und kaum anders
sein kann, mag etwa ein Blick in J. Krolls « Gott und die Hdlle » (1932) und
in die zwei Binde von V. Larrafiaga, « La Ascensién del Sefior en el Nuevo
Testamento » (1943) nahelegen. All dies vermag indessen den Eindruck einer
iiberdurchschnittlichen Leistung nicht zu verwischen. Sie ist viel verspre-
chender Anfang. Der Meister wird sich in der Beschrinkung offenbaren.

O. PERLER

Maier, Jean-Louis: Les Missions divines selon saint Augustin. (Para-
dosis, XVI.) — Editions Universitaires, Fribourg 1960. 1x-224 p.

In der von Prof. O. Perler geleiteten Sammlung dogmengeschichtlicher
Monographien « Paradosis » erschien 1958 als 12. Band : G. AEBy, Les Mis-
sions divines de saint Justin a Origéne. Das hier zu rezensierende Buch ist
als Fortsetzung gedacht. Den Titel sollen aber folgende Worte der Einlei-
tung erkliaren : « Trés vite, saint Augustin nous est apparu comme le géant
parmi tous les théologiens des missions divines. C’est pourquoi nous esti-
mons qu’il y a un intérét tout particulier a étudier la pensée augustinienne
pour elle-méme. Dés lors, les prédécesseurs de 1’'évéque d’Hippone au
IVe siécle, nous ne les envisagerons que pour autant qu’ils ont pu étre
utilisés comme sources par le grand Docteur » (S. 2). Ein erster Teil spricht
von « Augustins Vorldufern im 4. Jahrhundert », mit den Abschnitten : Aria-
nismus und trinitarische Sendungen ; die griechischen Quellen Augustins ;
die lateinischen Theologen des 4. Jahrhunderts (S. 5-98). Der zweite Teil
legt die Lehranschauungen Augustins dar, zundchst iber die sog. Theo-



406 Besprechungen

phanien im Alten Testament, dann in zwei Abschnitten iiber die sichtbaren
und die unsichtbaren Sendungen, wobei im Zusammenhang mit letzteren
von der Einwohnung der Trinitdt und von dem Verhidltnis zwischen dem
Thema der Sendungen und der Imago-Dei-Lehre die Rede ist (S. 99-198).
Ein SchluBkapitel gilt der Herausstellung der Originalitit in Augustins Auf-
fassung der Theophanien sowie der sichtbaren und unsichtbaren Sendungen
(S. 199-219). AuBler einem Inhaltsverzeichnis und einer Bibliographie wird
am SchluBl ein Stellenverzeichnis der Augustinuszitate oder -verweise und
ein solches der erwdhnten antiken und modernen Autoren beigegeben.

Die Arbeit bietet eine zuverldssige Information aus den Quellen fiir die
Aussagen der behandelten einzelnen Autoren zum Gegenstand. Klarer Auf-
bau und fliissige, gewandte Darstellung gehéren zu ihren Vorziigen. Der Wert
des SchluBkapitels : « L’originalité de saint Augustin », besteht vielleicht
nicht so sehr in einem tatsidchlichen Nachweis besonderer Selbstandigkeit
und Qualitiat der Auffassungen Augustins auf dem Gebiet der trinitarischen
Sendungen (ob dieser Nachweis gegliickt sei, kann bezweifelt werden), son-
dern darin, daB die dortigen Ausfithrungen mit groBer Genauigkeit die An-
sichten des Kirchenvaters fiir die einzelnen Aspekte der Frage zusammen-
fassen und von denen der fritheren Autoren des 4. Jahrhunderts abheben,
die M. untersucht hat. Der dogmengeschichtliche Ertrag des Buches ver-
ringert sich leider durch den Umstand, daB M. eingestandenermafen die grie-
chische Patristik jenes Jahrhunderts nicht griindlich selber entsprechend
dem heutigen Stand der Quellenpublikation erforscht hat, sondern hier auf
das Urteil von B. Altaner dariiber abstellt, ob Augustinus dieses oder jenes
Werk kennt oder nicht. Altaner erhebt aber nirgends den Anspruch, die ge-
samte heute verfiigbare griechische Patristik jenes Zeitraumes im Hinblick
auf Quellen Augustins behandelt zu haben. Ansichten konnen nicht bloB
durch die Lesung der Schriften, in denen sie erstmals auftauchen, weiter-
wirken, sie konnen dies geradesogut durch Mittelglieder verschiedener Art.
Noch gewonnen hitte das SchluBBkapitel ferner, wenn es Augustinus zunéchst
ebenso umfassend mit den von G. Aeby untersuchten Repriasentanten der
frithen Patristik konfrontiert hitte (darunter etwa die Lateiner Tertullian,
Novatian, Cyprian, die Augustinus ja ohne sprachliche Behinderungen ein-
sehen konnte) wie dann mit den von ihm berticksichtigten Schriften des
4. Jahrhunderts. Dann hitten fiir das heikle Problem der trinitarischen Sen-
dungen die Linien einer dogmengeschichtlichen Entwicklung von Justin, ja
sogar von den neutestamentlichen Schriften an und einschlieBlich der Gnosis
des 2. Jahrhunderts (cf. G. Aeby, Einleitung und Kapitel 2) bis auf den
Kirchenlehrer von Hippo ausgezogen werden kénnen. Mit sehr anzuerken-
nender Ehrlichkeit sagt M. in der Einleitung : «... nos recherches, si elles
portent sur ’ensemble de la littérature latine, ne considérent la production
grecque que de fagon trés fragmentaire : le lecteur se gardera donc d’y voir
un apergu complet de la théologie des missions au IVe siécle » und macht
dazu die Anmerkung : « Pour obtenir cette vue d’ensemble, il suffirait de
compléter I’étude de la littérature orientale ». Glaubt er dieses Studium doch
wenigstens soweit selber geleistet zu haben, daB3 Liicken, die fiir die Frage
der Abhingigkeiten in der Theorie der trinitarischen Sendungen bedauerlich



Besprechungen 407

wiren, ausgeschlossen sind ? Glaubt er es, dann hétte er versuchen kénnen,
noch klarer und detaillierter aufzuzeigen, welchen Autoren ein erster wesent-
licher Beitrag fiir diesen und jenen Teilaspekt der Lehre iiber die trinita-
rischen Missionen zu verdanken ist, so herauszustellen, was auch Augustinus
hierin als verpflichtendes Erbe, bindende Tradition ansah, die er zu achten
und weiterzugeben hatte. Das hatte geschehen koénnen, ohne entscheiden
zu wollen, welche Autoren der vorausgehenden Patristik dieser bewuB3t oder
unbewuBt als eigentliche « Quellen » benutzt habe. Damit hitte also M. die
Warnung befolgt, die er S. 199 Anm. 2 von Altaner iibernimmt, hitte aber
besser zu eruieren vermocht, was selbst und gerade der Kirchenlehrer von
Hippo unbeschadet seiner Originalitat als maBgebendes Kirchenkerygma
bzw. schon definitiv gewonnene, giiltige Einsicht betrachtete. Eine gewisse
Unausgeglichenheit, meinetwegen ein bloBer « Schonheitsfehler », steckt dar-
in, daB3 M. trotz jener Anmerkung S. 25 das ganze Kapitel betitelt : « Les
sources grecques de saint Augustin ».

Im Rahmen einer Besprechung kénnen wir nur noch auf ein paar Einzel-
heiten hinweisen, die uns besonders aufgefallen sind. Hatte Augustinus ge-
sagt, was M. S. 35 seinen Worten entnimmt, so wire es nicht ein « Gestiandnis»
(aveu), sondern eine gewagte Behauptung. Es heif3t aber nur : « Omnes, quos
legere potui, qui ante me scripserunt de Trinitate ... divinorum Librorum
veterum et novorum catholici tractatores, hoc intenderunt secundum Scrip-
turas docere, quod ... » (De Trin. 1, &, 7). Das erlaubt weder den SchluB, er
habe fast alle, noch den, er habe lange nicht alle fritheren Schriften iber
die Trinitat gelesen, das « potui » gibt dem Satz einen recht harmlosen Sinn.

Bei Behandlung der Lehre von den Theophanien hilt der Verf. die Lehre
fir die beste, die er in Augustins spiteren Schriften jedenfalls bevorzugt
sieht, daB namlich die sog. Theophanien des Alten Testamentes nicht eher
Werk und Kundgabe des Verbum waren als der Gottheit iiberhaupt, oder
aber, sei es der ganzen Trinitdt (Mambre), sei es bald dieser bald jener Person,
und zwar durchwegs unter Vermittlung von Engeln. Die Frage scheint aber
nicht beriihrt, ob fiir jene Kirchenviter auf ihrem Standpunkt ein sachlich
zureichender Grund vorliege, die von ihnen so angenommenen alten Theo-
phanien, soweit sie die zweite und dritte trinitarische Person betreffen, von
trinitarischen Sendungen unterscheiden zu wollen. Die Frage drangt sich
wohl nur umsomehr auf, wenn M. recht hat mit der Deutung, die er S. 137
Anm. 1 der von Augustinus vermutlich aus Ambrosius De fide 5, 7, 99 (bei
M.,S. 91 f,Anm. 5;S. 155-160; S. 210) iibernommenen niheren Bestimmung
der Falle trinitarischer Sendung gibt, wonach « mitti est cognosci» (De Trin 4,
20, 29) nicht besagen soll, das Erkanntwerden der gesendeten Person durch
die Geschépfe, an die sie gesendet wird, gehore zum inneren Wesen einer
Sendung. Dann bleiben namlich als Wesenselemente trinitarischer Sendung
tatsachlich bloB die zwei, die die spitere traditionelle Theologie angibt :
innergdttlicher Hervorgang und besonderer geschopflicher Effekt. Wieso
diese beiden nicht auch bei Theophanien fiir Sohn und Geist zutreffen, ist
kaum einzusehen. Man kann denken, Augustinus habe die Frage des Unter-
schiedes von Theophanien und Sendungen nicht ex professo und prizis ge-
stellt, weil er selbst in De Trin. keine auch nur einigermaBen vollstindige



408 Besprechungen

Behandlung auftauchender Probleme anstrebte. Daran ist vielleicht die
Geschichte des Werdens dieses Werkes und seiner gegen den Willen des
Autors vor Vollendung eingeleiteten Veroffentlichung nicht unbeteiligt.
Bedauerlicher als die eben erwdhnte Unklarheit erscheint uns, daB Augu-
stinus im Interesse der Polemik gegen Arianer und Pneumatomachen sich
verleiten lieB, aus Is. 48, 16 folgern zu wollen, daB3 auch der Heilige Geist
mit dem Vater den Sohn sende, ferner zur Behauptung kam, es gebe sogar
Selbstsendung einer trinitarischen Person. Wie M. zeigt, war diese Meinung
fur den ersten Punkt nahegelegt durch eine Schrift De Trin. in sieben bzw.
acht Biichern, die jetzt Gregor von Elvira zugesprochen wird (lib. 3), dann
durch'Ambrosius in De fide 2,9, 751, ; ¢f. 2,11, 97 ; De Spir. S.3,1, 71.:
3, 2, 9, bei beiden bereits in Front gegen die genannten Irrlehren. Die letzte
Stelle bei Ambrosius ist auch schon vielleicht ein Ansatz fiir den zweiten
Punkt, indem er dort mit Gal. 1,4 von der Selbsthingabe des Sohnes spricht.
Diesen Spuren folgt der Bischof von Hippo zunichst De Trin. 2, 5, 8 f., da
allerdings, wie uns vorkommt, fiir beide Teilaussagen in etwas unverbind-
lichen oder zuriickhaltenden Wendungen, zudem in sachlich nicht gerecht-
fertigter Heranholung von Schrifttexten wie Gal. 2,20 und Mt. 1,18 zur Deu-
tung trinitarischer Sendung (statt sie von der Selbsthingabe Christi und von
der Menschwerdung bzw. Jungfrauengeburt besser zu unterscheiden). Was
M. S. 92 Anm. 1 schreibt, verrat zwar Bedenken hinsichtlich Soliditat und
Folgerichtigkeit der Gedankengiange bei Ambrosius in dieser ganzen Frage,
doch allzu verschleiert. Was S. 134 iiber « chemin parcouru ... » steht, ist ein
diesbeziiglich unbefriedigender Entlastungsversuch fiir Augustinus. Ent-
schiedener als in De Trin. verwertet letzterer Is. 48,16 zur Deutung trinita-
rischer Sendung in zwei spateren Schriften direkter Polemik gegen den Aria-
nismus : C. serm. Arian. (a.d. J. 418), Kap. 19 und 21 ; C. Maxim. Arian.
episc. (a.d. J. 428), 2, 20, 4, hier wieder fiir Selbstsendung mit Rekurs auf
Gal. 2,20, dazu auf Joh. 5,19. Auch da unternimmt M. eine u. E. fragwiirdige
Verteidigung (S. 148 Text und Anm. 4 ; S. 150, Anm. 5). Die Supposition,
daB an den genannten Stellen von Augustinus nur « ad hominem » argumen-
tiert werde, scheint dem Kontext, dem Gegenstand und dem Charakter des
Kirchenvaters unangemessen. Die plausible Sachlage ist eher die, da3 er im
antihdretischen Eifer, vielleicht auch in der Eile einer Erwiderung (vgl. was
er Retr. 2,52 zu eben der Schrift C. serm. Arian. sagt), dann und wann seine
eigene bessere Einsicht momentan ignorieren oder vergessen und Schrift-
worten zu leicht einen Sinn unterlegen kann, den sie nicht notwendig oder
gar im Zusammenhang offensichtlich nicht haben, besonders wenn er weil3,
dafB3 schon vorher kirchliche Autoren, die er schitzt, wie hier etwa Ambro-
sius, diese Deutung gegen die gleiche Héaresie vertraten. Vielleicht betrach-
tete er es im vorliegenden Fall sogar als eine Pietdtspflicht Ambrosius gegen-
iiber, dessen Auslegung von Is. 48,16d zu stiitzen. Das kann jedoch fiir uns
kein hinreichender Grund sein, sie weiter stiitzen zu wollen. Dawider steht
die sicher besser beratene frithere patristische Tradition iiber den Begriff
trinitarischer Sendung, die innere Konsequenz und Geschlossenheit fir sich
hat, von Augustinus selber grundsitzlich bejaht wird (die oben erwdhnte
Bestimmung ihrer beiden Wesenselemente), ferner die klare Moglichkeit,



Besprechungen 409

den fraglichen Teil des Isaiasverses, wie man ihn in Septuaginta und Vetus
Latina las, mit den meisten Kirchenvitern des 4. Jahrhunderts entweder
auf die Sendung des Propheten allein, oder auf die des Isaias und Christi,
aber Christi in seiner Menschheit, zu beziehen (so z. B. noch Hieronymus).
Daraus ein Argument fiir Sendung der zweiten trinitarischen Person durch
die dritte gewinnen und aus anderweitigen Schrifttexten fadenscheinig sogar
Selbstsendung folgern zu wollen, hei3t das Ergebnis fritherer Lehrentwick-
lung, das in Abwehr eines dynamistischen oder modalistischen Monarchianis-
mus gerade aus den Bibelworten iiber die Sendungen die Ordnung der Her-
vorgange und den wirklichen Unterschied von Vater, Sohn und Geist von
einander fir gesichert hielt (s. etwa G. Aeby, op. cit., passim und einen
groBen Teil von M.s Buch), wieder in Frage stellen. Da kann doch nur ein
Entweder-oder sachgerecht sein, kein Sowohl-als auch je nach dem Gegner,
den man gerade bekampft. Leider hat Augustins Autoritit iiber Petrus Lom-
bardus die lateinische Theologie in der Frage der trinitarischen Sendungen
mit von vornherein abwegigen Dubia, Objektionen und Distinktionen be-
lastet (s. als Beispiel etwa : Salmanticenses, Cursus theologicus, 3. Band der
ed. Paris 1877, disp. 19, dub. 2, 3, S. 733-737). Dieser Tatbestand ruft das
boshafte Bedenken wach, ob das Pradikat « le géant » im zu Anfang erwihn-
ten Satz des Verfassers etwa nur quantitativ gemeint ware ? Hegt nicht M.
selber einen leisen Zweifel an der qualitativen Tragweite, wenn er S. 206
Anm. 7 die « vues profondes » des Hilarius von Poitiers hervorhebt, den er
allerdings nur mit dem ubrigen « vierten Jahrhundert » vergleicht, wahrend
Augustins De Trin. usw. schon dem fiinften angehoren?

Im Abschnitt iiber Sendungen und Bild Gottes (S. 179-198) sucht M.
einen vermittelnden Standpunkt einzunehmen zwischen den Autoren, die
die Begriffe « Natur » und « Ubernatur », « natiirliche » und « iibernatiirliche
Ordnung » zur Interpretation der Lehre Augustins fiir durchaus geeignet
halten, und denen, die davor warnen, weil die Unterscheidung exst einer
spateren Stufe der theologischen Lehrentwicklung entstamme und der Auf-
fassung des Kirchenvaters in jenem Fragenkreis nicht angemessen sei. M.s
Erorterungen dazu S. 191-198 fithren doch nicht in eine Mitte, denn trotz
anfanglicher Reserve will er alsbald doch eher bei Augustinus eine von vorn-
herein « iibernatiirliche » Perspektive feststellen (S. 192 : «... il sera question
... d’image surnaturalisée ... »). Beweist das nicht einmal mehr, da3 die Kate-
gorien « Natur — Ubernatur » die Klirung der Gedanken dieses Kirchen-
vaters, wie mancher andern, nicht férdern ? (vgl. die Diskussion in Augu-
stinus Magister III, 186-192 und F. Korner, Deus in homine videt, in
Philos. Jahrbuch 64 [1956], 166-217, S. 215 f., Anm.).

S. 171 {f. Anm. 2 scheint iibersehen, daBB « ungeschaffene Liebe » fiir den
Heiligen Geist schon an sich bloBe Zueignung (Appropriation) ist (wie etwa
Allmacht fiir den Vater, Weisheit fiir den Sohn), also Appropriation a « fonde-
ment » von Appropriation b. Beide, sowohl ungeschaffene wie geschaffene
Liebe, sind Zueignungen, die schon das Neue Testament selbst vornimmt. —
Zur Auslegung von Joh. 7,39 S. 174 f. wiare eine Bemerkung iiber deren Dis-
kutierbarkeit nicht deplaziert gewesen.

Diese kritischen Hinweise sollen nicht das positive Urteil iiber M.s Werk



410 Besprechungen

als Ganzes aufheben und mégen vor allem gewertet werden als Zeichen des
Interesses, das es selbst fiir eine letztlich so problembelastete Theorie wie
die der trinitarischen Sendungen zu wecken vermag.

Fir die Literatur wire eine Erwdhnung des noch wertvollen Th. Scher-
mann, Die griechischen Quellen des hl. Ambrosius in libr. IIT de Spir. S,
Miinchen 1902 angebracht, und von L. Herrmann, Ambrosius von Mailand
als Trinitatstheologe, in ZKG 1958, 197-218, Zusammenfassung einer aus-
fihrlicheren Arbeit, dann von H. Dérries, De Spiritu Sancto. Der Beitrag
des Basilius zum Abschluf3 des trinitarischen Dogmas ... Gottingen 1956. —
S. 22, Z.61. sollten Anfithrungszeichen den Sinn verdeutlichen: «On y
rejette a la fois la ‘consubstantialité’ de Nicée et la ‘similitude’ des semi-
ariens ». — S. 74 Anm. 4 ist die Zitationsweise unklar ; zwischen dem Verweis
auf Bardy fiir dessen Zitat im Text oben und dem Zitat aus Séjourné sollte
etwa ein Strich stehen und innerhalb des Zitates aus Séjourné sollten die
Worte von Arnou nicht mit gleichen doppelten, sondern mit einfachen An-
fihrungszeichen versehen sein. — S. viir lies: J. Barbel ... Literatur ... der
Fortdauer...; S. 1x und 214 Anm. 2 lies : Merki : ... zur Gottahnlichkeit ... :
S.215 Anm. 1: Th. Huijbers : Zelfkennis ...; ]J. Heijke: ... van de ge-
dachte ... ; S. 223 : Index alphabétique ; S. 15, Z. 13 lies : I’hérétique ; S. 13
Z. 5 ist « les novateurs » eine unglickliche Bezeichnung in einem Satz, der
zugibt, sie konnten sich auf die Subordinatianer vor ihnen berufen.

C. ZIMARA

Agterberg, Marinus, OESA : « Ecclesia-Virgo ». Etude sur la virginité
de I’Eglise et des fid¢les chez saint Augustin. — Heverlé, Louvain 1960. 135 p.

Diese Dissertation des « Angelicum » (Rom) erschien zuerst in der Zeit-
schrift « Augustiniana » VIII-X (1958-60). Ihr erster Teil behandelt die
augustinische Auslegung der Schrifttexte Matth. 25, 1-11 (Gleichnis der zehn
Jungfrauen) und 2 Kor. 11, 2-3. Es ist die Theologie der « Ecclesia-Virgo »,
nach welcher alle Glaubigen dem Geiste nach, d. h. durch ihre Beziehung
zu Christus Jungfrau sind und zwar eine Jungfrau wegen ibrer Einglie-
derung in den einen Leib der Kirche. Der 2. Teil untersucht den Begriff
der « virginitas mentis ». Sie besteht, soweit dies hienieden mdglich ist, in
der Befreiung von der durch die Siinde Adams verursachten Gottesferne
und Versklavung in der Begierlichkeit (der « vetustas ») durch die Hingabe
an Gott im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe. Der 3. Teil zeigt
die Verbindung zwischen der « Ecclesia Virgo » und den « sanctimoniales »,
welche nicht bloB dem Geiste, sondern auch dem Leibe nach jungfriaulich
sind : In ihnen kommt die Jungfriaulichkeit der Kirche zur vollkommensten
Entfaltung und Darstellung.

Diese Arbeit zeichnet sich durch die kluge Beschriankung auf ein klar
umrissenes Thema aus, das die Krafte eines Anfingers nicht ibersteigt ;
durch die theologische Tiefe und Einbettung in die augustinische Gedanken-
welt ; endlich durch die methodisch richtig gefithrten Analysen. Sie hitte
gewonnen durch die Einbeziehung der patristischen Quellen und Voraus-
setzungen. Zwischen den angefiithrten biblischen Grundlagen und Augustinus
entfaltet sich das Thema der Brautschaft und geistigen Ehe in der Tauf-



Besprechungen 411

liturgie (vgl. etwa die jingst gefundenen Katechesen des Joh. Chrysosto-
mus), in der asketischen Literatur (z. B. Methodius), in der Theologie. Augu-
stinus steht in einem breiten Traditionsstrom. Einen Ausblick auf diesen
weiten Horizont, einen Hinweis wenigstens auf die Literatur, hitte man
erwarten diirfen. Ebenso scheint der AusschluB der Mariologie nicht hin-
reichend begriindet. Nicht nur die Bibliographie und das Inhaltsverzeichnis,
sondern vor allem Indizes der Stellen, Personen und Sachen hitten der
Sonderausgabe einen selbstindigen Wert verliehen. O. PERLER

Vanneste J., SJ : Le mystére de Dieu. Essai sur la structure rationelle de
la doctrine mystique du Pseudo-Denys 1’Aréopagite (Museum Lessianum,
sect. philos. 45.) — Desclée de Brouwer, Paris-Bruges 1959. 264 p.

Ce livre est une étude approfondie de la théologie mystique du Ps.-Denys:
laissant de c6té dans la doctrine de ce dernier 1’ « économie » ou « théurgie »,
que le R. P. Roques a présentée dans son beau livre sur « L’univers diony-
sien » (Paris, Aubier 1954), I'auteur s’attache uniquement a ce qui, dans
cette doctrine, concerne la connaissance de Dieu.

Le Pseudo-Denys, « saint Denis », a été donné pendant des siecles, est
considéré encore aujourd’hui par certains, comme une source majeure de la
mystique chrétienne. En fait, de trés grands mystiques se sont réclamés de
lui, et d’abord saint Jean de la Croix. L’auteur pense, et montre de fagon
assez convaincante, qu’il y a la une équivoque. Rien ne laisse soupgonner que
I'auteur des « Noms divins », et méme de la « théologie mystique», ait connu
I'expérience mystique, et en tous cas qu’il ait voulu y conduire son lecteur.
Le mot « mystique » sous sa plume évoque bien plus l'idée d’un « Mystere »
objectif que d’une expérience, et la voie qu’il propose pour y entrer est
une voie essentiellement métaphysique.

Cette démarche, I'auteur nous montre d’abord que selon Denys elle se
décompose en trois moments : I'abandon de tout, I'apaipesig, — qu'il ne faut
pas entendre dans un sens moral, mais ascétique : c’est ce que 1'auteur tra-
duira par « abstraction négative » —; l'inconnaissance, qui est le nceud de
toute la théologie mystique ; 'union enfin, 1’henosis, dont il est malaisé de
voir en quoi elle consiste.

Chacun de ces trois moments est ensuite analysé d’'une maniére péné-
trante, a l'aide de textes tirés non seulement de la « Théologie mystique »,
mais encore des « Noms divins » et de certaines Letires, dont la convergence
est frappante. On voit en particulier que la voie négative, 1'dpaipeoig, était
déja indiquée dans les Noms divins comme la plus convenable pour atteindre
a la connaissance de Dieu par le non-connaitre. Ainsi ce premier moment
se décompose-t-il en deux processus: un processus descendant par affir-
mations successives des perfections crées,

« car tout cela (ces noms divins positifs) nous le disons a bon droit
de Dieu et il est loué a partir de tous les étres selon le degré d’étre
de tout étre dont il est la cause. Mais, d’autre part, la plus divine
connaissance (que nous avons) de Dieu, c’est celle par l'inconnais-
sance...» (D.N. 7, 3; cité p. 116) ;



412 Besprechungen

un processus ascendant par négations successives,
« car nous avons raison de dire qu’elle (la théarchie) n’est rien de
ce que sont les étres et nous ignorons cette indéfinissable Suressence
qui ne se peut penser ni dire» (C. H. 2, 3; cité p. 111).
L’A. insiste ici sur le sens véritable des négations selon Denys : elles expri-
ment de maniére privative une position éminente. Ainsi Dieu est a la fois
Ténébre et Lumiére, car ce qui est nié de lui dans le terme Ténébre, c’est
I’'imperfection immanquablement enveloppée dans notre concept de lumiére.
I1 est impossible d’entrer dans le détail de ce livre si riche, si suggestif.
I1 donnera lieu sans doute a des discussions entre spécialistes, car il n’hésite
pas a prendre des positions nettes, toujours bien appuyées, mais dont le
caractére contestable est souligné par l’auteur lui-méme. De toute fagon,
méme si toutes les conclusions auxquelles il aboutit n’étaient pas acceptées,
il restera une contribution des plus importantes a 1’étude d’un penseur dont
I'influence sur la pensée théologique a été immense. Son intérét n’est pas
seulement historique : le Pseudo-Denys demeure un maitre prestigieux dont
nous avons encore beaucoup a apprendre sur nos possibilités de connaitre
Dieu et sur les voies qui peuvent conduire a cette connaissance.
J.-H. NicoLas OP

Geschichte der mittelalterlichen Scholastik und Mystik

Lebendiges Mittelalter. Festgabe fiir Wolfgang Stammler. Hrsg. von
der Philosophischen Fakultit der Universitit Freiburg Schw. — Universi-
tatsverlag, Freiburg Schw. 1958. xvi-316 S.

DaB eine Festgabe zum 70. Geburtstag eines fithrenden Germanisten
auch auBerhalb des engern Fachkreises beachtet werden muB, ist nicht all-
tdglich, bei W. Stammler indes ganz natiirlich. Thm eigneten, wie A. Schmid
im Vorwort (x-x1) lobt, Neigung und Befihigung, sein « Fach nach allen
Richtungen auszuweiten und es zum Kern einer allgemeinen Geistesge-
schichte des deutschen Mittelalters zu machen ». So konnte es nicht anders
sein, als daB die Beitrige dieser Festschrift all die Kulturbereiche betreffen,
mit denen der Gefeierte in lebendige Fiihlung trat : Rechts- und Kunstge-
schichte, religioses Brauchtum und Theater und nicht zuletzt die christliche
Mystik. Zu diesem letzten Stichwort sind zwei Arbeiten zu nennen.

G. G. Meersseman OP bringt unter dem Titel « Von den Freuden
Maviens » einen Beitrag zur Geschichte der niederdeutschen Mystik (79-100).
Er veroffentlicht drei Texte : eine lateinische, rhythmisch gefaBte Betrach-
tung des 14. Jh. dber die sieben Freuden Mariens in ihrem Erdenleben
(Cod. Regin. 121, f. 223"P-226™), dazu eine etwas jingere niederdeutsche
Version derselben (Cod. Darmstadt 1968, f. 2117-219") und eine unbeachtete
Fassung der Parallelstellen bei Mechthild von Hackeborn (Cod.Cambrai,
f. 1297). Die lange Geschichte dieser Andachtsform hat der Verf. in dem



Besprechungen 413

inzwischen erschienenen 2. Band iiber den « Hymnos akathistos im Abend-
land » dargestellt, weshalb hier eine kurze Zusammenfassung derselben ge-
niigte, um die drei Texte zu situieren.

Die Studie von P. Wyser OP, « Der Seelengrund in Taulers Predigten »
(204-311), ist ohne Zweifel die griindlichste Monographie, die diesem Thema
bis jetzt gewidmet worden ist. Sie durchgeht zunichst die vor ihr sowohl
von Theologen als Philologen vorgelegten Interpretationen (208-216), die
nun als iberholt zu betrachten sind. Im 2. Kap., iiber Taulers Terminologie
(216-242), stellt W. die sinnverwandten Ausdriicke von Seelengrund zusam-
men, um aller Stellen habhaft zu werden, die Aufschlull iiber Taulers Auf-
fassung vom Seelengrund zu geben vermégen. In unermiidlicher Geduld
untersucht der Verf. auch herauszufinden, ob der in gewissem Sinne neu-
artige Begriff Seelengrund eine Entsprechung in der biblischen oder patristi-
schen Literatur habe. Angeregt von J. Reypens, Ame (son fond, ses puis-
sances et sa structure d’aprés les mystiques), in Diction. de Spiritualité I, 441
findet W. bei Diadochus von Photike eine Reihe bestens passender Ent-
sprechungen. Doch ist bis jetzt vom Weg, auf dem sie ins lateinische Schrift-
tum {ibergegangen wiren, noch nichts zu sehen. Die Korrelativitit hingegen
von Gottes- und Seelengrund hat ihr Fundament in Ps. 41, 8 : abyssus
abyssum invocat. Hier hat Ps.-Dionysius als Vorbild gedient, doch haben
die Termini profundum usw. der lateinischen Ubersetzungen keinen Bezug
zum Psychischen. Augustinus hingegen fragt nach dem Abgrund der Seele
und nennt ihn wiederholt abditum mentis. Dieser Begriff entspricht nun
Taulers Seelengrund sehr genau. Auch simtliche Aussagen Taulers iber die
Synonyma von Seelengrund sind nur verstindlich aus Augustins Introver-
siopsmystik, die die Gottebenbildlichkeit des Menschen mit der platonisch-
neuplatonischen Tradition von der Gottihnlichkeit unseres Geistes verbindet.
Tauler beruft sich ausdriicklich auf Proklus.

Diese Erkenntnisse fiihren zur Darstellung von Taulers metaphysischer
Anthropologie (3. Kap. 242-252). Auch diese ist deutlich an der platonisch-
neuplatonischen Dreiteilung orientiert. Ort der mystischen Vereinigung ist
der lautere, bloBe Geist, d. h. das reine Wesen der Seele, im Gegensatz zu
allen Kriaften und Tatigkeiten. Hierin beriihrt sich Tauler eng mit Eckhart.
Auch das Seelenfiinklein des groBen Meisters ist die reine Seelensubstanz.
Jedoch waltet ein groBer Unterschied zwischen beider Lehre. Eckharts Seelen-
grund ist ungeschaffen, wie das 4. Kap. (252-276) zeigt, Taulers Seelengrund
hingegen, wie im 5. Kap. (276-282) bewiesen wird, ist geschaffen, wahrt die
Transzendenz Gottes und schlieBt jede pantheistische Deutung aus.

Nach all diesen genauen, keinem Problem ausweichenden Untersuchun-
gen bleibt noch die letzte, wichtige Frage zu erkliren : Wie verbindet Tauler
mit seiner Seelengrund-Auffassung die Imago-Spekulation ? (6. Kap., 282-
311). Da wird vorerst eine hochst interessante Feststellung gemacht : Die
Imago-Lehre Taulers zeitigt eine zweifache Auffassung vom Seelengrund.
In der Gesamtausgabe von Vetter finden sich nur drei Predigten (1, 11, 21),
in denen sich Tauler Augustinus anschlieft, um die Seele anhand der Trias
memoria, intellectus, voluntas als Gottes Ebenbild nachzuweisen. Nach der
andern, ungleich 6fter ausgesprochenen Auffassung ist der Seelengrund selber,



414 Besprechungen

genommen im Gegensatz zu den Seelenkriften, das Ebenbild Gottes, und
zwar wie Tauler eigens betont, des dreifaltigen Gottes. Diese zweite, eigent-
lich taulerische Auffassung kommt in etwa schon bei der Darlegung der
ersten, traditionellen zum Durchbruch, indem Tauler, selbst wenn er anhand
des augustinischen Seelenternars die Seele als imago Trinitatis aufweist,
doch festhalten will, diese imago sei identisch mit dem Seelengrund. Hierin
liegt insofern eine Inkonsequenz, als eine solche Behauptung sich erkliren
lieBe, wenn Tauler die Seelenkrifte als mit der Seelensubstanz identisch
setzen wiirde. Das ist aber nicht der Fall. Tauler muB} die Fihigkeiten vom
Wesen, der Seele real unterscheiden, weil er immer wieder erklart, die Ver-
einigung der Seele mit Gott sei etwas so Tiefes und Erhabenes, daB daran
weder seelische Fahigkeiten noch Akte beteiligt sein kénnen. Sie ist nur im
reinen Seelengrund selber moglich ohne jede Vermittlung. Das erklart auch,
warum sich hierin Tauler von Augustin entfernt und keine der Varianten
seiner Trinitatspsychologie gebrauchen kann. Denn ob die Potenzen mit der
Seelenwesenheit identifiziert oder von ihr, mit Thomas, real unterschieden
werden, oder die Mittellosung der Franziskanerschule gewahlt werde, immer
wird das Abbild der Dreifaltigkeit erst durch den Akt deutlich : « verbum
esse sine cogitatione non potest ». Man mufB3 daher endgiiltig davon absehen,
die Taulersche Seelengrundauffassung thomasisch interpretieren zu wollen.
Die Grundidee derselben hat Tauler — auf bislang noch nicht bekanntem
Wege — von Proklus, auf den er sich ausdricklich beruft. So bestrickend
diese Einheitsmystik ist, vermag sie doch noch lange nicht die Richtigkeit
der thomasischen Psychologie und Mystik in Frage zu stellen.

Wer sich inskiinftig iber Taulers Mystik duBern will, wird Wysers Studie
nicht auBer acht lassen konnen. P. KinzLe OP

Chenu, M. D., OP : La théologie au douziéme siécle. (Etudes de philo-
sophie médiévale, XLV.) — Vrin, Paris 1957. 413 p.

— La théologie comme science au XIIIe siécle. 3¢ édition revue et aug-
mentée. (Bibliothéque thomiste, XXXIII.) — Vrin, Paris 1957. 111 p.

— La théologie est-elle une science? (Je sais — je crois. Encyclopédie du
catholique au XXe siecle, 2.) — Fayard, Paris 1957. 121 p.

1. Um uns ein Bild von der Geschichte der Theologie des 12. Jh. zu
machen, stehen uns ausgezeichnete Werke zur Verfiigung, die uns mit den
fihrenden Kopfen samt ihren Schulen und Tendenzen bekanntmachen,
iber die Methoden und Literaturgattungen, die Problemstellungen und Lehr-
entwicklungen Aufschluf3 geben. Wenn Ch. sich daran machte, nochmals
und von einem ganz andern Gesichtspunkt aus diese Geschichte darzustellen,
so nicht etwa, weil er den Wert der bekannten Werke von de Ghellinck,
Gilson, Grabmann, Landgraf, Leclercq, Lottin in Frage ziehen wollte. Er ist
zu gewiegter Historiker, um nicht zu wissen, da@3 all ihre Ergebnisse (und
noch viele erst zu sammelnde) fiir das Gesamtbild unerlidflich sind. Er will
aber durch die Texte hindurch den Wurzelgrund erreichen, aus dem sie
gewachsen sind, das Klima untersuchen, in dem die Autoren gelebt haben,



Besprechungen 415

die Mentalitit kennen lernen, aus der heraus die Theologie des 12. Jh. ihre
Anregungen erhielt. Diese Theologie soll gewiirdigt werden im Blick auf die
Bedingungen und Vorgange des sozialen, wirtschaftlichen, kulturellen Lebens
der Zeit, der gesellschaftlichen Bestrebungen und Ideale, Errungenschaften
und Institutionen im profanen wie im kirchlichen Bereich. Man muf3 Ch.
die meisterhafte Begabung zugestehen, in den Texten diese Auskiinfte zu
finden. Damit ist wie eine neue Dimension gewonnen, die dem flichenhaften
Bild die Tiefe hinzufiigt.

Von den 18 Kapiteln, die dieses Buch ausmachen, sind 7 ‘('1-4, 8, 10, 16)
frither veroftentlichte, doch umgeformte Zeitschriften-Artikel. Der erste Teil
(Kap. 1-9), betitelt La premiére scolastique, behandelt das iiberkommene
Erbe, wahrend der zweite Teil : Réveil évangélique et science théologique
(Kap. 10-19) die in den letzten Jahrzehnten des 12. Jh. erwachenden geisti-
gen Strémungen aufzeigt.

1. Kap. : La natuve et I’homme. La renaissance du X11¢ siécle. Die Wieder-
geburt der Antike ist nicht das Privileg des 16. Jh., auch das 12. Jh. kannte
eine solche. Sie war echt, denn sie d4uBerte sich nicht in bloBer Nachahmung,
sondern l6ste eine folgenreiche Auseinandersetzung aus. Das Universum wird
als ein Ganzes, als Kosmos erlebt, der nicht bloB wegen seiner Symbolhaftig-
keit, sondern um seiner eigenen GroBartigkeit willen studiert zu werden
verdient. Die Aufwertung der Zweitursachen und des Studiums der Physik
(Quadrivium) hat eine Entsakralisierung der Natur, eine Einschrankung des
Wunderbaren und eine Kritik des Wunders zur Folge. Letztere fiihrt zur
Unterscheidung zwischen dem Wunder und dem Ubernatiirlichen der Gnade.
Die Personifizierung der Natur 1iBt eine zeitlang die alte Theorie der Welt-
seele aufleben. Sie wird ziemlich rasch abgelost durch den Hierarchie-Ge-
danken des Ps.-Dionysius. Der Stufenbau wirkt wie eine Theophanie, in der
Ursichlichkeit und Sinngebung zusammenfallen. Hierin findet St. Viktor,
im Gegensatz zum naturalistisch denkenden Chartres, die Méglichkeit eines
neuen, kosmischen Symbolismus, der dem Universum einen sakralen Wert
verleiht. Beide Schulen geben auch dem Thema des Menschen als Mikro-
kosmos, dem Gegenstiick zur belebt gedachten Welt, eine verschiedene
Schattierung.

Die Kontroverse Cur homo ? (2. Kap.) ist als unmittelbare Folge des
an der geschaffenen Kreatur entdeckten Eigenwertes zu verstehen. Ist der
Mensch geschaffen worden, nur um den Platz der gefallenen Engel auszu-
filllen, oder vielleicht einfach unabhédngig davon, propter se ?

Das 3. Kap. Conscience de I'histoire et théologie vermittelt interessante
Aufschlisse tiber die ersten Ansitze zu einer theologischen Betrachtung des
zeitlichen Verlaufs, nach dem sich Gottes Heilswille verwirklicht. So para-
dox es klingen mag, kam die Anregung dazu gar nicht etwa von Augustin,
dessen Gottesstaat als erstes Werk der Geschichtstheologie gilt. Im Gegen-
teil, seine Erklirung der Dingwesenheiten durch die rationes aeternae férderte
eine theologische Betrachtung, die von einer zeitlichen Abfolge der Wirkun-
gen der gottlichen Allmacht absah.

Hugo von St. Viktor dagegen ist mit den griechischen Vitern der
Meinung, eine solche Abfolge widerstreite nicht der gottlichen Allmacht und



416 Besprechungen

sei zugleich der menschlichen Wirkweise, mit der sie sich verbindet, ent-
sprechender. Ubrigens findet diese geschichtliche Betrachtung, auBer bei
Hugo, nicht in den Schulen Heimatrecht, sondern bei den Chronisten der
Fiirsten und Kaiser. Sie sind es, die auf Gottes Walten in der Zeit, auf die
IEEntwicklung innerhalb der Kirche, die sex mundi aetates, die Ubertra,gung
der Reichsgewalt von den Romern an die Germanen hinweisen, und die hin-
ter all dem die Padagogik Gottes erblicken. Die Theologen sind mehr be-
dacht auf das zu allen Zeiten unveridnderte Glaubensgut. Es wird vom Fak-
tor Zeit nur wie durch einen duBlern Umstand verdndert: Christus wird
kommen, Christus kommt, Christus ist gekommen ist wesentlich derselbe
Inhalt, wie Petrus Lombardus und viele andere mit Hilfe der nominalisti-
schen Theorie der logischen Identitdit der Satze, die zeitlich unterschiedene
Handlungen aussagen, dartun.

Von dieser Inanspruchnahme der spekulativen Grammatik durch die
Theologie handelt ausdriicklich das 4. Kap., Grammaire et théologie. Am
eben erwdhnten Beispiel der gleichbleibenden Wahrheit bei Veridnderung der
Zeit, wie auch am analogen Fall der gottlichen Namen wird die stufenweise
Entwicklung der theologisch korrekten Aussage dargestellt. Sie geht von der
Grammatik tiber die Logik zur Erkenntnispsychologie und schlieflich zur
Wissenschaftstheorie. Die Grammatiker kannten bloB die modi significandi.
Zur Losung der Schwierigkeiten mufBiten auch die wmodi intelligendi (Pevi
heymeneias), die auch die Rolle und Verfassung des denkenden Subjektes
beriicksichtigen, miteinbezogen werden. Es geht hier um jenen Fragepunkt,
ohne den weder der Fall Gilberts de la Porrée noch die Kontroverse um das
Axiom « Quidquid est in Deo Deus est » zu verstehen sind.

Im 5. Kapitel weist allein schon der Plural des Titels, Les platonismes
du XI1¢ siécle auf die nicht mehr zu iibersehende Tatsache hin, daB3 plato-
nisch-neuplatonisches Gedankengut in verschiedensten Verbindungen und
auf vielerlei Wegen dem Mittelalter zugeflossen ist. Am meisten vermitteln
die Autoren der ausgehenden Kaiserzeit, und zwar vorwiegend die christ-
lichen. Dieser Umstand verschafft dem Platonismus, nebst seiner ihm von
Haus aus eignenden religiosen Gesinnung, Kredit bei den christlichen Den-
kern. Anderseits stehen gewisse seiner Lehren im offenen Widerspruch zur
biblischen Lehre, so die Entstehung der Geschopfe durch Emanation iiber
Mittelwesen, die Existenz der unerschaffenen Materie ab aeterno.

Nach diesen gemeinsamen positiven und negativen Ziigen wird ndher
untersucht, was bei Augustinus, Boethius, Ps.-Dionysius und schlieBlich bei
den Arabern Platonismus ist, welche Synkretismen dieser Platonismus ein-
geht, was den Platonismus eines Ps.-Dionysius in Gegensatz zum Platonismus
Augustins bringt. Die verschiedenen Versuche der Theologen des 12. Jh.,
aus all diesem buntschillernden Material das Brauchbare auszulesen und
mit dem Glaubensgut zu harmonisieren, entbehren wahrlich nicht der Span-
nung.

Von den genannten Vermittlern platonischen Gedankengutes kommt
Boethius in anderer Hinsicht eine noch groBere Bedeutung zu. Von der Aetas
boetiana (6. Kap.) zu sprechen, erlaubt seine nachhaltige Wirkung als
Schopfer des lateinischen, philosophischen Wortschatzes, als Meister der



Besprechungen 417

Logik und Methode. Um die Mitte des Jh. wird sein Einflull als Aristoteles-
Kommentator allerdings eingeschrankt durch das Bekanntwerden des zwei-
ten Teils des Organon. Gleichzeitig macht sich eine gewisse Reserve gegen
seine theologischen Opuscula geltend. In der Verwendung von Vernunft-
grinden in der Theologie, die ihn zum ersten Scholastiker machen, scheint
er den Anhingern Augustins zu weit zu gehen. Gerade an diesem kurzen
Kapitel zeigt sich der typische Unterschied zwischen einer Geschichte der
Theologie, die bloB die nackten Tatsachen des Einflusses, seines Ausmalfles
usw. festhalten wiirde, und einer solchen, die auch erklart, worin er begrin-
det ist, warum Boethius geschitzt wurde.

Die Theologie des 12. Jh. hat aber nicht nur streng logische Methoden
in Dienst genommen. Wie auf andern Gebieten bediente man sich auch in
der Glaubenswissenschaft des Symbols, um Erkenntnisse auszudriicken, die
sich nicht in Begriffe fassen noch beweisen lassen. Das 7. Kap., La mentalité
symbolique, stellt wohl in diesem Zusammenhang die erste von einem Theo-
logen unternommene Abhandlung iiber Wesen, Ziel und Grundlage dieser
Methode dar. Welch auBergewohnliche Vertrautheit mit der Theologie dieser
Zeit dem Verf. eignet, zeigt sich wiederum hier, wo er darlegt, welche Ge-
setze diese Methode regeln, und aufzudecken weil3, da3 sie Grundauffassun-
gen verschiedener philosophischer Systeme (Aristoteles, Augustinus, Dio-
nysius) gehorcht.

Uns heutigen mag sie fern liegen, umsomehr bediirfen wir dieser wert-
vollen Aufschliisse, um gewisse Texte iiberhaupt zu verstehen. Uber die
Literaturgattungen, die typischer Ausflufl dieser Methode sind, die Alle-
goviae und Distinctiones, handelt eigens das folgende Kap., La théologie
symbolique.

Die Geschichte einer Theologie, welche auch organisatorisch die Bibel
zur Grundlage nahm, kann natiirlich nicht auskommen, ohne ein Kapitel,
das nach den Methoden und Resultaten dieses Bibelstudiums fragt. Ch.
will die Auffassung der Autoren tiber das Verhéltnis des Alten zum Neuen
Testament untersuchen. Er beobachtet sie indessen nicht dort — nachdem
dies schon andere getan haben —, wo sie sich ausdriicklich und gewissermafen
obligatorisch zu diesem Thema duBern miissen, sondern wo sie es unaui-
fallig, spontan tun. Das Resultat zeigt sich schon im Titel : L'Ancien Testa-
ment dans la théologie médiévale. In manchen Punkten erlangt das Alte
Testament ein Ubergewicht und iibt wie einen judenchristlichen Druck auf
die Auslegung des Neuen Testamentes aus. Beziiglich der Typologie heiB3t
das : man betont mehr das Novum in Veleri latet als das Vetus in Novo patet.

Warum aber kommt ausgerechnet diese Studie uiber die Bibel an den
Schluf3 des ersten Teiles der Geschichte einer selbst methodisch von der Bibel
abhingigen Theologie ? Damit umso deutlicher der Umschwung sichtbar
werde, der in den letzten Jahrzehnten des 12. Jh. einsetzt : die michtige
Bewegung ndmlich, die sich als Zeichen der Zeit in einer echten Besinnung
auf die Neuheit und Aktualitit des Evangeliums duBlert. Davon handelt
der zweite Teil.

Das 10. Kap., Moines, Clercs, Laics, schildert die tiefgreifende soziale
Umbildung, welche das Aufkommen von Handwerk und stadtischer Bilirger-

27



418 Besprechungen

schaft bedeutet. Es ist ein Durchbruch der bisherigen feudalen Ordnung,
zugleich von gewaltiger Bedeutung fiir das kirchliche Leben, deren Institu-
tionen bis anhin auf den Feudalismus abgestimmt waren. Die Riickbesinnung
auf das evangelische Ideal zeitigt nicht nur eine religidose Vertiefung bei den
Monchen und Chorherren. Auch die Laien, die in der Welt leben und an ihrer
Gestaltung arbeiten, werden in groBer Zahl von den Idealen der Urgemeinde
erfaB3t. Sie verlangen nach religioser Fiihrung — und Bildung. Das stellt die
Theologen vor neue Aufgaben. Besonders mul3 ein neues Gleichgewicht zwi-
schen Natur und Gnade gefunden werden.

Kap. 11, Le réveil évangélique, zeigt des nihern auf, wie die sich orga-
nisierende Theologie aus den Erfordernissen des Apostolates und des Eifers
fiir die Verkiindigung des Wortes Gottes bestimmt wird. Die Entstehung der
Quaestio ist damit eng verknipft, ebenso die wachsende Bedeutung des
Litteralsinnes in der Schriftauslegung. Diese und weitere Tatsachen machen
deutlich, daB3 die scholastische Theologie ihre Entwicklung nicht in erster
Linie Aristoteles verdankt. Sein EinfluB soll keineswegs geschmiélert werden,
schon gar nicht der illapsus im 13. Jh. Es gilt aber auch, schon fiir das
12. Jh., vom Bekanntwerden der griechischen Viter Notiz zu nehmen,
(12. Kap.). Dieses orientale lumen (Kap. 13) zeigte den Lateinern mit einem
Male, daBB man manches auch anders sehen kénne. Verweisen wir kurz auf
den Begriff continuatio und seinen Einflull auf die Gnadenlehre (291, Anm. 2),
auf die Forderung der Schopfungslehre (293, Anm. 1), auf die Unterscheidung
von Natur und Ubernatur (293). Die Ansichten der beiden Traditionen stie-
Ben oft schroff aufeinander. Auf die Begegnung mit den griechischen Vitern
geht zum Teil auch das Erwachen des metaphysischen Intevesses zurick. Es
wird hier (14. Kap.) soweit untersucht, als die Theologie metaphysische
Begriffe verwendet. So erhalten wir einen Uberblick sowohl iiber die ver-
wendeten Begriffe, als auch iiber die Fragen, die deren Einfithrung veran-
lassen. Ein weiterer Auftrieb des metaphysischen Denkens ist durch eine
neuerliche, vor 1200 anzusetzende Verbreitung von Aristoteles-Uber-
setzungen zu erkldren. Sie selber muf3 unabhéingig von den Irrtiimern Davids
von Dinant und Amalrichs von Béne das Aristoteles-Verbot von 1210 ver-
ursacht haben.

Die folgenden zwei Kapitel (15. Les Magistri. La «science » théologique,
16. Authentica et Magistralia) behandeln weiter ausholend, was dem deutsch-
sprachigen Leser wenigstens zur Hauptsache in der Ubersetzung der « In-
troduction a l’étude de saint Thomas » (= Das Werk des hl. Thomas von
Aquin, Heidelberg - Graz 1960) zugéanglich ist : Das Aufkommen der magi-
stri, ihr Werdegang und ihre Stellung ; Die Entwicklung der theologischen
Methode ; Die Literaturgattungen ; Unterschied zwischen monastischer und
scholastischer Theologie ; die Bedeutungen des Ausdrucks auctoritas; die
« Autoritat » der magistri : die Technik der auctoritates.

Das 12. Jh. darf auch auf dem Gebiet der Wortschopfung, der Ausbil-
dung technischer Begriffe seine Verdienste buchen. Das 17. Kap. hilt die
charakteristischen Ziige, Erfolge und Grenzen dieser Anstrengung fest. End-
lich muBte das 12. Jh. auch, wie jede Zeit, einen Ausgleich finden zwischen
Tradition und Fortschritt (18. Kap.).



Besprechungen 419

Der Rezensent ist sich wohl bewuf3t, daB diese Inhaltsiibersicht trotz
ihrer Lange in keinem Maf3 den Reichtum der Ideen und Gesichtspunkte des
besprochenen Werkes erkennen laBt. Er kann nur hoffen, die Absicht ge-
weckt zu haben, das Buch selber zu studieren. Es verlangt angestrengtes
Studium, denn der Stil des Autors ist sehr dicht. Manchmal hatte man gerne
eine ausfiithrlichere Darlegung des Gedankens. Der deutsche Leser wird auch
das eine oder andere Mal vom Woérterbuch keine brauchbare Auskunft erhal-
ten. Keines wird ihm angeben, was z. B. mit bloquer bzw. blocage gemeint ist :
Verbindung von zwei Dingen oder Ideen zu einem unzertrennlichen Block.
Doch wird er, wenn er durchgehalten hat, seine Mithe belohnt sehen und
dankbar anerkennen, da8 ihm noch nie so klar geworden sei, dal im 12. Jh.
wirklich die Ansitze zu der groBen Theologie der Hochscholastik liegen.

2. Mit der Theologie als Wissenschaft im 13. Jh. hat sich Ch. schon 1927
befaBt. Die nunmehr erschienene 3. Aufl. gibt sich zwar als durchgesehene
und erweiterte, doch werden die seit der 2. Aufl. gefiihrten Diskussionen
nur in kurzen Anmerkungen gestreift. So z. B. die auch auf deutschem
Sprachgebiet geduBerten Kritiken gegen die sog. « Konklusionstheologie »
(84, Anm. 1). Im {ibrigen war eben schon die 2. Aufl. eine gediegene histo-
rische Studie iber den wissenschaftlichen Charakter der Theologie, die den
iuberragenden Anteil des hl. Thomas klar erkennen lieB3.

3. Die drittgenannte Broschiire entwickelt zum Teil die gleichen Ge-
danken in einer gemeinverstindlichen Form, unter Verzicht auf den wissen-
schaftlichen Apparat und mit Riucksicht auf die heutige, der wissenschaft-
lichen Form der Theologie wenig Verstindnis entgegenbringende Mentalitit.
Dariiber hinaus ist das Verhédltnis von Theologie und Glaube, Theologie und
Geheimnis, die Unterschiede der theologischen Systeme, die Einheit der
Theologie und ihr Kulturwert erlautert. P. KinzLE OP

Ratzinger, Joseph : Die Geschichtstheologie des heiligen Bonaventura.
— Schnell & Steiner, Miinchen-Zurich 1959. xx111-167 S.

Durch eineinhalb Jahrtausende, von Eusebius bis Bossuet, hat man den
Ablauf der Welt- und Kirchengeschichte als Heilsgeschichte aufgefaft. In
dieser Zeitspanne steht Bonaventura, dessen Geschichtstheologie hier an
Hand seiner « Collationes in Hexaémeron » untersucht wird, besonders auch
im Hinblick auf den Einflul, den Joachim von Fiore in seinen Grundge-
danken auf den Doctor seraphicus ausgeiibt hat. Ein nicht leichtes Bemiihen,
da eine wortliche Ubereinstimmung nicht vorliegt, weshalb die bisherige
Forschung zu entgegengesetzten Uberzeugungen gekommen ist: wihrend
M. Grabmann, H. Berresheim und vor allem E. Gilson jedweden Einflu3 ab-
lehnen, sprechen sich A. Dempf und L. Tondelli fiir einen solchen aus. Die
Einschrinkung auf die Abhingigkeit Bonaventuras von dem Kalabreser Abt
ergibt sich aus der Tatsache, daB Bonaventura die bis dahin gangigen drei
Einteilungsschemata (die Sieben-Zeitalter-Lehre ; die fiinf Weltzeiten ; die
Dreigliederung in die Epochen des Natur-, des Schrift- und des Gnaden-
gesetzes) ausscheidet und statt dessen das doppelte Siebenerschema fiir das
Alte und Neue Testament, wie es Joachim kennt, vorzieht. Nach dem Abt



420 Besprechungen

von Fiore bewegt sich nimlich die Erkenntnis der Geschichte im Widerspiel
von Altem und Neuem Testament ; es gibt nicht nur die Entsprechung der
sieben Schopfungstage zu den sieben Zeitaltern von Adam bis Christus, wie
Augustinus sie gelehrt, sondern es gibt auch die Entsprechung zwischen
alttestamentlicher und neutestamentlicher Geschichte, wie Augustinus sie
entschieden abgelehnt hatte. Damit konnte ein geschichtstheologischer Lieb-
lingsgedanke Bonaventuras klarer und besser verwirklicht werden : Christus
ist nicht nur Ende und H6hepunkt, sondern — zwischen den beiden Schemata
stehend — Mittelpunkt der Geschichte. Ideen Joachims diirften auch mit-
gespielt haben, da3 Bonaventura einen noch ausstehenden Zustand der Voll-
endung in der Geschichte hier auf Erden annimmt.

An diesem Punkt lehnt Bonaventura Joachims Zeitalter des Evangelium
aeternum aber eindeutig ab. Er wendet sich gegen das revolutionire Ele-
ment, daB dieser Zustand der Vollendung ein neues Testament bringe. Das
Neue Testament ist fiir uns das testamentum aeternum. Die trinitarische
Einteilung der Geschichte (Zeitalter des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes) ist geschichtstheologisch nur in einem sehr begrenzten MaQe benutzt.
Fiir Bonaventuras Geschichtsauffassung nimmt Ratzinger erweiternde Zwi-
schenglieder an, d. h. zweite Quellen, die Joachim bereits ausdeuteten. Es
handelt sich nach Ansicht des Verfassers dabei z. T. um Quellen aus dem
Franziskanerorden, wofiir die auffallende Anwendung auf den hl. Franz und
teilweise auch auf seinen Orden schlieBen lat. Wenn auch der Orden noch
nicht der Orden der Endzeit ist, so sieht Bonaventura den Ordensstifter
doch als Gesandten der Endzeit, dessen Stigmatisation ihn zum angelus
ascendens ab ortu solis der Apokalypse macht.

Ratzinger hat ebenso einleuchtend dargelegt, wie Bonaventuras geistige
Eigenart, bzw. sein geistiges Milieu in der Schilderung der noch bevor-
stehenden diesseitigen letzten Zeit zum Durchbruch kommt. Die Betonung
des affectus, der schon im Sentenzenkommentar (1250/52) iiber dem intel-
lectus steht, wird bis zum Hexaémeron (1273) immer stirker, wo es dann
heiflt : « Sola (vita) affectiva vigilat et silentium omnibus aliis potentis impo-
nit » (S. 93). Hierin liegt dann auch das Schwergewicht, ja {iberhaupt das
Wesen der letzten diesseitigen Geschichtsepoche, in die Franziskus als Ge-
stalter dieses Zeitabschnittes gut hineinpaft.

Im letzten Kapitel wird das Verhaltnis der Gesch1chtstheolog1e des sera-
phischen Lehrers zum Aristotelismus behandelt. Die Verbindung ist enger,
als es vielleicht zunichst scheinen méchte. Im Ergebnis wird das Gesamt-
bild von Bonaventuras Antiaristotelismus {iber die Arbeiten von E. Gilson
und F. Van Steenberghen hinaus noch wesentlich erginzt, tiefer prazisiert
und gleichsam abgerundet. Ratzinger hebt in Bonaventuras Antiaristotelis-
mus drei Schichten von sehr verschiedener Bedeutung voneinander ab. Zu-
nichst unterscheidet sich Bonaventura — bei aller Wertschdtzung und grund-
sidtzlichen Anerkennung der aristotelischen Philosophie — von Anfang an
durch einen vollig anderen Zeitbegriff, nach dem die Ewigkeit der Welt
entschieden verneint wird. Seit 1267, d. h. seit den Anfingen des lateini-
schen Averroismus, entfaltet sich dann aus dem urspriinglichen sachlichen
Antiaristotelismus ein streng von diesem abzugrenzender geschichtstheolo-



Besprechungen 421

gischer, der gegen die zeitgendssischen Aristoteliker gerichtet ist, die wegen
der Verselbstindigung der Philosophie gegeniiber dem Glauben zu bekdmpfen
sind. Bonaventura brandmarkt hier nur die von der Theologie losgeldste
Philosophie, eine Ein- und Unterordnung unter die Theologie wird aber
durchaus noch zugelassen. Im Hexaémeron spitzt sich dann endgiiltig der
« Antiphilosophismus zum prophetischen Antischolastizismus » (S. 160) zu,
in dem franziskanische Motive mit denen Joachims und des Pseudo-Dionysius
zusammenlaufen. Die Vernunfttheologie wird als vorldaufig erklirt und fir
die bevorstehende Endzeit eine reine Theologie der Autorititen prophezeit.
Das spekulative Denken, sowohl im philosophischen wie theologischen Be-
reich, ist jetzt noch berechtigt, und Bonaventura, der dieses Denken selbst
intensiv pflegt, milt ihm fiir die Gegenwart noch eine hohe Bedeutung bei.
Aber in einer kommenden hoéheren Stufe wird es iiberwunden und iiber-
flissig. « Die Lebensform des hl. Franz wird einmal die allgemeine Lebens-
form der Kirche sein — der simplex et idiota wird triumphieren tiber alle die
groBen Gelehrten und die Kirche der Endzeit wird Geist von seinem Geiste
atmen » (S. 161).

Den kronenden AbschluB3 der Geschichtstheologie Bonaventuras bildet
das Wort « Friede ». Aber es ist nicht der Friede Gottes in der Ewigkeit, wie
ihn Augustinus deutet, sondern ein Friede, den Gott auf dieser Erde in der
Endzeit selbst errichten wird, als wollte er am Ende doch noch offenbar
machen, wie es eigentlich hdtte sein kénnen und nach seinen Plinen hitte
sein sollen.

Man kommt heute immer mehr dazu, die heilsgeschichtliche Auffassung
der Kirchengeschichte nicht als eine, sondern als die adaequate Deutung der
Kirchengeschichte zu sehen. Aber auch diese Deutung, und gerade sie, mul3
sich dariiber klar sein, daB sie nur vorlaufig ist. Der Sinn eines einzelnen
Ereignisses, Sendung und Auftrag von bestimmten Perstnlichkeiten kénnen
endgiiltig erst bestimmt werden, wenn die Geschichte der Kirche abge-
schlossen ist, d. h. im Lichte der Eschatologie. Die mittelalterlichen Ge-
schichtstheologen wufBten noch nicht viel von der modernen kritischen Ge-
schichtswissenschaft, aber sie sahen richtig und bauten in ihrer tiefen Glau-
bigkeit den gesamten historischen Ablauf in das Heilsgeschehen ein. Es
eriibrigt sich, die Geschichtstheologie Bonaventuras kritisch mit dem tat-
sachlichen Verlauf zu vergleichen ; sie war zeitbedingt. Aber sie steht in
ihrer Grundkonzeption unter heilsgeschichtlichem Aspekt, wie es damals gar
nicht anders moglich war, ja sie geht iiber die anderen Einteilungsschemata
noch hinaus. Wir sind heute auf langen Umwegen wieder bei der heilsge-
schichtlichen Sicht der Kirchengeschichte gelandet und kénnten fiir die
nihere Ausgestaltung von der grundsitzlichen Einstellung fritherer Erkla-
rungsversuche lernen. Es ist das Verdienst Ratzingers, einen weiteren, gut
gearbeiteten und man kann sagen wesentlichen Beitrag zu diesen Fragen
vorgelegt zu haben, der volle Anerkennung verdient.

G. GiIEraTHS OP



422 Besprechungen

Breuning, Wilhelm : Erhebung und Fall des Menschen nach Ulrich von
StraBburg. (Trierer Theol. Studien, 10.) — Paulinus-Verlag, Trier 1959. xv1-272 S.

Das Buch von B., eine Trierer Dissertation, erfiillt vollauf die Erwartung,
die der Teildruck (Urgerechtigkeit, Fall und Erbsiinde nach Ulrich von Stra3-
burg. Paulinus-Verlag Trier 1954) geweckt hatte. Es bietet eine auf sorgfilti-
gem Quellenstudium beruhende Einzeluntersuchung, bereichert mit der Erst-
edition des vollstindigen Traktates des sechsten Buches der umfangreichen
Summa de summo bono Ulrichs.

Neben einer kurzen Einleitung (Leben und Bedeutung Ulrichs, sein
literarisches Hauptwerk und dessen Uberlieferung : S. 1-4) umfaBt die Unter-
suchung zwei Teile, iiber die Gerechtigkeit des Urstandes sowie iiber Ur-
sinde und Erbsiinde. Der erste Teil (5-99) befaBt sich in drei Kapiteln mit
der Erkenntnis und dem Gnadenstand der ersten Menschen, mit den Gaben
fiir Leib und Willen des Menschen im Paradies und mit dessen Lebensbedin-
gungen. Der zweite Teil (100-210) mit vier Kapiteln ist der Ursiinde und der
Erbsiinde gewidmet : Die Ursiinde ; Wesen und Ubertragung der Erbsiinde ;
Eigenschaften der Erbsiinde und deren Tilgung ; schlieBlich die Gerechtig-
keit Gottes und die Erbsiinde.

Diese dem Traktat selber entnommene Gliederung 1at bereits erkennen,
welchen Fragen um Erhebung und Fall Ulrich mit den anderen Theologen
des 13. Jahrhunderts ein besonderes Interesse zuwandte. Dabei stellt B. die
jeweils erhobene Lehre Ulrichs stindig in Zusammenhang mit anderen Tei-
len der Summa, mit der theologischen Tradition und mit den Auffassungen
der zeitgendssischen Theologen — besonders seines Lehrers Albertus Magnus,
des Alexander von Hales, Bonaventuras, des Thomas von Aquino und des
Petrus von Tarentaise —, soda3 die Aussagen Ulrichs nicht isoliert, sondern
in die Entwicklung eingebettet erscheinen und daher leichter zu werten sind.
Eine Zusammenfassung und Bewertung am SchluB (Inhalt der Lehre Ulrichs,
ihre Quellen, theologiegeschichtlicher Wert des Traktates: 211-216) sowie
die Edition des Traktates — in der Hauptsache gemidll den anerkannten
Richtlinien der Editio Coloniensis der Werke Alberts d. Gr. — (217-259) und
ein finffaches Register (Scripturae sacrae, auctorum, rerum et vocabulorum,
Personen- und Sachverzeichnis : 261-272) erhéhen noch den Wert der Unter-
suchung, férdern deren Benutzung und erleichtern die Nachpriiffung der
Darlegungen am untersuchten Text.

Eine ausgezeichnete Arbeit, die mit der zuverlissigen Forschung einen
klaren Stil und eine iibersichtliche Darstellung verbindet und vom Verlag
in angepaBter und ansprechender Gestalt dargeboten ist. DaB3 B. so griind-
lich und so geschickt einen Ausschnitt der Theologie des 13. Jahrhunderts
— die heilsgeschichtliche Anthropologie bei Ulrich von Str. — bearbeitet und
dadurch zum Fortschritt in deren Erforschung pro modulo suo — wie es von
jedem gilt, welcher der Wissenschaft dient — beigetragen hat, das findet nicht
nur den Glickwunsch der Fachleute, sondern weckt auch den Wunsch nach
weiteren Arbeiten dieser Art und Qualitit aus seiner Feder. Einige Fragen
und Hinweise, vom Studium des Buches selber angeregt und nahegelegt,
mochten seinen Wert nur noch etwas unterstreichen.



Besprechungen 423

Beim Schrifttum Ulrichs (S. 2) diirfte wohl auch eine Quaestio de quoli-
bet genannt werden, die zwar in den literargeschichtlichen Quellen nicht er-
wahnt, doch aber in der Summa confessorum seines Schiilers Johann von
Freiburg teilweise zitiert wird (A. Fries, Johannes von Freiburg, Schiiler
Ulrichs von StraBBburg, RTAM 18 [1951] 336 f.). Vgl. die Bespr. durch F. Pel-
ster S. I., in: Scholastik 27 (1952) 478. — Zur Lehre Alberts tiber die Er-
schaffung des Menschen in Gnade darf ich auf einige Bemerkungen hinwei-
sen, die B. nicht mehr verwerten konnte, in TR 53 (1957) 198 ff. — Es wire
zu fragen, ob Ulrich (S. 10 u. 32) nicht irgendwie unter dem Einflu Rolands
von Cremona OP steht. Dieser verwendet als theologisches Prinzip, mit dem
sich die Vollkommenheit des Urstandes begriinden lasse, in aller Strenge
das Schriftwort Deut. 32, &4 Vulg. (‘Dei perfecta sunt opera’) : Et beatus
Anselmus Cantuariensis dicit, quod numquam homo ante peccatum fuit
sine gratuitis. Quod videtur Praepositino, et mihi videtur ; Dei enim perfec-
ta sunt opera (Summa ; Paris, Maz. Cod. 795, f. 32vb). Auch setzt Roland
in diesem Zusammenhang das Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Luc.
10, 30) ein, das allegorisch auf den Zustand des gefallenen Menschen gedeutet
wurde (Vulneratus in naturalibus, spoliatus gratuitis)., — B. fragt (S. 42), ob
Ulrich wohl den ersten Teil der Summa von Thomas gekannt hat. Die Stoft-
anordnung in der Urstandslehre ist bei Ulrich dhnlich wie bei Thomas in der
Summa (S. 8). Koénnte nicht auch z. B. der einleitende Satz des 2. Kap.
(T 2, 5-8; S. 222) eine Reminiszenz an Thomas, Summa theol.I q. 38 a. 2
corp. sein, obwohl Ulrich in den Gedanken {iber den Heiligen Geist und tiber
die Liebe als erstes Geschenk und als Eigentiimlichkeit des Geistes vorwie-
gend von Albert inspiriert ist (S. 6) ? Huben wie driiben wird auch die
aristotelische Begriffsbestimmung von Geschenk (datio irreddibilis) verwen-
det. — Bei der Frage nach dem Verhiltnis von Mann und Frau kommt fiir
Albert nur die Summa de mirabili scientia Dei II mit einer ausdriicklichen
Stelle zu Wort (S. 65). Befragt man jedoch seine sicher echten Schriften — B.
selber merkt oft einen Unterschied oder einen Gegensatz an, wenn die Summa
unter dem Namen Alberts ins Spiel kommt —, dann ist es nicht so, da3 « er die
Uberlegenheit des Mannes in allen Dingen (lehrt), die nicht mit den spezi-
fisch mitterlichen Aufgaben zusammenhdngen, aber die Paritat in der Gna-
denordnung (wahrt) ». Albert betont stark die Gleichheit von Mann und Frau
im Ethischen, unterliegt jedoch im Biologischen als solchem der antiken
und mittelalterlichen Unterbewertung der Frau, wonach die Frau nicht die
vollkommene Wirkung der Zeugung ist — unter Berufung auf Apoc. 12, 5:
‘peperit filium masculum’ — und anderseits an der Zeugung nur passiv be-
teiligt ist. Im Spezifisch-Menschlichen aber, auch beim Vollzug des Zeugungs-
aktes, sieht er die beiden Geschlechter auf der gleichen Stufe stehen, was
vielleicht nicht immer geniigend beachtet worden ist. Vgl. A. Fries, Die Ge-
danken des heiligen Albertus Magnus iiber die Gottesmutter (Thomistische
Studien, 7) Freiburg/Schweiz, Paulus-Verlag 1958, 167 175 f. 377 f. — Dal}
die Erbsiinde die geringste von allen Siinden ist (S. 205 u. 257 T 67), spricht
auch Albert mit der gleichen Begriindung aus : quia minus habet de voluntario
(Quaestio de poena parvulorum sine baptismo decedentium, a. 3 [Cod. Vat.



424 Besprechungen

lat. 781 £. 22vb]) ; ebenso Thomas — nach B. (In I Sent.d. 33 q.2a.1ad 2;
De malo q. 5 a. 1 ad 9 ; Summa theol. I-IT q. 87 a. 5 ad 2). Fiir eine schwere
Stunde hilt sie Wilhelm von Auxerre (Summa aurea, 1. 4 tr. 3 ¢. 6 q. 2 [ed.
Regnault f. 13vb[), gegen den sich Roland von Cremona wendet (Summa ;
Paris, Maz. Cod. 795, f. 88ra) ; der strengeren Ansicht ist wohl auch Roger
Marston O. F. M. (Quaestio disp. de statu naturae lapsae, q.1 a.2 [ed.
Quaracchi 1932, 165 £.]). Wiahrend nun Albertus Magnus seine mildere Auf-
fassung auch noch im Lukaskommentar vertritt (Super Luc. 12, 59 [Borgnet
23, 283b]), wird in dem gleichaltrigen Kommuniontraktat unter seinem Na-
men die Erbsiinde zweimal als eine Art (species) der schweren Siinde bezeich-
net (tr. 6, I, c. 3 n. 2 [ed. Borgnet 38, 398a 402b]). — Die wichtigste Quelle
fiir Ulrichs Traktat, der sich nicht an die dialektische Form der Sentenzkom-
mentare und der Summen hilt, sondern in freier, oft reichlich apodiktischer
Darstellung die Fragen erortert — worauf B. mehrmals hinweist —, ist der
Sentenzenkommentar des Thomas ; dann auch die Sententiae des Petrus
Lombardus selber (S. 213). Im 15. Jahrhundert nennt Dionysius der Kartau-
ser Ofters Ulrichs Traktat iiber die Erbsiinde und gibt dreimal einen linge-
ren Abschnitt daraus wieder (In II Sent. d. 30q.1; d. 32q.1 und q. 3 [ed.
Tournai 1903, 383a 424b 431b]) ; das letzte Kapitel des Traktates wird auch
benutzt von Johannes Nider OP, De reformatione Religiosorum (ed. Ant-
werpen 1611, 38).

Das Werturteil am SchluB3 (S. 216) ist geméaBigter und trifft sicher eher
das Richtige als manche Lobspriiche aus Mittelalter und Neuzeit. — Ebenso
gewil ist ein tieferer Einblick in die Christologie des 13. Jahrhunderts zu
erwarten vom fiinften Buch der Summa Ulrichs, das I. Backes — dessen An-
regung und Foérderung hinter der vorliegenden Untersuchung steht (S. V) —
in editionsfertigem Text vorbereitet hat (S. 1). Einzelne bereits vercffentlichte
Kapitel haben die Notwendigkeit gezeigt, das Interesse geweckt und den
Wunsch verstirkt, es méchte bald méglich sein, das ganze fiinfte Buch zum
erstenmal zu edieren, damit der von Albert Ehrhard gehegte Plan wenigstens
teilweise verwirklicht wird. A. Fries CSsR

Geschichte der neuzeitlichen Theologie

Bavaud, Georges : La dispute de Lausanne (1536). Une étape de 1’évo-
lution doctrinale des réformateurs romands. (Studia Friburgensia, N. S. 14.)
— Editions universitaires, Fribourg 1956. xv-213 p.

Cet ouvrage est consacré a un événement dont I'importance n’apparait
pas de prime abord trés grande. Tel n’est pas I’avis de ’auteur. Il s’efforce
d’en dégager la signification et d’en souligner la portée en le situant dans
I’histoire doctrinale du protestantisme. Le sous-titre de cette thése en indique
bien le propos.

L’ouvrage comprend trois parties. La premié¢re nous décrit la dispute,
la seconde nous en donne la doctrine, la troisiéme s’attache a montrer pour-



Besprechungen 425

quoi et comment les deux orateurs principaux de la dispute, Farel et Viret,
sont devenus calvinistes, et s’efforce d’apporter des éléments nouveaux de
solution au probléme de 'origine et de la formation du systéme théologique
de Calvin.

La premiére nous présente avec beaucoup de vie et de relief la dispute
de Lausanne en la situant dans son cadre historique et en restituant I'atmo-
sphére des débats. C’était, & n’en pas douter, une dispute dirigée dont les
résultats étaient établis d’avance. L’attitude hésitante des catholiques, mal
préparés pour un tel débat, offre un contraste frappant avec I'allure décidée
et conquérante des Réformateurs.

Parmi ceux-ci, Calvin joue un réle assez effacé et les deux orateurs
principaux sont Farel et Viret. Notons aussi 1’énigmatique figure de Caroli ;
cet ancien docteur de Sorbonne passe alternativement du catholicisme a
la Réforme et de celle-ci au catholicisme. Sa formation scolastique, son
habileté dialectique lui permettent d’intervenir avec succes au profit des
Réformateurs, surtout dans le débat sur I’Eucharistie ou les catholiques font
d’ailleurs assez piétre figure. La défense de ceux-ci est, dans l’ensemble,
faible. Blancherose, médecin et théologien, est plus ou moins pénétré des
doctrines de Joachim de Flore. Son exposition de la doctrine eucharistique
est particulicrement malheureuse, puisqu’il va jusqu’a identifier trans-
substantiation et mutation substantielle. Si le dominicain Dominique de
Montbousson a quelques interventions heureuses, il défend d’une maniere
a tout le moins équivoque l’autorité de I’Eglise en méconnaissant la vraie
nature des rapports de 1’Eglise et de I’Ecriture. Les Actes de la dispute ont
été rédigés par Viret ; une excellente édition critique en a été publiée par
A. Piaget en 1928. A la suite de ce dernier, 'auteur admet leur caractére
véridique.

La seconde partie de ce travail expose les différents points de la discus-
sion : Reégle de foi, justification par la foi avec les divers problémes qui se
posent a ce sujet ; les sacrements, I’Eucharistie en particulier (la controverse
porte avant tout sur la messe), le culte en esprit et en vérité ; 1’Eglise du
Christ : le pouvoir des clefs, les rapports de ’Eglise et I’Etat ; ceux du mariage
et du célibat ; la vraie nature de la liberté chrétienne. I.’examen de ces diver-
ses questions permet a l'auteur d’excellentes mises au point doctrinales, dans
un esprit a la fois ferme, compréhensif et nuancé.

La troisiéme partie aborde en définitive un sujet nouveau, assez vaste
et complexe. On ne saisit peut-étre pas toujours, qu’on nous permette cette
légére réserve, le lien organique existant entre la trés modeste dispute de
Lausanne et les multiples problémes historiques et doctrinaux agités dans les
derniéres pages de ce livre.

Cette derniére partie, intitulée « De Lefévre a Calvin », comprend trois
chapitres : Farel disciple de Lefévre d’Etaples ; la conversion de Farel au
protestantisme ; pourqui Farel et Viret sont-ils devenus calvinistes ?

Les pages consacrées a Leféevre d’Etaples et a son influence sur Farel
nous paraissent tout particuliérement heureuses ; on y évoque bien la phy-
sionomie tourmentée de cet humaniste mystique qui oscille entre la foi tradi-
tionnelle et les doctrines nouvelles. Son influence sur Farel constitue dans



426 Besprechungen

I’évolution de celui-ci un point de départ. Le réformateur dauphinois a trouvé
chez Lefévre le principe de la « sola scriptura », dont celui-ci ne tire pas d’ail-
leurs toutes les conséquences ; il a appris a négliger 1’obéissance au magistére
ecclésiastique, la croyance en la valeur méritoire des ceuvres accomplies
par amour, la valeur de la priére adressée aux saints. Par ailleurs, Lefévre
conserve la foi en la présence réelle et admet le caractére sacrificiel de la
messe. Il n’enseigne pas la doctrine luthérienne de la justification par la
foi seule. En définitive, dans cette derniére partie, l'intention principale
de I'auteur est, on 1’a noté trés justement (C. Journet: NV 32 [1957] 150 s.),
« d’apporter une contribution valable a I’histoire de la genése de la pensée
calviniste en particulier en ce qui concerne les rapports de la foi et des
ceuvres, de la justification et de la sanctification ». « On s’imagine souvent
que Calvin, ayant remarqué les insuffisances du luthéranisme trop négatif
en face de la doctrine scripturaire de la sanctification, a voulu le corriger de
I'extérieur en lui apportant le complément qui lui manquait. En réalité,
Calvin n’a pas pris pour fondement de sa doctrine la théologie de Witten-
berg, mais celle que nous révele la dispute de Lausanne. Bien longtemps
avant la conversion de Calvin au protestantisme, Farel avait réalisé une
syntheése de la doctrine de Lefévre et de Luther » (Bavaud, p. 205).

A Lausanne «les Réformateurs romands enseignent d’une part: Sans
la foi vive personne n’est justifié et, d’autre part, ils prétendent : Dans la
foi vive, seule la foi, a ’exclusion de la charité, opére la justification. La
premiere affirmation est d’origine fabrisienne, la seconde, d’origine luthé-
rienne. Farel unit dans sa théologie deux courants de pensée contradictoires
et qui normalement devraient s’exclure » (ibid., p. 171). « La premiére for-
mule explique pourquoi 1'Institution chrétienne insiste tant sur la nécessité
de la sanctification, la seconde nous apprend pourquoi Calvin reprend le
théme de la justice imputative » (ibid., p. 206). « Si le calvinisme renferme
des theses contradictoires, n’en cherchons pas ailleurs la cause que dans
I'union réalisée par Farel et ses amis de deux théologies opposées, celle de
Lefévre et celle de Luther» (p. 206).

Voici donc, selon M. Bavaud, la conclusion qui s’impose sur les rapports
du luthéranisme et du calvinisme au sujet de la justification : « Les théologies
calvinistes et luthériennes s’accordent substantiellement sur le probléme de
la justification, mais nous pensons que le point de départ des deux systémes
est différent. Sous l'influence d’une expérience personnelle, Luther croit
découvrir dans I’Ecriture que la nature est totalement corrompue par le
péché ; il en conclut logiquement que nous sommes justifiés par la foi seule.
Pour Calvin, au contraire, le point de départ se situe sur le plan théologal :
quels sont les rapports de la foi et de la charité dans la foi vive ? C’est en
refusant a la charité la dignité de cause de la justification que Calvin en a
déduit, selon les lois d’une logique rigoureuse, que la nature était totalement
corrompue. Sila thése de la corruption de la nature est le point de départ
du luthéranisme, elle est le corollaire du calvinisme » (p. 208 s.). La solution
apportée par B. a cet important probléme historique est-elle de tout point
satisfaisante ? Il est malaisé de le dire. Elle a en tout cas I’avantage de nous
ouvrir des perspectives nouvelles, éclairantes et suggestives sur la question.



Besprechungen 427

On ne peut en tout cas que souscrire a cette affirmation de sa conclusion :
«Le nominalisme n’explique pas, a lui seul, la naissance de la Réforme. L’his-
toire nous montre que I’abandon de la tradition catholique s’est produite
avec Luther sur le plan de la spiritualité avant méme de se manifester dans
le domaine théologique. En effet, que veut le Réformateur et, apreés lui, tous
ses disciples ? Donner aux consciences une certitude absolue de leur salut.
Cette préoccupation était tout a fait étrangére aux théologiens nominalistes.
Ne simplifions donc pas le probléme des origines de la Réforme en le réduisant
exclusivement 4 une mauvaise conceptualisation d’intuitions authentique-
ment chrétiennes. En réalité, ce probléme est plus complexe... » (p. 210 s.).
Serait-ce un jugement téméraire de penser que l'auteur vise ici la position,
schématique a ’extréme, de Bouyer dans son livre, si suggestif et intéressant
par ailleurs : « Du Protestantisme a 1’Eglise » ? Peu importe : on gagnera tou-
jours, nous semble-t-il, & envisager sous tous leurs aspects les graves pro-
blémes que pose a l’'esprit un mouvement religieux comme celui du
XVIe siécle. Remercions M. Bavaud d’avoir attiré notre attention sur ce
point. M. Gfraz OP

Orcibal Jean : Port-Royal entre le miracle et 1’obéissance. Flavie Pas-
sart et Angélique de Saint-Jean Arnauld d’Andilly. — Desclée de Brouwer
[Bruges] 1957. 197 p.

Cet ouvrage, écrit par un spécialiste des études concernant Port-Royal,
présente un intérét a la fois historique et psychologique. Grace a la mise
en ceuvre de documents inédits, il offre une contribution appréciable a ce
travail de découverte du vrai Port-Royal, envisagé sous tous ses aspects,
dont on voit de plus en plus la nécessité. Sainte-Beuve, par exemple, n’a
consacré qu’une bréve mention a cette Flavie Passart, dont la vie et le carac-
tere constituent en définitive 1’objet principal de cette étude. L’auteur
s’efforce de rechercher les raisons de son changement d’attitude puisque,
apres avoir fait partie des « résistantes », elle en vint a étre le porte-parole
du parti de la soumission ; il cherche & déterminer sa part d’influence dans
le conflit des tendances qui divisaient Port-Royal & ce moment, le réle qu’elle
a joué, la nature de ses rapports avec l’archevéque de Paris, Péréfixe. 11
essaie enfin, et c’est I’aspect psychologique de son travail, derésoudrel’énigme
de cette personnalité au comportement si déconcertant, pour ne pas dire
aberrant. Il le fait en s’inspirant des données de la psychopathologie actuelle
et de la caractériologie (cf. p. 182 s., n. 97). « C’est bien de la pathologie que
reléve pour la plus grande part le cas de la malheureuse Flavie Passart »
(p. 102). « Son hystérie est née d’'un mécanisme de protection contre I’angoisse
que provoquait en elle la dissolution de ses synthéses mentales, sous le coup
d’émotions trop nombreuses, et trop violentes, pitoyable désarroi que nous
avons vu noter les témoins les plus mal intentionnés, et elle a grandi sur le
terrain d’'un infantilisme psychique voisin de la mentalité primitive et par
la aussi sensible que celle-ci & la suggestion » (p. 103).

Chez elle d’ailleurs «la spontanéité I’emportait de beaucoup sur le
calcul, ou, en d’autres termes, 1’hystérie proprement dite sur la mytho-
manie » (104).



428 Besprechungen

A

L’auteur se livre en guise de conclusion a un parallele entre les deux
rivales : Angélique de Saint-]Jean Arnauld d’Andilly et Flavie Passart. Tout
les oppose I'une a l'autre : milieu social, caractére, — I'une (Flavie) est une
grande nerveuse, I’autre, une passionnée — qualités intellectuelles et morales,
voire méme conception de la vie spirituelle : I'une (Angélique) se livre & une
oraison méthodique et discursive qui revient a faire de la priére un enchai-
ment logique de pensées ; I’autre (Flavie) était attirée par une mystique affec-
tive d’assez mauvais aloi d’ailleurs (p. 119). Les deux héroines n’ont en somme
de commun qu’un certain déséquilibre psychique. L’une et ’autre étaient
victimes de leur faiblesse nerveuse et de la vivacité de leur imagination.
L’ouvrage se termine par deux appendices dont le second (« La sceur Marie-
Gabriel Houel et son « encyclique » sur les miracles de Port-Royal) est parti-
culierement révélateur d’une certaine mentalité régnant alors a Port-Royal.

M. GfTaz OP

Desautels, Alfred R., SJ : Les Mémoires de Trévoux et le mouvement
des idées au XVIII® siecle. 1701-1734. (Bibliotheca Instituti historici SJ,
vol. VIII.) — Institutum historicum SJ, Roma 1956. xxvII-256 p.

Cette étude est le résultat du dépouillement consciencieux des fameux
Mémoires de Trévoux de 1701, date de leur fondation, jusqu’a 1734. A partir
de ce moment, nous dit I’auteur, la lutte devient plus ouverte et plus vive,
les masques tombent et les rédacteurs se rendent compte enfin de ’ampleur
et de I'urgence du danger. Ce livre nous fait connaitre, et c’est ce qui fait
son intérét, la prise de position des Mémoires a 1’égard de presque tous les
problémes philosophiques, moraux et théologiques agités a 1'époque. Les
questions littéraires, notamment la fameuse querelle des anciens et des
modernes, ne sont pas négligées. 11 y a cependant une exception notable
et caractéristique. « On constate 1’absence de toute référence a certains
traités théologiques inspirés des décrets gallicans de 1’Assemblée du clergé
de 1682 ou des décrets séveérement augustiniens de celle de 1700. N’étant
pas libres de s’écarter de ces directives sans risquer des ennuis avec le Par-
lement, les rédacteurs se conduisirent avec toute la prudence requise. Ainsi,
ils n’ont ni attaqué ni mentionné les ouvrages favorisant la thése de la damna-
tion en masse des paiens, ou celle rejetant I'infaillibilité personnelle du Pape.
Cesdoctrines allaient a I’encontre des traditions théologiques dela Compagnie »
(p. 243 s).

L’ouvrage est divisé en quatre parties. Premiere partie : Les Mémoires
de Trévoux et les problémes philosophiques de I'époque. Résolument anti-
cartésiens, les rédacteurs s’attaquent avec plus de force encore a Malebranche
qu’ils accusent de spinozisme. La sympathie de Fénelon, leur ami, pour
I'oratorien philosophe n’est pas sans les embarrasser. Ils vouent un certain
intérét a la physique cartésienne et au systéme de Newton. S’ils sont favo-
rable a la théorie copernicienne, leur opposition a celle de Newton devient
toujours grandissante.

La seconde partie considére les Mémoires comme témoins des idées
morales et pédagogiques. Ils doivent constater, non sans un regret caché
sans doute, le déclin du probabilisme. « Victorieux sur le front du jansénisme,



Besprechungen 429

les Jésuites devaient avouer leur impuissance a sauver le probabilisme. Ils
ne résistaient plus. Leurs moralistes étaient passés au camp des probabi-
lioristes » (p. 68). Pascal n’est évidemment pas leur homme. « Son nom appa-
rait rarement dans leurs extraits ; mais, on ne le sent que trop, ils ne peuvent
I’écrire sans quelque irritation » (p. 69). Au reste, ce qui les préoccupe le plus
et & juste titre, c’est la sécularisation de la morale (ch. III).

La troisi¢éme partie envisage la prise de position des Mémoires a 1’égard
des querelles théologiques : Jansénisme, Quiétisme, Gallicanisme sont succes-
sivement envisagés ; le probléme de la validité des organisations gallicanes
attire aussi leur attention (p. 162-170). Ils livrent, comme il fallait s’y atten-
dre, un combat acharné contre le jansénisme et minimisent par contre la
gravité de celui que les incrédules commencent a livrer a 1’Eglise.

C’est a la défense de la foi chrétienne assumée par les rédacteurs que la
derniére partie est consacrée. Leur effort apologétique manque d’ampleur
et de vigueur intellectuelle. Ils font preuve d’un fidéisme étroit, d’une inca-
pacité totale a saisir la gravité de la situation et la portée exacte des débats
qui s’engagent. Le seul point ot ils se montrent plus compréhensifs et avertis,
est le probléme de 1’Ecriture Sainte tel qu’il se le posait apres la controverse
entre Bossuet et Richard Simon (p. 229 et ss.). En dépit de leur bonne volonté,
de leur réel souci d’information, de leur sincére préoccupation de défendre
I’Eglise, malgré quelque réaction heureuse dans l’appréciation de certains
livres ou de certains courants doctrinaux, les rédacteurs apparaissent dans
I’ensemble inférieurs a leur tache. Il faut dire a leur décharge qu'’ils n’étaient
pas les seuls.

Cette étude constitue une contribution appréciable a 'histoire des idées
au XVIIIesiécle. Il faut souhaiter que le R. P. Desautels continue son travail
en étudiant avec autant de soin la période des Mémoires qui s’étend de
1734-1765. M. GETAZ

Pritz, Josef : Franz Werner. Ein Leben fiir Wahrheit in Freiheit. Ein
Beitrag zur Geistes- und Theologiegeschichte Osterreichs im 19. Jahrhundert.
(Freiburger Theologische Studien, 71. Heft.) — Verlag Herder, Freiburg im
Br. 1957. xvI1-302 S.

Franz Werner (1810-1866) war in Osterreich einer der ersten Rufer fiir
die Freiheit der Kirche gegeniiber dem nach-josefinischen Staatskirchentum
und fiir die wahre kirchliche Lehre gegeniiber einer verwasserten aufklareri-
schen Theologie. Der Verfasser zeichnet hier zunichst das Lebensbild Franz
Werners. Er stammt aus St. Polten und wirkte hauptsichlich in dieser Di6-
zese, meist in theologischen Lehranstalten. Fiir kurze Zeit betatigte er sich
politisch, als Abgeordneter auf dem Frankfurter NationalkongreB. Klar
durchschaute er damals die Gefahren einer preuBlischen Hegemonie. Fiir
seine integre Haltung ist bezeichnend, daB er von den einen als « ultramon-
tan» von den andern als « ultraliberal » verketzert wurde. Unermiidlich
rief er zur Erneuerung des kirchlichen Lebens auf. Manchen Widerstanden
zum Trotz setzte er sich fiir eine griindlichere wissenschaftliche Bildung des
Klerus ein. Die « Hofbischéfe », die untertanigst am status quo der kirchlich-
staatlichen Beziehungen festhielten, forderte er freimitig auf, die neuge-



430 Besprechungen

wonnenen Freiheiten der Kirche wahrzunehmen, die Mitarbeit des Klerus
durch die Feier von Ditzesansynoden zu aktivieren, die Behandlung von
Ehesachen nicht weiterhin weltlichen Gerichten zu tiberlassen, usw.

Besondere Beachtung verdient die Auseinandersetzung Werners mit
Hevmes und seinem System. Vor Werner setzte die antihermesianische Kritik
meist nur an der Peripherie des hermesianischen Systems an. Franz Werner
durchschaut den Zentralirrtum von Hermes: die Nichterfassung einer
wesentlich tbernatiirlichen Ordnung. Die heiligmachende Guade ist fiir
Hermes nur eine in Gott bleibende Geneigtheit, uns aktuelle Gnadenhilfen
zu schenken, nicht ein habitus in uns. Die Rechtfertigung wird nur als aktuelle
Siindenvergebung verstanden. Aus Angst vor dem Pantheismus und vor
einer Beeintrachtigung der Willensfreiheit versteht Hermes die Gnade nicht
als ontische Erhdhung und seinsmiBige Verbindung des Menschen mit Gott.
Daher auch der irrige Evlosungsbegriff : Die Siinde macht Gott nicht wirk-
lich dem Menschen abgeneigt. Gott bleibt im Grunde unwandelbar dem
Menschen versdhnt. Er fordert bloB zur Erziehung des siindigen Menschen
eine Genugtuungsleistung, die auch nach dem strengen Recht als fiir eine
Versohnung ausreichend betrachtet werden muB3. Hermes sieht nicht, da@
die Siinde einen objektiven Zwiespalt zwischen Gott und dem Menschen
begriindet, weil fiir ihn Heiligkeit und Sittlichkeit nicht im Wesen Gottes
griinden, sondern nur in einer von Gott (willkiirlich) gesetzten duBern Ord-
nung, und weil der Verlust der Gnade nicht als ein Herausfallen aus einer
seinsmiBigen tibernatiirlichen Ordnung verstanden wird. Hermes mul3 die
iibernatiirlichen Wirklichkeiten verkennen, weil er unter kantianischem Ein-
fluB einen deistischen und subjektivistischen Gotlesbegriff vertritt. Die Er-
kenntnis des Wesens Gottes ist dem Menschen nicht einmal kraft der Offen-
barung moglich. Der Mensch kann sich hochstens im subjektiven Vorstel-
lungsvermégen ein Bild von Gott machen, so absolut ist die Kluft zwischen
Schépfer und Geschépf. Konsequent kommt Hermes zu der von der Kirche
verworfenen Auffassung, daB3 die Vernunft Hauptrichtschnur und einziges
Mittel der Erkenntnis ibernatiirlicher Wirklichkeiten ist. Nur der philoso-
phisch Ungebildete ist auf die Offenbarung angewiesen.

Dieser kurze Uberblick zeigt, daB diese Monographie nicht nur den
osterreichischen Kirchenhistoriker interessieren wird, sondern von allge-
meinerem theologiegeschichtlichem Wert ist., G. HorLzHERR OSB

Religionsgeschichte

Vereno, Matthias: Mythisches Wissen und Offenbarung. (Aevum Chri-
stianum. Salzburger Beitrage zur Religions- und Geistesgeschichte des Abend-
landes, hrsg. v. Thomas MicHeLs OSB, 1.) — Aschendorff, Miinster 1958.
111 S.

Funf Vortriage des Autors, gehalten an den Salzburger Hochschulwochen,
sind in diesem Bandchen zu einer Skizze des Mythos, seiner Motive (II),
seiner Gestaltungsbereiche in Astrologie und Alchemie (III), seiner Uber-



Besprechungen 431

windung (IV) und seiner méglichen Geltung im christlichen Aeon (V) zu-
sammengefaBt.

Der thematische Verlauf ist folgerichtig aufgebaut, und das in IT una III
verwendete Material besticht durch seine Fiille und Anschaulichkeit. Wir
erfahren von nordischen Kosmo- und Anthrogonien, vom Kultopfer, wie es
im Rigweda iiberliefert ist, von chinesischer, iranischer und &agyptischer
Mythologie als Ausdruck der makrokosmisch-mikrokosmischen Entspre-
chungsganzheit. Als veranschaulichender Aspekt der Extensitit und Inten-
sitit des Kosmos (ausgedehnt und gerichtet) sind Astrologie und Alchemie
angefithrt, die wiederum in der Vielfalt ihrer Erscheinungen klar und ver-
standlich in den Blick kommen. So etwa in der Darstellung der symbolischen
Systematik der Astrologie als orientalisch-abendlindisches Entsprechungs-
system (51 ff.).

Worauf es jedoch im Versuch eines Vergleiches zwischen Mythos und
Offenbarung ankommt, sind die denkerischen Voraussetzungen, welche sich
der Forscher auferlegt oder fiir welche er optiert. In I legt sich der Autor
auf eine konsequent theologisch-historische Methode fest, die er mit der
« Uroffenbarung » unterbaut. Der Mythos &6ffnet sich der objektiven Er-
kenntnis durch den Sprung in den Glauben (11), in dessen Licht er als « die
durch die Siinde gebrochene Uberlieferung der Wahrheit » definiert wird (17).
Die Aéyor omeppatt xot, zwar der theologischen Tradition entnommen, sind
doch allzu bequeme Kriicken, um ein ethnologisch und entwicklungsge-
schichtlich umstrittenes Problem einfach in Christus sich absorbieren zu
lassen. Wer jedoch die Esoterik des Mythos durch die dem Mythischen eigene
Aussageweise 16st, verfallt, so meint V., der Hybris, durch eigene Erkenntnis-
fortschritte die Erbsiinde aufheben zu wollen (22).

Aus dieser Sicht ergeben sich dann etwa folgende Sitze. « Damit ist
eine mythische Lehre nie als solche wahr » (64). Wir sind also wieder etwa
bei der euhemeristischen Interpretation angelangt. — « Sobald wir vom My-
thos her denken, verfehlen wir unser Ziel » (74). Das hei3t doch : der Mythos
hat keine Eigentlichkeit. Nach Schellings Philosophie der Mythologie wiirde
man dadurch aber seinen eigenen Standpunkt mythologisieren. Merkwiirdig
muten im vorliegenden Band die Ausfithrungen tber die mariologischen
« Inbegriffe » an. Sie gipfeln im Urteil : « In ihr (Maria) ist das Ziel allen
mythischen Strebens ... restlos erfiillt ... Maria ist die katholische Antwort
auf alle Entmythologisierung » (79 £.).

Auch die Durchfithrung des Analogieprinzips (V) von der Ahnlichkeit
in je groBerer Undhnlichkeit vermag nicht in allen Punkten kritischer Be-
trachtung standzuhalten. G. MAINBERGER OP

Kirchgiassner, Alfons : Die machtigen Zeichen. Urspriinge, Formen und
Gesetze des Kultes. — Herder, Basel-Freiburg-Wien 1959. 551 S., 16 Bild-
tafeln.

Der Autor, katholischer GroBstadtpfarrer und Schriftsteller, will ein
tieferes Verstandnis des katholischen Kultes vermitteln und zwar durch den
Nachweis, da3 die Kulturformen mit den religitsen Uberlieferungen der
gesamten Menschheit verflochten sind und in ihnen wurzeln. Dabei wendet



432 Besprechungen

er sich nicht an den Spezialisten der Religionswissenschaft oder der Liturgie-
geschichte, sondern an einen weiteren Kreis. So kann er also auf die Belege
fiir die vielen Einzeltatsachen und fiir ihre Deutungen verzichten und auBer-
dem die benutzte Literatur in einer Liste von 75 — meist deutschen, sowie
einigen franzdsischen und englischen — Biichern zusammenfassen (auch ohne
z. B. anzumerken, daB3 M. Eliade, « Traité d’histoire des religion » das Ori-
ginal von « Die Religionen und das Heilige » ist).

In den ersten Hauptstiicken wird vor allem das Symbol behandelt
und die Kategorien der Entsprechung, Teilhabe, Kraft, Heiligkeit und Rein-
heit ; im fiinften bis achten Hauptstiick : Wort, Mythos, Ritus, Opfer, Spiel,
Magie, Ort, Grenze, Mitte, Zeit, Fest, Beginn, Ende, Kreislauf, Wiederho-
lung, Prozession, Beriihrung, Verhiillung, Salbung usw.

Uberraschend ist die geistige Freiheit des Autors. Traditionen, so heiBt
es z. B. S. 237, wie der Dualismus rein-unrein, der den Segnungen zu Grunde
liegt, behaupten sich gegeniiber einem sich kliarenden Gottesbegriff, obwohl
sie logischerweise abgetan werden miiten. Aber solche tragenden Gedanken,
die ganzen Abschnitten zu Grunde liegen, werden vielfach, wenn nicht sogar
zumeist, von der gehiduften Menge der Einzeltatsachen zugedeckt. Wie die
Lektiire fiir den, der sich ein wenig in der Fachliteratur auskennt, ermiidend
ist, so muf} sie fiir den eigentlich gemeinten Durchschnittsleser eher ver-
wirrend sein.

Der Verfasser oder einer seiner Freunde sollte darum den gedanklichen
und grundsatzlichen Teil herausheben (er 148t sich auf etwa 50 Seiten zusam-
menziehen) und die einzelnen Thesen durch ein oder das andere klar durch-
gefiihrte Beispiel veranschaulichen. Ein solch durchsichtiges Biichlein ware
das religionsgeschichtliche Gegenstiick zu Guardinis psychologischem Mei-
sterstiick « Von heiligen Zeichen » und wiirde die hohe und praktische Ziel-
setzung des Autors weit besser, d. h. praktischer erreichen als dieser schwere
Band. F. BorRNEMANN SVD

Gardet, Louis: Connaitre I’Islam. (Je sais — Je crois. Encyclopédie du
catholique au XXe¢ siécle. — Quatorziéme partie : Religions non chrétiennes
et quéte de Dieu. N° 143.) — Librairie Arthéme Fayard, Paris 1958. 159 p.

Es ist keine leichte Aufgabe, auf so engem Raum die wesentlichen und
die aktuellen Aspekte des Islams darzustellen. Louis Gardet hat die Fiille
des Stoffes in vorbildlicher Weise gemeistert. Von den 9 Kapiteln behandeln
die ersten 5 Geschichte und Wesen des Islam (Les Origines, S. 15-32 ; Déve-
loppements historiques, S. 33-44; La communauté musulmane, S. 45-60 ;
Elaboration des valeurs de foi, S. 61-81 ; Les actes de I’homme et sa destinée,
S. 82-93), die letzten 3 die gegenwartige Situation mit ihren Problemen
(Figure de I’Islam contemporain, S. 104-122 ; Les problémes de 1'Islam con-
temporain, S. 123-139 ; Islam et chrétienté, S. 140-155), wiahrend das 6. Ka-
pitel (Culture et humanisme, S. 94-103) auch inhaltlich den Ubergang zwi-
schen den beiden groBen Teilen bildet.

Die Stellung des Korans gegeniiber den christlichen Mysterien (S. 28-30)
wird treffend dahingehend gekennzeichnet, daB man eher von Unkenntnis



Besprechungen 433

der christlichen Dogmen in ihrer authentischen Form als von deren direkter
Leugnung sprechen muf3 (S. 29). Auf 12 engbedruckten Seiten wird ein in-
struktiver Uberblick der islamischen Geschichte gegeben (man sehe z. B. die
gedriangte und doch klare Aufzihlung von 7 Faktoren der Spaltung in der
Abbasidenzeit, S. 37 f.). S. 45, Anm. 1, wird mit Recht davor gewarnt, den
christlichen Begriff der Kirche u. 4. auf die ganz anderen Gegebenheiten des
Islam anzuwenden. Bei der Darstellung der islamischen Mystik (S. 88-93)
weist der Autor darauf hin, dal zwar das islamische Moralgesetz im wesent-
lichen dem Dekalog entspricht, daB aber ein Gebot der Gottesliebe (wie
Deut 6,4) nicht vorhanden ist (S. 89).

Es gabe noch viele solcher treffenden Bemerkungen und Formulierungen
hervorzuheben — zumal da ein mit dem Stoff noch nicht vertrauter Leser
zundchst iiber manches hinweglesen und erst allméhlich die Verbindung von
Kurze und Exaktheit schitzen lernen wird —, aber der Raum erlaubt es
nicht. An Ausstellungen ist nur sehr wenig anzubringen. Einige Druckfehler
sind ibersehen worden (dure statt dures, S. 32 ; Welhausen statt Wellhausen,
S. 36, zweimal ; tribu statt tribut, S. 36 ; chérifiennes hasamide statt chéri-
fienne hasanide, S. 42 ; muslin statt muslim, S. 59 Anm. 3 ; Schact statt
Schacht, S. 66 Anm. 6 ; survécut statt survécu, S. 75 , fut statt furent, S. 76 ;
ta‘til statt ta‘wil, S. 79 ; attermoiement statt atermoiement, S. 115 ; Barhayn
statt Bahrayn, S. 116 ; Lybie statt Libye, S. 116 ; Isla statt Islam, S. 147
Anm. 7, négatrice statt négatrices, S. 154 ; éminement statt éminemment,
S. 156). Inhaltlich sind nur einige kleine Versehen anzumerken : Die Christen
in Nagran waren wohl eher Monophysiten als Nestorianer (S. 30 £., 58). Wenn
Negerafrika jetzt 51-55 Millionen Muslime zahlt (S. 43), kann ihre Zahl im
18. Jahrhundert noch nicht 35-40 Millionen betragen haben (S. 42). S. 51
ist statt kAhorbdn wohl zu lesen khérém. Die Angabe, daB3 es in Japan 800 000
Muslime gibt (S. 121), wird im Annuaire du Monde Musulman 1954 nur mit
groBem Vorbehalt wiedergegeben (« trés douteux », a. a. O. S. 105). Bei den
Angaben iiber Bevolkerungsdichte pro gkm in den « Bidonvilles » nordafrika-
nischer Stddte (S. 137) muB ein Versehen vorliegen. Die Neue Zeitschrift
fir Missionswissenschaft erscheint nicht in Fribourg (S. 154 Anm. 20), son-
dern in Schéneck bei Beckenried (Schweiz).

Diese kleinen Schonheitsfehler beeintrachtigen aber in keiner Weise den
hohen Wert des Buches. Besonders originell sind die vier letzten Kapitel ;
vor allem das SchluB8kapitel « Islam et chrétienté », mit seiner meisterhaften
Verbindung von dogmatischer Korrektheit und irenischer Haltung, verdient
eine aufmerksame und wiederholte Lektiire. Die Gefahren eines christlich-
islamischen Dialogs werden klar umschrieben (S. 142-145) und ungeeignete
Wege entschieden abgelehnt : «... il ne semble pas que la rencontre Islam-
chrétienté doive se faire sur un mode de débats apologétiques, et point
davantage selon des recherches de pseudo-ententes dogmatiques » (S. 145) ;
anschlieBend werden dann aber beachtenswerte positive Vorschlige gemacht
(S. 145-155). So fithrt das Buch von der geschichtlichen Darstellung zu recht
aktuellen Gegenwartsaufgaben. J. HENNINGER SVD

28



434 Besprechungen

Missiologie

Camps, Arnulf, OFM: Jerome Xavier S] and the Muslims of the Mogul
Empire. Controversial works and missionary activity. (Neue Zeitschrift fiir Mis-
sionswissenschaft, Supplementa VI.) — Schéneck-Beckenried 1957. x1x-260 p.

Uber die Geschichte der Jesuitenmission im Reiche des GroBmogul ist
bereits mehrfach wissenschaftlich gearbeitet worden. Ich weise nur hin auf
Edw. Maclagan 1896, London 19322, Auch Hieronymus Xavier, der Neffe des
hl. Franz Xavier, ist kein Unbekannter mehr seit den Arbeiten wvon
H. Hosten S] und A. Santos S]. Aber seine Arbeit ist noch nicht wissen-
schaftlich gewiirdigt worden auf Grund seiner meist persischen Schriften.
P. Camps war in der gliicklichen Lage, sie in verschiedenen europiischen
Bibliotheken vorzufinden und insbesondere die Schitze des Generalarchivs
der Jesuiten frei benutzen zu diirfen. Bei der Literatur hitte auch wohl
M. Miillbauers Geschichte der kath. Mission in Ostindien, Freiburg 1852, mit
seinen Hauptquellen erwihnt werden diirfen.

Camps beschrinkt sich im 1. Kapitel auf eine kurze Lebensbeschreibung :
geb. 1549, SJ 1568, Indien 1581, Mogulreich 1595, am Hof Akbars — 1605,
am Hof Jahangirs — 1615, in Goa 1617. Dann gibt er eine kritische Uber-
sicht iiber seine literarische Tatigkeit. Im 2. Kap. behandelt er die religitse
Lage im Mogulreiche zu jener Zeit, im 3. als Hauptgegenstand seine Kontro-
versschriften, im 4. seine persénliche missionarische Tatigkeit.

Die herrschende Religion Nord-Indiens war bis zur Zeit der Mongolen
der Hinduismus gewesen und war es auch noch zur Zeit Akbars. Die herr-
schenden Mongolen waren in ihrer Gesamtheit zum Mohammedanismus iiber-
getreten. Kaiser Akbar aber war von dem Ehrgeiz erfiillt, sein Volk religits
zu einigen, er berief die verschiedenen Religionsdiener an seinen Hof, um
mit ihnen iiber die wahre Religion zu disputieren oder sie mit einander dis-
putieren zu lassen. Er anerkannte vielfach die Lehre der Jesuiten, freute
sich iiber die Abfertigung der Mohammedaner. Der Erfolg war die Freiheit
fiir die Predigt des Evangeliums (1602), aber fiir sein Volk begriindete er
eine eigene Religion, die er Din-i Ilahi, die goéttliche Religion, nannte.
Jabhangir wandte sich schlieBlich zum Mohammedanismus zuriick.

Xavier bemiihte sich besonders um die Gunst, moglicherweise auch um
die Bekehrung des Kaisers, weil ohne dessen Willen die christliche Mission
im Mogulreiche nicht moéglich war. Dazu hatte er die Moglichkeit des freien
Disputes mit den Mohammedanern am Hofe, die er als die filhrende Klasse
besonders ins Auge fa8te. Dazu verfal3te er zunédchst in portugiesischer, dann
in persischer Sprache sein umfangreiches Hauptwerk Fonte de Vida, « Le-
bensquell », das von Camps eingehend analysiert und besprochen wird. Es
ist ein Gespriach zwischen dem Philosophen, dem Mullah und dem Pater,
in dem zunichst die Fragen um den einen und dreifaltigen Gott besprochen
und der Mohammedanismus mit dem Christentum verglichen wird. Xavier
zeigt sich als hervorragender Kenner des Koran und der Hadith, der Uber-
lieferung, ohne daB3 er auf frithere Arbeiten zuriickgreifen konnte. Fiir die
christliche Lehre standen ihm jedenfalls mehrere Werke des hl. Thomas von



Besprechungen 435

Aquin zur Verfiigung. So wurde das Buch auch spiterhin als Handbuch fiir
die Diskussionen mit den Mohammedanern benutzt.

Xavier war ein hervorragender Missionar, der gerne sein Leben im Mar-
tyrium eingesetzt hitte, wie es sein Vorgidnger Rudolf von Aquaviva 1583
getan hatte. Mit 46 Jahren gab er sich der Erlernung der schwierigen persi-
schen Sprache hin und brachte es zur Beherrschung dieser Sprache, dazu
wohl auch des Hindostani, trotzdem er sich der Hindus weniger annahm
und auch vom Ordensgeneral gemahnt wurde, das Volk nicht zu vernach-
lissigen. Bezgl. seiner anderen Schriften bemerkt Camps, da3 der persische,
vom holldndischen Protestanten Louis de Dieu 1639 lateinisch herausge-
gebene Traktat iiber das Leben Jesu und des Apostels Petrus von Rom
indiziert wurde. Dariiber hitte man gern ndheres gehort. Nach Heinr. Reusch
(Der Index der verbotenen Biicher, IT, Bonn 1883-85, 89 f.) wurden 1646 alle
Schriften von Louis de Dieu indiziert, im Jahre 1661 aber speziell die Uber-
setzung von Xavier, und noch einmal am 8.3. und am 13.11.1662. Ob
diese Indizierung wegen der von Louis de Dieu geiibten Kritik erfolgte,
wird nicht gesagt. Jedenfalls scheint es, daB Xavier nicht geniigend zwischen
den Berichten des Evangeliums und der Apostelgeschichte und den apokry-
phen und legendiren Nachrichten unterschied, wogegen Louis de Dieu in
einer Abhandlung von ca. 100 Seiten protestiert hatte.

Leider entsprach der Erfolg nicht den Bemiihungen. Es gab hervor-
ragende Konvertiten, sowohl unter den orientalischen Christen wie den
Hindus und den Mohammedanern, aber ihrer waren sehr wenige. Xavier
mufBte nach 18jdhriger Tatigkeit feststellen, daBl er nie durch Griinde einen
Mohammedaner bekehrt habe. Die Bekehrten seien durch menschliche und
materielle Griinde zur Konversion gekommen, die Vornehmen, um Europde-
rinnen heiraten zu konnen. Die Hauptgemeinde von Agra umfalte 1604
einschlieBlich der Portugiesen und der fritheren Schismatiker 310 Christen.
Statistiken sind nicht bekannt geworden. So fragt man sich, ob es recht
war, so grofles Gewicht den « fiilhrenden » Schichten beizulegen. Ob bei den
unterdriickten Hindus nicht doch mehr zu erreichen gewesen wire ?

Jedenfalls miissen wir dem Autor dankbar sein fiir seine miihevolle und
ergebnisreiche Arbeit, die uns einen tiefen Einblick in eine fremde Welt
gestattet. Fiir die Islamkunde und die Mohammedanermission bietet die
Arbeit viele Anregungen und Einsichten. B. BiermMann OP

Niederberger, Oskar, SMB : Kirche-Mission-Rasse. Die Missionsauf-
fassung der Niederldndisch-Reformierten Kirchen in Siidafrika. (Neue Zeit-
schrift f. Missionswissenschaft, Supplementa IX.) — Administration der
NZM, Schoéneck-Beckenried, 1959. xvir-402 S.

Das Thema des Buches ist aktuell und wird zumal jeden interessieren,
der schon einmal von der Stellungnahme der Siidafrikanischen Union und
von der Apartheid gehort hat. Diese wird von Katholiken wie Protestanten
auf das schirfste abgelehnt, und iiberall wird heute die wesentliche Gleich-
heit der Rassen verfochten. Wie ist die Haltung der kalvinischen Kirchen
Siidafrikas zu verstehen, welche die Rassenpolitik der Union unterstiitzt ?

Verf. hat das Mogliche getan, um auf diese Frage eine authentische



436 Besprechungen

Antwort geben zu konnen, hat zumal die in Europa schwer zugingliche
afrikanische Literatur gesammelt und durchgearbeitet. Dal er die weillen
Afrikaner « Afrikaaner » nennt im Gegensatz zu den Schwarzen, erscheint mir
ungeschickt,da nur die Schreibweise verschieden ist. Man wiirde besser bei
der Bezeichnung « Afrikander » bleiben.

Im 1. Abschn. legt Verf. den Kirchenbegriff Kalvins und der nieder-
landischen Reformierten Kirchen geschichtlich dar und verfolgt dann im
2. Abschn. die Entwicklung ihrer Mission vom 16. bis zum 18. Jahrhundert,
im 3. die Entfaltung im 19. und im 4. den Ausbau und die « Rechtfertigung »,
d. h. die Selbst-Verteidigung der Kirchen gegen die erhobenen Einwinde.

Wenn van Riebeeck bei der Griindung der Kap-Kolonie 1652 die Ver-
breitung der wahren Religion hervorhob, so war diese doch dem Handel
untergeordnet und blieb bis zur Besetzung durch die Englinder (1795) eine
Frage der eigenen Grenzen und der Sklaven-Bekehrung. 1804 l6ste sich die
Kapkirche von der eigenen Mutterkirche, der Gemeinde von Amsterdam und
ihrer « Classis ». Nach dem GroBen Treck (1835/1838) trennte sich in Trans-
vaal 1853 die Nederl. Hervormde und 1858 die Gereformeerde Kerk von
der Kapkirche. 1862 wurde ein Teil von der Kapkirche abgetrennt und es
bildeten sich seit 1865 die Kirchen von Oranje-Freistaat, Natal und Transvaal.

Von der Kapkirche wurden dann wieder seit 1881 eigene Missionskir-
chen gegriindet : 1881 fiir die Mischlinge im Kap, 1926 in Nyassaland, 1921
fiir die Bantus in S. Afr., 1952 in Siidrhodesien, 1956 in Nigerien. Auch von
der Or. Freistaat-Kirche gingen zwei Missionskirchen aus : 1910 fiir die dor-
tigen Bantu, 1943 in Nord-Rhodesien. Auch in Natal wurde eine Bantu-
Kirche gegriindet 1952 und in Transvaal 1932 (Tafel S. 387 f.).

Im SchluBkapitel faBt V. das Ergebnis der Untersuchungen zusammen.
Er konstatiert einen groBen Wandel der angewandten Missionsgrundsitze.
Sie haben sich mit der Geschichte entwickelt, in der die Ref. Kirchen den Aus-
druck des Willens Gottes erblicken. Mit Recht erklart V., daB3 die Grund-
lage (auch im protestantischen Sinne) das Wort Gottes bleiben muB.

Die missionarische Leistung der Ref. Kirchen wird voll anerkannt. Die an-
fangs vernachlissigte Missionspflicht wird immer klarer gesehen, und zwar
als Pflicht der Kirche, unabhingig vom Staat. Aber die « Minderwertigkeit »
der Rasse bedingt auch eine Minderwertigkeit der Missionskirche. Der Kir-
chenbegriff wird einseitig von der Seite der NRKirche aus gesehen und ihr
gar ein missionarisches Vorrecht in SAfrika und dariiber hinaus zugeschrie-
ben. Ziel wird die Gemeinde- und Sonder-Kirchengriindung fiir die verschie-
denen Rassen. Die an sich berechtigte und notwendige Akkommodation
wird auf die Spitze getrieben und fiihrt zur Trennung. Fiir die « Apartheid » ist
der Protestantismus nicht direkt verantwortlich, der anfangs jeden Bekehrten
als gleichberechtigt anerkannte. Aber er ist mit schuld an der Entwicklung.
Sein Kirchenbegriff bot zu wenig Schutz fiir die Einheit, der kalvinische De-
terminismus sah zu leicht in geschichtlichen Entwicklungen denWillen Gottes.

Deshalb fordert der V. eine « Neuentdeckung des unzerstérbaren Wertes
der Einzel-Personlichkeit », eine Erneuerung des kirchlichen Lebens, nicht
nur in soziologischer, sondern auch in religitser Beziehung. Nur so wird die
Einheit kommen, um die Christus gebetet hat. B. BiermMann OP.



Besprechungen 437

Liturgik

Stenzel, Alois, SJ : Die Taufe. Eine genetische Erkldrung der Tauf-
liturgie. (Forschungen zur Geschichte der Theologie und des innerkirchlichen
Lebens, VII-VIIIL.) — Rauch, Innsbruck 1958. 319 S.

Es kann wohl nicht bestritten werden, daf8 die Sakramenten-Theologie,
aber auch die Pastoral und die Liturgie der Sakramente, in verschiedener
Hinsicht vernachlissigt wurden. Neben der Eucharistie — allzu einseitig
nur als MeB-Opfer, zu wenig als Mahl betrachtet — traten die iibrigen Sakra-
mente in der Lehre und in der Praxis in den Hintergrund.

Die liturgische Erneuerung besinnt sich wieder mehr auf die Bedeutung
der « Sakramente im Leben des Christen » (so der Titel des ins Deutsche
iibertragenen Werkes des P. Marie-Michel Philipon OP, Herder, Freiburg
1958), zumal auf die zentrale Stellung des ersten und notwendigen Sakra-
mentes, der Taufe, die vielfach ein eigentliches « rituelles Winkeldasein »
(Jungmann) fristen muBte. Ein Taufbewufitsein entsteht, eine neue Tauf-
frommigkeit wird gepflegt. Die Taufe wird wieder als Gemeindeangelegen-
heit gesehen und als oOffentlich-gemeinschaftlicher Gottesdienst gefeiert.
Man holt den Taufstein unter der Emporenstiege hervor und stellt ihn in
eine eigene Taufkapelle oder sonstwie sinnvoll in das Kirchenganze hinein.
Die Kirche selbst hat durch die Reform der Ostervigil die Taufe in den
feierlichen Kult integriert und ihre eminente Bedeutung durch die neu in die
Osternachtliturgie eingebaute Taufgeliibde-Erneuerung eindriicklich ins Be-
wuBstsein der Glaubigen hineingestellt.

Bisher gab es noch keine aus den Quellen herausgearbeitete Synthese
der Taufliturgie und ihrer Geschichte, wie sie J. A. Jungmann in seinem
Standardwerk fiir die Messe geschaffen hat. A. Stenzel, Professor in Frank-
furt, verotffentlichte nun in der lange Zeit unterbrochenen Innsbrucker
Schriftenreihe « Forschungen zur Geschichte der Theologie und des inner-
kirchlichen Lebens» eine « genetische Erklirung der Taufliturgie », ohne
allerdings ein Pendant zu « Missarum sollemnia, eine genetische Erklirung
der romischen Messe » seines Lehrers Jungmann bieten zu konnen und zu
wollen, wenn auch dieser im Vorwort « Zum Geleit » die Arbeit seines Schiilers
neben sein eigenes magistrales Werk stellt und meint, sie sei « geschlossener
und zielsicherer » als er es selbst « gekonnt hitte ».

Stenzel will, wie er in der Einleitung sagt, nicht eine Theologie der Taufe,
nicht eine Dogmengeschichte der Taufe (eine solche schrieb B. Neuenheu-
ser OSB im 4. Bd. des v. Schmaus-Geiselmann-Grillmeier hrsg. « Handbuch
der Dogmengeschichte », Freiburg 1956; s. FZPT 5 [1958] 207-210) ja nicht
einmal eine eigentliche Liturgiegeschichte der Taufe bieten. IThm geht es
darum, den Ritus der Taufspendung und dessen Entwicklung aufzu-
zeigen, die « genetischen Linien der jahrhundertelangen Entfaltung vom
schlichten Kern zum kaum noch durchschaubaren Aktgefiige » (10) heraus-
zuarbeiten. Darum gibt er auch keine Erkliarung und Exegese der liturgi-
schen Texte und Formeln, oder dann hdchstens insoweit sie « fiir Einord-
nung, Deutung, Funktion usw. eines Ritus von Belang sein kénnen » (ebd.).



438 Besprechungen

Und gerade dies gehért doch wesentlich zu einer Gesamtdarstellung der
Taufliturgie.

In einem ersten Abschnitt untersucht S. « die Taufliturgie der Anfinge »
(13-52) und stellt fest, daB in der apostolischen Zeit « kein eigentliches Ri-
tuale der Taufe, d. h. keine iiber Tauchung und Glaubensbekenntnis hinaus-
gehende Ordnung der Taufe, die fiir die Kirche einheitlich und verbindlich
gewesen wire », bestand (41).

Der 2. Abschnitt : « Die Zeit des klassischen Katechumenates » behan-
delt die Taufordnung gemaB Hippolyt von Rom und Tertullian (55-76) und
die Entwicklung der einzelnen Riten im Osten (77-164) und im Westen
(165-197) : Hippolyts « Traditio apostolica » ist die Quelle, « in der uns ein
ausgebildetes Taufritual erstmalig mit Sicherheit faBbar wird » (55), mit
einem organisierten Katechumenat, mit rubrizistisch bis ins einzelne be-
stimmten Riten, mit der Priifung der Taufbewerber und dem rituell um-
schriebenen Taufakt (69)*.

Der 3. Teil befaBt sich mit dem noch nicht allseitig geklarten Problem
der Taufskrutinien-Ordnung auf Grund des Zeugnisses des Diakons Johannes
(201-206), des Sacramentarium Gelasianum (207-219) und des Ordo Romanus
XTI (220 ff.) : S. ist von der Theorie Andrieus, nach welcher die Drei-Skruti-
nienordnung des Gelasianum von der Sieben-Skrutinienordnung des OR XI
abhingt, nicht iiberzeugt ; er kannte die umfangreiche und mit erstaunlicher
Akribie geschriebene Arbeit von Antoine Chavasse (Le Sacramentaire
Gélasien [Vaticanus Reginensis 316]. Sacramentaire presbytéral en usage
dans les titres romains au VIe siécle. Paris-Tournai 1958) noch nicht : dieser
hat inzwischen das Gegenteil nachgewiesen, daB3 nimlich die Ordnung des
OR XTI mit den sieben Skrutinien das letzte Stadium des Katechumenates
— und zwar fiir die Kindertaufe — darstellt.

Fiir Dogma und Sakramententheologie ist u. a. von besonderer Bedeu-
tung die Tatsache, dal3 die heutige indikative Taufformel : « Ego te baptizo
in nomine ...» relativ erst sehr spit aufkommt : Die erste ausdriickliche
Bezeugung dieser Formel ist der Brief Paulins von Aquileia an die Synode
von Forli aus dem Jahre 796, wahrend sie im Osten schon frither nachge-
wiesen werden kann (112) ; nach Hippolyt z. B. wird die Taufe mit der drei-
fachen Glaubensbefragung, der dreifachen Antwort und dem dreimaligen
Untertauchen gespendet.

Im letzten Abschnitt geht der Verf. der « Entwicklung vom Taufritus
zum Taufordo » (243-308) nach, wobei er unter Taufritus « die in mehrere,
zeitlich getrennte Veranstaltungen ausgefaltete Taufvorbereitung und -spen-
dung », unter Taufordo « das praktisch kontinuierlich vollzogene Zeremoniell
von Taufvorbereitung und -spendung » versteht (242). Dabei untersucht er
den « Taufbrauch im Frankenreich », die neuen Kodifizierungen in den

1 Dazu wire das inzwischen erschienene wichtige Werk zu konsultieren :
J. M. HansseEns SJ, La liturgie d’Hippolyte. Ses documents, son titulaire, ses
origines et son caractére. (Orientalia Christiana Analecta, 155.) Roma 1959 (XXXII-
547 S.), bes. die Kap. » L’initiation chrétienne (127-145) und » Le cérémonial de
I'initiation « (442-488).



Besprechungen 439

Pontifikalien und Ritualien und schlieBlich die Vereinheitlichung des Tauf-
ordo durch das Rituale Romanum von 1614. Im SchluBkapitel : « Stellung-
nahme und Ausblick » unterzieht er den heutigen, z. T. recht zufdllig heraus-
gebildeten Ordo der Kritik (bedauert z. B. das Fehlen eines eigens fiir die
Kindertaufe geschaffenen Rituales) und meldet Wiinsche fiir die kommende
Liturgiereform an.

Die Ausfithrungen — reichlich durchwirkt von oft recht persénlichen
Reflexionen — zeugen von einer ausgezeichneten Kenntnis der Quellen und
der verschiedenen Probleme. Zu bedauern ist, daB3 die Darlegungen des Verf.
nicht die Klarheit und Verstindlichkeit seines Lehrers — eines Meisters der
Synthese und Klarheit — aufweisen : der Stil ist sehr eigenwillig und auch
fiir den deutschsprachigen Leser oft schwer verstindlich; man kommt
nicht darum herum, gewisse Stellen wiederholt zu durchgehen ; man sollte
gelegentlich zum voraus wissen, was der Autor sagen will, um zu erfassen,
was er sagt. ‘

Die Methode der Querschnitte (Stand des Taufrituals in einer bestimm-
ten Periode) « zerstiickelt » in etwa die Darstellung und erschwert die Er-
fassung der « Genesis » (es handelt sich ja um eine genetische Erklarung!)
der Taufliturgie. Manch einer wiirde Lingsschnitte fiir die einzelnen Riten
(wie iibrigens auch Seiteniiberschriften !) begriiBen. Und fiir den Nicht-
Fachmann miiten im Verzeichnis der « Abkiirzungen » (319) nebst den
Periodica und den Lexica weitere Abbreviationen aufgefiihrt werden, denn
wie wird er, falls er die Ausfiihrungen S. 43 oder 62 nicht gesehen — oder
iibersehen — hat, wissen, daB8 unter HKO « Hippolyts Kirchenordnung »
und unter KoZ « Kompetentenzeit » zu verstehen ist ?

Zweifellos handelt es sich beim vorliegenden Werk um eine sehr wert-
und verdienstvolle Arbeit, in welcher alles Wesentliche zusammengetragen
ist, was fiir die Entwicklung des Taufritus von Bedeutung ist.

A. HANGGI.

Baur, Johannes : Kleine Liturgik der heiligen Messe. — Verlag Felizian
Rauch, Innsbruck 1957. 100 S.

Dieses kleine Werk ist eine praktische Einfiihrung nicht nur in die
Rubrizistik, sondern auch in die Geschichte und Theologie der heiligen Messe.
Was der Altmeister der Liturgiegeschichte J. A. Jungmann in seinem Werk
« Missarum sollemnia » ausfiihrlich behandelt, ist in diesem Buch knapp
zusammengefalBt. Sein praktischer Wert wird dadurch noch erhéht, daB das
Dekret der Ritenkongregation vom 23. Marz 1955 iiber die Vereinfachung
der Rubriken beriicksichtigt ist. B. Drack OSB

Gaillard, Jean, OSB: Les solennités pascales. Itinéraire liturgique pour
la Quinzaine de Paques. Nouvelle édition. — Equipes enseignantes, Paris
1957. 238 p.

Das Buch setzt sich zum Ziel, die Christen zu einer fruchtbaren Teil-
nahme an den Osterfeierlichkeiten hinzufiihren. Zu Beginn gibt der Autor
eine bemerkenswerte Einfiihrung in Sinn und Eigenart der christlichen



440 Besprechungen

Liturgie, die er gesamthaft als fortdauernde Feier des Ostergeheimnisses
kennzeichnet. Das Folgende will nichts anderes sein als ein hilfsreicher Fiih-
rer durch alle liturgischen Geschehnisse vom Palmsonntag bis zum Samstag
nach Ostern.

Dem Sinn der Buchreihe gemaB, in die sich das Werk einfiigt, wurde auf
jeden wissenschaftlichen Apparat und auf eine allzu technische Sprache ver-
zichtet. Dies und die etwas einfache dullere Aufmachung sollen uns aber
nicht iber den wirklichen Wert des Buches tduschen. Auf jeder Seite ist die
solide theologische und liturgiegeschichtliche Grundlage deutlich spiirbar.
Dazu kommt der Atem der personlich immer neu gelebten Liturgie. DaBl G.
im Gegensatz zu manchen heutigen Autoren dennoch bei einer straffen
Durchfithrung der Hauptlinien geblieben ist, erhoht nur noch den Wert
seines Buches.

Den SchluBl bildet ein Hinweis auf Bilicher, Zeitschriften, Artikel,
Schallplatten und Kurzfilme, welche dem tieferen Verstindnis der Liturgie
der Karwoche dienen koénnen. Prediger, Katecheten und Lehrer werden
dieses Werk mit Vorteil beniitzen. F. SpEscua OP

Mariani, Bonaventura, OFM : Breviarium Syriacum seu Martyrolo-
gium syriacum saec. IV iuxta cod. SM Musaei Britannici add. 12150 ex
syriaco in latinum transtulit notisque atque introductione illustravit B. M.
(Rerum ecclesiasticarum documenta, series minor : Subsidia studiorum, 3.) —
Herder, Roma 1956. 71 p.

Das von M. in der wertvollen Serie « Subsidia studiorum » (eine Abtei-
lung der wichtigen von L.C. Mohlberg OSB betreuten Publikationsreihe
« Rerum ecclesiasticarum documenta ») in lateinischer Ubersetzung edierte
« Breviarium syriacum » ist in Wirklichkeit ein eigentliches Martyrologium,
und zwar das ilteste, das wir kennen. Es ist eng verwandt mit dem Mar-
tyrologium Hieronymianum ; beide stammen offenbar aus dem gleichen
Archetyp.

Dieses Martyrologium wurde wahrscheinlich um 362 in Nikomedien
in griechischer Sprache fiir privaten Gebrauch verfat und um 411 ins Syri-
sche iibersetzt. Es wurde im Jahre 1866 von W. Wright herausgegeben.
M. basiert seine Ubersetzung auf die Ausgabe von J. B. De Rossi-L. Duchesne
in den Acta Sanctorum Novemb. Bd. I1,1 (nicht « t. 21 », wie es S. 4. heil3t !),
Bruxelles 1894. Eine deutsche Ubersetzung hat E. Egli, Martyrien und
Martyrologien, schon 1887 in Ziirich — und 1911 H. Lietzmann in « Kleine
Texte fiir theologische und philologische Vorlesungen und Ubungen », 2
(Die drei dltesten Martyrologien, S. 7-15) verdéffentlicht.

Dem Herausgeber ist man dankbar, da3 er uns dieses fiir die Geschichte
des Heiligenkultes wichtige Dokument, das auf die abendlandischen Marty-
rologien einen nicht geringen Einflufl ausiibte, in einer so gediegenen Aus-
gabe in die Hand gibt. A. HANGGI.



Besprechungen 441

Pastoraltheologie

Schamoni, Wilhelm : Glaubensbewulitsein und Kirchenentfremdung. —
Verlag Ferdinand Schoningh, Paderborn 1958 135 S.

Dieses Buch, welches sich vor allem an die Seelsorger richtet, will
zeigen, daB die Kirchenentfremdung so Vieler auch darauf zuriickzufiihren ist,
daf3 gewisse Glaubenswahrheiten zu wenig eindringlich oder kaum verkiindet
werden und so nach und nach aus dem GlaubensbewuBtsein des Volkes ent-
schwinden. Zu diesen vernachldssigten Wahrheiten gehort nach der Ansicht
des Verfassers die biblische Lehre von der Welt, die im Argen liegt und fiir
die Christus nicht betet. Schamoni glaubt auch, dal ein iibertriebener Heils-
optimismus, fiir den es fast gewil3 ist, dafl subjektiv und objektiv schwere
Siinden kaum vorkommen und der meint, dal weitaus der gréBte Teil der
Menschen das ewige Heil erreicht, in der Seelsorge sich sehr verhdngnisvoll
auswirken kann. Sich auf den Artikel von A. Michel, Nombre des Elus
im D. Th. C. IV. berufend, neigt der Verfasser der Ansicht zu, dal wohl der
groflere Teil der Katholiken gerettet wird, ist aber von der Tatsache sehr
beeindruckt, daBl in fritheren Jahrhunderten eine strengere Ansicht vor-
herrschend war. Schamoni gesteht, dal er erst nach zwanzig Jahren prie-
sterlichen Wirkens seine erste Predigt iiber die Holle hielt und er setzt sich
dafiir ein, daB3 man in der Glaubensverkiindigung wieder mehr darauf hin-
weisen miisse, da3 die Pforte eng ist, die zum ewigen Leben fiihrt. Aber
nicht nur diese mehr negativen und abschreckenden Wahrheiten sollten
tiefer ins GlaubensbewufBtsein eindringen, sondern auch das begliickende Ge-
heimnis, daf3 Christus schon in seinem Erdenleben durch die « visio beata » um
jede einzelne Seele wuBte, und daB seine verklirte Menschheit iiber Zeit und
Raum hinweg instrumentalursichlich unsere Seelen begnadigt und heiligt.

In einem Anhang bringt Schamoni lingere Zitate aus theologischen
Werken iiber die behandelten Probleme und einige Privatoffenbarungen
iiber die Holle. Wenn auch nicht alle Einzelheiten dieses Werkes unanfecht-
bar sind — so etwa die sehr unkritische Ubernahme der Héllenvisionen der
Schwester Josefa Menendez —, so bietet Schamonis Buch dem Seelsorger und
vielleicht auch dem Theologen AnlaB zur Uberlegung, ob er nicht gewisse
Wahrheiten zu sehr in den Hintergrund gestellt habe. B. Drack OSB

Arnold, Franz Xaver : Mann und Frau in Welt und Kirche. 2. iiberarb.
u. erweit. Auflage. — Glock und Lutz, Niirnberg 1959. 190 S.

Aus Vortrigen im Kreis fiihrender Personlichkeiten des katholischen
deutschen Frauenbundes erwuchs die 1948 verdffentlichte Schrift des Tiibin-
ger Pastoraltheologen F. X. Arnold iiber « Die Frau in der Kirche ». Sie fand
in mehrfacher Ubersetzung weltweite Beachtung. In der vorliegenden iiber-
arbeiteten und erweiterten Auflage behandelt sie die geschlechtliche Polari-
tit des Lebens in Welt und Kirche. Nur schade, daB3 weder ein Register noch
uberhaupt ein Inhaltsverzeichnis auf Vielfalt und Aktualitit der Themenstel-
lung hinweist. Darum seien hier die sprechenden Kapiteliiberschriften ange-



442 Besprechungen

fithrt : Monopol des Médnnlichen ? — Die Zweipolaritit der Schopfung und der
Heilsordnung — Das Seelen- und Wesensbild der Frau — Das spezifische Mann-
und Frausein — Die Stellung der Frau in der Kirche — Sinnlichkeit und Sexuali-
tat im Lichte von Theologie und Seelsorge — Das eheliche Geheimnis in Theo-
logie und Seelsorge — Gleichberechtigung ?

F. X. Arnold geht mutig auf die gestellten Frageninihrer geschichtlichen
und heutigen Problematik ein und sucht sie im engen AnschluB3 an die Lehre
der Offenbarung und einer gesunden Philosophie, insbesondere auch von den
aristotelisch-thomasischen Prinzipien aus zu losen. Er gelangt dabei zu
einer abgewogenen und abgerundeten pastoraltheologischen Synthese, die
dem Seelsorger den Blick fiir die immer wieder an ihn herantretende Ge-
schlechterfrage schirft und richtet, so dal er dem Wesen und der Sendung
der Frau gerechter zu werden vermag. A. BERrz

Russmann, Josef: Sendung der Frau. Aus der Praxis eines Frauen-
seelsorgers. — Seelsorger-Verlag Herder, Wien 1958. 317 S.

Der Wert dieses Buches, seine Grofle und Grenze zugleich diirfte durch
den Untertitel « aus der Praxis eines Frauenseelsorgers » die richtige Belich-
tung erfahren. Der Verfasser legt hier nimlich Predigten und Konferenzen
vor, die er im Laufe einer 10jdhrigen Tétigkeit als Ditzesan-Frauenseel-
sorger von Wien gehalten hat. Dabei versucht er das vielfdltige Material
nach den hauptsdchlichsten Problemkreisen irgendwie zu ordnen und spielt
damit den in der Pastoration stehenden Priestern eine Art Schul-Lexikon
iiber die einschldgigen Fragen in die Hande, dessen Bedeutung beachtlich ist.

Freilich erlebt man bei aufmerksamem Studium auch die Berechtigung
jener Klage, die der Autor im Vorwort an seine eigene Adresse erhebt,
dahingehend, daB es ihm leider « vielfach an der notigen Zeit gefehlt hat,
die Gedanken bis ins letzte durchzudenken oder gar auf geschliffene Aus-
driicke und schone Form Gewicht zu legen »; denn in dieser Richtung
bleiben tatsidchlich viele desideria unerfiillt. Schon iiber die etwas eigentiim-
liche Logik der Aufgliederung kann man disputieren und sich fragen, ob
sie einer ruhig fortschreitenden Entwicklung dient. Ebenso melden sich
theologisch mancherlei Bedenken und es erweist sich wieder einmal mehr,
daB sich die moderne Panik vor scholastisch exakten Begriffen nicht immer
im Sinne eines fruchtbareren Verstdndnisses auswirkt. Doch schluendlich
sucht ja der geplagte Hilfsarbeiter des Reiches Gottes auf Erden nicht einen
spekulativen Traktat iiber das « Wesen der Frauenseele », sondern Anregung
fiir miihevolles apostolisches Wirken. Und dies findet er hier sicher in rei-
chem Ma@Ge. L. M. SimeoNn OP

Stern, Erich : Die Psychotherapie in der Gegenwart. Richtungen, Auf-
gaben, Probleme, Anwendungen. (Handbuch der klinischen Psychologie,
Bd. II.) — Rascher, Ziirich 1958. viI-474 S.

Der Wert dieses Buches liegt vor allem in seinem umfangreichen infor-
matorischen Charakter. Wer die zwolf Kapitel iber die « Hauptrichtungen
der modernen Psychotherapie » und die sieben weiteren iiber « Anwendungen,



Besprechungen 443

Grenzgebiete, Probleme » durchstudiert hat, bekommt schon einen guten Be-
griff iber das, was heute auf dem Gebiet der Psychotherapie vor sich geht.
Auflerdem kann er sich anhand der Literaturhinweise, die fast jedem Kapi-
tel beigegeben sind, weiter unterrichten.. Bei der Verschiedenheit der « Sy-
steme », bzw. der Einstellungen derer, die sie vertreten, wird man letzte
Antworten philosophischer oder gar theologischer Art kaum erwarten. Es
ist freilich auch nicht nétig, bei jedem einzelnen psychotherapeutischen Fall
solche Antworten zu geben, doch allgemein — und in diesen oder jenen kon-
kreten Fallen sicher auch — stellt sich das Problem eben doch. SchlieBlich
geht es ja um Psycho - Therapie, also um die Seele, deren tiefstes Sein und
letzte Aspirationen nicht ignoriert werden dirfen, soll wirklich « Heilung »
geschaffen werden. In einem Beitrag « Psychotherapie und Seelsorge » ge-
denkt A. Koberle (Tubingen) zwar dieses Anliegens, ohne es jedoch aus der
Fiille theologischer Schau zu erhellen. J. F. GrRoNER OP

Gegenwartsfragen der Psychiatrie fiir Arzte, Erzieher und Seelsorger,
hrsg. v. Werner ScHOLLGEN u. Hermann DoBBELSTEIN, — Verlag Herder,
Freiburg 1956. x1-311 S.

Das Sammelwerk umfat neben philosophierenden Erwéigungen von
Werner Schéllgen : « Einleitung : Die Ontologie der Medizin als Rahmen fiir
die Arbeit des Psychiaters » (1-76), Fachbeitrige folgender Autoren : Flovian
Laubenthal (Neurologisch-psychiatrische Kliniken und ihre Kranken, 77-118 ;
Selbstmord und Selbsttotung, 119-137 ; Uber die Siichtigkeit, 138-149 ;
Die Hirnverletzten, 150-159 ; Die juristische Situation klinisch-psychiatri-
scher Arbeit, 160-173), Hans Aloys Schmitz (Der Jugendliche vor Gericht.
Jugendpsychiatrische Voraussetzungen fiir ein gerechtes Urteil, 174-190),
Hermann Schmitz (Abnorme Jugendliche. Vererbung, Krankheit, Fehler-
ziehung, 191-208), Pefer Rotigen (Der Neurochirurg und sein Arbeitsgebiet,
209-228), Wilhelm Graf (Seelsorge in der Heilanstalt. Die seelsorgliche An-
sprechbarkeit der Kranken und die Betreuung der Angehérigen und Ent-
lassenen, 229-245), Hermann Dobbelstein (Aus der Praxis des Nervenarztes :
Auffallige Menschen in psychiatrischer Beurteilung, 246-305). — Es war ein
guter Gedanke des Herderverlages, moderne Kenntnisse iiber das abnorme
Seelenleben einer breiteren Schicht wvon Nichtfachleuten zugédnglich zu
machen. Nicht zuletzt werden moraltheologisch und seelsorglich Interessierte
dafiir Dank wissen ; denn mit zunehmender Zivilisierung und Verstidterung
stellt sich ihnen das Problem des Abnormen tédglich mit groBerer Dringlich-
keit. Die vorliegenden Aufsitze, die z. T. aus der Feder wohlbekannter
Spezialisten stammen, werden zum besseren Verstindnis mancher ritsel-
hafter Phanomene dienen und nicht zuletzt auch fiir die Betreuung der « Nor-
malen » von Nutzen sein. — Der Wiener Philosoph Mitterer, der S. 9 zitiert
wird, heit mit Vornamen nicht « Bernhard », sondern « Albert ».

J. F. GRoNER OP



444 Besprechungen

Dobbelstein, Hermann: Psychiatrie und Seelsorge. Eine praktische An-
leitung fiir Seelsorger und ihre Hilfskrifte. — Verlag Herder, Freiburg 1952.
viI-164 S.

Das Biichlein fiihrt in allgemein verstindlicher Weise in psychiatrische
Probleme ein. Es werden behandelt: « Echte Psychosen » (Schizophrenie,
manisch-depressives Irresein), « Andere geistige Erkrankungen » (Epilepsie,
Induziertes Irresein, Haftpsychose), « Organische Geisteskrankheiten » (Para-
lyse, Alterspsychosen, Suchtpsychosen, Schwachsinn). Den Abschlufl bietet
ein AbriB iiber die Behandlung der Psychosen, eine Zusammenstellung der
wichtigsten gesetzlichen Bestimmungen nach dem deutschen StGB, eine
Erklarung der Fachausdriicke sowie noch ein kleines Literaturverzeichnis.
Entsprechend der Vorbildung des Verfassers wird das Hauptgewicht auf die
Psychiatrie gelegt. Die theologischen Hinweise fehlen jedoch nicht und sind
durchwegs richtig (nach einer Bemerkung im Vorwort wurde das Manuskript
von dem bekannten Moralisten B. Ziermann CSsR durchgesehen). — Fiir den
Seelsorger wiare auch eine Darstellung der « Psychopathien » von Nutzen
gewesen, denn diese Krankheiten sind fiir die Pastoration zahlenmiBig
und seelsorglich ein viel driickenderes Problem als die Geisteskrankheiten
im strengen Sinn. Die Beurteilung der « Lobotomie », von der S. 132 {. die
Rede ist, diirfte nach dem, was man auf diesem Gebiet inzwischen an Er-
kenntnissen und Erfahrungen gewonnen hat, giinstiger oder wenigstens
differenzierter ausfallen. — Die klare Sprache, die iibersichtliche Darstellung,
die kluge Begrenzung des Stoffes sowie vor allem die zahlreichen Beispiele
machen die Lektiire iiberaus angenehm und fiir jeden Seelsorger empfehlens-
wert. J. F. GRoNErR OP

Snoeck, Andreas, SJ : Skrupel — Siinde — Beichte. Pastoralpsychologische
Anregungen. — Verlag Josef Knecht, Frankfurt a. M. 1960. 171 S.

Der Verfasser, Moralprofessor in Lowen, ist bekannt geworden durch
seine Schrift « Beichte und Psychoanalyse », in der er schon klar die Grenz-
und Verbindungslinien zwischen der Verwaltung des BuBsakramentes und
der psychotherapeutischen Tatigkeit gezogen hat. Im vorliegenden Buch wen-
det sich der Verfasser zunichst mit groBem pastoralem Verantwortungsgefiihl
an den Beichtvater. Wihrend eine dltere Generation von Priestern leicht zu
einseitigem « Moralisieren » im Beichtstuhl neigt, besteht fiir die jlingere
Generation eher die noch bedenklichere Gefahr des Psychologisierens. Snoeck
betont sehr, daB3 dem Priester primar die weihevolle Vermittlung des Sakra-
mentes obliegt. Diese Handlung soll von einer personlichen, gliaubigen Hal-
tung des Priesters getragen sein und beim Poenitenten den Glauben wecken.
Sie darf nicht mit dem seelsorglichen Gesprich verwechselt werden. Auch die
Gewissenserforschung darf nicht eine tiefenpsychologische Untersuchung
werden. Bemerkenswert ist, da der Verfasser, der dauernd zu groBter pasto-
raler Giite mahnt, doch fiir einen groBBeren Ernst in der BuBauflage eintritt.
Die aufgegebene BuBe soll Kristallisationspunkt fiir weitergehende person-
liche Initiativen des BulBlgeistes werden. — Auch die geistliche Leitung, die
sauber vom eigentlichen Beichtvorgang unterschieden sein muf}, darf nicht



Besprechungen 445

der psychotherapeutischen Fiihrung gleichgesetzt werden. Jener geht es um
die Aufdeckung der eigentlichen Berufung einer Person, dieser um die Hei-
lung der Personstrukturen. All dies besagt aber nicht, dal vom Beichtvater
und Seelenfithrer nicht ausreichende psychologische Kenntnisse erwartet
werden. Der Beichtvater muf3 unter die Oberfliche der Anklage und der
siindhaften Tat sehen kénnen. Er muB z. B. mit der Moglichkeit rechnen, dag3
bei « Verdringungen » gewisse siindhafte Taten « Ersatzhandlungen » sind. —
Ganz besonders notwendig ist es, den Hintergrund der Skrupelhaftigkeit in
jedem Einzelfall zu ergriinden. In dieser Hinsicht bietet Snoeck wertvolle
Anregungen. Auch seine Hinweise auf die Behandlung der Skrupulanten
verdienen Beachtung. Er vermeidet dabei den Fehler, angeblich sicher wirk-
same Methoden zur Heilung der Skrupelhaftigkeit anzupreisen. — Eine kleine
Reserve, welche die Bedeutung des Werkes nicht schmilert, ist gegeniiber
der Unterscheidung von Bekehrungs- und Beichtreue (S. 35) angebracht, da
der Verfasser dahin zu tendieren scheint, den Charakter der Kirchlichkeit
fast ausschlieBlich der Beichtreue, nicht der Bekehrungsreue zuzuschreiben.

G. HoLzreErr OSB

DEUTSCHER KONGRESS FUR PHILOSOPHIE

Die Allgemeine Gesellschaft fiir Philosophie in Deutschland e. V. ver-
anstaltet den 7. Deutschen KongreB fiir Philosophie vom 21. bis einschlieB3-
lich 25. Oktober 1962 in Minster in Westfalen. Das diesjahrige General-
thema lautet: Philosophie und Fortschritt. Wie schon beim 6. Kongref3,
der 1960 in Miinchen stattfand, gliedert sich das Tagungsprogramm in
Sektionen, Kolloquien und zwei oder drei offentliche Vortrige. Folgende
Themen sollen dabei zur Sprache kommen :

Geschichtliche und philosophische Voraussetzungen der Fortschrittsidee.
Geschichte des Menschen, Evolution und Fortschritt.

Sakularisation — Fortschritt oder Verfall.

Fortschritt und Bewahrung in der Krise der Bildung.

Revolution und Tradition.

Geschichtlichkeit und Metaphysik.

Die Organisation des Kongresses liegt in den Hianden von Herrn Profes-
sor Dr. Joachim Ritter, Philosophisches Seminar der Universitit Minster
in Westfalen, JohannisstraBe 12-17. Bitten um ndhere Auskiinfte sind an
diese Adresse zu richten.



446

PREISAUSSCHREIBEN
der Arbeitsgemeinschaft Europiischer Philosophielehrer

Die Arbeitsgemeinschaft Europiischer Philosophielehrer stellt folgendes
Thema zur Bearbeitung :

Die Aufgabe des philosophischen Unterrichts im Bildungswesen
des Abendlandes

Es soll untersucht werden, ob und inwieweit aus der Tatsache der ge-
meinsamen abendlindischen Kulturtradition eine gemeinsame Idee eines
philosophischen Unterrichts abgeleitet werden kann. Dabei miiite im ein-
zelnen gezeigt werden, welche philosophischen Probleme den Kern dieses
Unterrichts bilden sollten. Erwiinscht sind auch Hinweise auf die Gestaltung
dieses Unterrichts. Die Arbeiten wiirden an Wert gewinnen, wenn sie im
Hinblick auf die Eigenart der abendliandischen Nationen die Grenzen der
gemeinsamen Idee eines philosophischen Unterrichts aufzeigten.

Der Umfang der Arbeiten soll vierzig Schreibmaschinenseiten zu dreiBig
Zeilen nicht iiberschreiten.

Die Arbeiten sind bis zum 1. Oktober 1962 an die in der Ausschreibung
genannte Adresse einzureichen. Sie diirfen nicht den Namen des Verfassers
nennen, vielmehr lediglich durch ein Kennwort gekennzeichnet werden. Die-
ses Kennwort mul3 auf einem beigefiigten verschlossenen Umschlag stehen,
der Namen und Adresse des Verfassers enthilt.

Jedes Land bildet eine dreigliedrige Jury, die aus den eingereichten Ar-
beiten die beiden besten auswahlt. Diese werden an die Zentralstelle in Bre-
men geschickt. Hier werden die Arbeiten von einer internationalen Jury end-
giltig beurteilt, die sich aus je einem Vertreter derjenigen Sprachgebiete
zusammensetzt, aus denen die Arbeiten eingereicht worden sind.

Die drei besten Arbeiten werden honoriert und sollen gedruckt werden.
Das Ergebnis wird bei der niachsten Tagung der Arbeitsgemeinschaft Euro-
paischer Philosophielehrer bekanntgegeben.

Die Arbeiten sind an folgende Adressen einzureichen :

fur die Schweiz: Herrn Dr. André VoELKE z. Z. Priasident des Verbandes
Schweizerischer Philosophielehrer, Chemin de Champ-
Rond 15, Chailly-sur Lausanne VD

fiir die deutsche Bundesrepublik : Herrn Oberstudiendirektor Dr. Erwin
LEeBEK, Arnold-Bocklin-StraBe 14, (23) Bremen

fur Osterreich : Herrn Hofrat Dr. Wolfgang DURrHEIM, Franklinstrae 21,
Wien XXI



	Besprechungen

