
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 3-4

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria et Ecclesia

P. Karl Balic, der Präses der internationalen marianischen Akademie,
stellte fest, daß es unter den im Jahre 1958 in Lourdes1 versammelten Theologen

weder Minimalisten, noch Maximalisten gab (II. Bd. S. 458), daß
man geneigt war « tribuendi beatissimae Virgini tot privilégia quot dari
possunt... » (II. Bd. S. 453). Ein Fortschritt scheint darin zu liegen, daß die
Problemstellung, wenn auch nicht deren Lösung, klarer wurde, nämlich :

steht Maria als aktive Miterlöserin neben Christus, steht sie außer und
über der Kirche (Christotypistae), oder ist Maria das erste und vorzügliche

Glied der erlösten Kirche (Ecclesiotypistae).
Alois Müller (II. Bd. S. 343-366), der mit Heinrich Köster (II. Bd.

S. 21-49) zu diesem Problem wohl den wertvollsten Beitrag leistete, stellt
zwar nachträglich mit Recht fest, daß auf dem Kongreß in Lourdes
verschiedene Voten die Tendenz zum Ausdruck brachten, die Mariologie, statt
von dem bibeltheologisch konkreten, von einem metaphysisch-verselbstän-
digten Gottesmutterschaftsbegriff her aufzubauen, was zu einem Marienbild

führt, das einfach nicht mehr recht in die klare Erlösungslehre der
biblischen Tradition passen will2. Gemeint sind hiemit wohl jene
Theologen, die in der Maternitas das Formalobjekt der Mariologie sehen und
Maria als aktive Miterlöserin gleichsam autonom neben Christus und über
die Kirche stellen. Balié sagte zwar, wir sollten mit soliden Erkenntnissen
zufrieden sein und führt ein beherzigenswertes Zitat von Bonaventura an :

« Non oportet novos honores confmgere ad honorem Virginis, quae non
indiget nostro mendacio, quae tantum plena est veritate » (II. Bd. S. 457).

Es ist natürlich nicht möglich, auf die einzelnen Abhandlungen der
bereits erschienenen 11 Bände einzugehen. Von besonderem Interesse sind
vor allem das Ziel und die Ergebnisse des Kongresses, wie sie von Balic
selber formuliert wurden. Die größte Aufmerksamkeit galt der Stellung
Mariens in der Heilsökonomie, den Beziehungen Mariens zu Gott, zu Christus
und zu den Gliedern der Kirche. Es sollte vor allem die Art von Mariens

1 Maria et Ecclesia. Acta Congressus mariologici-mariani in civitate Lourdes
anno 1958 celebrati, Vol. II-VI, VIII, X, XI, XIII, XV, XVI. - Academia Mariana
Internationalis, Romae 1959-60. - Verfasser und Titel der einzelnen Abhandlungen
wurden in dieser Zeitschrift aufgeführt : FZPT 6 (1959) 243, 478 f. ; 7 (1960) 237-
240, 360 f., 471.

2 A. Müller : Maria als Bild der Gnade und Heüigkeit, in dem von M. Roesle
und O. Cullmann herausgegebenen Buch : Begegnung der Christen. (Stuttgart-
Frankfurt 1959), S. 594.



342 Besprechungen

Mitwirken bei der objektiven Erlösung herausgearbeitet werden. Auf dem
Kongreß waren nun allerdings Theologen anwesend, die eine erneute
Diskussion über die Corredemptrix-Frage für überflüssig hielten, da die « maior
pars theologorum » hierin übereinstimme es möchte vielmehr die Cor-
redemptrix und Mediatrix universalis zum Dogma erhoben werden 3. Da
aber Pius XII. dieses Begehren, das schon nach dem Kongreß von 1950

vorgetragen wurde, mit der Bemerkung zurückwies, er werde kein weiteres
Mariendogma verkünden, sah man wohlweislich von einem erneuten Vorstoß

ab (II. Bd. S. 459). Andere wünschten ein Dogma über die « Mater-
nitas spiritualis ». Wieder andere erhofften, daß wenigstens das Minimum
von dem herausgearbeitet werde, was Maria, der Alma Socia Christi,
zugesprochen werden kann. Das Ergebnis war aber nur : « Porro, ex lectionibus
disputationibusque huius Congressus apparuit quaestionem de « corredemp-
tione » mariana neque tarn simplicem neque tarn claram esse prouti alicui
videri poterat » (II. Bd. S. 462). Balic selber erhoffte, daß wenigstens ein
neues Marienfest eingeführt würde, das die Alma Socia, oder die Maternitas
spiritualis, oder die Mediatio universalis quoad gratias zum Gegenstand hätte.
Er schlug vor, eines der Feste von den sieben Schmerzen Mariens in diesem
Sinne umzuändern (II. Bd. S. 17). Die flämisch-holländische Sektion und
Kardinal Tisserant unterstützten diesen Vorschlag (II. Bd. S. 451 u. 472).

Balic gibt die Vota der 13 Sektionen zu den angedeuteten Fragen
abschließend kurz wieder (II. Bd. S. 437-464).

Die deutsche Sektion 4 vertrat, besonders gestützt auf patristische
Untersuchungen, die ekklesiologische Lösung. Die kanadische Sektion hingegen
vertritt ein unmittelbares positives, nicht bloß rezeptives Mitwirken Mariens
bei der objektiven Erlösung, wobei der hl. Irenaus als Kronzeuge dienen
soll 6. Die Spanier 6 wollen die Mariologie vor allem von der Gottesmutterschaft

her aufbauen 7 und vertreten eine « efficacia Mariae in gratiarum pro-
ductione, gratia sacramentali minime excepta, necnon efficacia Mariae in
totam spiritualem vitam, unde haberetur quaedam mystica experientia »

(II. Bad. S. 441). Große Uneinigkeit bestand auch in der Frage nach dem
« Priestertum Mariens». C. Koser (II. Bd. S. 169-206) äußert sich positiv,
rechnet aber damit, daß seine Lösung nicht sogleich angenommen wird.
E. Doronzo (II. Bd. S. 149-167) spricht von einem Priestertum Mariens « non

3 II. Band, S. 5, 444 und 207-222 (Beitrag von Parente). Im Vorwort zum
VIII. Band (S. vi) gibt Balic die Ansicht von Parente mit den Worten wieder :

Maria war nicht nur auf Kaivaria aktiv an der Erlösung beteiligt, sie ist es auch
weiterhin beim ganzen Erlösungswerk derart, « ut recte dicenda est insimul cum
Christo et subordinate ad illum... concausa nostrae salutis ».

1 Vol. III: De parallelismo Mariam inter et Ecclesiam. 660 S.
6 Vol. IV : Cooperatio B. V. Mariae et Ecclesiae ad Christi redemptionem.

538 S.
6 Vol. VI : Maria Mater Ecclesiae eiusque influxus in Corpus Christi mysti-

cum quod est Ecclesia. 544 S.
7 In diese Richtung scheint auch der Beitrag von M. J. Nicolas : De transcen-

dentia Matris Dei, zu weisen (II. Bd., S. 73-87).
8 Vol. V : Mariae potestas regalis in Ecclesiam. 248 S.



Besprechungen 343

simpliciter et plene, sed diminute et secundum quid ». Schließlich kommt
die Sektion von Lateinamerika, der dieser Fragenkomplex anvertraut war,
zur Erkenntnis : « rem esse sat intricatam necnon multa prudentia indigere,
cum facillime sermo de Mariae sacerdotio ad lamentabiles conclusiones ducere

queat... » (II. Bd. S. 442). Nicht viel positiver sind die Ergebnisse der
Darlegungen über die « Regalitas Mariae » 8. Es bestehen zwischen dem Königtum

Christi und Mariens mehr Unterschiede als Gleichheiten, so ungefähr
wie zwischen der Ascensio Christi und der Assumptio Mariae in coelum
(G. Jouassard, V. Bd. S. 189). « Ici il nous faudra éviter l'écueil d'une
analogie maladroite entre la reine et le roi. La reine n'est pas un roi au féminin,
une « femme-roi », ni roi en second. C'est la compagne de celui qui est le

roi » (M. J. Nicolas, V. Bd. S. 194). Die Unterschiede zwischen dem Priestertum
und Königtum Christi und Mariens sind so groß, daß man, kaum daß davon
gesprochen wird, sogleich befügen muß : Priestertum und Königtum Mariens,
ja, aber ganz anders als bei Christus. Es ist vielleicht die kritische Frage
berechtigt : warum überhaupt vom Priestertum und Königtum Mariens
sprechen, wenn man darunter doch auf der ganzen Linie etwas anderes zu
verstehen hat als bei Christus

Die 136 Seiten des VIII. Bandes sind den Beziehungen zwischen Maria
und der Eucharistie gewidmet, während der X. Band die Beiträge der Sektion

<c Unitas » über Maria und die Einheit der Christen wiedergibt (243
Seiten). Gerade weil viele Protestanten geneigt sind, Maria im Rahmen der
Kirche aufzunehmen 9, sollte es vermieden werden, Maria neben Christus
und über die Kirche zu stellen.

Im Zusammenhang mit der Frage von Mariens Mitwirken bei der
Erlösung steht das im XI. Band (268 Seiten) besprochene Problem : Maria
und das Apostolat. Nachdem alle Christen berufen sind, im Reiche Christi
an der Erlösung der Welt mitzuarbeiten, so kann man sicher in Maria, der
Königin der Apostel, ein Ideal und Vorbild für die Mitarbeit der Christen
sehen. Band XIII (335 Seiten) widmet sich den wunderbaren Heilungen in
Lourdes, dem Wunder als solchem, seiner Erkennbarkeit und Beweiskraft.
Band XV (366 Seiten) verfolgt die Marienbilder und Marienschilderungen
in Kunst und Literatur unter besonderer Berücksichtigung der Parallele :

Maria-Kirche. Selbst Rainer Maria Rilke wird befragt. Band XVI bringt
auf 246 Seiten die bei verschiedenen Anlässen des Kongresses von Kardinälen

und Bischöfen gehaltenen Ansprachen und Predigten.
Wegweisend für eine Lösung der Frage, ob Maria als Erlöste ganz auf

der Seite der Erlösten, oder als aktive Miterlöserin (als Nicht-Erlöste) ganz
auf der Seite Christi stehe, sind sicher die Darlegungen von I.A. de Aldama
(II. Bd. S. 119-136) über die Lehräußerungen der Päpste, die den Mittelweg
zu gehen scheinen : « B. Virgo non est tota ex parte active redimentis, quia
est et ipsa redempta, quamvis perfectissimo modo. Neque tarnen est tota
ex parte passive redemptorum, quia ex voluntate Dei constituta est socia
Redemptoris », und zwar nicht bloß als Mutter des Erlösers, auch nicht als
bloße Privatperson, sondern als wirkliche Gefährtin beim objektiven Werk

9 Vgl. Roesle-Cullmann [Anm. 2] a. a. O. 573-592.



344 Besprechungen

der Erlösung (S. 133 f.). Aber selbst dieser Mittelweg findet unter den Theologen

wieder eine dreifache Verzweigung : Maria ist aktiv, aber rezeptiv am
Erlösungswerk beteiligt (Köster, Semmelroth, Dillenschneider, Schmaus
u. a.) ; Maria ist nicht aktiv, sondern dispositiv mittätig (Baur) ; Maria ist
auf Grund einer positiven Anordnung Gottes aktiv mittätig. Dieses Mitwirken

ist aber vom Wirken Christi, des alleinigen Erlösers wesenshaft verschieden

(Lebon, Bover u. a.).
Mir will scheinen, ein rezeptives Mitwirken bei der objektiven Erlösung

sei ein theologisches Postulat, weil auch die objektive und eigentliche
Erlösertat Christi, ähnlich wie die Inkarnation, die Zustimmung und Aufnahmewilligkeit

der zu Erlösenden fordert. Erlösung kann nur zustande kommen
durch das Tun des Erlösers und das sich Erlösenlassen des zu Erlösenden.
Maria hat nicht nur bei der Verkündigung, sondern auch unter dem Kreuz
« loco totius humani generis » gehandelt, sie hat beide Male das Erlösenwollen

ihres Sohnes und das sich Erlösenlassen des Menschengeschlechtes
bejaht, herbeigesehnt, unter dem Kreuze sogar als Mutter schmerzlich
mitgelebt. Hier liegen die Wurzeln für die Parallele : Maria-Ecclesia, mit
welcher allerdings die sog. « christotypisten » kaum etwas anfangen können,
und doch ist diese Parallele eine der ältesten marianischen Lehren. Sie
können für ihre aktive Miterlösung durch Maria nur ein, nicht zu
beweisendes göttliches Dekret und eine decentia anführen, während das
aktivrezeptive Tun Mariens immerhin theologisch sehr begründet ist. Man könnte
das aktiv-rezeptive Mitwirken Mariens, analog zu den Vorgängen bei der
subjektiven Erlösung des Einzelchristen, das opus operantis ecclesiae vel
generis humani bei der objektiven Erlösung nennen, während die Erlösertat
Christi das opus operatum bleibt. Zur subjektiven und wirksamen Erlösung
durch die Sakramente braucht es sicher auch das opus operantis, das
allerdings nur aus Gnade durch den Glauben geleistet werden kann. Obwohl nun
der sakramental geheiligte und erlöste Mensch aktiv und rezeptiv und unter
dem Einfluß der Gnade einen notwendigen und wirklichen Beitrag zu seiner
Erlösung leisten muß, so ist und bleibt er dennoch der Erlöste, er kann nicht
« Miterlöser » genannt werden. Analog könnte man nun sagen : Maria hat
unter dem Kreuz als Vor-Erlöste und Geheiligte (also mit der Gnade) das

nötige opus operantis Ecclesiae bei der objektiven Erlösung geleistet, aber
auch sie kann darob nicht, ebensowenig wie der subjektiv Erlöste, Miterlö-
serin genannt werden, oder man müßte den Begriffen Erlöser und Miter-
löserin einen je ganz verschiedenen Sinn geben, wobei es offenbar nicht
einmal genügte, nur von analogen Begriffen zu reden. Dieser Vergleich und
diese Lösung sichern Maria voll und ganz ihre Stellung in der Soteriologie
und Ekklesiologie, auch ohne Corredemptrix-Dogma. Dieser Vergleich läßt
uns auch erahnen, was und wieviel Maria unter dem Kreuz gelitten hat. Ihr
opus operantis schließt all das Glauben, Lieben und Leiden ein, die der
Einzelmensch sein Leben lang und die Kirche durch die Jahrhunderte
subjektiv nachzuholen haben bis zur Vollendung der Erlösung. Aber auch all
das ist noch gering im Vergleich zu dem, was Christus durch sein opus
operatum geleistet hat.

Thomas Kreider OSB



Besprechungen 345

Dogmatik

Flick, Maurizio, SJ - Zoltan Alszeghy, SJ : II Creatore. L'inizio della
salvezza. (Nuovo corso di teologia cattolica, III, parte II.) - Libreria éditrice
Fiorentina, Firenze 1959. 470 p.

Im vorliegenden Handbuch behandeln die beiden Professoren der Gre-
goriana die Lehre von der Schöpfung im allgemeinen, von der Erschaffung
und vom Urständ des Menschen im besonderen, sowie die Frage der
Erbsünde und ihrer Folgen. Die Verfasser haben das positiv-scholastische
Einteilungsschema bei den einzelnen Thesen zwar beibehalten, aber doch in einer
recht lockeren Weise, und in mancher Hinsicht führen ihre Darlegungen
sehr vorteilhaft über frühere Manualien dieser Art hinaus. Mit vollem Recht
wird schon in der Einführung die Schöpfung von der Heilsgeschichte her als
Beginn des Heils gesehen und dementsprechend ein heilsgeschichtliches
Organisationsprinzip des Traktates postuliert. Die « Note e Chiarificazioni », die
jeweils den einzelnen Thesen angefügt werden, enthalten oft ausgezeichnete
Bemerkungen gerade auch zu Fragen, die mit der Heilsgeschichte zusammenhangen

(z. B. Theologie der Zeit, der Geschichte) oder sonst von allgemeiner
anthropologischer Bedeutung sind. Die biblische Theologie ist im allgemeinen
in beachtenswerter Weise eingearbeitet. So wird z. B. bei der Frage nach
dem Ziel der Schöpfung in glücklicher Weise nach dem biblischen Begriff
der « gloria Dei » gefragt, um eine umfassende, den Texten des Vaticanums
entsprechende Antwort zu geben. Die dogmengeschichtlichen Zusammenhänge

werden gründlich geklärt und die lehramtlichen Entscheidungen unter
Beiziehung des nötigen historischen Materials sachgemäß interpretiert.

Andererseits kommt man doch nicht ganz am Eindruck vorbei, die
Durchführung des heilsgeschichtlichen Gesichtspunktes geschehe noch recht
zaghaft und vermöge nicht den ganzen Traktat zu prägen. Dies zeigt sich
schon rein formal darin, daß etwa Ausführungen über die Zeit und die Theologie

der Geschichte in den Erläuterungen, und nicht in einer These, gebracht
werden. Darüber hinaus hätte es die heilsgeschichtliche Schau wohl verlangt,
die Schöpfungslehre im Sinn von Kol. 1,15-17 christozentrischer zu formulieren

mit den entsprechenden Folgerungen natürlich für die ganze Proto-
logie (Gnade Adams als Gnade Christi ausführlicher, supralapsarischer und
infralapsarischer Charakter der Gnade, der Integrität u. a.). Karl Barths
These von der Schöpfung als äußerem Grund des Bundes und vom Bund als
innerem Grund der Schöpfung ließe sich mutatis mutandis auch in einer
katholischen, heilsgeschichtlichen Dogmatik ausführen.

Im einzelnen seien folgende Bemerkungen gestattet : Im Hinblick auf
die schwierigen Fragen der theologischen Interpretation von Gen. 1-3 und
der Protologie überhaupt wäre es wohl von Vorteil gewesen, den hermeneu-
tischen Fragen noch mehr Aufmerksamkeit zu schenken. - Die Frage der
Evolution wird im Hinblick auf den menschlichen Leib u. E. allzu
zurückhaltend behandelt. Bei aller Vorsicht, die hier geboten sein mag, müßte man
sich heute doch wohl nicht nur mit einer Diskussion des Problems begnügen,



346 Besprechungen

sondern dürfte auch in aller Bescheidung eine These wagen. In diesem
Zusammenhang wäre wohl auch eine aufgeschlossene und zugleich kritische
Auseinandersetzung mit dem Werk Pater Teilhard de Chardins am Platz
gewesen. — S. 249 wird der Monogenismus als « theologisch gewiß » qualifiziert,

und zwar mit gutem Recht. Weniger richtig ist indes wohl die
Interpretation des entsprechenden Passus der Enzyklika « Humani generis », der
nach allen Regeln der Interpretation lehramtlicher Entscheidungen vorsichtiger

gehalten ist, als es die Verfasser wahrhaben wollen. Auch die Dekrete
des Trienter Konzils über die Erbsünde müßten diesbezüglich nuancierter
ausgelegt werden, zumal nicht ohne weiteres evident ist, daß der Polygenis-
mus auch mit einer z. B. mehr juridischen Explikation der Erbsünde (die
theologisch unhaltbar, aber doch als Meinung zugelassen sein mag)
notwendigerweise in Konflikt kommen muß. Tatsächlich wundert man sich, daß
der Monogenismus nach der ganzen Art der Argumentation nicht höher
eingestuft wird, was nicht ganz logisch erscheint, aber doch besser unterlassen
wurde.

Den einzelnen Kapiteln ist jeweils eine Bibliographie in Auswahl
beigegeben. Die Fußnoten zeigen, daß die einschlägige Literatur im allgemeinen
gut verwendet wurde. Gelegentlich wünschte man bei der Bibeltheologie eine
vermehrte Benützung auch protestantischer Autoren (Eichrodt, Von Rad
u. a.), überhaupt eine noch stärkere Betonung der spezifisch biblischen
Perspektiven (z. B. bei der Frage der Unsterblichkeit der Seele, wo die bedeutende

Untersuchung von P. Féret über den Tod zwar zitiert, aber doch nicht
genügend ausgewertet wird). Bei der Frage der Konkupiszenz und der Folgen
der Erbsünde wäre auch B. Stöckle, Die Lehre von der erbsündlichen
Konkupiszenz in ihrer Bedeutung für das christliche Leibethos (Ettal 1954) zu
berücksichtigen gewesen, und für die Darstellung der protestantischen
Erbsündenlehre hätte W. H. Van de Pol, Das reformatorische Christentum in
phänomenologischer Betrachtung (Einsiedeln 1956) gute Dienste leisten
können.

Schließlich ein technischer Hinweis : S. 44 fehlen Anmerkung 8-10 ;

S. 385 unten sind Zeile 7 und 8 vertauscht.
Zusammenfassend sei festgehalten : Wenn der vorliegende Traktat auch

noch nicht jene heilsgeschichtlich durchgearbeitete Schöpfungslehre bringt,
die man sich heute wünschen möchte, so enthält er doch gute Ansätze in
dieser Richtung und bietet jedenfalls in klarer Darstellung, guter
Sachkenntnis und persönlicher Durchdringung des Stoffes eine gründliche
Einführung in die verschiedenen Fragen der Schöpfungs- und Erbsündenlehre.

M. Löhrer OSB



Besprechungen 347

Die deutsche Thomas-Ausgabe. Vollständige, ungekürzte deutsch-lateinische

Gesamtausgabe der Summa Theologica.

Bd. 26 : Des Menschensohnes Sein, Mittleramt und Mutter (III, 16-34).

- Bd. 28 : Des Menschensohnes Leiden und Erhöhung (III, 46-59). - Kerle,
Heidelberg; Styria, Graz 1957, 1956. (15)-646, (15)-503 S. - Für die
Übersetzung beider Bände zeichnet Heinrich M. Christmann OP, Anmerkungen
und Kommentar sind bearbeitet von Adolf Hoffmann OP.

Der Text der Übersetzung ist einfach und schlicht, entspricht dem
Sinne, ja meistens dem Wortlaute des Urtextes, ist im allgemeinen leicht
verständlich und vermeidet unnötige grammatikale Verworrenheiten. Die
Übersetzer bemühen sich, jeden einzelnen lateinischen Terminus mit einem
einzigen deutschen Wort wiederzugeben. Daß bei diesem Trachten nach
Kürze und Einfachkeit das deutsche Wort manchmal den Inhalt des
lateinischen Terminus doch nicht restlos wiederzugeben vermag, ist zu erwarten.
So kann man z. B. die Wörter « maiores » und « minores » doch nicht ein-
fachhin mit « Gebildete » und « Ungebildete » übersetzen (Bd. 28, S. 75, 79).
Es handelt sich nämlich nicht schlechthin um Gebildete und Ungebildete,
sondern um Menschen, die als Führer in religiösen Dingen, als Lehrer der
geoffenbarten Wahrheiten, die anderen, ihre Untergeordneten, zu belehren
haben und eben deshalb im Glauben bewanderter sein müssen. Deshalb ist
die teilweise umschreibende Übersetzung des Bd. 15 der Deutschen Thomas-
Ausgabe (Glaube als Tugend) durch >c Höhergeordnete », « Höhergestellte »,

« Untergeordnete », « Menschen aus dem Volke », « einfache Menschen » glücklicher

zu nennen. Auch sollte das Übersetzen desselben Terminus mit
verschiedenen Worten wenigstens in demselben Band vermieden werden. So

dürfte in q. 52, a. 5, ad 3 « cumulus gloriae » eher mit « Fülle von Herrlichkeit

» als mit « Inbegriff der Herrlichkeit » wiedergegeben werden (Bd. 28,
S. 181). o Cumulus » bedeutet im Sprachgebrauch des hl. Thomas nicht etwas
Wesentliches, sondern etwas zur Vollkommenheit Gehörendes, was bei Kreaturen

immer nur auf akzidenteller Ebene zu finden ist (vgl. I q. 5, a. 1).
Nun leuchtet es aber ein, daß die Gegenwart Christi als Menschen nicht
den « Inbegriff » der Seligkeit ausmacht, sondern nur zur « Fülle » der
Herrlichkeit gehört. Hingegen ist das Wort « cumulus » in q. 54, a. 4, ad 1 richtig

mit « Fülle von Herrlichkeit » übersetzt (Bd. 28, S. 225). Diese kleinen
Aussetzungen, die wir machen, wollen aber keineswegs das Verdienst der
Übersetzer, die uns eine getreue, leicht verständliche Übersetzung im
heutigen Deutsch bieten, leugnen oder schmälern.

Hoffmann erweist sich in den Anmerkungen und im Kommentar als
ein sicherer Führer des Thomasstudiums. Das Wesentliche ist immer meisterhaft

hervorgehoben, die Erklärungen sind kurz gefaßt und doch unmißverständlich.

Niemand wird es ihm zum Vorwurfe machen können, daß er
Diskussionen, die sich an eine Frage der Summa knüpfen aus dem Wege geht,
oder gerade nur erwähnt. Die Kunst und auch die Schwierigkeit einer
Anleitung zum Thomasstudium besteht eben darin, daß man sich auf das
Wesentliche beschränken muß, den Weg zu weiteren Erörterungen nicht
betreten kann und doch offen halten soll. Besonders möchten wir die Nüch-



348 Besprechungen

ternheit in mariologischen Fragen und die Sachlichkeit bezüglich der
Stellungnahme des Aquinaten zur Unbefleckten Empfängnis hervorheben. Diese
gesunde Reaktion gegen unverantwortliche Übertreibungen gewisser Mariologen

ist zu begrüßen. Die Antwort auf die von Christmann in der
Einleitung zu Bd. 26 gestellten Frage (S. [11]) kann nur zu Gunsten von Thomas
ausfallen : « Man könnte mit demselben Recht fragen, wer Maria den größeren

Dienst erweist : Thomas, der sie ganz in den Schatten ihres Sohnes

stellt, oder jene, die Maria aus diesem Schatten herauszerren in ein Licht,
das nicht mehr Licht vom Lichte ihres Sohnes ist, der doch von Sich selbst
gesagt hat : ICH bin das LICHT der Welt (Jo. 8, 12). »

Wenn wir auch dem Kommentar und den Anmerkungen unsere
Anerkennung nicht verweigern dürfen, so können wir uns doch nicht des
Eindruckes einer gewissen Zwiespältigkeit erwehren. Der Kommentar hätte die
Aufgabe, den Text von Thomas zu erläutern. Ein typischer Kommentar, der
ähnlichen Versuchen zum Vorbild dienen kann, ist der Kommentar Cajetans.
Nun aber haben die Anmerkungen oft viel mehr den Charakter eines
Kommentars als der Kommentar selbst. Der Kommentar bietet eine sozusagen
selbständige Abhandlung, die auch vom ganzen getrennt ihren Wert
beibehalten würde und eben deshalb die Eigenart des Kommentars verliert.
Inhaltlich ist diese zusammenfassende Abhandlung gewiß vorzüglich, jedoch
fragen wir uns, ob der Zielsetzung der Deutschen Thomas-Ausgabe gedient
sei, wenn sie den Laien statt ihn zum Durchlesen des Thomas-Textes
gewissermaßen zu zwingen, ihn noch dazu verleitet, den Originaltext zu
überspringen und sich mit der leichter lesbaren Zusammenfassung zu begnügen
Die französische Übersetzung der Summa (Editions de La Revue des Jeunes,
Desclée, Paris) vermeidet diese Gefahr dadurch, daß sie in den « Notes
explicatives » die nötigen Texterklärungen bietet und in den « Renseignements

techniques » nicht eine Zusammenfassung der ganzen Doktrin gibt,
sondern nur auf ergänzende oder konnexe Fragen eingeht.

Inhaltlich haben wir nichts Wesentliches auszusetzen. Auf einiges möchten

wir aber doch hinweisen :

1. Bezüglich der strittigen Frage, ob in Christus ein oder zwei Daseinsakte

seien, vertritt der Kommentar die allgemein thomistische Auffassung,
des einzigen Seins. Richtig wird gesagt, daß jene Theologen, die die sachliche

Identität von Wesenheit und Dasein auch in geschaffenen Dingen
annehmen, logischerweise auch in Christus zwei Daseinsakte setzen, die Thomi-
sten hingegen auf Grund der Realdistinktion schreiben Christus einen
einzigen Daseinsakt zu (Bd. 26, S. 459-460). Um nicht den Eindruck zu
erwecken, daß dieses Problem allein der Streitfrage zwischen Thomismus und
Molinismus entspringt, hätte man betonen können, daß die Leugnung der
Distinktion zwischen Essenz und Existenz notwendigerweise zur Annahme
eines doppelten Existenzsaktes in Christus führt, ihre Bejahung hingegen die
Annahme eines einzigen Daseinsaktes nur möglicherweise nach sich zieht.
Dies beweist nicht nur die aktuelle Diskussion zwischen Thomisten, sondern
auch das Werk des hl. Thomas « De Unione Verbi Incarnati ».

2. Keine leichte Aufgabe ist es, die Lehre des hl. Thomas über die
Empfängnis Christi (III. qq. 31-33) mit der modernen Zeugungsbiologie in



Besprechungen 349

Einklang zu bringen. Wenn es Theologen gibt, die in ihren Vorlesungen die
Lehre des Aquinaten wiederholen, als ob noch immer die aristotelisch-
thomasische Auffassung in Kraft wäre, so gibt es auch andere, die in das

entgegengesetzte Extrem fallen und glauben, daß man alles, was Thomas
über die Empfängnis Christi gesagt hat, auf Grund der heutigen Biologie
über den Haufen werfen muß. Hoffmann fällt in keines der beiden Extreme.
Als Thomist übernimmt er natürlich den ganzen Tatsachenbestand der
heutigen Biologie, weiß aber auch, daß der Philosoph im Lichte seiner eigenen,
in metaphysischen Einsichten wurzelnden Prinzipien, jene Tatsachen
auswerten muß. Wollte sich nämlich der Philosoph in der Kosmologie von der
Metaphysik emanzipieren, so hörte er auch auf, Philosoph im thomistischen
Sinne des Wortes zu sein, denn der Thomismus bedeutet nicht nur eine mehr
oder weniger verschwommene Geistesrichtung, sondern ein System, das auf
metaphysischen Prinzipien fußt, deren Gültigkeit für den ganzen Bereich
des Seins anerkannt wird. Beachtenswert ist, was der Kommentar über die
verschiedene Bewertung des Wunders der Empfängnis Christi sagt (Bd. 26,
S. 604-606). Dadurch wird implizit auch Antwort auf eine Frage gegeben,
die der Kommentar zwar nicht stellt, die aber hätte aufgeworfen werden
können : ob nämlich der Heilige Geist auch den materiellen Anteil des männlichen

Samens ersetzt Zu begrüßen ist auch, daß sich Hoffmann bezüglich
des Zeitpunktes der Belebung durch die Geistesseele zu keinen voreiligen
Schlüssen hinreißen läßt (Bd. 26, S. 598-600). Die heutige Biologie kann
apodiktisch nicht beweisen, daß die Befruchtung mit der Beseelung durch
die Geistesseele zusammenfällt - es ist fraglich, ob dies apodiktisch jemals
beweisbar sein wird —, sie legt höchstens diese Voraussetzung nahe. Eben
deshalb ist es richtig, beide Voraussetzungen vor Augen zu halten und eine
entsprechende theologische Interpretation für beide Voraussetzungen zu
finden. Das Problem der Erbsündenfreiheit Christi ist gerade nur angedeutet
(Bd. 26, S. 588-590). In diesem Punkte scheint die heutige Biologie ziemlich
wichtige Modifikationen der Erbsündenübertragung zu erheischen. Wenn
an der aktiven Zeugung nicht nur der Mann, sondern auch die Frau
teilnimmt, kann man nicht die Erbsündenfreiheit Christi - wie es Thomas tut -
damit begründen, daß er der Keimkraft nach nicht von Adam stammt (III,
q. 31, a. 7). Wie aber auch gegenwärtig die Erbsündenfreiheit Christi in suis
causis erklärt wird, man hätte, um einem Mißverständnis des theologisch
unbewanderten Laien vorzubeugen, an dieser Stelle hervorheben sollen, daß
es für Christus in Anbetracht seiner göttlichen Personalität metaphysisch
unmöglich war, eine Sünde zu begehen oder sich die Erbsünde zuzuziehen.

Der Vollständigkeit der biologischen Frage wegen hätte man anläßlich
q. 32, a. 4 eine ergänzende Bemerkung machen können. Wenn man heute
nicht mehr sagen kann, daß die gesamte Wirkkraft aufseiten des Mannes
und die gesamte Passivität aufseiten der Frau liege, weil sowohl den
Eizellen wie den Samenzellen Stoff und Keimkraft zukommt, so bleibt es doch
weiterhin wahr, daß das stoffbeladene, stark passive Ovulum in deutlichem
Kontrast zur energiebeladenen Aktivität des Spermiums steht (vgl. Hudeczek,
Zur Differenzierung der Geschlechter in biologischer Sicht, FZPT 4 (1957)
257-272). Es ist übrigens dem Scharfsinn Cajetans nicht entgangen, daß



350 Besprechungen

Thomas im Artikel eigentlich nicht bewiesen hat, daß die gesamte Wirkkraft

aufseiten des Mannes sei : « Plus infertur, quam sequatur. Licet enim
sequatur, Ergo vis activa se tenet ex parte patris, non tarnen sequitur, Ergo
tota se tenet ex illa parte » (Com. Caietani, n. V). Und Cajetan gibt zu, daß
die Konsequenz apodiktisch nicht bewiesen sei, wenn sie auch sinnvoll
angenommen werden kann : « Non est alienum a doctrina sana tradere quod
ratione consonat, licet demonstratio mathematica non habeatur, licet alii
oppositum sentiant » (ebenda n. IX). Cajetan mag recht haben, aber es

kommt doch vor, daß was uns heute als « sinnvoll » erscheint, morgen sich
als falsch erweisen wird. Gegenwärtig werden wir die exklusive Aktivität
zwar nicht dem Manne und die exklusive Passivität nicht der Frau, bzw. den
von ihnen hervorgebrachten Keimzellen zuschreiben, aber doch auch nicht
leugnen können, daß Mann und Frau nicht nur psychisch, sondern auch
schon biologisch in der Richtung von Aktivität und Passivität differenziert

sind.
3. Der Kommentar vertritt die Auffassung, daß man mit der

Übernahme von Thomas These, wonach bei Christi Geburt kein Öffnen des Mutterleibes

stattfand, schlechthin den Akt des Gebärens leugnen müßte (Bd. 26,
S. 566-568). Diese Folgerung ist aber nicht zwingend, denn man kann ja
das Öffnen des Mutterleibes schon als eine Folge des Gebärens betrachten.
Das Gebären selbst besteht ja wesentlich in der Kontraktionstätigkeit des

Uterus, wodurch das Kind auf seinen Geburtsweg geleitet wird. Beim
Abschluß dieses Vorganges fand aber bei der Geburt Christi keine Verletzung
des Hymens und keine Öffnung des Mutterleibes statt — Christus konnte
auch durch den verschlossenen Mutterschoß nach außen gelangen -,
und darin besteht eben das Wunder. Deshalb scheint es nicht nötig zu sein,
das Öffnen des Mutterleibes anzunehmen, um das aktive Gebären Mariens
zu wahren, und das Wunder auf die Unverletztheit des Hymens beschränken
zu wollen. Man kann nämlich ganz gut den Geburtsakt bejahen und zugleich
auch der Tradition gemäß die wunderbare, jungfräuliche Geburt Christi aus
unversehrtem Mutterschoß beibehalten.

4. Der Kommentar zu q. 54, a. 3 (Bd. 28, S. 437) nimmt an, daß die
auferstandenen Körper kraft der Gabe der Feinheit (subtilitas) andere Körper
durchdringen können. Viele Handbücher vertreten diese Ansicht, so z. B.
Zubizarreta, Theologia Dogmatico-Scholastica, vol. IV, Q. XLVIII, Art. VI,
§ 2 ; Diekamp, Theologiae Dogmaticae Manuale, vol. IV, Tract, de Novis-
simis. Cap. 2, § 4. Diese Auffassung bekämpft Thomas in seinen verschiedenen

Werken - sie ist übrigens auch die Auffassung Suarez (De Mysterio
Vitae Christi, disp. 48, sect. 5, n. 16, Opera Omnia, ed. Vives, 1860, torn. 19,

p. 863) - kann also nicht als die Auffassung Thomas' betrachtet werden.
Gewiß, liest man nur den ersten Satz von q. 54, a. 1, ad 1, so könnte man
glauben, Thomas leite selbst die Durchdringlichkeit von der Verklärung der
Körper ab. Aber der Zusatz « sicut quidam dicunt » muß uns schon
vorsichtig machen. Es handelt sich da noch nicht um die endgültige Auffassung
von Thomas. Er gibt nur eine vorläufige Antwort, die alle jene akzeptieren
können, die das Durchdringen der Körper für eine Folge der Verklärung
halten. Ähnlich sagt Thomas in q. 28, a. 2, ad 3 : « Quidam dixerunt Chri-



Besprechungen 351

stum in sua nativitate dotem subtilitatis assumpsisse, quando exivit de
clauso utero virginis. » Und auf diese Voraussetzung eingehend lehnt er diese

Lösung ab : « Sed hoc non convenit his quae supra determinata sunt. Huius-
modi enim dotes corporis gloriosi proveniunt ex redundantia gloriae animae
ad corpus ; ut infra dicetur, cum tractabitur de corporibus gloriosis. Dictum
est autem supra, quod Christus ante passionem 'permittebat carni suae agere
et pati quae propria' : nec fiebat talis redundantia gloriae ab anima ad
corpus. » Daß aber die These, das Durchdringen der Körper sei eine Folge der
Verklärung, nicht die Meinung des Aquinaten ist, ergibt sich aus der
Fortsetzung der oben erwähnten Antwort : « Sed utrum hoc facere possit corpus
gloriosum ex aliqua proprietate sibi inducta, ut simul cum alio corpore in
eodem loco existât, inferius discutietur, ubi agetur de resurrectione com-
muni » (q. 54, a. 1, ad 1). Wir wissen, daß Thomas diesen Teil der Summa
nicht mehr verfassen konnte. Das Supplementum, das wesentlich die Lehre
des Sentenzenkommentars aufnimmt (IV Sent. dist. 44, q. 2, a. 2 und IV Sent,
dist. 49, q. 4, a. 5, qua 2 et 3), formuliert die Lehre des Aquinaten ganz
unzweideutig : « Ulud quod impedit corpus nostrum nunc ne simul cum alio
sit in eodem loco, nullo modo poterit ab eo removeri per dotem Subtilitatis.

Sed poterit simul cum alio corpore esse ex operatione virtutis divinae »

(Suppl. q. 83, a. 2). Virtute divina fieri potest, et ea sola, quod corpori
remaneat esse distinctum ab alio corpore, quamvis eius materia non sit
distincta in situ ab alterius corporis materia. Et sic miraculose fieri potest
quod duo corpora sint in eodem loco » (Suppl. q. 83, a. 3). Und begründet
wird ebenda diese Lehre daraus, daß sich zwei Körper individuell von
einander nur dann unterscheiden können, also nur dann zwei sein können, wenn
sie infolge der Dimensionen voneinander örtlich unterschieden sind. Allein
Gott kann sie in ihrer individuellen Distinktion auch dann erhalten, wenn
sie den Dimensionen nach örtlich zusammenfallen. Nun aber berechtigt uns
nichts anzunehmen, Thomas hätte diese seine Lehre des Sentenzenkommentars

in seinen anderen Werken widerrufen. Nicht nur in früheren Werken,
wie in IV Contra Gentes, cap. 87, sondern auch in Werken des zweiten
Pariser Aufenthaltes, wie Quodl. 1, q. 10, a. 1 und a. 2, und in Joh. 20,
lect. 4, finden wir überall diesselbe Doktrin. Aber auch in der Summa in
dem schon zitierten ad 1 lesen wir : « Nunc autem, quantum ad propositum
sufficit, dicendum est quod non ex natura corporis, sed potius ex virtute
divinitatis unitae, illud corpus ad discipulos, licet verum esset, januis clausis
introivit. » Und sich auf Augustinus und Gregorius berufend, lehrt er in
diametraler Opposition zum ersten Satze derselben Antwort, daß das
Durchdringen des Körpers Christi durch verschlossene Türen einem Wunder
zuzuschreiben sei. Ähnlich sagt er auch in III q. 57, a. 4, ad 2 : « Quamvis
de natura corporis non sit quod possit esse in eodem loco cum alio corpore,
tarnen potest hoc Deus facere per miraculum quod in eodem loco possint
esse ; sicut et fecit 'corpus Christi ut de clauso utero Beatae Virginis exiret',
et quod 'intravit januis clausis' sicut dicit beatus Gregorius (In Evang.,
lib. 2, hom. 26). Corpori ergo Christi convenire potest esse cum alio corpore
in eodem loco, non ex proprietate corporis, sed per virtutem divinitatis
assistentem et hoc operantem. »



352 Besprechungen

Nach Thomas also haben die auferstandenen Körper kraft ihrer Subti-
lität keine positive Fähigkeit, andere Körper zu durchdringen, sie können
dies höchstens kraft der Allmacht Gottes, d. h. infolge eines Wunders tun.

5. Bei ausgesprochen exegetischen Fragen der Summa, wie in III q. 53,

a. 3, ad 2, wäre es angezeigt, in einer Anmerkung auf die Stellungnahme
der heutigen katholischen Exegese hinzuweisen, wie dies z. B. in Anmerkung
(35) von Bd. 28 geschieht (S. 345-346).

Im allgemeinen möchten wir noch bemerken, daß man mit Anmerkungen

zu Texten, die von Laien - denn auch diese sind vor Augen zu
halten - nur schwer verstanden werden, nicht allzu sehr sparen sollte. So

wäre z. B. zu III q. 19, a. 1, ad 4, und zu III q. 49, a. 6, ad 3 eine kurze
Anmerkung am Platze gewesen.

Erfreulich ist es, daß der Kommentar und die Anmerkungen viele
exegetische und historisch-spekulative Erörterungen aufweisen. Wünschenswert

wäre es, wenn man bei der Erklärung jeder Quästion der Summa ein
quellenhistorisches Studium zur Hand hätte, doch ist es nicht die Aufgabe
des Kommentators, diese positiven Studien zu verfassen, er kann höchstens
auf die schon bestehenden hinweisen. Dies aber soll er immer tun

Alles in allem sind wir den Herausgebern und Mitarbeitern der Deutschen

Thomas-Ausgabe zu neuem Dank verpflichtet und wir beglückwünschen

sie zur Bereicherung der theologischen Literatur durch diese zwei
vorzüglichen Bände T. Mehrle OP

Lexikon der Marienkunde, hrsg. von K. Algermissen, L. Böer, G. Engl-
hardt, C. Feckes, M. Schmaus, J.Tyciak. 2. Lieferung (1958), 3./4.Lieferung
(1959), 5. u. 6.Lieferung (1960). - Pustet, Regensburg 1958-60. Sp. 193-1152.

Nachdem sowohl über das Anliegen wie über die Anlage des Marien"
lexikons schon berichtet wurde (s. diese Zeitschrift 5 [1958] 450-451), genüge
für die vorliegenden Lieferungen die bloße Anzeige. Die 2. Lieferung (von
Anbetung bis Astarte) umfaßt die Spalten 193-384, die 3. und 4. Lieferung
(in einer Doppelnummer mit den Stichworten d'Astorga bis Beweinung
Christi) reicht von Spalte 385-768. Von der 3. Lieferung ab ist anstelle des

unerwartet verstorbenen Msgr. Professor C. Fleckes als Fachleiter für Dog-
matik Msgr. Prof. Schmaus getreten. Die 5. Lieferung reicht von Beweinung
Christi bis Brüder Jesu, die 6. von Brüder Jesu bis Cima.

H. M. Köster SAC

Brinktrine, Johannes : Die Lehre von der Mutter des Erlösers. - Schön-
ingh, Paderborn 1959. 135 S.

Diese Mariologie ist ein Teil der vom gleichen Verfasser vorgelegten Ge-

samtdogmatik. Sie teilt mit den übrigen Bänden des Gesamtwerkes die
Orientierung am Hl. Thomas von A quin, den Stil, die Anlage, und vor allem
die gediegene Nüchternheit. Der Verfasser steckt sich das Ziel, in den Spuren
des Jesuitentheologen Sudrez Frömmigkeit und Wahrheit zu verbinden,



Besprechungen 353

und nach der Mahnung Pius XII. sich von Übertreibung ebenso fern zu halten

wie vor Enge. Man kann ihm ohne Rückhalt bestätigen, was er sich
wünschte : daß er diesem « Ideal nahegekommen » ist (5 f.), ja daß er es
erreicht hat.

Die Einteilung, wie die ganze Konzeption, ist traditionell scholastisch.
Die Gottesmutterschaft wird als Quelle aller marianischen Privilegien
verstanden und an den Anfang gestellt. Ein zweiter Teil entfaltet die aus ihr
erfließenden Privilegien, zuerst für die Seele (Freiheit von Erbsünde, persönliche

Sünde, Konkupiszenz ; Gnadenfülle), dann für den Leib (Jungfräulichkeit,
Tod und Verherrlichung). Ein dritter (letzter) Teil zeichnet das

Verhältnis zwischen Maria und uns Menschen (Mutter, Mittlerin, Königin,
Hyperdulie).

Die Darlegungen ranken sich um klar und nüchtern formulierte Sätze
(Thesen), die in einem übersichtlichen Verzeichnis und mit genauem
theologischem Sicherheitsgrad versehen dem Werk vorangestellt werden (9).
Literatur ist reichlich, wenn auch erklärtermaßen (11, 95) nur in Auswahl
verzeichnet. Die Lehre der Kirche geht den übrigen Beweisquellen (auch der
Heiligen Schrift) voran. Die Formulierung der theologischen '

« Beweise »

trägt dem Konvenienzcharakter genügend Rechnung. Der Schriftbeweis
beansprucht nicht, immer stringent zu sein (36, 63). Der Väterbeweis ist
ausgiebig und gut gewählt ; wo sich ein sicheres, ausdrückliches Zeugnis nicht
findet, wird freimütig Fehlanzeige erstattet. Wo immer möglich wurde auch
die Liturgie herangezogen. B. wertet die Gottesmutterschaft, in die er den
Konsens wesentlich hineinnimmt, als heiligende Form, analog der hypostatischen

Union (24-25), und rückt sie an Rang über die visio beata (21). Maria
war, entgegen neueren Deutungen, schon vor der Verkündigung zur
Jungfräulichkeit entschlossen (59), und hat schon bei der Botschaft des Engels
die Gottheit ihres Sohnes erkannt (55). B. prüft, in welchem theologisch
vertretbaren Sinn von einer gratia capitis bei Maria die Rede sein könne (55 f.).
Der Verfasser findet eine Mitwirkung Mariens am Kreuzesopfer Jesu (als
« Miterlöserin ») durchaus diskutabel, ja auf der Sinnlinie ihres Mitwirkens
zu Nazareth ; sie wäre auch eine « Krönung des Dogmas von der Unbefleckten
Empfängnis ». Eine Befähigung dazu setzt freilich für Maria einen « eigenen »

und « wesentlich verschiedenen » Modus der Erlösung voraus (105). B. denkt
diese Beteiligung Mariens an der erlösenden Tat Jesu nach dem Modellfall
Evas an der Seite Adams (103 f.). Daß die andere, ekklesiologische Erklärung
dieser Mitwirkung « eine zu materielle Auffassung der Gnade zur Voraussetzung

» habe (106), werden die Vertreter dieser Deutung wohl nicht als
zutreffend anerkennen.

DieseMariologie wirkt auch dort, wo sie sich nüchtern und zurückhaltend
gibt, ehrfürchtig und (im guten Sinne) fromm. Das ist ein erfreuliches
Zeichen und eben das, was dem Verfasser erklärtermaßen als Ideal vorschwebte.

H. M. Köster SAC

23



354 Besprechungen

Bibliotheca Immaculatae Conceptionis : Textus et disquisitiones. - Aca-
demia mariana internationalis, Romae 1958-59.

Die drei hier angezeigten Arbeiten stammen aus dem Kreise um P. Balic,
den Leiter der franziskanischen Skotuskommission und den verdienstreichen
Organisator der letzten Internationalen Mariologischen Kongresse. Sie stellen

wertvolle Beiträge zur Geschichte des Dogmas von der Unbefleckten
Empfängnis dar und figurieren in der obengenannten Sammlung.

1. Korosak, Bruno, OFM : Doctrina de Immaculata B. V. Mariae Con-
ceptione apud auctores OFM qui Concilio Tridentino interfuerunt. (Vol. 6.) -
1958. xvi-146 p.

Die Schrift veröffentlicht Forschungen, die, ursprünglich für den 2.
Internationalen Mariologischen Kongreß (Rom 1954) bestimmt, so anwuchsen,
daß sie nun als eigener Faszikel erschienen (V f.). Sie will, soweit dies heute
noch möglich ist, den Einfluß der Franziskaner auf die Äußerungen des
Trienter Konzils über die Unbefleckte Empfängnis bestimmen. Es waren,
sei es als Konzilsväter, sei es als Theologen, etwa 50 Franziskaner am Konzil
beteiligt. Die Studie sucht unter Auswertung des bisherigen Forschungsstandes

gewissenhaft zu ermitteln, wer von diesen Franziskanern sicher
authentische Schriften über die Immakulatafrage hinterließ (1-10), um dann
nach einer gedrängten Übersicht über den allgemeinen Stand der Immakulatafrage

bis zum Beginn des Konzils (11-17) darzulegen, was von franziskanischen

Konzilsteilnehmern vor dem Konzil (18-70), während des Konzils
(71-88) und nach dem Konzil (89-109) zur Frage geäußert wurde. Sie stellte
dabei fest, daß die Franziskaner zwar die Immaculata Conceptio verteidigt,
zu diesem Zweck aber jeden betonten Skotismus vermieden haben, sei es,

um das Lager der Verteidiger nicht durch Schulstreitigkeiten zu spalten,
sei es, weil man sie nur nach dem allgemeinen kirchlichen Glauben und nicht
nach Schulmeinungen gefragt hatte, sei es schließlich, um den möglichen
Spielraum der theologischen Freiheit in dieser Frage nicht einzuschränken
(110 f.).

Ein Anhang veröffentlicht u. a. ein auf die Frage bezügliches Scholion
von Andreas De Vega ein Votum von Jakob Lainez SJ, und ein Breve
Gregors XIII. in der causa Johannes Maldonat.

2. Hechich, Barnabas, OFM : De Immaculata Conceptione B. Mariae V.
secundum Thomam de Sutton OP et Robertum de Cowton OFM : Textus
et doctrina. (Vol. 7.) - 1958. xvi-204 p.

Diese verdienstvolle Arbeit ist sozusagen ein Nebenertrag der Scotus-
Kontroverse : der Frage nämlich, ob nicht am Ende Scotus in seinen
Argumenten für die Conceptio Immaculata mehr von seinen eigenen Zeitgenossen,

als umgekehrt diese und die Nachwelt von ihm gelernt haben. Diese

Frage kann nur durch minutiöse geschichtliche Teiluntersuchungen
entschieden werden und H. hat für zwei Zeitgenossen des Scotus eine solche
Arbeit durchgeführt : für seinen Ordensbruder Robert de Cowton und für den



Besprechungen 355

Dominikaner Thomas de Sutton. Er musterte zuerst die Quellen (1-51),
edierte dann die entsprechenden Texte beider Theologen (55-116), sowie eine
verkürzte Wiedergabe der Sentenzen des Richard Snedisham (117-124),
schließlich die Notizen eines Anonymus über Robert de Cowton und Thomas
v. A quin (125-127). Anschließend stellt H. den Einfluß beider Autoren auf
die schwebende Kontroverse dar (132-138) und zeigt, wie sie die Gegner (139-
145) und Freunde (146-164) der Conceptio Immaculata beurteilen,
insbesondere wie sie sich zu Heinrich von Gent stellen (165-188).

Das Ergebnis Duns Scotus ist bald von der Art gewesen, daß er die
Theologen entweder zu Anhängern oder zu Gegnern hatte ; gleichgültig ließ
er niemand (147). Robert de Cowton ist offensichtlich weitgehend positiv
an Scotus orientiert (147-161). Thomas de Sutton kennt Scotus, hält aber
gegen Scotus zu seinem Ordensbruder Thomas v. Aquin (161-164). Aber
weder der eine noch der andere wagt seine Ansicht als sicher auszugeben ;

jeder hält seine Meinung für mehr wahrscheinlich und verteidigt sie unter
dieser Einschränkung (193 f.).

3. Rosato, Leo, OFM : Doctrina de Immaculata B. V. M. Conceptione
secundum Petrum Aureoli. (Vol. 8.) — 1959. xv-143 p.

Auch Petrus Aureoli ist ein Zeitgenosse, wenn auch mehr ein Rivale als
ein Schüler des Scotus (1-2). R. stellt zunächst alle literarischen Äußerungen
seines Autors über die schwebenden Fragen zusammen (5-17) und zeichnet
die wissenschaftliche Einstellung, womit dieser die Frage anging (17-23).
Er arbeitet die Vorstellung des Petrus Aureoli über die Erbsünde heraus
(25-37), um dann zu zeigen, wie dieser sich die Ausnahme Mariens von der
Allgemeinheit der Erbsünde dachte (38-48). Die sich aufdrängende Frage,
ob und wie für Gott eine solche Ausnahme durch Vorbewahrung möglich
sei, ist Gegenstand des folgenden zweiten Kapitels (49-78). Ein weiteres drittes

Kapitel legt die Meinung des Aureoli über das Faktum der Conceptio
Immaculata und über seinen theoretischen Sicherheitsgrad dar (79-104).
Das letzte, vierte Kapitel beschäftigt sich mit den Quellen und der Bedeutung

des doctor facundus im historischen Ablauf der Gesamtkontroverse
(105-129).

Das Ergebnis ist, daß Aureoli von Bonaventura, Wilhelm v. Ware, Scotus
und anderen beeinfluß ist (108) ; es bleibt aber sein Ruhm, daß er den ersten
scholastischen Traktat ausdrücklich über diese Frage verfaßte, daß er das
Problem schon im Sinne der später dogmatisierten Entwicklung genau
formulierte (105 f.), und auf die weitere Entwicklung einen großen fördernden
Einfluß nahm (131-136). H. M. Köster SAC

Malo, Adrien-M., OFM : Pour le centenaire de Lourdes. - Les éditions
franciscaines, Montréal 1958. 119 p.

Der Band ist ein geschichtliches Dokument zum zehnjährigen Jubiläum
der kanadisch-mariologischen Arbeitsgemeinschaft. Er stellt zugleich eine
Huldigung an den Präsidenten der internationalen marianischen Akademie
und den Organisator des Lourdes-Kongresses, P. Balii, dar, der aus diesem



356 Besprechungen

Anlaß Kanada besucht und zur Vorbereitung des Lourdes-Kongresses 1958
eine Reihe kompetenter Konferenzen gehalten hat. Die Schrift enthält ein
detailliertes Reisejournal (8-13) dieser Vortragstournée. Es folgen im
Abdruck die von P. Balic gehaltenen Konferenzen : Lourdes, la ville des miracles

; Deux questions de théologie. Sur le thème : Marie et l'église; Marie,
Mère de Dieu et Mère des hommes, dans la pensée de l'éternel (17-80). Ein zweiter

Teil enthält die zur Verleihung des juristischen Ehrendoktorates durch
die Universität Ottawa an P. Balic gewechselten Urkunden und Reden
(83-93). Ein dritter Teil veröffentlicht die Initiative von P. Balic zugunsten
der Schweigenden Kirche: Seine Promemoria an Pius XII., die päpstliche
Antwort hierauf, den Anruf von P. Balic an die freie Welt, und ein
Kreuzzugsgebet für die hinter dem Eisernen Vorhang gefährdeten Glaubensbrüder.
Den Schluß bildet ein von P. Balic über die Korredemptrix-Frage im Osser-
vatore Romano vom 20. 10. 57 veröffentlichter Artikel.

H. M. Köster SAC

Franciscus Xav. de Abârzuza OFM Cap : Manuale theologiae dogmaticae,
vol. IV : De Sacramentis in genere et in specie. Editio 2a. - Ediciones Studium,
Madrid 1957. xxiv-554 p.

Zur Charakterisierung sei nur auf einige Punkte verwiesen. In bezug auf
die causalitas sacramentorum folgt Abârzuza der Ansicht von Billot : die
Sakramente sind causae intentionales dispositivae (S. 51-65). Der Traktat
über die Eucharistie ist, ähnlich wie bei Filograssi, in drei Teilen behandelt :

das Geheimnis der Realpräsenz, das Opfer und das Sakrament. Das Wesen
des eucharistischen Opfers ist in der Doppelkonsekration gegeben (S. 280-
297). In der Darlegung über das Ehesakrament wird die Problematik der
Zweckfrage nicht berührt. Die besonders im deutschen Sprachraum viel
und fruchtbringend diskutierte Frage über die « Mysteriengegenwart »

1 wird
mit keinem Wort berührt, was nicht nur für das Lehrbuch, sondern auch
für die Sakramente selber das Fehlen eines wertvollen Aspektes und belebenden

Impulses bedeutet. T. Kreider OSB

Eucaristia. Il mistero dell'altare nel pensiero e nella vita della Chiesa.
A cura di Antonio Piolanti. - Desclée, Editori Pontifici, Roma-Parigi-
Tournai-New-York 1957. xv-1231 p.

Unter der Leitung von Monsignore A. Piolanti haben rund fünfzig Theologen

an diesem Sammelwerk über die Eucharistie mitgearbeitet, das vom
Herausgeber als eine Vorbereitung für die Feier des siebten Zentenars der
Promulgierung des Fronleichnamsfestes (1264/1964) gedacht ist. Die
überwiegende Zahl der Mitarbeiter stammt aus Italien, ein Dutzend sind Franzosen

oder Belgier, ganz wenige haben eine andere Nationalität. Wenn man
deshalb auch nur in einem eingeschränkten Sinn von einer europäischen Zu-

1 Zur Orientierung siehe: RT 57 (1957) 510-551 ; 58 (1958) 20-54. Ebenso :

FZPT 6 (1959) 420-430.



Besprechungen 357

sammenarbeit sprechen kann, wird man doch gerne anerkennen, daß es

Piolanti gelungen ist, eine große Zahl guter Kräfte für das Werk zu gewinnen,
die sich mit wissenschaftlichem Ernst an die ihnen gestellte Aufgabe gemacht
haben. Wie der Herausgeber im Vorwort ausführt, präsentiert sich der Band
wenigstens als Versuch einer Summe über die Eucharistie : « La costruzione,
che ne è risultata, tende a superare la frammentarietà délia enciclopedia,
con la palese aspirazione di imitare la summa medievale, in cui tutto era in
funzione di una idea centrale. Siamo ben persuasi di essere rimasti lontani
dall'ideale e pertanto consideriamo il nostro come un tentativo, che traduce
l'intimo travaglio délia scienza teologica ...» (S. v).

Die materielle Fülle des Werkes ist denn auch tatsächlich erstaunlich.
Der erste inhaltlich und umfangmäßig gewichtigere Hauptteil befaßt sich
mit den biblisch-dogmatisch-apologetischen Fragen um die Eucharistie
(« L'Eucaristia nel pensiero »). Er ist folgendermaßen gegliedert : Der erste
Abschnitt handelt über die Quellen des Glaubens an die Eucharistie mit
Einschluß des kirchlichen Lehramtes. Die bedeutendste Untersuchung im
biblischen Teil hat G. Rufpno über die Eucharistie im Neuen Testament geschrieben.

Einige kleinere Aufsätze über die alttestamentlichen Typen und die
Malachiasprophezeiung sind vorangestellt (G. Rinaldi, G. R. Castellino).
Andere Arbeiten folgen über die Eucharistie bei den ersten Vätern (D. van
den Eynde), den Alexandrinern (Th. Camelot), der Schule von Antiochien
(J. Lécuyer), den afrikanischen Vätern (CA. Boyer). Mit zwei Untersuchungen
über die Eucharistie in der Archéologie (A. A more) und in den lehramtlichen
Entscheidungen (A. Zigrossi) schließt der Abschnitt.

Im zweiten umfassenden Abschnitt wird die Theologie der Eucharistie
entwickelt, wobei das Schwergewicht auf der Transsubstantiation (A.Pio¬
lanti) und der Explikation der verschiedenen Aspekte der Realpräsenz liegt
(H. Bouëssé, L. Ciappi, L. Zanni). Anschließend werden die Fragen des
Meßopfers (A. Piolanti), der Teilnahme der Gläubigen am Opfer (G. Philips), der
Meßopferfrüchte (G. Rambaldi), der Epiklese (M. Gordillo), der Wirkungen
(A. Piolanti) und der Heilsnotwendigkeit (R. M. Pizzorni) der Eucharistie
besprochen.

Der dritte Abschnitt stellt die Irrtümer über die Eucharistie dar von
der Zeit der Väter über das Mittelalter und die Reformation bis in die Gegenwart

hinein, wo nicht nur auf verschiedene Theorien protestantischer Exe-
geten und Theologen, sondern auch auf irrige Anschauungen im katholischen
Bereich aufmerksam gemacht wird (G. Zannoni, A. Piolanti, D. Stiernon
L. Cristiani, S. Zedda, A. Michel). Im vierten werden die Beziehungen zu
anderen Glaubensgeheimnissen, zum Priestertum (R. Spiazzi), zur Kirche
(P. Parente), zu Maria (R. Laurentin), zum Herzen Jesu (L. Penzo) und zur
Trinität (M. Schmaus) untersucht. Der letzte Abschnitt befaßt sich schließlich

mehr apologetisch mit den Parallelen im außerchristlichen Bereich
(K. Prümm) und den Problemen, die sich hinsichtlich der Transsubstantiation

von den heutigen Naturwissenschaften her ergeben (R. Masi).
Im zweiten Hauptteil des Werkes werden Fragen des Kultes, der

Spiritualität, des Rechtes, der Literatur und Kunst in Verbindung mit der
Eucharistie behandelt.



358 Besprechungen

Man müßte eine eigene große Abhandlung schreiben, wollte man die
verschiedenen Beiträge einzeln besprechen. Wir begnügen uns hier mit einigen

kritischen Bemerkungen, die den Gesamtcharakter des Werkes verdeutlichen

und einige Schwächen sichtbar machen sollen. So imponierend das
Werk der materiellen Fülle nach ist, so vermag es, qualitativ gesehen, doch
nicht ganz zu befriedigen.

1. Bei aller Anerkennung der Monumentalität der Anlage des Bandes
wünschte man doch eine größere Konzentration des Inhaltes. Nachdem man
schon keine eigentliche Enzyklopädie der Eucharistie schaffen wollte, wäre
es wohl von Vorteil gewesen, einige sekundäre Aspekte auszuscheiden und
dafür einige andere Fragen (z. B. in der Bibeltheologie zu vertiefen. Natürlich

kann der Band nun auch zur Konsultierung für die verschiedensten
Fragen der Eucharistie dienen. Sofern das mitbeabsichtigt ist, hätten Herausgeber

und Verlag unbedingt auf ausführlichere Indices achten müssen. Dankbar

ist der Leser für das synthetische Summarium, das R. M. Pizzorni seinem
Beitrag über die Heilsnotwendigkeit der Eucharistie vorangestellt hat.
Sofern das Werk eine Neuauflage erlebt, ließe sich das vielleicht auch bei
anderen Beiträgen machen.

2. Wie schon angedeutet, ist die biblische Grundlegung im Vergleich zu
anderen Teilen eher kurz gehalten. Der bedeutendste Beitrag in dieser
Beziehung ist die Arbeit von G. Rufßno über die Eucharistie im Neuen Testament,

die die neuere exegetische Literatur im allgemeinen gut einbezogen
hat. Bei der Darstellung der eucharistischen Rede Jesu (S. 94-106) hätten
jedoch Bultmann und Cullmann jedenfalls berücksichtigt werden müssen.
Daß Jo. 6,26-65 ganz von der Eucharistie zu deuten sei, scheint mir auch
durch die Darlegung Rufifmos nicht erwiesen zu werden. Gewiß steht das
personale Essen Christi durch den Glauben nicht als etwas zweites neben
dem sakramentalen Essen, und insofern bildet die Rede eine innere Einheit
und kann als eucharistische Rede bezeichnet werden. Es müßte aber unter
Wahrung dieser Einheit doch der Aspekt des Glaubens (sollte der nicht auch
höchst realistisch sein im ersten Teil der Rede schärfer herausgearbeitet
werden, als es hier geschieht.

Grundsätzlich ist zu den bibeltheologischen Arbeiten zu bemerken, daß
sie zu sehr durch ein Schema bestimmt sind, wie es durch die späteren
Glaubensaussagen und die Theologie der Realpräsenz und des Opfercharakters

der Messe nahegelegt wird. Natürlich muß das alles auch in Erscheinung
treten. Aber es ließe sich doch noch viel mehr aus der Schrift herausholen.
Man vergleiche, um nur auf zwei Aspekte hinzuweisen, die Hinweise auf den
Zusammenhang zwischen Eucharistie und der Auferstehung des Herrn bei
F. X. Durrwell1 und die Untersuchungen Thurians 2 und Schildenbergers 3

1 F. X. Durrwell : Die Auferstehung Jesu als Heilsmysterium (Salzburg
1958) 333-345.

2 M. Thurian : L'Eucharistie - Memorial du Seigneur, Sacrifice d'action de
grâce et d'intercession (Neuchâtel 1959).

3 J. Schildenberger : Der Gedächtnischarakter des alt- und neutestament-
lichen Pascha, in : Opfer Christi und Opfer der Kirche, hrsg. v. B. Neunheuser
(Düsseldorf 1960) 75-97.



Besprechungen 359

über den alt- und neutestamentlichen Begriff des Gedächtnisses (die letzten
beiden Arbeiten sind allerdings jünger als das vorliegende Werk), um zu
sehen, wie viel gerade für die Eucharistie aus der Schrift herauszuholen wäre.
Eine solch offenere Betrachtungsweise hätte es vor allem möglich gemacht,
die Eucharistie mehr in die Heilsgeschichte hineinzustellen, ein Gesichtspunkt,
der im ganzen Band offensichtlich zu kurz kommt 4.

3. Dogmengeschichtlich sind die Aussagen der ersten Väter, sowie die der
Alexandriner und Antiochener gut zusammengefaßt und vom entsprechenden
theologischen Hintergrund her gedeutet. Hingegen vermißt man eine
Darstellung des Metabolismus des Ambrosius und bedauert, daß Augustinus
nicht ausführlicher (gemessen am Gesamtumfang des Werkes zu Worte
kommt. Jedenfalls wäre es wichtig gewesen, schon in der Patristik genau
den Ausgangspunkt für die späteren verschiedenen Tendenzen der
theologischen Explikation der Eucharistie zu fixieren und dementsprechend die
Dogmengeschichte auch nach Augustinus weiterzuführen. Dies ist jedoch
nicht der Fall. Man spricht in der späteren Zeit wohl ausführlich von eucha-
ristischen Häresien, man registriert sorgfältig die verschiedenen Entscheidungen

des kirchlichen Lehramtes, soweit zu den dogmengeschichtlich
interessanten Arbeiten von De Lubac und Yves de Montcheuil Stellung genommen
wird 5, ist die Beurteilung vorwiegend negativ, aber man kommt so doch
nicht zu einer echten dogmengeschichtlichen Betrachtungsweise, die übrigens
durchaus nicht rein historisch zu sein braucht, sondern sehr theologisch sein
kann. Methodologisch scheint mir das durch einen ungenügend geklärten
Begriff der « Tradition » bedingt, die im Schema des Werkes als zweite Quelle
neben die Schrift gestellt wird, und unter der die Väter subsumiert werden.
Das führt dazu, daß intentional die Väter soweit befragt werden, als sie zum
Beleg der Glaubensaussagen nützlich sind (ich sage intentional von der
Anlage des Werkes her, denn faktisch führen einzelne Arbeiten, die von guten
Spezialisten gemacht wurden, durchaus weiter), und daß keine über die
Patristik hinausführende dogmengeschichtliche Betrachtung erfolgt, es sei
denn in den genannten ungenügenden Formen.

4. Die theologische Reflexion beginnt mit einigen Untersuchungen über
die Transsubstantiation und die Realpräsenz. Es handelt sich dabei um gründliche;

Arbeiten scholastischer Theologie. Vor allem bringt A. Piolanti in guter
Argumentation die thomistische Auffassung der Transsubstantiation zur
Geltung und macht das Ungenügen der spätscholastischen Reproduktionsund

Adduktionstheorien deutlich. Andererseits vermag gerade dieser Teil des

Werkes nicht ganz zu befriedigen. Wie Betz, Scheffczyk und andere m. E. zu,

4 In einzelnen Beiträgen kommt der Gesichtspunkt immerhin zur Geltung
besonders im Artikel von M. Schmaus über die Beziehung zwischen Trinität und
Eucharistie S. 699-708.

5 Es handelt sich um De Lubac H. : Corpus Mysticum Theologie 3 (Paris
1949r) und um De Montcheuil Y. : La raison de la permanence du Christ sous

les espèces eucharistiques d'après S. Bonaventure et S. Thomas, in : Mélanges
Théologiques Théologie 9 (Paris 1951) 71-83, die von L. Zanni : Simbolo e realtà
nell'Eucaristia S. 315-327 kritisch besprochen werden. Es soll damit nicht geleugnet
werden, daß an den beiden Arbeiten einiges auszusetzen ist.



360 Besprechungen

Recht betonen 6, ist die Dreiteilung in Realpräsenz, Opfer und Sakrament,
die hier unproblematisch vorausgesetzt wird, künstlich und nicht ungefährlich,

weil ja auch die Realpräsenz und das Opfer im Rahmen der sakramentalen

Idee zu deuten sind. Es wäre verfehlt zu glauben, das sei schließlich
nur Sache der Einteilung. Gerade bei diesem Werk wird deutlich, daß die
Eucharistie als Opfersakrament in der umfassenden Einheit ihrer einzelnen
Momente theologisch als Ganzes nicht genügend in Erscheinung tritt, wenn
die Aspekte so auseinandergenommen und nebeneinander (unter Vorangehen
der Realpräsenz) gestellt werden. Man kommt nicht um den Eindruck herum,

daß hier die Bibeltheologie und die Liturgie kaum einen Einfluß auf die
theologische Darstellung ausgeübt haben, und man wird deshalb auch nicht
erwarten dürfen, daß diese Theologie neue Impulse für die bessere Gestaltung

der Liturgie geben kann. Auch die in sich gute Arbeit von G. Philips
über die Teilnahme der Gläubigen am Meßopfer vermag die ungenügende
Perspektive der theologischen Reflexion des ganzen Abschnittes allein nicht
zu korrigieren und kann so auch nicht ganz verhindern, daß der Aspekt der
Messe als Opfer und Mahl der Kirche allzusehr zurücktritt.

Im gleichen Zusammenhang wäre es wohl richtiger gewesen, wenn die
Probleme, die R. Masi in seiner Untersuchung über das Verhältnis der
Eucharistie zu den heutigen Naturwissenschaften aufwirft, schon die Problematik

der Arbeit über die Transsubstantiation bestimmt hätten. Jedenfalls
hätte man sich methodologisch schon hier mit den Fragen befassen müssen,
die in neuerer Zeit besonders Colombo eingehend und gut dargestellt hat'.

Wenn Piolanti mit Berufung auf Selvaggi sagt : « Cio che S. Tommaso
ha espresso con terminologia filosofica, si puô tradurre in termini di fisica
moderna » (S. 241 Anm. 72), so wird hier die Frage nun doch zu sehr vereinfacht.

Die Arbeit von Masi selber, die gründlich und überlegt geschrieben
ist und zur Annahme einer mehrfachen Realpräsenz in einer Hostie kommt,
scheint mir nicht genügend zu beachten, daß Brot primär eine anthropologische

Größe ist. Dieser Aspekt, der zudem der von der Offenbarung her
vordergründige ist, müßte jedenfalls mehr berücksichtigt werden unter voller
Wahrung der Realität der Transsubstantiation. Wie immer man von da aus
die Transsubstantiation und Realpräsenz erklären mag, so müßte die
Explikation doch den anthropologischen Ansatz bewahren und dürfte nicht
einfach von einem eingeengten physikalisch-chemischen Begriff des Brotes her
operieren. Bleibt aber der anthropologische Ansatz gewahrt, so dürfte man
sinnvollerweise nicht zur Annahme einer mehrfachen Realpräsenz in einer
Hostie kommen. Der richtige Ansatz der theologischen Explikation hat seine

Konsequenzen übrigens bis in die eucharistische Frömmigkeit hinein 8.

6 J.Betz: Eucharistie. Lex. f. Theol. u. Kirche III (Freiburg i. Br. 1959)
1153 f. ; L. Scheffczyk : Die Zuordnung von Sakrament und Opfer in der Eucharistie,

in : Pro Mundi Vita - Festschrift zum Eucharistischen Weltkongreß, hrsg.
von der Theologischen Fakultät München (München 1960) 203-222.

7 Vgl. die zusammenfassende Bilanz mit dem Verweis auf die früheren Arbeiten
C. Colombo : Bilancio provvisorio di una discussione. SC 88 (1960) 23-55.

8 Man lese einmal die folgende Aussage, die A. Blasucci in seinem Artikel
über die Geistliche Kommunion mit voller Billigung anführt S. 1023 : « Se fossi uno



Besprechungen 361

5. Die Darstellung der eucharistischen Irrtümer gibt eine gute
Orientierung. Bei der Behandlung der heutigen Strömungen der protestantischen
Theologie wäre es wünschenswert gewesen, noch mehr auf die Fragen zu
achten, die sich dem katholischen Theologen stellen. Ein bißchen Zugwind
aus der protestantischen Theologie hätte auch in die Systematik mehr frische
Luft bringen können. Jedenfalls scheint es uns nicht, daß das vorliegende
Buch schon eine genügende Antwort auf die dem katholischen Theologen
von protestantischer Seite gestellten Fragen ist, wie es Zedda in seinem
Artikel « I critici non cattolici e le origini dell'eucaristia » S. 574 meint. Im
übrigen ist der Artikel gut informiert und loyal geschrieben.

6. In den Arbeiten über den Kult (Meßgeschichte, Konzelebration,
Officium, Kommunion, Frühkommunion, Tabernakel, Fronleichnamsfest,
Eucharistische Bruderschaften, Anbetung, Geistliche Kommunion) und die
eucharistische Gesetzgebung findet sich viel historisches und rechtliches
Material, für das man dankbar ist. In manchen Beiträgen vermißt man dafür
die theologische Vertiefung um so mehr. Gerade in diesem Teil wäre es

wünschenswert gewesen, auch auf die Gefährdungen der eucharistischen
Frömmigkeit, auf ein isoliertes Kommunionverständnis usw. aufmerksam
zu machen, wie es etwa F. X. Arnold, J. A. Jungmann und (nach Erscheinen
des vorliegenden Werkes) Henry Fischer getan haben 9. Man vergleiche
einmal die kritische Untersuchung Fischers über den Erstkommunionunterricht
mit dem, was hier über die Frühkommunion gesagt ist Andererseits ließen
sich verschiedene althergebrachte Übungen wie die Anbetung des Aller-
heiligsten und die Geistliche Kommunion theologisch tiefer begründen, als
es hier geschieht. Man vergleiche die einschlägigen Arbeiten von Karl Rahner
und Schlette 10. Auch die Fragen des Stipendiums, der Meßzelebration u. a.
verdienten eine theologisch vertiefte, und nicht nur juridisch-kanonistische
Behandlung11. Wir kommen gerade bei diesem Teil nicht um den Eindruck
herum, daß in diesem Werk Liturgie und Theologie noch recht weit
auseinanderstehen, und es ist nur zu hoffen, daß Vagaggini : II senso teologico della
liturgia (Roma 1957 ; s. dazu FZPT 5 [1958] 178-187) und andere Werke auch
im Süden ihre Früchte zeitigen werden.

scienziato studierei il modo di rendere più duraturo il pane, in modo che ci possa
rimanere mezzodi, per stare sempre inseparabilmente unito con Gesù ...» und lese
als theologischen Kommentar dazu : K. Rahner : Danksagung nach der heiligen
Messe, in : Sendung und Gnade (Innsbruck 1959) 209-212.

9 F. X. Arnold : Vorgeschichte und Einfluß des Trienter Meßopferdekrets
auf die Behandlung des eucharistischen Geheimnisses in der Glaubensverkündigung
der Neuzeit, in: Die Messe in der Glaubensverkündigung (Freiburg i. Br. 1950)
114-161 ; J. A. Jungmann : Vom Sinn der Messe als Opfer der Gemeinschaft
(Einsiedeln 1955) ; H. Fischer : Eucharistiekatechese und liturgische Erneuerung
(Düsseldorf 1959).

10 K. Rahner : Über die Besuchung, in : Sendung und Gnade (Innsbruck
1959) 218-235 ; H. R. Schlette : Kommunikation und Sakrament Quaestiones
Disputatae 8 (Freiburg i. Br. 1959).

11 Wie sich kirchenrechtliche Fragen um die Meßfeier theologisch behandeln
lassen, zeigt gut K. Mörsdorf : Der Träger der eucharistischen Feier. Pro Mundi
Vita (s. Anm. 6) 223-237.



362 Besprechungen

7. Wie schon angedeutet, präsentiert sich der Band gut in der äußeren
Aufmachung. Wertvoll ist die ausgewählte Bibliographie, die jeweils den
einzelnen Artikeln beigefügt ist. Sehr zu bedauern sind hingegen die unglaublichen

Druckfehler, die sich vor allem bei der Zitation fremdsprachiger
Literatur eingeschlichen haben. Verlag und Herausgeber müßten sich doch dafür
einsetzen, daß so etwas in diesem Maß bei einem wissenschaftlichen Werk
nicht vorkommt.

Zusammenfassend sei folgendes festgehalten : Der Theologe, der sich in
die Fragen über die Eucharistie vertiefen muß, wird am vorliegenden Band
nicht vorbeikommen und für manche gute Arbeit dankbar sein. Als Ganzes
scheint mir das Werk aber doch recht entfernt zu sein von einer Theologie
der Eucharistie, wie sie heute geschrieben werden müßte, und in der
Gesamtperspektive sowie in einzelnen Beiträgen bleibt es beträchtlich hinter dem
zurück, was anderswo schon biblisch, dogmatisch und pastoralliturgisch
erarbeitet wurde. M. Löhrer OSB

Pro Mundi Vita. Festschrift zum Eucharistischen Weltkongreß 1960, hrsg.
v. der theologischen Fakultät der Ludwig-Maximilian-Universität München.-
Max Hueber Verlag, München 1960. 331 S.

Aktuelle Fragen zur Eucharistie. Hrsg. v. Michael Schmaus. - Max
Hueber Verlag, München 1960. 196 S.

Die beiden hier angeführten Sammelwerke stehen in Verbindung mit
dem Eucharistischen Kongreß in München, « Pro Mundi Vita » als
Festschrift der Theologischen Fakultät der Ludwig-Maximilian-Universität,
« Aktuelle Fragen zur Eucharistie » als Sammlung der Referate und einiger
Diskussionsbeiträge, die auf der Tagung der deutschsprachigen Dogmatiker
in Passau vom 7. bis 10. Oktober 1959 im Hinblick auf den Kongreß gehalten
und von Michael Schmaus herausgegeben wurden.

1. Die Beiträge der Festschrift « Pro Mundi Vita » wurden größtenteils
auch von Professoren der Münchner Universität geschrieben. Nicht alle
Arbeiten stehen dem Thema gleich nahe. Am weitesten weg führt Wilhelm
Keilbachs Aufsatz « Transzendenz, Archetypus, Mysterium » (S. 147-164), in
dem der christliche Begriff des Mysteriums (verstanden als « Geheimnis »)

mit der jasperschen Transzendenz und dem Archetypus Jungs verglichen
und von ihnen kritisch abgegrenzt wird. Die wertvolle Gegenüberstellung
hätte durch eine tiefere Analyse des Geheimnisses noch gewinnen können,
das nicht so sehr « in der Verlängerung dessen, was sich der erkennenden
Vernunft stellt» (S. 161), liegt, sondern viel ursprünglicher zum Wesen des
Menschen als Bedingung der Möglichkeit aller kategorialer Erfassung der
Vernunft gehört. Man vergleiche K. Rahner, Uber den Begriff des Geheimnisses

in der katholischen Theologie Schriften zur Theologie IV (Einsiedeln

1960) 51-99. - Näher an das eucharistische Thema heran führt von der
Soziologie her eine Untersuchung des inzwischen verstorbenen N. Monzel,
der die eucharistische Tischgemeinschaft im Licht der soziologischen
Kategorienlehre (geistige Persongemeinschaft tendiert zu symbolischer Gemeinschaft

im Vitalen) würdigt (S. 181-202). Der Autor macht dabei darauf auf-



Besprechungen 363

merksam, daß er in diesem Artikel zum ersten Mal eine Skizze der
Gesetzmäßigkeiten sozialer Elementarbeziehungen (Vitalgemeinschaft, Gesellschaft,
Geistige Persongemeinschaft), die er in jahrelanger Bemühung analysiert
hat, veröffentlicht. - Theoderich Kampmann schreibt über « Die laudatio
sacramenti im Werke Gertrud von Le Forts » (S. 128-146), geht dabei aber
auch stark auf die allgemeinen theologischen Perspektiven im Werk der
Dichterin ein.

Drei Beiträge befassen sich mit bibeltheologischen und patristischen
Aspekten der Eucharistielehre. Melchisedech als Typus Christi wird von
V. Hamp untersucht (S. 7-20), der die Linie von Gen. 14,18-20 über Ps. 110,4
zum Neuen Testament hin zieht. Zutreffend und methodologisch von Bedeutung

scheint mir die Bemerkung Hamps zu Psalm 110,4, die Frage, ob es

sich um einen messianischen oder um einen Königspsalm handle, könne nicht
mit einem Entweder-Oder, sondern nur mit einem Sowohl-Als auch
beantwortet werden. In diesem Zusammenhang darf vielleicht der Wunsch
ausgesprochen werden, ein Alttestamentler möchte den ganzen Fragenkomplex
der messianischen Weissagungen in einer dem heutigen Stand seiner Wissenschaft

(im Blick auch auf die protestantische Bibeltheologie und ihre
methodologischen Fragestellungen) und den Einsichten heutiger Theologie
entsprechenden Weise wieder aufgreifen. Das Werk von Paul Heinisch, Christus
der Erlöser im Alten Testament (Graz 1955) ist bibeltheologisch unbefriedigend.

- A. W. Ziegler macht auf den erdhaften Realismus des Irenäus
aufmerksam (S. 21-43), um von da aus seinen eucharistischen Realismus zu
verdeutlichen, während über die Eucharistielehre des Augustinus als Curiosum
des sonst durchgehend deutsch gehaltenen Bandes eine englische Notiz von
Abt Hugo Lang (vorgebracht ursprünglich am ersten internationalen
patristischen Kongreß in Oxford 1950) zu lesen ist (S. 44-48).

Einige Arbeiten sind kirchengeschichtlicher oder ikonographischer Art :

R. Bauerreis, Basileus tes doxes - Ein frühes eucharistisches Bild und seine

Auswirkung (S. 49-67) ; H. Tüchle, Eucharistie und Propaganda-Kongregation
in den ersten Jahrzehnten ihres Bestehens (S. 68-81) ; M. Hartig, Die

eucharistischen Gnadenstätten in Bayern (S. 97-113) ; K. Weinzierl, Die
Corporis-Christi-Erzbruderschaft bei St. Peter in München (S. 114-127).
G. Schwaiger, Johann Adam Möhler und der Laienkelch (S. 82-96) weist bei
der Darstellung Möhlers auf die Aktualität der Frage hin : « Man kann dem
Heiligen Vater die Bitte um den Laienkelch kaum mit schöneren Worten
unterbreiten, als sie der große Symboliker ausgesprochen hat : ,Wir würden
uns freuen, wenn es einem jeden freigestellt würde, ob er aus dem gesegneten
Kelche trinken wolle oder nicht' » (S. 96).

Von den drei kirchenrechtlichen Untersuchungen zeichnen sich die
Aufsätze von K. Mörsdorf, Der Träger der eucharistischen Feier (S. 223-237)
und M. Kaiser, Manifestation des öffentlich-rechtlichen Charakters der
Eucharistie in der applicatio pro populo (S. 238-255) durch ihre theologische
Substanz aus. Während Mörsdorf an seine anderweitig schon vertretene
Auffassung der Polarität von Weihe- und Hirtengewalt anknüpft, um von da
aus zu erklären, in welchem Sinn durch die Priesterweihe eine Befähigung
zur Repräsentation der Kirche zusammen mit der Befähigung zur Repräsen-



364 Besprechungen

tation des verborgenen Herrn gegeben wird (Grundbestand an Hirtengewalt
durch die Weihe, konkrete Hirtenstellung durch die kanonische Sendung),
geht Kaiser dem tieferen theologischen Sinn der applicatio pro populo nach,
wobei er deutlich macht, daß die neuere Praxis einer Befreiung der
Applikationspflicht an den aufgehobenen Feiertagen zugunsten eines guten
kirchlichen Zweckes zu einer neuen Gefährdung des öffentlich-rechtlichenVerständ-
nisses des Meßopfers wird. Mehr auf das Kirchenrechtliche beschränkt sich
A. Scheuermann, Der eucharistische Ort nach kirchlichem Recht (S. 311-331).

Zur Dogmatik sind die folgenden drei Arbeiten zu rechnen : H. Fries
geht in ansprechender Weise dem Zusammenhang von Eucharistie und kirchlicher

Einheit nach, wobei er vom Neuen Testament über die Kirchenväter
die Brücke zu « Corporis Christi » und « Mediator Dei » schlägt (S. 165-180).
M. Schmaus untersucht den Zusammenhang von Eucharistie und Auferstehung

von den Toten (S. 256-279). Bei der Explikation der Beziehung der
Eucharistie zu den zentralen soteriologischen Geschehnissen des Todes und
der Auferstehung des Herrn sowie zur Kirche nimmt er einige Ausführungen
seines Vortrages in « Aktuelle Fragen zur Eucharistie » (siehe unten) wieder
auf, übernimmt auch Karl Rahners These über das Verhältnis von Wort und
Sakrament (Sakrament als höchste Verleiblichung des Wortes, vgl. S. 260),
führt aber dann weiter zur Frage nach der Beziehung zwischen Kommunion
und leiblicher Verklärung, die er in existentiell-personalen Kategorien
ausdrückt. - Dogmatisch besonders wertvoll ist die sorgfältige, nüchterne Arbeit
von L. Scheffczyk, Die Zuordnung von Sakrament und Opfer in der Eucharistie

(S. 203-222). Ihre Bedeutung liegt vor allem darin, daß hier auch reflex
nach allen Seiten hin begründet wird, weshalb und wie die Eucharistie als

ganze als Opfersakrament zu fassen ist. Scheffczyk unterwirft zunächst die
verschiedenen Definitionen der Eucharistie und die Einteilungen des Traktates

einer Kritik, um dann (in einer ähnlichen Konzeption wie A. Vonier,
G. Söhngen, M. Schmaus, J. Betz u. a.) zu zeigen, daß Sakrament und Opfer
eine innerlich differenzierte Einheit bilden, wobei das Opfer das eigentliche
Subjekt in der Eucharistie darstellt, während das Sakramentale die Position
des Prädikates einnimmt, sodaß einerseits die Eucharistie als Sakrament
immer vom Opfergeschehen abhängig bleibt, andererseits das Opfergeschehen
als ganzes streng sakramental (und nicht naturhaft) verstanden werden muß.

Eine moraltheologische Arbeit von R. Egenter, Das persönliche Opfer
des Christen in seinem eucharistischen Bezug (S. 294-310) und eine
pastoralliturgische Untersuchung des Lebensgedankens in den Postkommunionen
des römischen Meßbuches von J. Pascher (S. 280-293) runden die gediegene
Festschrift ab.

2. Im Unterschied zu «Pro Mundi Vita» umfaßt der Band Aktuelle
Fragen zur Eucharistie nur dogmatisch ausgerichtete Arbeiten. Der bereits
erwähnte Aufsatz von K. Mörsdorf ist auch hier zu finden und wurde
ursprünglich wohl als Vortrag gehalten. - M. Schmaus, Christus, Kirche und
Eucharistie (S. 53-71) expliziert in geschickter Weise vor allem den Charakter
der Messe als Opfer der Kirche. Die Teilnahme der Kirche ist das « Plus »,

welches der Messe gegenüber dem Kreuzesopfer zukommt, jedoch nicht im
Sinn eines selbständigen Tuns der Kirche, da die Kirche zum voraus im



Besprechungen 365

Kreuzesopfer mitgemeint ist. Die Untersuchung von Schmaus erweist auch
die Fruchtbarkeit des Gedächnisbegrifles zur Explikation der Zusammenhänge

von Meßopfer und Kreuzesopfer.
Von großer Dichte und theologischer Bedeutsamkeit ist das einführende

Referat von Karl Rahner, Wort und Eucharistie (S. 7-52). Im ersten Teil
erörtert Rahner eingehend das grundsätzliche Verhältnis von Wort und
Sakrament. Es handelt sich hier zunächst um eine Frage des Traktates
De sacramentis in genere, der nach ihm « nicht eine abstrakte Formalisierung
des Wesens der einzelnen Sakramente ist, sondern ein Stück des
Kirchentraktates, der der Lehre von den einzelnen Sakramenten wirklich vorausgeht

und ihnen nicht als eine nachträgliche Verallgemeinerung nachfolgt ...»
(Kirche und Sakrament Quaest. Disp. 10 [Freiburg i. Br. 1960] 38). In
dieser ekklesiologischen Sicht werden die verschiedenen Sätze über das Wort
formuliert, das als Wort Gottes in der Kirche ein inneres Moment am
Heilshandeln Gottes ist und als solches, wo es in intenivsster Wesensverwirklichung
gegeben ist, die Gnade Gottes gegenwärtigen läßt, die es anzeigt. Die höchste
Wesensverwirklichung des wirksamen Wortes Gottes als Gegenwärtigung der
Heilstat Gottes im radikalen Engagement der Kirche bei den entscheidenden
Heilssituationen des Einzelnen ist das Sakrament und nur es. Im zweiten
Teil wird schließlich begründet, weshalb in der Eucharistie, die als solche
das Urkerygma der Kirche ist, das Wort als inkarnatorisches und eschatolo-
gisches Wort Gottes und als absolute Selbstaussage der Kirche als ganzer
und auf den Einzelnen hin seinen absoluten Höhepunkt erreicht. Die
Ausführungen Rahners, die hier nur sehr verkürzt angedeutet werden, sind auch
kontroverstheologisch sehr bedeutsam, weil sie in aller Schärfe den biblischen
Begriff des Wortes erfassen und ihn in inneren Bezug zum Sakrament setzen.

Weniger glücklich sind m. E. die Darlegungen Winklhofers über die
Eucharistie als Opfer, Speise und Anbetung (S. 92-109), der den «

Kernvorgang » des sakramentalen Geheimnisses im Speisewerden des Herrn sieht,
nicht nur, weil, wie B. Welte S. 185 in seinem Diskussionsbeitrag zutreffend
bemerkt, der Begriff Speise im Verhältnis zum Mahl einen zu eingeschränkten
Sinn hat, sondern vor allem deshalb, weil der Opfercharakter der Messe, die
doch ein sacrificium visibile, wenn auch sakramentaler Art ist, in Winkl-
hofers Darstellung nicht genügend zum Ausdruck kommt. Daß Christus für
uns Speise wird, ist logisch doch die Folge seines Opfers, die konkrete Form
der Zuwendung seines Todes zum Genuß, nicht aber das innere Konstitutiv
des Opfers selber. Man vergleiche dazu den kritischen Diskussionsbeitrag von
J. Schildenberger S. 180-183. Bei der Theorie Winklhofers ist auch nicht klar
ersichtlich, wie die Einmaligkeit des Opfers Christi gewahrt bleibt, da diese
Theorie doch im Hinblick auf den « Kernvorgang » des Speisewerdens, der
formell als Opfer qualifiziert wird, ein je neues Tun Christi postulieren muß.

J. H «ers Vortrag handelt von den Wirkungen der Eucharistie (S. 110-155)
und versucht eine differenziertere Schau dieser Wirkungen vorzulegen. Fraglich

scheint mir, ob sich die Unterscheidung zwischen individuell-personalem
und sozialem Raum hinsichtlich der Wirksamkeit der Gnade so streng
durchführen läßt, wie Auer S. 138 f. meint. Mindestens ist die Herleitung der
Unterscheidung von der Sündentilgung problematisch, da eine tiefere Schau



366 Besprechungen

der Sünde doch bei jeder Sünde ein antisoziales Moment deutlich machen
könnte (und nicht nur bei « bestimmten Sünden ») und dementsprechend
auch die Sündentilgung immer ein soziales, d. h. ekklesiologisches Moment
einschließt und bei keiner Sünde nur im « privaten Bußgericht » geschieht.

L. Scheffczyk, Die materielle Welt im Lichte der Eucharistie (S. 156-
179), zeigt die grundlegenden theologischen Momente auf, die bei einer
Betrachtung der Materie einbezogen werden müssen und weist der Eucharistie
den Ort zu, den sie im heilsgeschichtlich bedingten Aufstieg der Materie zu
einer immer höheren Symbol- und Zeichenhaftigkeit hat. - Der Diskussionsbeitrag

von B. Welte zum Referat von L. Scheffczyk bringt insofern einen
sehr positiven Hinweis, als er eine mehr anthropologische (und nicht nur
physikalische) Betrachtungsweise der Realitäten von Brot und Wein nahelegt.

Die Explikation der Wandlung durch Stiftung eines neuen
Bezugszusammenhanges, der das Einzelseiende nach Welte primär konstituiert und
in der Wandlung geändert würde, scheint mir indes auch als Arbeitshypothese

(als solche wird sie von Welte zurückhaltend qualifiziert) schwer
annehmbar zu sein : Vom Bezugszusammenhang wird wohl erklärbar, daß Brot
und Wein als physikalisch-chemische Substanzen « Speise » oder « NichtSpeise

» sein können, und dieser Aspekt mag seine Bedeutung haben für die
Frage z. B. der Realpräsenz in konsekrierten Species, die rein
chemischphysikalisch noch als Brot- oder Weinkonglomerat charakterisiert werden
können, ohne daß sie aber vom anthropologischen Bezugszusammenhang her
noch als Brot und Wein im Sinn von Speise erscheinen (das wäre der Fall
z. B. nach dem Genuß der betreffenden Species). Aber wie läßt sich die Wandlung

als solche im Sinn der kirchlichen Lehre als Transsubstantiation der
Substanz von Brot und Wein in die Substanz des Fleisches und Blutes Jesu
Christi (mit allem, was dazugehört) durch eine Änderung des ursprünglichen
Bezugszusammenhanges, so wesentlich er auch zu einer Sache gehören mag,
erklären Kann Brot- und Wein-Sein im Verhältnis zu Fleisch- und Blut-
Sein adäquat durch einen Bezugszusammenhang, der das Seiende
konstituierte, erklärt werden Das müßte doch zum mindesten näher gezeigt werden.

Gibt es ferner, sofern man die Wandlung von der Änderung des

Bezugszusammenhanges her verstehen möchte, ein eindeutiges Kriterium, um die
Realpräsenz der Eucharistie von der dynamischen Wirkweise der übrigen
Sakramente zu unterscheiden, bei denen man doch auch von einem neuen
Bezugszusammenhang sprechen könnte Jedenfalls müßte man verschiedene
philosophische Voraussetzungen näher klären, wenn der Vorschlag Weltes
.auch nur als Arbeitshypothese näher in Betracht gezogen werden sollte.

Wie immer man den einzelnen Beiträgen dieses Werkes gegenüberstehen
mag, so wird man doch gern zugestehen, daß hier wertvolle theologische
Arbeit geleistet wurde, die über den unmittelbaren Anlaß der Dogmatiker-
tagung und des Eucharistischen Kongresses hinaus fruchtbar sein wird.

M. Löhrer OSB



Besprechungen 367

Bender, Ludovicus, OP : De Matrimonio. Commentarius. - R. Berruti,
Torino 1958. 123 p.

Bender behandelt vor allem die dogmatischen Probleme des Ehesakramentes,

um den mehr moralischen und rechtlich-kasuistischen Betrachtungsweisen

die nötigen Grundlagen zu liefern. Der Verfasser folgt im Aufbau,
in den Darlegungen und Beweisen den traditionellen Wegen, bemüht sich
aber doch da und dort eigene Lösungen zu bringen. So vertritt er die Ansicht,
daß ein matrimonium naturae zum Sakrament wird, wenn beide Eheteile
nachträglich die heilige Taufe empfangen und dies nicht wegen der Taufe
allein, noch durch Erneuerung des consensus, sondern durch das « vinculum
matrimoniale persistens » (S. 28-31). Auch für « excepta fornicatione » des

Matthäus-Evangeliums (5, 32 ; 19, 9) schlägt B. (S. 94), gestützt auf
Untersuchungen von Bonsirvin und Vaccari (siehe Biblica 1955, S. 149-151), eine
andere Lösung vor als jene, die das Problem vom philologischen Standpunkt
her lösen wollen, indem sie 7iap£XT6ç (excepta) mit « ausgeschlossen auch bei »

und p.-)) cm (nisi ob) mit « nicht einmal bei » wiedergeben. Diese letzteren
Übersetzungen fanden zwar bereits Eingang in die meisten deutschen
Ausgaben, so bei Karrer, Kürzinger und in der Echter Bibel. Bender will das
« nisi ob fornicationem » beibehalten. Die Frau kann also entlassen werden,
weil es sich, wie Bender und seine Gewährsleute annehmen, gar nicht um die
rechtmäßige Ehefrau handelt, sondern um eine Konkubine. Der Sinn von
excepta fornicatione wäre also : excepto casu concubinatus (Vaccari, Biblica
1955, S. 151). Selbstverständlich kann und muß diese Frau entlassen werden,

« quia vita cum ea est fornicaria » (S. 94). So weit, so gut Aber wie
erklären sich dann die weiteren Worte Christi : « et qui dimissam duxerit
(yapcov), moechatur (poixarai). Wäre B's. Annahme richtig, so wäre ja der
Versuch der entlassenen Konkubine eine Ehe einzugehen, wieder Ehebruch.
Mit « dimissa » muß also doch eine noch gültig verheiratete Frau gemeint
sein, nicht eine entlassene Konkubine. Es handelte sich zudem, laut
Fragestellung der Pharisäer, die Jesus « auf die Probe stellen wollten » (19, 3), um
das umstrittene Problem der Ehescheidung. Auch hätten die Jünger Jesu
auf diese von Bender und Vaccari gebrachte Lösung des Problems nicht
geantwortet mit : « Wenn die Sache von Mann und Frau so steht, so ist es nicht
gut, zu heiraten» (19, 10). Diese Reaktion ist nur verständlich, wenn die
Entlassung der rechtmäßigen Ehefrau zur Diskussion stand und bei der
Annahme, daß Christus bei Matth., mit noch schärferer Akzentuierung, das
Gleiche sagt, was Mk. und Lk. überliefern.

In der Behandlung der Zweckfrage des Ehesakramentes (S. 56-70) hätte
nicht nur der finis operis oder obiectivus, sondern auch der finis operantis
oder subiectivus besprochen werden müssen. Objektiv bleibt die procreatio
prolis der finis principalis und es geht nicht an, nachdem die Stellungsnahme
des Sanctum Officium1 erfolgt ist, einfach das « mutuum complementum » zum
finis principalis (obiectivus) zu machen, was allerdings nicht ausschließt,

1 Das S. Ofüc. hat auf eine Anfrage mit « negative » geantwortet. Ob das schon
einer « condemnatio » gleichkommt, wie Bender auf S. 62 sagt, ist fraglich (AAS
1944, S. 103).



368 Besprechungen

daß subjektiv oft genug das mutuum complementum, die Sehnsucht nach
seelisch-leiblicher Lebensgemeinschaft, zum finis principalis et primarius,
d. h. immediatus wird. Auch dieses Verlangen nach völliger Lebensgemeinschaft

und gegenseitiger Vollendung in allen Lebensfunktionen ist gottgewollt

und naturbedingt, wenn es auch objektiv Mittel zum finis principalis,
zur procreatio prolis ist, die sicher nicht ausbleiben kann, wenn die Eheleute
dem Naturdrang des mutuum complementum stattgeben. Man sollte also
die subjektive Betrachtungsweise und die neuen Erkenntnisse über die
Hinordnung und Beziehung der Geschlechter nicht einfach übersehen, denn auch
die subjektiven Zweckbestimmungen der Ehe sind ebenso in der Natur des
Menschen begründet wie die objektiven. Davon wußte schon der « Römische
Katechismus », wenn er sagt : « Der erste Grund (warum Mann und Frau
die eheliche Verbindung eingehen sollen) ist eben die Gemeinschaft zwischen
den beiden Geschlechtern Ein zweiter Grund ist das Verlangen nach
Nachkommenschaft » (2. Teil, 8. Kap. 13. Fr.). Darauf nimmt Pius XI.
Bezug und schreibt in Casti connubi : « Die gegenseitige innere Formung der
Gatten, das beharrliche Bemühen, einander zur Vollendung zu führen, kann
man, wie der römische Katechismus sehr wahr und richtig erklärt, als
Hauptgrund und eigentlichen Sinn der Ehe bezeichnen. Nur muß man dann
die Ehe nicht im engeren Sinne als Einrichtung zur Zeugung und Erziehung
des Kindes, sondern im weiteren Sinne als volle Lebensgemeinschaft fassen »

(AAS 1930, S. 548 f.). Die Arbeit von E. Boissard (Questions théologiques
sur le mariage ; bes. S. 134 f.) scheint Bender entgangen zu sein. Boissard
schlägt vor, für das mutuum complementum die Bezeichnung « fin immédiate»
und für die procreatio prolis « fin médiate » zu verwenden, wobei der finis
mediatus « supérieur en dignité » bleibt. Diese Betrachtungsweise ist bisher
m. W. unwidersprochen geblieben.

Am Schluß und nur nebenbei sei erwähnt, daß sich in der Arbeit von
Bender ziemlich viele störende Druckfehler finden : z. B. in der Praefatio
(contractoriae) ; S. 21, Anm. 2 ; S. 36, Zeile 12 ; auf S. 94 f. glaube ich nicht
weniger als vier Druck- oder Schreibfehler festzustellen.

T. Kreider OSB

Doms, Herbert: Dieses Geheimnis ist groß. Eine Studie über theologische
und biologische Sinnzusammenhänge. - Verlag Wort und Werk, Köln [1960].
121 S.

Der durch sein Buch « Vom Sinn und Zweck der Ehe » bekannte
Verfasser geht in dieser Studie der Bedeutung des Paulinischen Wortes nach,
daß die christliche Ehe ein Abbild des Verhältnisses zwischen Christus und
seiner Kirche sei. Dabei - und hier liegt das Besondere - wird die Bildhaftig-
keit dieses Verhältnisses bis in die zellulären Strukturen und Vorgänge des

Biologischen hinein verfolgt. Der Verfasser war zu dieser Aufgabe umso mehr
berufen, als er, wie auf der letzten Seite zu lesen steht, Biologe von Fach ist.
Mit einer nicht geringen Spannung begleitet man ihn daher und wird immer
wieder überrascht von der Vielfalt des Gleichnishaften, die zum Vorschein
kommt. Freilich steht man dann doch etwas betroffen vor einem Hinweis



Besprechungen 369

wie etwa diesem : « Der Mann dringt in die Frau ein, nicht umgekehrt. Er
ergießt seinen Samen in das Innere der Frau. Der Frau kommt allein die
Fähigkeit zu, den in sie eindringenden Mann und seinen Samen in sich
aufzunehmen. Es geht nicht umgekehrt. So dringt der eucharistische Christus
in die Seele des Gläubigen ein und 'sendet' in sie seinen Heiligen Geist. In
anderem, weiteren Sinne ist schon die erste Besitzergreifung eines Menschen
durch Christus in der Taufe, wobei der Herr ihm sein 'Pneuma' schenkt und
ihn zu seinem Gliede macht, ein analoger Vorgang » (S. 86 f.). Der Verfasser
ist zwar weit davon entfernt, « ganz in Träumereien zu verfallen », eine Gefahr,
derer er sich wohl bewußt ist, und er betont ausdrücklich, daß er unter dem
menschlichen Geschlechtsakt nicht einfach den animalisch-biologischen
Vorgang des « Coitus » versteht, sondern eine « Hinordnung, die vom Geistigen
über das Sinnlich-Seelische bis ins Leibliche reicht, darum tief personal ist
und, wenn vollmenschlich vollzogen, eine Personenschenkung darstellt, in
der jeder der beiden Partner in ihm angelegte geistige, sinnlich-seelische und
leibliche Möglichkeiten in Richtung auf den anderen Partner aktuiert und
die Aktuierung von dessen entsprechenden Möglichkeiten entgegennimmt »

(S. 116). Doch stellt man sich eben die Frage, inwieweit Gott in biologischen
Vorgängen als solchen sein gnadenhaftes Verhältnis zu den Menschen
abgespiegelt wissen will. Univoke Gegebenheiten auf tierischer und, wenn man
will, auch pflanzlicher Ebene, liegen doch zu hart daneben, als daß einen
nicht das Gefühl der Beklommenheit überkommen müßte, wenn auf der
gleichen Stufe beim Menschen Projektionen vorgenommen werden, die bis
in die hypostatische Union hineinreichen. Gewiß muß alles Geschöpfliche
wegen seiner Verursachung durch Gott einen « Sinn », und zwar letztenendes
einen « göttlichen » Sinn haben, d. h. die Bedeutung von « vestigium » bzw.
« Abbild » von irgendetwas Göttlichem. Welche von diesen beiden Möglichkeiten

in einer konkreten geschöpflichen Gegebenheit jedoch tatsächlich
vorhanden ist, läßt sich nicht immer einfach sagen. Sicher bildet in der christlichen

Ehe die Verbindung zwischen Ehemann und Ehefrau sowohl statisch
(Ehe als Stand) als auch dynamisch (Ehe in ihrem Vollzug) das Christus-
Kirche-Verhältnis in seinem Sein und seiner Aktivität ab. Ob sich jedoch
dieses eminent geistige Christus-Kirche-Verhältnis auch in rein biologischen,
d. h. materiellen und darum für beliebige Signifikationen offenen Zusammenhängen

(wie etwa Samenzelle - Eizelle), «abbilden» kann, darf man wohl
bezweifeln, sonst stünde nichts im Wege, auch im dreiblättrigen Kleeblatt
des hl. Patrik ein « Abbild » der heiligsten Dreifaltigkeit zu erblicken. - Es

mag für den naturwissenschaftlich gebildeten Verf. einen speziellen Reiz
gehabt haben, dem übernatürlichen Vorbild der christlichen Ehe einmal bis in
mikroskopische Größenordnungen nachzuspüren. Das Hauptgewicht der
Arbeit scheint indessen nicht darin zu liegen, sondern vielmehr in der
Betonung (und dem reichlichen Beweis dafür) der Zeichenhaftigkeit der christlichen

Ehe überhaupt, und zwar mit dem entschiedenen Einschluß des Ehe-
vollzugs. Freilich tritt hier eine gewisse Schwierigkeit zutage, insofern der
Vollzug einerseits sicher nicht das sakramentale Zeichen ist oder auch nur
komplementiert (wird es doch ganz und allein durch den Konsens zum
Ehevertrag gesetzt), und anderseits bewirkt er ebenso sicher die vollkommene

24



370 Besprechungen

und unauflösliche Festigkeit des Bandes, hat also anscheinend doch irgendetwas

mit dem Sakrament innerlich zu tun. Der Verf. greift zur Lösung dieser
Schwierigkeit auf das Bußsakrament zurück und weist darauf hin, daß dort
der äußere Vollzug der auferlegten Buße sakramentalen Charakter trage,
wenngleich das Sakrament selbst bereits vorher vollwesentlich konstituiert
würde. Auf ähnliche Weise könne man auch den Vollzug der Ehe ins Sakrament

hineinbringen. Freilich hegen hier nun doch einige Unterschiede vor.
Die Ausführung der Buße gehört zum Sakrament, insofern sie zu seinem
Zustandekommen willentlich vorhanden sein muß. Als Ausführung hingegen
bildet sie nur einen integrierenden, d. h. das Sakrament nicht konstituierenden

Bestandteil, doch immerhin Bestandteil des Sakramentes und ist insofern
etwas anderes als eine nicht-sakramentale Bußübung. Der Vollzug der Ehe
hingegen braucht bei der Vertragschließung nicht einmal als Wille vorhanden
zu sein (beiderseitiger freiwilliger Verzicht auf den Vollzug), geschweige denn
daß man sagen könnte, er « integriere » das Sakrament und habe darum in
sich irgendeine sakramentale Bewandtnis. - Läßt sich das Problem nicht
dadurch erhellen, daß man in der ersten ehelichen Hingabe eine conditio sine

qua non erblickt, durch welche der Vertrag seine volle sakramentale
Wirksamkeit bezüglich des Ehebandes erhält In dieser Sicht kommt die ganze
Tragweite des ersten actus coniugalis für die Ehe als Sakrament zur Geltung
und der Tiefe seiner Signifikation für das Christus-Kirche-Verhältnis wird
nichts genommen, einer Signifikation, die auch den nachfolgenden ehelichen
Akten nicht fehlt, wenngleich sie nicht mehr die Bedeutung des ersten
Vollzuges haben, sondern « nur noch » heilbringende Wiederholungen des Urbildes
gottmenschlicher Liebe sein können. J. F. Groner OP

Piolanti, Antonio : II mistero della comunione dei santi nella rivelazione
e nella teologia. - Desclée, Editori Pontifici, Roma-Parigi-Tournai-New-York
1957. xiv-810 p.

Gegenstand des umfangreichen Buches von Monsignore A. Piolanti ist
der Glaubensartikel von der Gemeinschaft der Heiligen. Das Werk gliedert
sich in zwei Teile. Im ersten wird die Einfügung des Artikels ins Glaubenssymbol

besprochen und die ntl. Terminologie untersucht. Zwei ausführliche
Abschnitte handeln über die mit « Gemeinschaft der Heiligen » gemeinte
Sache in Schrift und Väterüberlieferung. Dabei steht der Gedanke der
Solidarität im Vordergrund und es wird auf den Austausch geistiger Güter im
Gottesvolk und auf die wechselseitige Beziehung zwischen himmlischer und
irdischer Gemeinschaft geachtet. Das biblische Verständnis der Solidarität
wird im AT durch die Begriffe der Segnung, des Bundes, des Reiches, der
Braut, im NT durch die Begriffe des Reiches (Synoptiker), des Weinstockes
(Johannes) und des Leibes (Paulus) im einzelnen erläutert.

Der zweite Teil des Buches ist eine weitausholende spekulative Synthese :

Grundlagen der Gemeinschaft der Heiligen sind der ewige Heilsplan Gottes,
dessen dreifaltiges Leben sich in der sozialen Struktur der Kirche spiegelt,
Christus als Haupt und Mittler im Werk der Erlösung, der Heilige Geist als
Seele der Kirche, die den mystischen Leib eint und ihm die übernatürlichen



Besprechungen 371

Güter mitteilt, die Hierarchie als Realisierungsprinzip in Teilnahme am
Hauptsein Christi und in Unterordnung unter Ihn, Gnade und Liebe (mit
Einschluß der anderen eingegossenen Tugenden) als Formalursachen und die
Eucharistie als Symbol, insofern sie die Einheit der Kirche bezeichnet und
bewirkt und die totale Realisierung der Gemeinschaft der Heiligen ist.
Objekt der communio sanctorum sind die sancta, an welchen die sancti Anteil
erhalten. Sie werden unterschieden und im einzelnen analysiert als Beitrag
Christi in den von ihm gestifteten Sakramenten, die ex opere operato wirken,
als Beitrag der Kirche, vor allem im opus operantis Ecclesiae der Liturgie,
als Beitrag der einzelnen Gläubigen in der Form des Verdienstes, der
Satisfaktion, der Ablässe und des Gebetes. Das Subjekt der Gemeinschaft der
Heiligen bildet die streitende, leidende und triumphierende Kirche in ihrer
Einheit und wechselseitigen Beziehung.

Schon diese flüchtige Übersicht vermag anzudeuten, daß der intellectus
fidei der Gemeinschaft der Heiligen vor allem, aus der Zusammenschau des
Glaubensartikels mit zentralen Aspekten der Ekklesiologie, Christologie,
Soteriologie, Sakramentenlehre und Eschatologie sich ergibt. So entsteht
tatsächlich ein großes theologisches Gebäude, das Ausblicke nach allen Seiten
gestattet, dessen viele Kammern aber auch - um im Bild zu bleiben - nicht
in einem kurzen Rundgang überblickt werden können. Die Väter und Scholastiker

werden in reichem Maße zitiert, sodaß das Werk rein quantitativ
gesehen eine Fülle theologischen Materials zum Thema enthält. Eine konzisere
Darstellung hätte allerdings auch ihre Vorteile gehabt

Die Ausführungen des zweiten Teiles zeigen immer wieder, daß der
Verfasser in der scholastischen Theologie vortrefflich zu Hause ist. Gelegentlich
hat man allerdings den Eindruck, das von der Schultheologie Gesagte werde
zwar sorgfältig und ausführlich wiedergegeben, jedoch ohne eine besondere

Vertiefung der spekulativen Ansätze. Letzteres hätte freilich ein ganz
anderes Eingehen auf manche Fragestellungen vor allem der Exegese und der
neueren Theologie verlangt, als es hier geschieht. So wird z. B. S. 385-394
die ontologische Inklusion der Menschheit in Christus mehr als Faktum
ausgesprochen als spekulativ tiefer begründet, wie es u. a. Malevez, Congar,
Mersch und Malmberg versucht haben. Vgl. F. Malmberg, Ein Leib - ein
Geist (Freiburg i. Br. 1960) 243-273. Erfreulich ist jedoch, daß das soziale
Element im ganzen Bereich der Heilsökonomie stark herausgehoben und die
Christozentrik vor allem auch des Alten Bundes (Gnade Christi im AT)
nachdrücklich unterstrichen wird.

Leider wird die neuere Literatur zum Thema und zu verwandten Fragen
trotz des großen Literaturverzeichnisses in ihren Anregungen und
Problemstellungen nicht genügend beachtet. Die bibeltheologische Grundlegung
berücksichtigt nur wenig neuere exegetische Arbeiten, vor allem nicht aus dem
deutschen Sprachgebiet. Das hat u. a. zur Folge, daß wichtige biblische Begriffe
wie ßaenXsfa, èxxXTjala aöpa, Xptcxoü kaum in der nötigen Differenziertheit

dargestellt und in ihrem ursprünglich biblischen Sinn genauer erarbeitet
werden. Als kleines Beispiel diene die Bestimmung der Gottebenbildlichkeit
nach dem AT, die der Verfasser ganz im Anschluß an eine frühere Tradition
und ohne Eingehen auf die heutige Exegese vornimmt, wenn er sagt : « per



372 Besprechungen

se, affermare che l'uomo è stato fatto ad immagine di Dio significa che l'uomo
nella sua parte spirituale, per la sua intelligenza e la sua libera volontà,
supera l'ordine di tutte le creature materiali e partecipa délia perfezione di
Dio » (S. 32 f.). Das ist wohl die Deutung Augustins, aber sie entspricht doch
nicht ganz dem atl. Denken, nach welchem der Mensch als ganzer gotteben-
bildlich geschaffen ist. - Für die dogmengeschichtliche Darstellung wäre auch
J. R. Geiselmann, Die theologische Anthropologie Johann Adam Möhlers
(Freiburg i. Br. 1955) 56-106 einzusehen. - Die Ausführungen über das
Bußsakrament gehen an den Arbeiten von B. Poschmann und K. Rahner vorbei.

- Vor allem vermißt man ein ernsthaftes Eingehen auf die Aussagen
evangelischer Theologen zur communio sanctorum. D. Bonhoeffer, Sanctorum
Communio - Eine dogmatische Untersuchung zur Soziologie der Kirche
(Berlin 1930), eine Arbeit, die nach Karl Barth (KD IV/2, 725) heute noch
instruktiver, anregender, erleuchtender und wirklich « erbaulicher » zu lesen
ist als allerlei Berühmtes, was seither zum Problem der Kirche geschrieben
wurde, wird zwar in der Bibliographie zitiert, aber nicht ausgewertet. S. 3

wird von der protestantischen Auffassung kurzerhand gesagt : « II protestan-
tesimo è l'individualismo, l'isolamento più completo e totale dell'uomo di
fronte a Dio, da cui dipende esclusivamente la salvezza o la dannazione. »

So einfach liegen nun aber die Dinge doch nicht. Wenn es auch wahr ist,
daß eine Auslegung der communio sanctorum im vollen katholischen Sinn
einer Beziehung auch zu den Heiligen des Jenseits und zu den Seelen im
Fegfeuer von vielen (nicht allen evangelischen Theologen abgelehnt wird,
so halten doch die meisten von ihnen an anderen wesentlichen Aspekten der
Gemeinschaft der Heiligen fest. Man vergleiche etwa K. Barth, Kirchliche
Dogmatik IV/2 (Zollikon 1955) 725-747 ; P. Althaus, Die christliche Wahrheit

(Gütersloh 1958) 515-523 ; H. Vogel, Gott in Christo (Berlin 21952) 827-
832, 1036-1055 u. a.

Zur Sache selber einige Randbemerkungen :

Eine eingehende Darstellung der Gemeinschaft der Heiligen, wie sie hier
angezielt ist, hätte auch das Problem der communio peccatorum ausdrücklich

aufgreifen müssen. Es gehört unbedingt in eine realistische
Kirchentheologie hinein, wie nicht erst die Reformatoren, sondern schon die Väter
betonen. Vgl. das reiche Material, das allein schon H. U. v. Balthasar, Casta
Meretrix : Sponsa Verbi (Skizzen zur Theologie II, Einsiedeln 1961) 203-305

zusammengestellt hat.
In den soteriologischen Ausführungen (S. 401) verschwindet das Oster-

ereignis neben der passio, offenbar deshalb, weil die Erlösung zu ausschließlich

unter dem Gesichtspunkt der Verdienstursächlichkeit gewertet wird,
während doch gerade Thomas Tod und Auferstehung als Momente der
redemptio obiectiva unter dem Aspekt der Instrumental- und Exemplar-
ursächlichkeit zusammenfaßt, ein Anknüpfungspunkt, der heute weiter
entfaltet werden sollte. Vgl. S. Lyonnet, La valeur sotériologique de la résurrection

du Christ selon saint Paul, in : Christus Victor Mortis (Roma 1958)
95-118.

Problematisch scheint uns die Bezeichnung der Hierarchie als Christus
untergeordnetes Zentrum der communio sanctorum (S. 482), da in dieser



Besprechungen 373

Bezeichnung die wesentliche Dienstfunktion der Hierarchie im Hinblick auf
die Auferbauung der Gemeinschaft der Heiligen zu sehr verdunkelt wird.
Neben der äußeren Hierarchie wäre wohl auch mehr auf die innere
Hierarchie der Kirche zu achten und eine Theologie der Heiligkeit im engeren
Sinn zu entwerfen, die bestimmten qualifizierten Gliedern der Kirche im
Zusammenhang mit einer besonderen kirchlichen Sendung zukommt.

Unbefriedigend werden u. E. die Fragen um den Ablaß, das Verdienst
und die Genugtuung behandelt, gerade weil der Verfasser sie bis in alle Einzelheiten

hinein in juridischen Kategorien darstellt, ohne irgendwie zu sehen,
daß manche dieser Formulierungen für viele gläubige und zeitaufgeschlossene
Christen religiös kaum erträglich sind. Sie sind auch von der Sache her
keineswegs so erfordert Es besteht keine dogmatische Schwierigkeit
zuzugeben, daß die heutige Ablaßpraxis (nicht der Ablaß als solcher) eine
zeitbedingte Gestalt hat, die der Überprüfung bedarf. Warum sollte der Ablaß
nicht als Sakramentale verstanden werden können, das ex opere operantis
et orantis Ecclesiae (und nicht ex opere operato, wie Piolanti meint) wirkt,
auch wenn dieses Sakramentale mit einem jurisdiktionellen Akt der Kirche
verbunden ist, der sich auf den Nachlaß einer (heute weitgehend fiktiven)
Kirchenbuße bezieht und diesbezüglich sichere Wirkungen hat Vgl. K. Rahner,

Bemerkungen zur Theologie des Ablasses, in : Schriften zur Theologie II
(Einsiedeln 1955) 185-210. Eine solche Sicht ließe eine Vereinfachung der
Ablaßformen zu, die zwar historisch erklärbar, dem heutigen Menschen
existentiell aber nur schwer zumutbar sind, da dieser einem zu quantitativen
Denken im religiösen Bereich nicht zu Unrecht skeptisch gegenübersteht und
es nicht ohne weiteres begreifen kann, daß einem Ablaß von 40 Tagen, einem
Jahr, oder 7 Jahren genau umgrenzte «Mengen» des Kirchenschatzes (vgl.
S. 670-673) entsprechen sollen. - Ähnliche Vorbehalte sind auch gegenüber
der Explikation der Satisfaktion de condigno für Lebende im Stand der
Gerechtigkeit zu machen, die ohne Grund ein rein juridisches Verständnis
des reatus poenae temporalis voraussetzt (vgl. S. 653). Die tiefe und religiös
so bedeutsame Wirklichkeit des Füreinander-Einstehens vor Gott wäre in
einer zurückhaltenderen Darstellung wohl besser hervorgetreten, sodaß auch
hier weniger mehr gewesen wäre.

Diese Bemerkungen sollen die Bedeutung des Werkes von A. Piolanti
nicht schmälern. Es ist ein gewichtiger Beitrag zur Theologie der Kirche und
soll als solcher angenommen sein, auch wenn man in Einzelheiten anderer
Auffassung ist und einige Perspektiven anders zeichnen möchte, als sie hier
entworfen sind. M. Löhrer OSB



374 Besprechungen

Moraltheologie

Hirschbrich, Ernst : Die Entwicklung der Moraltheologie im deutschen
Sprachgebiet seit der Jahrhundertwende. - Bernina-Verlag, Klosterneuburg
(NÖ) 1959. 163 S.

Das Werk vermittelt einen höchst interessanten Überblick über die
Entwicklung des moraltheologischen Denkens und literarischen Gestaltens im
deutschsprachigen Raum. Es ist an sich zwar nicht ganz richtig, wenn man
wissenschaftliche Entwicklungen - vor allem theologischer Art - nur vom
Blickpunkt einer nationalen, bzw. kulturellen Gruppe aus betrachtet, doch
läßt sich anderseits nicht bestreiten, daß in den letzten Jahrzehnten gerade
von deutsch sprechenden Autoren starke Impulse zur Erneuerung und
Neufassung der Moral ausgegangen sind. H. nimmt sich nun alle bedeutenderen
Vertreter dieser Zeit vor und skizziert, je nach Rang, kürzer oder länger deren
Werke (größere Untersuchungen werden Mausbach, Schilling, Tillmann,
Ermecke und Häring gewidmet). Mit Recht unterscheidet er zwei Gruppen
von moraltheologischen Darstellungen : einmal kerygmatische und für einen
breiteren Leserkreis bestimmte Werke und sodann Werke mit streng
wissenschaftlichem Charakter (in Wirklichkeit gibt es freilich eine Reihe von
Moraltheologien, die beiden Anliegen Genüge tun wollen). In der ersten Gruppe hat
sich der biblische und christozentrische Zug deutlich durchgesetzt, und dies
ist ohne Zweifel eine überaus begrüßenswerte Tatsache, die viel zum Ansehen
der Moral und zur vertieften Verwirklichung des christlichen Lebensideals
beigetragen hat. Auf dem Gebiet der wissenschaftlichen Literatur erheben
sich bedeutend größere Schwierigkeiten für eine Reform. An Versuchen zur
« Verlebendigung » im Sinne eines christozentrischen Aufrisses fehlt es auch
hier nicht, doch wird man - mit H. — nicht behaupten können, daß dies bis
jetzt gelungen sei. Ob es jemals überhaupt gelingen kann Läßt sich eine
wissenschaftliche Darstellung der Moral, das heißt die mit den Mitteln der
philosophia perennis durchgeführte Untersuchung des Objekts, anders
gestalten als auf dem Weg über die Abstraktion, die Prinzipien und Normen,
die freilich weit ans Konkrete heranreichen sollen, und die zugleich Ziele
tugendhaften Strebens bilden, wobei Christus als persönliche Verwirklichung
dieses Strebens stets vor Augen steht Vgl. zu diesem Fragenkomplex :

L. B. Gillon OP, La théologie morale et l'éthique de l'exemplarité personnelle,
Angelicum 34 (1957) 241-259 ; 361-378 ; L'imitation du Christ et la morale
de saint Thomas, ibid. 36 (1959) 263-286 ; auch J. Kraus, Zum Problem des

christozentrischen Aufbaus der Moraltheologie, Divus Thomas (Fr.) 30 (1952)
257-271. Außerdem denke man einmal an das - offenbar wenig bekannte -
Prolegomenum primum, das J. M. Ramirez OP zum 1. Band seines Werkes
De hominis beatitudine (Bibliotheca de Theölogos espanoles, vol. 8,

Salamanca 1942) schrieb. Was dort über den Begriff der Moraltheologie
ausgebreitet wird, läßt sich an Tiefe, Blickweite und systematischer Akribie wohl
schwerlich durch andere Gedankengänge ersetzen.

J. F. Groner OP



Besprechungen 375

Le péché. Etudes de Marc Oraison, François Coudreau, Henry Niel
SJ, J. de Baciocchi SM, Gustav Siewerth. (Présence chrétienne.) - Desclée
deBrouwer, [Bruges] 1959. 249 p.

Mehrere Autoren nehmen in diesem Buch Stellung zu verschiedenen
Aspekten der Sünde. Der bekannte Arzt und Theologe Marc Oraison behandelt

« Psychologie et sens du péché » (7-52), François Coudreau PSS spricht
vom Standpunkt der Pastoral aus : « Catéchèse et sens du péché » (55-77),
Henri Niel SJ befaßt sich mit «La responsabilité et ses limites» (81-119),
J. de Baciocchi SM ergreift das Thema : « Rédemption de péché » (123-166)
und der deutsche Philosoph Gustav Siewerth beschließt mit : « La doctrine du
péché originel. La doctrine chrétienne du péché originel développée par
référence à la théologie de saint Thomas d'Aquin » (169-248).

Trotz des Mangels eines Vorwortes, in dem das Grundanliegen des
Buches hätte angegeben werden können und sollen, merkt der Leser sogleich,
daß es den Verfassern um einen Dienst an der Seelsorge geht. Und zwar wollen

sie die angeschnittenen Probleme vor allem vom Psychologischen her
beleuchten und dadurch ein besseres Verständnis der oft nur rein dogmatisch
oder moraltheologisch vorgetragenen Gegebenheiten erschließen. Dies ist
sicher ein berechtigtes Anliegen, hat die moderne Psychologie mit ihrem
verfeinerten Wissen um die menschliche Seele doch tatsächlich zur psychologischen

Seite des normwidrigen Verhaltens einiges zu sagen, was die früheren
Theologen noch nicht so sagen konnten. Man kann diese wirklich « mit Seele »

geschriebenen Kapitel jedem, der mit Seelen zu tun hat, nur empfehlen ; er
wird sich ihrer dann mit mehr Verstand und mit noch mehr Liebe annehmen.

J. F. Groner OP

Ramirez, Santiago, OP : La esencia de la esperanza cristiana. (Coloquios
Salmantinos, 1.) — Ediciones Punta Europa, Madrid 1960. 352 p.

En opus monographicum plena ac profundiori theologia refertum, quo
R. P. Ramirez, olim professor et nunc honorarius Universitatis Friburgensis
Helveticae, hispanicas litteras noviter ditavit. Praeclarus auctor argumentum

hoc de spei christianae essentia, sane semper arduum ac crescentis in
dies actualitatis, luculenter pertractat methodo quidem et ratione expositionis
plane theologica. Agit nempe, successivis capitibus, praeprimis de obiecto
spei iuxta revelationem et iuxta varias explicationes et differentias theologi-
cas obiecti principalis et secundarii. Dein de motivo spei fusius discursum
protrahit, egregie exponendo diversos aspectus motivi principalis tum et
varia motiva secundaria. Aeque lucide caput evolvit de subiecto spei, ac
inde maiori prolixitate quaestionem de actu spei cum omnibus suis effectibus
et proprietatibus, inter quas praecipue de certitudine eius exhausto sermone
considérât et disputât. Ultimo demum capite de habitu spei et eius definitione
agit, qua omnia complectuntur varia elementa essentiae huius theologalis
virtutis.

Opus quidem apparet inmensa eruditione et litteratura ornatum, etsi
fere restricta ad puros fontes theologicos : per prius et fuse ad Scripturae
textus, ad S. Augustinum intraditione patristica, ac inter theologos plenissime



376 Besprechungen

ad S. Thomam aliosque magnos scholasticos, ut S. Albertum Magnum et
S. Bonaventuram. Sic pollet auctor questiones ex summis principiis ac pro-
priis fontibus exponere ac dilucide solvere.

Consulto cl. auctor abstinet ab omni investigatione vel analysi philoso-
phica spei naturalis, ac proinde a modernis elucubrationibus ac bibliogra-
phia circa hanc materiam. Non tarnen negligit omnem discussionem super
aspectus proprie theologicos ; inde recentes tendentias ac theorias deviatas
quae in hac parte apparuerunt vehementer impugnat atque invictae crisi
submittit. Sic insignis prostat eius defensio de ratione arduitatis ut nota
propria obiecti spei, vel de eius certitudine contra illam oppugnantes, atque
speciatim de recto sensu spei sic dictae communitariae, acriter refellendo
interpretationem historico-doctrinalem P. Charles eiusque asseclae P. Lain
Entralgo in hoc problemate.

Laudandum ergo admodum est praesens opus ut exemplar monogra-
phiae theologicae ac plane dignum quod legatur ab specialistis, atque in
generali a theologiae cultoribus et omnibus quotquot solida ac spiritualia
opera theologica requirunt. Atque optandum esset ut in ampliorem diffusio-
nem eius ad alias linguas verteretur. T. Urdânoz OP

Aszetik - Mystik

Galot, Jean, SJ : Le Coeur du Père. (Museum Lessianum, Section
ascétique et mystique, 49.) - Desclée de Brouwer, Paris-Louvain 1957. 208 p.

Dem Christen, der sich um einen persönlichen Zugang zu Gott bemüht
und der dem himmlischen Vater näher kommen möchte, bietet dieses Buch
wertvolle Hilfe. Es macht deutlich, daß schon der Schöpfung die Absicht
Gottes zugrunde lag, uns zu seinen Kindern zu machen. Als ein Vater
erweist sich Gott auch im Heilsgeschehen der Erlösung ; selbst über seine
verlorenen Söhne beugt er sich, um ihnen seine Vergebung zu schenken. Auf
den Einwand, weshalb Gott in all seiner Güte dennoch in der von ihm
geschaffenen Welt die Möglichkeit des Sündenfalles zugelassen hat, antwortet
der Autor, indem er auf jene noch größeren Güter, auf jenes den Menschen
noch freigebiger beschenkende Heil hinweist, das des Vaters Großmut uns
zugedacht hat. Gerade dadurch, daß das ganze Gewicht der Darstellung
auf die grenzenlose Liebe des Vaters gelegt ist, trägt das Buch zu einer
Erweiterung der christlichen Lebensauffassung bei und fördert ein vertrauensvolleres

Verhältnis zu Gott. Bernhard Bonvin OP

Riaud A., CSSp.: L'action du Saint-Esprit dans nos âmes. - Editions
Spes, Paris 1956. 174 p.

Das vorliegende Bändchen will nichts Neues zur Theologie des Hl. Geistes

beitragen, sondern ein Führer auf dem Weg zur Heiligkeit sein. Die
hauptsächlichsten Aussagen der Bibel sowie die sicheren Ergebnisse der
Theologie helfen dem strebenden Christen, den in ihm wohnenden Hl. Geist



Besprechungen 377

mit seinen. Antrieben und Einspreebungen als Prinzip der Heiligkeit zu
erkennen. Die Kapitel folgen in der Anordnung : Natur, Gaben, Früchte des

Hl. Geistes. Ein kurzer Apparat von theologischen Anmerkungen erläutert
die Begriffe der Missio des Hl. Geistes, der Relation in der Trinität sowie das

Beziehungsverhältnis der Mysterien Christi zum übernatürlichen Leben
seiner Glieder. A. M. Eichenberger OP

von Balthasar, Hans Urs: La prière contemplative. Traduit de l'allemand
par Robert Givord. (Présence chrétienne.) - Desclée de Brouwer, [Paris-
Bruges] 1959. 331 p.

Ce livre est la traduction française de celui que le lecteurs de langue
allemande connaissent déjà dans sa version originale sous le titre Das betrachtende

Gebet (Einsiedeln 1955). De traduction en traduction l'œuvre de
Hans Urs von Balthasar se répand dans le public français, et y apporte
sa richesse, un peu confuse peut-être, et sa force de suggestion. Les œuvrse
de spiritualité en particulier ne sont jamais banales.

Je n'oserai pas assurer pourtant, avec l'éditeur français, qu'« il n'y
a sans doute pas de livres qui marqueront plus profondément la spiritualité
de ce temps que cette initiation à la prière », qu'est le livre ici présenté.
S'il s'agit des laïcs, des chrétiens engagés dans l'action, - voire des membres,
mieux formés, des instituts séculiers pour qui le livre a été écrit -, je ne
puis m'empêcher de penser que cette prose abondante, touffue et très
dense, en rebutera un grand nombre et que ceux-là mêmes qu'elle intéressera,
touchera et éveillera aux réalités spirituelles - il y en aura sans aucun doute -
auront du mal à en retirer un enseignement précis et profitable. S'il s'agit
des théologiens, ils ne peuvent pas ne pas s'étonner devant cette réflexion
longue et serrée qui ne se réfère qu'à elle-même, qui ne cherche jamais à
se justifier par un effort de preuve, qui ignore délibérément tous les Maîtres
spirituels qui ont parlé de la contemplation, nous ont dit leur expérience
et en ont tiré pour nous des directives infiniment précieuses, tous les théologiens

aussi qui se sont déjà occupés de ce problème. Est-ce un traité de la
contemplation ou une longue, et belle d'ailleurs, profonde, suggestive
méditation sur la parole de Dieu On tâche de nous expliquer ce que voit
le contemplatif, mais à aucun moment on ne nous dit par quelles voies on
peut être conduit à le voir soi-même.

Malgré ces critiques il faut reconnaître que le lecteur de nos pages
austères sera récompensé de ses peines par une foule d'aperçus très beaux
et très neufs sur les principales vérités dont se nourrissent la foi et la
contemplation. J.-H. Nicolas OP

Maritain, Jacques et Raïssa: Liturgie et contemplation (Présence
chrétienne.) — Desclée de Brouwer, [Bruges-Paris] 1959. 100 p.

Livre petit par son volume, mais riche et grandement important pour
les catholiques d'aujourd'hui. Le renouveau liturgique est un des faits
majeurs de la vie actuelle de l'Eglise d'aujourd'hui. Rien ne nécessite que



378 Besprechungen

ce progrès se fasse au détriment de la prière silencieuse et de la vie mystique.
Rien, sinon ce démon de la réaction, qui incline l'homme à se poser en
s'opposant, à n'affirmer une valeur méconnue qu'en niant et en repoussant
les valeurs jusque là magnifiées. C'est un fait que certains des promoteurs
de la prière liturgique affichent un mépris injustifié pour l'oraison et la
contemplation. Pie XII dans l'Encyclique Mediator Dei a fermement réagi
contre l'opposition factice qu'on voudrait faire entre la prière objective,
seule valable, seule ordonnée à la gloire de Dieu, et la prière subjective,
tournée vers le culte du moi. Appuyés sur cet enseignement, les auteurs,
dans la troisième partie de l'ouvrage, réfutent ces accusations trop légèrement

portées contre la prière dite subjective, et dénoncent avec pertinence
la tentation totalitariste du mouvement liturgique chez ceux qui,
méconnaissant la différence des natures et des grâces, méconnaissant surtout la
liberté spirituelle et l'intimité de la personne, prétendent « imposer aux
âmes des cadres rigides et les chargent d'obligations extérieures qui sont
du même type que les observances de la Loi ancienne » (p. 92).

Mais ce serait mal servir la contemplation que d'accepter de la mettre
en opposition à la prière liturgique. Les auteurs n'ont garde de tomber
dans ce piège, et, au contraire, montrent de façon profonde et convaincante
combien ces deux formes de prière dépendent l'une de l'autre et se complètent.
Cette intime connexion pourtant n'exclut pas un ordre, et le primat de la
contemplation est affirmé avec force, et pour une raison décisive, qu'aucun
thomiste ne saurait récuser : la supériorité des vertus théologales et des
dons du Saint-Esprit, dont relève immédiatement l'oraison, sur l'ensemble
des vertus morales, et donc aussi sur la plus haute d'entre elles, la religion,
qui concerne le culte. Subordonner d'ailleurs n'est pas exclure et, considérant
l'acte suprême du culte, le saint sacrifice, en tant qu'acte du Christ, les
auteurs montrent admirablement qu'à ce sommet l'activité théologale du
chrétien se subordonne à l'activité cultuelle du Christ, dont elle dépend
et à la participation de laquelle elle conduit. Mais c'est un sophisme d'en
conclure que, si l'on compare dans une même âme, ou d'une âme à l'autre,
l'activité contemplative et l'activité cultuelle, celle-ci doit prévaloir.

Il est impossible dans un bref compte rendu de signaler toutes les mises
au point fines et pénétrantes, tous les éclaircissements, toutes les trouvailles
aussi qui fourmillent dans ce peu de pages. Il faut souhaiter qu'elles soient
lues et que non seulement les fidèles et les pasteurs, mais aussi les théologiens
et les liturgistes s'en inspirent et y apprennent à mieux distinguer liturgie et
contemplation, non pour les opposer, mais pour les unir. J.-H. Nicolas OP

Paul-Marie de la Croix OCD: L'Evangile de Jean et son témoignage
spirituel. - Desclée de Brouwer, [Bruges] 1959. 589 p.

Ce livre, comme le précédent du même auteur consacré à « l'Ancien
Testament source de vie spirituelle », se situe dans le grand mouvement de

retour à la Bible qui entraîne si heureusement les catholiques de notre temps.
Il veut faire découvrir dans le quatrième évangile les réalités divines

« que la théologie a explicitées et dont saint Jean fut le témoin privilégié ».



Besprechungen 379

Il ne s'agit pas d'un livre d'exégèse, ni d'un livre de théologie biblique,
qui exigerait des justifications plus rigoureuses. Il ne s'agit pas non plus,
nous dit-on, d'un « livre de piété ». C'est un large et profond exposé de la
spiritualité chrétienne, retrouvée dans une lecture attentive et fervente de
saint Jean.

Il faut souhaiter à ce livre le même succès qu'à celui qui l'a précédé.
On peut craindre pourtant chez bien des lecteurs une déception : le retour
à la sainte Ecriture comporte une exigence de détermination aussi exacte
que possible de ce qu'a voulu dire l'écrivain sacré ; cette exigence est bonne,
car il n'est pas de sens valable de l'Ecriture qui ne soit fondé sur le sens
littéral, c'est à l'auteur inspiré, non à telle ou telle de ses interprétations,
que le catholique d'aujourd'hui veut revenir, et elle sera déçue. Sans
transformer ce livre de spiritualité en une étude exégétique, on aurait pu faire
effort pour dégager le sens littéral des textes cités, justifier l'interprétation
qu'on en propose, et en distinguer plus nettement l'explicitation et l'utilisation

spirituelle qui en est faite. On est trop souvent arrêté, même quand
il s'agit d'une vue belle et profonde, par un doute au sujet de l'attribution
à saint Jean lui-même de l'idée ou de l'intention qui lui sont prêtées.

J.-H. Nicolas OP

Schering, Ernst : Mystik und Tat. Therese von Jesu, Johannes vom
Kreuz und die Selbstbehauptung der Mystik. - Ernst Reinhardt Verlag,
München-Basel 1959. 356 S.

Diese eingehende Untersuchung eines protestantischen Theologen zeugt
jedenfalls von der größten Hochschätzung für die betreffenden spanischen
Mystiker und von einer ernsten, geflissentlich objektiven Erforschung ihres
Lebens und ihrer Werke. Zudem weist sie eine seltene Beherrschung der
ganzen einschlägigen Literatur aus spanischem, deutschem, französischem
und englisch-amerikanischem Gebiet auf. Als Beitrag zur friedlichen
Annäherung der Konfessionen auf Grund vertiefter Einsichten können wir sie

nur freudig begrüßen.
Daß die mystischen Erlebnisse erst durch die Tat ihre Echtheit als göttliche

Begnadigung bewahrheiten, ist, wie es schon ihrTitel anzeigt, der
Grundgedanke dieser vortrefflichen Arbeit. Bei Therese geschieht es durch die
erfolgreiche Aktivität ihres Leistens, bei Johannes durch die heroische Geduld
seines Leidens. Diese Gegenüberstellung vereinfacht allerdings allzusehr die
eigentlichen Verhältnisse. Johannes nahm doch, abgesehen von den ungefähr
neun Monaten seiner Kerkerhaft zu Toledo und von den allerletzten Jahren
seines Lebens, einen sehr aktiven Anteil an der Reform des Karmel, wenn
auch oft mehr im Stillen, was übrigens vom Verf. durchaus nicht verschwiegen
wird. Auch sonst zeigte er sich sehr aktiv. Schon im ersten Jahr zu Duruelo
ging er mit Pater Antonio den ganzen Tag in die Umgegend aus, um dem

armen, unwissenden Landvolk zu predigen, worüber Mutter Teresa sich ganz
besonders freute (Fundaciones c. 14, 8). Das wird hier (250) leider nicht
erwähnt.

Am meisten interessiert uns, wie Verf. die Mystik auffaßt. Die Mystik,
heißt es (20), « kann zunächst als der äußerste Gipfelpunkt einer persönlichen



380 Besprechungen

Begegnung mit dem persönlichen Gott bezeichnet werden ». Somit ist sie
« eben doch - man mag sich drehen und winden wie man will - ein
integrierender Bestandteil des Glaubens » (21 vgl. 11). Man wird erkennen müssen,

« daß das Ziel der Mystik die Verinnerlichung und Verpersönlichung des

religiösen Lebens darstellte » (322). Es gilt aber vor allem, « das mystische
Leben in gewisser Hinsicht als letztes Geheimnis zu achten » (27).

« Mit einer bloßen medizinisch-psychologischen Zurechtlegung » der
mystischen Erlebnisse « ist wenig anzufangen. Derartige Erklärungen gehen
an dem Kern der Sache vorbei Für den, der für das Übernatürliche kein
Organ hat, mag es bei solchen Zurechtlegungen, die in Wahrheit völlig
versagen, ihr Bewenden haben ». Dem « wahren Sachverhalt » werden sie nicht
gerecht. Ebensowenig können wir uns das Ganze dadurch nahe bringen, « daß
wir es aus eigenem Erleben uns verständlich machen». Es handelt sich

ja « um eine Begnadung, die eben nur solchen ganz ungewöhnlichen Personen
zu teil wird ». Wir können « nur versuchen das Ganze zu begreifen, in dem
wir besonders darauf achten, welche Wirkungen » diese Erlebnisse « gehabt
haben» (192).

Also noch einmal entscheidet « die Selbstbehauptung der Mystik durch
die Tat ». Diesem Standpunkt wird man eine ziemlich weitgehende Berechtigung

nicht absprechen können.
Natürlich wird der Mutter Teresa höchstes Lob erteilt. « Die ganz eigenartige

Verschmelzung im Innern ihrer Seele zwischen den mystischen
Erlebnissen, scharfer Selbstbeobachtung und nüchternem, praktischen Verstand
macht das Wesen von Therese aus » (93). « Ihr leidenschaftliches Suchen nach
Wahrheit bildet einen Grundzug ihres geistigen Charakters» (133). Indem
sie « die Beobachtung, Beschreibung und Analyse ihrer mystischen Erlebnisse

bis zur Virtuosität ausbildete », meint Heiler, dem man durchaus
zustimmen muß, wird sie zur « Schöpferin der psychologischen Richtung der
Mystik » (78,84). Von ihrem klugen Takt und vom persönlichen Zauber, mit
dem sie den Menschen begegnete und sie für ihre Zwecke zu gewinnen
vermochte, ist auch öfters die Rede (z. B. 224 in der Parallele zwischen Therese
und Don Quijotte). Mit Recht wird eigens betont, daß « sie jene mystische
Technik eigentlich nicht kennt, die die mystischen Gnaden herbeiführen
soll » (59) und ebenfalls, daß sie der sogenannten Identitätsmystik mit ihrem
pantheistischen Beigeschmack entschieden fern steht (178).

Wegen ihrer zahlreichen Visionen wird sie zur Eidetikerin gestempelt
(24 und öfters sonst). Die « Eidetik » besteht in einer ungewöhnlichen psychischen

Veranlagung, die durch die Lebhaftigkeit und Leibhaftigkeit der
Vorstellungen gekennzeichnet ist. «Im Traum sind wir alle Eidetiker » (51).
Der Eidetiker hätte also im wachen Zustand ähnliche Vorstellungen, wie
man sie sonst nur im Traume hat. Daß nun Therese in diesem Sinn Eidetikerin

gewesen wäre, müßte uns vorerst aus Tatsachen ihres sonstigen Lebens
nachgewiesen sein. Denn ihre Schauungen gehören nicht gerade zu dem, wozu
sie veranlagt war, sondern vielmehr zu dem, was ihr aus höherer Begnadung
zu Teil wurde.

Nach Schering wäre die klassische Unterscheidung zwischen äußeren,
bildlichen, und bildlos-geistigen Schauungen nicht mehr vertretbar (6).



Besprechungen 381

Therese habe es zwar von ihren geistlichen Beratern übernommen, daß die
bildlos-geistigen Schauungen das Höchste darstellen. Tatsächlich aber wären
für sie die Bilder das Höchste gewesen (104). Das ist aber nicht richtig.
Wohl bemerkt sie (Vida c. 28,9 ; Moradas 6 c. 9, 1), daß die bildlichen Schauungen

unserer Natur mehr angemessen sind und daß sie wegen ihrer
nachhaltigen Wirkungen sehr zu schätzen sind. Letzteres vertritt sie im Gegensatz

zu Johannes vom Kreuz, der sie, wohl im Anschluß an die negative
Dialektik des Areopagiten, die er als eine mystische Anleitung mißversteht,
radikal verwirft. Nicht aber verwirft er die bildlos-geistigen Schauungen, die
er ausdrücklich anerkennt und hochhält. Nun hat Therese ebenfalls diese

bildlos-geistigen Schauungen als die höchsten geachtet und in ihrer
unaussprechlichen Großartigkeit eigens hervorgehoben. Wir verweisen z. B. auf
ihre Schauung der die ganze Schöpfung umschließenden Gottheit, vor deren
Angesicht alles geschieht (Vida c. 40, 4, 9-11) und auf das ständige
Bewußtsein der im Tiefsten der Seele anwesenden, mit ihr vertraulich verkehrenden

drei göttlichen Personen (Moradas 7 c. 1, 6-7.10 ; 5er Gewissensbericht
13-20 ; 6er Gewissensbericht aus dem Jahre 1581, 3-4. 10), welches die mystische

Vermählung sozusagen abschließt.
Damit ist zugleich gesagt, gegen Scherings Meinung, daß Therese doch

aus ihren Erlebnissen zweifellos eine Art System, natürlich a posteriori und
nicht a priori, hat bilden wollen und daß es ihr auch gelungen ist, was
übrigens die Seelenburg zur Genüge beweist.

Das wären ungefähr die wichtigeren Punkte, in denen wir dem
verdienten Verfasser nicht beizupflichten vermögen. Wir möchten nun noch
auf zwei « Bravourstücke » seines Werkes aufmerksam machen, die besonders

geistreich ausgeführt sind, nämlich auf seinen Vergleich zwischen Therese
und Luther (149-156) und auf seinen bereits erwähnten Vergleich zwischen
Therese und Don Quijotte (220-224). Sonst hätten wir bloß zwei weniger
wichtige Bedenken anzumelden.

Nach Schering « findet sich in ihren (Theresens) Werken, wenn man von
einigen wenigen Hinweisen absehen will, keine eigentliche Passionsmystik »

(138). Tatsächlich scheint Therese nur wenige Leidensvisionen gehabt zu
haben. Aber die Hinweise auf das Leiden des Herrn sind in ihren Werken
sehr zahlreich und einige von ihnen nicht weniger nachdrücklich als
ausführlich. Bei einer flüchtigen Übersicht konnten wir mehr als hundert solche
Hinweise feststellen.

« Zu der berühmten Erscheinung der Elevation, wobei beide (Therese
und Johannes) in der Luft zu schweben schienen », meint Verf. (256), « daß
es zunächst als ein Ausdruck dafür gewertet werden soll, daß beide in ihrem
Gespräch in 'höheren Regionen schwebten' ; die hinzugekommene Nonne,
die vom hohen Geistesflug der beiden Mystiker wußte, sah dieses Erhobensein

bildhaft vor sich ». Also auch eine Eidetikerin Das sieht aber jenen
«psychologischen Zurechtlegungen» gar sehr ähnlich, die Verf. (122)
ausdrücklich ablehnt. Jedenfalls hat Therese tatsächlich (Vida c. 20, 4-7.18 ;

c. 29, 14) zahlreiche derartige Elevationen erfahren, wie sie es unzweideutig
bezeugt.

Es wäre hier nur noch eine kleine historische Berichtigung anzubringen.



382 Besprechungen

Im höchst betrüblichen Streit zwischen Gracian und Doria nach dem Tode
der Mutter Teresa ist es nicht Doria, wie Verf. meint (372), sondern Gracian,
der für weitere Entfaltung der apostolischen Tätigkeit eintrat, während
Doria sie möglichst einschränken wollte und es durch verleumderische
Beschuldigungen schließlich dahin brachte, den heiligmäßigen Gracian aus dem
Orden ausstoßen zu lassen (vgl. Lebendiger Karmel, Freiburg i. d. Schweiz
1959, S. 36/7).

Abschließend wollen wir nochmals den hohen Wert und die erfreuliche
Bedeutung dieser schönen und hervorragenden Arbeit unterstreichen. Sie

ist von der aufrichtigsten Verehrung für diese zwei großen Persönlichkeiten
und für die katholische Mystik überhaupt beseelt. Sie wird auch in weitem
Ausmaße ihrem Gegenstand gerecht. Die von uns geäußerten Bedenken
berühren eigentlich die Hauptsache kaum. Wir bedauern nur, daß die
Textbelege bloß nach Band und Seite der deutschen Übersetzung der betreffenden
Werke angegeben sind. Der Hinweis auf den Urtext selbst nach Titel und
Kapitel hätte uns viel Zeit erspart. M.-S. Morard OP

Cognet, Louis: De la dévotion moderne à la spiritualité française. (Je
sais - je crois, Encyclopédie du catholique au XXe siècle, 41.).— Fayard,
Paris 1958. 123 p.

La collection « Je sais, je crois » s'adresse, on le sait, au public cultivé,
soucieux de faire dans sa culture générale une place convenable à la connaissance

du catholicisme. En s'adressant pour cela le plus souvent à d'éminents
spécialistes de chaque question, elle produit des ouvrages, de volume réduit
et de lecture aisée, mais en même temps d'un sérieux incontestable, et qui
fournissent en outre à l'auteur sollicité l'occasion d'une synthèse fort
intéressante de ses travaux antérieurs. Cela se vérifie spécialement pour ce
précieux petit livre où M. L. Cognet, avec une érudition, une clarté et une
profondeur remarquables, nous retrace les origines et la genèse de ce qu'on
est convenu d'appeler la « spiritualité française », cette spiritualité du
XVIIe siècle qui, au travers de pénibles controverses et de déplorables
intrigues politiques, a pu se constituer, s'épanouir, en des œuvres immortelles,

se concrétiser en la formation de nombreuses générations de prêtres
et de laïcs, grâce auxquelles elle est encore vivante parmi nous. Dans ce

peu de pages on ne trouvera pas seulement une mine de renseignements
fort utiles, mais aussi un récit agréable et des jugements pénétrants, nuancés,
sur les principaux spirituels de la période qui va de la Réforme à la fin
du XVIIe siècle, sur leur œuvre, sur leur influence. J.-H. Nicolas OP

Cognet, L. : Crépuscule des mystiques. Bossuet - Fénelon. - Desclée,
Tournai 1958. 397 p.

M. L. Cognet, dans ce nouvel ouvrage, reprend la question si importante
de la controverse quiétiste en France à la fin du XVIIe siècle, et de la lutte
navrante qui opposa à ce moment Bossuet et Fénelon, aboutissant, avec la
défaite de ce dernier, à ce que Brémond nommait « la déroute des mystiques ».



Besprechungen 383

Historien de la spiritualité, et non des événements, M. Cognet ne retient
de ceux-ci que ce qui est indispensable à l'intelligence d'un conflit qui fut
essentiellement, comme il le dit dans son avant-propos et comme il le montre
tout au long du livre, un conflit d'idées, ou plutôt de tendances d'esprit,
malgré la part si grande qu'il faut reconnaître en toute cette affaire, aux
intrigues politiques et aux mesquins ressentiments ou ambitions personnels.
S'il n'y avait pas eu Madame de Maintenon et ses intrigues, et les jalousies
de ceux-ci, les soucis de carrière de ceux-là, les choses sans doute auraient
évolué autrement, mais le conflit entre les mystiques et leurs adversaires,
entre les Fénelon et Bossuet, aurait eu lieu sous une forme ou sous une autre.

Dire que les choses auraient évolué autrement, c'est dire qu'elles
n'auraient pas abouti à cette défaite des mystiques dont la conséquence
désastreuse fut le discrédit « jeté pendant quelque deux siècles sur l'oraison passive

». Ce que l'auteur, visiblement très sympathique aux « mystiques »,

et nommément à Madame Guyon et à Fénelon, ne dit pas, - et qui
ressort pourtant assez clairement de l'histoire qu'il raconte, des textes qu'il
cite -, c'est que, de cette défaite et de ce discrédit, les « mystiques » en ce
conflit portent, pour une grande part, la responsabilité. La théologie de Fénelon

était insuffisante et bien des objections et des refus de Bossuet étaient
justifiés, même s'il faut reconnaître qu'il manquait à la fois de ce minimum
d'intuition et de cet élémentaire souci de sympathie qui lui auraient permis
de percevoir les réalités en question et d'entrer dans les vues des mystiques.
Quant à Madame Guyon, l'auteur sait la rendre sympathique et intéressante
plus qu'on était accoutumé à se la représenter, mais on ne saurait contester,
ni l'extrême confusion de sa doctrine et de son langage, ni surtout l'inquiétante

part d'excitation névrotique qui, même si elle a été gratifiée, comme
il semble, de véritables grâces mystiques, ne pouvait que la rendre très
suspecte à un théologien et à un pasteur. Il est indéniable que son influence à

Saint-Cyr était dangereuse et a été perniceuse, quoiqu'il faille penser d'ailleurs
des motivations secrètes de Madame de Maintenon. Et ce qu'il faut peut-
être reprocher le plus à Fénelon c'est de s'être mis pratiquement sous la
direction de cette femme, qui avait tant besoin d'être dirigée, et dont
l'inclination à diriger les autres ne venait certainement pas de la seule grâce.
N'a-t-il pas cédé là plus ou moins consciemment à un désir trop naturel
et insuffisamment contrôlé de réussite spirituelle et de sécurité, perdant de

vue le véritable intérêt de sa pénitente
Ce premier ouvrage nous laisse à la publication des « Maximes des Saints ».

Un second suivra qui racontera la lutte ouverte entre ces deux grands prélats,
dont il est si profondément regrettable que leurs deux génies se soient
partiellement neutralisés. Et comme il faut qu'ils soient grands l'un et l'autre
et attachants, comme il faut aussi que la question sur laquelle ils se sont
opposés soit vitale, pour que, près de trois siècles plus tard, on se passionne
encore pour leur combat et qu'on ne puisse s'empêcher de prendre parti
pour l'un ou pour l'autre Visiblement c'est pour Fénelon que M. Cognet
prend parti, mais il le fait de telle manière que le jugement du lecteur reste
libre. J.-N. Nicolas OP



384 Besprechungen

Borowicz, Antonius: De inspirationibus in vita ascetica secundum P. Gas-

parem Druzbicki SJ. (Excerpta ex Dissertatione ad lauream in Facult. theol.
Pontif Univ. Gregorianae.) - Universitas Gregoriana, Romae 1955. 43 p.

Nous avons là l'extrait publié d'une thèse de doctorat en théologie
soutenue à l'Université Grégorienne. La lecture en est un peu décevante. On
aimerait savoir qui est ce spirituel polonais du XVIIe siècle, assez peu connu.
Quelles sont aussi ses sources, et en particulier si sur ce point précis des
« inspirations » il a une doctrine originale ou s'il est seulement un écho de
saint Ignace. Quant à cette doctrine elle-même, qui consiste essentiellement
à faire de l'inspiration divine une connaissance expérimentale de la volonté
de Dieu sur l'âme, elle souffre, du moins dans la présentation qui nous est
faite, d'une lacune étrange, aucun essai d'explication ne nous étant proposé
de cette expérience qui, paradoxalement, est située dans la vie ascétique.
L'auteur à plusieurs reprises souligne que le P. Druzbicki n'est pas un
théoricien, mais un praticien : à ce titre-là pourtant on attendrait qu'il nous
dise quelque chose de l'itinéraire spirituel et des différentes formes que ne
saurait manquer de prendre l'expérience de la volonté divine aux diverses
étapes du progrès. Sans doute la réponse à plusieurs de ces questions se

trouve-t-elle dans la partie non imprimée de la thèse.

J.-H. Nicolas OP

Heilige Schrift

Krämer, Karl Fr.: Gott unser Heil nach dem Zeugnis der Bibel. Altes
Testament. (Herder-Bücherei, Dünndruckausgaben, Bd. D 4.) - Herder,
Freiburg-Basel-Wien 1960. 287 S.

In Herders allgemein bekannten Dünndruckausgaben ist der 4. Band
der Heiligen Schrift des Alten Testamentes gewidmet. Als Auswahlbibel will
das handliche Bändchen die notwendigen Texte für Schule und Heim bieten.
Für die Auswahl der Texte waren verschiedene Gesichtspunkte leitend. Die
chronologische Darstellung ist der Biblischen Geschichte förderlich. Die
bewußte Betonung der Heilsgeschichte will den religiösen Gehalt nahe bringen.
Eine Abstimmung der Texte auf den allgemeinen deutschen Katechismus
soll die dort gegebenen Stellen nach Wahl des Lehrers bereichern helfen.

Es ist nicht zu leugnen, daß die Vollbibel dem jugendlichen Alter und
auch manchem unvorbereiteten Erwachsenen nicht zuträglich ist. So scheint,
beim heutigen erfreulichen Wachsen der biblischen Frömmigkeit hier ein
Werk vorzuliegen, das den Bedürfnissen einer großen Zahl von Gläubigen
entspricht. Es empfiehlt sich, damit noch ganz besonders die Zeittafeln des

gleichen Verfassers zu gebrauchen. B. Steierl OSB



Besprechungen 385

de Fraine, Jean: Prier avec la Bible. Les antécédents bibliques de grandes
prières chrétiennes. - Editions Beyaert, Bruges 1961. 246 p.

Der durch seine wissenschaftlichen Veröffentlichungen bekannte
Verfasser stellt hier für das Vater unser, das Magnifikat und die acht Seligkeiten
textliche Vorläufer aus dem Alten Testament zusammen und bereichert sie
durch kurze theologische Erwägungen. So füllt sich der Wortlaut dieser

wichtigen Gebete und Verheißungen, die, wie der Verfasser es wünscht, zum
betrachtenden Gebete einladen. B. Steiert OSB

Vaccari, Alberto, SJ : II genere letterario del libro di Giona in recenti
pubblicazioni. - Sonderdruck aus : Divinitas 5 (1961). Pontif. Università
Lateranense, Roma 1961. 28 p.

Der Verf. kommt nach der Aufzählung verschiedener Auffassungen über
das Buch Jonas zum reaktionären Schluß, daß es ein geschichtliches Werk
sei. Von der Identität des Jonas, der in 2 Reg. 14,25 genannt wird, und dem
Kleinen Propheten ausgehend, ist der Verfasser der Meinung, nur eine wahre
Geschichte habe dem Manne angehängt werden können, was in Bezug auf
die Untreue stimmen könnte. Der Autor vergleicht auch die Mission des

Jonas mit der des Propheten Arnos, der nicht zu den Heiden, sondern zu
den getrennten Brüdern gesandt wurde. Die Schwierigkeiten, wie die Größe
Ninives, beruhen nach dem Verfasser auf schlechter Interpretation der Texte.
Mit der Unterscheidung zwischen Wahrheiten natürlicher und religiöser
Ordnung glaubt er sie behoben. Die Frage der Realität des Fisches bleibt offen,
und doch ist gerade sie es, die die Gemüter bewegt. B. Steiert OSB

Lamarche, Paul, SJ : Zacharie IX-XIV. Structure littéraire et Messianisme.

(Etudes bibliques.) - Gabalda, Paris 1961. 168 p.
Ohne Zweifel sind die Texte des Propheten Zacharias dunkel und haben

darum im Laufe der Geschichte oft mehr zu Korrekturen und Spekulationen
als zu eigentlichen Erklärungen Anlaß gegeben.

Lamarche faßt das Problem von einer, wenn nicht ganz neuen Seite,
so doch mit neuer Kraft an und führt es folgerichtig bis zum Letzten durch.
Nachdem er eingangs auf den Parallelismus und besonders den Chiasmus
aufmerksam gemacht hat, durchgeht er alle Schwierigkeiten des Textes,
skizziert dann seine Methode, die vor allem auf der literarischen Struktur
aufbaut, und behandelt Perikope um Perikope unter diesem Gesichtspunkt.
Die Zusammenfassung erlaubt ihm, mit einer gewissen Sicherheit auf die
Einheit des Verfassers zu schließen.

Inhaltlich, was sehr wichtig ist, glaubt Lamarche, daß beim Hirten die
Beschreibung eines Zeitgenossen oder eines schon verstorbenen Nachkommens

Davids vorliege, dessen Taten aber Grundlage zu einer zukünftigen,
messianischen Ausweitung Anlaß geben. Der Vergleich mit dem Gottes-
Knecht des Deutero-Isaias scheint diese Annahme zu bestätigen.

Es ist hoch erfreulich, eine Exegese zu finden, die den Text ohne
Konjekturen und Umstellungen beibehält, zu gliedern und zu erklären sucht.

25



386 Besprechungen

Es ist auch an der Zeit, die allzu ausschließliche Einteilung von wörtlich und
typisch messianisch zu ergänzen, wie der Verfasser es tut, indem er darlegt,
daß eben der ganze Verlauf der Geschichte immer wieder messianisch
geschaut und überhöht wurde.

So verdient die Arbeit wirklich Beachtung. Man muß allerdings
einwenden, daß gewisse Einzelheiten der Einführung, da allgemein bekannt,
wohl überflüssig sind und daß mit den öfteren Wiederholungen das Tasten
und Suchen oder das Schulmäßige noch unangenehm nachwirken. Für die
Druckfehler entschuldigt sich die Druckerei auf einem Korrekturbogen.

So kann man sagen, daß wir hier vor einem Meisterstück exegetischer
Arbeit stehen, bei dem aber die Spuren der Bearbeitung noch etwas zu stark
sichtbar sind. B. Steiert OSB

Dupont, Jacques: Les sources du Livre des Actes. Etat de la Question. -
Desclée de Brouwer, [Bruges] 1960. 168 p.

- Mariage et Divorce dans l'Evangile. Matthieu 19, 3-12 et parallèles. -
Abbaye de Saint-André; Desclée de Brouwer, Bruges 1959. 239 p.

1. On ne saurait dire quels services rendent aux biblistes des exposés
comme ceux de Dom Dupont sur Les Problèmes du Livre des Actes d'après
les Travaux récents (1959), et la reconnaissance que l'on doit à son auteur,
non point d'avoir réédité cette étude en la mettant à jour, mais de nous
donner un nouvel inventaire des recherches consacrées aux sources, soit
en fonction des méthodes littéraires caractéristiques de la Quellenkritik,
soit du point de vue de la critique des formes. Le bilan est assez décevant,
en ce sens qu'aucune source utilisée par l'auteur des Actes n'a pu être identifiée
de façon certaine ; mais on a progressé dans la connaissance des procédés
de composition de Luc, et il semble bien que celui-ci utilise ses propres
notes de voyage et ses rédactions partielles, qu'il recompose en y mettant
le cachet de son vocabulaire, de son style et de sa personnalité. C'est
merveille de voir notre critique évoluer avec tant d'aisance dans ces broussailles
des publications contemporaines. Il dénonce à juste titre l'ignorance des
Pontifes à l'égard des recherches de leurs collègues, les préjugés anti-conformistes

et anti-traditionnels qui n'ont rien à voir avec les requêtes objectives
de la science. Les étudiants en Ecriture Sainte ont ici mieux qu'un guide,
un Maître qui les formera.

2. Les mêmes qualités d'érudition, d'information exhaustive, d'analyse
limpide se retrouvent dans l'examen de la fameuse incise matthéenne,
au sujet du divorce : « Si quelqu'un répudie sa femme, sauf en cas d'incon-
duite, et en épouse une autre, il commet l'adultère .» J. D. reprend la solution
de saint Jérôme comprenant le verbe « répudier » (Mt. xix, 9) au sens
affaibli de « séparer ». L'exception de « l'inconduite » se rapporterait seulement

au premier verbe, et non à l'ensemble de la phrase. Nous ne sommes
pas convaincus, car il s'agit bien de répudiation proprement dite au v. 3,
et il est difficile de donner deux acceptions différentes au même verbe
dans le même contexte. De plus, on sort du problème posé par les Pharisiens
sur l'indissolubilité du mariage, et l'on aboutit à une banalité. Nous pensons



Besprechungen 387

personnellement que le substrat araméen, dépisté par J. Bonsirven (zenût
faux mariage) demeure l'explication la plus satisfaisante. Mais chaque

page de ce volume est riche d'enseignements, et nul ne pourra plus traiter
du mariage et des eunuques spirituels sans s'y référer. C. Spicq OP

Braun F. M.: Jean le Théologien et son Evangile dans l'Eglise ancienne.
(Etudes Bibliques.) - J. Gabalda, Paris 1959. xvin-428 p.

Voilà un beau livre, dont l'écriture est aussi aisée que la documentation
exacte et abondante ; l'ampleur de l'horizon s'allie à l'acribie propre à

l'exégète de métier. Une première partie souligne excellemment quelques
caractéristiques littéraires du quatrième Evangile, et n'a point de mal à

montrer l'unité de l'ouvrage (contre R. Bultmann), dont la paternité johan-
nique s'est étendue sur I, II, III Jo, et l'Apocalypse. La prédication orale do

l'apôtre a donné lieu de bonne heure à des rédactions partielles composées en
araméen. Pour composer son Evangile grec, Jean a eu recours à un disciple
bénévole, juif de la diaspora, qui, après la mort de l'apôtre, a mis la dernière
main à cet écrit, en y ajoutant le chapitre xxi. A très juste titre, F.M.B.
montre que cet ouvrage, rédigé avec beaucoup d'art, n'a rien d'une compilation

; mais avec tous les modernes passionnés de préhistoire littéraire, il n'a
pas suffisamment souligné que notre texte actuel est avant tout celui d'un
témoin oculaire, rapportant ce qu'il a personnellement vu et entendu (cf.
pp. 21-22), d'où son caractère kérygmatique si bien noté (p. 19). Les deux ou
trois pages contre le déplacement possible des feuillets sont tout à fait
insuffisantes (pp. 23-25) ; simple prise de position, qui ne répond pas aux difficultés
réelles de l'ordre actuel, et parfaitement exploitées par J. H. Bernard ; à cet
égard, la citation de Claudel, père de tant de contre-sens bibliques, est
pénible.

La deuxième partie recherchant comment le quatrième Evangile fut
reçu dans l'Eglise ancienne, est la plus neuve, et constitue le pendant des
recherches entreprises il y a dix ans par Ed. Massaux sur les traces de l'Evangile

de saint Matthieu dans la littérature chrétienne. On y trouvera une mine
de renseignements sur P52, P66, P. Egerton, l'Evangile de Vérité, l'attribution
probable des Odes de Salomon à Bardesane, des notations fort judicieuses sur
la Didaché et le Testament des Douze Patriarches.

La troisième partie rassemble le dossier de l'Evangéliste. Le disciple que
Jésus aimait est sûrement un palestinien, qui a passé par l'école du Baptiste et
qui fut en relation avec les cercles communautaires judéens. C'est le fils de
Zébédée et de Salomé, sœur de la Vierge Marie, qui a vécu à Ephèse où il
serait mort de vieillesse.

On pressent quelle provende notre auteur met à la disposition de tous les
biblistes, professeurs ou étudiants ; car les thèses traditionnelles d'écoles -
telle que celle de Jean l'ancien d'après Papias interprété par Eusèbe - y sont
présentées d'une manière neuve, avec la solution autorisée de l'un des plus
éminents johannistes contemporains. A titre amical, signalons quelques
vétilles à corriger dans une prochaine édition : La référence exacte de l'inscription

d'Ephèse, mise en exergue (N° 18), est N° 18 h (non, N° 19 h ; p. ix, n. 1).



388 Besprechungen

L'édition des ouvrages de J. Daniélou (p. xin) et de C. H. Roberts (p. 86, n. 1)
est respectivement de 1958 et de 1935 ; Jo i, 16 est traduit correctement «nous
avons tous reçu » (p. 20), une faute de typographie est sans doute responsable
de « nous avons tout reçu » (p. 4). Le lecteur complétera la bibliographie par
J. E. Davey, The Jesus of St. John, Londres 1958 ; M. F. Wiles, The spiritual
Gospel, Cambridge 1960. C. Spicq OP

Cantinat, Jean, CM: Les Epîtres de saint Paul expliquées. - J. Gabalda,
Paris 1960. 234 p.

Parmi les innombrables production de vulgarisation biblique, ce
volume occupe une place hors de pair. Il n'est pas orienté vers un thème
à la mode, il n'est pas un démarquage de travaux érudits et sans sève
spirituelle, il n'est pas non plus un affadissement de la belle Parole de Dieu
adaptée au « grand public », mais une présentation intelligente et parfaitement

informée de chaque épître de saint Paul, permettant aux lecteurs
de comprendre la pensée apostolique et de pousser plus avant leurs recherches.
C'est une « introduction » au meilleur sens du terme, aussi aisée dans la
redaction que respectueuse du texte sacré. C. Spicq OP

Kuss, Otto : Der Römerbrief übersetzt und erklärt. Zweite Lieferung
(Rom. 6,11 bis 8,19). - Verlag Friedrich Pustet, Regensburg 1959. vu, 321-
624 S.

Die Fortsetzung dieses Römerbriefkommentars zeichnet sich durch die
gleichen Vorzüge aus, die in dieser Zeitschrift bereits an der ersten Lieferung
hervorgehoben wurden (Jahrgang 1958, S. 448 f.). Der Verfasser weist wieder
ständig darauf hin, daß das tragende Element der paulinischen Theologie
der Glaube an die Heilsbedeutung des Todes Jesu ist. Gegenüber jenen Kritikern,

die eine « pneumatische » Auslegung befürworteten, bekennt er sich
erneut mit Nachdruck zu der historisch-kritischen Exegese und bemüht sich
mit den Mitteln der Philologie und der Geschichte zunächst einmal darum,
zu verstehen, was Paulus den römischen Christen sagen wollte. Er ist davon
überzeugt, daß gerade der in dieser Weise gedeutete Text auch seine Bedeutung

für den Menschen von heute und für unsere Zeit hat, mit anderen
Worten : daß die sorgfältige Erforschung des Literalsinnes zugleich dem
berechtigten Bedürfnis des Bibellesers nach « existentieller » Auswertung der
Heiligen Schrift entgegenkommt. Die Exkurse zu entscheidenden Aussagen
des Textes machen dieses Mal drei Viertel des Kommentars aus : « Mit
Christus» (321-381), «Heilsbesitz und Bewährung» (396-432), «Zur
Geschichte der Auslegung von Rom. 7,7-25 » (462-485), « Das Fleisch » (506-540),
«Der Geist» (540-595), «Die Herrlichkeit» (608-618). Der Verfasser
versichert aber, daß die dritte (und letzte) Lieferung vor allem der
Einzelexegese gewidmet sein wird. Das ermutigt uns zu der Hoffnung, daß er sein
bedeutsames Werk bald abschließen kann. K. Gieraths OP



Besprechungen 389

Schoeps, Hans-Joachim: Paulus. Die Theologie des Apostels im Lichte
der jüdischen Religionsgeschichte. - J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen
1959. XII-324 S.

Spécialiste des origines chrétiennes, et célèbre par son excellente Théologie

et histoire du Judéo-Christianisme parue il y a dix ans, le professeur
d'Erlangen était qualifié pour esquisser les grands traits de la doctrine
paulinienne en fonction du milieu juif où l'Apôtre a été formé et où il a
puisé ses cadres de pensée : Paul est un authentique pharisien, un rabbin
exégète, qui doit sa structure mentale et ses préoccupations religieuses au
judaïsme de son temps. Plus exactement, l'Apôtre a assimilé la culture
ambiante du judaïsme de la diaspora, et le principal mérite de cet ouvrage
est de réduire à néant la dichotomie trop longtemps reçue dans les écoles
entre un judaïsme palestinien mûré dans son archaïsme et un judaïsme
hellénistique ouvert à la philosophie grecque : stoïcisme ou religions à
mystère. Le beau livre de V. Tcherikover (Hellenistic Civilization and the

Jews, Philadelphie 1959) est décisif sur ce point.
Mais là où l'étude de H.-J. S. est déconcertante, c'est lorsqu'elle fait

de Paul un syncrétiste j udéo-païen, amalgamant religion juive et mythologie
païenne, par exemple à propos du baptême et de l'eucharistie. Certes,
la personnalité de l'Apôtre est complexe, et sa pensée souvent originale,
représentant un courant parmi beaucoup d'autres dans l'Eglise primitive.
Mais peut-on dire qu'il a inventé une eschatologie que la suite de l'histoire
a démontrée fausse, qu'il se soit mépris sur la conception de la Loi dans
les milieux palestiniens orthodoxes de son époque, que sa notion d'apostolat
ait été différente de celle des Douze L'auteur reconnaît avoir travaillé
à cet ouvrage depuis vingt ans, mais il s'y révèle plus historien qu'exégète.
Les idées et les reconstitutions globales l'emportent sur l'analyse des textes.
A force de penser un thème, on s'éloigne des sources, et la logique eclipse
le fait. De surcroit, si H.-J. S. avait admis l'authenticité des Pastorales,
de Eph. et Col., qu'il reconnaît seulement comme deutéro-pauliniennes, il
aurait enrichi la théologie de l'Apôtre d'une valeur appréciable.

Le dernier chapitre est assez pessimiste : Aucun disciple n'a interprété
adéquatement la pensée du « plus grand théologien de la chrétienté ». 11

aurait fallu un génie égal à celui du maître et adopter une problématique
identique à la sienne. Mais notre auteur se devrait de donner l'exemple
d'une stricte fidélité à la pensée de l'Apôtre et ne pas écrire : C'est Paul
qui, sous l'influence du paganisme, a décerné à Jésus le titre de Fils de
Dieu ; Jésus lui-même, escomptant la fin du monde prochaine, ne se croyait
pas Dieu (pp. 108, 163). Chacun trouvera une mine de réflexions dans cet
ouvrage fortement pensé, mais nous nous devions d'en préciser l'orientation.

C. Spicq OP



390 Besprechungen

Pfammatter, Josef: Die Kirche als Bau. Eine exegetisch-theologische
Studie zur Ekklesiologie der Paulusbriefe. (Analecta Gregoriana, vol. 110 ;

Series Facultatis theologicae Sectio B, n. 33.) - Libreria éditrice dell' Uni-
versità Gregoriana, Roma 1960. xix-196 S.

La première idée de cette thèse est venue de la confrontation de I Cor. m, 11

et Eph. il, 20 : Le fondement de l'Eglise est tantôt le Christ, tantôt les

Apôtres et Prophètes. Comment concilier cette antinomie Mais 1' « intention

» de notre Docteur est théologique et son travail tend à préciser ce que
l'allégorie de la construction apporte à l'intelligence de la nature de l'Eglise.
Une première partie analyse, en suivant leur ordre chronologique, les textes
majeurs de saint Paul exploitant une métaphore architecturale : maison,
temple, colonne, soutènement, fondement, sanctuaire, inscription, pierre,
édifier, démolir, architecte. Dès les premières épîtres, les « familiers de la foi »,

apparaissent habiter un édifice divin, une ville céleste, un sanctuaire (la
distinction de celui-ci avec un temple aurait pu être davantage exploitée) ;

dans I, II Cor., Rom., la communauté chrétienne est présentée comme une
construction divine qui grandit - depuis l'annonce de l'Evangile jusqu'au
jugement parle feu au dernier jour - grâce au ministère apostolique et l'édification

réciproque de ses membres favorisant le bon usage de la grâce en
chacun d'eux. Les Epîtres aux Col. et Eph. mettent en valeur la quadruple
caractéristique de la véritable Eglise : unité (composé de nombreuses pierres,
le temple est unique), sainteté (séparation du profane et dédicace à Dieu),
apostolicité (fondement des apôtres et prophètes, qui sont les mêmes personnages

exerçant des fonctions diverses), catholicité (le mur de séparation
est supprimé ; juifs et païens ne constituent qu'un peuple de Dieu). Les
Pastorales emploient un nouveau lexique et insèrent les conceptions pauli-
niennes dans de nouveaux contextes ; elles accentuent l'aspect solidité et
stabilité de la construction. Une brève et dense synthèse insiste d'une part,
sur la causalité et la souveraineté absolue de Dieu sur l'Eglise, son activité
continue comme principe de vie et d'accroissement ; d'autre part, sur le
caractère inébranlable et la sainteté de cet édifice que le Seigneur a désigné
comme son Eglise (Mt. xvi, 18). Cette inamovibilité ressort nettement d'une
comparaison avec les textes de Qumrân, qui font l'objet d'un Excursus,
consacré aux origines possibles de la métaphore paulinienne.

Souhaitons que le nouveau Docteur ait le loisir de poursuivre ses travaux
scripturaires. Il fait ici la preuve de ses qualités d'exégète, en traitant un
thème qui n'avait pas encore été exploité. Son information est étendue et
son jugement aussi ferme que sûr ; on le consultera avec fruit pour comprendre

les notions d'édification, fondement et « pierre d'angle » par exemple, qu'il
identifie à bon droit avec la « clef de voûte », à la suite de J. Jeremias. Etude
enrichissante et agréable à lire. C. Spicq OP



Besprechungen 391

Prigent, Pierre: Apocalypse 12. Histoire de l'Exégèse. (Beiträge zur
Geschichte der biblischen Exegese, 2.) - J. C. B. Mohr (Paul Siebeck),
Tübingen 1959. vi-154 p.

Le chapitre xii a souvent été considéré comme le centre et la clef de toute
l'Apocalypse ; on y a vu la persécution de l'Antéchrist, un résumé de l'histoire
du salut, une prophétie de la fin des temps ou de la conversion finale des Juifs,
et bien d'autres choses. Les catholiques contemporains y cherchent souvent le
fondement de leur mariologie. C'est dire l'intérêt de cette histoire de l'exégèse,
depuis Hippolyte et André de Césarée jusqu'aux P. P. Braun et Le Frois,
conduite avec lucidité et une acribie remarquable. Il en résulte que l'interprétation

mariologique ne date ni de Tychonius ni d'Augustin, comme on l'écrit
souvent, mais de Quodvultdeus, Oeconomius, Ambroise Autpert. Il s'agit, en
réalité, d'une interprétation chrétienne de l'histoire, où tout est accompli, mais
tout n'est pas encore révélé : La femme représente l'Eglise, c'est-à-dire la
foule qui constitue la communauté des Saints, contre laquelle Satan durant
un temps limité engage ses ultimes ressources.

Exégètes et historiens ne pourront se dispenser de consulter cette
étude si riche en notations critiques : l'inauthenticité probable de la version
arabe d'Hippolyte et des scholies d'Origène ; la non-valeur du texte de
Yictorin de Pettau dans l'édition de Migne ; les traces de l'exégèse de

Tychonius dans Primasius, Bède, Beatus de Liebana et les homélies pseudo-
augustiniennes ; ces 18 homélies étant en réalité de Césaire d'Arles, etc.

Nul ne se plaindra que l'enquête - ignorant Jacques de Lausanne,
Pierre le Chantre, Nicolas de Gorran, que nous avions signalés dans notre
Esquisse de l'Exégèse latine - ne soit pas exhaustive, mais l'on est surpris
de la mention de Madame Guion et de Claudel (pp. 96-97 ; 140, n. 10) et
surtout du manque de proportion entre les notices : le P. Alio ne bénéficie
que d'une ligne (p. 136) à l'instar d'un certain Gentil de Bonqueval (p. 139),
alors que Lusseau-Collomb en ont trois et Reeves huit Si saint Thomas
d'Aquin n'a pas commenté l'Apocalypse, il n'est pas assuré que le texte
de l'édition de Parme soit une « double recension » (p. 53, n. 7), car la fin
du premier commentaire, qui pourrait être de Guerric de Saint-Quentin,
est identique à celle du commentaire d'Hugues de Saint-Cher. De toute façon,
l'auteur semble ignorer le Repertorium biblicum de F. Stegmüller, qui lui
aurait indiqué des Postilles « in Apocalypsim » (IY-V, N° 8067 ; cf. Bulletin
thomiste, X, 1959, p. 111). C. Spicq OP



392 Besprechungen

Patristik

Peterson, Erik : Frühkirche, Judentum und Gnosis. Studien und
Untersuchungen. - Herder, Rom-Freiburg-Wien 1959. vin-372 S.

Karl Rahner hat einmal bemerkt, daß man Aufsätze, die man in
Fachzeitschriften « erscheinen » läßt, heutzutage mehr versteckt als veröffentlicht.
Es war daher ein guter Gedanke Petersons, eine Reihe von 23 Aufsätzen, die
er in den Jahren 1944 bis 1958 publizierte, im vorliegenden Buch neu
herauszugeben. In diesem Neudruck sind alle Aufsätze « teilweise umfangreich »

überarbeitet worden. Der Themenkreis ist so vielumfassend, daß er im Ran-
men einer Besprechung nicht wiedergegeben werden kann. Alle Artikel habeh
dennoch Berührungspunkte mit dem, was im Titel des Buches angedeutet
wird. Damit wir einen allgemeinen Eindruck vermitteln können, sei auf
einiges hingewiesen.

Eine tiefgehende Textanalyse von I Kor. 1, 18 f. führt den Verfasser zur
Überzeugung, daß Paulus hier nicht gegen die hellenistische Mystik, sondern

gegen die jüdischen Mystiker polemisiert. Besonders aufschlußreich ist auch
der Aufsatz über das Problem des Nationalismus im christlichen Altertum.
Der siebente Absatz enthält eine kurze Notiz gegen Cullmann, der in seinem
bekannten Petrus-Buch die Meinung vertritt, daß bis in die 2. Hälfte des
2. Jhs. kein Dokument das Martyrium des Petrus explizit bezeugt. Peterson
untersucht die Petrus-Apokalypse und kommt zur gegenteiligen Ansicht.
Aus dem Praescriptum des 1. Clemens-Briefes schließt der Verfasser, daß
dieser Brief « im Grunde an die ganze Diaspora gerichtet ist », und zwar als
Mahnschrift. Die Kirche Roms hatte « das Recht » dazu, weil das « martyrion »

zu den Charismen der Kirche gehört. Der Name « christianus » (Apg. 11, 26)
ist den Jungern Jesu von den Römern als politische Charakterisierung gegeben
worden. Von daher müssen auch die bekannten Stellen bei Sueton, Tacitus
und Flavius Josephus gedeutet werden. Mehrere Aufsätze berühren den
Ursprung der christlichen Askese. In diesem Zusammenhang finden wir auch
manche deutende Hinweise bezüglich der jüdischen Anthropologie und der
Konkupiszenzlehre.

Der Verfasser, seit 1934 Professor für altchristliche Literatur und
allgemeine Religionsgeschichte am päpstlichen Institut für christliche Archäologie

in Rom, besitzt offensichtlich zwei Eigenschaften, die bei einem Gelehrten
seines Formats leider nur selten zusammen vorhanden sind : gründliche,
kritische Quellen- und Literaturkenntnis, dabei aber einen erfreulichen
wissenschaftlichen Spürsinn. Dies ermöglicht ihm, Sinnzusammenhänge zu
ermitteln, die anderen Forschern entgehen würden. Daß seine Hypothesenbereitschaft

vielleicht dann und wann zu weit geht, kann man kaum
übelnehmen (vgl. S. 210-211, oder S. 214 über den galiläischen Ursprung der
jüdischen Asketenbewegung).

Ein ausführliches Namen- und Sachregister erhöht die Brauchbarkeit
dieses Buches, das eine große Verbreitung verdient. B. Willems OP



Besprechungen 393

Orbe, Antonio SJ : Hacia la primera Teologfa de la Procesiôn del Verbo.
Estudios Yalentinianos, vol. I, 1-2. (Analecta Gregoriana, vol. XCIX-C,
series Facultatis theologicae sect. A, n. 17-18.) - Apud aedes Universitatis
Gregorianae, Romae 1958 xx-512 ; vin, 513-821 p.

Le dessein initial de A. O. était de retracer l'exégèse de Jo. i, 1-2 dans
l'Eglise primitive. Mais les premières spéculations sur la génération du Verbe
sont dûes, dès le second siècle, aux gnostiques, surtout aux Valentiniens, de
telle sorte que notre auteur s'est attaché non seulement à déterminer la
teneur de cet enseignement hétérodoxe, mais à retrouver ses présupposés, ses
thèmes fondamentaux ou sa mentalité, tout autant qu'à mettre en lumière
les réactions polémiques et théologiques de la véritable Eglise. Cette étude
aboutit à un exposé de la théologie trinitaire et plus précisément de la
génération du Verbe, antérieure au Concile de Nicée, dont l'ampleur et la précision

dépassent tout ce que nous possédions jusqu'ici.
Une pagination unique court à travers les deux volumes du tome

premier ; le second étant tout entier consacré à l'analyse du terme gnostique
probolè qui fut supplanté par homoousios. Rien n'est instructif, au plan de
l'histoire des doctrines, comme de suivre la concurrence de ces deux termes
dans l'élaboration des processions trinitaires. Sans doute, le premier, avec son
acception d'émission ou de génération matérielle, était-il suspect, à tout le
moins avait-il besoin de purification pour exprimer le mystère divin ; d'ailleurs

sa caution gnostique, son emploi par Novatien ou les montanistes
n'étaient pas fait pour l'accréditer dans la théologie orthodoxe. Mais saint
Justin, Denys d'Alexandrie, saint Hilaire l'emploient, et il faudra les critiques
des Irénée, Origène et Athanase pour qu'il soit définitivement rejeté.

On pourrait conclure que la sémantique théologique se développe selon
l'analogie de la foi, tout autant qu'en fonction de l'étymologie et des analyses
philologiques. Les grandes erreurs valentiniennes et gnostiques viennent
d'abord de leurs présupposés anthropologiques et philosophiques. Mais on ne

peut récuser l'intérêt que ces hétérodoxes ont porté au mystère de la Trinité
et l'immense effort qu'ils ont fait pour approfondir la théologie des activités
divines. A. O. aurait pu mettre en exergue de son livre, qui demeurera
fondamental : Oportet haereses esse. - On déplore de trop nombreuses erreurs
d'orthographe dans la transcription des noms propres. C. Spicq OP

Perler, Othmar: Ein Hymnus zur Ostervigil von Meliton (Papyrus
BodmerXII). (Paradosis, 15.) - Universitätsverlag, Freiburg Schw. 1960. 94 S.

Der Papyrus Bodmer (PBodm) XII bietet ein Hymnenfragment in
griechischer Sprache, das Michel Testuz 1959 zum erstenmal publizierte. Schon
vorher hatte der Ordinarius für Patrologie, Dogmengeschichte und christliche

Archäologie an der Universität Freiburg (Schweiz) eine kritische
Ausgabe des Textes, eine Untersuchung über Herkunft und Verfasser, einen
Kommentar und eine literarische Würdigung vorbereitet ; die Ergebnisse
wurden im September 1959 dem 3. Internationalen Kongreß für patristische
Studien in Oxford vorgelegt und werden in der vorliegenden Publikation
der Öffentlichkeit übergeben.



394 Besprechungen

Es war außerordentlich schwierig, den Text näher zu bestimmen, ihn
zu lokalisieren und zu datieren, umfaßt er doch nur 6 Zeilen, - ein Laie
wüßte mit einem solch kurzen und fragmentarischen Text kaum etwas
anzufangen. - Perler übersetzt das Fragment folgendermaßen :

« Preiset den Vater, (ihr), die Heiligen,
Singet der Mutter, ihr Jungfrauen
Wir preisen, wir erheben über alle Massen, (wir) Heilige
Erhöht wurdet ihr, Bräute und Bräutigame,
Weil ihr gefunden habt euren Bräutigam : Christus.
Zum Lobe trinket, Bräute und Bräutigame,

»

P. machte sich die ohnehin schon schwere Aufgabe nicht leicht. Die
Tatsache, daß das Fragment auf der Rückseite des letzten Blattes des

PBodm XIII (Passahhomilie des Meliton von Sardes) steht, führte ihn auf
den Gedanken, das Fragment mit den Schriften Melitons (um 200) zu
vergleichen und zu untersuchen, ob Hymnus und Homilie nicht nur rein äußerlich

(im Papyrus Bodmer), sondern auch innerlich und gedanklich eine Einheit

bieten. Und tatsächlich ergibt eine minutiöse Konfrontierung stilistische
und inhaltliche Entsprechungen zwischen dem Fragment und den Schriften
Melitons.

In einem 2. Teil wird ein eingehender Kommentar geboten, in welchem
die Heilige Schrift, der jüdische Messianismus, die Agape der quartadecima-
nischen Ostervigil und vor allem die Brautmystik in christlicher Überlieferung

als Quellen, Vorbilder oder Parallelen des Hymnen-Inhaltes aufgezeigt
werden. Gerade der letztgenannte Abschnitt beweist eine erstaunlich weite
und tiefe Kenntnis der irgendwie zu Vergleichszwecken in Frage kommenden
literarischen, archäologischen und liturgischen Zeugnisse, auf Grund derer
der Verf. den geistigen und geistesgeschichtlichen Hintergrund zeichnet.

Als literarische Gattung des Fragmentes nennt P. den Dialog und den
hymnischen Preisgesang, wie sie schon der frühesten Liturgie eigen sind und
die, wie auch stilistische Eigentümlichkeiten, semitische und hellenistische
Einflüsse verraten (S. 86).

P. kommt zum Ergebnis : Das Fragment in PBodm XII ist ein
liturgischer Text, der als hymnenartiger Dialog zwischen Vorsteher und Gemeinde
bei der Agape der quartadecimanischen Ostervigil im Anschluß an die Homilie
gesungen wurde und der demnach « eine der seltensten Quellen zur Liturgie
der Quartadecimaner, der älteste nichtbiblische Hymnus zur Ostervigil,
jedenfalls eines der kostbarsten Zeugnisse frühchristlichen Bewußtseins, voll
biblischen Inhaltes, prophetischer Begeisterung und theologischer Tiefe » ist
(S. 89). Als Verfasser darf mit guten Gründen Meliton von Sardes angesehen
werden.

Die Arbeit ist ein vorbildliches Beispiel einer kritischen Untersuchung
und Würdigung, die gründliche Erudition und Quellen- und Literaturkenntnis

verrät. A. Hänggi



Besprechungen 395

Otto, Stephan: «Natura» und «Dispositio ». Untersuchung zum Naturbegriff

und zur Denkform Tertullians. fMünchener Theologische Studien,
II. System. Abt., 19. Bd.) - Hueber, München 1960. xxin-222 S.

Diese Dissertation der Theologischen Fakultät München will ein
dogmengeschichtlicher Beitrag zum Problem « Natur-Übernatur » sein, welches
von H. de Lubac (Surnaturel, Paris 1946) neu aufgerollt wurde. Diesem
wird vorgeworfen, die Zeit vor Augustinus nicht berücksichtigt zu haben.
Daher engt der Verfasser seine Untersuchung auf den ersten Theologen des
lateinischen Westens ein. Um indessen Tertullians Eigenart und Bedeutung
für die Folgezeit ermessen zu können, zieht er die Linie einerseits zu den
frühen Griechen, namentlich zu Irenaeus, anderseits zu Augustinus, welcher
der abendländischen Theologie seinen Geist aufgeprägt hat.

Die Untersuchung der beiden Grundbegriffe « natura » und « dispositio

» gibt die Einteilung. Trotzdem T.'s Naturlehre ohne die stoischen
Einflüsse nicht zu verstehen ist, orientiert sie sich an der Offenbarung. Durch
die mit der Natur gegebene Veranlagung (dispositio) wird der Mensch auf
eine durch sein Tun zu verwirklichende « quodammodo natura » hingeordnet,
d. h. auf die Gottebenbildlichkeit, im Falle des guten Handelns. « Natura
besagt die durch das Tun des Menschen und das Tun Gottes am Menschen
gewirkte Zuständlichkeit der Gottesnähe oder Gottesferne » (S. 162). « Die
'natürliche Theologie' T.'s ist deshalb nicht die Theologie einer 'natura pura' ;

es ist die Heilswissenschaft von der natura, die sich in dem konkret-geschichtlichen
Ganzen des Heilsplanes hält » (ebd.).

Im 2. Teil folgert der Verfasser nach einer lexikalischen Untersuchung,
der Ausdruck « dispositio » (oikonomia) bedeute den umgreifenden Gesamtplan

Gottes (S. 181). Er sei trotz seiner profanen Herkunft (Rhetorik) durchaus

theologisch, weil durch Eph. 3, 9 u. 1, 10 bedingt. T. verstehe darunter
« die Heilsplanung Gottes und deren Durchführung im Schöpfungsplan, in
der Heilsgeschichte des Alten Bundes und deren Aufgipfelung in der
Menschwerdung » (S. 181 f.). Weltplan und Heilsplan ineinander verquickt, haben
zum Mittelpunkt den Logos-Christus. Das Ziel der « dispositio » ist « das
Sichtbarwerden des 'Endes' in der Erfüllung ». Dieses ist deshalb auch « das
Ziel und die Erfüllung der Natur, die durch den Weltplan, in dem sich der
Heilsplan schon andeutet, ins Leben gerufen wurde» (S. 217). «Einerseits
diesem irenaeischen Gedanken (Heilsplan als vorherrschende Konstruktion)
verpflichtet, gelingt es T. jedoch anderseits, mittels seiner aktualistisch-
heilsgeschichtlichen Konzeption der 'natura' das Plandenken aufzulockern »

(Ebd.). Der Unterschied zwischen der Auffassung des Irenaeus (der griechischen)

und der mit T. beginnenden, mit Augustinus abgeschlossenen,
abendländischen Auffassung, d. h. des ökonomischen, heilsgeschichtlichen Denkens

einerseits, des nicht-ökonomischen anderseits, wurde vorab anhand
der Bildspekulation (vgl. S. 50-66) hervorgehoben. Demzufolge beginne das

theologische Verständnis für die Zeit erst spät (Aug. Conf. XI).
Damit sind einige Grundgedanken der Arbeit umrissen. Die frische

Problemstellung, das Bestreben, durch Quellenforschung und lexikalische
Vergleiche den echten T. zu ermitteln, von ihm die Linie zu Augustinus und



396 Besprechungen

zur späteren Theologie zu ziehen sind ebensoviele Vorzüge dieser Erstlingsarbeit.

Freilich scheinen uns gewisse Formulierungen zum wenigsten
übertrieben. Ich wähle aus : « Man wird nicht umhin können festzustellen, daß

Augustin mit dem Gewicht seiner Autorität den lebendigen Strom
frühchristlichen, heilsökonomischen Denkens zum Versiegen gebracht hat » (S. 66).
Ich möchte dies nicht einmal für seine Trinitätslehre in diesem Maße
behaupten (z. S. 42). Der Verfasser glaubt (S. 10 f.), die Theologie des zweiten
und dritten Jahrhunderts in drei große Traditionsströme aufteilen zu können,

den alexandrinischen, kleinasiatischen (mit Irenaeus als Höhepunkt),
den römisch-karthagischen ». Die Alexandriner werden als jene charakterisiert,

die sich um die philosophische Durchdringung der Gottes- und Logoslehre

bemühen, die Kleinasiaten als jene, welche die göttliche Heilsökonomie
darstellen. Mit T. beginnt die auf das Konkrete gerichtete Theologie der
abendländischen Kirche. Daß mit einem solchen Schematismus die geschichtliche

Wirklichkeit nicht ausgeschöpft wird, beweist die Überlegung, daß die

griechischen Apologeten (Justinus usw.), ohne zu den Alexandrinern zu
gehören, die Logosspekulation als erste gefördert haben, daß anderseits
Klemens ein durchaus auf das Konkrete ausgerichteter Moralist war (vgl.
seinen « Erzieher ») ; daß Ignatius, mit dem die kleinasiatische Theologie
begonnen wird, ein Syrer war ; daß die Bezeichnung « römisch-karthagische
Theologie », d. h. abendländische Theologie, an deren Wiege T. steht, sehr
anfechtbar ist, auf jeden Fall, wenn man sie auf Augustinus auslaufen läßt.
Bei diesem waren andere Quellen als Tertullian wirksamer als Ambrosius
und Hilarius, die weit mehr den Griechen verpflichtet waren. Unter den

griechischen Quellen ist eine, die gerade für den Begriff « natura », wenigstens

auf dem Gebiet der Christologie, maßgebend war, nicht genannt, nämlich

Melito von Sardes. Die Abhängigkeit folgt nicht bloß aus dem Vergleich
beider. Sie wird auch durch das Zeugnis des Hieronymus (De vir. ill. 24)

gestützt. Ungenügend scheint die Darstellung der Bildspekulation. Die
vorzüglichen, nicht erwähnten Untersuchungen von H. Merki (Fr. 1952 u. Real-
lex. f. Antike u. Christen. IV 1959, 459-79) hätten eine genauere Kenntnis
dieses wichtigen Theologoumenons vermitteln können, das seine Geschichte,
d. h. seine Entwicklung in der antiken Philosophie wie Patristik hat. Was
daher über die gegenseitige Abgrenzung tertullianischer und griechischer
(Klemens v. AI.) Tugendlehre S. 59 gesagt wird, vermag nicht zu überzeugen.

Beiläufig sei auf sprachliche Neubildungen hingewiesen, die m. E. kein
Gewinn weder für die Theologie noch die deutsche Sprache geworden sind,
wie die Ausdehung der Bezeichnung « heilsgeschichtlich » auf das subjektive
Heils-Handeln des Einzelnen, wie « inferioristische « Christologie», «

Mächtigkeit zur Selbstentfaltung », « aktualistische Bildlehre », « kategorial-ana-
lytisch », « aktanalytisch », « Analogizität » usw.

Ähnliche Vorbehalte sind inbezug auf die Bibliographie und die
Zitationsweise zu machen. Wir sind heute gewohnt, mit kritischeren Ausgaben
zu arbeiten als es in vielen Fällen die bei Migne nachgedruckten Texte sind
(Ambrosius, Cyprian, Hippolyt, Epiphanius usw.). Die Arbeit L. Dunckers
über die Christologie des hl. Irenaeus (1843) wäre sicher vorteilhaft durch



Besprechungen 397

jene von A. Houssiau (1955) ersetzt worden. Außer den erwähnten Werken
von Stelzenberger und Pohlenz zum Stoizismus hätte auch das jüngste von
M. Spanneut (Paris 1957) seinen Platz gehabt, wenigstens wenn man sich
bemüht, dem Literaturverzeichnis einen so breiten Rahmen einzuräumen.

O. Perler
Mesot, Jean, SMB : Die Heidenbekehrung bei Ambrosius von Mailand.

(Supplementa der Neuen Zeitschrift für Missionswissenschaft, VII.) -
Schöneck-Beckenried (Schw.) 1958. xi-153 S.

Die Tätigkeit des hl. Ambrosius als Bischof von Mailand fällt in eine
Zeit, da bereits die christliche Religion in Oberitalien zu herrschen begann.
Die Arianer errangen die Oberhand und vertrieben die katholischen
Bischöfe. Da war es seine Hauptaufgabe, eine sittliche und intellektuelle
Wandlung herbeizuführen und die Kirche zu festigen. Die zuströmenden
Schismatiker und Heiden mußten eingegliedert werden. Aber wenn eine
eigentliche Heidenpredigt bei Ambrosius nicht nachzuweisen ist, so ist sein
missionarischer Erfolg für seine Zeit von größter Bedeutung. Davon will
M. berichten. Bisher ist Ambrosius in der missiologischen Literatur
stiefmütterlich behandelt worden. Bekannt sind nur die beiden Aufsätze von
W. Wilbrand in Missionswissenschaft und Religionswissenschaft I und IV

ZMR 28 u. 31, Münster 1938 und 1941), die M. gebührend würdigt, aber
nie zitiert. Im 1. Abschnitt behandelt M. nach einem kurzen Lebensabriß des

hl. Ambrosius die geschichtliche Umwelt, die politischen und religiösen
Verhältnisse, insbesondere in Mailand, wie es zum Verständnis der Tätigkeit
des Heiligen notwendig ist, im 2. Abschnitt sodann die « Politik im Dienste
der Bekehrung ». Sein Bischofssitz in der Kaiser-Residenz und seine bisherige
Laufbahn gab ihm ein besonderes Ansehen und eine weite Wirkungsmöglichkeit,

die durch seinen Takt und seine Festigkeit noch gemehrt wurde.
So konnte er es erreichen, daß der Einfluß der Heiden zurückgedrängt und
die christliche Kirche geeinigt wurde. Im 3. Abschnitt behandelt M. die
« Seelsorge und Bekehrung ». Ambrosius steht groß da als Metropolit von
Oberitalien, der sich um gute Bischöfe bemühte und sie durch seine Briefe
zu apostolischem Eifer entflammte, der in seiner eigenen apostolischen
Arbeit auf der Kanzel und in persönlicher Beratung immer auch die
Andersgläubigen zu gewinnen suchte. Heidenpredigt und Judenpredigt, Kate-
chumenat, Taufvorbereitung, Einführung in die Mysterien, die Seelsorge
an den Neugetauften werden besonders behandelt. Der letzte Abschnitt
beschäftigt sich mit den Früchten seiner Bekehrungstätigkeit, insbesondere
mit der Bekehrung des hl. Augustinus.

An einzelnen Stellen würde man einen besseren Stil oder klarere
Übersetzungen wünschen, wie etwa im letzten Satz S. 27 und 32, S. 44, Mitte
des 1. Abschnittes (lateinisch Anm. 133).

M. bietet uns ein lebendiges Bild der missionarischen Tätigkeit des

großen Heiligen und Kirchenlehrers, die für die Verchristlichung von
Oberitalien entscheidend war. Ein Index der Personen, Orte und Sachen, sowie
der zitierten Stellen aus den Werken des hl. Ambrosius (über 1000
erleichtert den Gebrauch des Buches. B. Biermann OP



398 Besprechungen

Marrou, Henri : Augustinus in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten.
(Rowohlts Monographien, 8.) - Rowohlt, Hamburg 1958. 175 S. [Übertr.
v. Christine Muthesius],

Der Gedanke, durch preiswerte Bücherreihen in Kleinformat den modernen

Menschen mit den größten Erzeugnissen der Weltliteratur bekannt zu
machen und mit ihren Autoren anzufreunden, hat in der letzten Zeit Schule
gemacht. Fast jede Woche bringt neue Lieferungen auf den Markt, und es ist
begrüßenswert, daß dabei die christliche Literatur nicht übergangen wird. -
Hier liegt in dieser Art eine Ubersetzung des vor drei Jahren in der französischen

Collection « Maitres spirituels » erschienenen kleinen Werkes über
Augustinus von Henri Marrou vor. Der Verfasser ist durch seine Studien über
Zeitgeschichte und Geisteswelt des großen Kirchenlehrers auch dem
deutschen Leser kein Unbekannter mehr. Aber vielleicht muß man selber einmal
an der Sorbonne zu seinen Füßen gesessen sein, um den Zauber des intimen
Verhältnisses, das ihn mit seinem großen und heiligen « Freund » verbindet,
lebhaft in Erfahrung bringen zu können. Wer zwischen den Zeilen lesen kann,
wird allerdings gerade im obgenannten Bändchen recht deutliche Spuren
davon finden. Ob man das auch von der vorliegenden deutschen Wiedergabe
behaupten kann Offen gestanden : Nein Eine mechanisch-wörtliche
Ubersetzung, eine viel weniger glückliche Aufmachung, schlechtes Papier und
dementsprechend verwaschenes Bildmaterial - von dem auf der letzten Seite
vollends deplazierten Reklameblatt für « Kosmetikschöpfungen und
Feinseifen » aus dem Mouson Haus ganz zu schweigen - stellen diese deutsche
Übertragung leider weit hinter ihr französisches Original zurück.

A. Eichenberger OP

O'Meara, John J. : Porphryry's Philosophy from Oracles in Augustine.
- Etudes Augustiniennes. Paris 1959. n-184 p.

Die gelehrte Untersuchung will beweisen, daß Porphyrs Werk, welches
Augustinus und zwar er allein in De civ. dei X 29 u. 32 unter dem Titel
« De regressu animae » zitiert, mit der in De civ. dei XIX 23 unter dem
Namen 'Ex Xoyîcov cpiXococpîaç erwähnten, nur fragmentarisch, besonders in
Eusebius' Praeparatio evangelica erhaltenen Abhandlung identisch ist
oder wenigstens Teil derselben bildet. Weiterhin glaubt der Verfasser den
Einfluß dieser Porphyrschrift in den Bekenntnissen und schon in den frühesten

Dialogen (C. Academicos, De beata vita, De ordine) feststellen zu können.

Das führt ihn zum Schluß, daß nicht Plotins Enneaden, sondern
wahrscheinlich Porphyrs genanntes Werk am unmittelbarsten auf Augustinus'
Bekehrung einwirkte (Conf. VII 9, 13 : « procurasti mihi... quosdam Plato-
nicorum libros ex graeca lingua in latinam versos»). Die Doppelspurigkeit
des Titels erklärt O. aus der auch anderswo bezeugten Tatsache mehrerer

Titel für ein und dasselbe Werk. Durch den Nachweis der Identität
von Absicht, Inhalt und Terminologie der unter den zwei Titeln erhaltenen
Porphyrtexte erhärtet er seine Auffassung.

Vorliegende Arbeit berührt somit in erster Linie die Philosophiegeschichte.

Ob sie die seit Jahren hochgehende Kontroverse über die « Pia-



Besprechungen 399

tonicorum libri », die Augustinus neue Wege wiesen, abzuschließen vermag,
wird die Zukunft zeigen. Bekanntlich hat W. Theiler schon 1933 die These

von Porphyrs und nicht Plotins Einfluß verfochten und die Forschung
nachhaltig beeinflußt. Man ist daher überrascht, den Namen des Berner Philologen

nirgends erwähnt zu finden.
Die Erklärung der zwei Titel, wobei « De regressu animae » mehr eine

inhaltliche Angabe wäre, mag für das erste Zitat in De civ. dei X 29

genügen : intuentes Porphyrium in his libris, ex quibus multa posui, quos
de regressu animae scripsit » etc. Mehr Schwierigkeiten bietet das zweite,
sehr genaue Zitat in De civ. dei X 32 : « cum autem dicit Porphyrius in
primo iuxta finem de regressu animae libro ». Ein Hinweis auf die Art und
Weise, wie derselbe Augustinus mit Cyprianzitaten umgeht, mag unser
Bedenken beleuchten. Wenn Augustinus in Sermo Guelferbit. XXVI, 2 nicht
eine Aufzählung der Titel, sondern eine Umschreibung des Inhaltes gibt,
faßt er den Inhalt des Traktates De unitate richtig in die Worte : « haere-
ticorum frontes unitatis demonstratione c. 4) et praedicatione c. 5 sq.)
contrivit ». Wenn er aber den Traktat in C. Crescon. II 33, 42 zitiert (wie De

regressu an. in De civ. Dei X 32), nennt er den genauen Titel : « In epistula
quam de unitate conscripsit. »

Der Beweis aus der Inhaltsidentität der unter zwei verschiedenen Titeln
stehenden Porphyrfragmente wäre zwingend, wenn dieser Inhalt nur in
einem Werke vorgelegen hätte. Das ist aber bei der großen Fruchtbarkeit
Porphyrs nicht anzunehmen. O. selbst gibt uns den Beweis in die Hand,
indem er die inhaltliche Verwandtschaft zwischen Ilepl t% èx Xoyttov cpiXo-

CTotptaç und dem Brief an Anebo annimmt (S. 108). Ein endgültiges Urteil
scheint daher noch verfrüht. Eine Neuausgabe Porphyrs, die O. mit Recht
verlangt, ist abzuwarten.

Wesentlich bleibt für den Theologen der weitgehende Einfluß der Neu-
platoniker auf den Kirchenlehrer. Daß Plotins Enneaden und zwar unmittelbar,

nicht nur durch das Prisma Porphyrs, diesen beeinflußt haben, steht
auch für O. außer Frage. O.' Liste der Augustinustexte, welche durch
Porphyr veranlaßt wurden, dürfte wohl u. a. durch die Weihnachtspredigt
sermo 184,1 erweitert werden, wenn man sie mit De civ. dei X 29

vergleicht. O. Perler

Guzzo, Augusto : Agostino e Tommaso. - Edizioni di « Filosofia »,

Torino 1958. vn-276 p.
Guzzo (geb. 1894) gehört zu den vielseitigsten und produktivsten

italienischen Philosophen unseres Jahrhunderts (vgl. A. Plebe u. a., Augusto
Guzzo, Ed. di « Filosofia », Turin 1954, 127 S.). Ein ansehnlicher Teil seiner
akademischen Lehrtätigkeit wie seiner Veröffentlichungen hat der Geschichte
der Philosophie gegolten. So auch das vorliegende Buch, in dem zwei frühere
Publikationen über Augustinus und eine über Thomas von Aquin zusammen
neu erscheinen. Es handelt sich also nicht um eine vergleichende Gegenüberstellung

der beiden christlichen Denkergestalten, vielmehr sind sogar die
zwei Augustinusstudien je selbständig. Die erste : Agostino dal « Contra



400 Besprechungen

Academicos » al « De vera religione » (S. 1-90) spürt den geistigen Anliegen
nach, welche die Dialoge von Cassiciacum und die Schriften der
nächstfolgenden Jahre veranlassen. G. erblickt darin den Niederschlag einer
Entwicklung, die Augustinus selber um diese Zeit noch durchmacht oder jedenfalls

noch nicht abgeschlossen hat. Die Soliloquia z. B. sollen, obschon
alsbald nach den Büchern De ordine verfaßt, im Vergleich damit die größere
Entschiedenheit offenbaren, mit der dem christlichen Autoritätsglauben
der Vorrang vor den niegestillten Ansprüchen bloßmenschlicher Vernunft
eingeräumt wird. Das Interesse an psychologischer Deutung hindert aber
G. nicht, den Inhalt der einzelnen Schriften Schritt für Schritt genau zu
registrieren und wiederzugeben, sodaß man hier eine zuverlässige Einführung
in deren Gedankenwelt bekommt, mit diskreten Hinweisen auch auf Quellen,
wie etwa für die Argumente in De immortalitate animae und De quantitate
animae auf Plotin. Dabei fällt die Bemerkung : « Wir gehören gewiß nicht
zu denen, die da glauben, eine Lehre entwertet zu haben, wenn sie dafür eine
Quelle angeben können » (S. 58). Ausführlich verweilt der Verfasser bei
« De vera religione », das wie eine Synthese des bisherigen Denkens Augustins
und das Glaubensbekenntnis enthalte, das sozusagen Programm seines

künftigen geistigen Schaffens sein wird (S. 76). - Leider wurde G. verleitet,
die bei Augustinus und andern Kirchenvätern für das Geheimnis der
Menschwerdung noch gebräuchlichen Wendungen « hominem induere », « hominem
suscipere » oder « assumere » (wie auch « hominem gerere ») durch « vestire,
assumere persona umana » zu übersetzen (S. 72, 79). Störend wirkt es, wenn
am Schluß der Abhandlung Paulus, dem vierten Evangelium und Augustinus
ausgerechnet Giordano Bruno quasi als Vertreter einundderselben Überzeugung

zugesellt wird (S. 90).
Die zweite Studie will die Gnadenauffassung des Bischofs von Hippo

erläutern (S. 91-208). Sie erscheint zum drittenmal. Ursprünglich hatte G.
sie betitelt : Agostino e il sistema della grazia (1929/30), änderte aber auf
Kritik hin die Überschrift der Buchausgabe von 1934 in eine, wie er sagt,
« streng historische » um : Agostino contro Pelagio. Und dabei hat es auch
jetzt sein Bewenden. Die gewählte Methode, heißt es im Vorwort der zweiten
Ausgabe, möchte unter anderm bei jeder der analysierten Schriften die
Voraussetzungen, das Grundanliegen, die Absicht herausschälen, die sie zu
einem lebendigen Dokument machen, zugleich aber die Verbindung dieser
Schrift mit folgenden ins Licht rücken, zeigen, wie eine spätere aus Fragen
entsteht, die durch frühere keine vollbefriedigende Lösung fanden oder
überhaupt erst geweckt wurden. Die Einleitung erklärt, daß die Wirklichkeit
und Notwendigkeit der göttlichen Gnade auch im frühesten Schrifttum
Augustins nicht einfach ignoriert wird. Dann beginnt die Darstellung des

eigentlichen pelagianischen Konfliktes. Den bewegten, langwierigen Verlauf
dieses Kampfes zeichnet G. einläßlich an Hand der Werke, Predigten, Briefe,
in denen der « Doctor gratiae » von 411 an bis Ende seines Lebens alles
zur Widerlegung des Gegners und Verteidigung seines eigenen Standpunktes
aufbietet. Die Thesen eines Pelagius, Cölestius, Julian, die Schwierigkeiten
der Mönche von Hadrumetum, die der sog. Semipelagianer wie die
Antworten Augustins werden gewissenhaft dem Text entnommen und disku-



Besprechungen 401

tiert, in Anerkennung der Position des Kirchenvaters, des Rechtes seiner
Berufung auf Schrift und kirchliche Überlieferung. Das Schlußwort lehnt
die Behauptung ab, daß eine solche Gnadenlehre zum Pessimismus führe,
sieht darin sogar einen « radikalen Optimismus ». - Bei gewissen Ungenauig-
keiten muß man vor Augen halten, daß hier ein Laie, der zudem
weltanschaulich eigene Wege geht, einen schwierigen theologischen Stoff zu meistern
hat. S. 143 f., Anm 13 z. B. scheint zu übersehen, daß die kirchliche Lehre
über das Wesen der Erbsünde nicht einfach bei der Auffassung Augustins
geblieben ist. Auch die Rückführung der Annahme der Erbsünde und ihrer
Folgen auf vorausgehende Erkenntnis der Notwendigkeit der Gnade
(Vorwort, S. 97) dürfte dogmengeschichtlich unzutreffend sein. Ein kleines
Versehen S. 119 : Cyprian war nicht Bischof von Hippo.

Die dritte Abhandlung : Disegno e struttura della « Summa contra
Gentiles » (S. 209-271, 1. Ausgabe 1931) soll an einem der Werke des Thomas
von Aquin die Grundideen dartun, die alle seine Werke beseelen. Dazu eigne
sich dieses besonders gut, da es als einheitliches und abgeschlossenes Ganzes
ein fertiges System biete, zugleich verhältnismäßig rasch übersichtlich sei.
Die Arbeit hat vier Kapitel : 1. Aufbau der « Summa contra Gentiles » ;

2. die darin bekämpften Lehren ; 3. die « Summa contra Gentiles » und
Aristoteles ; 4. das darin herrschende Verhältnis zwischen Philosophie und
Offenbarung. Mit Nachdruck erklärt G., daß bei Thomas die Philosophie,
näherhin der Aristotelismus, nicht um ihrer selbst betrieben werden, sondern
im Dienst des christlichen Glaubens und seiner Theologie. In solchem Licht
sieht G. das Gesamtunternehmen der sog. « philosophischen Summe » des

Aquinaten, und es ist interessant, die diesbezügliche Übereinstimmung mit
jüngeren Darstellungen, wie etwa mit den Angaben von M. D. Chenu in
Introduction à l'étude de saint Thomas d'Aquin, Paris 1950, S. 247-254 zu
konstatieren. Eine Reihe von Beispielen zeigt den oft kühnen, verblüffenden
Gebrauch, den Thomas aus dem Material des Stagiriten macht.

G. hat in den drei hier gebotenen Studien wiederum die ihn auszeichnende

Fähigkeit zur unverfälschten Geistesgeschichte bestätigt, das, was
M. F. Sciacca von ihm zitiert : « Non solo non si ha nessun interesse a far
dire agli altri quel che vogliamo noi ; ma il nostro solo interesse è di svolgere
le nostre più late possibilità d'intendimento tant'oltre, da cogliere quel che

un sistema dice di più proprio e particolare » (in : A. Plebe u. a., Augusto
Guzzo, S. 53). C. Zimara SMB

Clark, Mary T., RSCJ : Augustine, Philosopher of Freedom. A Study in
Comparative Philosophy. - Desclée Co., New York [1958]. 273 p.

Das Buch möchte Richtigkeit und Vorzüge des augustinischen Verständnisses

menschlicher Freiheit aufzeigen. Eine Reihe Theorien über die Willensfreiheit

wie auch über die Freiheitsidee im individuellen, sozialen, politischen

Bereich wird mit den Gedanken des Kirchenvaters konfrontiert. In
der vorchristlichen griechischen Philosophie hätten gerade Piaton und
Aristoteles aus Überschätzung des Intellektes die Bedeutung der
Willenseinstellung als solcher verkannt. Eingehender legt C. die Anschauungen

26



402 Besprechungen

Plotins in 6. Enn. 8 dar, die dem Thema ex professo gelten. Den Kern der
Wahlfreiheit sieht Plotin im Vermögen der Selbstbestimmung, aber auch er
meint, der rechte Gebrauch dieses Vermögens folge wie ohne weiteres aus
hinreichendem Wissen und Denken, die uns Lösung vom Trug der Phantasie,

vom Impuls der sinnlichen Triebe, Abwehr der Launen eines sogenannten
Zufalls brächten. Die Möglichkeiten des Einzelnen, die Anlagen seines
besseren Ich zu aktualisieren, hält Plotin für unbegrenzt, der Mensch kann aus
eigenen Kräften bis zur Fühlungnahme, bis zur Einung mit dem Ureinen,
dem göttlichen Urgrund gelangen, er erreicht dann die absolute Freiheit,
die Gott dank seiner Allmacht besitzt. So habe Plotin menschliche Freiheit
als dynamische Beziehung zu Gott verstanden und eingesehen, daß voll,
kommenste Freiheit nicht unbedingt Wahlfreiheit nach allen Seiten sei-
Die Analyse der plotinischen Gedanken über die Freiheit des Einen, des

göttlichen Urgrundes ergibt, daß absolute Selbstbejahung, Selbstbesitz,
Allmacht die Komponenten sind.

Augustins Auffassung entnimmt die Autorin vorwiegend aus De libero
arbitrio, den Confessiones und den Schriften gegen die Pelagianer. De
libero arbitrio stellt die Frage nach dem Ursprung des Bösen und leitet es

vom freien Wollen des Geschöpfes her. Schon dort findet C. unter anderm
die Erklärung, daß weder Gottes Vorwissen noch des Menschen eigenes Wissen

den Willen zu seinen Entschlüssen nötigen, ferner die Deutung des wirklich
freien Willens als desjenigen, das freie Fähigkeit hat zum rechten Handeln,
d. h. zur Betätigung gemäß dem Urteil der Vernunft, in der sich das « ewige
Gesetz » kundgibt. Dann ist der Mensch auf die echten Werte ausgerichtet,
lebt aus der Wahrheit und in der Liebe zu Gott. Im gefallenen Zustand kann
er solche unbehinderte Freiheit zum Guten nur durch Gottes gnädige Hilfe
erlangen, die Erfahrung der eigenen moralischen Not soll ihn veranlassen,
beharrlich um die göttliche Hilfe zu bitten, die ihm alsdann nicht versagt
wird. Nichts in der Welt kommt der so gewonnenen Freiheit gleich, wo sie
fehlt, sind bürgerliche und soziale Freiheit nur blasser Schein. Die pelagiani-
schen Irrtümer konnten bei Augustinus diese Überzeugungen, für die er
einen Ausweis an seinen persönlichen inneren Kämpfen hatte, nur noch
festigen. Mit Gilson und andern betont C. eine Unterscheidung, die zu
richtiger Interpretation des Kirchenvaters unerläßlich sei : die zwischen dem
freien Willen und der Freiheit (S. 45). Der freie Wille (libera voluntas oder
liberum arbitrium oder einfach voluntas) gehört zur menschlichen Natur,
er ist bei allen Menschen auch im jetzigen gefallenen Zustand da. Die « liber-
tas » aber, etwas Höheres als Wahlfreiheit, identifiziert Augustinus mit dem
guten Willen (bona, recta voluntas) oder auch mit der Kraft, Wünsche und
Vorsätze des guten Willens in der Tat durchzuführen (nach Rom 7, 15 ff.). —

Die Freiheit der menschlichen Person zum Güten im Sinne Augustins nennt
C. « theologische » Freiheit, da sie in der Gottesliebe gründet, in ihr das wahre
Glück findet, und weil sie aus Gottes Gnade stammt. Sie beschränkt sich
nicht auf Beseitigung äußerer und innerer Bindungen oder Hemmungen,
« negative » Freiheit, « freedom from », sondern ist « positive » Freiheit des

Einsatzes auf höhere Ziele hin, bis zum Endziel, das Gott dem Menschen
bestimmt hat, « freedom to ». - Eine folgende Gegenüberstellung plotinischer



Besprechungen 403

und augustinisclier Freiheitslehre markiert beträchtliche Unterschiede : dort
immer noch starke Bindung des Wollens an intellektuelle Einsicht und die
Verheißung eines Selbsterlösungsprozesses, hier tieferer Sinn für die Situation

des Menschen, der die Sehnsucht seines « Herzens » tatsächlich nur in
Gott stillen kann, das aber nur durch die Gnade zu erreichen vermag. — C.

zeigt noch, wie Anselm von Canterbury die Gedanken Augustins weitergibt,

Thomas von Aquin sie dann mit abgewogener Deutung des « liberum
arbitrium » systematisch ausgestaltet, und würdigt moderne Anschauungen
von Freiheit, so besonders die, welche J. P. Sartre befürwortet. Die Aufgabe
aber, den Geist Augustins für unsere Zeit fruchtbar zu machen, hat nach
Urteil der Autorin kaum jemand besser gelöst als M. Blondel. - C. versieht
das Buch mit sorgfältigen und reichen Indizes : einer Bibliographie, einem
Namenverzeichnis und dem der Augustinusreferenzen.

Wir haben hier eine fleißige Arbeit, die der Lehre Augustins über die
Freiheit gewissenhaft nachgeht. Seinem Begriff der « libertas » schreibt sie
u. E. größere Geschlossenheit und Konsequenz zu als er de facto besitzt,
da ihn die Texte, wie wir oben sagten, bald mit dem rechten Wollen, bald
mit dem rechten Handeln erklären. Eine straffere Darstellung unter
Vermeidung von Wiederholungen hätte dem Buch zum Vorteil gereicht. S. 114
lies : « auxilium sine quo non » ; S. 149 Anm. lies : E. Benz, Marius Victorinus
und die Entwicklung der abendländischen Willensmetaphysik.

C. Zimara SMB

La Bonnardière, A.-M. : Biblia Augustiniana. A. T. II : Livres
historiques. - Etudes Augustiniennes, Paris 1960. 172 p.

Fräulein A. M. La Bonnardière (die ungekürzte Nennung beider
Vornamen wäre für die Leser nützlich, für die Bibliothekare notwendig
gewesen) setzt sich zum Ziel, sämtliche Bibelzitate des Kirchenlehrers
chronologisch und inhaltlich einzuordnen und in einer Biblia Augustiniana
vorzulegen. Damit sollen die längst revisionsbedürftigen Arbeiten von Len-
fant O. P. (1661) und Anna de Lagarde (Hs. Göttingen 1863) ersetzt werden.
Die Autorin beginnt mit dem zweiten Band des Alten Testamentes, der die
geschichtlichen Bücher (17 an der Zahl) umfaßt, die Augustinus am wenigsten

benutzt. Er verwendet sie indessen in der Katechese, in der
Psalmenerklärung, in der Polemik besonders der Civitas Dei. Bisweilen wurden ihm
Sonderfragen aus diesen Büchern vorgelegt. Da die Echtheit des Speculum
umstritten ist, wird dieses Werk mit Zurückhaltung benutzt. Die Einleitung

zu den einzelnen Büchern gibt Zeit und Umstände an, welche die
Verwertung der Schrifttexte veranlaßten. Wir erhalten auch Einblick in die
Hermeneutik. Für Augustinus haben die geschichtlichen Bücher der Bibel
historischen und prophetischen Wert. Die « res gestae » künden Christus und
die Kirche.

Niemand entgeht die Bedeutung der hier begonnenen Arbeit. Einmal
vollendet, wird sie ein überaus nützliches Hilfsmittel der Augustinusforschung

sein. Für die Textkritik würde sie freilich erst dann ein zuverlässiges
Instrument werden, wenn für alle Augustinuswerke einwandfreie Ausgaben
vorlägen. Auch die Chronologie ist heute noch keineswegs abgeschlossen.



404 Besprechungen

Doch sei lobend hervorgehoben, daß hinter den hier vorgelegten Tabellen
und ihrer Kommentierung ein Bienenfleiß und eine beachtenswerte Kenntnis
der augustinischen Gedankenwelt verborgen liegt. O. Perler

Eichenseer, Caelestis, OSB : Das Symbolum apostolicum beim heiligen
Augustinus. Mit Berücksichtigung des dogmengeschichtlichen Zusammenhangs.

(Kirchengeschichtliche Quellen und Studien, 4. Bd.) - Eos Verlag
der Erzabtei St. Ottilien, 1960. xxm-501 S.

Dieser stattliche Band - eine Dissertation der Theologischen Fakultät
München - behandelt in einem ersten Teil (S. 9-154) allgemeine Fragen wie
Semantik des Wortes Symbolum, Beziehungen zwischen Taufbefehl,
Tauffragen und Aussagesymbol, Symbol und Glaubensregel, literarische Form
und liturgischer Gebrauch. Er schließt mit einer Bestandesaufnahme der
(wichtigsten) Stellen, in denen Augustinus das Symbol verwertet.

Der zweite Teil (S. 155-471) behandelt die einzelnen Artikel des Symbols

bei Augustinus und ihre geschichtlichen Voraussetzungen. Abschließend
wird der Wortlaut der Symbole hergestellt, die Augustinus gebraucht, jenes
der Mailänderkirche, « persönliches » Symbolum des Lehrers genannt, und
jenes der afrikanischen Kirche, bzw. jener von Hippo. Da der Verfasser Inhalt
und Form der einzelnen Glaubenssätze in ihrem genetischen Zusammenhang
bis auf die Urkirche verfolgt, wächst seine Untersuchung zu einer Darstellung

der Symbolgeschichte und, wenn nicht in Wirklichkeit, so doch in der
Zielsetzung, zu einer eindrucksvollen Summa der Theologie des Afrikaners.
Eine Einschränkung ist inbezug auf die Sakramentenlehre und die
summarisch behandelte Gnaden- und Prädestinationslehre zu machen. Eine sehr
umfangreiche Literatur wurde verarbeitet und reichlich benutzt. Dies gilt
vor allem für die viel beachtete Untersuchung von J. N. D. Kelly (1952),
um von den älteren Forschungen Hahns (1897) und Kattenbuschs (1894
u. 1900) zu schweigen. Auch philologischen Belangen schenkt P. E. seine
Aufmerksamkeit. Er kann es dank einer bei Theologen nicht alltäglichen
humanistischen Bildung. Zustatten kam ihm auch die Verwertung des
Zettelmaterials des Institutes des Thesaurus linguae latinae.

Der weite Horizont, unter dem das Thema gesehen und behandelt wird,
ist Stärke und zugleich Klippe der Arbeit. Nur der Optimismus eines
Anfängers und der eiserne Fleiß eines Jüngers Benedikts von Nursia durfte
sich an ein so weitschichtiges und zugleich schwieriges Thema heranwagen.
Der Durchschnittsleser wird dem Verfasser für die Einführung in die
umfangreiche und verwickelte Symbolforschung (1. Teil des Buches) sehr dankbar

sein. Dem wissenschaftlichen Fortschritt wäre eine Beschränkung des
Themas und eine straffere Darstellung dienlich gewesen. Ob eine Darstellung
der Theologie des Kirchenlehrers im Rahmen des Symbols glücklich war,
scheint fraglich. War doch diese Theologie weithin das Ergebnis von
Kontroversen. Nur von diesen her kann sie verstanden und erschöpfender
behandelt werden.

Eine Untersuchung vorliegenden Umfanges, dazu auf dem Gebiet der
Symbolforschung, wo für Hypothesen ein weiter Raum bleibt, wird natür-



Besprechungen 405

lieh nicht durchgängig Zustimmung erwarten können. Ich erwähne z. B. die
doppelte Taufformel : « Im Namen Jesu » und die trintarische, die späte
Ansetzung eines Aussage-Credo usw. Es würde sich lohnen, die lange
Abhandlung über den 3. Artikel : « Qui natus est de Spiritu saneto et virgine
Maria » näher anzusehen. Die Praeposition « de » im Gegensatz zu « ex »

des römischen Symbols weist offenbar auf ein höheres Alter und eher auf eine
orientalische Vorlage, zumal verbunden mit der Wortstellung « virgine Maria ».

Man vergleiche Justinus Dial. 113, 4 ; 120, 1 usw., Melito von Sardes, Oster-
homilie 66. Die Praeposition «ex» dürfte trotz Matth. 1,18 eher auf die
Behauptung der wahren menschlichen Natur in der Abwehr des Doketismus
zurückzuführen sein, wie es die Varianten bei Lk. 1, 35, die Texte aus Ignatius,

dem apokryphen 3. Korintherbrief 5 (PBodmer X) usw. nahelegen. Die
mit der Logosspekulation verbundene Auslegung von Lk. 1, 35 durch Justinus

und seine Nachfolger ist durchaus verständlich, da auch nach Lukas
« Pneuma agion », ohne Artikel, nicht die 3. Person der Dreieinigkeit ist,
sondern das göttliche Wesen, geradeso wie die « Dynamis Ypsistou ». Nach
den philosophischen und theologischen Voraussetzungen des Justinus kann
damit nur der Logos gemeint sein, ohne daß damit eine Verwechslung mit
dem Heiligen Geist vorliegt.

Es wäre ungebührlich und mißverständlich, wenn man bei einer Arbeit
dieser Art gewisse Lücken in den Angaben der literarischen und monumentalen

(Baptisterien, Inschriften u. Ikonographie) Quellen, ebenso wie moderner

Autoren vorwerfen wollte. Wie unvollständig die Darstellung etwa der
Höllenfahrt und der Himmelfahrt in diesem Rahmen ist und kaum anders
sein kann, mag etwa ein Blick in J. Krolls « Gott und die Hölle » (1932) und
in die zwei Bände von V. Larranaga, « La Ascensiôn del Senor en el Nuevo
Testamento » (1943) nahelegen. All dies vermag indessen den Eindruck einer
überdurchschnittlichen Leistung nicht zu verwischen. Sie ist viel versprechender

Anfang. Der Meister wird sich in der Beschränkung offenbaren.
O. Perler

Maier, Jean-Louis : Les Missions divines selon saint Augustin. (Para-
dosis, XVI.) - Editions Universitaires, Fribourg 1960. ix-224 p.

In der von Prof. O. Perler geleiteten Sammlung dogmengeschichtlicher
Monographien « Paradosis » erschien 1958 als 12. Band : G. Aeby, Les
Missions divines de saint Justin à Origène. Das hier zu rezensierende Buch ist
als Fortsetzung gedacht. Den Titel sollen aber folgende Worte der Einleitung

erklären : « Très vite, saint Augustin nous est apparu comme le géant
parmi tous les théologiens des missions divines. C'est pourquoi nous
estimons qu'il y a un intérêt tout particulier à étudier la pensée augustinienne
pour elle-même. Dès lors, les prédécesseurs de l'évêque d'Hippone au
IVe siècle, nous ne les envisagerons que pour autant qu'ils ont pu être
utilisés comme sources par le grand Docteur » (S. 2). Ein erster Teil spricht
von « Augustins Vorläufern im 4. Jahrhundert », mit den Abschnitten : Aria-
nismus und trinitarische Sendungen ; die griechischen Quellen Augustins ;

die lateinischen Theologen des 4. Jahrhunderts (S. 5-98). Der zweite Teil
legt die Lehranschauungen Augustins dar, zunächst über die sog. Theo-



406 Besprechungen

phanien im Alten Testament, dann in zwei Abschnitten über die sichtbaren
und die unsichtbaren Sendungen, wobei im Zusammenhang mit letzteren
von der Einwohnung der Trinität und von dem Verhältnis zwischen dem
Thema der Sendungen und der Imago-Dei-Lehre die Rede ist (S. 99-198).
Ein Schlußkapitel gilt der Herausstellung der Originalität in Augustins
Auffassung der Theophanien sowie der sichtbaren und unsichtbaren Sendungen
(S. 199-219). Außer einem Inhaltsverzeichnis und einer Bibliographie wird
am Schluß ein Stellenverzeichnis der Augustinuszitate oder -verweise und
ein solches der erwähnten antiken und modernen Autoren beigegeben.

Die Arbeit bietet eine zuverlässige Information aus den Quellen für die
Aussagen der behandelten einzelnen Autoren zum Gegenstand. Klarer Aufbau

und flüssige, gewandte Darstellung gehören zu ihren Vorzügen. Der Wert
des Schlußkapitels : « L'originalité de saint Augustin », besteht vielleicht
nicht so sehr in einem tatsächlichen Nachweis besonderer Selbständigkeit
und Qualität der Auffassungen Augustins auf dem Gebiet der trinitarischen
Sendungen (ob dieser Nachweis geglückt sei, kann bezweifelt werden),
sondern darin, daß die dortigen Ausführungen mit großer Genauigkeit die
Ansichten des Kirchenvaters für die einzelnen Aspekte der Frage zusammenfassen

und von denen der früheren Autoren des 4. Jahrhunderts abheben,
die M. untersucht hat. Der dogmengeschichtliche Ertrag des Buches
verringert sich leider durch den Umstand, daß M. eingestandenermaßen die
griechische Patristik jenes Jahrhunderts nicht gründlich selber entsprechend
dem heutigen Stand der Quellenpublikation erforscht hat, sondern hier auf
das Urteil von B. Altaner darüber abstellt, ob Augustinus dieses oder jenes
Werk kennt oder nicht. Altaner erhebt aber nirgends den Anspruch, die
gesamte heute verfügbare griechische Patristik jenes Zeitraumes im Hinblick
auf Quellen Augustins behandelt zu haben. Ansichten können nicht bloß
durch die Lesung der Schriften, in denen sie erstmals auftauchen,
weiterwirken, sie können dies geradesogut durch Mittelglieder verschiedener Art.
Noch gewonnen hätte das Schlußkapitel ferner, wenn es Augustinus zunächst
ebenso umfassend mit den von G. Aeby untersuchten Repräsentanten der
frühen Patristik konfrontiert hätte (darunter etwa die Lateiner Tertullian,
Novatian, Cyprian, die Augustinus ja ohne sprachliche Behinderungen
einsehen konnte) wie dann mit den von ihm berücksichtigten Schriften des
4. Jahrhunderts. Dann hätten für das heikle Problem der trinitarischen
Sendungen die Linien einer dogmengeschichtlichen Entwicklung von Justin, ja
sogar von den neutestamentlichen Schriften an und einschließlich der Gnosis
des 2. Jahrhunderts (cf. G. Aeby, Einleitung und Kapitel 2) bis auf den
Kirchenlehrer von Hippo ausgezogen werden können. Mit sehr anzuerkennender

Ehrlichkeit sagt M. in der Einleitung: «...nos recherches, si elles

portent sur l'ensemble de la littérature latine, ne considèrent la production
grecque que de façon très fragmentaire : le lecteur se gardera donc d'y voir
un aperçu complet de la théologie des missions au IVe siècle » und macht
dazu die Anmerkung : « Pour obtenir cette vue d'ensemble, il suffirait de

compléter l'étude de la littérature orientale ». Glaubt er dieses Studium doch
wenigstens soweit selber geleistet zu haben, daß Lücken, die für die Frage
der Abhängigkeiten in der Theorie der trinitarischen Sendungen bedauerlich



Besprechungen 407

wären, ausgeschlossen sind Glaubt er es, dann hätte er versuchen können,
noch klarer und detaillierter aufzuzeigen, welchen Autoren ein erster wesentlicher

Beitrag für diesen und jenen Teilaspekt der Lehre über die trinita-
rischen Missionen zu verdanken ist, so herauszustellen, was auch Augustinus
hierin als verpflichtendes Erbe, bindende Tradition ansah, die er zu achten
und weiterzugeben hatte. Das hätte geschehen können, ohne entscheiden
zu wollen, welche Autoren der vorausgehenden Patristik dieser bewußt oder
unbewußt als eigentliche « Quellen » benutzt habe. Damit hätte also M. die
Warnung befolgt, die er S. 199 Anm. 2 von Altaner übernimmt, hätte aber
besser zu eruieren vermocht, was selbst und gerade der Kirchenlehrer von
Hippo unbeschadet seiner Originalität als maßgebendes Kirchenkerygma
bzw. schon definitiv gewonnene, gültige Einsicht betrachtete. Eine gewisse
Unausgeglichenheit, meinetwegen ein bloßer « Schönheitsfehler », steckt darin,

daß M. trotz jener Anmerkung S. 25 das ganze Kapitel betitelt : « Les
sources grecques de saint Augustin ».

Im Rahmen einer Besprechung können wir nur noch auf ein paar Einzelheiten

hinweisen, die uns besonders aufgefallen sind. Hätte Augustinus
gesagt, was M. S. 35 seinen Worten entnimmt, so wäre es nicht ein « Geständnis»
(aveu), sondern eine gewagte Behauptung. Es heißt aber nur : « Omnes, quos
legere potui, qui ante me scripserunt de Trinitate divinorum Librorum
veterum et novorum catholici tractatores, hoc intenderunt secundum Scrip-
turas docere, quod...» (De Trin. 1, 4, 7). Das erlaubt weder den Schluß, er
habe fast alle, noch den, er habe lange nicht alle früheren Schriften über
die Trinität gelesen, das « potui » gibt dem Satz einen recht harmlosen Sinn.

Bei Behandlung der Lehre von den Theophanien hält der Verf. die Lehre
für die beste, die er in Augustins späteren Schriften jedenfalls bevorzugt
sieht, daß nämlich die sog. Theophanien des Alten Testamentes nicht eher
Werk und Kundgabe des Verbum waren als der Gottheit überhaupt, oder
aber, sei es der ganzen Trinität (Mambre), sei es bald dieser bald jener Person,
und zwar durchwegs unter Vermittlung von Engeln. Die Frage scheint aber
nicht berührt, ob für jene Kirchenväter auf ihrem Standpunkt ein sachlich
zureichender Grund vorliege, die von ihnen so angenommenen alten
Theophanien, soweit sie die zweite und dritte trinitarische Person betreffen, von
trinitarischen Sendungen unterscheiden zu wollen. Die Frage drängt sich
wohl nur umsomehr auf, wenn M. recht hat mit der Deutung, die er S. 137
Anm. 1 der von Augustinus vermutlich aus Ambrosius De fide 5, 7, 99 (bei
M., S. 91 f., Anm. 5 ; S. 155-160 ; S. 210) übernommenen näheren Bestimmung
der Fälle trinitarischer Sendung gibt, wonach « mitti est cognosci » (De Trin 4,

20, 29) nicht besagen soll, das Erkanntwerden der gesendeten Person durch
die Geschöpfe, an die sie gesendet wird, gehöre zum inneren Wesen einer
Sendung. Dann bleiben nämlich als Wesenselemente trinitarischer Sendung
tatsächlich bloß die zwei, die die spätere traditionelle Theologie angibt :

innergöttlicher Hervorgang und besonderer geschöpflicher Effekt. Wieso
diese beiden nicht auch bei Theophanien für Sohn und Geist zutreffen, ist
kaum einzusehen. Man kann denken, Augustinus habe die Frage des
Unterschiedes von Theophanien und Sendungen nicht ex professo und präzis
gestellt, weil er selbst in De Trin. keine auch nur einigermaßen vollständige



408 Besprechungen

Behandlung auftauchender Probleme anstrebte. Daran ist vielleicht die
Geschichte des Werdens dieses Werkes und seiner gegen den Willen des
Autors vor Vollendung eingeleiteten Veröffentlichung nicht unbeteiligt.

Bedauerlicher als die eben erwähnte Unklarheit erscheint uns, daß Augustinus

im Interesse der Polemik gegen Arianer und Pneumatomachen sich
verleiten ließ, aus Is. 48, 16 folgern zu wollen, daß auch der Heilige Geist
mit dem Vater den Sohn sende, ferner zur Behauptung kam, es gebe sogar
Selbstsendung einer trinitarischen Person. Wie M. zeigt, war diese Meinung
für den ersten Punkt nahegelegt durch eine Schrift De Trin. in sieben bzw.
acht Büchern, die jetzt Gregor von Elvira zugesprochen wird (lib. 3), dann
durch Ambrosius in De fide 2, 9, 75 f. ; cf. 2, 11, 97 ; De Spir. S. 3, 1, 7 f. ;

3, 2, 9, bei beiden bereits in Front gegen die genannten Irrlehren. Die letzte
Stelle bei Ambrosius ist auch schon vielleicht ein Ansatz für den zweiten
Punkt, indem er dort mit Gal. 1,4 von der Selbsthingabe des Sohnes spricht.
Diesen Spuren folgt der Bischof von Hippo zunächst De Trin. 2, 5, 8 f., da
allerdings, wie uns vorkommt, für beide Teilaussagen in etwas unverbindlichen

oder zurückhaltenden Wendungen, zudem in sachlich nicht
gerechtfertigter Heranholung von Schrifttexten wie Gal. 2,20 und Mt. 1,18 zur Deutung

trinitarischer Sendung (statt sie von der Selbsthingabe Christi und von
der Menschwerdung bzw. Jungfrauengeburt besser zu unterscheiden). Was
M. S. 92 Anm. 1 schreibt, verrät zwar Bedenken hinsichtlich Solidität und
Folgerichtigkeit der Gedankengänge bei Ambrosius in dieser ganzen Frage,
doch allzu verschleiert. Was S. 134 über « chemin parcouru » steht, ist ein
diesbezüglich unbefriedigender Entlastungsversuch für Augustinus.
Entschiedener als in De Trin. verwertet letzterer Is. 48,16 zur Deutung trinitarischer

Sendung in zwei späteren Schriften direkter Polemik gegen den Aria-
nismus : C. serm. Arian. (a. d. J. 418), Kap. 19 und 21 ; C. Maxim. Arian.
episc. (a. d. J. 428), 2, 20, 4, hier wieder für Selbstsendung mit Rekurs auf
Gal. 2,20, dazu auf Joh. 5,19. Auch da unternimmt M. eine u. E. fragwürdige
Verteidigung (S. 148 Text und Anm. 4 ; S. 150, Anm. 5). Die Supposition,
daß an den genannten Stellen von Augustinus nur « ad hominem » argumentiert

werde, scheint dem Kontext, dem Gegenstand und dem Charakter des
Kirchenvaters unangemessen. Die plausible Sachlage ist eher die, daß er im
antihäretischen Eifer, vielleicht auch in der Eile einer Erwiderung (vgl. was
er Retr. 2,52 zu eben der Schrift C. serm. Arian. sagt), dann und wann seine

eigene bessere Einsicht momentan ignorieren oder vergessen und Schriftworten

zu leicht einen Sinn unterlegen kann, den sie nicht notwendig oder
gar im Zusammenhang offensichtlich nicht haben, besonders wenn er weiß,
daß schon vorher kirchliche Autoren, die er schätzt, wie hier etwa Ambrosius,

diese Deutung gegen die gleiche Häresie vertraten. Vielleicht betrachtete

er es im vorliegenden Fall sogar als eine Pietätspflicht Ambrosius gegenüber,

dessen Auslegung von Is. 48,16d zu stützen. Das kann jedoch für uns
kein hinreichender Grund sein, sie weiter stützen zu wollen. Dawider steht
die sicher besser beratene frühere patristische Tradition über den Begriff
trinitarischer Sendung, die innere Konsequenz und Geschlossenheit für sich
hat, von Augustinus selber grundsätzlich bejaht wird (die oben erwähnte
Bestimmung ihrer beiden Wesenselemente), ferner die klare Möglichkeit,



Besprechungen 409

den fraglichen Teil des Isaiasverses, wie man ihn in Septuaginta und Vetus
Latina las, mit den meisten Kirchenvätern des 4. Jahrhunderts entweder
auf die Sendung des Propheten allein, oder auf die des Isaias und Christi,
aber Christi in seiner Menschheit, zu beziehen (so z. B. noch Hieronymus).
Daraus ein Argument für Sendung der zweiten trinitarischen Person durch
die dritte gewinnen und aus anderweitigen Schrifttexten fadenscheinig sogar
Selbstsendung folgern zu wollen, heißt das Ergebnis früherer Lehrentwicklung,

das in Abwehr eines dynamistischen oder modalistischen Monarchianis-
mus gerade aus den Bibelworten über die Sendungen die Ordnung der
Hervorgänge und den wirklichen Unterschied von Vater, Sohn und Geist von
einander für gesichert hielt (s. etwa G. Aeby, op. cit., passim und einen
großen Teil von M.s Buch), wieder in Frage stellen. Da kann doch nur ein
Entweder-oder sachgerecht sein, kein Sowohl-als auch je nach dem Gegner,
den man gerade bekämpft. Leider hat Augustins Autorität über Petrus Lom-
bardus die lateinische Theologie in der Frage der trinitarischen Sendungen
mit von vornherein abwegigen Dubia, Objektionen und Distinktionen
belastet (s. als Beispiel etwa : Salmanticenses, Cursus theologicus, 3. Band der
ed. Paris 1877, disp. 19, dub. 2, 3, S. 733-737). Dieser Tatbestand ruft das
boshafte Bedenken wach, ob das Prädikat « le géant » im zu Anfang erwähnten

Satz des Verfassers etwa nur quantitativ gemeint wäre Hegt nicht M.
selber einen leisen Zweifel an der qualitativen Tragweite, wenn er S. 206
Anm. 7 die « vues profondes » des Hilarius von Poitiers hervorhebt, den er
allerdings nur mit dem übrigen « vierten Jahrhundert » vergleicht, während
Augustins De Trin. usw. schon dem fünften angehören?

Im Abschnitt über Sendungen und Bild Gottes (S. 179-198) sucht M.
einen vermittelnden Standpunkt einzunehmen zwischen den Autoren, die
die Begriffe « Natur » und « Übernatur », « natürliche » und « übernatürliche
Ordnung » zur Interpretation der Lehre Augustins für durchaus geeignet
halten, und denen, die davor warnen, weil die Unterscheidung erst einer
späteren Stufe der theologischen Lehrentwdcklung entstamme und der
Auffassung des Kirchenvaters in jenem Fragenkreis nicht angemessen sei. M.s
Erörterungen dazu S. 191-198 führen doch nicht in eine Mitte, denn trotz
anfänglicher Reserve will er alsbald doch eher bei Augustinus eine von
vornherein « übernatürliche » Perspektive feststellen (S. 192 : « il sera question

d'image surnaturalisée »). Beweist das nicht einmal mehr, daß die
Kategorien « Natur - Übernatur » die Klärung der Gedanken dieses Kirchenvaters,

wie mancher andern, nicht fördern (vgl. die Diskussion in Augustinus

Magister III, 186-192 und F. Körner, Deus in homine videt, in
Philos. Jahrbuch 64 [1956], 166-217, S. 215 f., Anm.).

S. 171 f. Anm. 2 scheint übersehen, daß « ungeschaffene Liebe » für den
Heiligen Geist schon an sich bloße Zueignung (Appropriation) ist (wie etwa
Allmacht für den Vater, Weisheit für den Sohn), also Appropriation a « fondement

» von Appropriation b. Beide, sowohl ungeschaffene wie geschaffene
Liebe, sind Zueignungen, die schon das Neue Testament selbst vornimmt. -
Zur Auslegung von Joh. 7,39 S. 174 f. wäre eine Bemerkung über deren Dis-
kutierbarkeit nicht deplaziert gewesen.

Diese kritischen Hinweise sollen nicht das positive Urteil über M.s Werk



410 Besprechungen

als Ganzes aufheben und mögen vor allem gewertet werden als Zeichen des

Interesses, das es selbst für eine letztlich so problembelastete Theorie wie
die der trinitarischen Sendungen zu wecken vermag.

Für die Literatur wäre eine Erwähnung des noch wertvollen Th.
Schermann, Die griechischen Quellen des hl. Ambrosius in libr. III de Spir. S.,
München 1902 angebracht, und von L. Herrmann, Ambrosius von Mailand
als Trinitätstheologe, in ZKG 1958, 197-218, Zusammenfassung einer
ausführlicheren Arbeit, dann von H. Dörries, De Spiritu Sancto. Der Beitrag
des Basilius zum Abschluß des trinitarischen Dogmas Göttingen 1956. -
S. 22, Z. 6 f. sollten Anführungszeichen den Sinn verdeutlichen : « On y
rejette à la fois la 'consubstantialité' de Nicée et la 'similitude' des semi-
ariens ». - S. 74 Anm. 4 ist die Zitationsweise unklar ; zwischen dem Verweis
auf Bardy für dessen Zitat im Text oben und dem Zitat aus Séjourné sollte
etwa ein Strich stehen und innerhalb des Zitates aus Séjourné sollten die
Worte von Arnou nicht mit gleichen doppelten, sondern mit einfachen
Anführungszeichen versehen sein. - S. vin lies : J. Barbel Literatur der
Fortdauer ; S. ix und 214 Anm. 2 lies : Merki : zur Gottähnlichkeit... ;

S. 215 Anm. 1 : Th. Huijbers : Zelfkennis ; J. Heijke : van de
gedachte ; S. 223 : Index alphabétique ; S. 15, Z. 13 lies : l'hérétique ; S. 13
Z. 5 ist « les novateurs » eine unglückliche Bezeichnung in einem Satz, der
zugibt, sie könnten sich auf die Subordinatianer vor ihnen berufen.

C. Zimara

Agterberg, Marinus, OESA : « Ecclesia-Virgo ». Etude sur la virginité
de l'Eglise et des fidèles chez saint Augustin. - Heverlé, Louvain 1960. 135 p.

Diese Dissertation des « Angelicum » (Rom) erschien zuerst in der
Zeitschrift « Augustiniana » VIII-X (1958-60). Ihr erster Teil behandelt die
augustinische Auslegung der Schrifttexte Matth. 25, 1-11 (Gleichnis der zehn
Jungfrauen) und 2 Kor. 11, 2-3. Es ist die Theologie der « Ecclesia-Virgo »,

nach welcher alle Gläubigen dem Geiste nach, d. h. durch ihre Beziehung
zu Christus Jungfrau sind und zwar eine Jungfrau wegen ihrer Eingliederung

in den einen Leib der Kirche. Der 2. Teil untersucht den Begriff
der « virginitas mentis ». Sie besteht, soweit dies hienieden möglich ist, in
der Befreiung von der durch die Sünde Adams verursachten Gottesferne
und Versklavung in der Begierlichkeit (der « vetustas ») durch die Hingabe
an Gott im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe. Der 3. Teil zeigt
die Verbindung zwischen der « Ecclesia Virgo » und den « sanctimoniales »,

welche nicht bloß dem Geiste, sondern auch dem Leibe nach jungfräulich
sind : In ihnen kommt die Jungfräulichkeit der Kirche zur vollkommensten
Entfaltung und Darstellung.

Diese Arbeit zeichnet sich durch die kluge Beschränkung auf ein klar
umrissenes Thema aus, das die Kräfte eines Anfängers nicht übersteigt ;

durch die theologische Tiefe und Einbettung in die augustinische Gedankenwelt

; endlich durch die methodisch richtig geführten Analysen. Sie hätte
gewonnen durch die Einbeziehung der patristischen Quellen und
Voraussetzungen. Zwischen den angeführten biblischen Grundlagen und Augustinus
entfaltet sich das Thema der Brautschaft und geistigen Ehe in der Tauf-



Besprechungen 411

liturgie (vgl. etwa die jüngst gefundenen Katechesen des Joh. Chrysosto-
mus), in der asketischen Literatur (z. B. Methodius), in der Theologie. Augustinus

steht in einem breiten Traditionsstrom. Einen Ausblick auf diesen
weiten Horizont, einen Hinweis wenigstens auf die Literatur, hätte man
erwarten dürfen. Ebenso scheint der Ausschluß der Mariologie nicht
hinreichend begründet. Nicht nur die Bibliographie und das Inhaltsverzeichnis,
sondern vor allem Indizes der Stellen, Personen und Sachen hätten der
Sonderausgabe einen selbständigen Wert verliehen. O. Perler

Vanneste J., SJ : Le mystère de Dieu. Essai sur la structure rationelle de

la doctrine mystique du Pseudo-Denys l'Aréopagite (Museum Lessianum,
sect, philos. 45.) - Desclée de Brouwer, Paris-Bruges 1959. 264 p.

Ce livre est une étude approfondie de la théologie mystique du Ps.-Denys :

laissant de côté dans la doctrine de ce dernier 1' « économie » ou « théurgie »,

que le R. P. Roques a présentée dans son beau livre sur « L'univers diony-
sien » (Paris, Aubier 1954), l'auteur s'attache uniquement à ce qui, dans
cette doctrine, concerne la connaissance de Dieu.

Le Pseudo-Denys, « saint Denis », a été donné pendant des siècles, est
considéré encore aujourd'hui par certains, comme une source majeure de la
mystique chrétienne. En fait, de très grands mystiques se sont réclamés de

lui, et d'abord saint Jean de la Croix. L'auteur pense, et montre de façon
assez convaincante, qu'il y a là une équivoque. Rien ne laisse soupçonner que
l'auteur des « Noms divins », et même de la « théologie mystique », ait connu
l'expérience mystique, et en tous cas qu'il ait voulu y conduire son lecteur.
Le mot « mystique » sous sa plume évoque bien plus l'idée d'un « Mystère »

objectif que d'une expérience, et la voie qu'il propose pour y entrer est
une voie essentiellement métaphysique.

Cette démarche, l'auteur nous montre d'abord que selon Denys elle se

décompose en trois moments : l'abandon de tout, Tdapalpecnç, - qu'il ne faut
pas entendre dans un sens moral, mais ascétique : c'est ce que l'auteur
traduira par « abstraction négative » - ; l'inconnaissance, qui est le nœud de

toute la théologie mystique ; l'union enfin, l'henosis, dont il est malaisé de

voir en quoi elle consiste.
Chacun de ces trois moments est ensuite analysé d'une manière

pénétrante, à l'aide de textes tirés non seulement de la « Théologie mystique »,

mais encore des « Noms divins » et de certaines Lettres, dont la convergence
est frappante. On voit en particulier que la voie négative, l'àipalpsaiç, était
déjà indiquée dans les Noms divins comme la plus convenable pour atteindre
à la connaissance de Dieu par le non-connaître. Ainsi ce premier moment
se décompose-t-il en deux processus : un processus descendant par
affirmations successives des perfections crées,

« car tout cela (ces noms divins positifs) nous le disons à bon droit
de Dieu et il est loué à partir de tous les êtres selon le degré d'être
de tout être dont il est la cause. Mais, d'autre part, la plus divine
connaissance (que nous avons) de Dieu, c'est celle par l'inconnais-
sance... » (D. N. 7, 3 ; cité p. 116) ;



412 Besprechungen

un processus ascendant par négations successives,
« car nous avons raison de dire qu'elle (la théarchie) n'est rien de
ce que sont les êtres et nous ignorons cette indéfinissable Suressence

qui ne se peut penser ni dire» (C. H. 2, 3 ; cité p. 111).
L'A. insiste ici sur le sens véritable des négations selon Denys : elles expriment

de manière privative une position éminente. Ainsi Dieu est à la fois
Ténèbre et Lumière, car ce qui est nié de lui dans le terme Ténèbre, c'est
l'imperfection immanquablement enveloppée dans notre concept de lumière.

Il est impossible d'entrer dans le détail de ce livre si riche, si suggestif.
Il donnera lieu sans doute à des discussions entre spécialistes, car il n'hésite
pas à prendre des positions nettes, toujours bien appuyées, mais dont le
caractère contestable est souligné par l'auteur lui-même. De toute façon,
même si toutes les conclusions auxquelles il aboutit n'étaient pas acceptées,
il restera une contribution des plus importantes à l'étude d'un penseur dont
l'influence sur la pensée théologique a été immense. Son intérêt n'est pas
seulement historique : le Pseudo-Denys demeure un maître prestigieux dont
nous avons encore beaucoup à apprendre sur nos possibilités de connaître
Dieu et sur les voies qui peuvent conduire à cette connaissance.

J.-H. Nicolas OP

Geschichte der mittelalterlichen Scholastik und Mystik

Lebendiges Mittelalter. Festgabe für Wolfgang Stammler. Hrsg. von
der Philosophischen Fakultät der Universität Freiburg Schw. —

Universitätsverlag, Freiburg Schw. 1958. xvi-316 S.

Daß eine Festgabe zum 70. Geburtstag eines führenden Germanisten
auch außerhalb des engern Fachkreises beachtet werden muß, ist nicht
alltäglich, bei W. Stammler indes ganz natürlich. Ihm eigneten, wie A. Schmid
im Vorwort (x-xi) lobt, Neigung und Befähigung, sein « Fach nach allen
Richtungen auszuweiten und es zum Kern einer allgemeinen Geistesgeschichte

des deutschen Mittelalters zu machen ». So konnte es nicht anders
sein, als daß die Beiträge dieser Festschrift all die Kulturbereiche betreffen,
mit denen der Gefeierte in lebendige Fühlung trat : Rechts- und Kunstgeschichte,

religiöses Brauchtum und Theater und nicht zuletzt die christliche
Mystik. Zu diesem letzten Stichwort sind zwei Arbeiten zu nennen.

G. G. Meersseman OP bringt unter dem Titel « Von den Freuden
Märiens » einen Beitrag zur Geschichte der niederdeutschen Mystik (79-100).
Er veröffentlicht drei Texte : eine lateinische, rhythmisch gefaßte Betrachtung

des 14. Jh. über die sieben Freuden Mariens in ihrem Erdenleben
(Cod. Regin. 121, f. 223Yb-226ra), dazu eine etwas jüngere niederdeutsche
Version derselben (Cod. Darmstadt 1968, f. 211r-219T) und eine unbeachtete
Fassung der Parallelstellen bei Mechthild von Hackeborn (Cod. Cambrai,
f. 129T). Die lange Geschichte dieser Andachtsform hat der Verf. in dem



Besprechungen 413

inzwischen erschienenen 2. Band über den « Hymnos akathistos im Abendland

» dargestellt, weshalb hier eine kurze Zusammenfassung derselben
genügte, um die drei Texte zu situieren.

Die Studie von P. Wyser OP, «Der Seelengrund in Taulers Predigten »

(204-311), ist ohne Zweifel die gründlichste Monographie, die diesem Thema
bis jetzt gewidmet worden ist. Sie durchgeht zunächst die vor ihr sowohl
von Theologen als Philologen vorgelegten Interpretationen (208-216), die
nun als überholt zu betrachten sind. Im 2. Kap., über Taulers Terminologie
(216-242), stellt W. die sinnverwandten Ausdrücke von Seelengrund zusammen,

um aller Stellen habhaft zu werden, die Aufschluß über Taulers
Auffassung vom Seelengrund zu geben vermögen. In unermüdlicher Geduld
untersucht der Verf. auch herauszufinden, ob der in gewissem Sinne
neuartige Begriff Seelengrund eine Entsprechung in der biblischen oder patristi-
schen Literatur habe. Angeregt von J. Reypens, Ame (son fond, ses
puissances et sa structure d'après les mystiques), in Diction, de Spiritualité I, 441

findet W. bei Diadochus von Photike eine Reihe bestens passender
Entsprechungen. Doch ist bis jetzt vom Weg, auf dem sie ins lateinische Schrifttum

übergegangen wären, noch nichts zu sehen. Die Korrelativität hingegen
von Gottes- und Seelengrund hat ihr Fundament in Ps. 41, 8 : abyssus
abyssum invocat. Hier hat Ps.-Dionysius als Vorbild gedient, doch haben
die Termini profundum usw. der lateinischen Übersetzungen keinen Bezug
zum Psychischen. Augustinus hingegen fragt nach dem Abgrund der Seele
und nennt ihn wiederholt abditum mentis. Dieser Begriff entspricht nun
Taulers Seelengrund sehr genau. Auch sämtliche Aussagen Taulers über die
Synonyma von Seelengrund sind nur verständlich aus Augustins Introver-
sionsmystik, die die Gottebenbildlichkeit des Menschen mit der platonisch-
neuplatonischen Tradition von der Gottähnlichkeit unseres Geistes verbindet.
Tauler beruft sich ausdrücklich auf Proklus.

Diese Erkenntnisse führen zur Darstellung von Taulers metaphysischer
Anthropologie (3. Kap. 242-252). Auch diese ist deutlich an der platonisch-
neuplatonischen Dreiteilung orientiert. Ort der mystischen Vereinigung ist
der lautere, bloße Geist, d. h. das reine Wesen der Seele, im Gegensatz zu
allen Kräften und Tätigkeiten. Hierin berührt sich Tauler eng mit Eckhart.
Auch das Seelenfünklein des großen Meisters ist die reine Seelensubstanz.
Jedoch waltet ein großer Unterschied zwischen beider Lehre. Eckharts Seelengrund

ist ungeschaffen, wie das 4. Kap. (252-276) zeigt, Taulers Seelengrund
hingegen, wie im 5. Kap. (276-282) bewiesen wird, ist geschaffen, wahrt die
Transzendenz Gottes und schließt jede pantheistische Deutung aus.

Nach all diesen genauen, keinem Problem ausweichenden Untersuchungen

bleibt noch die letzte, wichtige Frage zu erklären : Wie verbindet Tauler
mit seiner Seelengrund-Auffassung die /»zag-o-Spekulation (6. Kap., 282-
311). Da wird vorerst eine höchst interessante Feststellung gemacht : Die
Imago-Lehre Taulers zeitigt eine zweifache Auffassung vom Seelengrund.
In der Gesamtausgabe von Vetter finden sich nur drei Predigten (1, 11, 21),
in denen sich Tauler Augustinus anschließt, um die Seele anhand der Trias
memoria, intellectus, voluntas als Gottes Ebenbild nachzuweisen. Nach der
andern, ungleich öfter ausgesprochenen Auffassung ist der Seelengrund selber,



414 Besprechungen

genommen im Gegensatz zu den Seelenkräften, das Ebenbild Gottes, und
zwar wie Tauler eigens betont, des dreifaltigen Gottes. Diese zweite, eigentlich

taulerische Auffassung kommt in etwa schon bei der Darlegung der
ersten, traditionellen zum Durchbruch, indem Tauler, selbst wenn er anhand
des augustmischen Seelenternars die Seele als imago Trinitatis aufweist,
doch festhalten will, diese imago sei identisch mit dem Seelengrund. Hierin
liegt insofern eine Inkonsequenz, als eine solche Behauptung sich erklären
ließe, wenn Tauler die Seelenkräfte als mit der Seelensubstanz identisch
setzen würde. Das ist aber nicht der Fall. Tauler muß die Fähigkeiten vom
Wesen der Seele real unterscheiden, weil er immer wieder erklärt, die
Vereinigung der Seele mit Gott sei etwas so Tiefes und Erhabenes, daß daran
weder seelische Fähigkeiten noch Akte beteiligt sein können. Sie ist nur im
reinen Seelengrund selber möglich ohne jede Vermittlung. Das erklärt auch,
warum sich hierin Tauler von Augustin entfernt und keine der Varianten
seiner Trinitätspsychologie gebrauchen kann. Denn ob die Potenzen mit der
Seelenwesenheit identifiziert oder von ihr, mit Thomas, real unterschieden
werden, oder die Mittellösung der Franziskanerschule gewählt werde, immer
wird das Abbild der Dreifaltigkeit erst durch den Akt deutlich : « verbum
esse sine cogitatione non potest ». Man muß daher endgültig davon absehen,
die Taulersche Seelengrundauffassung thomasisch interpretieren zu wollen.
Die Grundidee derselben hat Tauler - auf bislang noch nicht bekanntem
Wege - von Proklus, auf den er sich ausdrücklich beruft. So bestrickend
diese Einheitsmystik ist, vermag sie doch noch lange nicht die Richtigkeit
der thomasischen Psychologie und Mystik in Frage zu stellen.

Wer sich inskünftig über Taulers Mystik äußern will, wird Wysers Studie
nicht außer acht lassen können. P. Runzle OP

Chenu, M. D., OP : La théologie au douzième siècle. (Etudes de
philosophie médiévale, XLV.) - Vrin, Paris 1957. 413 p.

- La théologie comme science au XIIIe siècle. 3e édition revue et
augmentée. (Bibliothèque thomiste, XXXIII.) - Vrin, Paris 1957. 111 p.

- La théologie est-elle une science? (Je sais-je crois. Encyclopédie du
catholique au XXe siècle, 2.) — Fayard, Paris 1957. 121 p.

1. Um uns ein Bild von der Geschichte der Theologie des 12- Jh. zu
machen, stehen uns ausgezeichnete Werke zur Verfügung, die uns mit den
führenden Köpfen samt ihren Schulen und Tendenzen bekanntmachen,
über die Methoden und Literaturgattungen, die Problemstellungen und
Lehrentwicklungen Aufschluß geben. Wenn Ch. sich daran machte, nochmals
und von einem ganz andern Gesichtspunkt aus diese Geschichte darzustellen,
so nicht etwa, weil er den Wert der bekannten Werke von de Ghellinck,
Gilson, Grabmann, Landgraf, Leclercq, Lottin in Frage ziehen wollte. Er ist
zu gewiegter Historiker, um nicht zu wissen, daß all ihre Ergebnisse (und
noch viele erst zu sammelnde) für das Gesamtbild unerläßlich sind. Er will
aber durch die Texte hindurch den Wurzelgrund erreichen, aus dem sie

gewachsen sind, das Klima untersuchen, in dem die Autoren gelebt haben.



Besprechungen 415

die Mentalität kennen lernen, aus der heraus die Theologie des 12. Jh. ihre
Anregungen erhielt. Diese Theologie soll gewürdigt werden im Blick auf die
Bedingungen und Vorgänge des sozialen, wirtschaftlichen, kulturellen Lebens
der Zeit, der gesellschaftlichen Bestrebungen und Ideale, Errungenschaften
und Institutionen im profanen wie im kirchlichen Bereich. Man muß Ch.
die meisterhafte Begabung zugestehen, in den Texten diese Auskünfte zu
finden. Damit ist wie eine neue Dimension gewonnen, die dem flächenhaften
Bild die Tiefe hinzufügt.

Von den 18 Kapiteln, die dieses Buch ausmachen, sind 7 (1-4, 8, 10, 16)
früher veröffentlichte, doch umgeformte Zeitschriften-Artikel. Der erste Teil
(Kap. 1-9), betitelt La première scolastique, behandelt das überkommene
Erbe, während der zweite Teil : Réveil évangélique et science théologique
(Kap. 10-19) die in den letzten Jahrzehnten des 12. Jh. erwachenden geistigen

Strömungen aufzeigt.
1. Kap. : La nature et l'homme. La renaissance du XIIe siècle. Die Wiedergeburt

der Antike ist nicht das Privileg des 16. Jh., auch das 12. Jh. kannte
eine solche. Sie war echt, denn sie äußerte sich nicht in bloßer Nachahmung,
sondern löste eine folgenreiche Auseinandersetzung aus. Das Universum wird
als ein Ganzes, als Kosmos erlebt, der nicht bloß wegen seiner Symbolhaftig-
keit, sondern um seiner eigenen Großartigkeit willen studiert zu werden
verdient. Die Aufwertung der Zweitursachen und des Studiums der Physik
(Quadrivium) hat eine Entsakralisierung der Natur, eine Einschränkung des

Wunderbaren und eine Kritik des Wunders zur Folge. Letztere führt zur
Unterscheidung zwischen dem Wunder und dem Übernatürlichen der Gnade.
Die Personifizierung der Natur läßt eine Zeitlang die alte Theorie der Weltseele

aufleben. Sie wird ziemlich rasch abgelöst durch den Hierarchie-Gedanken

des Ps.-Dionysius. Der Stufenbau wirkt wie eine Theophanie, in der
Ursächlichkeit und Sinngebung zusammenfallen. Hierin findet St. Viktor,
im Gegensatz zum naturalistisch denkenden Chartres, die Möglichkeit eines

neuen, kosmischen Symbolismus, der dem Universum einen sakralen Wert
verleiht. Beide Schulen geben auch dem Thema des Menschen als
Mikrokosmos, dem Gegenstück zur belebt gedachten Welt, eine verschiedene
Schattierung.

Die Kontroverse Cur homo (2. Kap.) ist als unmittelbare Folge des

an der geschaffenen Kreatur entdeckten Eigenwertes zu verstehen. Ist der
Mensch geschaffen worden, nur um den Platz der gefallenen Engel
auszufüllen, oder vielleicht einfach unabhängig davon, propter se

Das 3. Kap. Conscience de l'histoire et théologie vermittelt interessante
Aufschlüsse über die ersten Ansätze zu einer theologischen Betrachtung des
zeitlichen Verlaufs, nach dem sich Gottes Heilswille verwirklicht. So paradox

es klingen mag, kam die Anregung dazu gar nicht etwa von Augustin,
dessen Gottesstaat als erstes Werk der Geschichtstheologie gilt. Im Gegenteil,

seine Erklärung der Dingwesenheiten durch die rationes aeternae förderte
eine theologische Betrachtung, die von einer zeitlichen Abfolge der Wirkungen

der göttlichen Allmacht absah.
Hugo von St. Viktor dagegen ist mit den griechischen Vätern der

Meinung, eine solche Abfolge widerstreite nicht der göttlichen Allmacht und



416 Besprechungen

sei zugleich der menschlichen Wirkweise, mit der sie sich verbindet,
entsprechender. Übrigens findet diese geschichtliche Betrachtung, außer bei
Hugo, nicht in den Schulen Heimatrecht, sondern bei den Chronisten der
Fürsten und Kaiser. Sie sind es, die auf Gottes Walten in der Zeit, auf die
Entwicklung innerhalb der Kirche, die sex mundi aetates, die Übertragung
der Reichsgewalt von den Römern an die Germanen hinweisen, und die hinter

all dem die Pädagogik Gottes erblicken. Die Theologen sind mehr
bedacht auf das zu allen Zeiten unveränderte Glaubensgut. Es wird vom Faktor

Zeit nur wie durch einen äußern Umstand verändert : Christus wird
kommen, Christus kommt, Christus ist gekommen ist wesentlich derselbe

Inhalt, wie Petrus Lombardus und viele andere mit Hilfe der nominalisti-
schen Theorie der logischen Identität der Sätze, die zeitlich unterschiedene
Handlungen aussagen, dartun.

Von dieser Inanspruchnahme der spekulativen Grammatik durch die
Theologie handelt ausdrücklich das 4. Kap., Grammaire et théologie. Am
eben erwähnten Beispiel der gleichbleibenden Wahrheit bei Veränderung der
Zeit, wie auch am analogen Fall der göttlichen Namen wird die stufenweise
Entwicklung der theologisch korrekten Aussage dargestellt. Sie geht von der
Grammatik über die Logik zur Erkenntnispsychologie und schließlich zur
Wissenschaftstheorie. Die Grammatiker kannten bloß die modi significandi.
Zur Lösung der Schwierigkeiten mußten auch die modi intelligendi (Peri
hermeneias), die auch die Rolle und Verfassung des denkenden Subjektes
berücksichtigen, miteinbezogen werden. Es geht hier um jenen Fragepunkt,
ohne den weder der Fall Gilberts de la Porrée noch die Kontroverse um das
Axiom « Quidquid est in Deo Deus est » zu verstehen sind.

Im 5. Kapitel weist allein schon der Plural des Titels, Les platonismes
du XIIe siècle auf die nicht mehr zu übersehende Tatsache hin, daß plato-
nisch-neuplatonisches Gedankengut in verschiedensten Verbindungen und
auf vielerlei Wegen dem Mittelalter zugeflossen ist. Am meisten vermitteln
die Autoren der ausgehenden Kaiserzeit, und zwar vorwiegend die
christlichen. Dieser Umstand verschafft dem Piatonismus, nebst seiner ihm von
Haus aus eignenden religiösen Gesinnung, Kredit bei den christlichen
Denkern. Anderseits stehen gewisse seiner Lehren im offenen Widerspruch zur
biblischen Lehre, so die Entstehung der Geschöpfe durch Emanation über
Mittelwesen, die Existenz der unerschaffenen Materie ab aeterno.

Nach diesen gemeinsamen positiven und negativen Zügen wird näher
untersucht, was bei Augustinus, Boethius, Ps.-Dionysius und schließlich bei
den Arabern Piatonismus ist, welche Synkretismen dieser Piatonismus
eingeht, was den Piatonismus eines Ps.-Dionysius in Gegensatz zum Piatonismus
Augustins bringt. Die verschiedenen Versuche der Theologen des 12. Jh.,
aus all diesem buntschillernden Material das Brauchbare auszulesen und
mit dem Glaubensgut zu harmonisieren, entbehren wahrlich nicht der Spannung.

Von den genannten Vermittlern platonischen Gedankengutes kommt
Boethius in anderer Hinsicht eine noch größere Bedeutung zu. Von der Aetas
boetiana (6. Kap.) zu sprechen, erlaubt seine nachhaltige Wirkung als
Schöpfer des lateinischen, philosophischen Wortschatzes, als Meister der



Besprechungen 417

Logik und Methode. Um die Mitte des Jh. wird sein Einfluß als Aristoteles-
Kommentator allerdings eingeschränkt durch das Bekanntwerden des zweiten

Teils des Organon. Gleichzeitig macht sich eine gewisse Reserve gegen
seine theologischen Opuscula geltend. In der Verwendung von Vernunftgründen

in der Theologie, die ihn zum ersten Scholastiker machen, scheint
er den Anhängern Augustins zu weit zu gehen. Gerade an diesem kurzen
Kapitel zeigt sich der typische Unterschied zwischen einer Geschichte der
Theologie, die bloß die nackten Tatsachen des Einflusses, seines Ausmaßes
usw. festhalten würde, und einer solchen, die auch erklärt, worin er begründet

ist, warum Boethius geschätzt wurde.
Die Theologie des 12. Jh. hat aber nicht nur streng logische Methoden

in Dienst genommen. Wie auf andern Gebieten bediente man sich auch in
der Glaubenswissenschaft des Symbols, um Erkenntnisse auszudrücken, die
sich nicht in Begriffe fassen noch beweisen lassen. Das 7. Kap., La mentalité
symbolique, stellt wohl in diesem Zusammenhang die erste von einem Theologen

unternommene Abhandlung über Wesen, Ziel und Grundlage dieser
Methode dar. Welch außergewöhnliche Vertrautheit mit der Theologie dieser
Zeit dem Verf. eignet, zeigt sich wiederum hier, wo er darlegt, welche
Gesetze diese Methode regeln, und aufzudecken weiß, daß sie Grundauffassun-
gen verschiedener philosophischer Systeme (Aristoteles, Augustinus,
Dionysius) gehorcht.

Uns heutigen mag sie fern liegen, umsomehr bedürfen wir dieser
wertvollen Aufschlüsse, um gewisse Texte überhaupt zu verstehen. Über die
Literaturgattungen, die typischer Ausfluß dieser Methode sind, die Alle-
goriae und Distinctiones, handelt eigens das folgende Kap., La théologie
symbolique.

Die Geschichte einer Theologie, welche auch organisatorisch die Bibel
zur Grundlage nahm, kann natürlich nicht auskommen, ohne ein Kapitel,
das nach den Methoden und Resultaten dieses Bibelstudiums frägt. Ch.

will die Auffassung der Autoren über das Verhältnis des Alten zum Neuen
Testament untersuchen. Er beobachtet sie indessen nicht dort - nachdem
dies schon andere getan haben -, wo sie sich ausdrücklich und gewissermaßen
obligatorisch zu diesem Thema äußern müssen, sondern wo sie es unauffällig,

spontan tun. Das Resultat zeigt sich schon im Titel : L'Ancien Testament

dans la théologie médiévale. In manchen Punkten erlangt das Alte
Testament ein Übergewicht und übt wie einen judenchristlichen Druck auf
die Auslegung des Neuen Testamentes aus. Bezüglich der Typologie heißt
das : man betont mehr das Novum in Veteri latet als das Vetus in Novo patet.

Warum aber kommt ausgerechnet diese Studie über die Bibel an den
Schluß des ersten Teiles der Geschichte einer selbst methodisch von der Bibel
abhängigen Theologie Damit umso deutlicher der Umschwung sichtbar
werde, der in den letzten Jahrzehnten des 12. Jh. einsetzt : die mächtige
Bewegung nämlich, die sich als Zeichen der Zeit in einer echten Besinnung
auf die Neuheit und Aktualität des Evangeliums äußert. Davon handelt
der zweite Teil.

Das 10. Kap., Moines, Clercs, Laics, schildert die tiefgreifende soziale

Umbildung, welche das Aufkommen von Handwerk und städtischer Bürger-

27



418 Besprechungen

schaft bedeutet. Es ist ein Durchbruch der bisherigen feudalen Ordnung,
zugleich von gewaltiger Bedeutung für das kirchliche Leben, deren Institutionen

bis anhin auf den Feudalismus abgestimmt waren. Die Rückbesinnung
auf das evangelische Ideal zeitigt nicht nur eine religiöse Vertiefung bei den
Mönchen und Chorherren. Auch die Laien, die in derWelt leben und an ihrer
Gestaltung arbeiten, werden in großer Zahl von den Idealen der Urgemeinde
erfaßt. Sie verlangen nach religiöser Führung - und Bildung. Das stellt die
Theologen vor neue Aufgaben. Besonders muß ein neues Gleichgewicht
zwischen Natur und Gnade gefunden werden.

Kap. 11, Le réveil évangélique, zeigt des nähern auf, wie die sich
organisierende Theologie aus den Erfordernissen des Apostolates und des Eifers
für die Verkündigung des Wortes Gottes bestimmt wird. Die Entstehung der
Quaestio ist damit eng verknüpft, ebenso die wachsende Bedeutung des
Litteralsinnes in der Schriftauslegung. Diese und weitere Tatsachen machen
deutlich, daß die scholastische Theologie ihre Entwicklung nicht in erster
Linie Aristoteles verdankt. Sein Einfluß soll keineswegs geschmälert werden,
schon gar nicht der illapsus im 13. Jh. Es gilt aber auch, schon für das
12. Jh., vom Bekanntwerden der griechischen Väter Notiz zu nehmen,
(12. Kap.). Dieses orientale lumen (Kap. 13) zeigte den Lateinern mit einem
Male, daß man manches auch anders sehen könne. Verweisen wir kurz auf
den Begriff continuatio und seinen Einfluß auf die Gnadenlehre (291, Anm. 2),
auf die Förderung der Schöpfungslehre (293, Anm. 1), auf die Unterscheidung
von Natur und Übernatur (293). Die Ansichten der beiden Traditionen stießen

oft schroff aufeinander. Auf die Begegnung mit den griechischen Vätern
geht zum Teil auch das Erwachen des metaphysischen Interesses zurück. Es
wird hier (14. Kap.) soweit untersucht, als die Theologie metaphysische
Begriffe verwendet. So erhalten wir einen Überblick sowohl über die
verwendeten Begriffe, als auch über die Fragen, die deren Einführung
veranlassen. Ein weiterer Auftrieb des metaphysischen Denkens ist durch eine
neuerliche, vor 1200 anzusetzende Verbreitung von Aristoteles-Übersetzungen

zu erklären. Sie selber muß unabhängig von den Irrtümern Davids
von Dinant und Amalrichs von Bène das Aristoteles-Verbot von 1210
verursacht haben.

Die folgenden zwei Kapitel (15. Les Magistri. La «science» théologique,
16. Authentica et Magistralia) behandeln weiter ausholend, was dem
deutschsprachigen Leser wenigstens zur Hauptsache in der Übersetzung der «

Introduction à l'étude de saint Thomas » Das Werk des hl. Thomas von
Aquin, Heidelberg - Graz 1960) zugänglich ist : Das Aufkommen der magistri,

ihr Werdegang und ihre Stellung ; Die Entwicklung der theologischen
Methode ; Die Literaturgattungen ; Unterschied zwischen monastischer und
scholastischer Theologie ; die Bedeutungen des Ausdrucks auctoritas ; die
« Autorität » der magistri : die Technik der auctoritates.

Das 12. Jh. darf auch auf dem Gebiet der Wortschöpfung, der Ausbildung

technischer Begriffe seine Verdienste buchen. Das 17. Kap. hält die
charakteristischen Züge, Erfolge und Grenzen dieser Anstrengung fest. Endlich

mußte das 12. Jh. auch, wie jede Zeit, einen Ausgleich finden zwischen
Tradition und Fortschritt (18. Kap.).



Besprechungen 419

Der Rezensent ist sich wohl bewußt, daß diese Inhaltsübersicht trotz
ihrer Länge in keinem Maß den Reichtum der Ideen und Gesichtspunkte des

besprochenen Werkes erkennen läßt. Er kann nur hoffen, die Absicht
geweckt zu haben, das Buch selber zu studieren. Es verlangt angestrengtes
Studium, denn der Stil des Autors ist sehr dicht. Manchmal hätte man gerne
eine ausführlichere Darlegung des Gedankens. Der deutsche Leser wird auch
das eine oder andere Mal vom Wörterbuch keine brauchbare Auskunft erhalten.

Keines wird ihm angeben, was z. B. mit bioquer bzw. blocage gemeint ist :

Verbindung von zwei Dingen oder Ideen zu einem unzertrennlichen Block.
Doch wird er, wenn er durchgehalten hat, seine Mühe belohnt sehen und
dankbar anerkennen, daß ihm noch nie so klar geworden sei, daß im 12. Jh.
wirklich die Ansätze zu der großen Theologie der Hochscholastik liegen.

2. Mit der Theologie als Wissenschaft im 13. Jh. hat sich Ch. schon 1927
befaßt. Die nunmehr erschienene 3. Aufl. gibt sich zwar als durchgesehene
und erweiterte, doch werden die seit der 2. Aufl. geführten Diskussionen
nur in kurzen Anmerkungen gestreift. So z. B. die auch auf deutschem
Sprachgebiet geäußerten Kritiken gegen die sog. « Konklusionstheologie »

(84, Anm. 1). Im übrigen war eben schon die 2. Aufl. eine gediegene
historische Studie über den wissenschaftlichen Charakter der Theologie, die den
überragenden Anteil des hl. Thomas klar erkennen ließ.

3. Die drittgenannte Broschüre entwickelt zum Teil die gleichen
Gedanken in einer gemeinverständlichen Form, unter Verzicht auf den
wissenschaftlichen Apparat und mit Rücksicht auf die heutige, der wissenschaftlichen

Form der Theologie wenig Verständnis entgegenbringende Mentalität.
Darüber hinaus ist das Verhältnis von Theologie und Glaube, Theologie und
Geheimnis, die Unterschiede der theologischen Systeme, die Einheit der
Theologie und ihr Kulturwert erläutert. P. Künzle OP

Ratzinger, Joseph : Die Geschichtstheologie des heiligen Bonaventura.

- Schnell & Steiner, München-Zürich 1959. xxni-167 S.

Durch eineinhalb Jahrtausende, von Eusebius bis Bossuet, hat man den
Ablauf der Welt- und Kirchengeschichte als Heilsgeschichte aufgefaßt. In
dieser Zeitspanne steht Bonaventura, dessen Geschichtstheologie hier an
Hand seiner « Collationes in Hexaëmeron » untersucht wird, besonders auch
im Hinblick auf den Einfluß, den Joachim von Fiore in seinen Grundgedanken

auf den Doctor seraphicus ausgeübt hat. Ein nicht leichtes Bemühen,
da eine wörtliche Übereinstimmung nicht vorliegt, weshalb die bisherige
Forschung zu entgegengesetzten Überzeugungen gekommen ist : während
M. Grabmann, H. Berresheim und vor allem E. Gilson jedweden Einfluß
ablehnen, sprechen sich A. Dempf und L. Tondelli für einen solchen aus. Die
Einschränkung auf die Abhängigkeit Bonaventuras von dem Kalabreser Abt
ergibt sich aus der Tatsache, daß Bonaventura die bis dahin gängigen drei
Einteilungsschemata (die Sieben-Zeitalter-Lehre ; die fünf Weltzeiten ; die
Dreigliederung in die Epochen des Natur-, des Schrift- und des
Gnadengesetzes) ausscheidet und statt dessen das doppelte Siebenerschema für das
Alte und Neue Testament, wie es Joachim kennt, vorzieht. Nach dem Abt



420 Besprechungen

von Fiore bewegt sich nämlich die Erkenntnis der Geschichte im Widerspiel
von Altem und Neuem Testament ; es gibt nicht nur die Entsprechung der
sieben Schöpfungstage zu den sieben Zeitaltern von Adam bis Christus, wie
Augustinus sie gelehrt, sondern es gibt auch die Entsprechung zwischen
alttestamentlicher und neutestamentlicher Geschichte, wie Augustinus sie
entschieden abgelehnt hatte. Damit konnte ein geschichtstheologischer
Lieblingsgedanke Bonaventuras klarer und besser verwirklicht werden : Christus
ist nicht nur Ende und Höhepunkt, sondern - zwischen den beiden Schemata
stehend — Mittelpunkt der Geschichte. Ideen Joachims dürften auch
mitgespielt haben, daß Bonaventura einen noch ausstehenden Zustand der
Vollendung in der Geschichte hier auf Erden annimmt.

An diesem Punkt lehnt Bonaventura Joachims Zeitalter des Evangelium
aeternum aber eindeutig ab. Er wendet sich gegen das revolutionäre
Element, daß dieser Zustand der Vollendung ein neues Testament bringe. Das
Neue Testament ist für uns das testamentum aeternum. Die trinitarische
Einteilung der Geschichte (Zeitalter des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes) ist geschichtstheologisch nur in einem sehr begrenzten Maße benutzt.
Für Bonaventuras Geschichtsauffassung nimmt Ratzinger erweiternde
Zwischenglieder an, d. h. zweite Quellen, die Joachim bereits ausdeuteten. Es
handelt sich nach Ansicht des Verfassers dabei z. T. um Quellen aus dem
Franziskanerorden, wofür die auffallende Anwendung auf den hl. Franz und
teilweise auch auf seinen Orden schließen läßt. Wenn auch der Orden noch
nicht der Orden der Endzeit ist, so sieht Bonaventura den Ordensstifter
doch als Gesandten der Endzeit, dessen Stigmatisation ihn zum angelus
ascendens ab ortu solis der Apokalypse macht.

Ratzinger hat ebenso einleuchtend dargelegt, wie Bonaventuras geistige
Eigenart, bzw. sein geistiges Milieu in der Schilderung der noch
bevorstehenden diesseitigen letzten Zeit zum Durchbruch kommt. Die Betonung
des affectus, der schon im Sentenzenkommentar (1250/52) über dem intel-
lectus steht, wird bis zum Hexaëmeron (1273) immer stärker, wo es dann
heißt : « Sola (vita) affectiva vigilat et silentium omnibus aliis potentis impo-
nit » (S. 93). Hierin liegt dann auch das Schwergewicht, ja überhaupt das
Wesen der letzten diesseitigen Geschichtsepoche, in die Franziskus als
Gestalter dieses Zeitabschnittes gut hineinpaßt.

Im letzten Kapitel wird das Verhältnis der Geschichtstheologie des
seraphischen Lehrers zum Aristotelismus behandelt. Die Verbindung ist enger,
als es vielleicht zunächst scheinen möchte. Im Ergebnis wird das Gesamtbild

von Bonaventuras Antiaristotelismus über die Arbeiten von E. Gilson
und F. Van Steenberghen hinaus noch wesentlich ergänzt, tiefer präzisiert
und gleichsam abgerundet. Ratzinger hebt in Bonaventuras Antiaristotelismus

drei Schichten von sehr verschiedener Bedeutung voneinander ab.
Zunächst unterscheidet sich Bonaventura - bei aller Wertschätzung und
grundsätzlichen Anerkennung der aristotelischen Philosophie - von Anfang an
durch einen völlig anderen Zeitbegriff, nach dem die Ewigkeit der Welt
entschieden verneint wird. Seit 1267, d. h. seit den Anfängen des lateinischen

Averroismus, entfaltet sich dann aus dem ursprünglichen sachlichen
Antiaristotelismus ein streng von diesem abzugrenzender geschichtstheolo-



Besprechungen 421

gischer, der gegen die zeitgenössischen Aristoteliker gerichtet ist, die wegen
der Verselbständigung der Philosophie gegenüber dem Glauben zu bekämpfen
sind. Bonaventura brandmarkt hier nur die von der Theologie losgelöste
Philosophie, eine Ein- und Unterordnung unter die Theologie wird aber
durchaus noch zugelassen. Im Hexaëmeron spitzt sich dann endgültig der
« Antiphilosophismus zum prophetischen Antischolastizismus » (S. 160) zu,
in dem franziskanische Motive mit denen Joachims und des Pseudo-Dionysius
zusammenlaufen. Die Vernunfttheologie wird als vorläufig erklärt und für
die bevorstehende Endzeit eine reine Theologie der Autoritäten prophezeit.
Das spekulative Denken, sowohl im philosophischen wie theologischen
Bereich, ist jetzt noch berechtigt, und Bonaventura, der dieses Denken selbst
intensiv pflegt, mißt ihm für die Gegenwart noch eine hohe Bedeutung bei.
Aber in einer kommenden höheren Stufe wird es überwunden und
überflüssig. « Die Lebensform des hl. Franz wird einmal die allgemeine Lebensform

der Kirche sein - der simplex et idiota wird triumphieren über alle die
großen Gelehrten und die Kirche der Endzeit wird Geist von seinem Geiste
atmen » (S. 161).

Den krönenden Abschluß der Geschichtstheologie Bonaventuras bildet
das Wort « Friede ». Aber es ist nicht der Friede Gottes in der Ewigkeit, wie
ihn Augustinus deutet, sondern ein Friede, den Gott auf dieser Erde in der
Endzeit selbst errichten wird, als wollte er am Ende doch noch offenbar
machen, wie es eigentlich hätte sein können und nach seinen Plänen hätte
sein sollen.

Man kommt heute immer mehr dazu, die heilsgeschichtliche Auffassung
der Kirchengeschichte nicht als eine, sondern als die adaequate Deutung der
Kirchengeschichte zu sehen. Aber auch diese Deutung, und gerade sie, muß
sich darüber klar sein, daß sie nur vorläufig ist. Der Sinn eines einzelnen
Ereignisses, Sendung und Auftrag von bestimmten Persönlichkeiten können
endgültig erst bestimmt werden, wenn die Geschichte der Kirche
abgeschlossen ist, d. h. im Lichte der Eschatologie. Die mittelalterlichen
Geschichtstheologen wußten noch nicht viel von der modernen kritischen
Geschichtswissenschaft, aber sie sahen richtig und bauten in ihrer tiefen
Gläubigkeit den gesamten historischen Ablauf in das Heilsgeschehen ein. Es
erübrigt sich, die Geschichtstheologie Bonaventuras kritisch mit dem
tatsächlichen Verlauf zu vergleichen ; sie war zeitbedingt. Aber sie steht in
ihrer Grundkonzeption unter heilsgeschichtlichem Aspekt, wie es damals gar
nicht anders möglich war, ja sie geht über die anderen Einteilungsschemata
noch hinaus. Wir sind heute auf langen Umwegen wieder bei der
heilsgeschichtlichen Sicht der Kirchengeschichte gelandet und könnten für die
nähere Ausgestaltung von der grundsätzlichen Einstellung früherer
Erklärungsversuche lernen. Es ist das Verdienst Ratzingers, einen weiteren, gut
gearbeiteten und man kann sagen wesentlichen Beitrag zu diesen Fragen
vorgelegt zu haben, der volle Anerkennung verdient.

G. Gieraths OP



422 Besprechungen

Breuning, Wilhelm : Erhebung und Fall des Menschen nach Ulrich von
Straßburg. (TriererTheol. Studien, 10.)-Paulinus-Verlag,Trierl959.xvi-272S.

Das Buch von B., eine Trierer Dissertation, erfüllt vollauf die Erwartung,
die der Teildruck (Urgerechtigkeit, Fall und Erbsünde nach Ulrich von Straßburg.

Paulinus-Verlag Trier 1954) geweckt hatte. Es bietet eine auf sorgfältigem

Quellenstudium beruhende Einzeluntersuchung, bereichert mit der
Erstedition des vollständigen Traktates des sechsten Buches der umfangreichen
Summa de summo bono Ulrichs.

Neben einer kurzen Einleitung (Leben und Bedeutung Ulrichs, sein
literarisches Hauptwerk und dessen Überlieferung : S. 1-4) umfaßt die
Untersuchung zwei Teile, über die Gerechtigkeit des Urstandes sowie über Ur-
sünde und Erbsünde. Der erste Teil (5-99) befaßt sich in drei Kapiteln mit
der Erkenntnis und dem Gnadenstand der ersten Menschen, mit den Gaben
für Leib und Willen des Menschen im Paradies und mit dessen Lebensbedingungen.

Der zweite Teil (100-210) mit vier Kapiteln ist der Ursünde und der
Erbsünde gewidmet : Die Ursünde ; Wesen und Übertragung der Erbsünde ;

Eigenschaften der Erbsünde und deren Tilgung ; schließlich die Gerechtigkeit

Gottes und die Erbsünde.
Diese dem Traktat selber entnommene Gliederung läßt bereits erkennen,

welchen Fragen um Erhebung und Fall Ulrich mit den anderen Theologen
des 13. Jahrhunderts ein besonderes Interesse zuwandte. Dabei stellt B. die
jeweils erhobene Lehre Ulrichs ständig in Zusammenhang mit anderen Teilen

der Summa, mit der theologischen Tradition und mit den Auffassungen
der zeitgenössischen Theologen - besonders seines Lehrers Albertus Magnus,
des Alexander von Haies, Bonaventuras, des Thomas von Aquino und des
Petrus von Tarentaise -, sodaß die Aussagen Ulrichs nicht isoliert, sondern
in die Entwicklung eingebettet erscheinen und daher leichter zu werten sind.
Eine Zusammenfassung und Bewertung am Schluß (Inhalt der Lehre Ulrichs,
ihre Quellen, theologiegeschichtlicher Wert des Traktates : 211-216) sowie
die Edition des Traktates - in der Hauptsache gemäß den anerkannten
Richtlinien der Editio Coloniensis der Werke Alberts d. Gr. - (217-259) und
ein fünffaches Register (Scripturae sacrae, auctorum, rerum et vocabulorum,
Personen- und Sachverzeichnis : 261-272) erhöhen noch den Wert der
Untersuchung, fördern deren Benutzung und erleichtern die Nachprüfung der
Darlegungen am untersuchten Text.

Eine ausgezeichnete Arbeit, die mit der zuverlässigen Forschung einen
klaren Stil und eine übersichtliche Darstellung verbindet und vom Verlag
in angepaßter und ansprechender Gestalt dargeboten ist. Daß B. so gründlich

und so geschickt einen Ausschnitt der Theologie des 13. Jahrhunderts
- die heilsgeschichtliche Anthropologie bei Ulrich von Str. - bearbeitet und
dadurch zum Fortschritt in deren Erforschung pro modulo suo - wie es von
jedem gilt, welcher der Wissenschaft dient - beigetragen hat, das findet nicht
nur den Glückwunsch der Fachleute, sondern weckt auch den Wunsch nach
weiteren Arbeiten dieser Art und Qualität aus seiner Feder. Einige Fragen
und Hinweise, vom Studium des Buches selber angeregt und nahegelegt,
möchten seinen Wert nur noch etwas unterstreichen.



Besprechungen 423

Beim Schrifttum Ulrichs (S. 2) dürfte wohl auch eine Quaestio de quolibet

genannt werden, die zwar in den literargeschichtlichen Quellen nicht
erwähnt, doch aber in der Summa confessorum seines Schülers Johann von
Freiburg teilweise zitiert wird (A. Fries, Johannes von Freiburg, Schüler
Ulrichs von Straßburg, RTAM 18 [1951] 336 f.). Vgl. die Bespr. durch F. Pel-
ster S. I., in : Scholastik 27 (1952) 478. - Zur Lehre Alberts über die
Erschaffung des Menschen in Gnade darf ich auf einige Bemerkungen hinweisen,

die B. nicht mehr verwerten konnte, in TR 53 (1957) 198 ff. - Es wäre
zu fragen, ob Ulrich (S. 10 u. 32) nicht irgendwie unter dem Einfluß Rolands
von Cremona OP steht. Dieser verwendet als theologisches Prinzip, mit dem
sich die Vollkommenheit des Urstandes begründen lasse, in aller Strenge
das Schriftwort Deut. 32, 4 Vulg. ('Dei perfecta sunt opera') : Et beatus
Anseimus Cantuariensis dicit, quod numquam homo ante peccatum fuit
sine gratuitis. Quod videtur Praepositino, et mihi videtur ; Dei enim perfecta

sunt opera (Summa ; Paris, Maz. Cod. 795, f. 32vb). Auch setzt Roland
in diesem Zusammenhang das Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Luc.
10, 30) ein, das allegorisch auf den Zustand des gefallenen Menschen gedeutet
wurde (Vulneratus in naturalibus, spoliatus gratuitis). - B. fragt (S. 42), ob
Ulrich wohl den ersten Teil der Summa von Thomas gekannt hat. Die
Stoffanordnung in der Urstandslehre ist bei Ulrich ähnlich wie bei Thomas in der
Summa (S. 8). Könnte nicht auch z.B. der einleitende Satz des 2. Kap.
(T 2, 5-8 ; S. 222) eine Reminiszenz an Thomas, Summa theol. I q. 38 a. 2

corp. sein, obwohl Ulrich in den Gedanken über den Heiligen Geist und über
die Liebe als erstes Geschenk und als Eigentümlichkeit des Geistes vorwiegend

von Albert inspiriert ist (S. 6) Hüben wie drüben wird auch die
aristotelische Begriffsbestimmung von Geschenk (datio irreddibilis) verwendet.

— Bei der Frage nach dem Verhältnis von Mann und Frau kommt für
Albert nur die Summa de mirabili scientia Dei II mit einer ausdrücklichen
Stelle zu Wort (S. 65). Befragt man jedoch seine sicher echten Schriften - B.
selber merkt oft einen Unterschied oder einen Gegensatz an, wenn die Summa
unter dem Namen Alberts ins Spiel kommt -, dann ist es nicht so, daß « er die
Überlegenheit des Mannes in allen Dingen (lehrt), die nicht mit den spezifisch

mütterlichen Aufgaben zusammenhängen, aber die Parität in der
Gnadenordnung (wahrt) ». Albert betont stark die Gleichheit von Mann und Frau
im Ethischen, unterliegt jedoch im Biologischen als solchem der antiken
und mittelalterlichen Unterbewertung der Frau, wonach die Frau nicht die
vollkommene Wirkung der Zeugung ist - unter Berufung auf Apoc. 12, 5 :

'peperit filium masculum' - und anderseits an der Zeugung nur passiv
beteiligt ist. Im Spezifisch-Menschlichen aber, auch beim Vollzug des Zeugungsaktes,

sieht er die beiden Geschlechter auf der gleichen Stufe stehen, was
vielleicht nicht immer genügend beachtet worden ist. Vgl. A. Fries, Die
Gedanken des heiligen Albertus Magnus über die Gottesmutter (Thomistische
Studien, 7) Freiburg/Schweiz, Paulus-Verlag 1958, 167 175 f. 377 f. - Daß
die Erbsünde die geringste von allen Sünden ist (S. 205 u. 257 T 67), spricht
auch Albert mit der gleichen Begründung aus : quia minus habet de voluntario
(Quaestio de poena parvulorum sine baptismo decedentium, a. 3 [Cod. Vat.



424 Besprechungen

lat. 781 f. 22vb]) ; ebenso Thomas - nach B. (In II Sent. d. 33 q. 2 a. 1 ad 2 ;

De malo q. 5 a. 1 ad 9 ; Summa theol. I-II q. 87 a. 5 ad 2). Für eine schwere
Sünde hält sie Wilhelm von Auxerre (Summa aurea, 1. 4 tr. 3 c. 6 q. 2 [ed.
Regnault f. 13vb[), gegen den sich Roland von Cremona wendet (Summa ;

Paris, Maz. Cod. 795, f. 88ra) ; der strengeren Ansicht ist wohl auch Roger
Marston O. F. M. (Quaestio disp. de statu naturae lapsae, q. 1 a. 2 [ed.
Quaracchi 1932, 165 f.]). Während nun Albertus Magnus seine mildere
Auffassung auch noch im Lukaskommentar vertritt (Super Luc. 12, 59 [Borgnet
23, 283b]), wird in dem gleichaltrigen Kommuniontraktat unter seinem
Namen die Erbsünde zweimal als eine Art (species) der schweren Sünde bezeichnet

(tr. 6, II, c. 3 n. 2 [ed. Borgnet 38, 398a 402b]). - Die wichtigste Quelle
für Ulrichs Traktat, der sich nicht an die dialektische Form der Sentenzkommentare

und der Summen hält, sondern in freier, oft reichlich apodiktischer
Darstellung die Fragen erörtert - worauf B. mehrmals hinweist -, ist der
Sentenzenkommentar des Thomas ; dann auch die Sententiae des Petrus
Lombardus selber (S. 213). Im 15. Jahrhundert nennt Dionysius der Kartäuser

öfters Ulrichs Traktat über die Erbsünde und gibt dreimal einen längeren

Abschnitt daraus wieder (In II Sent. d. 30 q. 1 ; d. 32 q. 1 und q. 3 [ed.
Tournai 1903, 383a 424b 431b]) ; das letzte Kapitel des Traktates wird auch
benutzt von Johannes Nider OP, De reformatione Religiosorum (ed.
Antwerpen 1611, 38).

Das Werturteil am Schluß (S. 216) ist gemäßigter und trifft sicher eher
das Richtige als manche Lobsprüche aus Mittelalter und Neuzeit. - Ebenso
gewiß ist ein tieferer Einblick in die Christologie des 13. Jahrhunderts zu
erwarten vom fünften Buch der Summa Ulrichs, das I. Backes - dessen

Anregung und Förderung hinter der vorliegenden Untersuchung steht (S. V) -
in editionsfertigem Text vorbereitet hat (S. 1). Einzelne bereits veröffentlichte
Kapitel haben die Notwendigkeit gezeigt, das Interesse geweckt und den
Wunsch verstärkt, es möchte bald möglich sein, das ganze fünfte Buch zum
erstenmal zu edieren, damit der von Albert Ehrhard gehegte Plan wenigstens
teilweise verwirklicht wird. A. Fries CSsR

Geschichte der neuzeitlichen Theologie

Bavaud, Georges : La dispute de Lausanne (1536). Une étape de
l'évolution doctrinale des réformateurs romands. (Studia Friburgensia, N. S. 14.)

- Editions universitaires, Fribourg 1956. xv-213 p.

Cet ouvrage est consacré à un événement dont l'importance n'apparaît
pas de prime abord très grande. Tel n'est pas l'avis de l'auteur. Il s'efforce
d'en dégager la signification et d'en souligner la portée en le situant dans
l'histoire doctrinale du protestantisme. Le sous-titre de cette thèse en indique
bien le propos.

L'ouvrage comprend trois parties. La première nous décrit la dispute,
la seconde nous en donne la doctrine, la troisième s'attache à montrer pour-



Besprechungen 425

quoi et comment les deux orateurs principaux de la dispute, Farel et Viret,
sont devenus calvinistes, et s'efforce d'apporter des éléments nouveaux de

solution au problème de l'origine et de la formation du système théologique
de Calvin.

La première nous présente avec beaucoup de vie et de relief la dispute
de Lausanne en la situant dans son cadre historique et en restituant l'atmosphère

des débats. C'était, à n'en pas douter, une dispute dirigée dont les

résultats étaient établis d'avance. L'attitude hésitante des catholiques, mal
préparés pour un tel débat, offre un contraste frappant avec l'allure décidée
et conquérante des Réformateurs.

Parmi ceux-ci, Calvin joue un rôle assez effacé et les deux orateurs
principaux sont Farel et Viret. Notons aussi l'énigmatique figure de Caroli ;

cet ancien docteur de Sorbonne passe alternativement du catholicisme à

la Réforme et de celle-ci au catholicisme. Sa formation scolastique, son
habileté dialectique lui permettent d'intervenir avec succès au profit des

Réformateurs, surtout dans le débat sur l'Eucharistie où les catholiques font
d'ailleurs assez piètre figure. La défense de ceux-ci est, dans l'ensemble,
faible. Blancherose, médecin et théologien, est plus ou moins pénétré des

doctrines de Joachim de Flore. Son exposition de la doctrine eucharistique
est particulièrement malheureuse, puisqu'il va jusqu'à identifier
transsubstantiation et mutation substantielle. Si le dominicain Dominique de
Montbousson a quelques interventions heureuses, il défend d'une manière
à tout le moins équivoque l'autorité de l'Eglise en méconnaissant la vraie
nature des rapports de l'Eglise et de l'Ecriture. Les Actes de la dispute ont
été rédigés par Viret ; une excellente édition critique en a été publiée par
A. Piaget en 1928. A la suite de ce dernier, l'auteur admet leur caractère
véridique.

La seconde partie de ce travail expose les différents points de la discussion

: Règle de foi, justification par la foi avec les divers problèmes qui se

posent à ce sujet ; les sacrements, l'Eucharistie en particulier (la controverse
porte avant tout sur la messe), le culte en esprit et en vérité ; l'Eglise du
Christ : le pouvoir des clefs, les rapports de l'Eglise et l'Etat ; ceux du mariage
et du célibat ; la vraie nature de la liberté chrétienne. L'examen de ces diverses

questions permet à l'auteur d'excellentes mises au point doctrinales, dans

un esprit à la fois ferme, compréhensif et nuancé.
La troisième partie aborde en définitive un sujet nouveau, assez vaste

et complexe. On ne saisit peut-être pas toujours, qu'on nous permette cette
légère réserve, le lien organique existant entre la très modeste dispute de
Lausanne et les multiples problèmes historiques et doctrinaux agités dans les
dernières pages de ce livre.

Cette dernière partie, intitulée « De Lefèvre à Calvin », comprend trois
chapitres : Farel disciple de Lefèvre d'Etaples ; la conversion de Farel au
protestantisme ; pourqui Farel et Viret sont-ils devenus calvinistes

Les pages consacrées à Lefèvre d'Etaples et à son influence sur Farel
nous paraissent tout particulièrement heureuses ; on y évoque bien la
physionomie tourmentée de cet humaniste mystique qui oscille entre la foi
traditionnelle et les doctrines nouvelles. Son influence sur Farel constitue dans



426 Besprechungen

l'évolution de celui-ci un point de départ. Le réformateur dauphinois a trouvé
chez Lefèvre le principe de la « sola scriptura », dont celui-ci ne tire pas d'ailleurs

toutes les conséquences ; il a appris à négliger l'obéissance au magistère
ecclésiastique, la croyance en la valeur méritoire des œuvres accomplies
par amour, la valeur de la prière adressée aux saints. Par ailleurs, Lefèvre
conserve la foi en la présence réelle et admet le caractère sacrificiel de la
messe. Il n'enseigne pas la doctrine luthérienne de la justification par la
foi seule. En définitive, dans cette dernière partie, l'intention principale
de l'auteur est, on l'a noté très justement (C. Journet : NV 32 [1957] 150 s.),
« d'apporter une contribution valable à l'histoire de la genèse de la pensée
calviniste en particulier en ce qui concerne les rapports de la foi et des

œuvres, de la justification et de la sanctification ». « On s'imagine souvent
que Calvin, ayant remarqué les insuffisances du luthéranisme trop négatif
en face de la doctrine scripturaire de la sanctification, a voulu le corriger de
l'extérieur en lui apportant le complément qui lui manquait. En réalité,
Calvin n'a pas pris pour fondement de sa doctrine la théologie de Wittenberg,

mais celle que nous révèle la dispute de Lausanne. Bien longtemps
avant la conversion de Calvin au protestantisme, Farel avait réalisé une
synthèse de la doctrine de Lefèvre et de Luther» (Bavaud, p. 205).

A Lausanne « les Réformateurs romands enseignent d'une part : Sans
la foi vive personne n'est justifié et, d'autre part, ils prétendent : Dans la
foi vive, seule la foi, à l'exclusion de la charité, opère la justification. La
première affirmation est d'origine fabrisienne, la seconde, d'origine
luthérienne. Farel unit dans sa théologie deux courants de pensée contradictoires
et qui normalement devraient s'exclure » (ibid., p. 171). « La première
formule explique pourquoi l'Institution chrétienne insiste tant sur la nécessité
de la sanctification, la seconde nous apprend pourquoi Calvin reprend le
thème de la justice imputative » (ibid., p. 206). « Si le calvinisme renferme
des thèses contradictoires, n'en cherchons pas ailleurs la cause que dans
l'union réalisée par Farel et ses amis de deux théologies opposées, celle de
Lefèvre et celle de Luther» (p. 206).

Voici donc, selon M. Bavaud, la conclusion qui s'impose sur les rapports
du luthéranisme et du calvinisme au sujet de la justification : « Les théologies
calvinistes et luthériennes s'accordent substantiellement sur le problème de
la justification, mais nous pensons que le point de départ des deux systèmes
est différent. Sous l'influence d'une expérience personnelle, Luther croit
découvrir dans l'Ecriture que la nature est totalement corrompue par le
péché ; il en conclut logiquement que nous sommes justifiés par la foi seule.
Pour Calvin, au contraire, le point de départ se situe sur le plan théologal :

quels sont les rapports de la foi et de la charité dans la foi vive C'est en
refusant à la charité la dignité de cause de la justification que Calvin en a
déduit, selon les lois d'une logique rigoureuse, que la nature était totalement
corrompue. Si la thèse de la corruption de la nature est le point de départ
du luthéranisme, elle est le corollaire du calvinisme» (p. 208 s.). La solution
apportée par B. à cet important problème historique est-elle de tout point
satisfaisante Il est malaisé de le dire. Elle a en tout cas l'avantage de nous
ouvrir des perspectives nouvelles, éclairantes et suggestives sur la question.



Besprechungen 427

On ne peut en tout cas que souscrire à cette affirmation de sa conclusion :

«Le nominalisme n'explique pas, à lui seul, la naissance de la Réforme. L'histoire

nous montre que l'abandon de la tradition catholique s'est produite
avec Luther sur le plan de la spiritualité avant même de se manifester dans
le domaine théologique. En effet, que veut le Réformateur et, après lui, tous
ses disciples Donner aux consciences une certitude absolue de leur salut.
Cette préoccupation était tout à fait étrangère aux théologiens nominalistes.
Ne simplifions donc pas le problème des origines de la Réforme en le réduisant
exclusivement à une mauvaise conceptualisation d'intuitions authentique-
ment chrétiennes. En réalité, ce problème est plus complexe. » (p. 210s.).
Serait-ce un jugement téméraire de penser que l'auteur vise ici la position,
schématique à l'extrême, de Bouyer dans son livre, si suggestif et intéressant
par ailleurs : « Du Protestantisme à l'Eglise » Peu importe : on gagnera
toujours, nous semble-t-il, à envisager sous tous leurs aspects les graves
problèmes que pose à l'esprit un mouvement religieux comme celui du
XVIe siècle. Remercions M. Bavaud d'avoir attiré notre attention sur ce

point. M. Gétaz OP

Orcibal Jean : Port-Royal entre le miracle et l'obéissance. Flavie Pas-
sart et Angélique de Saint-Jean Arnauld d'Andilly. — Desclée de Brouwer
[Bruges] 1957. 197 p.

Cet ouvrage, écrit par un spécialiste des études concernant Port-Royal,
présente un intérêt à la fois historique et psychologique. Grâce à la mise
en œuvre de documents inédits, il offre une contribution appréciable à ce
travail de découverte du vrai Port-Royal, envisagé sous tous ses aspects,
dont on voit de plus en plus la nécessité. Sainte-Beuve, par exemple, n'a
consacré qu'une brève mention à cette Flavie Passart, dont la vie et le caractère

constituent en définitive l'objet principal de cette étude. L'auteur
s'efforce de rechercher les raisons de son changement d'attitude puisque,
après avoir fait partie des « résistantes », elle en vint à être le porte-parole
du parti de la soumission ; il cherche à déterminer sa part d'influence dans
le conflit des tendances qui divisaient Port-Royal à ce moment, le rôle qu'elle
a joué, la nature de ses rapports avec l'archevêque de Paris, Péréfixe. Il
essaie enfin, et c'est l'aspect psychologique de son travail, de résoudre l'énigme
de cette personnalité au comportement si déconcertant, pour ne pas dire
aberrant. Il le fait en s'inspirant des données de la psychopathologie actuelle
et de la caractériologie (cf. p. 182 s,, n. 97). « C'est bien de la pathologie que
relève pour la plus grande part le cas de la malheureuse Flavie Passart »

(p. 102). « Son hystérie est née d'un mécanisme de protection contre l'angoisse
que provoquait en elle la dissolution de ses synthèses mentales, sous le coup
d'émotions trop nombreuses, et trop violentes, pitoyable désarroi que nous
avons vu noter les témoins les plus mal intentionnés, et elle a grandi sur le
terrain d'un infantilisme psychique voisin de la mentalité primitive et par
là aussi sensible que celle-ci à la suggestion » (p. 103).

Chez elle d'ailleurs « la spontanéité l'emportait de beaucoup sur le
calcul, ou, en d'autres termes, l'hystérie proprement dite sur la mythomanie

» (104).



428 Besprechungen

L'auteur se livre en guise de conclusion à un parallèle entre les deux
rivales : Angélique de Saint-Jean Arnauld d'Andilly et Flavie Passart. Tout
les oppose Tune à l'autre : milieu social, caractère, - Tune (Flavie) est une
grande nerveuse, l'autre, une passionnée - qualités intellectuelles et morales,
voire même conception de la vie spirituelle : Tune (Angélique) se livre à une
oraison méthodique et discursive qui revient à faire de la prière un enchaî-
ment logique de pensées ; l'autre (Flavie) était attirée par une mystique affective

d'assez mauvais aloi d'ailleurs (p. 119). Les deux héroïnes n'ont en somme
de commun qu'un certain déséquilibre psychique. L'une et l'autre étaient
victimes de leur faiblesse nerveuse et de la vivacité de leur imagination.
L'ouvrage se termine par deux appendices dont le second (« La sœur Marie-
Gabriel Houel et son « encyclique » sur les miracles de Port-Royal) est
particulièrement révélateur d'une certaine mentalité régnant alors à Port-Royal.

M. Gétaz OP

Desautels, Alfred R., SJ : Les Mémoires de Trévoux et le mouvement
des idées au XVIIIe siècle. 1701-1734. (Bibliotheca Instituti historici SJ,
vol. VIII.) - Institutum historicum SJ, Roma 1956. xxvn-256 p.

Cette étude est le résultat du dépouillement consciencieux des fameux
Mémoires de Trévoux de 1701, date de leur fondation, jusqu'à 1734. A partir
de ce moment, nous dit l'auteur, la lutte devient plus ouverte et plus vive,
les masques tombent et les rédacteurs se rendent compte enfin de l'ampleur
et de l'urgence du danger. Ce livre nous fait connaître, et c'est ce qui fait
son intérêt, la prise de position des Mémoires à l'égard de presque tous les

problèmes philosophiques, moraux et théologiques agités à l'époque. Les
questions littéraires, notamment la fameuse querelle des anciens et des

modernes, ne sont pas négligées. Il y a cependant une exception notable
et caractéristique. « On constate l'absence de toute référence à certains
traités théologiques inspirés des décrets gallicans de l'Assemblée du clergé
de 1682 ou des décrets sévèrement augustiniens de celle de 1700. N'étant
pas libres de s'écarter de ces directives sans risquer des ennuis avec le
Parlement, les rédacteurs se conduisirent avec toute la prudence requise. Ainsi,
ils n'ont ni attaqué ni mentionné les ouvrages favorisant la thèse de la damnation

en masse des païens, ou celle rejetant l'infaillibilité personnelle du Pape.
Ces doctrines allaient à l'encontre des traditions théologiques de la Compagnie »

(p. 243 s).

L'ouvrage est divisé en quatre parties. Première partie : Les Mémoires
de Trévoux et les problèmes philosophiques de l'époque. Résolument
anticartésiens, les rédacteurs s'attaquent avec plus de force encore à Malebranche
qu'ils accusent de spinozisme. La sympathie de Fénelon, leur ami, pour
l'oratorien philosophe n'est pas sans les embarrasser. Ils vouent un certain
intérêt à la physique cartésienne et au système de Newton. S'ils sont favorable

à la théorie copernicienne, leur opposition à celle de Newton devient
toujours grandissante.

La seconde partie considère les Mémoires comme témoins des idées
morales et pédagogiques. Ils doivent constater, non sans un regret caché
sans doute, le déclin du probabilisme. « Victorieux sur le front du jansénisme,



Besprechungen 429

les Jésuites devaient avouer leur impuissance à sauver le probabilisme. Ils
ne résistaient plus. Leurs moralistes étaient passés au camp des probabi-
lioristes » (p. 68). Pascal n'est évidemment pas leur homme. « Son nom apparaît

rarement dans leurs extraits ; mais, on ne le sent que trop, ils ne peuvent
l'écrire sans quelque irritation » (p. 69). Au reste, ce qui les préoccupe le plus
et à juste titre, c'est la sécularisation de la morale (ch. III).

La troisième partie envisage la prise de position des Mémoires à l'égard
des querelles théologiques : Jansénisme, Quiétisme, Gallicanisme sont
successivement envisagés ; le problème de la validité des organisations gallicanes
attire aussi leur attention (p. 162-170). Ils livrent, comme il fallait s'y attendre,

un combat acharné contre le jansénisme et minimisent par contre la
gravité de celui que les incrédules commencent à livrer à l'Eglise.

C'est à la défense de la foi chrétienne assumée par les rédacteurs que la
dernière partie est consacrée. Leur effort apologétique manque d'ampleur
et de vigueur intellectuelle. Ils font preuve d'un fidéisme étroit, d'une
incapacité totale à saisir la gravité de la situation et la portée exacte des débats
qui s'engagent. Le seul point où ils se montrent plus compréhensifs et avertis,
est le problème de l'Ecriture Sainte tel qu'il se le posait après la controverse
entre Bossuet et Richard Simon (p. 229 et ss.). En dépit de leur bonne volonté,
de leur réel souci d'information, de leur sincère préoccupation de défendre
l'Eglise, malgré quelque réaction heureuse dans l'appréciation de certains
livres ou de certains courants doctrinaux, les rédacteurs apparaissent dans
l'ensemble inférieurs à leur tâche. Il faut dire à leur décharge qu'ils n'étaient
pas les seuls.

Cette étude constitue une contribution appréciable à l'histoire des idées
au XVIIIe siècle. Il faut souhaiter que le R. P. Desautels continue son travail
en étudiant avec autant de soin la période des Mémoires qui s'étend de
1734-1765. M. Gétaz

Pritz, Josef : Franz Werner. Ein Leben für Wahrheit in Freiheit. Ein
Beitrag zur Geistes- und Theologiegeschichte Österreichs im 19. Jahrhundert.
(Freiburger Theologische Studien, 71. Heft.) - Verlag Herder, Freiburg im
Br. 1957. xvi-302 S.

Franz Werner (1810-1866) war in Österreich einer der ersten Rufer für
die Freiheit der Kirche gegenüber dem nach-josefinischen Staatskirchentum
und für die wahre kirchliche Lehre gegenüber einer verwässerten aufklärerischen

Theologie. Der Verfasser zeichnet hier zunächst das Lebensbild Franz
Werners. Er stammt aus St. Pölten und wirkte hauptsächlich in dieser
Diözese, meist in theologischen Lehranstalten. Für kurze Zeit betätigte er sich
politisch, als Abgeordneter auf dem Frankfurter Nationalkongreß. Klar
durchschaute er damals die Gefahren einer preußischen Hegemonie. Für
seine integre Haltung ist bezeichnend, daß er von den einen als « ultramontan

», von den andern als « ultraliberal » verketzert wurde. Unermüdlich
rief er zur Erneuerung des kirchlichen Lebens auf. Manchen Widerständen
zum Trotz setzte er sich für eine gründlichere wissenschaftliche Bildung des
Klerus ein. Die « Hofbischöfe », die untertänigst am status quo der
kirchlichstaatlichen Beziehungen festhielten, forderte er freimütig auf, die neuge-



430 Besprechungen

wonnenen Freiheiten der Kirche wahrzunehmen, die Mitarbeit des Klerus
durch die Feier von Diözesansynoden zu aktivieren, die Behandlung von
Ehesachen nicht weiterhin weltlichen Gerichten zu überlassen, usw.

Besondere Beachtung verdient die Auseinandersetzung Werners mit
Hermes und seinem System. Vor Werner setzte die antihermesianische Kritik
meist nur an der Peripherie des hermesianischen Systems an. Franz Werner
durchschaut den Zentralirrtum von Hermes : die Nichterfassung einer
wesentlich übernatürlichen Ordnung. Die heiligmachende Gnade ist für
Hermes nur eine in Gott bleibende Geneigtheit, uns aktuelle Gnadenhilfen
zu schenken, nicht ein habitus in uns. Die Rechtfertigung wird nur als aktuelle
Sündenvergebung verstanden. Aus Angst vor dem Pantheismus und vor
einer Beeinträchtigung der Willensfreiheit versteht Hermes die Gnade nicht
als ontische Erhöhung und seinsmäßige Verbindung des Menschen mit Gott.
Daher auch der irrige Erlösungsbegriff : Die Sünde macht Gott nicht wirklich

dem Menschen abgeneigt. Gott bleibt im Grunde unwandelbar dem
Menschen versöhnt. Er fordert bloß zur Erziehung des sündigen Menschen
eine Genugtuungsleistung, die auch nach dem strengen Recht als für eine

Versöhnung ausreichend betrachtet werden muß. Hermes sieht nicht, daß
die Sünde einen objektiven Zwiespalt zwischen Gott und dem Menschen
begründet, weil für ihn Heiligkeit und Sittlichkeit nicht im Wesen Gottes
gründen, sondern nur in einer von Gott (willkürlich) gesetzten äußern
Ordnung, und weil der Verlust der Gnade nicht als ein Herausfallen aus einer
seinsmäßigen übernatürlichen Ordnung verstanden wird. Hermes muß die
übernatürlichen Wirklichkeiten verkennen, weil er unter kantianischem Einfluß

einen deistischen und subjektivistischen Gottesbegriff vertritt. Die
Erkenntnis des Wesens Gottes ist dem Menschen nicht einmal kraft der
Offenbarung möglich. Der Mensch kann sich höchstens im subjektiven
Vorstellungsvermögen ein Bild von Gott machen, so absolut ist die Kluft zwischen
Schöpfer und Geschöpf. Konsequent kommt Hermes zu der von der Kirche
verworfenen Auffassung, daß die Vernunft Hauptrichtschnur und einziges
Mittel der Erkenntnis übernatürlicher Wirklichkeiten ist. Nur der philosophisch

Ungebildete ist auf die Offenbarung angewiesen.
Dieser kurze Überblick zeigt, daß diese Monographie nicht nur den

österreichischen Kirchenhistoriker interessieren wird, sondern von
allgemeinerem theologiegeschichtlichem Wert ist. G. Holzherr OSB

Religionsgeschichte

Vereno, Matthias: Mythisches Wissen und Offenbarung. (Aevum Chri-
stianum. Salzburger Beiträge zur Religions- und Geistesgeschichte des Abendlandes,

hrsg. v. Thomas Michels OSB, 1.) - Aschendorff, Münster 1958.
111 S.

Fünf Vorträge des Autors, gehalten an den Salzburger Hochschulwochen,
sind in diesem Bändchen zu einer Skizze des Mythos, seiner Motive (II),
seiner Gestaltungsbereiche in Astrologie und Alchemie (III), seiner Über-



Besprechungen 431

windung (IV) und seiner möglichen Geltung im christlichen Aeon (V)
zusammengefaßt.

Der thematische Verlauf ist folgerichtig aufgebaut, und das in II una III
verwendete Material besticht durch seine Fülle und Anschaulichkeit. Wir
erfahren von nordischen Kosmo- und Anthrogonien, vom Kultopfer, wie es
im Rigweda überliefert ist, von chinesischer, iranischer und ägyptischer
Mythologie als Ausdruck der makrokosmisch-mikrokosmischen
Entsprechungsganzheit. Als veranschaulichender Aspekt der Extensität und Intensität

des Kosmos (ausgedehnt und gerichtet) sind Astrologie und Alchemie
angeführt, die wiederum in der Vielfalt ihrer Erscheinungen klar und
verständlich in den Blick kommen. So etwa in der Darstellung der symbolischen
Systematik der Astrologie als orientalisch-abendländisches Entsprechungssystem

(51 ff.).
Worauf es jedoch im Versuch eines Vergleiches zwischen Mythos und

Offenbarung ankommt, sind die denkerischen Voraussetzungen, welche sich
der Forscher auferlegt oder für welche er optiert. In I legt sich der Autor
auf eine konsequent theologisch-historische Methode fest, die er mit der
« Uroffenbarung » unterbaut. Der Mythos öffnet sich der objektiven Er-
kenntm's durch den Sprung in den Glauben (11), in dessen Licht er als « die
durch die Sünde gebrochene Überlieferung der Wahrheit » definiert wird (17).
Die X6yot a-epiia-u xof, zwar der theologischen Tradition entnommen, sind
doch allzu bequeme Krücken, um ein ethnologisch und entwicklungsgeschichtlich

umstrittenes Problem einfach in Christus sich absorbieren zu
lassen. Wer jedoch die Esoterik des Mythos durch die dem Mythischen eigene
Aussageweise löst, verfällt, so meint V., der Hybris, durch eigene Erkenntnisfortschritte

die Erbsünde aufheben zu wollen (22).
Aus dieser Sicht ergeben sich dann etwa folgende Sätze. « Damit ist

eine mythische Lehre nie als solche wahr» (64). Wir sind also wieder etwa
bei der euhemeristischen Interpretation angelangt. - « Sobald wir vom
Mythos her denken, verfehlen wir unser Ziel » (74). Das heißt doch : der Mythos
hat keine Eigentlichkeit. Nach Schöllings Philosophie der Mythologie würde
man dadurch aber seinen eigenen Standpunkt mythologisieren. Merkwürdig
muten im vorliegenden Band die Ausführungen über die mariologischen
« Inbegriffe » an. Sie gipfeln im Urteil : « In ihr (Maria) ist das Ziel allen
mythischen Strebens restlos erfüllt... Maria ist die katholische Antwort
auf alle Entmythologisierung » (79 f.).

Auch die Durchführung des Analogieprinzips (V) von der Ähnlichkeit
in je größerer Unähnlichkeit vermag nicht in allen Punkten kritischer
Betrachtung standzuhalten. G. Mainberger OP

Kirchgässner, Alfons : Die mächtigen Zeichen. Ursprünge, Formen und
Gesetze des Kultes. - Herder, Basel-Freiburg-Wien 1959. 551 S., 16
Bildtafeln.

Der Autor, katholischer Großstadtpfarrer und Schriftsteller, will ein
tieferes Verständnis des katholischen Kultes vermitteln und zwar durch den
Nachweis, daß die Kulturformen mit den religiösen Überlieferungen der
gesamten Menschheit verflochten sind und in ihnen wurzeln. Dabei wendet



432 Besprechungen

er sich nicht an den Spezialisten der Religionswissenschaft oder der
Liturgiegeschichte, sondern an einen weiteren Kreis. So kann er also auf die Belege
für die vielen Einzeltatsachen und für ihre Deutungen verzichten und außerdem

die benutzte Literatur in einer Liste von 75 - meist deutschen, sowie
einigen französischen und englischen - Büchern zusammenfassen (auch ohne
z. B. anzumerken, daß M. Eliade, « Traité d'histoire des religion » das
Original von « Die Religionen und das Heilige » ist).

In den ersten Hauptstücken wird vor allem das Symbol behandelt
und die Kategorien der Entsprechung, Teilhabe, Kraft, Heiligkeit und Reinheit

; im fünften bis achten Hauptstück : Wort, Mythos, Ritus, Opfer, Spiel,
Magie, Ort, Grenze, Mitte, Zeit, Fest, Beginn, Ende, Kreislauf, Wiederholung,

Prozession, Berührung, Verhüllung, Salbung usw.
Überraschend ist die geistige Freiheit des Autors. Traditionen, so heißt

es z. B. S. 237, wie der Dualismus rein-unrein, der den Segnungen zu Grunde
liegt, behaupten sich gegenüber einem sich klärenden Gottesbegriff, obwohl
sie logischerweise abgetan werden müßten. Aber solche tragenden Gedanken,
die ganzen Abschnitten zu Grunde liegen, werden vielfach, wenn nicht sogar
zumeist, von der gehäuften Menge der Einzeltatsachen zugedeckt. Wie die
Lektüre für den, der sich ein wenig in der Fachliteratur auskennt, ermüdend
ist, so muß sie für den eigentlich gemeinten Durchschnittsleser eher
verwirrend sein.

Der Verfasser oder einer seiner Freunde sollte darum den gedanklichen
und grundsätzlichen Teil herausheben (er läßt sich auf etwa 50 Seiten
zusammenziehen) und die einzelnen Thesen durch ein oder das andere klar
durchgeführte Beispiel veranschaulichen. Ein solch durchsichtiges Büchlein wäre
das religionsgeschichtliche Gegenstück zu Guardinis psychologischem
Meisterstück « Von heiligen Zeichen » und würde die hohe und praktische
Zielsetzung des Autors weit besser, d. h. praktischer erreichen als dieser schwere
Band. F. Bornemann SVD

Gardet, Louis: Connaître l'Islam. (Je sais - Je crois. Encyclopédie du
catholique au XXe siècle. — Quatorzième partie : Religions non chrétiennes
et quête de Dieu. N° 143.) - Librairie Arthème Fayard, Paris 1958. 159 p.

Es ist keine leichte Aufgabe, auf so engem Raum die wesentlichen und
die aktuellen Aspekte des Islams darzustellen. Louis Gardet hat die Fülle
des Stoffes in vorbildlicher Weise gemeistert. Von den 9 Kapiteln behandeln
die ersten 5 Geschichte und Wesen des Islam (Les Origines, S. 15-32 ;

Développements historiques, S. 33-44 ; La communauté musulmane, S. 45-60 ;

Elaboration des valeurs de foi, S. 61-81 ; Les actes de l'homme et sa destinée,
S. 82-93), die letzten 3 die gegenwärtige Situation mit ihren Problemen
(Figure de l'Islam contemporain, S. 104-122 ; Les problèmes de l'Islam
contemporain, S. 123-139 ; Islam et chrétienté, S. 140-155), während das 6.

Kapitel (Culture et humanisme, S. 94-103) auch inhaltlich den Übergang
zwischen den beiden großen Teilen bildet.

Die Stellung des Korans gegenüber den christlichen Mysterien (S. 28-30)
wird treffend dahingehend gekennzeichnet, daß man eher von Unkenntnis



Besprechungen 433

der christlichen Dogmen in ihrer authentischen Form als von deren direkter
Leugnung sprechen muß (S. 29). Auf 12 engbedruckten Seiten wird ein
instruktiver Überblick der islamischen Geschichte gegeben (man sehe z. B. die
gedrängte und doch klare Aufzählung von 7 Faktoren der Spaltung in der
Abbasidenzeit, S. 37 f.). S. 45, Anm. 1, wird mit Recht davor gewarnt, den
christlichen Begriff der Kirche u. ä. auf die ganz anderen Gegebenheiten des
Islam anzuwenden. Bei der Darstellung der islamischen Mystik (S. 88-93)
weist der Autor darauf hin, daß zwar das islamische Moralgesetz im wesentlichen

dem Dekalog entspricht, daß aber ein Gebot der Gottesliebe (wie
Deut 6,4) nicht vorhanden ist (S. 89).

Es gäbe noch viele solcher treffenden Bemerkungen und Formulierungen
hervorzuheben - zumal da ein mit dem Stoff noch nicht vertrauter Leser
zunächst über manches hinweglesen und erst allmählich die Verbindung von
Kürze und Exaktheit schätzen lernen wird -, aber der Raum erlaubt es

nicht. An Ausstellungen ist nur sehr wenig anzubringen. Einige Druckfehler
sind übersehen worden (dure statt dures, S. 32 ; Welhausen statt Wellhausen,
S. 36, zweimal ; tribu statt tribut, S. 36 ; chérifiennes hasamide statt chéri-
fienne hasanide, S. 42 ; muslin statt muslim, S. 59 Anm. 3 ; Schact statt
Schacht, S. 66 Anm. 6 ; survécut statt survécu, S. 75 fut statt furent, S. 76 ;

ta tîl statt tawîl, S. 79 ; attermoiement statt atermoiement, S. 115 ; Barhayn
statt Bahrayn, S. 116 ; Lybie statt Libye, S. 116 ; Islâ statt Islâm, S. 147
Anm. 7, négatrice statt négatrices, S. 154 ; éminement statt éminemment,
S. 156). Inhaltlich sind nur einige kleine Versehen anzumerken : Die Christen
in Nagrän waren wohl eher Monophysiten als Nestorianer (S. 30 f., 58). Wenn
Negerafrika jetzt 51-55 Millionen Muslime zählt (S. 43), kann ihre Zahl im
18. Jahrhundert noch nicht 35-40 Millionen betragen haben (S. 42). S. 51

ist statt khorbân wohl zu lesen khérém. Die Angabe, daß es in Japan 800 000
Muslime gibt (S. 121), wird im Annuaire du Monde Musulman 1954 nur mit
großem Vorbehalt wiedergegeben (« très douteux », a. a. O. S. 105). Bei den
Angaben über Bevölkerungsdichte pro qkm in den « Bidonvilles » nordafrikanischer

Städte (S. 137) muß ein Versehen vorliegen. Die Neue Zeitschrift
für Missionswissenschaft erscheint nicht in Fribourg (S. 154 Anm. 20),
sondern in Schöneck bei Beckenried (Schweiz).

Diese kleinen Schönheitsfehler beeinträchtigen aber in keiner Weise den
hohen Wert des Buches. Besonders originell sind die vier letzten Kapitel ;

vor allem das Schlußkapitel « Islam et chrétienté », mit seiner meisterhaften
Verbindung von dogmatischer Korrektheit und irenischer Haltung, verdient
eine aufmerksame und wiederholte Lektüre. Die Gefahren eines
christlichislamischen Dialogs werden klar umschrieben (S. 142-145) und ungeeignete
Wege entschieden abgelehnt : «... il ne semble pas que la rencontre Islam-
chrétienté doive se faire sur un mode de débats apologétiques, et point
davantage selon des recherches de pseudo-ententes dogmatiques » (S. 145) ;

anschließend werden dann aber beachtenswerte positive Vorschläge gemacht
(S. 145-155). So führt das Buch von der geschichtlichen Darstellung zu recht
aktuellen Gegenwartsaufgaben. J. Henninger SVD

•28



434 Besprechungen

Missiologie

Camps, Arnulf, OFM: Jerome Xavier SJ and the Muslims of the Mogul
Empire. Controversial works and missionary activity. (Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft, Supplementa VI.) - Schöneck-Beckenried 1957. xix-260 p.

Über die Geschichte der Jesuitenmission im Reiche des Großmogul ist
bereits mehrfach wissenschaftlich gearbeitet worden. Ich weise nur hin auf
Edw. Maclagan 1896, London 19322. Auch Hieronymus Xavier, der Neffe des

hl. Franz Xavier, ist kein Unbekannter mehr seit den Arbeiten von
H. Hosten SJ und A. Santos SJ. Aber seine Arbeit ist noch nicht
wissenschaftlich gewürdigt worden auf Grund seiner meist persischen Schriften.
P. Camps war in der glücklichen Lage, sie in verschiedenen europäischen
Bibliotheken vorzufinden und insbesondere die Schätze des Generalarchivs
der Jesuiten frei benutzen zu dürfen. Bei der Literatur hätte auch wohl
M. Müllbauers Geschichte der kath. Mission in Ostindien, Freiburg 1852, mit
seinen Hauptquellen erwähnt werden dürfen.

Camps beschränkt sich im 1. Kapitel auf eine kurze Lebensbeschreibung :

geb. 1549, SJ 1568, Indien 1581, Mogulreich 1595, am Hof Akbars — 1605,
am Hof Jahangirs — 1615, in Goa 1617. Dann gibt er eine kritische Übersicht

über seine literarische Tätigkeit. Im 2. Kap. behandelt er die religiöse
Lage im Mogulreiche zu jener Zeit, im 3. als Hauptgegenstand seine Kontro-
versschriften, im 4. seine persönliche missionarische Tätigkeit.

Die herrschende Religion Nord-Indiens war bis zur Zeit der Mongolen
der Hinduismus gewesen und war es auch noch zur Zeit Akbars. Die
herrschenden Mongolen waren in ihrer Gesamtheit zum Mohammedanismus
übergetreten. Kaiser Akbar aber war von dem Ehrgeiz erfüllt, sein Volk religiös
zu einigen, er berief die verschiedenen Religionsdiener an seinen Hof, um
mit ihnen über die wahre Religion zu disputieren oder sie mit einander
disputieren zu lassen. Er anerkannte vielfach die Lehre der Jesuiten, freute
sich über die Abfertigung der Mohammedaner. Der Erfolg war die Freiheit
für die Predigt des Evangeliums (1602), aber für sein Volk begründete er
eine eigene Religion, die er Din-i Ilahi, die göttliche Religion, nannte.
Jahangir wandte sich schließlich zum Mohammedanismus zurück.

Xavier bemühte sich besonders um die Gunst, möglicherweise auch um
die Bekehrung des Kaisers, weil ohne dessen Willen die christliche Mission
im Mogulreiche nicht möglich war. Dazu hatte er die Möglichkeit des freien
Disputes mit den Mohammedanern am Hofe, die er als die führende Klasse
besonders ins Auge faßte. Dazu verfaßte er zunächst in portugiesischer, dann
in persischer Sprache sein umfangreiches Hauptwerk Fonte de Vida, «

Lebensquell », das von Camps eingehend analysiert und besprochen wird. Es
ist ein Gespräch zwischen dem Philosophen, dem Mullah und dem Pater,
in dem zunächst die Fragen um den einen und dreifaltigen Gott besprochen
und der Mohammedanismus mit dem Christentum verglichen wird. Xavier
zeigt sich als hervorragender Kenner des Koran und der Hadith, der
Überlieferung, ohne daß er auf frühere Arbeiten zurückgreifen konnte. Für die
christliche Lehre standen ihm jedenfalls mehrere Werke des hl. Thomas von



Besprechungen 435

Aquin zur Verfügung. So wurde das Buch auch späterhin als Handbuch für
die Diskussionen mit den Mohammedanern benutzt.

Xavier war ein hervorragender Missionar, der gerne sein Leben im
Martyrium eingesetzt hätte, wie es sein Vorgänger Rudolf von Aquaviva 1583

getan hatte. Mit 46 Jahren gab er sich der Erlernung der schwierigen persischen

Sprache hin und brachte es zur Beherrschung dieser Sprache, dazu
wohl auch des Hindostani, trotzdem er sich der Hindus weniger annahm
und auch vom Ordensgeneral gemahnt wurde, das Volk nicht zu vernachlässigen.

Bezgl. seiner anderen Schriften bemerkt Camps, daß der persische,
vom holländischen Protestanten Louis de Dieu 1639 lateinisch herausgegebene

Traktat über das Leben Jesu und des Apostels Petrus von Rom
indiziert wurde. Darüber hätte man gern näheres gehört. Nach Heinr. Reusch
(Der Index der verbotenen Bücher, II, Bonn 1883-85, 89 f.) wurden 1646 alle
Schriften von Louis de Dieu indiziert, im Jahre 1661 aber speziell die
Übersetzung von Xavier, und noch einmal am 8. 3. und am 13. 11. 1662. Ob
diese Indizierung wegen der von Louis de Dieu geübten Kritik erfolgte,
wird nicht gesagt. Jedenfalls scheint es, daß Xavier nicht genügend zwischen
den Berichten des Evangeliums und der Apostelgeschichte und den apokryphen

und legendären Nachrichten unterschied, wogegen Louis de Dieu in
einer Abhandlung von ca. 100 Seiten protestiert hatte.

Leider entsprach der Erfolg nicht den Bemühungen. Es gab
hervorragende Konvertiten, sowohl unter den orientalischen Christen wie den
Hindus und den Mohammedanern, aber ihrer waren sehr wenige. Xavier
mußte nach 18jähriger Tätigkeit feststellen, daß er nie durch Gründe einen
Mohammedaner bekehrt habe. Die Bekehrten seien durch menschliche und
materielle Gründe zur Konversion gekommen, die Vornehmen, um Europäerinnen

heiraten zu können. Die Hauptgemeinde von Agra umfaßte 1604
einschließlich der Portugiesen und der früheren Schismatiker 310 Christen.
Statistiken sind nicht bekannt geworden. So fragt man sich, ob es recht
war, so großes Gewicht den « führenden » Schichten beizulegen. Ob bei den
unterdrückten Hindus nicht doch mehr zu erreichen gewesen wäre

Jedenfalls müssen wir dem Autor dankbar sein für seine mühevolle und
ergebnisreiche Arbeit, die uns einen tiefen Einblick in eine fremde Welt
gestattet. Für die Islamkunde und die Mohammedanermission bietet die
Arbeit viele Anregungen und Einsichten. B. Biermann OP

Niederberger, Oskar, SMB : Kirche-Mission-Rasse. Die Missionsauffassung

der Niederländisch-Reformierten Kirchen in Südafrika. (Neue
Zeitschrift f. Missionswissenschaft, Supplementa IX.) — Administration der
NZM, Schöneck-Beckenried, 1959. xvn-402 S.

Das Thema des Buches ist aktuell und wird zumal jeden interessieren,
der schon einmal von der Stellungnahme der Südafrikanischen Union und
von der Apartheid gehört hat. Diese wird von Katholiken wie Protestanten
auf das schärfste abgelehnt, und überall wird heute die wesentliche Gleichheit

der Rassen verfochten. Wie ist die Haltung der kalvinischen Kirchen
Südafrikas zu verstehen, welche die Rassenpolitik der Union unterstützt

Verf. hat das Mögliche getan, um auf diese Frage eine authentische



436 Besprechungen

Antwort geben zu können, hat zumal die in Europa schwer zugängliche
afrikanische Literatur gesammelt und durchgearbeitet. Daß er die weißen
Afrikaner « Afrikaaner » nennt im Gegensatz zu den Schwarzen, erscheint mir
ungeschickt,da nur die Schreibweise verschieden ist. Man würde besser bei
der Bezeichnung « Afrikander » bleiben.

Im 1. Abschn. legt Verf. den Kirchenbegriff Kalvins und der
niederländischen Reformierten Kirchen geschichtlich dar und verfolgt dann im
2. Abschn. die Entwicklung ihrer Mission vom 16. bis zum 18. Jahrhundert,
im 3. die Entfaltung im 19. und im 4. den Ausbau und die « Rechtfertigung »,

d. h. die Selbst-Verteidigung der Kirchen gegen die erhobenen Einwände.
Wenn van Riebeeck bei der Gründung der Kap-Kolonie 1652 die

Verbreitung der wahren Religion hervorhob, so war diese doch dem Handel
untergeordnet und blieb bis zur Besetzung durch die Engländer (1795) eine

Frage der eigenen Grenzen und der Sklaven-Bekehrung. 1804 löste sich die
Kapkirche von der eigenen Mutterkirche, der Gemeinde von Amsterdam und
ihrer « Classis ». Nach dem Großen Treck (1835/1838) trennte sich in Transvaal

1853 die Nederl. Hervormde und 1858 die Gereformeerde Kerk von
der Kapkirche. 1862 wurde ein Teil von der Kapkirche abgetrennt und es

bildeten sich seit 1865 die Kirchen von Oranje-Freistaat, Natal und Transvaal.
Von der Kapkirche wurden dann wieder seit 1881 eigene Missionskirchen

gegründet : 1881 für die Mischlinge im Kap, 1926 in Nyassaland, 1921

für die Bantus in S. Afr., 1952 in Südrhodesien, 1956 in Nigérien. Auch von
der Or. Freistaat-Kirche gingen zwei Missionskirchen aus : 1910 für die
dortigen Bantu, 1943 in Nord-Rhodesien. Auch in Natal wurde eine Bantu-
Kirche gegründet 1952 und in Transvaal 1932 (Tafel S. 387 f.).

Im Schlußkapitel faßt V. das Ergebnis der Untersuchungen zusammen.
Er konstatiert einen großen Wandel der angewandten Missionsgrundsätze.
Sie haben sich mit der Geschichte entwickelt, in der die Ref. Kirchen den
Ausdruck des Willens Gottes erblicken. Mit Recht erklärt V., daß die Grundlage

(auch im protestantischen Sinne) das Wort Gottes bleiben muß.
Die missionarische Leistung der Ref. Kirchen wird voll anerkannt. Die

anfangs vernachlässigte Missionspflicht wird immer klarer gesehen, und zwar
als Pflicht der Kirche, unabhängig vom Staat. Aber die « Minderwertigkeit »

der Rasse bedingt auch eine Minderwertigkeit der Missionskirche. Der
Kirchenbegriff wird einseitig von der Seite der NRKirche aus gesehen und ihr
gar ein missionarisches Vorrecht in SAfrika und darüber hinaus zugeschrieben.

Ziel wird die Gemeinde- und Sonder-Kirchengründung für die verschiedenen

Rassen. Die an sich berechtigte und notwendige Akkommodation
wird auf die Spitze getrieben und führt zurTrennung. Für die « Apartheid» ist
der Protestantismus nicht direkt verantwortlich, der anfangs jedenBekehrten
als gleichberechtigt anerkannte. Aber er ist mit schuld an der Entwicklung.
Sein Kirchenbegriff bot zu wenig Schutz für die Einheit, der kalvinische
Determinismus sah zu leicht in geschichtlichen Entwicklungen denWillen Gottes.

Deshalb fordert der V. eine « Neuentdeckung des unzerstörbaren Wertes
der Einzel-Persönlichkeit », eine Erneuerung des kirchlichen Lebens, nicht
nur in soziologischer, sondern auch in religiöser Beziehung. Nur so wird die
Einheit kommen, um die Christus gebetet hat. B. Biermann OP.



Besprechungen 437

Liturgik

Stenzel, Alois, SJ : Die Taufe. Eine genetische Erklärung der
Taufliturgie. (Forschungen zur Geschichte der Theologie und des innerkirchlichen
Lebens, VII-VIII.) - Rauch, Innsbruck 1958. 319 S.

Es kann wohl nicht bestritten werden, daß die Sakramenten-Theologie,
aber auch die Pastoral und die Liturgie der Sakramente, in verschiedener
Hinsicht vernachlässigt wurden. Neben der Eucharistie - allzu einseitig
nur als Meß-Opfer, zu wenig als Mahl betrachtet - traten die übrigen Sakramente

in der Lehre und in der Praxis in den Hintergrund.
Die liturgische Erneuerung besinnt sich wieder mehr auf die Bedeutung

der « Sakramente im Leben des Christen » (so der Titel des ins Deutsche
übertragenen Werkes des P. Marie-Michel Philipon OP, Herder, Freiburg
1958), zumal auf die zentrale Stellung des ersten und notwendigen
Sakramentes, der Taufe, die vielfach ein eigentliches « rituelles Winkeldasein »

(Jungmann) fristen mußte. Ein Taufbewußtsein entsteht, eine neue
Tauffrömmigkeit wird gepflegt. Die Taufe wird wieder als Gemeindeangelegenheit

gesehen und als öffentlich-gemeinschaftlicher Gottesdienst gefeiert.
Man holt den Taufstein unter der Emporenstiege hervor und stellt ihn in
eine eigene Taufkapelle oder sonstwie sinnvoll in das Kirchenganze hinein.
Die Kirche selbst hat durch die Reform der Ostervigil die Taufe in den
feierlichen Kult integriert und ihre eminente Bedeutung durch die neu in die
Osternachtliturgie eingebaute Taufgelübde-Erneuerung eindrücklich ins Be-
wußstsein der Gläubigen hineingestellt.

Bisher gab es noch keine aus den Quellen herausgearbeitete Synthese
der Taufliturgie und ihrer Geschichte, wie sie J. A. Jungmann in seinem
Standardwerk für die Messe geschaffen hat. A. Stenzel, Professor in Frankfurt,

veröffentlichte nun in der lange Zeit unterbrochenen Innsbrucker
Schriftenreihe « Forschungen zur Geschichte der Theologie und des
innerkirchlichen Lebens » eine « genetische Erklärung der Taufliturgie », ohne
allerdings ein Pendant zu « Missarum sollemnia, eine genetische Erklärung
der römischen Messe » seines Lehrers Jungmann bieten zu können und zu
wollen, wenn auch dieser im Vorwort « Zum Geleit » die Arbeit seines Schülers
neben sein eigenes magistrales Werk stellt und meint, sie sei « geschlossener
und zielsicherer » als er es selbst « gekonnt hätte ».

Stenzel will, wie er in der Einleitung sagt, nicht eine Theologie der Taufe,
nicht eine Dogmengeschichte der Taufe (eine solche schrieb B. Neuenheuser

OSB im 4. Bd. des v. Schmaus-Geiselmann-Grillmeier hrsg. « Handbuch
der Dogmengeschichte », Freiburg 1956; s. FZPT 5 [1958] 207-210) ja nicht
einmal eine eigentliche Liturgiegeschichte der Taufe bieten. Ihm geht es

darum, den Ritus der Taufspendung und dessen Entwicklung
aufzuzeigen, die « genetischen Linien der jahrhundertelangen Entfaltung vom
schlichten Kern zum kaum noch durchschaubaren Aktgefüge » (10)
herauszuarbeiten. Darum gibt er auch keine Erklärung und Exegese der liturgischen

Texte und Formeln, oder dann höchstens insoweit sie « für Einordnung,

Deutung, Funktion usw. eines Ritus von Belang sein können » (ebd.).



438 Besprechungen

Und gerade dies gehört doch wesentlich zu einer Gesamtdarstellung der
Taufliturgie.

In einem ersten Abschnitt untersucht S. « die Taufliturgie der Anfänge >i

(13-52) und stellt fest, daß in der apostolischen Zeit « kein eigentliches
Rituale der Taufe, d. h. keine über Tauchung und Glaubensbekenntnis
hinausgehende Ordnung der Taufe, die für die Kirche einheitlich und verbindlich
gewesen wäre », bestand (41).

Der 2. Abschnitt : « Die Zeit des klassischen Katechumenates » behandelt

die Taufordnung gemäß Hippolyt von Rom und Tertullian (55-76) und
die Entwicklung der einzelnen Riten im Osten (77-164) und im Westen
(165-197) : Hippolyts «Traditio apostolica » ist die Quelle, «in der uns ein
ausgebildetes Taufritual erstmalig mit Sicherheit faßbar wird » (55), mit
einem organisierten Katechumenat, mit rubrizistisch bis ins einzelne
bestimmten Riten, mit der Prüfung der Taufbewerber und dem rituell
umschriebenen Taufakt (69) 1.

Der 3. Teil befaßt sich mit dem noch nicht allseitig geklärten Problem
der Taufskrutinien-Ordnung auf Grund des Zeugnisses des Diakons Johannes
(201-206), des Sacramentarium Gelasianum (207-219) und des Ordo Romanus
XI (220 fï.) : S. ist von der Theorie Andrieus, nach welcher die Drei-Skruti-
nienordnung des Gelasianum von der Sieben-Skrutinienordnung des OR XI
abhängt, nicht überzeugt ; er kannte die umfangreiche und mit erstaunlicher
Akribie geschriebene Arbeit von Antoine Chavasse (Le Sacramentaire
Gélasien [Vaticanus Reginensis 316], Sacramentaire presbytéral en usage
dans les titres romains au VIe siècle. Paris-Tournai 1958) noch nicht : dieser
hat inzwischen das Gegenteil nachgewiesen, daß nämlich die Ordnung des

OR XI mit den sieben Skrutinien das letzte Stadium des Katechumenates
— und zwar für die Kindertaufe - darstellt.

Für Dogma und Sakramententheologie ist u. a. von besonderer Bedeutung

die Tatsache, daß die heutige indikative Taufformel : « Ego te baptizo
in nomine ...» relativ erst sehr spät aufkommt : Die erste ausdrückliche
Bezeugung dieser Formel ist der Brief Paulins von Aquileia an die Synode
von Forli aus dem Jahre 796, während sie im Osten schon früher nachgewiesen

werden kann (112) ; nach Hippolyt z. B. wird die Taufe mit der
dreifachen Glaubensbefragung, der dreifachen Antwort und dem dreimaligen
Untertauchen gespendet.

Im letzten Abschnitt geht der Verf. der « Entwicklung vom Taufritus
zum Taufordo » (243-308) nach, wobei er unter Taufritus « die in mehrere,
zeitlich getrennte Veranstaltungen ausgefaltete Taufvorbereitung und -spendung

», unter Taufordo « das praktisch kontinuierlich vollzogene Zeremoniell
von Taufvorbereitung und -spendung» versteht (242). Dabei untersucht er
den « Taufbrauch im Frankenreich », die neuen Kodifizierungen in den

1 Dazu wäre das inzwischen erschienene wichtige Werk zu konsultieren :

J. M. Hanssens SJ, La liturgie d'Hippolyte. Ses documents, son titulaire, ses

origines et son caractère. (Orientalia Christiana Analecta, 155.) Roma 1959 (xxxn-
547 S.), bes. die Kap. » L'initiation chrétienne (127-145) und » Le cérémonial de
l'initiation« (442-488).



Besprechungen 439

Pontifikalien und Ritualien und schließlich die Vereinheitlichung des Tauf-
ordo durch das Rituale Romanum von 1614. Im Schlußkapitel : « Stellungnahme

und Ausblick » unterzieht er den heutigen, z. T. recht zufällig
herausgebildeten Ordo der Kritik (bedauert z. B. das Fehlen eines eigens für die
Kindertaufe geschaffenen Rituales) und meldet Wünsche für die kommende
Liturgiereform an.

Die Ausführungen - reichlich durchwirkt von oft recht persönlichen
Reflexionen — zeugen von einer ausgezeichneten Kenntnis der Quellen und
der verschiedenen Probleme. Zu bedauern ist, daß die Darlegungen des Verf.
nicht die Klarheit und Verständlichkeit seines Lehrers - eines Meisters der
Synthese und Klarheit - aufweisen : der Stil ist sehr eigenwillig und auch
für den deutschsprachigen Leser oft schwer verständlich ; man kommt
nicht darum herum, gewisse Stellen wiederholt zu durchgehen ; man sollte
gelegentlich zum voraus wissen, was der Autor sagen will, um zu erfassen,
was er sagt.

Die Methode der Querschnitte (Stand des Taufrituals in einer bestimmten

Periode) « zerstückelt » in etwa die Darstellung und erschwert die
Erfassung der « Genesis » (es handelt sich ja um eine genetische Erklärung
der Taufliturgie. Manch einer würde Längsschnitte für die einzelnen Riten
(wie übrigens auch Seitenüberschriften begrüßen. Und für den Nicht-
Fachmann müßten im Verzeichnis der «Abkürzungen» (319) nebst den
Periodica und den Lexica weitere Abbreviationen aufgeführt werden, denn
wie wird er, falls er die Ausführungen S. 43 oder 62 nicht gesehen - oder
übersehen — hat, wissen, daß unter HKO « Hippolyts Kirchenordnung »

und unter KoZ « Kompetentenzeit » zu verstehen ist
Zweifellos handelt es sich beim vorliegenden Werk um eine sehr wert-

und verdienstvolle Arbeit, in welcher alles Wesentliche zusammengetragen
ist, was für die Entwicklung des Taufritus von Bedeutung ist.

A. Hänggi.

Baur, Johannes : Kleine Liturgik der heiligen Messe. - Verlag Felizian
Rauch, Innsbruck 1957. 100 S.

Dieses kleine Werk ist eine praktische Einführung nicht nur in die
Rubrizistik, sondern auch in die Geschichte und Theologie der heiligen Messe.
Was der Altmeister der Liturgiegeschichte J. A. Jungmann in seinem Werk
« Missarum sollemnia » ausführlich behandelt, ist in diesem Buch knapp
zusammengefaßt. Sein praktischer Wert wird dadurch noch erhöht, daß das
Dekret der Ritenkongregation vom 23. März 1955 über die Vereinfachung
der Rubriken berücksichtigt ist. B. Drack OSB

Gaillard, Jean, OSB: Les solennités pascales. Itinéraire liturgique pour
la Quinzaine de Pâques. Nouvelle édition. - Equipes enseignantes, Paris
1957. 238 p.

Das Buch setzt sich zum Ziel, die Christen zu einer fruchtbaren
Teilnahme an den Osterfeierlichkeiten hinzuführen. Zu Beginn gibt der Autor
eine bemerkenswerte Einführung in Sinn und Eigenart der christlichen



440 Besprechungen

Liturgie, die er gesamthaft als fortdauernde Feier des Ostergeheimnisses
kennzeichnet. Das Folgende will nichts anderes sein als ein hilfsreicher Führer

durch alle liturgischen Geschehnisse vom Palmsonntag bis zum Samstag
nach Ostern.

Dem Sinn der Buchreihe gemäß, in die sich das Werk einfügt, wurde auf
jeden wissenschaftlichen Apparat und auf eine allzu technische Sprache
verzichtet. Dies und die etwas einfache äußere Aufmachung sollen uns aber
nicht über den wirklichen Wert des Buches täuschen. Auf jeder Seite ist die
solide theologische und liturgiegeschichtliche Grundlage deutlich spürbar.
Dazu kommt der Atem der persönlich immer neu gelebten Liturgie. Daß G.

im Gegensatz zu manchen heutigen Autoren dennoch bei einer straffen
Durchführung der Hauptlinien geblieben ist, erhöht nur noch den Wert
seines Buches.

Den Schluß bildet ein Hinweis auf Bücher, Zeitschriften, Artikel,
Schallplatten und Kurzfilme, welche dem tieferen Verständnis der Liturgie
der Karwoche dienen können. Prediger, Katecheten und Lehrer werden
dieses Werk mit Vorteil benützen. F. Spescha OP

Mariani, Bonaventura, OFM : Breviarium Syriacum seu Martyrolo-
gium syriacum saec. IV iuxta cod. SM Musaei Britannici add. 12150 ex
syriaco in latinum transtulit notisque atque introductione illustravit B. M.
(Rerum ecclesiasticarum documenta, series minor : Subsidia studiorum, 3.) —

Herder, Roma 1956. 71 p.

Das von M. in der wertvollen Serie « Subsidia studiorum » (eine Abteilung

der wichtigen von L. C. Mohlberg OSB betreuten Publikationsreihe
« Rerum ecclesiasticarum documenta ») in lateinischer Übersetzung edierte
« Breviarium syriacum » ist in Wirklichkeit ein eigentliches Martyrologium,
und zwar das älteste, das wir kennen. Es ist eng verwandt mit dem
Martyrologium Hieronymianum ; beide stammen offenbar aus dem gleichen
Archetyp.

Dieses Martyrologium wurde wahrscheinlich um 362 in Nikomedien
in griechischer Sprache für privaten Gebrauch verfaßt und um 411 ins Syrische

übersetzt. Es wurde im Jahre 1866 von W. Wright herausgegeben.
M. basiert seine Übersetzung auf die Ausgabe von J. B. De Rossi-L. Duchesne
in den Acta Sanctorum Novemb. Bd. 11,1 (nicht « t. 21 », wie es S. 4. heißt
Bruxelles 1894. Eine deutsche Übersetzung hat E. Egli, Martyrien und
Martyrologien, schon 1887 in Zürich - und 1911 H. Lietzmann in « Kleine
Texte für theologische und philologische Vorlesungen und Übungen », 2

(Die drei ältesten Martyrologien, S. 7-15) veröffentlicht.
Dem Herausgeber ist man dankbar, daß er uns dieses für die Geschichte

des Heiligenkultes wichtige Dokument, das auf die abendländischen
Martyrologien einen nicht geringen Einfluß ausübte, in einer so gediegenen
Ausgabe in die Hand gibt. A. Hänggi.



Besprechungen 441

Pastoraltheologie

Schamoni, Wilhelm : Glaubensbewußtsein und Kirchenentfremdung. -
Verlag Ferdinand Schöningh, Paderborn 1958 135 S.

Dieses Buch, welches sich vor allem an die Seelsorger richtet, will
zeigen, daß die Kirchenentfremdung so Vieler auch darauf zurückzuführen ist,
daß gewisse Glaubenswahrheiten zu wenig eindringlich oder kaum verkündet
werden und so nach und nach aus dem Glaubensbewußtsein des Volkes
entschwinden. Zu diesen vernachlässigten Wahrheiten gehört nach der Ansicht
des Verfassers die biblische Lehre von der Welt, die im Argen liegt und für
die Christus nicht betet. Schamoni glaubt auch, daß ein übertriebener
Heilsoptimismus, für den es fast gewiß ist, daß subjektiv und objektiv schwere
Sünden kaum vorkommen und der meint, daß weitaus der größte Teil der
Menschen das ewige Heil erreicht, in der Seelsorge sich sehr verhängnisvoll
auswirken kann. Sich auf den Artikel von A. Michel, Nombre des Elus
im D. Th. C. IV. berufend, neigt der Verfasser der Ansicht zu, daß wohl der
größere Teil der Katholiken gerettet wird, ist aber von der Tatsache sehr
beeindruckt, daß in früheren Jahrhunderten eine strengere Ansicht
vorherrschend war. Schamoni gesteht, daß er erst nach zwanzig Jahren
priesterlichen Wirkens seine erste Predigt über die Hölle hielt und er setzt sich
dafür ein, daß man in der Glaubensverkündigung wieder mehr darauf
hinweisen müsse, daß die Pforte eng ist, die zum ewigen Leben führt. Aber
nicht nur diese mehr negativen und abschreckenden Wahrheiten sollten
tiefer ins Glaubensbewußtsein eindringen, sondern auch das beglückende
Geheimnis, daß Christus schon in seinem Erdenleben durch die «visio beata » um
jede einzelne Seele wußte, und daß seine verklärte Menschheit über Zeit und
Raum hinweg instrumentalursächlich unsere Seelen begnadigt und heiligt.

In einem Anhang bringt Schamoni längere Zitate aus theologischen
Werken über die behandelten Probleme und einige Privatoffenbarungen
über die Hölle. Wenn auch nicht alle Einzelheiten dieses Werkes unanfechtbar

sind - so etwa die sehr unkritische Übernahme der Höllenvisionen der
Schwester Josefa Menendez —, so bietet Schamonis Buch dem Seelsorger und
vielleicht auch dem Theologen Anlaß zur Überlegung, ob er nicht gewisse
Wahrheiten zu sehr in den Hintergrund gestellt habe. B. Drack OSB

Arnold, Franz Xaver : Mann und Frau in Welt und Kirche. 2. Überarb.
u. erweit. Auflage. - Glock und Lutz, Nürnberg 1959. 190 S.

Aus Vorträgen im Kreis führender Persönlichkeiten des katholischen
deutschen Frauenbundes erwuchs die 1948 veröffentlichte Schrift des Tübinger

Pastoraltheologen F. X. Arnold über « Die Frau in der Kirche ». Sie fand
in mehrfacher Übersetzung weltweite Beachtung. In der vorliegenden
überarbeiteten und erweiterten Auflage behandelt sie die geschlechtliche Polarität

des Lebens in Welt und Kirche. Nur schade, daß weder ein Register noch
überhaupt ein Inhaltsverzeichnis auf Vielfalt und Aktualität der Themenstellung

hinweist. Darum seien hier die sprechenden Kapitelüberschriften ange-



442 Besprechungen

führt : Monopol des Männlichen - Die Zweipolarität der Schöpfung und der
Heilsordnung - Das Seelen- und Wesensbild der Frau - Das spezifische Mann-
und Frausein - Die Stellung der Frau in der Kirche - Sinnlichkeit und Sexualität

im Lichte von Theologie und Seelsorge - Das eheliche Geheimnis in Theologie

und Seelsorge - Gleichberechtigung
F. X. Arnold geht mutig auf die gestellten Fragen in ihrer geschichtlichen

und heutigen Problematik ein und sucht sie im engen Anschluß an die Lehre
der Offenbarung und einer gesunden Philosophie, insbesondere auch von den
aristotelisch-thomasischen Prinzipien aus zu lösen. Er gelangt dabei zu
einer abgewogenen und abgerundeten pastoraltheologischen Synthese, die
dem Seelsorger den Blick für die immer wieder an ihn herantretende
Geschlechterfrage schärft und richtet, so daß er dem Wesen und der Sendung
der Frau gerechter zu werden vermag. A. Berz

Russmann, Josef: Sendung der Frau. Aus der Praxis eines
Frauenseelsorgers. - Seelsorger-Verlag Herder, Wien 1958. 317 S.

Der Wert dieses Buches, seine Größe und Grenze zugleich dürfte durch
den Untertitel « aus der Praxis eines Frauenseelsorgers » die richtige Belichtung

erfahren. Der Verfasser legt hier nämlich Predigten und Konferenzen
vor, die er im Laufe einer 10jährigen Tätigkeit als Diözesan-Frauenseel-
sorger von Wien gehalten hat. Dabei versucht er das vielfältige Material
nach den hauptsächlichsten Problemkreisen irgendwie zu ordnen und spielt
damit den in der Pastoration stehenden Priestern eine Art Schul-Lexikon
über die einschlägigen Fragen in die Hände, dessen Bedeutung beachtlich ist.

Freilich erlebt man bei aufmerksamem Studium auch die Berechtigung
jener Klage, die der Autor im Vorwort an seine eigene Adresse erhebt,
dahingehend, daß es ihm leider « vielfach an der nötigen Zeit gefehlt hat,
die Gedanken bis ins letzte durchzudenken oder gar auf geschliffene
Ausdrücke und schöne Form Gewicht zu legen » ; denn in dieser Richtung
bleiben tatsächlich viele desideria unerfüllt. Schon über die etwas eigentümliche

Logik der Aufgliederung kann man disputieren und sich fragen, ob
sie einer ruhig fortschreitenden Entwicklung dient. Ebenso melden sich
theologisch mancherlei Bedenken und es erweist sich wieder einmal mehr,
daß sich die moderne Panik vor scholastisch exakten Begriffen nicht immer
im Sinne eines fruchtbareren Verständnisses auswirkt. Doch schlußendlich
sucht ja der geplagte Hilfsarbeiter des Reiches Gottes auf Erden nicht einen
spekulativen Traktat über das «Wesen der Frauenseele », sondern Anregung
für mühevoilés apostolisches Wirken. Und dies findet er hier sicher in
reichem Maße. L. M. Simeon OP

Stern, Erich : Die Psychotherapie in der Gegenwart. Richtungen,
Aufgaben, Probleme, Anwendungen. (Handbuch der klinischen Psychologie,
Bd. II.) - Rascher, Zürich 1958. vn-474 S.

Der Wert dieses Buches liegt vor allem in seinem umfangreichen
informatorischen Charakter. Wer die zwölf Kapitel über die « Hauptrichtungen
der modernen Psychotherapie » und die sieben weiteren über « Anwendungen,



Besprechungen 443

Grenzgebiete, Probleme » durchstudiert hat, bekommt schon einen guten
Begriff über das, was heute auf dem Gebiet der Psychotherapie vor sich geht.
Außerdem kann er sich anhand der Literaturhinweise, die fast jedem Kapitel

beigegeben sind, weiter unterrichten.. Bei der Verschiedenheit der «

Systeme », bzw. der Einstellungen derer, die sie vertreten, wird man letzte
Antworten philosophischer oder gar theologischer Art kaum erwarten. Es
ist freilich auch nicht nötig, bei jedem einzelnen psychotherapeutischen Fall
solche Antworten zu geben, doch allgemein - und in diesen oder jenen
konkreten Fällen sicher auch - stellt sich das Problem eben doch. Schließlich
geht es ja um Psycho - Therapie, also um die Seele, deren tiefstes Sein und
letzte Aspirationen nicht ignoriert werden dürfen, soll wirklich « Heilung »

geschaffen werden. In einem Beitrag « Psychotherapie und Seelsorge »

gedenkt A. Köberle (Tübingen) zwar dieses Anliegens, ohne es jedoch aus der
Fülle theologischer Schau zu erhellen. J. F. Groner OP

Gegenwartsfragen der Psychiatrie für Ärzte, Erzieher und Seelsorger,
hrsg. v. Werner Schöllgen u. Hermann Dobbelstein. — Verlag Herder,
Freiburg 1956. xi-311 S.

Das Sammelwerk umfaßt neben philosophierenden Erwägungen von
Werner Schöllgen : « Einleitung : Die Ontologie der Medizin als Rahmen für
die Arbeit des Psychiaters » (1-76), Fachbeiträge folgender Autoren : Florian
Laubenthal (Neurologisch-psychiatrische Kliniken und ihre Kranken, 77-118 ;

Selbstmord und Selbsttötung, 119-137 ; Über die Süchtigkeit, 138-149 ;

Die Hirnverletzten, 150-159 ; Die juristische Situation klinisch-psychiatrischer

Arbeit, 160-173), Hans Aloys Schmitz (Der Jugendliche vor Gericht.
Jugendpsychiatrische Voraussetzungen für ein gerechtes Urteil, 174-190),
Hermann Schmitz (Abnorme Jugendliche. Vererbung, Krankheit,
Fehlerziehung, 191-208), Peter Röttgen (Der Neurochirurg und sein Arbeitsgebiet,
209-228), Wilhelm Graf (Seelsorge in der Heilanstalt. Die seelsorgliche
Ansprechbarkeit der Kranken und die Betreuung der Angehörigen und
Entlassenen, 229-245), Hermann Dobbelstein (Aus der Praxis des Nervenarztes :

Auffällige Menschen in psychiatrischer Beurteilung, 246-305). - Es war ein
guter Gedanke des Herderverlages, moderne Kenntnisse über das abnorme
Seelenleben einer breiteren Schicht von Nichtfachleuten zugänglich zu
machen. Nicht zuletzt werden moraltheologisch und seelsorglich Interessierte
dafür Dank wissen; denn mit zunehmender Zivilisierung und Verstädterung
stellt sich ihnen das Problem des Abnormen täglich mit größerer Dringlichkeit.

Die vorliegenden Aufsätze, die z. T. aus der Feder wohlbekannter
Spezialisten stammen, werden zum besseren Verständnis mancher rätselhafter

Phänomene dienen und nicht zuletzt auch für die Betreuung der
«Normalen » von Nutzen sein. - Der Wiener Philosoph Mitterer, der S. 9 zitiert
wird, heißt mit Vornamen nicht « Bernhard », sondern « Albert ».

J. F. Groner OP



444 Besprechungen

Dobbelstein, Hermann: Psychiatrie und Seelsorge. Eine praktische
Anleitung für Seelsorger und ihre Hilfskräfte. - Verlag Herder, Freiburg 1952.
vii-164 S.

Das Büchlein führt in allgemein verständlicher Weise in psychiatrische
Probleme ein. Es werden behandelt : « Echte Psychosen » (Schizophrenie,
manisch-depressives Irresein), « Andere geistige Erkrankungen » (Epilepsie,
Induziertes Irresein, Haftpsychose), « Organische Geisteskrankheiten » (Paralyse,

Alterspsychosen, Suchtpsychosen, Schwachsinn). Den Abschluß bietet
ein Abriß über die Behandlung der Psychosen, eine Zusammenstellung der
wichtigsten gesetzlichen Bestimmungen nach dem deutschen StGB, eine
Erklärung der Fachausdrücke sowie noch ein kleines Literaturverzeichnis.
Entsprechend der Vorbildung des Verfassers wird das Hauptgewicht auf die
Psychiatrie gelegt. Die theologischen Hinweise fehlen jedoch nicht und sind
durchwegs richtig (nach einer Bemerkung im Vorwort wurde das Manuskript
von dem bekannten Moralisten B. Ziermann CSsR durchgesehen). - Für den
Seelsorger wäre auch eine Darstellung der « Psychopathien » von Nutzen
gewesen, denn diese Krankheiten sind für die Pastoration zahlenmäßig
und seelsorglich ein viel drückenderes Problem als die Geisteskrankheiten
im strengen Sinn. Die Beurteilung der « Lobotomie », von der S. 132 f. die
Rede ist, dürfte nach dem, was man auf diesem Gebiet inzwischen an
Erkenntnissen und Erfahrungen gewonnen hat, günstiger oder wenigstens
differenzierter ausfallen. - Die klare Sprache, die übersichtliche Darstellung,
die kluge Begrenzung des Stoffes sowie vor allem die zahlreichen Beispiele
machen die Lektüre überaus angenehm und für jeden Seelsorger empfehlenswert.

J. F. Groner OP

Snoeck, Andreas, SJ : Skrupel - Sünde - Beichte. Pastoralpsychologische
Anregungen. - Verlag Josef Knecht, Frankfurt a. M. 1960. 171 S.

Der Verfasser, Moralprofessor in Löwen, ist bekannt geworden durch
seine Schrift « Beichte und Psychoanalyse », in der er schon klar die Grenz -
und Verbindungslinien zwischen der Verwaltung des Bußsakramentes und
der psychotherapeutischen Tätigkeit gezogen hat. Im vorliegenden Buch wendet

sich der Verfasser zunächst mit großem pastoralem Verantwortungsgefühl
an den Beichtvater. Während eine ältere Generation von Priestern leicht zu
einseitigem « Moralisieren » im Beichtstuhl neigt, besteht für die jüngere
Generation eher die noch bedenklichere Gefahr des Psychologisierens. Snoeck
betont sehr, daß dem Priester primär die weihevolle Vermittlung des
Sakramentes obliegt. Diese Handlung soll von einer persönlichen, gläubigen
Haltung des Priesters getragen sein und beim Poenitenten den Glauben wecken.
Sie darf nicht mit dem seelsorglichen Gespräch verwechselt werden. Auch die
Gewissenserforschung darf nicht eine tiefenpsychologische Untersuchung
werden. Bemerkenswert ist, daß der Verfasser, der dauernd zu größter pastoraler

Güte mahnt, doch für einen größeren Ernst in der Bußauflage eintritt.
Die aufgegebene Buße soll Kristallisationspunkt für weitergehende persönliche

Initiativen des Bußgeistes werden. - Auch die geistliche Leitung, die
sauber vom eigentlichen Beichtvorgang unterschieden sein muß, darf nicht



Besprechungen 445

der psychotherapeutischen Führung gleichgesetzt werden. Jener geht es um
die Aufdeckung der eigentlichen Berufung einer Person, dieser um die
Heilung der Personstrukturen. All dies besagt aber nicht, daß vom Beichtvater
und Seelenführer nicht ausreichende psychologische Kenntnisse erwartet
werden. Der Beichtvater muß unter die Oberfläche der Anklage und der
sündhaften Tat sehen können. Er muß z. B. mit der Möglichkeit rechnen, daß
bei « Verdrängungen » gewisse sündhafte Taten « Ersatzhandlungen » sind. -
Ganz besonders notwendig ist es, den Hintergrund der Skrupelhaftigkeit in
jedem Einzelfall zu ergründen. In dieser Hinsicht bietet Snoeck wertvolle
Anregungen. Auch seine Hinweise auf die Behandlung der Skrupulanten
verdienen Beachtung. Er vermeidet dabei den Fehler, angeblich sicher wirksame

Methoden zur Heilung der Skrupelhaftigkeit anzupreisen. - Eine kleine
Reserve, welche die Bedeutung des Werkes nicht schmälert, ist gegenüber
der Unterscheidung von Bekehrungs- und Beichtreue (S. 35) angebracht, da
der Verfasser dahin zu tendieren scheint, den Charakter der Kirchlichkeit
fast ausschließlich der Beichtreue, nicht der Bekehrungsreue zuzuschreiben.

G. Holzherr OSB

DEUTSCHER KONGRESS FÜR PHILOSOPHIE

Die Allgemeine Gesellschaft für Philosophie in Deutschland e. V.
veranstaltet den 7. Deutschen Kongreß für Philosophie vom 21. bis einschließlich

25. Oktober 1962 in Münster in Westfalen. Das diesjährige General-
thema lautet : Philosophie und Fortschritt. Wie schon beim 6. Kongreß,
der 1960 in München stattfand, gliedert sich das Tagungsprogramm in
Sektionen, Kolloquien und zwei oder drei öffentliche Vorträge. Folgende
Themen sollen dabei zur Sprache kommen :

1. Geschichtliche und philosophische Voraussetzungen der Fortschrittsidee.
2. Geschichte des Menschen, Evolution und Fortschritt.
3. Säkularisation - Fortschritt oder Verfall.
4. Fortschritt und Bewahrung in der Krise der Bildung.
5. Revolution und Tradition.
6. Geschichtlichkeit und Metaphysik.

Die Organisation des Kongresses liegt in den Händen von Herrn Professor

Dr. Joachim Ritter, Philosophisches Seminar der Universität Münster
in Westfalen, Johannisstraße 12-17. Bitten um nähere Auskünfte sind an
diese Adresse zu richten.



446

PRE ISAUSSCHREIBEN

der Arbeitsgemeinschaft Europäischer Philosophielehrer

Die Arbeitsgemeinschaft Europäischer Philosophielehrer stellt folgendes
Thema zur Bearbeitung :

Die Aufgabe des philosophischen Unterrichts im Bildungswesen
des A bendlandes

Es soll untersucht werden, ob und inwieweit aus der Tatsache der
gemeinsamen abendländischen Kulturtradition eine gemeinsame Idee eines

philosophischen Unterrichts abgeleitet werden kann. Dabei müßte im
einzelnen gezeigt werden, welche philosophischen Probleme den Kern dieses
Unterrichts bilden sollten. Erwünscht sind auch Hinweise auf die Gestaltung
dieses Unterrichts. Die Arbeiten würden an Wert gewinnen, wenn sie im
Hinblick auf die Eigenart der abendländischen Nationen die Grenzen der
gemeinsamen Idee eines philosophischen Unterrichts aufzeigten.

Der Umfang der Arbeiten soll vierzig Schreibmaschinenseiten zu dreißig
Zeilen nicht überschreiten.

Die Arbeiten sind bis zum 1. Oktober 1962 an die in der Ausschreibung
genannte Adresse einzureichen. Sie dürfen nicht den Namen des Verfassers
nennen, vielmehr lediglich durch ein Kennwort gekennzeichnet werden. Dieses

Kennwort muß auf einem beigefügten verschlossenen Umschlag stehen,
der Namen und Adresse des Verfassers enthält.

Jedes Land bildet eine dreigliedrige Jury, die aus den eingereichten
Arbeiten die beiden besten auswählt. Diese werden an die Zentralstelle in
Bremen geschickt. Hier werden die Arbeiten von einer internationalen Jury
endgültig beurteilt, die sich aus je einem Vertreter derjenigen Sprachgebiete
zusammensetzt, aus denen die Arbeiten eingereicht worden sind.

Die drei besten Arbeiten werden honoriert und sollen gedruckt werden.
Das Ergebnis wird bei der nächsten Tagung der Arbeitsgemeinschaft
Europäischer Philosophielehrer bekanntgegeben.

Die Arbeiten sind an folgende Adressen einzureichen :

für die Schweiz : Herrn Dr. André Voelke z. Z. Präsident des Verbandes
Schweizerischer Philosophielehrer, Chemin de Champ-
Rond 15, Chailly-sur Lausanne VD

für die deutsche Bundesrepublik : Herrn Oberstudiendirektor Dr. Erwin
Lebek, Arnold-Böcklin-Straße 14, (23) Bremen

für Österreich : Herrn Hofrat Dr. Wolfgang Dürrheim, Franklinstraße 21,
Wien XXI


	Besprechungen

