Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 3-4

Artikel: Hamann, der Magus im Norden
Autor: Volken, Lorenz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761461

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LorENZ VOLKEN MS

Hamann, der Magus im Norden

Johann Georg Hamann ist in die Geschichte eingegangen als der
« Magus im Norden ». Unter diesem Titel versteht man durchwegs den
Geheimnisvollen, Widerspruchsvollen, Dunklen, der etwas vom Zau-
berer und wohl auch etwas vom Priester hat. Hamann, der schon von
Jugend auf kahle, schien mit 58 Jahren ein Greis und war ein Stotterer,
der neben Kant zu den ansehnlichsten Mitgliedern der Hypochonder-
bruderschaft von Konigsberg gehorte : dieser Mann war der Anreger der
ganzen Sturm- und Drangbewegung !

Hamann, der sich selbst iiber seine Ausschweifungen anklagt und
seine UnméBigkeit im Essen und Trinken beklagt, galt und gilt bei
vielen als Weiser, sodal3 ein ihm Nahestehender ihn bezeichnen konnte
«als Mischmasch von grolem Geiste und armen Tropfe». Magus, im
Sinn des Dunklen, Widerspruchsvollen, ist Hamann nicht nur in seinem
Leben, sondern auch in seinem Denken, das iiberhaupt einen durchaus
personlichen Einschlag hat : er war nicht nur der Lehrer Herders ; Kierke-
gaard, der Verkiinder des Paradoxes und Vertreter der « indirekten Mit-
teilung », war sein eigentlicher Schiiler. Hamann war nicht bloB fiir das
allgemeine Geistesleben so bedeutend, dafl Goethe sich mit dem Ge-
danken trug, seine Werke herauszugeben ! ; er war auch Philosoph. So

1 J. W.GoETHE : Aus meinem Leben, Dichtung und Wahrheit, 12. Buch, in :
Samtliche Werke in vierzig Binden, Bd. 22, Stuttgart und Tubingen 1855, S. 80 :
« Ich gebe die Hoffnung nicht auf, eine Herausgabe der Hamannschen Werke
entweder selbst zu besorgen, oder wenigstens zu beférdern. » Goethe nennt Hamann
einen merkwiirdigen Geist, einen wiirdigen einflureichen Mann, der ihm « damals
ein ebenso groBes Geheimnis war» und schreibt: « Man ahnete hier einen tief-
denkenden griindlichen Mann, der, mit der offenbaren Welt und Literatur genau
bekannt, doch auch noch etwas Geheimes, Unerforschliches gelten lieB, und sich
dariiber auf eine ganz eigene Weise aussprach. Von denen, die damals die Literatur
des Tags beherrschten, ward er freilich fiir einen abstrusen Schwirmer gehalten,



Hamann, der Magus im Norden 323

hat sich denn auch ein Hegel eingehend mit ihm befa3t. Aus der 73 sei-
tigen Schrift, die er als Einleitung in die Rothsche Ausgabe der Werke
Hammans — in seiner Berlinerperiode — in den Jahrbiichern fiir wissen-
schaftliche Kritik verdffentlichte, ergibt sich, daBl Hegel das Schrift-
tum Hamanns gelesen und sich auch sehr um das Biographische interes-
siert hat. Tatsache ist, dal Hamann, der Packhofverwalter von Konigs-
berg, heute — direkt oder indirekt, z. B. durch Kierkegaard — kaum weniger
EinfluB auf das Denken unserer Zeit ausiibt als sein Zeitgenosse und
Mitbiirger Immanuel Kant.

Es ist erfreulich, dall H. A. Salmony ein auf griindlicher Forschung
beruhendes Werk geschrieben hat, das die philosophischen Probleme
Hamanns darstellen will 2.

In seiner kritischen, offenen Darstellung untersucht Salmony zu-
erst die Quellen, mit denen es schlecht bestellt ist : die einzige voll-
stdndige von J. Nadler besorgte Ausgabe der Werke ist nach zu will-
kiirlichen Prinzipien bewerkstelligt worden als dal3 man sich unbedingt
auf den gebotenen Text verlassen konnte (S. 23).

Die Einleitung, die 80 Seiten umfaf3t, gibt zunidchst eine Orien-
tierung iiber die Biographen Hamanns und die Verfilschung seiner Bio-
graphie. Ist es zu verwundern, daf3 die Biographen nicht einig sind iiber
einen solchen « Magus» ? Was das Leben Hamanns betrifft, begniigt
sich Salmony mit biographischen Hinweisen, da die historische Arbeit
nur unternommen worden ist in Hinsicht auf das darzustellende philo-
sophische Denken Hamanns. Etwas eingehender wird die Bekehrung,
«die Hollenfahrt der Selbsterkenntnis», die «spermologische» Ein-
stellung und die Gewissensehe Hamanns behandelt.

eine aufstrebende Jugend aber lieB sich wohl von ihm anziehen. Sogar die Stillen
im Lande, ... jene frommen Seelen, welche, ohne sich zu irgend einer Gesellschaft
zu bekennen, eine unsichtbare Kirche bildeten, wendeten ihm ihre Aufmerksam-
keit zu, und meiner Klettenberg, nicht weniger ihrem Freunde Moser, war der
Magus aus Norden (unterstrichen im Text) eine willkommene Erscheinung »
ibid. S. 78-79.

2 H. A. SALMONY : Johann Georg Hamanns metakritische Philosophie, 1. Bd. :
Einfithrung in die metakvitische Philosophie J. G. Hamanns. — Evangel. Verlag,
Zollikon 1958. 338 S.

Was in diesem Artikel mit einem rein zahlenmaBig seitenangebenden Verweis
auf dieses Werk als Gedankengut Hamanns zitiert wird, sind Ausdriicke von
Hamann selbst, wenn nicht eigens etwa anderes vermerkt wird.



324 Hamann, der Magus im Norden

Was nun den Hauptteil des Buches : « Hamanns Auffassung der
Philosophie » betrifft, soll hier versucht werden, die Hauptgedanken, so
verstdndlich und geordnet als moglich, zusammenzufassen.

Auf die Frage: Was ist Philosophie ? wird keine Begriffsbestim-
mung gegeben. Eine Definition der Philosophie ist als logische Begriffs-
definition ausgeschlossen (S. 139, 179). Salmony versucht auch keine
andere, etwa eine umschreibende, zu geben. Er betont von Anfang an,
daB nach Hamann die Philosophie christlich sein mufl und da@ es ihr
Amt ist, « der leibhafte Moses, ein Orbil des Glaubens» zu sein. Alle
Philosophie mul3 auf Gott bezogen sein ; der Glaube ist konstitutiv fiir
das philosophische Denken. Die Philosophie hat Sokrates zum Vorbild.
Das sokratische Wissen des Nichtwissens ist das Gegenteil des Allge-
meingiiltigen, Beweisbaren, fiir jeden Verfiigbaren. Im Go6ttlichen der
Unwissenheit, im Menschlichen des Genies «scheinet vermutlich die
Weisheit des Widerspruchs verborgen zu seyn, woran der Adept schei-
tert und woriiber ein Ontologist die Zihne blockt... » (S. 185).

Was vor allem die wahre Philosophie von der falschen unterscheidet,
ist das im Erleben der eigenen Widerspriichlichkeit angelegte Koinzi-
denzprinzip : « principium coincidentiae oppositorum » (S. 190). « Diese
Koincidenz scheint mir immer der einzige zureichende Grund aller Wider-
spriiche und der wahre Prozel ihrer Auflésung und Schlichtung, aller
Fehde der gesunden Vernunft und reinen Vernunft ein Ende zu machen»
(S. 188).

Uberhaupt wird die ganze Philosophie « zu einem Elementarbuch
der Erkenntnis », zu einer Grammatik der Vernunft (S. 213). Mit Hilfe
dieser Grammatik wird « das Buch der Natur und der Geschichte »
gelesen, dem Hamann Chiffre-Charakter zuspricht. Fiir ihn ist « Chiffre»
ein von einem hoheren Wesen, Gott, geschriebenes und dem Menschen
zur Entzifferung gegebenes Geheimzeichen : Die Natur ist wie ein Buch.
Hamann schrieb an Kant : « Es gehort also mehr dazu als Physik, um
die Natur auszulegen. Physik ist nichts als das Abc. Die Natur ist eine
Aequation einer unbekannten GroBe ; ein hebriisches Wort, das mit
bloBen Mitlauten geschrieben wird, zu dem der Verstand die Punkte
setzen mul » (S. 150). « Wir haben », schreibt er anderswo, «an der Natur
nichts als Turbatverse und disiecta membra poetae zu unserm Ge-
brauch iibrig. Diese zu sammeln ist des Gelehrten ; sie auszulegen, des
Philosophen... » (S. 150).

Der Philosoph hat noch ein anderes wichtigeres Buch auszulegen :
das ist die Geschichte. Der Hauptteil dieses Buches heil3t : der Mensch.



Hamann, der Magus im Norden 325

Dieser ist in der Welt noch gar nicht fertig, sondern «in der Mache ».
Alles Menschliche ist wesentlich geschichtlich (S. 147). Die Geschichte
aber ist ein groBes Drama, dessen Zuschauer nur Gott ist, der als Zu-
schauer auBerhalb der Geschichte stehen mul3, um alles im Zusammen-
hang zu sehen. Er wirkt aber so stark auf die Geschichte, daB er der
« erste und einzige Handler » und die Geschichte der Gang Gottes tiber
die Nationen ist (S. 144-145). Gegeniiber der Aufkldarung, die vor allem
auf die Verstandeserleuchtung besteht und allgemeine Prinzipien und
« ewige Wahrheiten » im Auge hat, behauptet Hamann : « Philosophie
ohne Geschichte sind Grillen und Wortkram. » « Geschichte ist die beste
und einzige Philosophie...» (S. 143).

Wenn dem so ist, wie kann dann die Philosophie Hamanns als
Grammatik der Vernunft erscheinen ? Besagt Vernunft denn nicht All-
gemeingiiltigkeit, Evidenz ? Gewil3, das besagt sie im Sinne der « fal-
schen » Aufklirung. Aber dann ist die Vernunft « ein Olgitze, dem ein
schreiender Aberglaube gottliche Attribute andichtet » (S. 199).

Von dieser Teilansicht ausgehend hat man den Kampf gegen die
Vernunft als Mittelpunkt von Hamanns Werk und Leistung angesehen.
Wenn Hamann der Uberwinder der Aufklirung — sowie der Begriinder
der Sturm und Drangbewegung und der Theologie des Irrationalismus
geworden ist, so war das, wie es heiBt, das Ergebnis seines « Kampfes
gegen die Vernunft ». Aber wie es Hamann hier nicht um die Aufkla-
rung als solche ging, so ging es ihm auch nicht um die Vernunft als
solche, sondern um ihren « MiBverstand », und das ist der Fall, wenn
sie ihre Grenzen iiberschreitet und sich offenbaren will, worin « der groBte
Widerspruch und MiBbrauch derselben » besteht (S. 198). Darum kann
man denn auch bei Hamann Sdtze wie diese finden : « Ohne Vernunft
keine Religion ». « Weill man erst was Vernunft ist, so hort aller Zwie-
spalt mit der Offenbarung auf » (S. 198). « Vernunft ist die Quelle aller
Wahrheit und aller Irrtiimer. » « Die Vernunft ist heilig recht und gut. »
Einmal heiBt es sogar: « Was ist die Religion anders als die lautere
gesunde Vernunft...» (S. 200).

Dieser letzte Satz vor allem 14Bt voraussetzen, da3 Hamann Ver-
nunft in einem besondern eigenen Sinn versteht. Er wiirde sonst wohl
nicht am Ende seines Lebens an Jacobi schreiben : « Vernunft ist fiir
mich ein Ideal. »

Vernunft ist das Vermdgen zu denken, das auf dem Vernehmen
beruht : Ohne Sprache hitten wir keine Vernunft, sagt Hamann (S. 208)-
Die Sprache «gebidrt» die Vernunft und nicht umgekehrt. Sie ist die



326 Hamann, der Magus im Norden

Mutter der Vernunft, ihr A und O. Hamann schreibt an Herder : « Ver-
nunft ist Sprache, Logos. An diesem Markknochen nage ich und werde
mich zu Tode dariiber nagen » (S. 212). Die Sprache ist fiir ihn « Orga-
non und Criterium der Vernunft ». « Das ganze Vermodgen zu denken
beruht auf Sprache», die Hamann ein « Sacrament » nennt (S. 212).

Diese Sdtze machen den Kern der Schrift : « Metakritik iiber den
Purismus der Vernunft » aus, mit der Hamann die Kritik der reinen
Vernunft Kants angreift. Nach Hamann geht es Kant um drei Rei-
nigungen : Die Vernunft wird gereinigt : erstens von aller Uberlieferung,
von Glauben und Tradition, zweitens von jeder Erfahrung und drittens
von der Sprache. « Der dritte hochste und gleichsam empirische Puris-
mus betrifft auch noch die Sprache » (S. 206). Dieser letzte Purismus
fallt die Entscheidung iiber die Moglichkeit der « Reinheit» der Ver-
nunft, denn dieser letzte bisher noch nicht in Angriff genommene Schritt
ergdbe sich, wie Salmony sagt, «als notwendige Konsequenz des ge-
schichtlichen Reinigungsvorganges, als das Zu-Ende-Denken des puristi-
schen Gedankens » (S. 207). Indem Hamann die Undurchfithrbarkeit
dieses Purismus, der ja nicht gelingen kann, ohne die Vernunft selbst
aufzuheben, nachweist, soll aber nicht nur das ganze puristische Streben
insbesonders widerlegt, der gesamte geschichtliche Purifikationsprozel3
ad absurdum gefiihrt, sondern auch und vorallem das Verhdltnis von
Vernunft und Sprache bestimmt werden.

Was Kant scheiden will : Sinnlichkeit und Verstand — Anschauung
und Begriff — das findet sich in der Sprache als Ort ihrer Einheit zu-
sammen. Es entspringen ndmlich « Sinnlichkeit und Verstand als zwey
Stdamme der menschlichen Erkenntnis aus einer gemeinschaftlichen Wur-
zel, sodaB sie durch jene Gegenstédnde gegeben und durch diesen gedacht
werden; zu welchem Behuf nun eine so gewaltthitige, unbefugte, eigen-
sinnige Scheidung desjenigen, was die Natur zusammengefiigt hat !»
(S. 209). Die gemeine Volkssprache gibt uns das schonste Gleichnis fiir
die « hypostatische Vereinigung der sinnlichen und verstdndlichen Na-
turen ».

Der hochste Purismus der Vernunft wird gerade durch diese « Ver-
einigung » verunmoglicht, die durch die « Sprache » zustande kommt.
Wie die « Sinnlichkeit und Vernunft », so hat es auch die Sprache iiber-
haupt mit der Existenz zu tun. Nun ist aber « unsere Existenz dlter
als unsere Vernunft ». Die Prioritdt gegeniiber der Vernunft besitzt aber
auch die Sprache. Man darf nun hier, wie Salmony eigens betont, nicht
logisch auf eine Gleichsetzung von Sprache und Existenz schlieBen, ob-



Hamann, der Magus im Norden 327

wohl sich Hamann gegeniiber Jacobi iiber eine Identifikation von Sein
und Wort gedullert hat. Nach Salmony macht Hamanns Denken hier
einen Sprung. Und diesen Sprung kann man nicht verdecken, indem
man das Sein im Sinne Jacobis vom Sein im Sinne Hamanns unter-
scheidet.

Nach Salmony sind iibrigens bei Hamann die Begriffe: Sein, Dasein,
Existenz vollig synonym. Wenn man hier an die scholastischen Unter-
scheidungen denkt, so verfehlt man Hamanns Ansicht (S. 334 Anm. 5).
Mit Existenz ist immer menschliche Existenz gemeint. Diese Einengung
des Existenzbegriffes durch die Anwendung auf den Menschen ist eine
Tat Hamanns, die seinen Existenzbegriff von der alten «existentia »
wesentlich unterscheidet (S. 337 Anm. 5). Dieser neue Existenzbegriff
wird von Kierkegaard verwendet und erhdlt durch ihn eine neue Bedeu-
tung. Hamanns Begriff der Existenz deckt sich nicht mit dem Kierke-
gaards, erst recht nicht mehr mit dem modernen Existenzbegriff.

Was ist denn nach Hamann die Existenz ? Sie ist das nicht blof3
durch die Vernunft, sondern auch im Glauben anerkannte Sein. Zu-
nidchst gibt es hier ein negatives Verhdltnis zur Vernunft. Das Sein in
seiner Gesamtheit wird nicht durch die Vernunft oder durch unsere Er-
kenntniskrifte tiberhaupt erkannt. Hamann schreibt: « Weil unsere
Vernunft blos aus den duleren Verhidltnissen sichtbarer sinnlicher un-
statiger Dinge den Stoff ihrer Begriffe schopft, um selbige nach der
Form ihrer innern Natur selbst zu bilden, und zu ihrem GenuBl und Ge-
brauch anzuwenden : so liegt der Grund der Religion in unserer Existenz
und auler der Sphire unserer Erkenntniskrifte, welche alle zusammen
genommen den zufélligsten und abstractesten Modum unserer Existenz
ausmachen » (S. 218). Hamann betont den Vorrang des Seins. Das Cogito
ergo sum, kehrt er um. Es mul3 heilen : Sum ergo cogito oder noch
hebrédischer : Est, ergo cogito. Hamann ist sich bewuB3t, dal mit der
Inversion dieses Prinzips vielleicht das ganze System eine andere Sprache
und Richtung bekommt.

In der Anerkennung des Seins im Glauben liegt der eigentlich volle
Sinn der Existenz. Die diesbeziiglich wichtigsten Aussagen Hamanns sind
folgende (alle S. 219) : «Ist das Sein, das Sein an sich, ein wirklicher
Gegenstand ? nein, sondern das allgemeinste Verhdltnis, dessen Dasein
und dessen Eigenschaften geglaubt werden miissen ! » « Unser eigen
Daseyn und die Existenz aller Dinge auller uns mul3 geglaubt und kann

auf keine andere Art ausgemacht werden. » « Dasein ist Realismus, mul3
geglaubt werden. »



328 Hamann, der Magus im Norden

Wenn dem so ist, so ist es begreiflich, dall Salmony schreiben kann :
Hamann meint Existenz « einzig und allein vor Gott ». Sie kommt nur
dem Menschen zu und ist in der Welt noch unterwegs, nicht daheim.
Daher ihr Heimweh und ihre Angst. Sie ist wie alles Endliche begrenzt
und gerade in der Bezogenheit auf ihre Grenzen verwirklicht sie sich
in der Begegnung mit Gott (S. 221).

Die langjdhrige Vertrautheit mit dem sprudelnden, disparaten Ge-
dankenreichtum Hamanns hat es Salmony ermdglicht, durch alles Drum
und Dran die Grundziige des Gesamtwerkes blof3 zu legen. Was in seiner
Darstellung vorallem angenehm beriihrt, betrifft das wichtigste Anliegen
seiner Arbeit : Hamanns Philosophie nicht nur in ihrer ganzen Gegen-
sdtzlichkeit, sondern auch im letzten Zusammenhange zu verstehen. Eine
gewisse complexio oppositorum ist hier aufgezeigt, die katholisch an-
mutet. Salmony unterstreicht immer wieder, wie Hamann alles in seinem
Denken und Leben — auch seine allzu menschlichen Seiten — auf Gott
bezogen sieht.

Wenn hier « Hamanns Auffassung der Philosophie » dargestellt
wird, so diirfen wir das Wort Philosophie nicht — im engern Sinn — als
ein rein auf natiirlicher Erkenntnis aufgebautes, zusammenhdngendes
Denken verstehen : es geht hier um eine christliche Philosophie im radi-
kalsten Sinne des Wortes.

Im einzelnen vermif3t man im Buche Salmonys eine geordnete Biblio-
graphie von und iber Hamann ; die Anmerkungen zeigen, dal3 ein reiches
Schrifttum verwendet worden ist. Da Salmony die Zusammenhénge sucht,
hitte er meines Erachtens gut getan, in seiner Darstellung organischer
voranzugehen und das zusammen zu behandeln, was auch im Sinne
Hamanns zusammengehort.

Gleich zu Beginn der Darstellung z. B. wirft Salmony die Frage
auf : was ist Philosophie ? und behandelt ihr Verhdltnis zu Sokrates,
zum Glauben, zur Theologie (S. 139-142). Erst spiter, in einem andern
Zusammenhang, fithrt er das aus, was man hier als Antwort erwartet
hitte : « Der Begriff der Philosophie, die Definitionen und die These
der Undefinierbarkeit » (S. 178). Und dann kommt er wieder auf So-
krates zuriick und dullert Gedanken, die den weiter oben behandelten
innerlich verbunden sind : Sokrates als philosophisches Vorbild — Por-
trit des wahren Philosophen. Uberhaupt fallen — vielleicht wegen der
gedringten Darstellung — einige m. E. unnotige Wiederholungen auf. So
wird z. B. der Satz : Ohne Philosophie gibt es keine Geschichte, auf den
Seiten 165 und 166 viermal ausdriicklich zitiert.



Hamann, der Magus im Norden 329

Salmony ist sich bewuf3t, dal Hamann nicht nur sagte : « Je dunkler
desto inniger » (S. 43), sondern daB3 er am vorletzten Jahre seines Lebens
an Jacobi schrieb : « Ich verstehe mich selbst nicht... mein fester Vor-
satz und Wunsch ist, anders zu schreiben, ruhiger und deutlicher » 2.
Darum ist hier versucht worden, die Darstellung Salmony’s in etwas
anderer, deutlicherer Gliederung wiederzugeben. Wer wie Salmony die
Grundziige Hamanns aus den bunten Zutaten herauszuheben versteht,
mag in der Gedankenwelt Hamann’s viel mehr Logik entdecken, als er
zundchst anzunehmen geneigt ist.

Nachdem Salmony bemerkt, dall Wiederspriiche bei Hamann iiberall
sichtbar werden, und daf3 eine Erhellung der « Dunkelheit » des Magus
nur um den Preis der begrifflichen Einebnung geschehen konnte, sagt
er : « Das worum es Hamann aber stets eigentlich geht, ist nie wider-
spriichlich, nie ‘dunkel’, nie unklar. » Und das heillt hier : « Die Bezo-
genheit der Existenz unmittelbar auf Gott» (S. 221). Nun aber besteht
gewissermalen diese Bezogenheit im Wort. Auf alle Fille spielt das Wort
hierin eine entscheidende Rolle : es ist ein Grundzug — vielleicht der
wesentlichste — in der Gedankenwelt Hamanns.

IT

Es wire schwierig und kaum lohnenswert, sich in eine Diskussion
dariiber einzulassen, ob Salmony Hamanns Philosophie im einzelnen
immer richtig dargestellt habe. Wichtig wire es, einige Grundgedanken
Hamanns zu besprechen. Da dies aber zu weit fithren wiirde, soll hier
nur ein Grundgedanke, den Salmony nicht geniigend hervorgehoben hat,
in einem biblischen und scholastischen Zusammenhang beleuchtet wer-
den — umso mehr als er heute von nicht geringer oekumenischer Bedeu-
tung ist : gemeint ist das Wort.

Das menschliche Wort ist ein leib-seelisches Gebilde : ein akusti-
sches Zeichen, das wesentlich auf etwas Geistiges hinweist durch das
es irgendwie « Abbild » einer geistigen oder materiellen Wirklichkeit ist.
Das Wort ist in jedem Falle immer ein wesentlich bezogenes Sein. Wenn
beim Gebrauch des Wortes diese Bezogenheit vergessen oder vernach-

3 C.H.GILDEMEISTER: Johann Georg Hamann'’s, des Magus im Norden, Leben
und Schriften, Bd. V: J. G. Hamann’s Briefwechsel mit Friedrich Heinrich Jacobi,
Gotha 1868, S. 495. Im folgenden zitiert : Gildemeister.



330 Hamann, der Magus im Norden

lassigt wird, so kommt es zum MiBBbrauch des Wortes. Hamann war
sich dieses Mibrauches bewul3t. « Ein allgemeines Wort », schreibt er
an Jacobi, «ist ein leerer Schlauch, der sich alle Augenblick anders
modifiziert und iiberhaupt platzt und gar nicht mehr Luft in sich
behalten kann ; und lohnt es wohl, sich um ein dummes Salz, um einen
Balg zu zanken, der ohne Inhalt ist ? »* Er selbst sagte, dal er sich
mit mancherlei Zungen ausdriicke, die Sprache der Sophisten, der Wort-
spieler, der Kreter und Araber rede, Kritik, Mythologie, Rebus und
Grundsitze durcheinander schwatze, so dal3 ein Laie und Ungldubiger
seine Schreibart nicht anders als fiir Unsinn erkldren konne. Nadler
konnte schreiben : « Hamanns Denken und Leben stand unter der Magie
des Wortes. » ® Allerdings wurde diese Magie immer mehr in den Dienst
des gottlichen Wortes gestellt, dessen geheimnisvolle Macht und Wirk-
lichkeit ihm seit seinem « Zentralwiderfahrnis » immer mehr aufging.

Als Hamann ndmlich um Ostern 1758 nach einem ausschweifenden
Leben tiber der Bibel zusammenbrach, hatte das als Folge, daB} er «als
Prophet des lebendigen Wortes » aufstand ©.

In seiner Korrespondenz mit Jacobi nennt er seine Philosophie Ver-
balismus ? und schreibt ihm am 30. April 1787 folgendes: « Jeder wiinscht
die Umschaffung der Philosophie, hofft sie, arbeitet daran, trdgt sein
Schérflein dazu bei. Was in Deiner Sprache das Sein ist, mochte ich
lieber das Wort nennen. »® Und das letzteWort seines «letzten Blattes »,
in dessen Mitte er in der Sprache der Vulgata schrieb : In principio erat
verbum... schlieBt er so ab : « Domini auctae linguae imitator, salutem
2 Pet. III. 15 et misericordiam eius, omnis religionis arbitrans sufficien-
tem, seminiverbius Act. XVII. 18. »? Hamann wollte also « Nachah-
mer der erlauchten Sprache des Herrn » sein und legt sich seinen letzten
Namen bei: « Samenredner » — im paulinischen Sinn.

4 GILDEMEISTER : S. 513.

8 J. NADLER : Johann Georg Hamann, 1730-1788, der Zeuge des Corpus mysti-
cum, Salzburg 1949, S. 415.

8¢ W. MuscHG, Tragische Literaturgeschichte, Bern 1953, S. 279.

7 Vergl. z. B. GILDEMEISTER S. 493, 23. 4. 1787 : « Ich kann Dir also Herzlieber
Jonathan, ohne Dein Buch von denselben nichts weiter sagen als im Verhidltni3
Deiner beiden Gegenstinden zu den meinigen : Idealismus und Realismus — Chri-
stentum und Luthertum. Jene beiden sind in meinen Augen ideal — letztere real. Zwi-
schen Deinen beiden Extremen fehlt ein Medium, das ichVerbalismus nennen méchte.»

8 GILDEMEISTER : S. 516.

9 J.NADLER : J. G. Hamann [Anm. 5], S. 446 f. So die erste fiir die Fiirstin
Gallitzin bestimmte Fassung. Eine dritte verkiirzte Fassung, die er an Jacobi



Hamann, der Magus im Norden 331

Es kommt nicht von ungefihr, dal Ferdinand Ebner, der seine
Ich-Du Philosophie auf das Wort aufbaut, an entscheidenden Punkten
seiner Gedankengidnge Hamann zitiert. So schreibt er z. B.: « Der Evan-
gelist Johannes war der erste — der zweite vielleicht Hamann —, der das
innere Zusammenhdngen des geistigen Lebens im Menschen mit dem
Wort, dessen gottlichen Ursprung er erkannte, und dem Leben Jesu sah...
Wohl war auch das von Jesus gesprochene Wort in sinnlicher Hinsicht
ein menschliches, in einer national bedingten Sprache gesprochenes Wort,
aber eben, nach Jesu eigenem Zeugnisse, an das wir zu glauben haben,
wenn wir im Geiste leben wollen, das Wort Gottes — das ‘Wort’ selbst
und schlechthin — in der Gottlichkeit seiner Herkunft, das in die mensch-
liche Sprache eingegangen war und ‘darin gewohnt hat’, wie Gott selber
im menschlichen Leben Jesus Mensch geworden ist und unter uns ge-
wohnt hat. » 10

Aus dieser Uberlegung eines Hamann- und Kierkegaardschiilers
heraus 148t sich wohl am besten erkldren, wie Hamann Wahrheit und
Sein irgendwie identifiziert, auf alle Falle beide als Verhiltnisse auffaf3t.
Er sagt z. B.: «Sein, Glaube, Vernunft sind lauter Verhéltnisse, die
sich nicht absolut behandeln lassen. » 11

Rein philosophisch betrachtet, ist nicht einzusehen, wie das Sein
ein Verhiltnis sein kann : ein Verhdltnis wird doch erst durch das Sein
moglich. Theologisch, das heillt hier vom Johannesprolog her, gesehen,
befremdet die Aussage Hamanns nicht so sehr. Ist doch der Sohn Gottes
der Logos: das WORT, das all’ denen, die es aufnehmen, die Macht
verleiht, Sohne Gottes zu werden. Nun aber gilt von diesem WORT,
der zweiten Person in der Gottheit, was Thomas von Aquin in seiner
theologischen Summe sagt : « Gottliche Person bezeichnet die Beziehung
als fiir sich bestehend.» Nach ihm ist denn auch WORT der eigent-
liche Name dieser Person. Jede Person, die gottliche wie die mensch-
liche, ist ein konkretes Sein. In diesem besondern Sinn wenigstens ist
also Sein irgendwie Beziehung, Verhiltnis, wie das Wort. Ich sage «ir-
gendwie », weil sich iiberhaupt nichts eindeutig — univoce — von Gott
und den Geschopfen aussagen 140t.

sandte, schlieBt etwas anders ab: « L'hypocrite renversé, le sophiste arctique Philo-
logus seminiverbius Act 17, 18 crucifer Metacriticus bonae spei et voluntatis P...
a deux portes — parfait raseur vice cotis ipse secandi... & Munster ce 17. May
la veille de Dimanche de la Trinité 88 » GILDEMEISTER : S. 662 f.
10 F. EBNER: Das Wort und die geistigen Realititen Innsbruck 1921, S. 52 f.
11 GILDEMEISTER : S. 541: An Jacobi 29. April 1787.



332 Hamann, der Magus im Norden

Das heil3t nicht, daBl man hier die Theologie gegen die Philosophie
ausspielen konne, denn auch der Theologe pflichtet letztlich der philo-
sophischen Aussage bei, da} ein Verhiltnis erst durch das Sein mdoglich
ist. Wenn auch nicht zeitlich, so doch der Natur nach — naturi — setzt
das gesprochene WORT, als eine fiir sich bestehende Beziehung, das
Ursein des Vaters voraus. Das hebt allerdings das Sein des Sohnes als
subsistente Beziehung nicht auf.

Man darf hier nicht vergessen, dal} Hamann gar nicht die Sprache
der Scholastik spricht, dal} er aber von ihr nicht so weit entfernt ist, als
man es bei einer ersten Lektiire anzunehmen geneigt ist. Wenn er z. B.
vom Sein spricht, so denkt er nicht an das Sein «an sich», wie es in
sich geschlossen konstituiert ist, sondern er denkt an das Sein, wie es
konkret in der Zusammenschau der Wirk- und Finalursache existiert :
es ist das geschopfliche Sein, das als solches von seinem Woher und
Wohin mitbestimmt ist.

Es kommt nicht von ungefihr, dal3 der Schépfungsbericht die Welt
durch das Sprechen Gottes entstehen 1dBt. Gott sprach: es werde
Licht ! Und es ward Licht. Und im Johannesprolog ist das Woher alles
Erschaffenen ausdriicklich ins WORT gelegt : « Alles ist durch es (das
Wort) geworden und ohne es ist nichts geworden, was geworden ist »
(Joh. 1, 3). Konsequenterweise ist auch im WORT eine Beziehung zur
Schopfung eingeschlossen — in verbo importatur respectus ad creaturam
(S. T. I, 34, 3). Diese Beziehung ist nicht eine geschichtliche Erinnerung
an den « Augenblick » der Schopfung, sie verharrt wie das Schaffen
Gottes im geschopflichen Sein. Es wire in diesem Zusammenhange gewil3
von Interesse, die Hamannsche Auffassung des Wortes mit der Theo-
logie des Wortes, wie sie Thomas von Aquin allmdhlich und mit immer
groferer Annidherung an die Augustinische Wortlehre herausgearbeitet
hat, zu vergleichen. Thomas hat in spdtern Jahren das Woher, das
Zeugen, die Beziehung zum Sprechenden in den Begriff des Wortes hin-
eingenommen 2, So wird denn schlieBlich das Wort in Gott nur mehr
personlich verstanden. In ihm driickt aber der Vater nicht nur sich
selbst aus, sondern auch die Geschopfe : « Indem ndmlich der Vater
sich und den Sohn und den Heiligen Geist und alles andere, was in seinem
Wissen eingeschlossen ist, versteht, empfingt'er das WORT, sodal also
die ganze Dreieinigkeit im Worte ausgesprochen wird und sogar jedes

12 ... Unde Verbum secundum quod proprie dicitur in divinis, significat ali-
quid ab alio procedens, quod pertinet ad rationem nominalium in divinis ... »
(5.T. 1, 34, 1). Ibid. ad 1 : « Solum enim verbum significat aliquid ab alio emanans. »



Hamann, der Magus im Norden 333

Geschopf » (S. T. I, 34, 1 ad 3). Solche Aussagen sind von grundlegender
Bedeutung auch fiir das auf das Geschopfliche Sein bezogene Wort. Der
Beziehung Gottes zur Schopfung im Wort entspricht die Beziehung der
Schopfung zu Gott im Wort. Alles Geschaffene ist auf den Schépfer
bezogen. Dem Woher der Schopfung entspricht das Wohin. Dieses Wohin
wird ausdriicklich dadurch verwirklicht, dal3 der Mensch das Wort Gottes
annimmt. Das wird denn auch, im Neuen Testament vorallem, immer
wieder hervorgehoben durch Ausdriicke wie : Horen, Bewahren und Hal-
ten des Wortes Gottes. So sagt z. B. Christus : « Wahrlich, wahrlich ich
sage euch : wer mein Wort hort und ihm glaubt, hat ewiges Leben »
(Joh.8,51). Die Worte, die Christus geredet hat, sind « Geist und Leben»
(Joh. 6, 64). Wer also an das Wort Gottes glaubt, hat in Christus wenig-
stens den Beginn seiner endgiiltigen Existenz 1*. Der Mensch durch das
Schopferwort erschaffen, erhdlt im Glauben an das Wort Christi eine
neue Existenz : « Wenn jemand in Christus ist, ist er ja eine neue
Schopfung » (II Cor. 5, 17). Auch diese Schopfung geschieht, wie die
erste, im Wort. Nun aber ist Gottes Wort — auch insofern es zu uns
kommt — Wahrheit. « Dein Wort ist Wahrheit », sagt Christus zum
Vater (Joh. 17, 17). Wie aus dem Worte alles geschopfliche Sein kam,
so kommt aus ihm alle geschopfliche Wahrheit zu uns.

Es ist nun von Bedeutung, daB dieses auch bis ins Unpersonliche
verzweigte Sein nur im menschlichen Wort uns zur Wahrheit wird. In
der ersten Frage des Traktates iiber die Wahrheit (de veritate 1, 1) sagt
Thomas von Aquin, dafl die Wahrheit in der « Entsprechung des Seins
gegeniiber der Vernunft » bestehe. Wahrheit setzt Sein voraus ; sie ist
eigentlich das Sein in seiner Bezogenheit zur Vernunft. Die Vernunft
reagiert auf das Sein so, daf sie im Wort das Sein irgendwie nachbildet,
sich von ihm ablést und es doch anzeigt. In dieser Hinsicht wird im
genannten Traktat die Definition des Hilarius zitiert : das Wahre ist
das sich offenbarende und sich kldrend anzeigende Sein (verum est mani-
festativum et declarativum esse). Dieses Nachbilden, Ablésen und An-
zeigen des Seins ist das eigentliche Werk der Vernunft : ihr Wort, « das
innere Wort » 1%, Obwohl man den dullern Laut am hiufigsten und all-

13 Vergl. THomas voN Aguin : S. T. II-1I, 4, 1. Er gibt folgende Begriffsbe-
stimmung des Glaubens: « fides est habitus mentis, quo incohatur vita aeterna
in nobis, faciens intellectum assentire non apparentibus »

14 1,27, 1 : ... « quicumque enim intelligit, ex hoc ipso, quod intelligit, pro-
cedit aliquid intra ipsum, quod est conceptio rei intellectae, ex vi intellectiva pro-
veniens et ex eius notitia procedens. Quam quidem conceptionem vox significat



334 Hamann, der Magus im Norden

gemeinsten « Wort » nennt, kommt diese Bezeichnung doch zuerst und
hauptsdchlich dem innern Begriff des Geistes zu, denn der duBere Laut
hei3t ja nur deshalb so, weil er den innern Begriff des Geistes bezeichnet®.

Infolge der Begriffsspalterei, die nach der Hochscholastik immer
mehr um sich griff und vorallem unter dem Einflul des Kampfes um
die Emanzipation der «reinen » Vernunft, hat man das Erzeugnis der
Vernunft immer mehr als den ausschlieBlich auf die Evidenz bezogenen
Begriff bezeichnet. Das Wort wurde der Vernunft entfremdet und mit
ihm seine weitreichende Bezogenheit. Die Evidenz wird von der Ana-
logie des Sehens verstanden, das Vernehmen des Wortes aber von jener
des Horens, in dem eine besondere Wahrheitsquelle flieBt. Das Sehen
ist sicherer als das Horen. Es verfdllt aber leichter als das Horen dem
von der Personbeziehung getrennten Ding oder dem « Es», wie man
es heute nach Martin Buber und Ferdinand Ebner nennt. Das Horen
ist weniger sicher ; es steht aber der Personwirklichkeit — und damit
dem letzten Seinszusammenhang — ndher. Wie leicht verfdllt das Den-
ken in rein begriffliches Rdsonieren, wenn das Wort es nicht begeistert,
das Wort in der Mannigfaltigkeit seines Gebrauches und in seiner Ten-
denz zur Einheit, zum Ursinn. Das Wort in seiner griechischen Gestalt :
Logos, schlieBt den Begriff Sammlung in sich und verweist auf ein
Ganzes, Eines.

Nun ist Vernunft nach Hamann etwas, das dem Wort entspricht :
indem er sie gegen die Aufklirung falBlt, findet er einen Grundgedanken
seiner « Metakritik » und damit seines philosophischen Denkens : « Ver-
nunft ist Sprache, Logos. » Vernunft kommt von vernehmen. So kann,
nach Hamann, die wahre Philosophie eine Grammatik der Vernunft sein.
So kann man auch seinen Satz verstehen : « Weill man erst was Ver-
nunft ist, so hort aller Zwiespalt mit der Offenbarung auf. » 1* Die Ver-
nunft hat eine Grenze in der Tatsache, dal3 sie nicht offenbaren kann :
wenn sie sich offenbaren will, so ist das ihr MiBbrauch, ihr Wider-
spruch. Threm Wesen nach ist sie aber offen fiir die Offenbarung,
weil sie auf das Wort ausgerichtet ist.

et dicitur verbum cordis significatum verbo oris». — I, 107, 1 : Quando autem
mens convertit se ad actu considerandum, quod habet in habitu, loquitur aliquis
sibi ipsi; nam ipse conceptus mentis interius verbum vocatur.

15 1, 34,1 : « Ex hoc ergo dicitur verbum vox exterior, quia significat inte-
riorem mentis conceptum. Sic igitur primo et principaliter mentis conceptus ver-
bum dicitur. »

18 J. G. HaMANN : Simtliche Werke, Historisch-kritische Ausgabe von J. Nad-
ler, Wien 1951, III, 231.



Hamann, der Magus im Norden 386

Wenn nach Hamann Sein, Glaube und Vernunft lauter Verhédltnissc
sind, die sich nicht absolut behandeln lassen, so kommt das daher, dal3
er sie in innern Zusammenhang mit dem Logos, der Sprache, dem Wort
sieht. Gott hat sich, nach Hamann, dem Menschen in der Natur und in
seinem Wort geoffenbart. Die Natur aber ist wie auch die Geschichte
ein Kommentar dieses Wortes, das der einzige Schliissel ist, uns eine
Erkenntnis in beiden zu erdffnen ¥?. So weit reicht die Bedeutung des
Wortes im Denken Hamanns. Es ist fiir die Bedeutung des Wortes im
allgemeinen bezeichnend, dal3 wie Hamann z. B. auch Thomas von Aquin
— in gewissem Sinne sogar Bergson — die Wirklichkeit des Wortes im
tiefern Sinn erst in ihrer vollen Reife erfaliten.

Nicht mit allem, was Hamann iiber das Wort — bzw. Sprache —
sagt, sind wir einverstanden. Vorallem wire da einiges zu sagen iiber
die Prioritdt des Wortes vor der Vernunft, iiber das Verhiltnis von Natur
und Gnade, Vernunft und Glaube, Wort und Sakrament. Es sollte hier
aber nur ein oekumenisch wertvoller Grundgedanke hervorgehoben wer-
den, der, verwurzelt in der Bibel und in der christlichen Erfahrung, nicht
nur das damalige aufklirerische Denken, sondern auch heutige philo-
sophische Stromungen auf das fleischgewordene Wort hin zu orientieren
vermag. Es ist beachtenswert, dall Hamann gerade in seinen letzten
Lebensjahren, wo er zum erstenmal in eine katholische Umwelt kam
(F. von Fiirstenberg, Fiirstin von Gallizin und Buchholtz in Miinster),
sich am meisten und am griindlichsten mit dem Verbalismus, seiner
Philosophie des Wortes befallte, — zu einer Zeit, wo er in ein inneres
Verhiltnis mit Johann Michael Sailer trat 8. Weil Sailer, iiber die oft

17 Hamann’s Schriften, hsg. von F. Roth, Bd. 1, Berlin 1821, S. 138 : « Natur
und Geschichte sind die zwei groBen Commentarii des go6ttlichen Wortes und
dieses hingegen der einzige Schliissel, uns eine Erkenntnis in beiden zu eréffnen. »

18 Von dieser Periode bemerkt Hegel in seiner Hamannschrift, da Hamann
sich jetzt nach einem Besuch bei der ‘frommen’ Fiirstin (Gallitzin) « alle Morgen
aus Sailers Gebetbuch erbaue, in das er drger als Johannes (d. i. Lavater) verliebt
sei, nachdem er es kennengelernt», und Hegel fiigt gleich bei: «Er sagt iiber
jenes Buch richtig, wenn Luther nicht den Mut gehabt, ein Ketzer zu werden,
Sailer nicht imstande gewesen wire, ein so schones Buch zu schreiben. » F. HEGEL,
Simtliche Werke, Neukritische Ausgabe von J. Hofmeister, Hamburg 1956, Bd. II,
S. 287,

Nachdem Hamann an Jacobi geschrieben : « Zufillig kommt mir Sailers Gliick-
seligkeitslehre (unterstrichen im Text) in die Hinde, und ich habe den ersten
Theil beinahe verschlungen. Die Fiirstin hat mir des merkwiirdigen Mannes Logik
geschenkt, auf die ich mich im Geiste freue», teilt er ihm drei Tage spiter, am
2.4.1788 mit: « Ich habe heute des Seligen Franciscus de Sales Schrift... ange-
fangen und erfreue mich alle Morgen aus Sailers vollstindigem Lese- und Gebet-



336 Hamann, der Magus im Norden

wortspielerische Schreibart und anderes Nachteilige Hamanns hinweg-
sehend, dessen tiefe Gottbezogenheit und Grundgedanken — auch den
des Wortes 1® — einsah, schidtzte er Hamann hoch ein. Sailer konnte in
seinem Buch : Uber Erzieher fiir Erzieher, wo er sich 6fters auf Hamann
beruft, schreiben : « Bibliothekenwert haben Hamanns sokratische Denk-
wiirdigkeiten, die nur 64 Seiten stark sind. Solche Wurzelmdnner kannst
Du vergessen, liebe Zeit, um Dein Laub und Gras anddchtig auf den
Altar zu setzen. » 2 Wenn Sailer, der als grol3er Seelsorger alles in Wort
und Schrift daransetzte, damit Christus in den Herzen wohne, Hamann
einen Wurzelmann nannte, so tat er es, weil er einsah, da3 Hamann
es meisterlich verstand, den denkenden Menschen des Nordens beizu-
bringen, dal der Mensch auch aus dem Worte Gottes lebt (Lk. 4, 4).

Hieraus und iiberhaupt aus all dem Gesagten mag es verstdndlich
werden, warum Hamann eigentlich den Titel Magus im Norden erhalten
hat, und warum er diesen Titel immer sich zulegt. Durchwegs glaubt
man - die Allgemeinbildung will es —, da3 Magus hier den Sinn habe,
der in der Einleitung dieses Artikels erwdahnt wurde : der Geheimnis-
volle, der Dunkle. Dal} dieser Sinn auch tatsdchlich auf Hamann ange-
wandt werden kann, das trifft gewiB zu. Der Magustitel, wie er Hamann
vom frommen Carl Friedrich Moser gegeben und von ihm selbst mit
Freuden angenommen wurde 2, hat aber, wie Salmony es unterstreicht

buch, in das ich drger als unser Johannes verliebt bin, nachdem ich seine Gliick-
seligkeitslehre kennen gelernt habe.» GILDEMEISTER : S. 630, 633.

19 Tn seiner « Vernunftlehre fiir Menschen wie sie sind », II. Bd., Sulzbach 1930,
S. 138, schreibt Sailer : « Wer von dem, was Wort und Sprache heil3t, geringe
denkt, und sich prahlet, daB er sich geradezu an die Sache héilt, bedenkt nicht,
daB Worter und Vorstellungen Aste eines Baumes sind... bedenkt nicht, daB der
Geist ohne Leib sowenig Mensch sey, als Leib ohne Geist »; und ebenda S. 135
fihrt er in einer Beilage folgendes von Friedrich Schlegel an: « ... Die Gottheit
selbst konnte dem Menschen kein kgstlicheres Geschenk machen als das Wort,
welches sie verkiindiget, die Menschen eint und verbindet. — So unzertrennlich
ist Geist und Sprache, so wesentlich Eins Gedanke und Wort, da wir, so gewil3
wir den Gedanken als das eigenthiimliche Vorrecht des Menschen betrachten, auch
das Wort in seiner urspriinglichen Bedeutung und Wiirde als das innere Wesen
des Menschen nennen koénnen. »

20 J. M. SAILER : Uber Erziehung fiir Erzieher, Minchen 1809, S. 117.

21 Gildemeister : S. 60 : An Jacobi m 16. 2. 1785 : « Wissen Sie denn nicht
mehr, da3 Moser mich zum Magus im Norden gemacht» ... Und an denselben am
3.5.1787,1ibid. S. 522 : « Die Kunst, die Geister zu beschworen, besteht in Worten.



Hamann, der Magus im Norden 337

(S. 47, 284) einen andern tieferen Sinn. Moser leitete ihn von der tra-
ditionellen Bezeichnung : « Magi aus dem Morgenlande » her, die in An-
lehnung an Matth. 2, 2 : « Wir haben seinen Stern im Morgenlande ge-
sehen » gebildet wurde. Hamann hat Moser dafiir gedankt, daBB «er den
ungeheuren Einfall gehabt, einen Magum im Norden zu creiren » 22
Er hat iibrigens selbst einen Artikel geschrieben mit dem Titel : « Die
Magi aus Morgenlande, zu Bethlehem. » 2 In der Schrift : Philologische
Einfille und Zweifel, redet er den Leser so an: « Vielgeliebter Leser !
ich heie der Magus im Norden... Nein ich bin nichts als der Magus
im Norden und als der will und muB ich sterben. » 24

Johann Georg Hamann will und mag auch « Magus im Norden »
— oder nach ebenfalls gebrduchlichen Varianten : Magus aus Norden,
Magus des Nordens, Magus von Norden — heillen, weil er als Weltweiser
des Nordens mitten in der Glaubensverdunklung der Aufkldrungszeit
ein deutliches Zeichen des allzeit bei uns weilenden Christus besonders
klar erkannte. Er sah zwar nicht « den Stern » — Sterne sind im Nebel
des Nordens nicht sichtbar —, Gott wies ihm den Weg durch ein anderes
Zeichen, das er nicht sah, wohl aber im Dunkeln deutlich vernahm :
das Wort %,

Man soll mir nicht umsonst den Namen eines Magus gegeben haben, ich will ihn
wenigstens so gut behaupten wie unser Salomo. »

22 HAMANN’s Schriften, hsg. von F.Roth, Berlin 1821-1843, Bd. V, S. 57.

28 J. NADLER : Simtliche Werke, Bd. 1T, Wien 1950, S. 137-141. Er zieht dort
Vergleiche und schreibt z. B. « wie unendlich wird die Wollust derjenigen, die
Seine Erscheinung lieb haben, es der hohen Freude unserer Schwirmer aus Mor-
genland, da sie den Stern sahen, zuvorthun». A.a.O. S.141.

24 1.G. HaMANN : Simtliche Werke, Historisch-kritische Ausgabe von J. Nad-
ler, Bd. III, Wien 1951, S. 48 f{.

26 Nach F.Troms : Hamanns Bekehrung, Giitersloh 1933, S. 96 dankt Hamann
auf sein Leben zuriickschauend « Gott fiir sein Wort als das einzige Licht, als das
teuerste Geschenk der goéttlichen Gnade, als die erstaunlichste und verehrungs-
wiirdigste Offenbarung, als das einzige Brot und Manna der Seele, als wirkungs-
und wunderkraftiges Wort. Nicht im frommen Gefiihl, sondern in seinem Worte
ist ihm Gott begegnet».



	Hamann, der Magus im Norden

