
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 3-4

Artikel: Hamann, der Magus im Norden

Autor: Volken, Lorenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lorenz Volken MS

Hamann, der Magus im Norden

Johann Georg Hamann ist in die Geschichte eingegangen als der
« Magus im Norden ». Unter diesem Titel versteht man durchwegs den

Geheimnisvollen, Widerspruchsvollen, Dunklen, der etwas vom
Zauberer und wohl auch etwas vom Priester hat. Hamann, der schon von
Jugend auf kahle, schien mit 58 Jahren ein Greis und war ein Stotterer,
der neben Kant zu den ansehnlichsten Mitgliedern der Hypochonderbruderschaft

von Königsberg gehörte : dieser Mann war der Anreger der

ganzen Sturm- und Drangbewegung
Hamann, der sich selbst über seine Ausschweifungen anklagt und

seine Unmäßigkeit im Essen und Trinken beklagt, galt und gilt bei
vielen als Weiser, sodaß ein ihm Nahestehender ihn bezeichnen konnte
« als Mischmasch von großem Geiste und armen Tropfe ». Magus, im
Sinn des Dunklen, Widerspruchsvollen, ist Hamann nicht nur in seinem

Leben, sondern auch in seinem Denken, das überhaupt einen durchaus

persönlichen Einschlag hat : er war nicht nur der Lehrer Herders ; Kierkegaard,

der Verkünder des Paradoxes und Vertreter der « indirekten
Mitteilung », war sein eigentlicher Schüler. Hamann war nicht bloß für das

allgemeine Geistesleben so bedeutend, daß Goethe sich mit dem
Gedanken trug, seine Werke herauszugeben1 ; er war auch Philosoph. So

1 J. W.Goethe : Aus meinem Leben, Dichtung und Wahrheit, 12. Buch, in :

Sämtliche Werke in vierzig Bänden, Bd. 22, Stuttgart und Tübingen 1855, S. 80 :

« Ich gebe die Hoffnung nicht auf, eine Herausgabe der Hamannschen Werke
entweder selbst zu besorgen, oder wenigstens zu befördern. » Goethe nennt Hamann
einen merkwürdigen Geist, einen würdigen einflußreichen Mann, der ihm « damals
ein ebenso großes Geheimnis war » und schreibt : « Man ahnete hier einen tief-
denkenden gründlichen Mann, der, mit der offenbaren Welt und Literatur genau
bekannt, doch auch noch etwas Geheimes, Unerforschliches gelten ließ, und sich
darüber auf eine ganz eigene Weise aussprach. Von denen, die damals die Literatur
des Tags beherrschten, ward er freilich für einen abstrusen Schwärmer gehalten,



Hamann, der Magus im Norden 323

hat sich denn auch ein Hegel eingehend mit ihm befaßt. Aus der 73 sei-

tigen Schrift, die er als Einleitung in die Rothsche Ausgabe der Werke

Hammans - in seiner Berlinerperiode - in den Jahrbüchern für
wissenschaftliche Kritik veröffentlichte, ergibt sich, daß Hegel das Schrifttum

Hamanns gelesen und sich auch sehr um das Biographische interessiert

hat. Tatsache ist, daß Hamann, der Packhofverwalter von Königsberg,

heute - direkt oder indirekt, z.B. durch Kierkegaard - kaum weniger
Einfluß auf das Denken unserer Zeit ausübt als sein Zeitgenosse und

Mitbürger Immanuel Kant.

I

Es ist erfreulich, daß H. A. Salmony ein auf gründlicher Forschung
beruhendes Werk geschrieben hat, das die philosophischen Probleme
Hamanns darstellen will 2.

In seiner kritischen, offenen Darstellung untersucht Salmony
zuerst die Quellen, mit denen es schlecht bestellt ist : die einzige
vollständige von J. Nadler besorgte Ausgabe der Werke ist nach zu
willkürlichen Prinzipien bewerkstelligt worden als daß man sich unbedingt
auf den gebotenen Text verlassen könnte (S. 23).

Die Einleitung, die 80 Seiten umfaßt, gibt zunächst eine

Orientierung über die Biographen Hamanns und die Verfälschung seiner

Biographie. Ist es zu verwundern, daß die Biographen nicht einig sind über
einen solchen « Magus » Was das Leben Hamanns betrifft, begnügt
sich Salmony mit biographischen Hinweisen, da die historische Arbeit
nur unternommen worden ist in Hinsicht auf das darzustellende
philosophische Denken Hamanns. Etwas eingehender wird die Bekehrung,
« die Höllenfahrt der Selbsterkenntnis », die « spermologische »

Einstellung und die Gewissensehe Hamanns behandelt.

eine aufstrebende Jugend aber ließ sich wohl von ihm anziehen. Sogar die Stillen
im Lande, jene frommen Seelen, welche, ohne sich zu irgend einer Gesellschaft
zu bekennen, eine unsichtbare Kirche büdeten, wendeten ihm ihre Aufmerksamkeit

zu, und meiner Klettenberg, nicht weniger ihrem Freunde Moser, war der
Magus aus Norden (unterstrichen im Text) eine willkommene Erscheinung»
ibid. S. 78-79.

2 H. A. Salmony : Johann Georg Hamanns metakritische Philosophie, 1. Bd. :
Einführung in die metakritische Philosophie J. G. Hamanns. — Evangel. Verlag,
Zollikon 1958. 338 S.

Was in diesem Artikel mit einem rein zahlenmäßig seitenangebenden Verweis
auf dieses Werk als Gedankengut Hamanns zitiert wird, sind Ausdrücke von
Hamann selbst, wenn nicht eigens etwa anderes vermerkt wird.



324 Hamann, der Magus im Norden

Was nun den Hauptteil des Buches : « Hamanns Auffassung der

Philosophie » betrifft, soll hier versucht werden, die Hauptgedanken, so

verständlich und geordnet als möglich, zusammenzufassen.

Auf die Frage : Was ist Philosophie wird keine Begriffsbestimmung

gegeben. Eine Definition der Philosophie ist als logische Begriffs-
definition ausgeschlossen (S. 139, 179). Salmony versucht auch keine
andere, etwa eine umschreibende, zu geben. Er betont von Anfang an,
daß nach Hamann die Philosophie christlich sein muß und daß es ihr
Amt ist, « der leibhafte Moses, ein Orbil des Glaubens » zu sein. Alle
Philosophie muß auf Gott bezogen sein ; der Glaube ist konstitutiv für
das philosophische Denken. Die Philosophie hat Sokrates zum Vorbild.
Das sokratische Wissen des Nichtwissens ist das Gegenteil des

Allgemeingültigen, Beweisbaren, für jeden Verfügbaren. Im Göttlichen der

Unwissenheit, im Menschlichen des Genies « scheinet vermutlich die
Weisheit des Widerspruchs verborgen zu seyn, woran der Adept scheitert

und worüber ein Ontologist die Zähne blockt... » (S. 185).
Was vor allem die wahre Philosophie von der falschen unterscheidet,

ist das im Erleben der eigenen Widersprüchlichkeit angelegte
Koinzidenzprinzip : « principium coincidentiae oppositorum » (S. 190). «Diese
Koincidenz scheint mir immer der einzige zureichende Grund aller
Widersprüche und der wahre Prozeß ihrer Auflösung und Schlichtung, aller
Fehde der gesunden Vernunft und reinen Vernunft ein Ende zu machen»

(S. 188).

Überhaupt wird die ganze Philosophie « zu einem Elementarbuch
der Erkenntnis», zu einer Grammatik der Vernunft (S. 213). Mit Hilfe
dieser Grammatik wird « das Buch der Natur und der Geschichte »

gelesen, dem Hamann Chiffre-Charakter zuspricht. Für ihn ist «Chiffre»
ein von einem höheren Wesen, Gott, geschriebenes und dem Menschen

zur Entzifferung gegebenes Geheimzeichen : Die Natur ist wie ein Buch.
Hamann schrieb an Kant : « Es gehört also mehr dazu als Physik, um
die Natur auszulegen. Physik ist nichts als das Abc. Die Natur ist eine

Aequation einer unbekannten Größe ; ein hebräisches Wort, das mit
bloßen Mitlauten geschrieben wird, zu dem der Verstand die Punkte
setzen muß » (S. 150). « Wir haben », schreibt er anderswo, « an der Natur
nichts als Turbatverse und disiecta membra poetae zu unserm
Gebrauch übrig. Diese zu sammeln ist des Gelehrten ; sie auszulegen, des

Philosophen... » (S. 150).
Der Philosoph hat noch ein anderes wichtigeres Buch auszulegen :

das ist die Geschichte. Der Hauptteil dieses Buches heißt : der Mensch.



Hamann, der Magus im Norden 325

Dieser ist in der Welt noch gar nicht fertig, sondern « in der Mache ».

Alles Menschliche ist wesentlich geschichtlich (S. 147). Die Geschichte
aber ist ein großes Drama, dessen Zuschauer nur Gott ist, der als
Zuschauer außerhalb der Geschichte stehen muß, um alles im Zusammenhang

zu sehen. Er wirkt aber so stark auf die Geschichte, daß er der
« erste und einzige Handler » und die Geschichte der Gang Gottes über
die Nationen ist (S. 144-145). Gegenüber der Aufklärung, die vor allem
auf die Verstandeserleuchtung besteht und allgemeine Prinzipien und
« ewige Wahrheiten » im Auge hat, behauptet Hamann : « Philosophie
ohne Geschichte sind Grillen und Wortkram. » « Geschichte ist die beste

und einzige Philosophie... » (S. 143).
Wenn dem so ist, wie kann dann die Philosophie Hamanns als

Grammatik der Vernunft erscheinen Besagt Vernunft denn nicht
Allgemeingültigkeit, Evidenz Gewiß, das besagt sie im Sinne der «

falschen » Aufklärung. Aber dann ist die Vernunft « ein Ölgötze, dem ein
schreiender Aberglaube göttliche Attribute andichtet» (S. 199).

Von dieser Teilansicht ausgehend hat man den Kampf gegen die
Vernunft als Mittelpunkt von Hamanns Werk und Leistung angesehen.

Wenn Hamann der Überwinder der Aufklärung - sowie der Begründer
der Sturm und Drangbewegung und der Theologie des Irrationalismus
geworden ist, so war das, wie es heißt, das Ergebnis seines « Kampfes

gegen die Vernunft ». Aber wie es Hamann hier nicht um die Aufklärung

als solche ging, so ging es ihm auch nicht um die Vernunft als

solche, sondern um ihren « Mißverstand », und das ist der Fall, wenn
sie ihre Grenzen überschreitet und sich offenbaren will, worin « der größte
Widerspruch und Mißbrauch derselben» besteht (S. 198). Darum kann

man denn auch bei Hamann Sätze wie diese finden : « Ohne Vernunft
keine Religion ». « Weiß man erst was Vernunft ist, so hört aller Zwiespalt

mit der Offenbarung auf » (S. 198). «Vernunft ist die Quelle aller
Wahrheit und aller Irrtümer. » « Die Vernunft ist heilig recht und gut. »

Einmal heißt es sogar : « Was ist die Religion anders als die lautere
gesunde Vernunft... » (S. 200).

Dieser letzte Satz vor allem läßt voraussetzen, daß Hamann
Vernunft in einem besondern eigenen Sinn versteht. Er würde sonst wohl
nicht am Ende seines Lebens an Jacobi schreiben : « Vernunft ist für
mich ein Ideal. »

Vernunft ist das Vermögen zu denken, das auf dem Vernehmen
beruht : Ohne Sprache hätten wir keine Vernunft, sagt Hamann (S. 208)-
Die Sprache « gebärt » die Vernunft und nicht umgekehrt. Sie ist die



326 Hamann, der Magus im Norden

Mutter der Vernunft, ihr A und 0. Hamann schreibt an Herder : «

Vernunft ist Sprache, Logos. An diesem Markknochen nage ich und werde
mich zu Tode darüber nagen » (S. 212). Die Sprache ist für ihn « Orga-
non und Critérium der Vernunft ». « Das ganze Vermögen zu denken
beruht auf Sprache», die Hamann ein « Sacrament » nennt (S. 212).

Diese Sätze machen den Kern der Schrift : « Metakritik über den
Purismus der Vernunft » aus, mit der Hamann die Kritik der reinen
Vernunft Kants angreift. Nach Hamann geht es Kant um drei
Reinigungen : Die Vernunft wird gereinigt : erstens von aller Überlieferung,
von Glauben und Tradition, zweitens von jeder Erfahrung und drittens
von der Sprache. « Der dritte höchste und gleichsam empirische Purismus

betrifft auch noch die Sprache » (S. 206). Dieser letzte Purismus
fällt die Entscheidung über die Möglichkeit der « Reinheit » der
Vernunft, denn dieser letzte bisher noch nicht in Angriff genommene Schritt
ergäbe sich, wie Salmony sagt, « als notwendige Konsequenz des

geschichtlichen Reinigungsvorganges, als das Zu-Ende-Denken des puristischen

Gedankens » (S. 207). Indem Hamann die Undurchführbarkeit
dieses Purismus, der ja nicht gelingen kann, ohne die Vernunft selbst

aufzuheben, nachweist, soll aber nicht nur das ganze puristische Streben
insbesonders widerlegt, der gesamte geschichtliche Purifikationsprozeß
ad absurdum geführt, sondern auch und vorallem das Verhältnis von
Vernunft und Sprache bestimmt werden.

Was Kant scheiden will : Sinnlichkeit und Verstand - Anschauung
und Begriff - das findet sich in der Sprache als Ort ihrer Einheit
zusammen. Es entspringen nämlich « Sinnlichkeit und Verstand als zwey
Stämme der menschlichen Erkenntnis aus einer gemeinschaftlichen Wurzel,

sodaß sie durch jene Gegenstände gegeben und durch diesen gedacht
werden; zu welchem Behuf nun eine so gewaltthätige, unbefugte,
eigensinnige Scheidung desjenigen, was die Natur zusammengefügt hat »

(S. 209). Die gemeine Volkssprache gibt uns das schönste Gleichnis für
die « hypostatische Vereinigung der sinnlichen und verständlichen
Naturen ».

Der höchste Purismus der Vernunft wird gerade durch diese «

Vereinigung » verunmöglicht, die durch die « Sprache » zustande kommt.
Wie die « Sinnlichkeit und Vernunft », so hat es auch die Sprache
überhaupt mit der Existenz zu tun. Nun ist aber « unsere Existenz älter
als unsere Vernunft ». Die Priorität gegenüber der Vernunft besitzt aber

auch die Sprache. Man darf nun hier, wie Salmony eigens betont, nicht
logisch auf eine Gleichsetzung von Sprache und Existenz schließen, ob-



Hamann, der Magus im Norden 327

wohl sich Hamann gegenüber Jacobi über eine Identifikation von Sein

und Wort geäußert hat. Nach Salmony macht Hamanns Denken hier
einen Sprung. Und diesen Sprung kann man nicht verdecken, indem

man das Sein im Sinne Jacobis vom Sein im Sinne Hamanns
unterscheidet.

Nach Salmony sind übrigens bei Hamann die Begriffe: Sein, Dasein,
Existenz völlig synonym. Wenn man hier an die scholastischen

Unterscheidungen denkt, so verfehlt man Hamanns Ansicht (S. 334 Anm. 5).
Mit Existenz ist immer menschliche Existenz gemeint. Diese Einengung
des Existenzbegriffes durch die Anwendung auf den Menschen ist eine

Tat Hamanns, die seinen Existenzbegriff von der alten « existentia »

wesentlich unterscheidet (S. 337 Anm. 5). Dieser neue Existenzbegriff
wird von Kierkegaard verwendet und erhält durch ihn eine neue Bedeutung.

Hamanns Begriff der Existenz deckt sich nicht mit dem Kierkegaards,

erst recht nicht mehr mit dem modernen Existenzbegriff.
Was ist denn nach Hamann die Existenz Sie ist das nicht bloß

durch die Vernunft, sondern auch im Glauben anerkannte Sein.
Zunächst gibt es hier ein negatives Verhältnis zur Vernunft. Das Sein in
seiner Gesamtheit wird nicht durch die Vernunft oder durch unsere
Erkenntniskräfte überhaupt erkannt. Hamann schreibt : « Weil unsere
Vernunft blos aus den äußeren Verhältnissen sichtbarer sinnlicher un-
stätiger Dinge den Stoff ihrer Begriffe schöpft, um selbige nach der
Form ihrer innern Natur selbst zu bilden, und zu ihrem Genuß und
Gebrauch anzuwenden : so liegt der Grund der Religion in unserer Existenz
und außer der Sphäre unserer Erkenntniskräfte, welche alle zusammen

genommen den zufälligsten und abstractesten Modum unserer Existenz
ausmachen » (S. 218). Hamann betont den Vorrang des Seins. Das Cogito
ergo sum, kehrt er um. Es muß heißen : Sum ergo cogito oder noch
hebräischer : Est, ergo cogito. Hamann ist sich bewußt, daß mit der
Inversion dieses Prinzips vielleicht das ganze System eine andere Sprache
und Richtung bekommt.

In der Anerkennung des Seins im Glauben liegt der eigentlich volle
Sinn der Existenz. Die diesbezüglich wichtigsten Aussagen Hamanns sind
folgende (alle S. 219) : « Ist das Sein, das Sein an sich, ein wirklicher
Gegenstand nein, sondern das allgemeinste Verhältnis, dessen Dasein
und dessen Eigenschaften geglaubt werden müssen » « Unser eigen

Daseyn und die Existenz aller Dinge außer uns muß geglaubt und kann
auf keine andere Art ausgemacht werden. » « Dasein ist Realismus, muß
geglaubt werden. »



328 Hamann, der Magus im Norden

Wenn dem so ist, so ist es begreiflich, daß Salmony schreiben kann :

Hamann meint Existenz « einzig und allein vor Gott ». Sie kommt nur
dem Menschen zu und ist in der Welt noch unterwegs, nicht daheim.
Daher ihr Heimweh und ihre Angst. Sie ist wie alles Endliche begrenzt
und gerade in der Bezogenheit auf ihre Grenzen verwirklicht sie sich

in der Begegnung mit Gott (S. 221).
Die langjährige Vertrautheit mit dem sprudelnden, disparaten

Gedankenreichtum Hamanns hat es Salmony ermöglicht, durch alles Drum
und Dran die Grundzüge des Gesamtwerkes bloß zu legen. Was in seiner

Darstellung vorallem angenehm berührt, betrifft das wichtigste Anliegen
seiner Arbeit : Hamanns Philosophie nicht nur in ihrer ganzen
Gegensätzlichkeit, sondern auch im letzten Zusammenhange zu verstehen. Eine
gewisse complexio oppositorum ist hier aufgezeigt, die katholisch
anmutet. Salmony unterstreicht immer wieder, wie Hamann alles in seinem

Denken und Leben - auch seine allzu menschlichen Seiten - auf Gott
bezogen sieht.

Wenn hier « Hamanns Auffassung der Philosophie » dargestellt
wird, so dürfen wir das Wort Philosophie nicht - im engern Sinn - als

ein rein auf natürlicher Erkenntnis aufgebautes, zusammenhängendes
Denken verstehen : es geht hier um eine christliche Philosophie im
radikalsten Sinne des Wortes.

Im einzelnen vermißt man im Buche Salmonys eine geordnete
Bibliographie von und über Hamann ; die Anmerkungen zeigen, daß ein reiches

Schrifttum verwendet worden ist. Da Salmony die Zusammenhänge sucht,
hätte er meines Erachtens gut getan, in seiner Darstellung organischer
voranzugehen und das zusammen zu behandeln, was auch im Sinne

Hamanns zusammengehört.
Gleich zu Beginn der Darstellung z. B. wirft Salmony die Frage

auf : was ist Philosophie und behandelt ihr Verhältnis zu Sokrates,

zum Glauben, zur Theologie (S. 139-142). Erst später, in einem andern

Zusammenhang, führt er das aus, was man hier als Antwort erwartet
hätte : « Der Begriff der Philosophie, die Definitionen und die These

der Undefinierbarkeit» (S. 178). Und dann kommt er wieder auf
Sokrates zurück und äußert Gedanken, die den weiter oben behandelten
innerlich verbunden sind : Sokrates als philosophisches Vorbild - Porträt

des wahren Philosophen. Überhaupt fallen - vielleicht wegen der

gedrängten Darstellung - einige m. E. unnötige Wiederholungen auf. So

wird z. B. der Satz : Ohne Philosophie gibt es keine Geschichte, auf den

Seiten 165 und 166 viermal ausdrücklich zitiert.



Hamann, der Magus im Norden 329

Salmony ist sich bewußt, daß Hamann nicht nur sagte : « Je dunkler
desto inniger » (S. 43), sondern daß er am vorletzten Jahre seines Lebens

an Jacobi schrieb : « Ich verstehe mich selbst nicht... mein fester Vorsatz

und Wunsch ist, anders zu schreiben, ruhiger und deutlicher »3.

Darum ist hier versucht worden, die Darstellung Salmony's in etwas

anderer, deutlicherer Gliederung wiederzugeben. Wer wie Salmony die

Grundzüge Hamanns aus den bunten Zutaten herauszuheben versteht,

mag in der Gedankenwelt Hamann's viel mehr Logik entdecken, als er
zunächst anzunehmen geneigt ist.

Nachdem Salmony bemerkt, daß Wiedersprüche bei Hamann überall
sichtbar werden, und daß eine Erhellung der « Dunkelheit » des Magus

nur um den Preis der begrifflichen Einebnung geschehen könnte, sagt
er : « Das worum es Hamann aber stets eigentlich geht, ist nie
widersprüchlich, nie 'dunkel', nie unklar. » Und das heißt hier : « Die Bezo-

genheit der Existenz unmittelbar auf Gott » (S. 221). Nun aber besteht
gewissermaßen diese Bezogenheit im Wort. Auf alle Fälle spielt das Wort
hierin eine entscheidende Rolle : es ist ein Grundzug - vielleicht der
wesentlichste - in der Gedankenwelt Hamanns.

II

Es wäre schwierig und kaum lohnenswert, sich in eine Diskussion
darüber einzulassen, ob Salmony Hamanns Philosophie im einzelnen

immer richtig dargestellt habe. Wichtig wäre es, einige Grundgedanken
Hamanns zu besprechen. Da dies aber zu weit führen würde, soll hier
nur ein Grundgedanke, den Salmony nicht genügend hervorgehoben hat,
in einem biblischen und scholastischen Zusammenhang beleuchtet werden

- umso mehr als er heute von nicht geringer oekumenischer Bedeutung

ist : gemeint ist das Wort.
Das menschliche Wort ist ein leib-seelisches Gebilde : ein akustisches

Zeichen, das wesentlich auf etwas Geistiges hinweist durch das

es irgendwie « Abbild » einer geistigen oder materiellen Wirklichkeit ist.
Das Wort ist in jedem Falle immer ein wesentlich bezogenes Sein. Wenn
beim Gebrauch des Wortes diese Bezogenheit vergessen oder vernach-

3 C. H. Gildemeister : Johann Georg Hamann's, des Magus im Norden, Leben
und Schriften, Bd. V: J G. Hamann's Briefwechsel mit Friedrich Heinrich Jacobi,
Gotha 1868, S. 495. Im folgenden zitiert : Gildemeister.



330 Hamann, der Magus im Norden

lässigt wird, so kommt es zum Mißbrauch des Wortes. Hamann war
sich dieses Mißbrauches bewußt. « Ein allgemeines Wort », schreibt er
an Jacobi, «ist ein leerer Schlauch, der sich alle Augenblick anders

modifiziert und überhaupt platzt und gar nicht mehr Luft in sich
behalten kann ; und lohnt es wohl, sich um ein dummes Salz, um einen

Balg zu zanken, der ohne Inhalt ist ?»4 Er selbst sagte, daß er sich

mit mancherlei Zungen ausdrücke, die Sprache der Sophisten, der
Wortspieler, der Kreter und Araber rede, Kritik, Mythologie, Rebus und
Grundsätze durcheinander schwatze, so daß ein Laie und Ungläubiger
seine Schreibart nicht anders als für Unsinn erklären könne. Nadler
konnte schreiben : « Hamanns Denken und Leben stand unter der Magie
des Wortes. »

5 Allerdings wurde diese Magie immer mehr in den Dienst
des göttlichen Wortes gestellt, dessen geheimnisvolle Macht und
Wirklichkeit ihm seit seinem « Zentralwiderfahrnis » immer mehr aufging.

Als Hamann nämlich um Ostern 1758 nach einem ausschweifenden
Leben über der Bibel zusammenbrach, hatte das als Folge, daß er « als

Prophet des lebendigen Wortes » aufstand6.
In seiner Korrespondenz mit Jacobi nennt er seine Philosophie

Verbalismus 7 und schreibt ihm am 30. April 1787 folgendes : « Jeder wünscht
die Umschaffung der Philosophie, hofft sie, arbeitet daran, trägt sein

Schärflein dazu bei. Was in Deiner Sprache das Sein ist, möchte ich
lieber das Wort nennen. »

8 Und das letzteWort seines « letzten Blattes »,

in dessen Mitte er in der Sprache der Vulgata schrieb : In principio erat
verbum... schließt er so ab : « Domini auctae linguae imitator, salutem
2 Pet. III. 15 et misericordiam eius, omnis religionis arbitrans sufficien-

tem, seminiverbius Act. XVII. 18. »
9 Hamann wollte also « Nachahmer

der erlauchten Sprache des Herrn » sein und legt sich seinen letzten
Namen bei : « Samenredner » - im paulinischen Sinn.

4 Gildemeister : S. 513.
6 J. Nadler : Johann Georg Hamann, 1730-1788, der Zeuge des Corpus mysti-

cum, Salzburg 1949, S. 415.
6 W. Muschg, Tragische Literaturgeschichte, Bern 1953, S. 279.
' Vergl. z. B. Gildemeister S. 493, 23. 4.1787 : « Ich kann Dir also Herzlieber

Jonathan, ohne Dein Buch von denselben nichts weiter sagen als im Verhältniß
Deiner beiden Gegenständen zu den meinigen : Idealismus und Realismus -
Christentum und Luthertum. Jene beiden sind in meinen Augen ideal - letztere real.
Zwischen Deinen beiden Extremen fehlt emMedium, das ichVerbalismus nennen möchte.»

8 Gildemeister : S. 516.
9 J. Nadler : J. G. Hamann [Anm. 5], S. 446 f. So die erste für die Fürstin

Gallitzin bestimmte Fassung. Eine dritte verkürzte Fassung, die er an Jacobi



Hamann, der Magus im Norden 331

Es kommt nicht von ungefähr, daß Ferdinand Ebner, der seine

Ich-Du Philosophie auf das Wort aufbaut, an entscheidenden Punkten
seiner Gedankengänge Hamann zitiert. So schreibt er z. B. : « Der Evangelist

Johannes war der erste - der zweite vielleicht Hamann -, der das

innere Zusammenhängen des geistigen Lebens im Menschen mit dem

Wort, dessen göttlichen Ursprung er erkannte, und dem Leben Jesu sah...

Wohl war auch das von Jesus gesprochene Wort in sinnlicher Hinsicht
ein menschliches, in einer national bedingten Sprache gesprochenes Wort,
aber eben, nach Jesu eigenem Zeugnisse, an das wir zu glauben haben,

wenn wir im Geiste leben wollen, das Wort Gottes - das 'Wort' selbst
und schlechthin - in der Göttlichkeit seiner Herkunft, das in die menschliche

Sprache eingegangen war und 'darin gewohnt hat', wie Gott selber
im menschlichen Leben Jesus Mensch geworden ist und unter uns
gewohnt hat. »10

Aus dieser Überlegung eines Hamann- und Kierkegaardschülers
heraus läßt sich wohl am besten erklären, wie Hamann Wahrheit und
Sein irgendwie identifiziert, auf alle Fälle beide als Verhältnisse auffaßt.
Er sagt z. B. : « Sein, Glaube, Vernunft sind lauter Verhältnisse, die
sich nicht absolut behandeln lassen. »11

Rein philosophisch betrachtet, ist nicht einzusehen, wie das Sein

ein Verhältnis sein kann : ein Verhältnis wird doch erst durch das Sein

möglich. Theologisch, das heißt hier vom Johannesprolog her, gesehen,
befremdet die Aussage Hamanns nicht so sehr. Ist doch der Sohn Gottes
der Logos : das WORT, das all' denen, die es aufnehmen, die Macht
verleiht, Söhne Gottes zu werden. Nun aber gilt von diesem WORT,
der zweiten Person in der Gottheit, was Thomas von Aquin in seiner

theologischen Summe sagt : « Göttliche Person bezeichnet die Beziehung
als für sich bestehend. » Nach ihm ist denn auch WORT der eigentliche

Name dieser Person. Jede Person, die göttliche wie die menschliche,

ist ein konkretes Sein. In diesem besondern Sinn wenigstens ist
also Sein irgendwie Beziehung, Verhältnis, wie das Wort. Ich sage «

irgendwie », weil sich überhaupt nichts eindeutig - univoce - von Gott
und den Geschöpfen aussagen läßt.

sandte, schließt etwas anders ab : « L'hypocrite renversé, le sophiste arctique Philo-
logus seminiverbius Act 17, 18 crucifer Metacriticus bonae spei et voluntatis P...
à deux portes - parfait raseur vice cotis ipse secandi... à Munster ce 17. May
la veille de Dimanche de la Trinité 88 » Gildemeister : S. 662 f.

10 F. Ebner : Das Wort und die geistigen Realitäten Innsbruck 1921, S. 52 f.
11 Gildemeister: S. 541 : An Jacobi 29. April 1787.



332 Hamann, der Magus im Norden

Das heißt nicht, daß man hier die Theologie gegen die Philosophie
ausspielen könne, denn auch der Theologe pflichtet letztlich der
philosophischen Aussage bei, daß ein Verhältnis erst durch das Sein möglich
ist. Wenn auch nicht zeitlich, so doch der Natur nach - naturâ - setzt
das gesprochene WORT, als eine für sich bestehende Beziehung, das

Ursein des Vaters voraus. Das hebt allerdings das Sein des Sohnes als
subsistente Beziehung nicht auf.

Man darf hier nicht vergessen, daß Hamann gar nicht die Sprache
der Scholastik spricht, daß er aber von ihr nicht so weit entfernt ist, als

man es bei einer ersten Lektüre anzunehmen geneigt ist. Wenn er z. B.

vom Sein spricht, so denkt er nicht an das Sein « an sich », wie es in
sich geschlossen konstituiert ist, sondern er denkt an das Sein, wie es

konkret in der Zusammenschau der Wirk- und Finalursache existiert :

es ist das geschöpfliche Sein, das als solches von seinem Woher und
Wohin mitbestimmt ist.

Es kommt nicht von ungefähr, daß der Schöpfungsbericht die Welt
durch das Sprechen Gottes entstehen läßt. Gott sprach : es werde

Licht Und es ward Licht. Und im Johannesprolog ist das Woher alles
Erschaffenen ausdrücklich ins WORT gelegt : « Alles ist durch es (das

Wort) geworden und ohne es ist nichts geworden, was geworden ist »

(Joh. 1, 3). Konsequenterweise ist auch im WORT eine Beziehung zur
Schöpfung eingeschlossen - in verbo importatur respectus ad creaturam
(S. T. I, 34, 3). Diese Beziehung ist nicht eine geschichtliche Erinnerung
an den « Augenblick » der Schöpfung, sie verharrt wie das Schaffen

Gottes im geschöpflichen Sein. Es wäre in diesem Zusammenhange gewiß

von Interesse, die Hamannsche Auffassung des Wortes mit der Theologie

des Wortes, wie sie Thomas von Aquin allmählich und mit immer
größerer Annäherung an die Augustinische Wortlehre herausgearbeitet
hat, zu vergleichen. Thomas hat in spätem Jahren das Woher, das

Zeugen, die Beziehung zum Sprechenden in den Begriff des Wortes
hineingenommen 12. So wird denn schließlich das Wort in Gott nur mehr

persönlich verstanden. In ihm drückt aber der Vater nicht nur sich
selbst aus, sondern auch die Geschöpfe : « Indem nämlich der Vater
sich und den Sohn und den Heiligen Geist und alles andere, was in seinem
Wissen eingeschlossen ist, versteht, empfängt er das WORT, sodaß also

die ganze Dreieinigkeit im Worte ausgesprochen wird und sogar jedes

12 « Unde Verbum secundum quod proprie dicitur in divinis, significat
aliquid ab alio procedens, quod pertinet ad rationem nominalium in divinis »

(S. T. I, 34, 1). Ibid. ad 1 : « Solum enim verbum significat aliquid ab alio emanans. »



Hamann, der Magus im Norden 333

Geschöpf » (S. T. I, 34, 1 ad 3). Solche Aussagen sind von grundlegender
Bedeutung auch für das auf das Geschöpfliche Sein bezogene Wort. Der
Beziehung Gottes zur Schöpfung im Wort entspricht die Beziehung der

Schöpfung zu Gott im Wort. Alles Geschaffene ist auf den Schöpfer
bezogen. Dem Woher der Schöpfung entspricht das Wohin. Dieses Wohin
wird ausdrücklich dadurch verwirklicht, daß der Mensch das Wort Gottes
annimmt. Das wird denn auch, im Neuen Testament vorallem, immer
wieder hervorgehoben durch Ausdrücke wie : Hören, Bewahren und Halten

des Wortes Gottes. So sagt z. B. Christus : « Wahrlich, wahrlich ich

sage euch : wer mein Wort hört und ihm glaubt, hat ewiges Leben »

(Joh. 8,51). Die Worte, die Christus geredet hat, sind « Geist und Leben»

(Joh. 6, 64). Wer also an das Wort Gottes glaubt, hat in Christus wenigstens

den Beginn seiner endgültigen Existenz 13. Der Mensch durch das

Schöpferwort erschaffen, erhält im Glauben an das Wort Christi eine

neue Existenz : « Wenn jemand in Christus ist, ist er ja eine neue

Schöpfung» (II Cor. 5, 17). Auch diese Schöpfung geschieht, wie die

erste, im Wort. Nun aber ist Gottes Wort - auch insofern es zu uns
kommt - Wahrheit. « Dein Wort ist Wahrheit », sagt Christus zum
Vater (Joh. 17, 17). Wie aus dem Worte alles geschöpfliche Sein kam,
so kommt aus ihm alle geschöpfliche Wahrheit zu uns.

Es ist nun von Bedeutung, daß dieses auch bis ins Unpersönliche
verzweigte Sein nur im menschlichen Wort uns zur Wahrheit wird. In
der ersten Frage des Traktates über die Wahrheit (de veritate 1, 1) sagt
Thomas von Aquin, daß die Wahrheit in der « Entsprechung des Seins

gegenüber der Vernunft » bestehe. Wahrheit setzt Sein voraus ; sie ist
eigentlich das Sein in seiner Bezogenheit zur Vernunft. Die Vernunft
reagiert auf das Sein so, daß sie im Wort das Sein irgendwie nachbildet,
sich von ihm ablöst und es doch anzeigt. In dieser Hinsicht wird im
genannten Traktat die Definition des Hilarius zitiert : das Wahre ist
das sich offenbarende und sich klärend anzeigende Sein (verum est mani-
festativum et declarativum esse). Dieses Nachbilden, Ablösen und
Anzeigen des Seins ist das eigentliche Werk der Vernunft : ihr Wort, « das

innere Wort » 14. Obwohl man den äußern Laut am häufigsten und all-

13 Vergl. Thomas von Aquin : S. T. II-II, 4, 1. Er gibt folgende Begriffsbestimmung

des Glaubens : « fides est habitus mentis, quo incohatur vita aeterna
in nobis, faciens intellectum assentire non apparentibus »

11 I, 27, 1 : « quicumque enim intelligit, ex hoc ipso, quod intelligit, pro-
cedit aliquid intra ipsum, quod est conceptio rei intellectae, ex vi intellectiva pro-
veniens et ex eius notitia procedens. Quam quidem conceptionem vox significat



334 Hamann, der Magus im Norden

gemeinsten « Wort » nennt, kommt diese Bezeichnung doch zuerst und

hauptsächlich dem innern Begriff des Geistes zu, denn der äußere Laut
heißt ja nur deshalb so, weil er den innern Begriff des Geistes bezeichnet15.

Infolge der Begriffsspalterei, die nach der Hochscholastik immer
mehr um sich griff und vorallem unter dem Einfluß des Kampfes um
die Emanzipation der « reinen » Vernunft, hat man das Erzeugnis der

Vernunft immer mehr als den ausschließlich auf die Evidenz bezogenen

Begriff bezeichnet. Das Wort wurde der Vernunft entfremdet und mit
ihm seine weitreichende Bezogenheit. Die Evidenz wird von der Analogie

des Sehens verstanden, das Vernehmen des Wortes aber von jener
des Hörens, in dem eine besondere Wahrheitsquelle fließt. Das Sehen

ist sicherer als das Hören. Es verfällt aber leichter als das Hören dem

von der Personbeziehung getrennten Ding oder dem « Es », wie man
es heute nach Martin Buber und Ferdinand Ebner nennt. Das Hören
ist weniger sicher ; es steht aber der Personwirklichkeit - und damit
dem letzten Seinszusammenhang - näher. Wie leicht verfällt das Denken

in rein begriffliches Räsonieren, wenn das Wort es nicht begeistert,
das Wort in der Mannigfaltigkeit seines Gebrauches und in seiner Tendenz

zur Einheit, zum Ursinn. Das Wort in seiner griechischen Gestalt :

Logos, schüeßt den Begriff Sammlung in sich und verweist auf ein

Ganzes, Eines.
Nun ist Vernunft nach Hamann etwas, das dem Wort entspricht :

indem er sie gegen die Aufklärung faßt, findet er einen Grundgedanken
seiner « Metakritik » und damit seines philosophischen Denkens : «

Vernunft ist Sprache, Logos. » Vernunft kommt von vernehmen. So kann,
nach Hamann, die wahre Philosophie eine Grammatik der Vernunft sein.

So kann man auch seinen Satz verstehen : « Weiß man erst was
Vernunft ist, so hört aller Zwiespalt mit der Offenbarung auf. »16 Die
Vernunft hat eine Grenze in der Tatsache, daß sie nicht offenbaren kann :

wenn sie sich offenbaren will, so ist das ihr Mißbrauch, ihr
Widerspruch. Ihrem Wesen nach ist sie aber offen für die Offenbarung,
weil sie auf das Wort ausgerichtet ist.

et dicitur verbum cordis significatum verbo oris». - I, 107, 1 : Quando autem
mens convertit se ad actu considerandum, quod habet in habitu, loquitur aliquis
sibi ipsi ; nam ipse conceptus mentis interius verbum vocatur.

16 I, 34, 1 : « Ex hoc ergo dicitur verbum vox exterior, quia significat inte-
riorem mentis conceptum. Sic igitur primo et principaliter mentis conceptus
verbum dicitur. »

16 J. G. Hamann : Sämtliche Werke, Historisch-kritische Ausgabe von J. Nad-
ler, Wien 1951, III, 231.



Hamann, der Magus im Norden 335

Wenn nach Hamann Sein, Glaube und Vernunft lauter Verhältnisse
sind, die sich nicht absolut behandeln lassen, so kommt das daher, daß

er sie in innern Zusammenhang mit dem Logos, der Sprache, dem Wort
sieht. Gott hat sich, nach Hamann, dem Menschen in der Natur und in
seinem Wort geoffenbart. Die Natur aber ist wie auch die Geschichte
ein Kommentar dieses Wortes, das der einzige Schlüssel ist, uns eine

Erkenntnis in beiden zu eröffnen 17. So weit reicht die Bedeutung des

Wortes im Denken Hamanns. Es ist für die Bedeutung des Wortes im
allgemeinen bezeichnend, daß wie Hamann z. B. auch Thomas von Aquin

- in gewissem Sinne sogar Bergson - die Wirklichkeit des Wortes im
tiefern Sinn erst in ihrer vollen Reife erfaßten.

Nicht mit allem, was Hamann über das Wort - bzw. Sprache -
sagt, sind wir einverstanden. Vorallem wäre da einiges zu sagen über
die Priorität des Wortes vor der Vernunft, über das Verhältnis von Natur
und Gnade, Vernunft und Glaube, Wort und Sakrament. Es sollte hier
aber nur ein oekumenisch wertvoller Grundgedanke hervorgehoben werden,

der, verwurzelt in der Bibel und in der christlichen Erfahrung, nicht
nur das damalige aufklärerische Denken, sondern auch heutige
philosophische Strömungen auf das fleischgewordene Wort hin zu orientieren

vermag. Es ist beachtenswert, daß Hamann gerade in seinen letzten
Lebensjahren, wo er zum erstenmal in eine katholische Umwelt kam
(F. von Fürstenberg, Fürstin von Gallizin und Buchholtz in Münster),
sich am meisten und am gründlichsten mit dem Verbalismus, seiner

Philosophie des Wortes befaßte, - zu einer Zeit, wo er in ein inneres
Verhältnis mit Johann Michael Sailer trat18. Weil Sailer, über die oft

17 Hamann's Schriften, hsg. von F. Roth, Bd. 1, Berlin 1821, S. 138 : « Natur
und Geschichte sind die zwei großen Commentarii des göttlichen Wortes und
dieses hingegen der einzige Schlüssel, uns eine Erkenntnis in beiden zu eröffnen. »

18 Von dieser Periode bemerkt Hegel in seiner Hamannschrift, daß Hamann
sich jetzt nach einem Besuch bei der 'frommen' Fürstin (Gallitzin) « alle Morgen
aus Sailers Gebetbuch erbaue, in das er ärger als Johannes (d. i. Lavater) verliebt
sei, nachdem er es kennengelernt », und Hegel fügt gleich bei : « Er sagt über
jenes Buch richtig, wenn Luther nicht den Mut gehabt, ein Ketzer zu werden,
Sailer nicht imstande gewesen wäre, ein so schönes Buch zu schreiben. » F. Hegel,
Sämtliche Werke, Neukritische Ausgabe von J. Hofmeister, Hamburg 1956, Bd. II,
S. 287.

Nachdem Hamann anjacobi geschrieben : « Zufällig kommt mir Sailers
Glückseligkeitslehre (unterstrichen im Text) in die Hände, und ich habe den ersten
Theil beinahe verschlungen. Die Fürstin hat mir des merkwürdigen Mannes Logik
geschenkt, auf die ich mich im Geiste freue », teilt er ihm drei Tage später, am
2. 4. 1788 mit : « Ich habe heute des Seligen Franciscus de Sales Schrift...
angefangen und erfreue mich alle Morgen aus Sailers vollständigem Lese- und Gebet-



336 Hamann, der Magus im Norden

wortspielerische Schreibart und anderes Nachteilige Hamanns hinwegsehend,

dessen tiefe Gottbezogenheit und Grundgedanken - auch den
des Wortes 19 - einsah, schätzte er Hamann hoch ein. Sailer konnte in
seinem Buch : Über Erzieher für Erzieher, wo er sich öfters auf Hamann
beruft, schreiben : « Bibliothekenwert haben Hamanns sokratische

Denkwürdigkeiten, die nur 64 Seiten stark sind. Solche Wurzelmänner kannst
Du vergessen, liebe Zeit, um Dein Laub und Gras andächtig auf den

Altar zu setzen. »20 Wenn Sailer, der als großer Seelsorger alles in Wort
und Schrift daransetzte, damit Christus in den Herzen wohne, Hamann
einen Wurzelmann nannte, so tat er es, weil er einsah, daß Hamann
es meisterlich verstand, den denkenden Menschen des Nordens
beizubringen, daß der Mensch auch aus dem Worte Gottes lebt (Lk. 4, 4).

Hieraus und überhaupt aus all dem Gesagten mag es verständlich
werden, warum Hamann eigentlich den Titel Magus im Norden erhalten
hat, und warum er diesen Titel immer sich zulegt. Durchwegs glaubt
man - die Allgemeinbildung will es -, daß Magus hier den Sinn habe,
der in der Einleitung dieses Artikels erwähnt wurde : der Geheimnisvolle,

der Dunkle. Daß dieser Sinn auch tatsächlich auf Hamann
angewandt werden kann, das trifft gewiß zu. Der Magustitel, wie er Hamann
vom frommen Carl Friedrich Moser gegeben und von ihm selbst mit
Freuden angenommen wurde 21, hat aber, wie Salmony es unterstreicht

buch, in das ich ärger als unser Johannes verliebt bin, nachdem ich seine
Glückseligkeitslehre kennen gelernt habe. » Gildemeister : S. 630, 633.

19 In seiner « Vernunftlehre für Menschen wie sie sind », II. Bd., Sulzbach 1930,
S. 138, schreibt Sailer: « Wer von dem, was Wort und Sprache heißt, geringe
denkt, und sich prahlet, daß er sich geradezu an die Sache hält, bedenkt nicht,
daß Wörter und Vorstellungen Äste eines Baumes sind... bedenkt nicht, daß der
Geist ohne Leib sowenig Mensch sey, als Leib ohne Geist»; und ebenda S. 135
führt er in einer Beilage folgendes von Friedrich Schlegel an : «... Die Gottheit
selbst konnte dem Menschen kein köstlicheres Geschenk machen als das Wort,
welches sie verkündiget, die Menschen eint und verbindet. - So unzertrennlich
ist Geist und Sprache, so wesentlich Eins Gedanke und Wort, daß wir, so gewiß
wir den Gedanken als das eigenthümliche Vorrecht des Menschen betrachten, auch
das Wort in seiner ursprünglichen Bedeutung und Würde als das innere Wesen
des Menschen nennen können. »

20 J. M. Sailer : Über Erziehung für Erzieher, München 1809, S. 117.
21 Gildemeister : S. 60 : An Jacobi m 16. 2. 1785 : « Wissen Sie denn nicht

mehr, daß Moser mich zum Magus im Norden gemacht » Und an denselben am
3. 5. 1787, ibid. S. 522 : « Die Kunst, die Geister zu beschwören, besteht in Worten.



Hamann, der Magus im Norden 337

(S. 47, 284) einen andern tieferen Sinn. Moser leitete ihn von der
traditionellen Bezeichnung : « Magi aus dem Morgenlande » her, die in
Anlehnung an Matth. 2, 2 : « Wir haben seinen Stern im Morgenlande
gesehen » gebildet wurde. Hamann hat Moser dafür gedankt, daß « er den

ungeheuren Einfall gehabt, einen Magum im Norden zu creiren » 22.

Er hat übrigens selbst einen Artikel geschrieben mit dem Titel : « Die
Magi aus Morgenlande, zu Bethlehem. » 23 In der Schrift : Philologische
Einfälle und Zweifel, redet er den Leser so an : « Vielgeliebter Leser

ich heiße der Magus im Norden... Nein ich bin nichts als der Magus
im Norden und als der will und muß ich sterben. »24

Johann Georg Hamann will und mag auch « Magus im Norden »

- oder nach ebenfalls gebräuchlichen Varianten : Magus aus Norden,
Magus des Nordens, Magus von Norden - heißen, weil er als Weltweiser
des Nordens mitten in der Glaubensverdunklung der Aufklärungszeit
ein deutüches Zeichen des allzeit bei uns weilenden Christus besonders

klar erkannte. Er sah zwar nicht « den Stern » - Sterne sind im Nebel
des Nordens nicht sichtbar -, Gott wies ihm den Weg durch ein anderes

Zeichen, das er nicht sah, wohl aber im Dunkeln deutlich vernahm :

das Wort 25.

Man soll mir nicht umsonst den Namen eines Magus gegeben haben, ich will ihn
wenigstens so gut behaupten wie unser Salomo. »

22 Hamann's Schriften, hsg. von F.Roth, Berlin 1821-1843, Bd. V, S. 57.
23 J. Nadler : Sämtliche Werke, Bd. II, Wien 1950, S. 137-141. Er zieht dort

Vergleiche und schreibt z. B. « wie unendlich wird die Wollust derjenigen, die
Seine Erscheinung lieb haben, es der hohen Freude unserer Schwärmer aus
Morgenland, da sie den Stern sahen, zuvorthun». A.a.O. S. 141.

24 J. G. Hamann : Sämtliche Werke, Historisch-kritische Ausgabe von J. Nadler,

Bd. III, Wien 1951, S. 48 f.
26 Nach F.Thoms : Hamanns Bekehrung, Gütersloh 1933, S. 96 dankt Hamann

auf sein Leben zurückschauend « Gott für sein Wort als das einzige Licht, als das
teuerste Geschenk der göttlichen Gnade, als die erstaunlichste und verehrungswürdigste

Offenbarung, als das einzige Brot und Manna der Seele, als wirkungs-
und wunderkräftiges Wort. Nicht im frommen Gefühl, sondern in seinem Worte
ist ihm Gott begegnet ».

22


	Hamann, der Magus im Norden

