
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 3-4

Artikel: "Historia sacra et profana" bei Augustin

Autor: Schölz, Franz-Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz-Martin Schmölz OP

« Historia sacra et profana » bei Augustin

In den Versuchen, Augustins Geschichtsphilosophie verständlich zu

machen, tauchen immer wieder zwei Begriffe auf, die - sich gegenseitig
ergänzend - die Geschichte in einen doppelten, parallel-laufenden Strom
einfangen : historia sacra und historia profana. Gelegentliche Formulierungen

legen den Gedanken nahe, daß es sich hier um zwei getrennte,
selbständige « Geschichten » handle. So schreibt Karl Loewith : «

Augustinus legt die Wahrheit der christlichen Lehre an der heiligen und
profanen Geschichte aus, aber die Weltgeschichte selbst hat für ihn kein
eigenes Interesse und keinen eigenen Sinn. »1 Ja es hat sogar den
Anschein, daß die « Weltgeschichte » als irrelevant aus dem Rahmen der
Universalgeschichte herausfalle und keiner besonderen Bemühung wert
sei. « Daß in diesem saeculum alles dem Wechsel unterworfen ist,
versteht sich für Augustinus von selbst. Gerade aus diesem Grund hat aber
die profane Geschichte für den Glauben keine unmittelbare Bedeutimg...
Was immer zwischen der Gegenwart und dem Ende, als finis und telos,

noch geschehen mag, ist unerheblich im Vergleich zu der Alternative
der Annahme oder Ablehnung der christlichen Botschaft. Augustins
Glaube bedarf keiner geschichtlichen Entfaltung, weil der Geschichtsverlauf

als solcher das zentrale Mysterium der Fleischwerdung Gottes
weder hervorbringen, noch aufsaugen kann. »

2
« Angesichts dieser streng

religiösen Konzeption können wir von Augustin kein besonderes
Interesse für die weltliche Geschichte erwarten. » 3

Freilich erscheint es nun äußerst problematisch, von einer «

Geschichtsphilosophie » Augustins zu sprechen, wenn ihm das Interesse für

1 K. Loewith : Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Stuttgart 1953, 153.
2 A. a. O. 153 f.
3 A. a. O. 158.



« Historia sacra et profana » bei Augustin 309

einen ganzen Sektor der Geschichte fehlt - vorausgesetzt, daß diese

Zweiteilung in historia sacra und profana überhaupt in der ganzen Breite, die
sie nahelegt, ihre Berechtigung hat. Damit würde ein Gedanke wieder
aufgegriffen, der schon vor einigen Jahren die Kompetenz Augustins als

Geschichtsphilosoph in Frage stellte. « Es fehlt in seinem Denken von seiner

ganzen Anschauungsweise und seinen letzten Motiven aus der Ansatzpunkt

für eine Geschichtsphilosophie. Denn diese stellt den Zusammenhang

j des gesellschaftlichen Werdens gegenständlich vor und deutet ihn
zugleich in der Richtung auf eine immanente Einheit, aus der für die
Geschichte ein Zusammenhang erwächst. Ohne eine immanente Einheitlichkeit

in ihrem gegenständlichen Zusammenhang gibt es im modernen
Sinn keine Geschichte. » 4 Wer den Begriff von « Geschichtsphilosophie »

notwendig mit immanenter Erklärung des Geschichtsablaufes verbindet,
wird Augustin allerdings den Titel Geschichtsphilosoph streitig machen

können, denn seine schöpferische Leistung liegt ja gerade «in der
Erkenntnis der gesellschaftlich gestaltenden Funktion der transzendenten
Innerlichkeit des Christen » 6. Doch scheint diese Auffassung von
Geschichtsphilosophie eine unberechtigte Einengung auf das innerweltliche
Geschehen vorauszusetzen, die nicht allgemein geteilt wird. Tatsächlich
liegt kein Grund vor, die Transzendenz-Erkenntnis der Geschichtsphilosophie

vorzuenthalten, daher auch kein Grund, Augustins Civitas Dei
als Geschichtsphilosophie abzulehnen. Vielmehr glauben wir, daß Franz
Neuner zurecht festgestellt hat, daß das große Werk formal betrachtet,
eine peschichtsphilosophie sei6. Es ist fraglich, ob man aus dem Augu-
stinischen Gesamtbild der Geschichte eine « unbedeutende » historia
profana herausbrechen kann, die keiner besonderen Berücksichtigung
bedarf.' Legt doch schon der erste Satz der Civitas Dei wenigstens ein

enges Ineinanderspielen beider Ordnungen nahe, wenn Augustinus im
Vorwort an Marcellinus sagt, daß er den ruhmreichen Gottesstaat
verteidigen möchte, « wie er sich im Ablauf der Weltzeit darstellt ». Wenn
daher andererseits so hervorragende Philosophen wie Max Müller in der
Civitas Dei klar ausgedrückt finden, « daß die Geschichte für Augustin

4 W. Ziegenfuss : Augustinus — Christliche Transzendenz in Gesellschaft und
Gescfiichte. Berlin 1948, 91 f.

ygl. dazu auch Loewith a. a. O., 153 : « Augustins Geschichtsauffassung... ist
keine' Geschichtsphilosophie, sondern eine dogmatische Auslegung des Christentums

in dem Geschehen der Welt. »

6 Ziegenfuss : a. a. O., 117
6 F. Neuner : Der geschichtsphilosophische Aufriß von Augustins « Gottesstaat

». Theol.-prakt. Quartalschrift 102 (1954) 20.



310 « Historia sacra et profana » bei Augustin

nur offenbar ist als Heilsgeschichte » 7, dann stehen wir vor der Frage :

Wie ist die historia profana, von der eine ganze Reihe von Augustinus-
Interpreten sprechen, zu verstehen Wie verhalten sich historia sacra
und profana zu einander Wo liegen die Gründe für diese Antinomie

Heilige und profane Historiographie

Wenn man sich nicht von vorneherein auf die Annahme festlegt,
Augustinus habe « Geschichte » nur als literarische (Erzähl-) Form
aufgefaßt 8, dann gibt es zunächst einige Grundtatsachen, die von allen
anerkannt werden. Der Wert sowohl der « Geschichte » - im noch nicht
näher differenzierten Sinne -, als auch der Philosophie steht im
Verständnis Augustins außer Frage. Bereits in seinem Frühwerk De Ordine

betont er die Notwendigkeit der Philosophie : « Wer immer der

Meinung ist, man müsse jegliche Philosophie fliehen, der will nur, daß wir
die Wahrheit nicht lieben sollen. Ich würde dich daher in dieser meiner
Schrift mit Nichtachtung übergehen, wenn du die Wahrheit nicht liebtest.

»9 Diese Hochschätzung des menschlichen Wissens und des

Verstandes finden wir auch in der Civitas Dei wieder : « Wie sehr man ferner
das Wissen liebt, und wie ungern die menschliche Natur sich täuschen
lassen will, ist schon daraus zu ersehen, daß jeder lieber bei klarem
Verstand jammern als ohne Verstand jauchzen möchte. »10 Als Weg, der

zu diesem Wissen führt, erkennt Augustinus auch die « Geschichte » an,
und zwar nicht nur die Geschichte, wie sie sich aus den Heiligen Büchern

darstellt, sondern auch wie sie von den profanen Geschichtsschreibern

tradiert worden ist. Geschichte ist für ihn « existenziell wichtig » 11.

Wir wissen, daß Augustinus im ersten Teil seiner Civitas Dei den

' M. Müller : Augustinus. Staatslexikon Bd. I, 680-694 (Sperrung nur in der
Zitation).

8 G. Amari : II concetto di storia inSant'Agostino. Rom 1951 (Diss. Greg.), 17 :

Dal De Ordine agli ultimi scritti, 1' « historia », pure neU'incertezza dei suoi con-
torni, è sotto il segno di genere letteratio narrativo. In nessun luogo 1' « historia »

è concepita da S. Agostino come dato obbiettivo, come accadimento.
9 De Ordine XI, 32. Vgl. dazu die deutsche Ausgabe vonP. Keseling : Gottes

Weltregiment. Des Aurelius Augustinus « zwei Bücher von der Ordnung ». Münster

1940, 143.
10 Civitas Dei (im Folgenden : CD) XI, 27. Die deutschen Zitate stammen aus

der Artemis Ausgabe : Aurelius Augustinus : «Vom Gottesstaat », Bd I u. II.
Zürich 1955.

11 Vgl. R. Schneider : Welt und Kirche bei Augustin. München 1949, 88.



« Historia sacra et profana » bei Augustin 311

Vorwurf der Heiden zurückweist, daß die christliche Religion Schuld an
der Römischen Katastrophe habe. Dieser Vorwurf konnte nur aus
Unwissenheit und Unkenntnis der wirklichen Geschichte entstehen. « Nur
die Geschichte lehrt, wie es den Römern ergangen ist, als sie noch Götter
verehrten. Wer nämlich in den freien Wissenschaften zuhause ist und
die Geschichte liebt, weiß sehr gut, wie es sich in Wirklichkeit verhält. »12

Tatsächlich hat es ja auch früher Katastrophen gegeben. Hier überführt
er seine Gegner der inneren Unlogik mit Hilfe der « Geschichte », denn

es bleibt die Frage, « warum jene Götter zugestimmt haben, daß all
das Unheil, von dem ich erzählen will, ihren Verehrern zustieß, bevor
sie sich durch die Verkündigung des Namens Christi beleidigt fühlten,
der die Opferhandlungen verbot »13. Augustinus überführt die heidnische
Ansicht des Irrtums aus eben den heidnischen Geschichtsbüchern. « So

mußte denn aus den Büchern, die ihre Schriftsteller verfaßten, um die
Geschichte vergangener Zeiten aufzuhellen, der Nachweis geführt werden,

daß es sich ganz anders verhält, als sie sich einbilden und zugleich
gezeigt werden, daß ihre falschen Götter, die sie einst öffentlich
verehrten und heimlich jetzt noch verehren, nichts anderes sind als unreine
Geister. »14

Nimmt also Augustinus einerseits die profanen Geschichtsschreiber

zuhilfe, um einen aktuellen Vorwurf zu entkräften, so scheut er sich
andererseits nicht, den Geschichtsschreibern selber, sofern sie eine falsche
These konstruieren, von höherer Warte aus ihren Irrtum nachzuweisen.
Wenn beispielsweise behauptet wird, daß das Menschengeschlecht in
seiner Gesamtheit ewig sei15, so weist er das zurück. « Wenn ihnen
entgegengehalten wird, wie ihre Geschichtsschreibung unter der
Voraussetzung eines immer vorhanden gewesenen Menschengeschlechtes die

Wahrheit erzählen könne, wenn sie doch berichtet, wer die Erfinder
aller möglichen Dinge waren, wer die ersten Begründer der freien
Wissenschaften und der anderen Künste gewesen sind... da antworten sie,

es habe immer in gewissen Abständen Überschwemmungen und Brände
gegeben, die zwar nicht alles, aber doch das meiste auf Erden so

verwüstet, daß jedesmal nur ein winziges Menschenhäuflein übrig blieb...
Sie sagen aber nur, was sie vermuten, nicht was sie wissen. »16

12 CD II, 3.
13 CD II, 3.
14 ebd.
15 Apuleius : De Deo Socratis. Vgl. CD VIII 14-22.
16 CD XII, 10.



312 « Historia sacra et profana » bei Augustin

Grundsätzlich erkennt also Augustinus die profane Historiographie
als Quelle der Geschichtskenntnis an, wenn auch nicht in dem absoluten

und irrtumslosen Sinne wie die unvergleichlich höher zu bewertende

Quelle der « Sacra Scriptura ». Geschichte wird dabei genau von
den Mythen und Fabeln unterschieden : « Diese Fabeln wurden bis zum
Trojanischen Kriege, mit dem Marcus Varro sein zweites Buch von der

Abstammung des römischen Volkes beschließt, im Zusammenhang mit
Geschichten, die wirkliche Ereignisse schildern, in der Weise vom menschlichen

Erfindungsgeist erdichtet, daß den Gottheiten wenigstens kein

Schimpf angehängt wurde. »17 Die profane Geschichte - « historia
gentium »18 - hat durchaus ihren Wert, insofern sie wirkliche Tatsachen
berichtet. Sie wird sogar herangezogen, wenn es Schwierigkeiten in der

Exegese der Evangelien gibt. Geburts- und Todesjahr des Herrn sind
aus der Heiligen Schrift allein nicht mit Sicherheit festzustellen. Aber
durch Vergleichen der Evangelien mit der « historia gentium » können
diese Fragen geklärt werden. «Quidquid igitur de ordine temporum trans-
actorum indicat ea quae appellator historia. »19

Wenn Augustinus somit die profane Geschichtsschreibung gelegentlich

heranzieht zur Klärung umstrittener Fragen in der « Heiligen Schrift»,
oder um Beispiele anzuführen, für das, was man tun oder nicht tun soll20,

so ist doch ganz klar, daß die Bücher der heidnischen Schriftsteller eine

Geschichtsquelle von sehr zweifelhaftem Rang sind, gar nicht zu
vergleichen mit der authentischen Quelle, wie wir sie in der Heiligen Schrift
haben, denn « sie lassen sich auch durch gewisse verlogene Schriften
täuschen, die, wie es heißt, von einer vieltausendjährigen Geschichte wissen

wollen, während wir nach der Heiligen Schrift vom Beginn der Menschheit

an noch nicht ganz sechstausend Jahre rechnen. Ich will mich nun
nicht lange damit aufhalten, die Wertlosigkeit jener Schriften, die von
einer weit größeren Zahl von Jahrtausenden berichten, und ihre völlige
UnglaubWürdigkeit in dieser Frage zu beweisen » 21. Den Irrwegen ge-

17 CD XVIII, 13. Beachte die Gegenüberstellung von fabulae fictae und histo-
riae, quae res veraciter gestas continent.

Vgl. auch CD XVIII, 16 : non fabuloso poeticoque mendacio, sed historica
attestatione.

18 De Doctr. Christ. II, 28.
19 A. a. O.
20 De Trin. XII, 14 : et quidquid propter exempla vel cavenda vel imitanda,

et propter quarumque rerum quae nostris accomodata sunt usibus necessaria
documenta, historica cognitione colligimus.

21 CD XII, 11. Vgl. dazu auch De Gen. ad Litt. imp. Ib. 3 (8).



« Historia sacra et profana » bei Augustin 313

genüber, die die profanen Geschichtsschreiber - nicht nur in dieser Frage

- gegangen sind, zeigt er den einzigen, gegen alle Irrtümer völlig
gesicherten Weg auf : Jesus Christus, Gott und Mensch zugleich, als Gott
das Ziel, als Mensch der Weg. « Dieser hat zuerst durch die Propheten,
darauf in eigener Person, nachher durch die Apostel geredet, soviel er

für hinreichend erachtete, sodann auch durch die Schrift, die wegen ihres

hervorragenden Ansehens kanonisch heißt, ausgehen lassen. Ihr schenken

wir Glauben in all den Dingen, die uns zu wissen heilsam ist und
die wir aus uns selber nicht wissen können. » 22 Damit ist klar die Heilige

Schrift als die Geschichtsquelle schlechthin deklariert ; damit ist aber
auch schon die Bedingung aufgezeigt, die mit der Heiligen Schrift als

der allein zuständigen Wiedergabe der « historia sacra » gegeben ist :

der Glaube « Von allem Sichtbaren ist die Welt das größte, von allem
Unsichtbaren Gott. Daß aber eine Welt vorhanden ist, sehen wir, daß

Gott ist, glauben wir. Daß aber Gott die Welt geschaffen hat, glauben
wir niemand sicherer als Gott selber. Wo haben wir ihn gehört Nun,
einstweilen nirgendwo besser als in der Heiligen Schrift, wo sein

Prophet spricht : Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde. » 23 Die Heilige
Schrift ist es auch, aus der wir - nach der einmal geschehenen Erschaffung

der Welt - den weiteren Ablauf der heiligen Geschichte, die

Entwicklung des Gottesstaates, erfahren. « Wir sprechen vom Gottesstaat.
Ihn bezeugt die Heilige Schrift, die, hoch über dem ganzen Schrifttum
aller Völker stehend, nicht etwa infolge zufälliger Regungen in menschlichen

Gemütern, sondern kraft Anordnung der höchsten Vorsehung die

Menschengeister ausnahmslos durch ihr göttliches Ansehen sich
unterworfen hat. »24

Ebenso wie den Gottesstaat bezeugt die Schrift auch den anderen,
den « Weltstaat ». Wie vielfältig das Leben der Völker uns auch

erscheint, so « gibt es doch nicht mehr als nur zwei Arten menschlicher

Gemeinschaft, die wir mit unserer Heiligen Schrift sehr wohl zwei Staaten

nennen können »2S.

Damit wäre zunächst einmal die Frage der Geschichtsquellen
geklärt. Augustinus kennt und berücksichtigt die profane Geschichtschreibung

; besonders die Bücher I-X der Civitas Dei sind Zeugnis dafür.
Doch hat die Profangeschichte nur eine untergeordnete Bedeutung 26.

Sie kommt nur als « Hilfswissenschaft » in Betracht und wird, sobald

22 CD XI, 3. 23 CD XI, 4.
24 CD XI, 1. 25 CD XIV, 1.
26 A.Niemann: Augustins Geschichtsphilosophie. Greifswald 1895, 21.



314 « Historia sacra et profana » bei Augustin

sie sich mit der « historia sacra » der Bibel nicht in Übereinstimmung
befindet, ohne Bedenken zugunsten der letzteren verworfen. In diesem

Sinne ist es auch möglich, von einer historia sacra et profana zu sprechen :

wenn die beiden Begriffe sich nur auf die narratio rerum gestarum beziehen.

Doch muß dabei berücksichtigt werden, daß der Ausdruck «historia
profana » nicht von Augustinus stammt. (Wie wir gesehen haben, nennt
er die heidnische Geschichtsschreibung historia gentium.) Und weiter
muß berücksichtigt werden, daß der Ausdruck historia sacra, den wir
für die literarische Gattung der Heiligen Schrift stehen haben, von den
« Heiden » bereits in einem ganz anderen Sinne gebraucht worden war.
Aus der Epistola XVII geht hervor, daß die Römer ihrerseits die
heidnischen Göttermythen als historia sacra bezeichnen 27. Es handelt sich
hier also um einen historiographischen TOPOS, mit dem die Erzählungen

von den Göttern gemeint waren und der nichts mit der heutigen
Terminologie zu tun hat. Um Verwechslungen zu vermeiden, sei daher
wiederholt : wenn wir hier diese Ausdrücke gebrauchen, so verstehen

wir - zunächst wenigstens - unter historia profana die heidnische

Geschichtsschreibung und unter historia sacra die Bücher der Heiligen
Schrift. Wie steht es aber mit der Anwendung dieses Begriffspaares auf
den objektiven Ablauf der Weltgeschichte selbst

Heilige und profane Geschichte

Heinrich Scholz hat einen doppelten Begriff von Geschichte bei

Augustinus gefunden. « Die erste und grundlegende Vorstellung ist die :

Geschichte ist der Gesamtprozeß, der zwischen der Schöpfung und dem

Weltgericht liegt. Anfang und Ende der beiden Reiche sind in die
Überwelt verlegt : das was wir heute Weltgeschichte nennen, ist nur
das Mittelstück der Augustinischen Betrachtung. » 28 Der zweite,
eingeschränkte Begriff von Geschichte umfaßt eben dieses Mittelstück, « den

Inhalt dieser ganzen Zeit oder Weltperiode, in der die Kette von Sterben
und Geborenwerden nicht abreißt » 29. So ist es durchaus gerechtfertigt,
die Gesamtgeschichte in der Augustinischen Auffassung in drei Abschnitte

27 Epistola XVII (a), 1. PL 33, 83 : Primo enim Olympi montis et fori vestri
comparatio facta est : quae nescio quo pertinuerit, nisi ut me commonefaceret
in illo monte Jovem castra posuisse, cum adversus patrem bella gereret, ut ea
docet historia, quam vestri sacram vocant.

28 H. Scholz : Glaube und Unglaube in der Weltgeschichte. Leipzig 1911, 139.
29 CD XV, 1 : hoc Universum tempus sive saeculum, in quo cedunt morientes

succeduntque nascentes.



« Historia sacra et profana » bei Augustin 315

einzuteilen : eine Vorgeschichte im Himmel, die irdisch-empirische
Geschichte, die Nachgeschichte im Himmel. Denn das, was man heute unter
Geschichte versteht, « mündet am Anfang und am Ende in die Ewigkeit.
Am Anfang und am Ende der Geschichte steht Gott »30. Diese «

religiöse Ganzheitsbetrachtung » fördert auch den Sinn der Geschichte

zutage : sie ist Ausdruck und Rechtfertigung der göttlichen Vorsehung.
« An der Spitze seiner Geschichtsphilosophie steht der Satz, daß der
allmächtige Weltenmeister in seiner Allwirksamkeit alles macht, daß folglich

auch die geschichtlichen Dinge sich nach seinem Willen regeln und
daß Gott überhaupt hinter allem steht, was die Menschheit in der
Geschichte erlebt. »31 Universalgeschichte ist « eine Gottesoffenbarung
großen Stils » 32.

Es ist also grundsätzlich daran festzuhalten, daß die Geschichte
einen einheitlichen Prozeß darstellt. Und zwar ist Geschichte als historia
sacra zu verstehen, die von Gott bestimmt und gelenkt wird. Das, was
es im Verlauf dieses Prozesses an Fakten zu erzählen gibt, ist
zweitrangig, weil es nur Mittel ist, einen Entwurf, eine Lehre, zu vermitteln.

« Die historia sacra ist mit einer Wahrheit beladen ; daher darf
sie sich nicht im bloßen Erzählen von Fakten erschöpfen. Sie muß auch
eine Erklärung dieser Fakten geben... »33 Der eigentliche Sinn der
Geschichte kommt also erst zum Vorschein, wenn man sie als

Universalgeschichte betrachtet, die auf einen absoluten Anfang und auf ein absolutes

Ende bezogen ist. « Der Augustinische Entwurf ist eine Philosophie
der Offenbarung, die, weil sie sich nicht auf die Gegenwart beschränkt,
sondern Vergangenheit und Zukunft umspannt, auch die Geschichte in
ihrem Plan mit aufnimmt, aber nicht, um sie für sich zu würdigen,
sondern um sie als Beweismittel des Glaubens wider den Unglauben zu
verwerten. » 34 Sie hat nichts anderes zum Gegenstand, als « das Handeln

Gottes mit dem Menschen »35.

30 W. von Loewenich : Augustin und das christliche Geschichtsdenken. München

1947, 42.
31 Scholz : a. a. O. [Anm. 28], 140 f. Vgl. CD IV, 33 : Ipse dat regna terrena

et bonis et malis, neque hoc temere et quasi fortuito, quia Deus est, sed pro rerum
ordine occulte nobis, notissimo sibi.

33 Scholz : a. a. O., 143.
33 Amari : a. a. O. [Anm. 8], 93 : in questa storia sacra il racconto è secondario,

esso è mezzo, veicolo di una concezione, di una dottrina... S. 94 : La storia sacra
è carica di verità, per cui non dev'essere solo un racconto di fatti, ma anche una
spiegazione di essi.

34 Scholz : a. a. O. 93.
35 K. Heussi : Vom Sinn der Geschichte - Augustinus und die Moderne. Jena

1930, 10.



316 « Historia sacra et profana » bei Augustin

Im Gegensatz zu dieser Universalgeschichte beginnt die
Weltgeschichte mit der Erschaffung der Welt, in der zugleich Zeit und Raum
mitgeschaffen worden sind 36. Weltgeschichte ist hier nicht als historia
profana im Gegensatz zur historia sacra zu verstehen, sondern als das

Eintreten der aus der Ewigkeit kommenden historia sacra in die Zeit.
« Die Heilsgeschichte weitet sich aus zur Weltgeschichte ; die
Heilsgeschichte schließt die Weltgeschichte nicht aus, sondern ein, sie begreift
sie in sich. Die Weltgeschichte steht im Dienst der Heilsgeschichte und
bekommt eben damit ihren universalen Charakter. Sie wird universal,
weil sie unter dem universalen Gottesgedanken gesehen wird. »37 In dem

nun weiterlaufenden Prozeß der Geschichte « verbindet sich Ewigkeit
und Zeit »38. Gott hört keineswegs auf, die Geschichte in seiner Hand
zu halten und zu behalten. Er wirkt auch in die Zeit 39. Dieses Einander-
Durchdringen von Zeit und Ewigkeit ist nicht nur psychologisch zu
verstehen 40, sondern durchaus real. Gott hat tatsächlich die Zügel in der
Hand ; es passiert nichts in der Geschichte, was er nicht will oder
zuläßt. Ob allerdings die sich im Verlauf des Prozesses abspaltende «

Geschichte der Weltreiche » als historia profana - im Sinne eines selbständigen

Prozesses außerhalb der Reichweite der göttlichen Allmacht - zu
verstehen sei, diese Frage wollen wir erst beantworten, nachdem wir die
Struktur der beiden civitates untersucht haben.

Civitas Dei und Civitas Terrena

Die Existenz der beiden Staaten steht für Augustinus aus dem Zeugnis

der Heiligen Schrift fest. Schon lange bevor er daranging, die Civitas
Dei zu schreiben, war für ihn die Gegenüberstellung der civitas Dei und
der civitas terrena (civitas diaboli) eine Selbstverständlichkeit41. Vor

36 CD XI, 4 ; 5 ; 6.
3' Loewenich : a. a. O. [Anm. 30], 6 f.
38 T. Steinbüchel : Große Gestalten des Abendlandes. Trier 1951, 104.
38 Vgl. Ennarrationes inPs. 40, 3 (PL 36, 1861) : Ne putarent illi qui intelligunt

egenum et pauperem, recipiendos quidem se esse in caelum, sed negligi in terra ;

et non sperarent nisi quod futurum est in aeternum, quod autem praesens est,
putarent Deum non curare in Sanctis et fidelibus suis ; ubi dixit quod maxime
expectare debemus, Dominus conservet eum, et vivificet eum respexit ad istam
vitam. Et beatum, inquit, faciat eum in terra non te deserit Deus in terra.

40 Amari : a.a.O. [Anm. 8], 134 : La penetrazione dell'eterno nella storia ha
luogo in un ordine interno e segreto : nello spirito dell'uomo intelligente e libero.

41 De Vera Relig. (27) stammt aus dem Jahre 391. Vgl. auch Ennar. in Ps. 9, 7

und Ep. 90 ; PL 33, 313 ff., u. a.



« Historia sacra et profana » bei Augustin 317

allem bezieht er sich auf die Psalmen, die immer wieder von der Gottesstadt

sprechen (Ps. 86, 2 ; 47, 9 ; 45, 5 u. a.). « Aus diesen und ähnlichen

Zeugnissen, die anzuführen viel zu weit ginge, haben wir erfahren, daß

es einen Gottesstaat gibt. Und wir begehren seine Bürger zu sein, aus

jener Liebe, die uns sein Gründer eingeflößt hat. Diesem Gründer des

heiligen Staates nun ziehen die Bürger des Weltstaates ihre Götter vor,
weil sie nicht wissen, daß er der Gott der Götter ist... Im Bewußtsein
meiner Schuldhaftigkeit will ich nun... darangehen, Ursprung, Entwicklung

und verdienten Ausgang der beiden Staaten zu erörtern, des

irdischen und des himmlischen, die, wie wir sagten, in der Weltzeit gewissermaßen

verflochten und miteinander vermischt sind. » 42 Ihren Ursprung
haben die beiden Staaten in der Transzendenz. Bereits das vorweltliche
Drama des Engelskampfes ist Kampf zwischen der civitas Dei und civitas

diaboli, denn die beiden Gemeinschaften umfassen nicht nur die
Menschen, sondern auch die Engel « Die Vorgeschichte der beiden Staaten,
die faktisch ineinander verflochten und vermengt sind, liegt bei den

Engeln, und ihr Ende liegt im Jenseits. »43 Man kann also nicht « von
vier Staaten sprechen, nämlich von zwei der Engel und ebensovielen

der Menschen, sondern nur von zweien, die Gemeinschaften sind : eine

der Guten, eine der Bösen, begründet nicht nur unter den Engeln,
sondern auch unter den Menschen » 44. In der gemeinsamen Urgeschichte
war diese Spaltung nur latent vorhanden. Sie wurde aber beim Brudermord

Kains an Abel sichtbar 45 und trat später voll zutage : die civitas
terrena mit dem Turmbau zu Babel46, die plantatio civitatis Dei mit
Abraham 47. Hat nun jede dieser beiden civitates eine eigene Geschichte
Die civitas Dei eine historia sacra, die civitas terrena eine historia profana

Zunächst sei festgestellt, daß sich diese beiden civitates weder auf
einen bestimmten Ort noch auf eine bestimmte Zeit festlegen lassen.

Ziegenfuß bemerkt daher, daß es falsch sei, diesen Begriff, wie immer
noch üblich, mit « Staat » zu übersetzen. Es ist vielmehr der Verband

42 CD XI, 1. Vgl. auch CD XIV, 1 : civitates duas secundum scripturas nostras
merito appellare possumus.

43 E. Seeberg : Geschichte und Geschichtsanschauung. Zschr. f. Kirchengeschichte

60 (1941) 328.
44 CD XII, 1.
45 CD XV, 5 : Primus fuit terrenae civitatis conditor fratricida.
46 CD XIV, 10 : Ab ilia superbia aedificanda turris usque in caelum... appa-

ruit civitas impiorum.
47 CD XIV, 12 : A Patre Abraham incipit esse notitia eius evidentior et cla-

riora leguntur promissa divina, quae nunc in Christo videmus impleri.



318 « Historia sacra et profana » bei Augustin

einer Gemeinschaft, die in dem jeweiligen Reich Bürger sind 48. Man
kann also die beiden Gemeinschaften nicht mit empirischen Institutionen
(etwa Kirche und Staat) identifizieren. Man darf sie aber auch nicht zu
einer bloßen mystischen Konstruktion verflüchtigen, die nichts mehr
mit Geschichte zu tun hat49. Sie sind einfach zwei Bürgerschaften,
« nicht mehr und nicht weniger » 50. Es sind zwei Gemeinschaften, die

in dieser Welt hart nebeneinanderstehen, ja so eng ineinander
verschlungen und miteinander verbunden, daß sie nicht zu trennen sind.
Es sind zwei Gruppen von Menschen. « Es gibt ein Babylon, es gibt ein

Jerusalem... Jenes hat den Teufel zum König, dieses hat Christus zum
König... Alle, die Irdisches sinnen, alle, die irdisches Glück Gott
vorziehen, alle, die Ihriges suchen und nicht, was Jesu Christi ist...,
gehören zu jenem einen Staate, der mystisch Babylon genannt wird... und
den Teufel zum König hat. Alle dagegen, die nach dem trachten, was
oben ist (Kol. 3,1), die sich vor Sünde hüten, die sündigend sich nicht
schämen zu bekennen..., die alle gehören zum einen Staat, der Christus
zum König hat. »51 Oder wie Augustinus es an anderer Stelle ausdrückt :

« Auf zwei Arten von Menschen achtet : die eine derer, die in Mühe sind,
die andere, in deren Mitte sie sich mühen ; die eine derer, die an die

Erde, die andere derer, die an den Himmel denken... Aber vermischt
sind diese Arten von Menschen. » 52 Dieses Sich-Ineinander-Schieben der
beiden Gemeinschaften macht einen doppelten Geschichtsablauf natürlich

außerordentlich schwierig, denn es liegen ja keine empirischen
Kriterien vor, nach denen man unterscheiden könnte, was historia sacra
und was historia profana objektiv wäre. Das Kriterium für die beiden
Staaten ist ein übersinnliches, die Liebe : « Die Selbstliebe bis zur
Gottesverachtung schuf den irdischen, die Gottesliebe bis zur Selbstverachtung

schuf den himmlischen Staat. » 53 Ob aber der einzelne Mensch zur
einen oder anderen Gemeinschaft gehört, ob er von der Gottes- oder der

48 Ziegenfuss, a. a. O. [Anm. 4], 119.
49 O. Herding: Augustin als Geschichtsdenker. Universitas 2 (1947) 654 : «Die

beiden 'Staaten' müssen also Gemeinschaften sein, die keine Geschichte im säkularen

Sinne haben können, denn sie haben nichts mit Raum und Zeit zu tun. »

60 W. Kamlah : Christentum und Geschichtlichkeit. Stuttgart 1951, 159.
61 Ennar. in Ps. 61, 5-7 (PL 36, 733-34).
62 Ennar. in Ps. 51 (PL 36, 603-604) ; vgl. auch 602 : modo in hoc saeculo cives

utriusque regni permixti sunt : corpus regni terreni et corpus regni caelestis com-
mixtum est.

63 CD XIV, 28. Daher werden auch die anderen Formulierungen, die Augustinus

für die beiden Staaten gebraucht, verständlich : civitas secundum carnem viven-
tium und civitas secundum spiritum viventium (CD XIV, 1 ; 2).



« Historia sacra et profana » bei Augustin 319

Selbstliebe getrieben wird, das läßt sich vor dem Endgericht nicht mit
Sicherheit feststellen. Dafür haben wir nur Indizien, die nicht ausreichen

für eine scharfe Abgrenzung der civitas dei und der civitas terrena.

Nun ist allerdings nicht zu übersehen, daß Augustinus eine «

Geschichte der weltlichen Reiche » kennt. « Babylon und Rom sind die
weithin leuchtenden Brennpunkte der politischen Weltgeschichte. Babylon

das erste Rom, Rom das zweite Babylon. » 54 Vor allem aber ist Rom
schlechthin die Vertreterin der civitas terrena B5. Rom hat jedoch eine

fest umrissene und feststellbare Geschichte. Läßt diese sich nicht als

selbständige historia profana im Gegensatz zu der von Gott gelenkten
historia sacra erkennen, sozusagen als Geschichte des Schlechten im
Gegensatz zur Geschichte des Guten

In seinem Frühwerk « De Ordine » (386) hat Augustinus auch dem
Schlechten einen Platz in der Gesamtordnung der Welt eingeräumt :

«... wie könnte es nicht in der Ordnung sein, wiewohl es Gott nicht
liebt Das ist ja doch gerade die Ordnung des Schlechten, daß es von
Gott nicht gehebt wird... So steht das Schlechte, das Gott nicht liebt,
einerseits nicht außerhalb der Ordnung, und andererseits liebt er doch
die Ordnung selbst ; gerade dies liebt er nämlich, das Gute lieb zu haben
und das Schlechte nicht lieb zu haben, und das ist ein Merkmal
erhabener Ordnung und göttlicher Einrichtung. Weil nun diese Ordnung und
Einrichtung die Harmonie des Weltalls gerade durch die Unterscheidung

wahrt, so kommt es, daß das Schlechte sogar notwendig sein muß.»56

Selbst wenn die « Weltgeschichte » daher vorwiegend aus Bösem bestünde,
wäre sie nicht dem Kompetenzbereich der göttlichen Vorsehung
entzogen. Nun findet man aber eine ganze Menge Gutes auch im römischen
Reich. Das ist alles nur von Gott her zu erklären und zu verstehen « und
es ist kein Gedanke daran, daß die Götter... das römische Reich hätten
vermehren und bewahren können » 57. « Nein, Gott, der Urheber und
Spender alles Glücks, er, der einzig Wahre, ist es, der die irdischen Reiche
Guten und Bösen verleiht ; aber nicht willkürlich und gleichsam zufällig.
Denn er ist Gott, nicht das Schicksal, und handelt nach einer uns zwar
verborgenen, ihm aber klar vor Augen liegenden Ordnung der Dinge
und Zeiten. » 68 Die Ursache der Größe des römischen Reiches ist weder

64 Scholz : a. a. O. [Anm. 31], 174. Vgl. CD XVIII, 2 ; 22.
65 CD I, 30 ; V, 14 ; 18 ; 19.
66 De Ordine 1, Gespräch VII, 18. Vgl. Keseling, a. a. O. [Anm. 9], 128.
57 CD IV, 28.
58 CD IV, 33.



320 « Historia sacra et profana » bei Augustin

Zufall noch Schicksal, « wie diese Worte von denen verstanden werden,
die zufällig nennen, was überhaupt keine oder wenigstens keine in einer

vernünftigen Ordnung begründeten Ursachen hat, und schicksalhaft,
was ohne Gottes und der Menschen Wille in notwendigem Ablauf der

Dinge sich ereignet. Vielmehr werden unfraglich durch göttliche
Vorsehung die menschlichen Reiche gegründet »69. Man kann also auch aus
der « Geschichte der irdischen Reiche » keine historia profana konstruieren,

die außerhalb der göttlichen Vorsehung - etwa von den Göttern

gelenkt - abliefe. Man kann sie historia profana nennen, wenn man sich

vergegenwärtigt, daß sie auch als solche in den Händen Gottes liegt,
denn « der höchste und wahre Gott mit seinem Wort und dem Heiligen
Geist... hat sicher nicht gewollt - wer dürfte das glauben - daß die
Reiche der Menschen, die Fürsten mitsamt den Untertanen, den
Gesetzen seiner Vorsehung entzogen seien»60. Geschichte im wirklichen
Sinne des Wortes umfaßt eben das ganze Menschengeschlecht81.

Die Einheit der Geschichte

Augustinus hat zum erstenmal eine Geschichtsphilosophie « im
Lichte der christlichen Weltanschauung, also vom Standpunkt der
Offenbarung aus »62 errichtet. Die Geschichte hat einen Anfang und ein Ende,
ein Ziel. « Was aber an diesem Gang der Geschichte auf dieses ewige,

einmalige Ziel hin eindeutig erkennbar und deutbar ist, das sind nur
die entscheidenden Handlungen Gottes selbst. »63 Diese Handlungen
Gottes werden uns kompetent nur in der Heiligen Schrift, der historia
sacra mitgeteilt. « Allein an diesen Offenbarungen läßt sich der

Fortgang, der Fortschritt zum Ende hin ablesen. »64 Daneben gibt es die

profane Historiographie, die historia profana, die zwar zur Klärung ein-

59 CD V, l.
60 CD V, il
61 De Vera Religione 25 (46) : Quoniam igitur divina Providentia, non solum

singulis hominibus quasi privatim, sed universo generi humano tamquam publice
consulit, quid cum singulis agatur, Deus qui agit, atque ipsi, cum quibus agitur,
sciunt. Quid autem agatur cum genere humano, per historiam commendari voluit,
et per prophetiam.

62 J. Reinkens : Die Geschichtsphilosophie des heiligen Augustinus.
Schafihausen 1866, 37.

63 M. Müller : a a. O. [Anm. 7], 686.
64 Ebd.



« Historia sacra et profana » bei Augustin 321

zelner strittiger Fragen herangezogen werden kann, die aber nicht ins
Gewicht fällt, wenn es gilt, den großen Ablauf der Universalgeschichte
zu beschreiben.

Die Universalgeschichte selbst ist nur als historia sacra verständlich,
denn worauf es in der Geschichte ankommt, « ist nicht die vergängliche
Größe von Reichen, sondern Erlösung und Verdammung in einer escha-

tologischen Zukunft. Das feste Ziel für das Verständnis der gegenwärtigen

und vergangenen Geschehnisse ist die letzte Vollendung : Jüngstes
Gericht und Auferstehung. Dieses Endziel bildet das Gegenstück zum
ursprünglichen Beginn der Menschheitsgeschichte mit Schöpfung und
Sündenfall. Auf diese beiden überhistorischen, ersten und letzten
Geschehnisse bezogen, ist die Geschichte selber ein Interim zwischen der
ersten Offenbarung des Heilsgeschehens und dessen zukünftiger Erfüllung.

Nur in dieser Perspektive eines entscheidenden Heilsgeschehens

tritt die profane Geschichte überhaupt in den Gesichtskreis von Augustin

» 65. Die historia profana - wenn man die Geschichte der irdischen
Reiche so nennen will - ist nicht so zu verstehen, daß sie aus dem Rahmen

der Gesamtgeschichte, die nur als Heilsgeschichte Sinn hat, herausfiele,

sich verselbständigte und im Gegensatz zur historia sacra stünde.
Vielmehr erscheint Augustin, der mit den Augen des Glaubens sieht,
« der ganze historische Prozeß der heiligen wie der profanen Geschichte

als vorherbestimmte ordinatio Dei. Insofern dient der ganze Plan des

Augustinischen Werkes dem Zweck, Gott in der Geschichte zu
rechtfertigen. Die Geschichte ist jedoch ganz und gar Gott unterstellt»66.
Somit ist es evident, daß Augustinus « eine Einheit in der Geschichte

statuiert und auch tatsächlich den Versuch macht, die Weltgeschichte
als Entwicklung des aufgestellten Prinzips darzustellen» 67. Dieses Prinzip

ist Gott. Der Prozeß der Manifestation ist die historia sacra.

66 Loewith : a. a. O. [Anm. 1], 155.
68 A. a. O. 157.
67 A. Niemann : a. a. O. [Anm. 26], 66.

21


	"Historia sacra et profana" bei Augustin

