Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 3-4

Artikel: "Historia sacra et profana” bei Augustin
Autor: Schoélz, Franz-Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761460

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FrRANZ-MARTIN ScEMOLZ OP

« Historia sacra et profana» bei Augustin

In den Versuchen, Augustins Geschichtsphilosophie verstdndlich zu
machen, tauchen immer wieder zwei Begriffe auf, die — sich gegenseitig
ergdnzend — die Geschichte in einen doppelten, parallel-laufenden Strom
einfangen : historia sacra und historia profana. Gelegentliche Formulie-
rungen legen den Gedanken nahe, dal3 es sich hier um zwei getrennte,
selbstdndige « Geschichten » handle. So schreibt Karl Loewith : « Augu-
stinus legt die Wahrheit der christlichen Lehre an der heiligen und
profanen Geschichte aus, aber die Weltgeschichte selbst hat fiir ihn kein
eigenes Interesse und keinen eigenen Sinn.»! Ja es hat sogar den An-
schein, daB die « Weltgeschichte » als irrelevant aus dem Rahmen der
Universalgeschichte herausfalle und keiner besonderen Bemithung wert
sei. « DaBl in diesem saeculum alles dem Wechsel unterworfen ist, ver-
steht sich fiir Augustinus von selbst. Gerade aus diesem Grund hat aber
die profane Geschichte fiir den Glauben keine unmittelbare Bedeutung...
Was immer zwischen der Gegenwart und dem Ende, als finis und Zelos,
noch geschehen mag, ist unerheblich im Vergleich zu der Alternative
der Annahme oder Ablehnung der christlichen Botschaft. Augustins
Glaube bedarf keiner geschichtlichen Entfaltung, weil der Geschichts-
verlauf als solcher das zentrale Mysterium der Fleischwerdung Gottes
weder hervorbringen, noch aufsaugen kann. » 2 « Angesichts dieser streng
religiosen Konzeption koénnen wir von Augustin kein besonderes In-
teresse fiir die weltliche Geschichte erwarten. »3

Freilich erscheint es nun duBerst problematisch, von einer « Ge-
schichtsphilosophie » Augustins zu sprechen, wenn ihm das Interesse fiir

1 K. LoEwITH : Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Stuttgart 1953, 153.
2 A& 0. 158%
3 A.a. 0. 158.



« Historia sacra et profana » bei Augustin 309

einen ganzen Sektor der Geschichte fehlt — vorausgesetzt, dafl diese Zwei-
teiluﬁg in historia sacra und profana iiberhaupt in der ganzen Breite, die
sie nahelegt, ihre Berechtigung hat. Damit wiirde ein Gedanke wieder auf-
gegriffen, der schon vor einigen Jahren die Kompetenz Augustins als Ge-
schichtsphilosoph in Frage stellte. « Es fehlt in seinem Denken von seiner
ganzen Anschauungsweise und seinen letzten Motiven aus der Ansatz-
punkt fiir eine Geschichtsphilosophie. Denn diese stellt den Zusammen-
hang des gesellschaftlichen Werdens gegenstindlich vor und deutet ihn
zugleich in der Richtung auf eine immanente Einheit, aus der fiir die
Geschichte ein Zusammenhang erwdchst. Ohne eine immanente Einheit-
lichkeit in ihrem gegenstdndlichen Zusammenhang gibt es im modernen
Sinn keine Geschichte. »* Wer den Begriff von « Geschichtsphilosophie »
notwendig mit immanenter Erklirung des Geschichtsablaufes verbindet,
wird Augustin allerdings den Titel Geschichtsphilosoph streitig machen
konnen, denn seine schopferische Leistung liegt ja gerade «in der Er-
kenntnis der gesellschaftlich gestaltenden Funktion der transzendenten
Innerlichkeit des Christen »®. Doch scheint diese Auffassung von Ge-
schichtsphilosophie eine unberechtigte Einengung auf das innerweltliche
Geschehen vorauszusetzen, die nicht allgemein geteilt wird. Tatsdchlich
liegt kein Grund vor, die Transzendenz-Erkenntnis der Geschichtsphi-
losophie vorzuenthalten, daher auch kein Grund, Augustins Civitas De:
als Geschichtsphilosophie abzulehnen. Vielmehr glauben wir, daf3 Franz
Neuner zurecht festgestellt hat, da3 das groBe Werk formal betrachtet,
eine Geschichtsphilosophie sei &. Es ist fraglich, ob man aus dem Augu-
stinischen Gesamtbild der Geschichte eine « unbedeutende » Aistoria pro-
fana herausbrechen kann, die keiner besonderen Beriicksichtigung be-
darf. Legt doch schon der erste Satz der Civitas Dei wenigstens ein
enges Ineinanderspielen beider Ordnungen nahe, wenn Augustinus im
Vorwort an Marcellinus sagt, dafl er den ruhmreichen Gottesstaat ver-
teidigen mochte, « wie er sich im Ablauf der Weltzeit darstellt ». Wenn
daher andererseits so hervorragende Philosophen wie Max Miiller in der
Civitas Der klar ausgedriickt finden, « dall die Geschichte fiir Augustin

1 W. Z1EGENFUSS : Augustinus — Christliche Transzendenz in Gesellschaft und
Geschichte. Berlin 1948, 91 f.

Vgl. dazu auch LoEwITH a. a. O., 153 : « Augustins Geschichtsauffassung... ist
keine Geschichtsphilosophie, sondern eine dogmatische Auslegung des Christen-
tums in dem Geschehen der Welt. »

5 ZIEGENFUSs : a.a. O., 117

8 F. NEUNER : Der geschichtsphilosophische Aufri von Augustins « Gottes-
staat». Theol.-prakt. Quartalschrift 102 (1954) 20.



310 « Historia sacra et profana » bei Augustin

nur offenbar ist als Heilsgeschichte » 7, dann stehen wir vor der Frage :
Wie ist die historia profana, von der eine ganze Reihe von Augustinus-
Interpreten sprechen, zu verstehen ? Wie verhalten sich Zistoria sacra
und profana zu einander ? Wo liegen die Griinde fiir diese Antinomie ?

Heilige und profane Historiographie

Wenn man sich nicht von vorneherein auf die Annahme festlegt,
Augustinus habe « Geschichte » nur als literarische (Erzdhl-)Form auf-
gefal3t 8, dann gibt es zundchst einige Grundtatsachen, die von allen
anerkannt werden. Der Wert sowohl der « Geschichte » — im noch nicht
ndher differenzierten Sinne —, als auch der Philosophie steht im Ver-
standnis Augustins auller Frage. Bereits in seinem Frithwerk De Ordine
betont er die Notwendigkeit der Philosophie: « Wer immer der Mei-

nung ist, man miisse jegliche Philosophie flichen, der will nur, daB3 wir
die Wahrheit nicht lieben sollen. Ich wiirde dich daher in dieser meiner
Schrift mit Nichtachtung tibergehen, wenn du die Wahrheit nicht lieb-
test. » ? Diese Hochschidtzung des menschlichen Wissens und des Ver-
standes finden wir auch in der Civitas Dei wieder : « Wie sehr man ferner
das Wissen liebt, und wie ungern die menschliche Natur sich tduschen
lassen will, ist schon daraus zu ersehen, daB jeder lieber bei klarem
Verstand jammern als ohne Verstand jauchzen mdochte. » 10 Als Weg, der
zu diesem Wissen fithrt, erkennt Augustinus auch die « Geschichte » an,
und zwar nicht nur die Geschichte, wie sie sich aus den Heiligen Biichern
darstellt, sondern auch wie sie von den profanen Geschichtsschreibern
tradiert worden ist. Geschichte ist fiir ihn « existenziell wichtig » *.

Wir wissen, dall Augustinus im ersten Teil seiner Civitas De: den

7 M. MULLER : Augustinus. Staatslexikon Bd. I, 680-694 (Sperrung nur in der
Zitation).

8 G. AMARTI : Il concetto di storia in Sant’Agostino. Rom 1951 (Diss. Greg.), 17:
Dal De Ordine agli ultimi scritti, I’ « historia », pure nell’incertezza dei suoi con-
torni, & sotto il segno di genere letteratio narrativo. In nessun luogo 1’ « historia »
& concepita da S. Agostino come dato obbiettivo, come accadimento.

® De Ordine XI, 32. Vgl. dazu die deutsche Ausgabe von P. KESELING : Gottes
Weltregiment. Des Aurelius Augustinus « zwei Biicher von der Ordnung ». Miin-
ster 1940, 143.

10 Cijvitas Dei (im Folgenden : CD) XI, 27. Die deutschen Zitate stammen aus
der Artemis Ausgabe : AURELIUS AUGUSTINUS : «Vom Gottesstaat», Bd I u. IIL.
Ziirich 1955.

11 Vgl. R. ScENEIDER : Welt und Kirche bei Augustin. Miinchen 1949, 88.



« Historia sacra et profana » bei Augustin a1

Vorwurf der Heiden zuriickweist, dal3 die christliche Religion Schuld an
der Romischen Katastrophe habe. Dieser Vorwurf konnte nur aus Un-
wissenheit und Unkenntnis der wirklichen Geschichte entstehen. « Nur
die Geschichte lehrt, wie es den Romern ergangen ist, als sie noch Gotter
verehrten. Wer ndmlich in den freien Wissenschaften zuhause ist und
die Geschichte liebt, weild sehr gut, wie es sich in Wirklichkeit verhilt. » 12
Tatsdchlich hat es ja auch frither Katastrophen gegeben. Hier iiberfiihrt
er seine Gegner der inneren Unlogik mit Hilfe der « Geschichte », denn
es bleibt die Frage, « warum jene GoOtter zugestimmt haben, dal} all
das Unheil, von dem ich erzidhlen will, ihren Verehrern zustiel3, bevor
sie sich durch die Verkiindigung des Namens Christi beleidigt fiihlten,
der die Opferhandlungen verbot » 13, Augustinus iiberfithrt die heidnische
Ansicht des Irrtums aus eben den heidnischen Geschichtsbiichern. « So
muBte denn aus den Biichern, die ihre Schriftsteller verfallten, um die
Geschichte vergangener Zeiten aufzuhellen, der Nachweis gefithrt wer-
den, daB es sich ganz anders verhilt, als sie sich einbilden und zugleich
gezeigt werden, dal3 ihre falschen Gotter, die sie einst Offentlich ver-
ehrten und heimlich jetzt noch verehren, nichts anderes sind als unreine
Geister. » 14

Nimmt also Augustinus einerseits die profanen Geschichtsschreiber
zuhilfe, um einen aktuellen Vorwurf zu entkriaften, so scheut er sich
andererseits nicht, den Geschichtsschreibern selber, sofern sie eine falsche
These konstruieren, von hoherer Warte aus ihren Irrtum nachzuweisen.
Wenn beispielsweise behauptet wird, daBl das Menschengeschlecht in
seiner Gesamtheit ewig sei!®, so weist er das zuriick. « Wenn ihnen
entgegengehalten wird, wie ihre Geschichtsschreibung unter der Vor-
aussetzung eines immer vorhanden gewesenen Menschengeschlechtes die
Wahrheit erzdhlen konne, wenn sie doch berichtet, wer die Erfinder
aller moglichen Dinge waren, wer die ersten Begriinder der freien Wis-
senschaften und der anderen Kiinste gewesen sind... da antworten sie,
es habe immer in gewissen Abstdnden Uberschwemmungen und Brinde
gegeben, die zwar nicht alles, aber doch das meiste auf Erden so ver-
wistet, dal} jedesmal nur ein winziges Menschenhduflein iibrig blieb...
Sie sagen aber nur, was sie vermuten, nicht was sie wissen. » 1

12 CD 11, 3.

13 CD 11, 8.

14 ebd.

15 ApurLeIlus : De Deo Socratis. Vgl. CD VIII 14-22.
16 CD XII, 10.



312 « Historia sacra et profana » bei Augustin

Grundsidtzlich erkennt also Augustinus die profane Historiographie
als Quelle der Geschichtskenntnis an, wenn auch nicht in dem abso-
luten und irrtumslosen Sinne wie die unvergleichlich hoher zu bewer-
tende Quelle der « Sacra Scriptura ». Geschichte wird dabei genau von
den Mythen und Fabeln unterschieden : « Diese Fabeln wurden bis zum
Trojanischen Kriege, mit dem Marcus Varro sein zweites Buch von der
Abstammung des rémischen Volkes beschliet, im Zusammenhang mit
Geschichten, die wirkliche Ereignisse schildern, in der Weise vom mensch-
lichen Erfindungsgeist erdichtet, dall den Gottheiten wenigstens kein
Schimpf angehingt wurde. » 17 Die profane Geschichte — « historia gen-
tium » ¥ — hat durchaus ihren Wert, insofern sie wirkliche Tatsachen
berichtet. Sie wird sogar herangezogen, wenn es Schwierigkeiten in der
Exegese der Evangelien gibt. Geburts- und Todesjahr des Herrn sind
aus der Heiligen Schrift allein nicht mit Sicherheit festzustellen. Aber
durch Vergleichen der Evangelien mit der « historia gentium » konnen
diese Fragen gekldrt werden. « Quidquid igitur de ordine temporum trans-
actorum indicat ea quae appellatur historia. » 1?

Wenn Augustinus somit die profane Geschichtsschreibung gelegent-
lich heranzieht zur Klirung umstrittener Fragen in der « Heiligen Schrift»,
oder um Beispiele anzufiithren, fiir das, was man tun oder nicht tun soll 2,
so ist doch ganz klar, dal3 die Biicher der heidnischen Schriftsteller eine
Geschichtsquelle von sehr zweifelhaftem Rang sind, gar nicht zu ver-
gleichen mit der authentischen Quelle, wie wir sie in der Heiligen Schrift
haben, denn « sie lassen sich auch durch gewisse verlogene Schriften tdu-
schen, die, wie es hei3t, von einer vieltausendjahrigen Geschichte wissen
wollen, wihrend wir nach der Heiligen Schrift vom Beginn der Mensch-
heit an noch nicht ganz sechstausend Jahre rechnen. Ich will mich nun
nicht lange damit aufhalten, die Wertlosigkeit jener Schriften, die von
einer weit groBeren Zahl von Jahrtausenden berichten, und ihre vollige
Unglaubwiirdigkeit in dieser Frage zu beweisen » .. Den Irrwegen ge-

17 CD XVIII, 13. Beachte die Gegeniiberstellung von fabulae fictae und histo-
viae, quae res veraciter gestas continent.

Vgl. auch CD XVIII, 16 : non fabuloso poeticoque mendacio, sed historica
attestatione.

18 De Doctr. Christ. IT, 28.

1% A.a. 0.

20 De Trin. X1I1I, 14 : ... et quidquid propter exempla vel cavenda vel imitanda,
et propter quarumque rerum quae nostris accomodata sunt usibus necessaria docu-
menta, historica cognitione colligimus.

21 CD XII, 11. Vgl. dazu auch De Gen. ad Litt.imp. lb. 3 (8).



« Historia sacra et profana » bei Augustin 313

geniiber, die die profanen Geschichtsschreiber — nicht nur in dieser Frage
— gegangen sind, zeigt er den einzigen, gegen alle Irrtiimer vollig ge-
sicherten Weg auf : Jesus Christus, Gott und Mensch zugleich, als Gott
das Ziel, als Mensch der Weg. « Dieser hat zuerst durch die Propheten,
darauf in eigener Person, nachher durch die Apostel geredet, soviel er
fur hinreichend erachtete, sodann auch durch die Schrift, die wegen ihres
hervorragenden Ansehens kanonisch heil3t, ausgehen lassen. IThr schen-
ken wir Glauben in all den Dingen, die uns zu wissen heilsam ist und
die wir aus uns selber nicht wissen kénnen. » 22 Damit ist klar die Hei-
lige Schrift als die Geschichtsquelle schlechthin deklariert; damit ist aber
auch schon die Bedingung aufgezeigt, die mit der Heiligen Schrift als
der allein zustindigen Wiedergabe der «historia sacra» gegeben ist:
der Glaube ! « Von allem Sichtbaren ist die Welt das gréBte, von allem
Unsichtbaren Gott. Dal3 aber eine Welt vorhanden ist, sehen wir, dal3
Gott ist, glauben wir. Dall aber Gott die Welt geschaffen hat, glauben
wir niemand sicherer als Gott selber. Wo haben wir ihn gehort ? Nun,
einstweilen nirgendwo besser als in der Heiligen Schrift, wo sein Pro-
phet spricht : Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde. » 2 Die Heilige
Schrift ist es auch, aus der wir — nach der einmal geschehenen Erschaf-
fung der Welt — den weiteren Ablauf der heiligen Geschichte, die Ent-
wicklung des Gottesstaates, erfahren. « Wir sprechen vom Gottesstaat.
Thn bezeugt die Heilige Schrift, die, hoch tiber dem ganzen Schrifttum
aller Volker stehend, nicht etwa infolge zufilliger Regungen in mensch-
lichen Gemiitern, sondern kraft Anordnung der hochsten Vorsehung die
Menschengeister ausnahmslos durch ihr gottliches Ansehen sich unter-
worfen hat. » %

Ebenso wie den Gottesstaat bezeugt die Schrift auch den anderen,
den « Weltstaat ». Wie vielfdltig das Leben der Volker uns auch er-
scheint, so « gibt es doch nicht mehr als nur zwei Arten menschlicher
Gemeinschaft, die wir mit unserer Heiligen Schrift sehr wohl zwei Staa-
ten nennen koénnen » 25,

Damit wire zundchst einmal die Frage der Geschichtsquellen ge-
kldrt. Augustinus kennt und beriicksichtigt die profane Geschichtschrei-
bung ; besonders die Biicher I-X der Civitas Dei sind Zeugnis dafiir.
Doch hat die Profangeschichte nur eine untergeordnete Bedeutung 2°.
Sie kommt nur als « Hilfswissenschaft » in Betracht und wird, sobald

22 CD XI, 3. 23 CD XI, 4.
#.CD XI, 4. & CD XIV; 1.
28 A, N1EMANN : Augustins Geschichtsphilosophie. Greifswald 1895, 21.



314 « Historia sacra et profana » bei Augustin

sie sich mit der « historia sacra » der Bibel nicht in Ubereinstimmung
befindet, ohne Bedenken zugunsten der letzteren verworfen. In diesem
Sinne ist es auch moglich, von einer historia sacra et profana zu sprechen :
wenn die beiden Begriffe sich nur auf die narratio rerum gestarum bezie-
hen. Doch mul3 dabei beriicksichtigt werden, dal3 der Ausdruck chistoria
profana » nicht von Augustinus stammt. (Wie wir gesehen haben, nennt
er die heidnische Geschichtsschreibung historia gentium.) Und weiter
mul3 beriicksichtigt werden, daB3 der Ausdruck Aistoria sacra, den wir
fiir die literarische Gattung der Heiligen Schrift stehen haben, von den
« Heiden » bereits in einem ganz anderen Sinne gebraucht worden war.
Aus der Epistola XVII geht hervor, dal3 die Romer ihrerseits die heid-
nischen Gottermythen als historia sacra bezeichnen *?. Es handelt sich
hier also um einen historiographischen TOPOS, mit dem die Erzdh-
lungen von den Goéttern gemeint waren und der nichts mit der heutigen
Terminologie zu tun hat. Um Verwechslungen zu vermeiden, sei daher
wiederholt : wenn wir hier diese Ausdriicke gebrauchen, so verstehen
wir — zundchst wenigstens — unter historia profana die heidnische Ge-
schichtsschreibung und unter historia sacra die Biicher der Heiligen
Schrift. Wie steht es aber mit der Anwendung dieses Begriffspaares auf
den objektiven Ablauf der Weltgeschichte selbst ?

Heilige und profane Geschichte

Heinrich Scholz hat einen doppelten Begriff von Geschichte bei
Augustinus gefunden. « Die erste und grundlegende Vorstellung ist die :
Geschichte ist der Gesamtprozel, der zwischen der Schopfung und dem
Weltgericht liegt. Anfang und Ende der beiden Reiche ...sind in die
Uberwelt verlegt : das was wir heute Weltgeschichte nennen, ist nur
das Mittelstiick der Augustinischen Betrachtung. » ® Der zweite, einge-
schrinkte Begriff von Geschichte umfal3t eben dieses Mittelstiick, « den
Inhalt dieser ganzen Zeit oder Weltperiode, in der die Kette von Sterben
und Geborenwerden nicht abreil3t » 2°. So ist es durchaus gerechtfertigt,
die Gesamtgeschichte in der Augustinischen Auffassung in drei Abschnitte

¥7 Epistola XVII (a), 1. PL 33, 83 : Primo enim Olympi montis et fori vestri
comparatio facta est: quae nescio quo pertinuerit, nisi ut me commonefaceret
in illo monte Jovem castra posuisse, cum adversus patrem bella gereret, ut ea
docet historia, quam vestri sacram vocant.

28 H. ScuoLz : Glaube und Unglaube in der Weltgeschichte. Leipzig 1911, 139.

2 CD XV, 1: hoc universum tempus sive saeculum, in quo cedunt morientes
succeduntque nascentes.



« Historia sacra et profana » bei Augustin 315

einzuteilen : eine Vorgeschichte im Himmel, die irdisch-empirische Ge-
schichte, die Nachgeschichte im Himmel. Denn das, was man heute unter
Geschichte versteht, «miindet am Anfang und am Ende in die Ewigkeit.
Am Anfang und am Ende der Geschichte steht Gott » 3. Diese « reli-
giose Ganzheitsbetrachtung » fordert auch den Sinn der Geschichte zu-
tage : sie ist Ausdruck und Rechtfertigung der gottlichen Vorsehung.
« An der Spitze seiner Geschichtsphilosophie steht der Satz, daf der all-
méchtige Weltenmeister in seiner Allwirksamkeit alles macht, dal3 folg-
lich auch die geschichtlichen Dinge sich nach seinem Willen regeln und
daB3 Gott iiberhaupt hinter allem steht, was die Menschheit in der Ge-
schichte erlebt. » 3! Universalgeschichte ist «eine Gottesoffenbarung
grofen Stils » 32,

Es ist also grundsitzlich daran festzuhalten, daB3 die Geschichte
einen einheitlichen Prozel3 darstellt. Und zwar ist Geschichte als historia
sacra zu verstehen, die von Gott bestimmt und gelenkt wird. Das, was
es im Verlauf dieses Prozesses an Fakten zu erzihlen gibt, ist zweit-
rangig, weil es nur Mittel ist, einen Entwurf, eine Lehre, zu vermit-
teln. « Die historia sacra ist mit einer Wahrheit beladen ; daher darf
sie sich nicht im bloBen Erzidhlen von Fakten erschopfen. Sie muf3 auch
eine Erklirung dieser Fakten geben... » 3 Der eigentliche Sinn der Ge-
schichte kommt also erst zum Vorschein, wenn man sie als Universal-
geschichte betrachtet, die auf einen absoluten Anfang und auf ein abso-
lutes Ende bezogen ist. « Der Augustinische Entwurf ist eine Philosophie
der Offenbarung, die, weil sie sich nicht auf die Gegenwart beschrinkt,
sondern Vergangenheit und Zukunft umspannt, auch die Geschichte in
ihrem Plan mit aufnimmt, aber nicht, um sie fiir sich zu wiirdigen, son-
dern um sie als Beweismittel des Glaubens wider den Unglauben zu
verwerten. » 3 Sie hat nichts anderes zum Gegenstand, als « das Han-
deln Gottes mit dem Menschen » 3.

30 'W. voN LoEwENICH : Augustin und das christliche Geschichtsdenken. Miin-
chen 1947, 42. :

31 Scuorz : a.a. O. [Anm. 28], 140 f. Vgl. CD IV, 33 : Ipse dat regna terrena
et bonis et malis, neque hoc temere et quasi fortuito, quia Deus est, sed pro rerum
ordine occulte nobis, notissimo sibi.

32 ScHoLz: a.a. O., 143.

8 AMARI: a.a. O. [Anm. 8], 93 : in questa storia sacra il racconto & secondario,
esso & mezzo, veicolo di una concezione, di una dottrina... S. 94 : La storia sacra
& carica di verita, per cui non dev’essere solo un racconto di fatti, ma anche una
spiegazione di essi.

3% ScHorz : a.a. O. 93.

35 K. Heussi: Vom Sinn der Geschichte — Augustinus und die Moderne. Jena
1930, 10.



316 « Historia sacra et profana » bei Augustin

Im Gegensatz zu dieser Universalgeschichte beginnt die Weltge-
schichte mit der Erschaffung der Welt, in der zugleich Zeit und Raum
mitgeschaffen worden sind 2¢. Weltgeschichte ist hier nicht als Aistoria
profana im Gegensatz zur historia sacra zu verstehen, sondern als das
Eintreten der aus der Ewigkeit kommenden historia sacra in die Zeit.
« Die Heilsgeschichte weitet sich aus zur Weltgeschichte ; die Heilsge-
schichte schlie3t die Weltgeschichte nicht aus, sondern ein, sie begreift
sie in sich. Die Weltgeschichte steht im Dienst der Heilsgeschichte und
bekommt eben damit ihren universalen Charakter. Sie wird universal,
weil sie unter dem universalen Gottesgedanken gesehen wird. » " In dem
nun weiterlaufenden Prozel der Geschichte « verbindet sich Ewigkeit
und Zeit » 3. Gott hort keineswegs auf, die Geschichte in seiner Hand
zu halten und zu behalten. Er wirkt auch in die Zeit 3. Dieses Einander-
Durchdringen von Zeit und Ewigkeit ist nicht nur psychologisch zu ver-
stehen %, sondern durchaus real. Gott hat tatsédchlich die Ziigel in der
Hand ; es passiert nichts in der Geschichte, was er nicht will oder zu-
1af3t. Ob allerdings die sich im Verlauf des Prozesses abspaltende « Ge-
schichte der Weltreiche » als Aistoria profana — im Sinne eines selbstdn-
digen Prozesses auBlerhalb der Reichweite der gottlichen Allmacht — zu
verstehen sei, diese Frage wollen wir erst beantworten, nachdem wir die
Struktur der beiden civitates untersucht haben.

Civitas Dei und Civitas Terrena

Die Existenz der beiden Staaten steht fiir Augustinus aus dem Zeug-
nis der Heiligen Schrift fest. Schon lange bevor er daranging, die Civitas
Dei zu schreiben, war fiir ihn die Gegeniiberstellung der civitas Dei und
der civitas terrena (civitas diaboli) eine Selbstverstdndlichkeit **. Vor

3¢ CD XI, &; 5; 6.

37 LLOEWENICH : a.a. O. [Anm. 30], 6 f.

38 T STrINBUCHEL : GroBe Gestalten des Abendlandes. Trier 1951, 104.

39 Vgl. Ennarrationes in Ps. 40, 3 (PL 36, 1861) : Ne putarentilli qui intelligunt
egenum et pauperem, recipiendos quidem se esse in caelum, sed negligi in terra ;
et non sperarent nisi quod futurum est in aeternum, quod autem praesens est,
putarent Deum non curare in sanctis et fidelibus suis; ubi dixit quod maxime
expectare debemus, Dominus conservet eum, et vivificet eum respexit ad istam
vitam. Et beatum, inquit, faciat eum in terra ... non te deserit Deus in terra.

10 AMaRI: a.a.O. [Anm. 8], 134: La penetrazione dell’eterno nella storia ha
luogo in un ordine interno e segreto : nello spirito dell'nvomo intelligente e libero.

41 De Vera Relig. (27) stammt aus dem Jahre 391. Vgl. auch Ennar. in Ps. 9, 7
und Ep. 90 ; PL 33, 313 ff., u. a.



« Historia sacra et profana » bei Augustin 317

allem bezieht er sich auf die Psalmen, die immer wieder von der Gottes-
stadt sprechen (Ps. 86, 2 ; 47, 9 ; 45, 5 u. a.). « Aus diesen und dhnlichen
Zeugnissen, die anzufithren viel zu weit ginge, haben wir erfahren, da3
es einen Gottesstaat gibt. Und wir begehren seine Biirger zu sein, aus
jener Liebe, die uns sein Griinder eingefloft hat. Diesem Griinder des
heiligen Staates nun ziehen die Biirger des Weltstaates ihre Gotter vor,
weil sie nicht wissen, dal3 er der Gott der Gotter ist... Im BewuBtsein
meiner Schuldhaftigkeit will ich nun... darangehen, Ursprung, Entwick-
lung und verdienten Ausgang der beiden Staaten zu ertrtern, des irdi-
schen und des himmlischen, die, wie wir sagten, in der Weltzeit gewisser-
malen verflochten und miteinander vermischt sind. » 4 Thren Ursprung
haben die beiden Staaten in der Transzendenz. Bereits das vorweltliche
Drama des Engelskampfes ist Kampf zwischen der civitas Dei und civitas
dtaboli, denn die beiden Gemeinschaften umfassen nicht nur die Men-
schen, sondern auch die Engel « Die Vorgeschichte der beiden Staaten,
die faktisch ineinander verflochten und vermengt sind, liegt bei den
Engeln, und ihr Ende liegt im Jenseits. » ¥ Man kann also nicht « von
vier Staaten sprechen, nidmlich von zwei der Engel und ebensovielen
der Menschen, sondern nur von zweien, die Gemeinschaften sind : eine
der Guten, eine der Bosen, begriindet nicht nur unter den Engeln, son-
dern auch unter den Menschen » 4%, In der gemeinsamen Urgeschichte
war diese Spaltung nur latent vorhanden. Sie wurde aber beim Bruder-
mord Kains an Abel sichtbar % und trat spiter voll zutage : die civitas
tervena mit dem Turmbau zu Babel %, die plantatio civitatis Dei mit
Abraham %7. Hat nun jede dieser beiden civitates eine eigene Geschichte ?
Die civitas Dei eine historia sacra, die civitas tervena eine historia profana ?

Zunichst sei festgestellt, dal3 sich diese beiden civitates weder auf
einen bestimmten Ort noch auf eine bestimmte Zeit festlegen lassen.
Ziegenfull bemerkt daher, dal3 es falsch sei, diesen Begriff, wie immer
noch iiblich, mit « Staat » zu iibersetzen. Es ist vielmehr der Verband

42 CD XI, 1. Vgl. auch CD XIV, 1: civitates duas secundum scripturas nostras
merito appellare possumus.

43 E. SEEBERG : Geschichte und Geschichtsanschauung. Zschr. f. Kirchenge-
schichte 60 (1941) 328.

# CD XII, 1.

45 CD XV, 5: Primus fuit terrenae civitatis conditor fratricida.

46 CD XIV, 10 : Ab illa superbia aedificanda turris usque in caelum... appa-
ruit civitas impiorum.

47 CD XIV, 12 : A Patre Abraham incipit esse notitia eius evidentior et cla-
riora leguntur promissa divina, quae nunc in Christo videmus impleri.



318 « Historia sacra et profana » bei Augustin

einer Gemeinschaft, die in dem jeweiligen Reich Biirger sind 8. Man
kann also die beiden Gemeinschaften nicht mit empirischen Institutionen
(etwa Kirche und Staat) identifizieren. Man darf sie aber auch nicht zu
einer bloBen mystischen Konstruktion verfliichtigen, die nichts mehr
mit Geschichte zu tun hat #®. Sie sind einfach zwei Biirgerschaften,
«nicht mehr und nicht weniger » ®. Es sind zwei Gemeinschaften, die
in dieser Welt hart nebeneinanderstehen, ja so eng ineinander ver-
schlungen und miteinander verbunden, dal} sie nicht zu trennen sind.
Es sind zwei Gruppen von Menschen. « Es gibt ein Babylon, es gibt ein
Jerusalem... Jenes hat den Teufel zum Konig, dieses hat Christus zum
Konig... Alle, die Irdisches sinnen, alle, die irdisches Gliick Gott vor-
ziehen, alle, die Ihriges suchen und nicht, was Jesu Christi ist..., ge-
horen zu jenem einen Staate, der mystisch Babylon genannt wird... und
den Teufel zum Konig hat. Alle dagegen, die nach dem trachten, was
oben ist (Kol. 3, 1), die sich vor Siinde hiiten, die siindigend sich nicht
schiamen zu bekennen..., die alle gehGren zum einen Staat, der Christus
zum Konig hat.» 8 Oder wie Augustinus es an anderer Stelle ausdriickt :
« Auf zwei Arten von Menschen achtet : die eine derer, die in Miihe sind,
die andere, in deren Mitte sie sich miihen ; die eine derer, die an die
Erde, die andere derer, die an den Himmel denken... Aber vermischt
sind diese Arten von Menschen. » 3 Dieses Sich-Ineinander-Schieben der
beiden Gemeinschaften macht einen doppelten Geschichtsablauf natiir-
lich auBerordentlich schwierig, denn es liegen ja keine empirischen Kri-
terien vor, nach denen man unterscheiden konnte, was historia sacra
und was historia profana objektiv wire. Das Kriterium fiir die beiden
Staaten ist ein iibersinnliches, die Liebe : « Die Selbstliebe bis zur Gottes-
verachtung schuf den irdischen, die Gottesliebe bis zur Selbstverach-
tung schuf den himmlischen Staat. » 3 Ob aber der einzelne Mensch zur
einen oder anderen Gemeinschaft gehort, ob er von der Gottes- oder der

48 ZIEGENFUSS, a.a. O. [Anm. 4], 119.

49 O. HERDING: Augustin als Geschichtsdenker. Universitas 2 (1947) 654 : «Die
beiden ‘Staaten’ miissen also Gemeinschaften sein, die keine Geschichte im siku-
laren Sinne haben kénnen, denn sie haben nichts mit Raum und Zeit zu tun.»

50 W. KaMmLAH : Christentum und Geschichtlichkeit. Stuttgart 1951, 159.

51 Ennar. in Ps. 61, 5-7 (PL 36, 733-34).

%2 Ennar. in Ps. 51 (PL 36, 603-604) ; vgl. auch 602: modo in hoc saeculo cives
utriusque regni permixti sunt : corpus regni terreni et corpus regni caelestis com-
mixtum est.

53 CD XIV, 28. Daher werden auch die anderen Formulierungen, die Augusti-
nus fiir die beiden Staaten gebraucht, verstindlich : civitas secundum carnem viven-
tium und civitas secundum spivitum viventium (CD XIV, 1; 2).



« Historia sacra et profana » bei Augustin 319

Selbstliebe getrieben wird, das 148t sich vor dem Endgericht nicht mit
Sicherheit feststellen. Dafiir haben wir nur Indizien, die nicht ausreichen
fiir eine scharfe Abgrenzung der civitas de: und der civitas terrena.

Nun ist allerdings nicht zu iibersehen, dal Augustinus eine « Ge-
schichte der weltlichen Reiche » kennt. « Babylon und Rom sind die
weithin leuchtenden Brennpunkte der politischen Weltgeschichte. Baby-
lon das erste Rom, Rom das zweite Babylon. » 3 Vor allem aber ist Rom
schlechthin die Vertreterin der civitas ferrena **. Rom hat jedoch eine
fest umrissene und feststellbare Geschichte. Ldt diese sich nicht als
selbstdndige historia profana im Gegensatz zu der von Gott gelenkten
historia sacra erkennen, sozusagen als Geschichte des Schlechten im Ge-
gensatz zur Geschichte des Guten ?

In seinem Frithwerk « De Ordine » (386) hat Augustinus auch dem
Schlechten einen Platz in der Gesamtordnung der Welt eingerdumt :
«...wie konnte es nicht in der Ordnung sein, wiewohl es Gott nicht
liebt ? Das ist ja doch gerade die Ordnung des Schlechten, dal3 es von
Gott nicht geliebt wird... So steht das Schlechte, das Gott nicht liebt,
einerseits nicht aullerhalb der Ordnung, und andererseits liebt er doch
die Ordnung selbst ; gerade dies liebt er ndmlich, das Gute lieb zu haben
und das Schlechte nicht lieb zu haben, und das ist ein Merkmal erha-
bener Ordnung und gottlicher Einrichtung. Weil nun diese Ordnung und
Einrichtung die Harmonie des Weltalls gerade durch die Unterschei-
dung wahrt, so kommt es, daf das Schlechte sogar notwendig sein muf3.»%
Selbst wenn die « Weltgeschichte » daher vorwiegend aus Bésem bestiinde,
wire sie nicht dem Kompetenzbereich der gottlichen Vorsehung ent-
zogen. Nun findet man aber eine ganze Menge Gutes auch im rémischen
Reich. Das ist alles nur von Gott her zu erkldren und zu verstehen « und
es ist kein Gedanke daran, daf3 die Gotter... das romische Reich hitten
vermehren und bewahren konnen » %7. « Nein, Gott, der Urheber und
Spender alles Gliicks, er, der einzig Wahre, ist es, der die irdischen Reiche
Guten und Bosen verleiht ; aber nicht willkiirlich und gleichsam zuféllig.
Denn er ist Gott, nicht das Schicksal, und handelt nach einer uns zwar
verborgenen, ihm aber klar vor Augen liegenden Ordnung der Dinge
und Zeiten. » ¥ Die Ursache der GroBe des romischen Reiches ist weder

54 ScHorz: a.a.O. [Anm. 31], 174. Vgl. CD XVIII, 2; 22.

5 CDTI,30; V,14; 18; 19.

56 De Ordine 1, Gespriach VII, 18. Vgl. KESELING, a.a. O. [Anm. 9], 128.
57 CD IV, 28.

88 CD IV, 33.



320 « Historia sacra et profana » bei Augustin

Zufall noch Schicksal, « wie diese Worte von denen verstanden werden,
die zufdllig nennen, was iiberhaupt keine oder wenigstens keine in einer
verniinftigen Ordnung begriindeten Ursachen hat, und schicksalhaft,
was ohne Gottes und der Menschen Wille in notwendigem Ablauf der
Dinge sich ereignet. Vielmehr werden unfraglich durch géttliche Vor-
sehung die menschlichen Reiche gegriindet » ®®. Man kann also auch aus
der « Geschichte der irdischen Reiche » keine historia profana konstruie-
ren, die auBerhalb der gottlichen Vorsehung — etwa von den Gittern
gelenkt — abliefe. Man kann sie historia profana nennen, wenn man sich
vergegenwirtigt, dal3 sie auch als solche in den Héinden Gottes liegt,
denn « der hochste und wahre Gott mit seinem Wort und dem Heiligen
Geist... hat sicher nicht gewollt — wer diirfte das glauben ? — daf} die
Reiche der Menschen, die Fiirsten mitsamt den Untertanen, den Ge-
setzen seiner Vorsehung entzogen seien»®. Geschichte im wirklichen
Sinne des Wortes umfaflt eben das ganze Menschengeschlecht ¢

Die Einheit der Geschichte

Augustinus hat zum erstenmal eine Geschichtsphilosophie « im
Lichte der christlichen Weltanschauung, also vom Standpunkt der Offen-
barung aus » %% errichtet. Die Geschichte hat einen Anfang und ein Ende,
ein Ziel. « Was aber an diesem Gang der Geschichte auf dieses ewige,
einmalige Ziel hin eindeutig erkennbar und deutbar ist, das sind nur
die entscheidenden Handlungen Gottes selbst.» % Diese Handlungen
Gottes werden uns kompetent nur in der Heiligen Schrift, der Aistoria
sacra mitgeteilt. « Allein an diesen Offenbarungen 1Bt sich der Fort-
gang, der Fortschritt zum Ende hin ablesen. »  Daneben gibt es die
profane Historiographie, die Aistoria profana, die zwar zur Klarung ein-

% CD V, 1.

0 CD V, 11

61 De Vera Religione 25 (46) : Quoniam igitur divina providentia, non solum
singulis hominibus quasi privatim, sed universo generi humano tamquam publice
consulit, quid cum singulis agatur, Deus qui agit, atque ipsi, cum quibus agitur,
sciunt. Quid autem agatur cum genere humano, per historiam commendari voluit,
et per prophetiam.

62 J. REINKENS : Die Geschichtsphilosophie des heiligen Augustinus. Schaff-
hausen 1866, 37.

63 M. MULLER : a a.O. [Anm. 7], 686.

84 Ebd.



« Historia sacra et profana » bei Augustin ; a2l

zelner strittiger Fragen herangezogen werden kann, die aber nicht ins
Gewicht fallt, wenn es gilt, den groBen Ablauf der Universalgeschichte
zu beschreiben.

Die Universalgeschichte selbst ist nur als Azstoria sacra verstindlich,
denn worauf es in der Geschichte ankommt, «ist nicht die vergidngliche
GroBe von Reichen, sondern Erlosung und Verdammung in einer escha-
tologischen Zukunft. Das feste Ziel fiir das Verstdndnis der gegenwar-
tigen und vergangenen Geschehnisse ist die letzte Vollendung : Jiingstes
Gericht und Auferstehung. Dieses Endziel bildet das Gegenstiick zum
urspriinglichen Beginn der Menschheitsgeschichte mit Schépfung und
Siindenfall. Auf diese beiden iiberhistorischen, ersten und letzten Ge-
schehnisse bezogen, ist die Geschichte selber ein Interim zwischen der
ersten Offenbarung des Heilsgeschehens und dessen zukiinftiger Erfiil-
lung. Nur in dieser Perspektive eines entscheidenden Heilsgeschehens
tritt die profane Geschichte iiberhaupt in den Gesichtskreis von Augu-
stin » 9. Die historia profana — wenn man die Geschichte der irdischen
Reiche so nennen will — ist nicht so zu verstehen, daf3 sie aus dem Rah-
men der Gesamtgeschichte, die nur als Heilsgeschichte Sinn hat, heraus-
fiele, sich verselbstdndigte und im Gegensatz zur Aistoria sacra stiinde.
Vielmehr erscheint Augustin, der mit den Augen des Glaubens sieht,
« der ganze historische Prozel3 der heiligen wie der profanen Geschichte
als vorherbestimmte ordinatio Dei. Insofern dient der ganze Plan des
Augustinischen Werkes dem Zweck, Gott in der Geschichte zu recht-
fertigen. Die Geschichte ist jedoch ganz und gar Gott unterstellt » .
Somit ist es evident, dall Augustinus « eine Einheit in der Geschichte
statuiert und auch tatsédchlich den Versuch macht, die Weltgeschichte
als Entwicklung des aufgestellten Prinzips darzustellen » ¢7. Dieses Prin-
zip ist Gott. Der Prozel3 der Manifestation ist die historia sacra.

8 TLoEwITH : a.a. O. [Anm. 1], 155.
8 A.a.0. 157.
67 A. NIEMANN : a.a. O. [Anm. 26], 66.



	"Historia sacra et profana" bei Augustin

