
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 3-4

Artikel: S. Thomas nulli systemati morali favet

Autor: Kunii, Jordanus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JORDANUS KUNIÖIC OP

S.Thomas nulli systemati morali favet

Vix necesse praemonere aestimamus hic de variis systematibus,

quae de fundamento ac norma moralitatis agunt, minime qnaestionem
versari. Doctrina S. Thomae quoad tale punctum doctrinae est ipsa
doctrina perennis, systema doctrinae moralis christianae. Primus inter
omnes ipse Angelicus moralem christianam in aedificium theologicum
inseruit, et sic moralis ipsa ad illud systema doctrinale pertinet, quod,
fundamentalibus quibusdam thesibus innixum, ut Organismus quidam
apparet unitatemque totius scibilis repraesentat. Communicat cum

parte dogmatica in unitate obiecti formalis ac subiecti, at, si illi « ideam-
matrem » ut parti speciali istiusmodi aedificii theologici invenire velimus,
hanc non aliam esse quam ordinem actionum humanarum, quibus
homo a Deo egressus ad eumdem revertitur, de facili concordabimus.

Asserentes igitur S. Thomam nulli systemati morali favere, ad ilia
systemata moralia mentem dirigimus, quae methodum proponunt, qua
in dubiis practicis certitudo moralis practica seu prudentialis obtineri
possit. Tali modo accepta systemata de soivendo uno puncto scibilis

practici agunt, de soivendo nempe dubio conscientiae, ut haec certum
dictamen practicum de honestate particularis actionis a nobis elicien-
dae, ideoque de liceitate eiusdem, edicere valeat. Quod tale dubium
solvere sit nomentosum, nemo est qui dubitet. Cogita in angustia positum
sacerdotem, qui nescit utrum ad Breviarii recitationem teneatur, cum,
infirmitate laborans, excusatum sese aestimare posse necne dubitet ;

cogita item in dubio irretitum ilium, qui carnem manducare formidat,
cum dubitet utrum dies abstinentiae sit, vel utrum iam incoepta vel
terminata sit ; cogita et ilium debitorem, qui conscius debiti certe

contracti, dubitat utrum restituerit nec amplius teneatur vel non
restituent et ad restitutionem adhuc obligatus maneat. Et bene nota agi de



276 S. Thomas nulli systemati morali favet

dubio practico, et quidem proxime practico, nam tale precise est dubium
conscientiae, dum dubia mere speculativa vel et dubia remote practica,
cum ab actione longius distent et ad eorum solutionem multa et varia
media extent, minus animum premunt. Et talem certitudinem quaerimus,
quae, stante dubio speculativo, prudenti actioni viam aperit.

Iam a tribus saeculis innumeri de hac quaestione conscripti sunt
libri, variaeque solutiones propositae. Numquid usque ad saec. XVI talis
anxiosa quaestio non extiterit Quaenam solutio dabatur Certum est
etiam tempore saeculum XVI praecedenti viros sanctos ac doctos exti-
tisse. Hic hiatus historicus diffidentiam in ipso quaestionis ingressu parit,
nam vix possibile videtur ad quaestionis positionem eiusque solutionem
veteres non pervenisse, sed reliquisse posteris, ut non solum quaes-
tionem ponant, sed earn unica propositione magica solvant. Utinam
huic diffidentiae opponi possit illud : « Contra factum non datur
argumentum », id est : utinam de facto systemata quae proponuntur vere
solutionem convenientem animo nostro offerre possint

Diffidentia crescit, nam moralistas discordes invenies quoad ipsam
notionem systematis eiusque munus. Sunt namque quidam, qui systema
ad solvendum dubium practicum conscientiae aptum identificant cum
uno solo principio assumpto, dum alii, magis quasi conscii complexitatis
quaestionis solvendae, de complexu seu pluralitate principiorum loquun-
tur. Non desunt qui, quasi perterriti, ita loquantur, ac si a systematibus
solum munus solvendi dubia speculativa expectarent, aliis magis fidenter
iisdem systematibus saltern dubia remote-practica solvenda committenti-
bus. Audaces quoque invenies, qui systematum ope dicunt nos posse
solvere dubia proxime practica et quidem in quolibet casu et in qualibet
materia.

Fundamentum diffidentiae reperies etiam, si de extensione systematum

certificari velis. Valor systematum extenditur, dicunt aliqui, tum
ad legem naturalem tum ad legem positivam, quod alii aegre ferentes,
ilium ad solas leges positivas restringunt. Utrum, insuper, solum ad

dubia facti an etiam ad dubia iuris Ad omnia haec systemata deberent
modum facilem, promptum, securum praebere, ut conscientia ad dictan-
dum procedere possit, at non desunt qui tot ac tantas praecautiones
adhibere coguntur, ut nec docti nec indocti, nec laici nec sacerdotes

systematibus sie et simpliciter fidere possint, ex quo fit, Ut systema,
quod tamquam dux fidus ac expeditus ducere debuisset hominis conscien-

tiam ad solvenda dubia, convertatur in dubiosum et obscurum labirin-
thum, vel caecum qui caecum ducit.



S. Thomas nulli systemati morali favet 277

Discordia theologorum non cessât nec tune quidem, cum de mente
S. Thomae aperienda tractant. Pro aliquibus S. Thomas est tutiorista
theoreticus, pro aliis probabiliorista, nec desunt qui S. Thomam fluctuan-
tem inter tutiorem ac benigniorem partem relinquunt. Volunt quidam
S. Thomam concedere quidem valorem systematibus, at ad prudentiam
quoque recurrendum. Maxime autem interest notare illos, qui S. Thomam

probabilismi inventorem saltern quoad principia proclamant, unde
Medina, secundum hos auctores, probabilismum quidem proposuit, eius
tarnen solutio quaestionis est ad mentem S. Thomae, et S. Doctoris
principia « nedum obstent, probabilismo positive favent » h

Ut nostram sententiam statim quisque audiat, haec est : S. Thomas
nulli systemati qua tali favet, sed omne systema, quod uniformi formula
casus omnes solvere praetendit impossibile aestimat,casus vero conscien-
tiae primo et per se prudentiae, ergo virtuti solvere committit, nam
virtuosus est régula et mensura humanorum actuum. « Et in hoc pluri-
mum differt virtuosus ab aliis, quod in singulis operabilibus videt, quid
vere sit bonum, quasi existens régula et mensura omnium operabilium »2.

Ante omnia igitur videndum est quid S. Thomas de principiis sic

dictis « reflexis » sentiat, nam talia principia regunt systemata, speciatim
quid de principio reflexo probabilismi. Estne verum dicere S. Thomam
haec principia ignorasse, an potius dicendum S. Doctorem illa ut valida
primo et per se pro foro externo seu iudiciali aestimavisse, et pro foro
conscientiae primo et per se ad aliud critérium appellasse

I. Principia reflexa seu formulae iuridicae

Assueti sumus terminum « principia » dignitatibus reservare, et hae
« dignitates » - « principia » concipimus tamquam notissima, firmissima,
ita ut circa illa non contingat hommes mentiri sive errare, decipere nec

decipi, concipiuntur enim ut fundamenta essendi et cognoscendi. Qua-

propter cum principiis sic dictis « reflexis » tanta dignitas, secundum
nostram opinionem, non videatur tribuenda, potius illis terminum
« formulae iuridicae » dandum aestimamus, vel cum additione, id est :

« principia iuris ».

Cordati theologi moderni insistunt in hoc, ut etiam haec nostra
quaestio de modo acquirendi certitudinem sufficientem ad licite agendum

1 Regatillo-Zalba : Theol. Mor. Summa, vol. I, num. 11 et 268.
2 S. Thomas : in Eth. ad Nicomachum, lib. III, lect. 10, ed. Pirotta n. 494.



278 S. Thomas nulli systemati morali favet

in dubiis conscientiae expurgetur a iuridismo. Juridismus enim seu
formalismus et minimismus opponuntur theologiae morali, quae est
scientia salutis, « motus » in Deum, qui scrutatur corda, et cui tendere
debemus semper maiori cum conatu. Proh dolor, non obstante bona
voluntate multorum, nobis videtur theologiam moralem in hac quaestione
non sese libérasse ab invasione iuris, a dominio iuridismi.

Auetoribus medii aevi ab aliquibus in culpam vertitur, quod régulas
iuris ad materiam moralem non applicaverint, cum ratio intrinseca
iuris et moralis eadem esse videatur. Quod non fecerunt doctores scho-

lastici, fecit Suarez, qui primus videtur haec principia iuris a iuris-
prudentia in theologiam moralem transtulisse. Principia iuris facta sunt
principia agendi, et quae ordinata erant ut ordinem externum régulent,
forum quoque internum conscientiae reguläre coeperunt. Cum talia
principia iuris per se nota non sint nec directam certitudinem parère
possint, saec. XVI0 iam in scholis de certitudine refiexa sermo fit. En

ergo factum : ex suppositione, eamdem intrinsecam rationem esse ordinis
iuridici et ordinis moralis, principia iuris assumpta sunt ut principia seu

normae agendi, luce quorum dubium conscientiae solvi coepit, quod
significat, certitudinem moralem in suppositiones et praesumptiones ac
favores iuris de facto resolvi coepisse. Loco adagii « In dubiis tutius est

agendum » praevaluit aliud, v. gr. : In dubio melior est conditio
possidentis 3.

a) Utriusque ordinis non eadem ratio

Quod ultima ratio et fundamentum ordinis moralis et ordinis iuris
positivi eadem sit, extra dubium versatur. lus namque subiective con-
sideratum a lege nascitur, vera lex ad legem aeternam ut supremam
normam reducitur et vi eius obligat. Quo magis tarnen ad particularia
descenditur, seu proxime et immediate, diversitas utriusque ordinis luce
clarius apparet. Quo magis enim a primo principio receditur, in quo
perfectissima unitas invenitur, nihil mirum quod maior diversitas et
variatio perfectionum in creaturis inveniatur. Ordinis igitur legis et iuris
positivi in exercitio seu in applicatione et determinatione non eadem

ac ordinis moralis integraliter sumpti, sed alia, immo diversa ratio
observatur.

3 F. Ter Haar : De triplici statu mentis. Ang. 18 (1941) 24 ; cfr. A. Lanza :

Tholog. mor., vol. I, num. 372.



S. Thomas nulli systemati morali favet 279

Adducamus aliquas rationes ad huius rei ostensionem : ordo moralis
est ordo actionum humanarum in ultimum finem humanae vitae, ordo

autem legis et iuris positivi ad finem particularem terminât, terrenae
felicitati insistit, a fine ultimo praescindit, a quo ordo moralis prae-
scindere nequit ; ordo moralis actionem humanam in tota universalitate
comprehendit, nam ordini morali subditus est omnis homo sive privatus
sive activitati sociali incumbens, dum ordo legis et iuris positivi ad

vitam et activitatem socialem restringitur, unde ordo iuridicus ut pars
integralis ordinis moralis habetur, et quae conveniunt uni parti integrali,
non necessario aliis partibus convenire dicenda sunt 4

; insuper ordo
moralis legis et iuris naturalis plura iura et officia independenter ac

supra leges et iura positiva comprehendit, unde et ordinis moralis magis
extensa obligationis vis ; ordo moralis, praeterea, rectificat etiam internas
actiones, ordo iuridicus circa exteriores res et actiones versatur etc.

Dicamus ergo ordinem moralem hommes unire in uno fine ultimo,
praesertim ope virtutis caritatis, quae unitati insistit, iusütia autem,
qualis inter mortales existit, divisioni, strictae determinationi potius
incumbit, ex quo fit ut non solum iurium conflictus accidat, sed, ut,
quae recta esse possunt in materia iustitiae, inhonesta possint esse in
materia aliarum virtutum. Inter ordinem moralem igitur et ordinem
iuris positivi non eadem ratio, sed oppositio accidere potest5. In quantum
igitur iustitia regit relationes inter hommes qui opponuntur, dividuntur,
bonis finitis et exterioribus occupantur, illa quasi exorbitat ex superiori-
bus rationibus ordinis moralis, nam « elle tend vers la division du tien
et du mien, vers l'égalité stricte de ce qui est dû et rendu, vers l'objecti-
vation, la netteté des situations, la détermination d'un seuil minimum
au-dessous duquel on ne peut descendre sans provoquer la réaction de

défense, c'est à dire la rupture violente des liens d'amour-charité et les

revendications de l'autre » 6.

Eadem Veritas clarius in exemplis videbitur. Habes v. gr. proprieta-
rium domus, qui conformiter principiis iuris positivi, hieme e domo

expellit familiam pauperem, imparem solvendi pretium locationis domus,

quod iuri quidem positivo conforme, altioribus criteriis vero moralibus
difforme censetur, ergo principium iuris nequit formare conscientiam in
ordine morali ; item iudicem habes, qui seit accusatum vere esse reum,

4 L. Lehïï : Phil. mor. et soc., Parissis 1914, p. 309 ; S. Thomas, II-II, q. 58,
art. 8-9.

6 L. Lehu : ibid.
6 G. Gilleman : Le primat de la charité en Theol. mor., p. 301.



280 S. Thomas nulli systemati morali favet

at ille iudicium fert secundum allata et probata, reumque absolvit,
procedendo quidem principiis iuris positivi conformiter, sed non confor-
miter veritati nisi in foro iuridico, iuxta certitudinem iuridicam, quae
non iisdem criteriis gignitur ac illa moralis ; habes praeterea furem,
qui obiectum vere furatus, at in foro iudiciali absolvitur ob defectum

probationis iuridicae, tarnen principium iuris nequit ilium absolvere in
foro conscientiae, sed ad reparationem damni vel restitutionem obiecti
non obstante absolutione iudiciali adhuc tenetur, quia moralis ligat in
foro etiam invisibili ; adhuc, habes illum qui orationem legaliter cum sola

attentione externa rite absolvit, sed qui eodem tempore in conscientia

peccat coram Deo utpote voluntarie distractus, quia actio moraliter
considerata aliis criteriis regulatur quam eadem ab hominibus seu iuridice
considerata ; adhuc, habes illum qui occasione devalvationis monetae

taliter deberet creditori debitum contractum restituere, ut denuo

sufficiens esset ad acquirendam rem, cui antea ad id par erat, iuri tarnen

positivo conformiter debitum extinguere potest cum moneta currente,
quamvis valor eius sit deminutus, unde talis actio contrariatur legi
aequivalentiae in eadem materia iustitiae et insuper aliis criteriis morali-
bus non videtur conveniens v. gr. gratitudini ; addas insuper critérium
ad iudicandum de valore iuramenti pro foro iuridico principale esse

formulam iuratoriam, item pro votis, pro ordine autem morali animus
iurandi ut principale critérium assumitur ; finaliter, ut alia innumera
omittamus, possidentem de facto rem et gaudentem prioritate iuris
non eo ipso legitimum possessorem putes coram Deo, in conscientia,
nam fortuna facti maxima iniuria esse potest (Denz. 1761), etc.

Ordo igitur actionum humanarum in campo iuris positivi aliis
principiis imponitur, aliis in campo morali, qui est ordo tendentiae in
Deum praesertim sub influxu caritatis, quae minimismo legali contenta
esse non potest. Certitudo quae ad agendum in foro iuris positivi
sufficiens aestimatur, non semper pro foro morali sufficiens est. Cum iudici
quoad veritatem facti adhuc dubium permanet, quod deponere nequit,
apertam viam habet ad certitudinem perveniendi, certitudinem iudici?

lem, nam «lex ipsa, et particulatim ordinatio causarum iudici
praebent régulas obligatorias circa modum procedendi, quas inter prae-
sumptiones iuris sicut et favores iuris gaudent momento decisivo »7.

Lites enim oportet terminare, ordo socialis oportet evolvatur, ad quod
iudex fori iuris positivi habet suas « régulas obligatorias », quas decisivas

7 Pius XII : Allocutio die 1. X. 1941, AAS 34 (1942) 338-343.



S. Thomas nulli systemati morali favet 281

pro foro conscientiae regulando nequaquam vocare possumus. Actio
fori civilis, principiis Iuris positivi conformis, in eodem foro et pro
eodem foro bona dicenda est, si ad principia iuris resolvatur, sed supra
haec superior norma, immo in ipsis applicandis profundior ac intimior
norma quaerenda est, ad quam actio, ut ad ordinem moralem pertinens,
reducenda est.

Forum enim internum conscientiae directe et immediate Deo subii-
citur. Deus est cui nihil absconditum manere potest, scrutatur renes et
corda. Veritas obiectiva cognoscenda et profitenda, quia et Deus est

Veritas ipsa, quem praesumptiones ac favores iuris fallere nequeunt.
Intentio interna est inspicienda (Math. 6, 1), formalismus externus
abiiciendus (Math. 7,21). Intentio illuminât vel obtenebrat totam hominis

activitatem, illam autem Deus videt in abscondito (Math. 6, 22 ;

6, 4). Solum desiderium, absque externo actu, adulterium natum est

causare (Math. 5, 28). Praebere percutienti alteram quoque maxillam

supra principia iuris positivi est (Math. 5, 39). Volenti tollere tunicam
dimittere et pallium nec iustitiae nec ordinariae caritatis, sed superioris
perfectionis, quam moralis ordo prae oculis habet, vox est (Math. 5, 40).
Non ad oculum, non hominibus, sed Deo per conscientiam debitor est

(Eph. 6, 6) homo, ideoque altioribus quam formulis iuridicis certitudinem
conscientiae obtinere debet, principiis dicimus, quae a Deo, non ab

hominibus inventa proponuntur. Principia iuris positivi respiciunt leges

positivas, unde de principio probabilistico observât Merkelbach O. P. :

« Cum autem corpus iuris contineat leges positivas, mirum non est si

principium non respiciat respectu legis naturalis » 8. Valor igitur potis-
simi principii reflexi negatur pro foro conscientiae prout legem naturalem
includit, et quod de principio vel formula « Lex dubia non obligat »

dictum est, de aliis quoque dici potest, v. gr. de illo : « Melior est conditio
possidentis ». Talia principia iuris directe ad ordinem iuridicum pertinent,
externum forum attingunt, certitudinem iuridicam gignunt, dubia iuri-
dica solvunt, coram hominibus absolvunt, sed nequeunt assumi ut
normae, quae natae sunt ordinem in conscientia coram Deo primo et per
se constituere et hominem primo et per se certum coram Deo facere. Hoc
autem ex eo provenit, quod intrinseca ratio ordinis iuris positivi et
ordinis moralis in tota sua latitudine, qualem conscientia prae se habet,

non est eadem.

8 B. H. Merkelbach OP : Summa Theol. mor., ed. 1949, vol. II, p. 990.



282 S. Thomas nulli systemati morali favet

b) Nec haec diversitas S. Thomam latuit

Non difficile est invenire apud S. Thomam textus, ex quibus clare

apparet diversam rationem et methodum ordinis iuris positivi et ordinis
conscientiae, totum ordinem moralem applicantis, illum non latuisse.
Omnium forsan expressior textus habetur in Quodl. IX, q. 7, art. 15.

Quaestio agitabatur : utrum sacerdoti, qui sine cura animarum est,
licitum sit plures praebendas habere an non. S. Thomas duplicem rationem

seu methodum solvendi quaestionem seu perveniendi ad certitudi-
nem assignat. Solutio quaestionis, rectitudo actionis, dicit, iudicari debet
a theologo, quatenus spectat ad ius divinum et ad ius naturale - en
forum conscientiae, certitudo coram Deo -, sed eadem quaestio solvi-
tur seu rectitudo actionis iudicatur a iuristis, prout pertinet ad ius

positivum, si ius positivum de quaestione aliquid determinaverit.
S. Thomas procedit ut theologus, ut moralista, praeoccupatus primo

et per se, ut ordinem in actionibus ad finem ultimum ponat, ut certitudi-
nem coram Deo habeat, ut tranquillitatem conscientiae internae et non
solum in ordine externo obtineat. Ideoque S. Doctor non recurrit ad

principia iuris positivi, ad formulas iuridicas, ad praesumptiones ac
favores iuris, sed ad doctrinam de actu humano. Actus humanus semper
spectandus est turn secundum obiectum tum secundum multipliées
circumstantias, utpote quae actui humano specificationem dare possunt
et illum reddere licitum vel illicitum. Ut igitur dictus sacerdos possit
habere plures praebendas, oportet ad hoc habeat « rationem sufficientem »

et « rectam intentionem ». Si haec recta intentio deest, etiam si ius

positivum permiserit, illicitum tali sacerdoti esset plures praebendas
habere. Quae ad ius positivum spectant, ab homine statuuntur, ab
homine dispensari vel mutari possunt, sed quaecumque dispositio iuris
positivi intervenerit, haec dispositio non aufert ligamen iuris naturalis.
Forum conscientiae latius patet quam forum iuris positivi. Ut actio
sacerdotis sit recta, oportet adsit et « ratio sufficiens » et « recta intentio »,

nam bonum ex intégra causa et malum ex quocumque defectu accidere

potest. Si vero ratio sufficiens et recta intentio adsunt, time dicto sacerdoti

licitum esset etiam contra ius positivum agere. Moralistae officium est

quaestionem quoad rectitudinem actionis coram Deo solvere, illius est
ante omnia conscientiam in tuto ponere, alio ergo criterio certitudo
obtinenda quam pro foro iuris positivi, quod in lege ab hominibus lata
fundatur. Ius enim positivum nec dat, nec minuit, nec aufert robur iuri



S. Thomas nulli systemati morali favet 283

naturali9. Certitudo, quam dictus sacerdos, ope principio iuris gignere

potuerat, coram Deo nulla erat, si intellectus eiusdem sacerdotis principio

« rationis sufficientis » et voluntas principio « rectae intentionis » non
fuerunt ornati.

Insuper, scrupolose quasi S. Thomas insistit ne methodus iuris
positivi primario decisiva in foro conscientiae seu coram Deo assumatur.

Exemplum habes in quaestione de solemnitate voti. S. Thomas concipie-
bat votum ut sanctificationem, consecrationem, et hac peracta, nullum

ius positivum eamdem, manente re, tollere poterat. Concedamus
S. Thomam rem partialiter seu unilateraliter inspexisse, at concedamus

pariter, data et non concessa veritate praemissae ab eodem
S. Doctore assumptae, quam merito vehementer in iuristas invexe-

rit dicendo illos « ignoranter » dispensationis possibilitatem defendere 10,

quia ius positivum nequit derogare iuri naturali et divino, sed ratio a

S. Thoma allata et pro praemissa assumpta potiori ratione, non violentia
iuris vincenda erat, sicut theologum decet, qui de ordine ad Deum et

non de ordine ad homines primo occupatus apparet.
Adhuc, ubicumque occasio se praebebat, S. Thomas res iuridice

tractandas iuristis reliquitu. Quaerendo v. gr. utrum dubium sit in
meliorem partem interpretandum, illud dicit solvendum non appellando
ad principia iuris positivi, dicamus ad principium iuris « In dubio stan-
dum pro quo stat praesumptio », sed ad rationem sufficientem et ad

principia iuris naturalis appellat dicendo : « Hoc ipsum quod aliquis
habet malam opinionem de alio absque sufficienti causa, iniuriatur ei et
contemnit ipsum »12. Caritas et non principium iuris, ergo virtus, non
formula theoretica exigit, ut de proximo bonam opinionem habeamus,

nam iudicando hominem malum iudicamus contemptibilem, iudicando

vero bonum, iudicamus honorabilem. Qui igitur in ordine morali seu in
foro conscientiae certitudinem acquirere studet, ad alia principia quam
ad principia iuris positivi recurrere debet, ad rationem sufficientem,
ad debitum virtutis etc.

Ulterius et profundius procedit S. Thomas quam ut praesumptioni-
bus et favoribus iuris contentus maneat. Moralista debet cognoscere
veritatem practicam, et omnis homo illam debet acquirere certitudinem

9 II-II, q. 60, a. 5 ad 1.
10 S. Thomas : II-II, q. 88, a. 11.
11 Cfr. R. A. Arbus OP : L'esprit du Droit romain et l'esprit de saint Thomas,

Ang 34 (1957) 33-46, 260-275, 35 (1958) 269-299 etc.
12 S. Thomas : II-II, q. 40, a. 4.



284 S. Thomas nulli systemati morali favet

moralem, quae ipsum esse veri exprimit, at ad hoc necessarium est

interpretari unumquodque secundum quod est, seu : « Unusquisque
debet niti ad hoc quod de rebus iudicet, secundum quod sunt »ls, quia,
textum assumit et prosequitur Pius XII : « Veritas tantum valet quantum

valet esse et existere ». Sine hac conformitate cum re obiectiva
Veritas non est lex iustitiae, et homo eget iustitia, quae est Veritas.
« Vultus iustitiae », ut verbis Pii XII utamur, « tranquillus » reddi nequit
nisi veritatem obiectivam attingendo, quod non fit sistendo in certitudine,
quae primario in praesumptionibus et favoribus iuris fundatur, sed

debitum hominis est veritatem obiectivam cognoscere et media apta,
fini consequendo proportionata, adhibere. Istis mediis non adhibitis
homo peccat directe vel indirecte, exponendo se periculo peccati, a quo
peccato non excusatur recurrendo ad praesumptiones et favores iuris.

Praeterea, cum S.Thomas disputât de modo procedendi iudicis, casu

quo inter testimonium actoris et rei discrepantia intercédât, et ambo

sint dignitate aequales, non appellat simpliciter ad formulam : « Faven-
dum reo », sed critérium ad agendum ex moralibus assumit, nempe :

« Facilior debet esse iudex ad absolvendum quam ad condemnandum » 14,

quod ex consideratione humanae fragilitatis et ex exemplo divinae miseri-
cordiae eruitur. Non in omni casu reus est absolvendus, sicut infert
formula iuridica semel pro semper immutabiliter statuta, sed secundum

prudentiae dictamina, consideratis omnibus circumstantiis, prout ordo
moralis exigit. Determinismus seu fixismus iuris positivi prudentiae
manifeste opponitur.

Item, in iudicio ferendo de omnimoda levitate materiae in moralibus

seu de inanitate dubii negativi iuristae dubium solvunt appellando
ad principium : « Melior est conditio possidentis », vel : « Lex dubia non
obligat », sicut aliqui faciunt15, at S. Thomas praebet critérium ex moralibus

assumptum, dicendo nempe talem parvitatem materiae ad finem
ultimum obtinendum nihil efficere16. Parum vel multum, utile vel inutile,
conveniens vel inconveniens moralista accipit per respectum ad summum
valorem, qui est ultimus finis attingendus, iurista sistit in magis proximis,
immediatis, ex ordine iuridico desumptis criteriis, quae veritatem
obiectivam et rectitudinem conscientiae non necessario inferunt.

13 II-II, q. 60, a. 4 ad 2 ; Pius XII : Allocutio citata [adn. 7].
14 S. Thomas : II-II, q. 70, a. 2 ad 2.
16 Merkelbach : op. cit. [adn. 8] vol. II, num. 84 ; Gury SI : Casus, vol. I,

8 ad 3.
16 S. Thomas : I-II, q. 14, a. 4.



S. Thomas nulli systemati morali favet 285

Tandem, ut alia omittamus, consideremus reum in tribunali. Iure
hodierno, reus crimen a se commissum fateri non tenetur, immo potest
se innocentem declarare, nam iudicialiter debet de crimine convinci,

quam praxim CIC Universaliter concedit (can. 1743, § 1 et 1947). Conce-

damus igitur reum coram hominibus innocentem declaratum, adhuc
nihilominus invitatur « actus suos examinare ad scientiam quam habet
a Deo, sive sit naturalis, sive acquisita, sive infusa : omnis enim homo
debet secundum rationem agere » 17. Reus innocens proclamatus coram
conscientia, coram Deo respondere debet, ergo principia iuris veritatem
non manifestarunt, certitudinem solum iuridicam compararunt. In foro
conscientiae reus confitetur se esse reum - in foro iudiciali iuris positivi
hoc negat ; illic non se défendit, sed sincere confitetur - hic se défendit
etiam forsan adhibendo in favorem sui talia quoque media, ut elidere
conatur testium argumenta manifestando eorum occulta delicta ; illic
respondere debet Deo quern nihil latet - hie hominibus, qui de internis
non iudicant. Nonne igitur inconveniens videtur veritatem attingere
seu certitudinem nos comparare posse in utroque foro iisdem criteriis
Luce eorumdem principiorum

Conclusio

Hanc ergo partem, in qua doctrina seu rationibus et exemplis alla-
tis conati sumus ostendere ordinis moralis conscientiae et ordinis iuris
positivi rationem non esse eamdem, claudamus. Concessimus ultimam
rationem amborum eamdem esse, at proximam et immediatem non esse

eamdem putamus, quia causae, quae rationem utriusque ordinis proxime
et immediate reddunt, non sunt eaedem. Ordo moralis latius patet, ad

ultima criteria attendit, ad interna pénétrât, supremas causas respicit;
quae omnia de ordine iuris positivi dici nequeunt. Nos autem in nostra
quaestione inquirimus certitudinem proximam et immediatam, haec

igitur non in eadem criteria resolvi potest, prout illam moralista et
iurista resolvere conantur.

Concedimus S. Thomam principia iuris cognovisse, at tenemus ilium
nec transtulisse nec potuisse transferre eadem sic et simpliciter ad regu-
landas actiones in conscientia, ad solvenda dubia practica conscientiae,
coram Deo. Translatio a Suarez, ut tenetur, facta, non proclamanda
feliciter facta Nec unicus casus fuit, ut iuristae in campum moralem
incursum fecerint. Iam tempore Gratiani et post eum iuristica tractatio

17 De Veritate, q. 17, a. 5 ad 4.



286 S. Thomas nulli systemati morali favet

quaestionum moralium causa fuit non parvarum confusionum. - Item
postea sub influxu nominalismi, ockamismi et voluntarismi ad legalis-
mum, et facili gressu ad positivismum, fit transitus, undeOckam concipit
ius tamquam « veram philosophiam » et legem ut bonum aliquod in se,

et non ut medium ad finem, ex quo rationem et valorem recipit. Moralis
déclinât in formalismum. - Nonne Grotius, Machiavelli et alii autono-
miam iuris in damnum ordinis moralis, qui est ordo ad ultimum finem,
a quo actio accipit valorem, non promoverint Nemo autem negare
potest auctores quoque catholicos, ipsis insciis, influxum harum doctri-
narum pati potuisse et de facto passos esse. Haec quoque nostra quaestio
rem demonstrare videtur.

II. Resolutio certitudinis moralis

Certitudo moralis, prudentialis, ad licite agendum necessaria et

sufficiens, ad quid reducitur, in quod resolvitur Illud in quod resolvitur
seu ubi sistit, fundamentum et rationem dat seu explicat quam ob causam

licite ad actionem procedi potest. Sistitne finaliter, resolviturne in
principia iuris, ita ut actio illis conformis coram conscientia et coram
Deo recta aestimari ac certitudo sufficiens luce illorum proclamari
debeat

Constans videtur hominum cura, ut id quod multiplex est, reducant
ad unum, quod compositum, ad simplex. Hoc tarnen, cum de reducenda
actione particulari hominis liberi, quae multiplicibus in circumstantiis
irretita invenitur, non facile dicendum est. Notam superficialitatis
merentur quotquot ordinem socialem putant posse institui superstitio-
sam quamdam fidem dando uniformibus ac inflexibilibus formulis, dicit
Pius XII18, cum non possint componere exigentias principiorum uni-
versalium cum exigentiis casuum particularium. Simplicismi videtur nos
accusare posse etiam illos, qui stabiles formulas iuris aptas putant, quae
omnes casus particulares, omnia dubia actionum concretarum cum
exigentiis principiorum moralium universalium componere praesumunt. Hi
videntur identificare (quoad omnia) ordinem iuris positivi cum ordine
conscientiae ; item videntur putare conscientiam posse tranquillam reddi
sola formula theoretica seu speculativa, ac si conscientia esset apprehen-

18 Pius XII : Nuntius radiophonicus die 24. XII. 1952 : «Attendere la salute
da rigide formule, materialmente applicate aU'ordine sociale, è superstizione ...»
ASS 45 (1953) 36.



S. Thomas nulli systemati morali favet 287

sio speculativa et non dictamen in confinio speculationis et actionis con-

sistens,utriusque influxum subiens ; pariter videntur oblivisci electionem,

ex qua sequitur actio, et cui certitudinem necessariam procurare inten-
dunt, ad bonum, respective malum, non vero ad verum vel falsum termi-
nare, ideoque illam esse essentialiter actum appetitus, secundum quod,
utique, dirigitur ab intellectu.

Ut dubium conscientiae solvi possit et Veritas practica attingi,
necessario requirimus tum ut sit ratio vera, tum ut appetitus sit rectus,
immo, cum agatur de bono, respective malo, ut obiecto electionis, prima-
tum damus appetitui recto, id est regulato virtutibus, et in particulari
agibili virtuti prudentiae, nam rectam electionem facere debito virtutis
tenemur, nec ab hoc debito formulis iuris excusamur.

a) Certitudo moralis direda

Natura certitudinis moralis non eodem modo ab auctoribus propo-
nitur. Agimus de certitudine morali prudentiali, necessaria et sufficienti
ad licite agendum, hac enim data dubium conscientiae dissolvitur, hac

vero absente, conscientia dubio irretitur et ad actionem homo procedere

nequit, quia cum practico dubio conscientiae homo agere prohibetur.
Optandum esset, ut uniformis modus loquendi in Manualia theolo-

giae moralis introducatur. Ad hoc optimum putamus notionem eiusdem
certitudinis moralis assumere, quam Pius XII in citata Allocutione die
1. X. 1942 claris terminis expressit.19 Nostra interest certitudo moralis,

quae necessaria et sufficiens est ad licite agendum.
Certitudo moralis ilia est, quae fundatur in constantia legum usu-

umque, quibus regulatur vita humana. Ita certus sum moraliter amicum

meum me non proditurum esse. Talis certitudo excludit omne rationabile
dubium et tollit omnem prudentem formidinem errandi, at admittit
absolutam possibilitatem contrarii, unde et amicus meus, exemplo
Judae, me tradere potest. Ad agendum, dicamus, requiritur de facto

19 Regatillo et Zalba (op. cit. [adn. 1] num. 225 in nota num. 26) quasi ad
verbum referunt hanc definitionem, de momentosis tarnen singulis elementis eiusdem
silent. Sumamus v. gr. verba quibus Pius XII dicit certitudinem obiective determina-
tam non posse esse nisi unam, et, consequenter, quod, si pro parte seu opinione
contraria militât ratio quae sano, serio, competenti iudicio digna consideratione
habetur, iam prima obiectivo modo fundata esse non potest, quid faciendum in
concursu probabilioris opinionis pro lege et minus probabilis in favorem libertatis
Pro utraque non est obiective fundata, non est sufficiens, quod probabilismo non
videtur convenire.



288 S. Thomas nulli systemati morali favet

certitudo prudens, sufficienter fundata, prudenter inducta. Obiectiva
fundatio certitudinis includit, solummodo unam posse talem esse, v. gr.
de facto vel Breviarii recitatio peiorabit meam valetudinem vel non ;

item, de facto, debitum restitui vel non restitui ; pariter dies Veneris de

facto incoepit vel non incoepit etc. Hinc dicit Pius XII : « Sicut una est
Veritas obiectiva, sic etiam certitudo moralis, obiective determinata,
non potest esse nisi una sola ». Si pro contraria igitur positione taies
rationes militant, quae sano, serio, competenti iudicio saltern aliquo
modo dignae declarantur consideratione seu probabiles, iam prima non
stat tamquam sufficienter obiective fundata nec certa.

Dum absoluta certitudo moralis impossibilis censetur nec necessaria,

probabilitas seu quasi certitudo a Pio XII adducitur tamquam quae
nomen certitudinis neque mereatur, nam probabilitas est, quae non ex-
cludit omne rationabile dubium nec tollit omnem prudentem formidinem
errandi. Semper igitur taliter procedendum, ut certitudo non innitatur
instinctu vel opinione mere subiectiva unius vel alterius, credulitate
personali, defectu considerationis et experientiae, nam haec omnia non
reddunt rationem sufficientem pro certitudine obiective fundata. Non

apud omnes idem modus nec idem gradus certitudinis verificatur, at,
utrum sufficienter quisque certus sit an non, hoc in seipso experitur,
sentit, intelligit, quia certitudo prudentialis, prout excludit omnem
fundatam dubitationem seu prudentem formidinem errandi, consisit
in indivisibili : Est vel non est. Certitudo est igitur acquirenda, labore

consequenda, conatu sincero, intentione recta, ne, quod incertum est seu

dubiosum, passio dictet ut certum. Certitudo, quamvis ad intellectum
pertineat, a voluntario non praescindit semper et in omni actu concreto,
quia iudicatorium corrumpi potest multiplici causa.

Valde interest scire : utrum saltern certitudo iuridica, quam iudex
adhibere potest, resolvatur in principia iuris Utrum iudex tamquam
ad ultimum critérium seu supremum lumen seu saltern immediatum
lumen ad principia iuris respicere debeat Pius XII respondet negative,
nam primo : iudex debet certitudinem mensurare iuxta obiectivam veri-
tatem, quia « contra veritatem et contra veritatis securam notitiam nec
dantur praesumptiones nec favores iuris » ; et secundo : certitudo moralis
resolvitur seu appellat ad homines « sani iudicii », qui modo sano, serio,

quasi » una intuitione » iudicium efformant ; tandem tertio : quia « in
recentiori actione iuridica, etiam ecclesiastica, non primo in loco positum
est principium procedendi secundum formulas iuridicas, sed axioma
liberae diiudicationis probationum ». Supra ergo omnes praesumptiones



S. Thomas nulli systemati morali favet 289

ac favores iuris, et magis intimius quam ipsae, « res remittitur ad prudens
iudicis arbitrium, qui, quae in singulis casibus certitudinem moralem

pariant, existimet » 20.

Mirum sane iuristas non fidere sic et simpliciter principiis seu formu-
lis iuris pro foro iuridico et moralistas eadem assumere ut momento
decisivo gaudentia et quidem in foro conscientiae, et secundum ilia
aestimare se posse certitudinem sufficientem ac necessariam acquirere
Ad prudentiam ergo recurrendum, ad virtutem intellectus practici, quae
et alias virtutes in adiutorium vocabit, ut iudicium conscientiae certum
ac rectum sit coram Deo, qui internos animi motus intuetur.

b) Certitude* moralis indirecta

Nomine certitudinis directae auctores intelligunt firmum mentis
assensum ortum ex claris principiis internis, illustrantibus directe morali-
tatem actus ponendi, dum nomine certitudinis indirectae venit firmus
mentis assensus ortus ex principiis indirectis et rei extrinsecis, quae
rem directe et per se non illustrant, non probant. Sic legitimum est

recurrere ad probatos auctores, ad auctoritatem, nam haec methodus
attenta hominis infirmitate, omnino consulenda est, et ab omnibus,
admissa.

A saec. XVI assumuntur principia iuris, quae reflexam certitudinem
gignere dicuntur. Haec principia iuris non aperiunt obiectivam rei
veritatem, sed tarnen illuminant practicam agendi rationem. Illa clara

concipiuntur in se, et « reflectunt proprium lumen super obscurum
dubium practicum illiusque tenebras pro momento actionis dissipant » 21.

Videndum est, utrum vere dicta principia habeant lucem in se et illumi-
nare possint obscurum dubium practicum ita ut in illa resolvi possit
certitudo prudentialis necessaria et suffîciens, ad licite agendum, et

quidem coram Deo.

Primo : Utrum dictis principiis iuris ex natura sua insideat lumen
clarificans semitas conscientiae coram Deo Hoc non videtur, quia
inspectis terminis quibus constant, minime videtur convenientia inter
Subiectum et Praedicatum. Cogita ad principium probabilistarum :

« Lex dubia non obligat » et concludes legem dubiam esse saltern partiali-
ter ignoratam, et ignorantia potest esse culpabilis, unde et dubium ;

20 C. Holbock : Tractatus de Iurisprudentia SRR, a. 1957, p. 156.
21 D. Prümmer OP : Manuale Theol. mor., vol. I, num. 332 ; Regatillo et

Zalba : op. cit. num. 243.

19



290 S. Thomas nulli systemati morali favet

item concludes dubium per se inducere debitum abstinendi ab actione,
differendi eamdem ; pariter videbis quam immerito in Praedicato infertur
certa deobligatio ex incerto Subiecto, quod offendit leges Logicae. - Item
cogita ad illud aliud principium iuris : « Melior est conditio possidentis »,

et concludes tale principium solum declarare factum, at non clarificare
ius facti, nam factum potest esse fructus maximae iniustitiae. Nemo
dubitat meliorem esse conditionem habentis quam expectantis, at utrum
habens id honeste habeat et facto possessionis tranquillus in conscientia
et coram Deo existât, hoc praecise est quaerendum, quamvis pro foro
iuridico idem principium iuris ut praesumptio seu favor, ob rationes

supra dictas, valorem suum obtineat.
Secundo : Utrum dictis principiis iuris lux proveniat ex mente

legislatoris Hoc proveniret, si legislator statueret et in quantum statuit
legem dubiam non obligare, at hoc non supponitur, sed probari debet.

Legislator lege vult obligare, legibus non ludit. Mens legislatoris
supponitur certa, subditi est hanc mentem cognoscere et obligationem legis
suae ignorantiae vel negligentiae anteponere. Nec legislator ecclesiasti-
cus (can. 16, § 2) nec civilis pro foro externo admittunt valorem dubio
vel ignorantiae, sed urgent observationem legis ; pro foro interno autem
lex obligat vel non prout dubium fuit vincibile vel non, sicut generaliter
de ignorantia statuit CIC (can. 2199, 2202-4). Item, qui ad dubium vel-
ignorantiam appellans contra legem irritantem ageret, minime excusare-

tur, ut expresse statuitur (can. 16, § 1). Quod igitur lex positiva non
admittit, moralistae aliqui assumunt et vinculum legis etiam pro foro
conscientiae excutere volunt, appellando ad legislatorem, et ex mente
eius incerta volunt gignatur deobligatio certa, seu ex mente legislatoris
incerta inferunt certitudinem, id est ex tenebris lumen recipere aestimant.

Tertio: Utrum dictis principiis iuris lumen competat ex praece-
denti formatione conscientiae ope prudentiae Hoc concedimus, at :

1) in dictis formulis prudentia non nominatur, immo ab asseclis systema-
tum prudentiae fere nullus valor tribuitur, saltern cum systemata pro-
ponunt ; 2) fert adagium : « Propter quod unumquodque - illud magis »,

si ergo certitudo primario resolvitur in prudentiam, si prudentiae uniu-
cuisque committitur decemendum de casu particulari, non primario idem

principiis iuris competit, et mirum, cur de ilia fautores systematum
quasi sileant ; 3) prudentia sine formulis iuris casus particulares solvere

potest, formulae autem sine prudentia nequeunt, et, dum formulae seu

principia iuris praestare volunt fixas régulas agendi, prudentia de ipsa
actionis positione vel non positione iudicare debet, inde et de ipsarum



S. Thomas nulli systemati morali favet 291

formularum usu vel non usu ; 4) conscientia quaerit certitudinem, ut
ministret quae necessaria sunt ad rectam electionem faciendam, sed

electionem esse essentialiter actum appetitus secundum quod dirigitur
ab intellectu, proinde recta electio non sic et simpliciter proclamanda
est fructus alicuius formulae, sed de libera electione loqui possumus
quasi de opere valde laborioso, de « liberatione » hominis per actum
liberum a tot et tantis impedimentis eiusdem 22

; 5) si a prudentia lumen

expectatur, haec non uniformem regulam seu fixam formulam pro
unoquoque casu praebebit, sed, memor contingentiae particularium
eorumque mutabilitatis, pro unoquoque casu iuxta varias circumstantias
iudicare sibi reservat, quod fautores systematum non admittunt, sed

volunt uniformem regulam pro omni casu et pro omni materia.
Quarto : Utrum dictis principiis iuris lumen proveniat ex auctoritate,

quam magni viri talibus formulis dederunt, vel etiam ex eo quod Eclesia

aliqua systemata defendenda suasit, puta cum in favorem opinionis
magis probabilis contra minus probabilem sese expresserit, prout habetur

Denz. 1219 - Nec ex hac parte dictis formulis lumen provenit,
quia magni viri medii aevi valorem dictis formulis pro foro conscientiae
minime dederunt, sed easdem ad forum iuris positivi restrinxerunt. -
Ad Ecclesiam quod attinet, ilia nullum systema qua tale sequendum
proposuit, quamvis singulas propositiones in favorem opinionis solum

probabilis non aequo modo habeat (Denz. 1153) et in favorem probabilio-
ris se pronuntiet (Denz. 1219), per quod nihil quam rationis dictamen
secuta videtur. Curiosum tarnen est, precise asseclas probabilismi
systematibus ex animo adhaerere, aliis non tanto zelo duci apparenti-
bus. - Si de auctoribus posterioiibus sermo instituitur, quae auctoritas,
ubi nulla vel parva concordia Prae mente teneamus systemata ordinata
esse, ut nobis claram, expeditam, securam methodum seu normam
praestent, ita ut in quolibet casu et in qualibet materia certitudinem
acquirere possimus. Sumamus unum principium : « In dubio standum pro
quo stat praesumptio ». « Hoc principium ab omnibus admittitur, facile
etiam ab rudibus intelligitur », unde ad illud omnia alia principia « facile
reducuntur » 23. Verba verae consolationis, nonne Audiamus statim
alium : « Non intelligimus quomodo scribere quidam potuerint illud
esse principium universale, ad quod caetera omnia reducantur »24.

22 S.Thomas : in Eth. Nie. num. 1137; cfr.seriem articulorum, quos conscripsit
A. Sferrazza SJ : DT (Piacenza) 61 (1958) 37-49; 62 (1959) 94-117; 63 (1960) 173-191.

23 Prümmer : op. cit. I, num. 336.
24 Merkelbach ; op. cit. II, p. 990.



292 S. Thomas nulli systemati morali favet

Perlustra manualia theologiae moralis et videbis quam insecura claritas,
ubi deficiens concordia, at, interea, omnes expectant, ut fautores syste-
matum praebeant certum, expeditum, clarum modum certitudinis ad

licite agendum acquirendae.
Adsunt etiam hodie fautores systematum vere toto corde iisdem

dediti. Scribit aliquis : « Probabilismus est clavis Theologiae Moralis,
cui si quis studet sine hac clavi, in praxi erit cymba sine gubernaculo et
contrariis ventis agitata ac proinde inter scopulos aut rigorismi aut
laxismi necessario concutietur »25. Iuxta nos primum ac supremum
punctum stabile pro tota theologia morali est finis ultimus. Lumen seu
lux primo provenire debet ab ipso obiecto actionis in finem ultimum
tendentis, et quidem ab obiecto circumstantiis vestito, et formulis
iuridicis lumen nullum attribuetur, si veritati obiectivae non respondent,
hanc autem veritatem obiectivam rei dictae formulae per se non infe-

runt, v. gr. formula probabilismi non infert utrum lex existât, alia
formula non infert, utrum factum possessionis sit obiective fundatum
an non. « Clavis » in dictis formulis residere nequit, quia formulae sunt
mortuae, quilibet autem actus particularis est quid vivum, unde dictae
formulae vivificari indigent vi interna, quae est ratio sufficiens et recta
intentio, id est virtus. Non potest esse « clavis » pro ordine morali, quae
clavis etiam in foro iuris positivi superiori criterio rectificari debet, sicut
diximus supra. Clavis pro ordine morali ex ordine morali, non ex ordine
iuridico positivo assumi debet, ordo porro moralis a fine ultimo vitae
imponitur, ordo iuridicus a fine proximo, immediato, fine huius vitae.
Nec principium probabilismi nec principia aliorum systematum praebent
nobis « clavim » ad aperiendum secretum ordinis moralis, qui latius
patet et intimius pénétrât quam ordo iuris positivi ; non aperiunt nobis
secretum agentis, qui omnes praesumptiones ac favores iuris eludere

potest ; non aperiunt secretum actionis, quia actio externa, prout
competentiae iuris positivi subiacet, est solum secundarium elementum
actionis humanae, cuius principium intra invenitur, et soli Deo est plene
cognitum.

c) Resolutio certitudinis apud S. Thomam

Certitudinem vocamus firmum assensum mentis, qui fulgore veri-
tatis mentis assensum quasi rapit. Hoc fit propter evidentiam, nam
evidentia est hic fulgor assensum rapiens. Evidentia est motivum supre-

26 A. Loiano : Institutiones Th. mor., vol. I, num. 329.



S. Thomas nulli systemati morali favet 293

mum certitudinis. Sunt veritates quae gaudent evidentia intrinseca,

quae « non solum necesse est ea per se vera esse, sed etiam necesse est

videri quod sunt per se vera » 26. Etiam veritates ordinis moralis habent
hanc necessariam visibilitatem. Si namque dantur talia motiva ad hoc

vel illud asserendum, ut rationabile dubium non detur nec prudens
formido locum habeat, fulgor veritatis elucet tantus, ut prudenter
recusari nequeat. Hoc in casu veritati adhaerere habet rationem suffi-
cientem, ergo certitudo moralis transit aliquo modo ad certitudinem
metaphysicam. Principia autem iuris non necessario per se vera sunt,

nam sunt solum praesumptiones iuris, multo minus videntur quod « sunt

per se vera ». Certitudo igitur in ilia resolvi non potest nisi pro foro
externo iuris positivi.

Sumamus denuo exemplum allatum. Hie christianus certus esse

desiderat, utrum licitum sit illi manducare carnes, cum dubitet utrum
dies Veneris incoeperit necne. Dubium ergo impedit electionem, ex qua
sequitur actio. Ille indiget certitudine, evidentia necessaria et sufficienti
ad licite agendum. Si electio esset fructus solius cognitionis, certitudo
eius ad principia speculativa vel theoretica resolvi posset, at electio est

etiam actus appetitus, immo est « essentialiter actus appetitus », ut
audivimus ex S. Thoma27. Quid sequitur Si volumus sufficientem
certitudinem ad rectam electionem faciendam habere, necesse est ut non
solum rationalis pars sit perfecta, sed et appetitus sensitivus oportet
sit perfectus. Non sufficit igitur adhibere formulam quamdam iuridicam,

• quae ad summum lucem rationi praebet - prout diximus illam praebere -,
sed ad necessariam et sufficientem certitudinem ad agendum habendam
critérium rectificandi appetitum oportet exprimere, quia impossibile est

ut recta electio fiat « sine more et mente »28.

Haec quae diximus ex S. Thoma, sunt eiusdem fundamentalia
principia de influxu appetitus sensitivi sive in partem intellectivam
sive in partem volitivam superiorem. Nulla electio est sine recta ratione
et sine recto appetitu, electio dicimus ipsa si est recta. Concedit ipse
Angelicus, tantam posse esse perfectionem appetitus sensitivi, tale connu-
bium inter « mores et mentem », ut sint homines qui per connaturalitatem
ita bene iudicent, ut pro illis exclusum maneat rationabile dubium et
prudens formido contrarii. Unde autem dictus christianus hauriet hanc
connaturalitatem Procul dubio ex virtuosa dispositione. Virtuosa igi-

26 S. Thomas : De Veritate, q. XI, a. 1.
27 In Eth. ad Nicomachum, num. 1137.
28 ibid., num. 1133 sq.



294 S. Thomas nulli systemati morali favet

tur dispositio est punctum ad quod resolvitur sufficiens ac necessaria

certitudo ad agendum, quia « qualis unusquisque, talis finis videtur
ei ». Virtuosus quasi est « existens régula et mensura omnium operabi-
lium » 29, qui recte iudicat singula quae ad operationes humanas pertinent,

et ille semper tendit ad operandum quae rationi, respective fidei,
convenientia sunt.

Non solum S. Thomas seit, non pro omni materia certitudinem
aequalem esse possibilem, sed seit quoque non omnem hominem aequali-
ter certitudinem moralem assequi posse. Sunt qui nascuntur dinotici,
ingeniosi, qui veram viam ad finem perveniendi faciliter inveniunt 30,

dum alii laborioso conatu, consilio etc. habitum cum certitudine proce-
dendi acquirere debent. Uniformitas ergo alicuius formulae iuridicae
impossibilis est, ut, pro S. Thoma, modo simplici, facili et expedito
certitudinem omnibus pariat.

Multo minus S. Thomas certitudinem prudentiae, quae est virtus
agendi in particulari, ad uniformem formulam resolvit, nam particularia
sunt varia et incerta. Prudentia, quae hominem dirigit non solum ut
verum practicum attingat ut in pluribus, sed etiam ut contra omnes
fortunae insultus minus laedatur, resolvitur non solum in rationem,
sed etiam in sensum interiorem, qui perficitur per memoriam et per
experimentum « ad prompte iudicandum de particularibus expertis »31.

« Bonus affectus » 32 vel « motus sui animi » 33 sunt immediata instantia,
ad quam recurrendum, ut resolvatur certitudo, positis omnibus quae
prudentia ponenda et adhibenda prius praeceperit.

Concludamus igitur nec secundum recta principia iuris positivi
certitudinem iuridicam semper resolvi posse in praesumptiones et favores

iuris, quae principiis reflexis enuntiantur. Multo minus hoc verum est de

certitudine necessaria et sufficienti pro ordine morali. Certitudo manebit

quidem semper aliquo modo instabilis et incerta, at ilia quae et quanta
esse seu acquiri potest, per prudentiam, ergo per virtutem est acquirenda.
Debitum pro homine est ut habitum acquirat, quo certitudinem neces-

sariam habere possit, sed hoc non fit « sine more et mente », unde
formulae iuridicae ad illam comparandam censentur insufficientes.

29 In Eth. ad Nicomachum, num. 494 ; S. th. I, q. 1, a. 6 ad 3 ; II-II, q. 45, a. 2.
30 ibid. num. 1271-1274.
31 II-II 47 a. 3 ad 3.
32 Ibid. II-II, q. 60, a. 4 ad 2.
33 Ibid. II-II, q. 70, a. 2 ad 2.



S. Thomas nulli systemati morali favet 295

III. Principia rationi magis consona

Ordo moralis est ordo dynamicus, ordo tendentiae in ultimum
finem, et tendentiae, quae tum per legum observantiam tum per consilio-

rum adminiculum in perfectione crescere procurât. Hanc positivam
tendentiam principia iuris dicta « reflexa » obliviscuntur. Certitudo quam
homo necessariam et sufficientem habere debet, debet esse fructus tum
rectae mentis tum recti appetitus seu virtuosae dispositionis, et impossi-
bile est de certitudine loqui sine « more et mente ». Quaecumque igitur
principia in ordinem moralem intrant, quaecumque liberam electionem

reguläre intendunt, oportet contineant turn dynamismum tendentiae in
ultimum finem possidendum turn regulationem mentis et morum,
cognitionis et appetitionis. His conditionibus non observatis non de

principiis pro ordine morali loqui possumus, sed est transitus in alium

campum seu : cantus extra chorum, stç a/.Xo ysvoç fxexäßacrK;.

a) « Ratio sufficiens » est prima lux pro mente, « recta intentio » est

prima lux pro moribus, unde ambo sunt primum principium lucens ac

regulans obscuras semitas conscientiae, medium aptissimum ad
necessariam et sufficientem certitudinem acquirendam. Pius XII principium
rationis sufficientis appellavit « absolutum certum ». Moralista prae
oculis habet ea quae ad ius divinum vel naturale pertinent, ideoque,
cum virtus naturalis exigat a homine ut secundum rationem agat, ratio-
nem sufficientem habere significat primum ac absolutum lumen possidere,

quo certitudo ad agendum acquiri potest. Ratio sufficiens et proportionate
gravis ilia est, quae in doctrina de imputabilitate actus cum duplici
effectu habet momentum decidens ; ilia est, quae rationem dat ut
aliquis peccati periculo sese exponat ; ilia est quae a legis observatione
libérât, v. gr. grave incommodum, epikeia etc. Supra diximus rationem
sufficientem elucere in gravibus motivis, propter quae certitudo moralis
quasi in metaphysicam transit. Lux huius principii, quod pro ordine
speculativo et pro ordine practico valet, sufficiens est ad certitudinem
multis in casibus gignendam, et si coniungatur cum principio rectae
intentionis, summam videntur totius doctrinae de hac quaestione prae-
bere. Si intentio non est recta, nulla praesumptio, nulla dispensatio,
nullus favor iuris positivi hominem coram Deo iustificat, quia cum prava
intentione « et unum beneficium habere, quod nullam deordinationem
importât, esset illicitum » 34.

34 Quodl. IX, q. 7, a. 15.



296 S. Thomas nulli systemati morali favet

b) « Agere secundum rationem est agere secundum virtutem » 35

et secundum hoc omnes actus virtutum sunt de lege naturali, nam
dictât ratio unicuique, ut virtuose agat. Ratio dictât : cum dubio non

agere ; speciem peccati seu peccatum materiale pro posse, prasertim ob

scandalum, vitare ; actus suos prius examinare coram Deo et conscientia

quam coram hominibus ; legibus subdi, cum ad hoc latae sint etc. Hoc

igitur praeceptum est simul rationis et virtutis, et natum est maiorem
certitudinem causare, maius lumen in actionem profundere quam prae-
sumptiones ac favores iuris. Haec principia vere sunt « dignitates »,

internam evidentiam possident, ad ordinem moralem pertinent, ipsum
hominem attingunt, actionem rectificant, certitudinem sufficientem et
necessariam générant etc. Cogita ad casus adductos : numquid « lex
dubia non obligat » ab imputabilitate hominem liberabit, qui contemnit
vel aegre fert legem Ecclesiae de abstinentia Numquid prudenter

agit qui certo contractum debitum non vult solvere, et tamen dispositus
est ad débita non reddenda Numquid sufficientem certitudinem obtine-
bit sacerdos, ut Breviarium non recitet, si aliunde in eius recitatione negli-
gens invenitur Ordo moralis hominem vult ad finem ultimum appropin-
quare, dum formulae iuridicae quasi hominem volunt morari in hac terra,
nam respectum ad finem ultimum sponte videntur homini praecludere.

c) « Quod est verisimilius, utpote Deo propinquius, est sequendum ».

In hoc denuo principio tum ratio tum debitum ordinis moralis enun-
tiatur. Ponamus hominem irretitum dubio : ex tali statu, per se loquendo,
nihil sequitur, quia dubium ligat mentem sicut ligamina prohibent
hominem ne ulterius progrediatur. Sed ponamus dubium iam ad opi-
nionem declinare, ob rationes homo inclinatur ad hanc potius quam ad
illam opinionem contrariam. Ratio, inde virtus dictant sequi verisi-
miliorem sententiam, nam propositis multis, si voluntas sequitur minus
verisimilem, movetur contra rationem, si autem movetur in unam » in
quantum una praeponderat, tune movetur voluntas secundum rationem

» 36. Quod voluntas sequatur rationem, hoc naturale est et debitum.
d) « Unusquisque tenetur actus suos examinare ad scientiam quam

a Deo habet, sive sit naturalis, sive acquisita, sive infusa » 37. Si de lege
dubitas vel illam ignoras, forsan responsabilis es, quia culpabiliter igno-
ranter dubitas, et tuum officium naturale, ergo praeceptum naturale est,

ut de impletione praecepti seu legis cogites, non ut iudices superiorem.

35 III, q. 94, a. 3.
36 De Malo, q. 6, a. 1 id est unico.
37 De Veritate, q. 17, a. 5 ad 4.



S. Thomas nulli systemati morali favet 297

Oboedientiam ergo legis examinare debes coram Deo, nam illi rationem
reddes. Supra legem positivam adest lex naturalis et divina, unde si

fugis legem humanam, advertas ne cadas in transgressionem legis
naturalis et divinae. Theologia moralis leges aestimat ut media ad frnem

ultimum, ergo ad impletionem invitât, non vero modum tradit quomodo
leges eludere fas est.

e) « Semper virtus déclinât in id quod minus habet de malo » 38. Si

agere non debeo nec eligere hoc vel illud debeo, sed, si agere debeo, ratio
mihi dictât id quod minus habet de malo eligere. Malo sese exponere
nemini licet nisi adsit causa proportionate gravis. Quanto aliquid est

melius, tanto est Deo propinquius, et ordo moralis est ordo appropin-
quandi Deo, ergo sequendi quod minus habet de malo. Hoc exigit ratio,
hoc igitur virtutis est.

f) « Error conscientiae non habet vim absolvendi et excusandi,

quando scilicet ipse error peccatum est, ut cum procedit ex ignorantia
eius quod quis scire tenetur et potest » 39. In moralibus primo attenden-
dum est, utrum ignorantia vel dubium sint culpabiles, nam tunc non
excusant, quamvis a peccato formali in se possint excusare. Negligentia
non tollit quominus idem actus, si non formale, fiat saltern peccatum
materiale.

g) Qui sequitur partem minus certam, relicta certiore, vel amplecti-
tur opinionem minus probabilem in favorem libertatis, relicta probabiliore
in favorem legis, « periculo se committit et sic procul dubio peccat » 40,

nam magis amare videtur bonum temporale, cum sese exponat periculo
peccati, quod non licet nisi adsit causa sufficiens ac proportionate gravis,
sicut diximus supra. Et alias conditiones liceitatis ponendi actum cum
duplici effectu observare obligatio certa est.

h) « Illud autem quod agitur contra legem, semper est malum, nec
excusatur per hoc quod est secundum conscientiam » 41. Ex eo quod
talis actus est contra legem obiectivam, malitiam induit, quod negare
nequit nisi ille qui obiectivitatem ordinis moralis negat. Aliqui theologi
nimis fidenter scribunt non necessarium esse vitare periculum peccati
materialis 42, at rectius esset attendere ad illud S. Pauli : « Ab omni
specie mali abstinete vos » I Thes. 5, 22), item ad propositionem dam-

38 In Eth. ad Nicomachum, num. 713.
39 Quodl. VIII, art. 15.
40 Ibid. art. 13.
41 Ibid.
42 Noldin : De Praeceptis, num. 244 secundo.



298 S. Thomas nulli systemati morali favet

natam ab Innocentio XI (Denz. 1230). Unde S. Thomas in scandalum
activum includit etiam « similitudinem peccati » 43. Ipse Dominus dicit :

« Qui non cognovit et fecit digna, plagis vapulabit paucis » (Luc. 12,

48), tarnen vapulabit. Neque dicas praeceptum non existere eligendi

semper id quod perfectius est, nam hoc debitum est saltern « affectu »,

prout homo tenetur ad perfectiora tendere, per consequens rationem
sufficientem habere, ut a magis perfecto abstineat. Non videtur quomodo
possibile sit simul habere affectum ad perfectiora, quod est debitum,
et simul, quasi a priori, principii instar, docere non esse debitum vitare
peccatum materiale. Dantur enim actus ex se mali, quos nulla circum-
stantia bonos efhcere potest.

Concludamus ergo haec et alia principia magis consona rationi esse.

Sunt namque applicationes principiorum ordinis practici, quae a natura
possidentur, quae a doctis facili gressu videntur. In omnibus istis et
aliis quae adduci possent, evidentia lucet et assensum trahit. Illa non
solum enuntiant verum, sed imponunt debitum, includunt virtutem,
ergo per se ad ordinem moralem pertinent. In moralibus non est studen-
dum quomodo in via perfectionis sistendum, sed semper magis ac magis
Deo appropinquandum. Lumen horum principiorum lucet, régulât ac

movet in Deum. Quam pallidum lumen formularum iuridicarum, si cum
hoc lumine comparantur

IV. S. Thomas omne systema respuit

Systema dicit quamdam uniformitatem. Omne systema regitur uno
vel pluribus principiis (in casu de facto formulis iuridicis), luce quorum
particulares casus conscientiae solvere accingitur. Hanc intentionem,
secundum nostram opinionem, S. Thomas impossibilem aestimat, unde

omne systema, qua tale, respuit.
a) Systemata proponere intendunt modum quo certitudo in omni

casu et in omni materia ope principiorum iuris acquiri potest, dum
S. Thomas scribit impossibile esse infinitatem singularium ratione huma-
na comprehendi, et nullius hominis sapientiam dicit talem, ut possit
omnes singulares casus excogitare. Sufficit et possibile est per partes
prudentiae, puta per memoriam et experientiam, singularia reducere ad

aliqua communia et universalia, sed talia solum attingunt rem « ut in
pluribus »44.

43 S. Thomas : II-II, q. 43, a. 1 ad 4.
44 II-II, q. 47, a. 3 ad 2 ; a. 15 ; q. 96, a. 6 ad 3 ; q. 57, a. 3 ad 2.



S. Thomas nulli systemati morali favet 299

b) Comprehendere omnes casus omnemque materiam aliqua formula
iuris vere videtur extraneum. Quod multo plus extraneum videtur, si ad

casualia et fortunae insultus mentem dirigimus. Haec enim cum « sint
infmita, ratione comprehendi non possunt, nec homo sufhcit ea prae-
cavere. Quamvis per officium prudentiae homo contra omnes fortunae
insultus se disponere possit, ut minus laedatur » 45. Dum ergo « certitudo
formularia » systematum varietatem infinitam particularium quasi ad

uniformem regulam artis reducere intendit, S. Thomas officio prudentiae
tribuit laborioso conatu sapienter posse vivere et operari. Prudentia ab-

horret immobiles formulas atque ordinem rationis inducit in continuum
fluxum et mutabilitatem rerum particularium. Totum quod in parti-
cularibus, tarn variis et tam mutabilibus, possibile est acquirere, virtus
prudentiae praebere potest, nam ilia recte consiliatur, iudicat et prae-
cipit, et sine virtutibus moralibus esse non potest, rectificat ergo totum
hominem et omnem activitatem.

c) S. Thomas conscius est causas operabilium variari infinitis modis.
Tenerisne reddere debitum certo contractum et dubie restitutum
Circumstantiae attendendae variae esse possunt. Esne tu facilis ad
obliviscenda débita Estne creditor avarus vel beneficus, mendax, veri-
tatis amator Debesne tu prius providere tibi tuisque necessaria vitae
Quae intentio movet et ad restituendum Ut creditor in ludo consum-
met denaria Ad haec omnia attendi debet, proinde sapienter dicit
S. Thomas : « Iudicium de his non potest sub certa régula comprehendi,
sed reliquuntur existimationi prudentis »46. Nec ergo certa régula vel
critérium dari potest, nec in genere formula ad solam cognitionem
pertinens idonea est, sed virtus, eaque prudentiae seu sapientiae vitae,

quae est recta ratio agendorum. Textus ex S. Thoma allatus perempto-
rius videtur ad mentem eiusdem Doctoris cognoscendam.

d) Certitudinem sufficientem ac necessariam ad licite agendum
acquirere significat electionem praeparare, inde et rectam actionem. Hoc

pertinet ad scientiam practicam, scientiam de moralibus, non iuridicam,

quae est de relationibus solum socialibus et externis. Sermo autem de

moralibus est universaliter incertus, quia materia variabilis et contin-

gens, in particulari vero est inenarrabilis, unde numquam sollicitudo
tolli potest47. Quam difficile est circumstantias actus in particulari
praevidere Quam difficile omnibus circumstantiis occurrere Facile

45 II-II, q. 49, a. 8 ad 3.
46 In Eth. ad Nicom., num. 399 ; item num. 259.
47 II-II, q. 47, a. 9 ad 2 ; In Eth. ad Nicom., num. 32-37, 259.



300 S. Thomas nulli systemati morali favet

est dare pecuniam, sed difficile est hic et nunc bene dare, ne mensura
excedatur. Facile est dicere licitum esse moderate irasci, sed difficile est

hic et nunc assignare mensuram seu medium, et huius difficultatis
signum est quod illos qui deficiunt aliquando vocamus mansuetos,
aliquando vero illos qui aggravant in puniendo vocamus viriles.
Mensuram servare, medium tenere, non in extrema declinare, ergo virtuose

agere non uniformi regulae, sed virtuti est atribuendum, quia difficile,
laudabile, virtuosum48. Electio in particulari pro S.Thoma est actus virtu-
tis, si electio est bona, virtus autem acquiri debet laborioso conatu, syste-
mata autem omnes casus particulares uniformi formula solvere vellent.

e) Systematum ergo moralium impossibilitas pro S. Thoma résultat
ex eius notione prudentiae. Pro illo prudentia est virtus, quae ponit
medium, id est modum rationis in actionibus et passionibus, unde dicit
stabilem et sapientem adaptationem casibus concretis, qui infinite varian-
tur. Ilia numquam uniformiter procedit, quia circumstantiae numquam
eaedem, at semper stabili modo procedit, quia semper sapienter, fini
ultimo convenienter. Ilia apta media invenit, medium in virtutibus
ponit, actionem humanam fini conformem reddit, illa est vere sapientia
vitae. Homo libero arbitrio donatur, responsabilitate oneratur, ut in
omni casu videat et décernât, superioribus normis semper conformiter,
« quomodo diversimode sit aliquid bonum vel malum, secundum quod
congruit diversis individuis, temporibus et locis » 49. Non ergo automa-
tismus simplicisticus systematum, sed prudentia cum omnibus suis parti-
bus excolenda est, ut homo necessariam et sufficientem certitudinem ad

operandum habere possit. Non uniformis régula seu formula iuris positivi,
sed oportet memoriam colere, intelligentiam, docilitatem, solertiam,
inquisitionem et discursum, providentiam, circumspectionem, cautionem.
Videas et alia quas necesse est virtutes concurrere ad perfectum actum
virtutis prudentiae, et concludes inane esse conamen inveniendi unam
formulam, quae omnes casus possit comprehendere et luce cuius omnes
solvi possent.

f) Conatus systematum secundum principia S. Thomae videtur
inutilis. Iam supra ex ipso S. Thoma diximus non eamdem rationem
procedendi esse in campo iuris positivi et in campo iuris divini et naturalis.

Nos procedere debemus ut moralistae. Moralista de omnibus iudicat
secundum ordinem ad finem ultimum, unde etiam de lege. A lege non
excusat ignorantia vel dubium, prout ignorantia est mixtum, si igno-

48 In Eth. ad Nicom., num. 370 ; 379.
49 C. Gentes, HI, cap. 113.



S. Thomas nulli systemati morali favet 301

rantia est vincibilis, quia actus ex tali statu mentis procedens iudicabitur
malus, abducens ab ultimo fine. Item quoad ipsam obligationem aliter
moralista, aliter iurista. Iurista insistit determinismo legis, moralista
cum S. Thoma, iudicans de lege secundum eius ordinem ad bonum
animae, relate ad finem ultimum seu Deum consequendum, repetit,
legem positivam non obligare « nisi servatis debitis conditionibus et

personarum et locorum et causarum et temporum »50, unde accidere

potest ut legem servare sit « contra ius naturae » S1. Impossibile est ergo
certitudinem iisdem criteriis assequi, sed iurista utitur suis, moralista
suis. Principia iuris, quibus utuntur fautores systematum moralium,
nec sunt talia, ut evidentia gaudeant, nec sunt ex morali ordine desumpta,
ideoque nec eorum ope certitudo necessaria et sufficiens ad licite agendum

comparari potest.
Concludamus igitur secundum principia S. Thomae nullum systema

qua tale possibile esse. Systema dicit constructionem rationis, certitudo
autem conscientiae necessaria et sufficiens ad rectam electionem prae-
parandam non est fructus solius rationis seu constructionis conceptualis,
sed requirit quoque rectum appetitum. Sola igitur prudentia, quae est

recta seu sapiens dispositio in agibilibus, et quae includit rectum
appetitum, totum id, quod possibile est, praestare potest, ut débita certitudo
acquiratur ad licite agendum. Sine dubio lumen quod ex obiecto provenit,
item lumen primorum principiorum ordinis practici, ergo principiorum
quae ordinem dynamicum tendentiae in ultimum finem exprimunt,
clarificant difficultates conscientiae, at principia iuris seu formulae
iuris non possunt per se tranquillam reddere conscientiam neque illi
certitudinem comparare, nam sunt formulae iuris positivi, obiectiva
evidentia non gaudentes, valorem relativum possidentes, quae nec in
foro iuris positivi momento decisivo semper gaudere dicendae sunt,
prout diximus supra.

V. S. Thomas probabilismo non favet

Hoc sequitur ex dictis, nam si nulli, ergo neque probabilismo favet.
Probabilismus tarnen est sat diffusus, multi putant illum praebere ex-
peditum modum acquirendae certitudinis ad licite agendum. Dicenda
sunt ergo aliqua de probabilismo in speciali.

60 S. Thomas : De Correctione fraterna, art. un.
61 II-II, q. 61, a. 5 ad 2.



302 S. Thomas nulli systemati morali favet

Primaeva formula probabilismi etiam a probabilistis hodiernis

relinquitur. Primaeva enim formula erat : « Qui probabiliter agit, pruden-
ter agit ». Sed cum talis formulatio valde propinqua erat aliquibus
propositionibus damnatis ab Innocentio XI (Denz. 1151-1154), probabi-
listae aliam formulam elegerunt. Dicunt itaque : « Lex dubia non obligat

», quia si lex non est cognita, non ligat, et quamdiu mens de existentia
legis dubitat, legem non cognoscit. Liberias ad probabilitatem appellat,
et hoc illi competit prius quam legi, ex qua probabilitate pro libertate,
lex manet incerta, sine obligatione52. Estne igitur lex incerta obiective
vel subiective Probabilistae explicant dicendo incertitudinem provenire
ex eo, quod lex apparet « incerta, insufficienter promulgata, invincibiliter
ignorata »53.

Verbis Pii XII edocti melius ducimus abstinendum a termino « pro-
babilitas », quia « probabilitas » neque meretur appellationem certitudinis,
cum non excludat omne rationabile dubium nec tollat omnem prudentem
formidinem errandi. Probabilitatem vocat Pius XII « quasi-certitudo ».

Loquamur ergo de certitudine, ergo de statu mentis, in quo excluditur
omne dubium fundatum, solidum, et tollitur omnis prudens formido.
Si pro una parte, dicamus pro existentia legis stat talis certitudo, pro
libertate nequit dari eodem tempore sufficiens certitudo, et tune lex

obligat ; si, e contra, prudens certitudo existit pro libertate, id est,

quod lex non detur, lex non obligat. Impossibile est ut simul pro utraque
parte existant sufficientes certitudines, nam obiective nequeunt fundari
opposita de eodem. Tali in casu, una pars non est certa, sed solum

quasi-certa.
Quid igitur nobis hoc principium iuris, a probabilismo assumptum,

tribuere potest Systemata moralia promittunt praebere principium,
quo in omni casu et in omni materia conscientia sufficientem certitudinem
acquirere potest. Age vero, statim probabilistae dicunt eorum principium
non esse sequendum : quando agitur de medio ad salutem necessario,
de valore sacramenti, de certo iure tertii, de bono publico vel alias

superiore, et insuper principium non valere « in dubio practico, si quis de

actione hic et nunc ponenda conscientiam certam sibi formare nequit » 54.

Quibus perlectis posset aliquis statim librum de probabilismo deponere,

nam systemata moralia precise nobis medium dare voluerunt ad certi-

62 Noldin : De Principiis, num. 239.
53 Regatillo - Zalba SI : op. cit. [adn. 1] num. 269.
54 Noldin : op. cit. num. 236.



S. Thomas nulli systemati morali favet 303

tudinem introducendam in dubio conscientiae, in dubio practico, prout
diximus initio huius disputationis.

Nota tamen non omnes probabilistas eodem modo loqui; nam
quidam dicunt probabilismum valere, ubi « proxime dubitatur utrum aliquid
sit licitum »55 seu quando exsurgit quaestio « circa obligationem practi-
cam legis » 66, vel quoad » applicationem ad casum concretum » et quidem
tum in lege naturali tum in lege divina 57. Interea conscientia expectat
adiutorium in maxime momentosis negotiis vitae moralis, et ecce pro-
babilismus non vult illam ducere. Cur probabilismus non vult conscientiae

ducatum praestare Cur confidentiam in seipsum amisit « Claudi-
cationem suiipsius » observavit Cur nihilominus a probabilistis
probabilismus adhibetur ad solvendos casus practicos conscientiae Si enim

probabilistae volunt eorum systema ordinari ad solvenda dubia remote

practica, tunc valor systematis adhuc plus decrescit, nam talia dubia
solvi possunt ac debent studio, consultatione, adhaesione probatis auc-
toribus etc.

Ante omnia dicendum, non propterea, quia aliquis legem ignorât
vel de ilia dubitat, ab eiusdem observatione excusari. Sunt namque
circumstantiae, quae eius ignorantiam faciunt voluntariam, illumque
pro dubio responsabilem reddunt. Unde S. Thomas scribit : « Ignorantia,
quae est aliquo modo volita, sive directe sive indirecte, propter negli-
gentiam, non causat involuntarium » 58. Ignorantia, inconsideratio,
negligentia etc. possunt quoque esse graviter culpabiles 59. Lex naturae
praecipit, ut tantum se extendat imputabilitas, quantum ipsa volunta-
rietas 60. Videndum est igitur, a quo probabilistae excusationem

expectant, et quidem secundum mentem S. Thomae iudicando, nam ilium
patronum sui systematis vocant.

Excusatne incertitudo legis, utpote insufficienter promulgatae Ononis

legislator legum positivarum déterminât modum promulgationis et

tempus, ex quo lex obligare incipit. Lex rite promulgata eo ipso obligare
incipit, et, dum lex perdurât, quasi continuo promulgatur. Lex autem
naturalis sufficienter promulgata est ex hoc, quod « Deus eam mentibus
insérait naturaliter cognoscendam » 61. Divina lex pariter promulgata

66 E. Genicot : Casus Conscientiae, num. 11.
66 Regatillo-Zalba : op. cit. num. 246.
57 Idem, ibid., num. 260.
58 S. Thomas : I-II, q. 19, a. 6.
69 II-II, q. 53 et 54.
60 Cfr. CIC, can. 2199, 2202.
61 S. Thomas : I-II, q. 90, a. 4 ad 1.



304 S. Thomas nulli systemati morali favet

est. Ex hac ergo parte deobligatio non exsurgit, omnis enim legislator
procedit ex Actione legem promulgatam omnibus debere esse notam.
Dicere autem legem non rite promulgatam non obligare, idem est ac
dicere : legem non existentem non obligare, cum promulgatio ad essen-

tiam legis pertineat saltem ut conditio sine qua non obligationis. Ex
hac parte vel probabilismus nihil dicit, vel, quod dicit, inutile dicit.
Legislator computat tempus quo legis notitia ad omnes « devenire

potest promulgatione facta »62, et, tempore transacto, subditus non
excusatur a transgressione legis ob ignorantiam vel non sufficientem

promulgationem.
Excusatne incertitudo legis, secundum S. Thomam, utpote incerte

formulatae seu enuntiatae Legem incerte formulatam esse non prae-
sumitur. Exstat interpretatio authentica, usualis, doctrinalis (can. 17),
sed certe unicuique non relinquitur, ut de sensu legis iudicet. Si ergo
incerta est enuntiatio legis et tempus permittit, consulendus est legislator

63, si vero tempus impatiens sit morae, oportet « secundum verba
legis agere »64, nisi aliunde excusatio habeatur, utpote si lex evadat
evidenter nociva vel nimis onerosa, quia tunc « malum est sequi legem
positam, bonum est autem, praetermissis verbis legis, sequi id quod
poscit iustitiae ratio et communis utilitas », nam sequi verba legis
contra bonum commune vitiosum esset. Vides quam diverso modo S. Thomas

iudicat rationes ob quas a littera legis recedendum et diverso pro-
babilistae Pro S. Thoma lex est beneficium, medium ad finem, ad finem
autem movere superioris est, subditi autem est subdi. Subditi non est

supra legislatorem extolli, sed etiam in legis interpretatione legislatori
subdi. Verae rationes a lege excusantes a S. Thoma desumuntur ex
natura rei, ex bono communi, ob quod leges latae sunt.

Excusatne incertitudo legis utpote invincibiliter ignoratae Saepius
iam ignorantiam simul cum dubio tractavimus, nam appellare ad ignorantiam

vel ad dubium (ut iugum legis abiiciatur) quoad vim obligativam
legis idem est, quamvis dubium et ignorantia différant. Si igitur aliquis
appellet ad ignorantiam invincibilem, hoc potest accidere post factum,
quia ante transgressionem legis ignorantia vinci potest et debet, si

nempe subditus conscius fiat vel dubitet legem existere. Sed admisso

hic agi vere de ignorantia invincibili, nihilominus dicendum etiam
ignorantiam antecedentem et invincibilem per accidens non omnino excusare,

62 Ibidem ad 2.
63 II-II, q. 120, a. 1 ad 3.
61 I-II, q. 96, a. 6 ad 2.



S. Thomas nulli systemati morali favet 305

si nempe non est totalis, sed partialis. Item si ignorantia est invincibilis
et concomitans, ipse tarnen operans internum affectum ad peccatum
retinet, ergo nec talis excusat totaliter ipsum operantem. Multo magis
darum est effectum ignorantiae posse esse imputabilem saltem externe. -
Verum quidem est ignorantiam invincibilem excusare a peccato formali,
at non excusat a peccato materiali, prout diximus supra, cum et mate-
riale peccatum ordinem obiectivum moralem offendere posuerimus. -
Si bene attendatur, recursu ad ignorantiam invincibilem relinquitur
ipsa quaestio, quae solvenda proponebatur, quia ignorantia invincibilis

est compléta absentia dubii, semel autem ac dubium oritur, iam
ipsa ignorantia transit in vincibilem, unde et hic dicendum foret : lex
invincibiliter ignorata pro subiecto est ac si non existeret, tarnen vario
modo nexus cum voluntario verificari potest, sicut diximus 65.

Excusatne ignorantia legis, cum lex ignorata nequeat ligare Hanc
rationem probabilistae urgent tamquam decisivam. Et provocant ad

textum S. Thomae, nempe ad textum de Veritate, q. 17, a. 3. Multi
quidem hodie iam concedunt ipsum S. Alphonsum nimia securitate ex
hoc textu conclusisse ad modum probabilisticum solvendi dubium practi-
cum conscientiae, nam aliter iudicandum hac de re sub aspectu psycho-
logico, aliter sub aspectu morali, aliter iuridico. Haec bene attendenda
sunt66.

Loquitur itaque S. Thomas in hoc textu de motione voluntatis
proveniente ab imperio gubernantis. Imperium gubernantis ligat subdi-
tum, sicut corpus variis ligaminibus ligari potest. Corpus a corpore,
ligamine, trahi nequit sine contactu, unde nec imperium gubernantis
movere potest voluntatem subditi sine contactu imperii seu sine
contactu voluntatis gubernantis cum voluntate subditi. Hic contactus fit
per intimationem imperii ex parte gubernantis et per eiusdem
Cognitionen! seu scientiam ex parte subditi. Nullus ergo subditus ligari
potest praecepto vel lege nisi mediante scientia.

Hoc est factum evidens, psychologice fundatum in lege dependentiae
voluntatis ab intellectu, prout volitio supponit et sequitur cognitionem.
Attendendum tarnen, quod semel ac lex rite promulgata fuit, applicata
fuit subditis, unde legislator supponit legem notam et transgressionem
legis punit. Ergo etiam in foro legis positivi legitimus modus promulgandi
legem valet ac eiusdem applicatio ad subditos. Inutile est, ut nec pro
foro externo probabilistae clament : « legem non cognitam non obligare »;

65 II-II, q. 53, a. 2 ad 2 ; cfr. Merkelbach : op. cit. I, num. 466.
66 Regatillo - Zalba : op. cit. num. 269, nota 98.

20



306 S. Thomas nulli systemati morali favet

illa obligat saltern quoad effectus, dicamus quoad poenam pro trans-
gressione eiusdem.

Sub aspectu morali obligatio aliunde exurgere potest. In textu S.

Thomae hic aspectus moralis clarissime est in lucem positus. Dicit
namque Angelicus : « Nec aliquis ignorans praeceptum Dei ligatur ad

praeceptum faciendum nisi quatenus tenetur scire praeceptum. Si autem

non teneatur scire, nec sciât, nullo modo ex praecepto ligatur ». Non igitur in
moralibus sufficit dicere legem ignotam non obligare, ignotam simpliciter
vel partialiter, prout fit in dubio, sed videndum est, utrum subditus

potuerit et debuerit legem scire, et quatenus potuit et debuit, eatenus

ligatur, inde et responsabilis consideratur. Varii namque affectus possunt
seducere mentem, et mens dicere potest exemplo Cain : « Nescio »,

dum tarnen optime sciebat de sorte fratris sui. Finis legis est ligare, lex
est ligamen, et effectus quem lex producit, est ordo. Sive igitur ligamen
abiiciatur ratione dubii sive ratione ignorantiae, eodem modo finis non
obtinetur, deordinatio introducitur. Omnis transgressio legis, etiam
materialis, est deordinatio in rerum natura. Sive autem ignoranter
dubites de mcoeptione legis sive de terminatione eiusdem, idem est,

nam possibile est culpabiliter ignorare tarn incoeptionem legis quam
eiusdem terminationem. Haec autem culpabilitas, in qua includitur
voluntarietas, moralistam interest, nam per hoc actio ad ordinem mora-
lem transit.

Ex dictis sequitur secundum principia S. Thomae de probabilismo
non aliter iudicandum quam de aliis systematibus, immo severius.

Nemo appellare potest ad probabilismum, ut excusatus maneat a trans-
gressione legis positivae, quia lex rite promulgata est simul legitime
applicata, urgere incipit. Formula probabilistica evidenter ex foro iuris
positivi desumpta, nec pro eodem foro excusat, multo minus pro foro

morali, nisi vere fuerit ignorantia inculpabilis tum in se tum in causa.
Forum iuris naturalis et divini est superius, altius, intimius, extensius,

nec ius positivum illi derogare potest. Quae autem ignorantia legis
moralis naturalis praesuponi potest, hoc alibi docetur. Nihil ergo a

probabilismo utilitatis accepimus. Ordo moralis non restringitur ad
ordinem iuris positivi nec ad forum externum, sed comprehendit per
prius forum internum. Nec ordo moralis in hoc consistit, ut solum
sciamus limites peccati, sed per prius ordo moralis consisit in continua
tendentia ad Deum ; per leges et consilia, per praxim vitae christianae,

per fervorem caritatis, semper ergo viribus positive adhibendis ad Deum
intendit appropinquare. Probabilismus docet modum legem abiiciendi,



S. Thomas nulli systemati morali favet 307

unde eius formula a iure positivo desumpta incapax est ut certitudinem
homini praebeat talem, ut hic « in quolibet casu et in qualibet materia »

certitudinem necessariam et sufficicntem acquirere possit 67. Non licet
ergo neque in foro iuris positivi appellare ad dubium nisi legislator ipse
hoc praeviderit (can. 15). Pro ordine morali formula probabilistica non
lumen, sed tenebras repraesentat, et moralista incipere debet, ubi pro-
babilista desiit, quia moralista oportet sciat dispositionem subiecti,
voluntarietatem, culpabilitatem eiusdem in appellando ad nescientiam,

ignorantiam vel dubium, ne concludere forsan debeat : « Noluit intelhgere
ut bene ageret » (Ps. 35, 4).

Conclusio

Tota doctrina S. Thomae quoad systemata moralia videtur nobis

compendiose data in quodl. VIII, art. 13. Attente perlegatur parvus
hic articulus et multa invenientur, praesertim si comparetur cum
Quodl. IX, art. 15. Docemur ante omnia, ut iurista non invadat campum
moralistae, et omnis actio humana, etiam in campo iuris positivi ordini
morali subiecta sit. Cum opinione vel dubitatione agere dicit idem esse

ac velle seu sese exponere peccato. Status dubii est status indetermina-
tionis, a quo homo liberari debet certitudine accepta. Formido erran-
di, dubium fundatum deponi debent. Peccare solum materialiter, ex
conscientia inculpabiliter erronea, nihilominus significat peccare ex parte
obiecti, quia peccatum quoque materiale inducit deordinationem in
universo, cum sit contra naturam obiectivam, contra legem in se con-
sideratam. Quodnam medium solvendi dubium pro ordine morali Ratio-
nes sufficientes, recta intentio - en excusationes pro homine, ut exponatur
transgressioni legis, ut legem transgrediatur, ut peccato exponatur. Acqui-
sitio certitudinis, solutio dubii petitur in foro interno, coram Deo, et resol-

vitur in invisibilem partem animae, ad « mores », non solum ad «mentem».
Proinde immerito S. Thomas tamquam fautor alicuius systematis

vocatur, cum omnia systemata ut talia respuerit. Principia iuris, S. Thomae

optime nota, non permisit in ordinem moralem transferre, ut in
ordine morali, seu in conscientia et coram Deo, talia principia iuris
momentum habeant decernendi quidquam. Quaestio de solvendo dubio
practico est quaestio primo et per se ordinis moralis, unde pariter primo
et per se criteriis moralibus est solvenda, non formula fixa, sed prudentia,
quae est sapientia vitae.

67 Fanfani OP : Theologia moralis, vol. I, num. 229.


	S. Thomas nulli systemati morali favet

