
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 3-4

Artikel: Von Divus Constantinus bis Divus Thomas

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Iso Müller OSB

VonDivus Constantinus bis Divus Thomas

Zur Geschichte des Divus-Titels

Bekanntlich wurden die römischen Kaiser zu den Göttern erhoben

und als divi bezeichnet. Bis dieser Titel seines heidnischen Sinnes nicht
entleert werden konnte, nahmen ihn die Christen nicht auf. Erst die

geistige Wende, die sich im 3. Jh. anbahnte und in der konstantinischen

Zeit vollendete, schuf eine andere Lage. Jetzt hörte der Divus-Kult
auf, sodaß das Adjectiv als Epitheton ornans in einem nicht unchristlichen

Sinne gebraucht werden konnte. Bezeichnend ist die Inschrift :

Divo ac venerabili principi Constantino (Corpus Inscriptionum Latina-
rum, hrsg. v. d. Berliner Akademie d. Wissensch. 6 nr. 1151). Daher finden
wir nun divus auf christlichen Bau- und Grabinschriften bei der
chronologischen Angabe von Kaisern und Konsuln. So entwickelte sich die
konstante Formel : divae recordationis bez. divae memoriae. Wir finden
diesen Ausdruck in der frühmittelalterlichen Literatur, bei Cassiodor

wie bei Gregor dem Großen, bei den Novellen Justinians wie in der Lex
Visigothorum, selbst auch in der gallikanischen Liturgie. Meistens ist
der Titel dem Namen vorangestellt, immer aber handelt es sich um die

Erwähnung eines verstorbenen Herrschers L
Die karolingische Renaissance führte die antike Prägung weiter. Wir

werden hier unser Augenmerk nicht so sehr auf die peripheren Gebiete

lenken, wie das etwa Spanien damals war, wo wir auf christlichen
Inschriften der Jahre 850 und 893 sowie 1048 die Bezeichnung divae

1 Reallexikon für Antike und Christentum III (1957) 1255-57. Thesaurus linguae
latinae V (1933) 1649-59, bes. 1658. Für Hinweise und Belege schuldet der Verf.
Dank der Direktion des Mittellateinischen Wörterbuches in München (Dr. O. Prinz
und Dr. Th. Payr) sowie den Professoren Dr. H. Büttner und Dr. E. Stengel in
Marburg. Nicht zuletzt ist P. Dr. Dominik Planzer OP in Schwyz und P. Dr. Paul
Wyser OP in Fribourg zu danken. Letzterer hatte die Freundlichkeit, mir die
ältesten Belege für « Divus Thomas » zu verschaffen.

16



242 Von Divus Constantinus bis Divus Thomas

memoriae finden 2. Es ist vielmehr das Frankenreich, das uns hier
interessiert. Es fällt auf, daß die Nachfolger Karls des Großen, also die
deutschen Karolinger, im Verlaufe des 9. Jh. dieses Beiwort oft gebrauchen3.
Beachtenswert ist ein Diplom Karls III. vom 8. Januar 880, worin der
Herrscher dem Bischof von Parma einen Hof und eine Kapelle bestätigt,

die früher divae memoriae Karlomannus rex, germanus noster
gegeben hatte. Hier wird das Attribut einer noch lebenden Persönlichkeit
geschenkt, denn Karlmann starb erst am 22. März 880. Das hatte wohl
seinen besonderen Grund. Der sich in hoffnungslosem Zustande befindliche

Karlmann übergab noch zu seinen Lebzeiten 879 seinem Bruder
Karl die Regierung über Italien 4. Sonst bleibt in dieser Zeit der Titel
verstorbenen Personen vorbehalten. Ja, es ist sogar manchmal allgemein

die Rede von der diva memoria aller Vorgänger, so etwa in der
Urkunde Arnolfs von 895 für die bischöfliche Kirche zu Freising s. Der
Ausdruck hält sich auch noch in den Urkunden der ausgehenden
Karolinger. Zwentibold schenkte 895 dem Kloster Stablo einen Ort und
bemerkte dabei als Motiv : (pro) dive memorie antecessorum nostrorum
eternaque redemptione 6. Ähnlich zwei Urkunden Ludwigs des Kindes.
Die erste von 901 schenkte einer Kapelle eine Hufe mit der Begründung

: pro divorum parentum nostorum aeterna salvatione nostraeque
animae remedio, die zweite von 903 gab der Freisinger Kirche einen

Hof : in divorum commemorationem antecessorum nostrorum 7. Die divi
parentes und divi antecessores sind Trumpf geworden.

Um uns nicht einseitig auf die Urkunden der Herrscher zu stützen,
führen wir auch das Gedicht : De Principibus Francorum von dem sog.
Benedictus Levita von Mainz an, der um die Mitte des 9. Jh. schrieb und
besonders in der kirchlichen Rechtsgeschichte bekannt ist. Er spricht
von Karl d. Gr. und seinem Nachfolger Ludwig dem Frommen (814-

840) : Inde Hludowicus regno sucessit avito, eximius princeps, divus et

2 Reallexikon f. Antike u. Christentum 1. c. 1257.
3 MGH Diplomata Karolinorum I (1934) 28, 32 usw. nr. 23, 26 usw. zu 837

840 usw. Vergl. S. 418 Register; II (1937) 23, 35, 37, 246 nr. 15, 21, 22, 152 zu
den Jahren zwischen 880-887. Aus einer späteren Überlieferung stammt « divis
imperatoribus » in MGH Concilia aevi Karolini zu 827 (Konzil von Mantua).

4 MGH Diplomata Karolinorum III (1940) 23 nr. 15.
6 MGH Diplomata Karolinorum III (1940) 204 nr. 136 zum 16. Juli 895 : pro

aeternae remunerationis incremento nec non Karlomanni cari patris nostri animae
remedio ceterorumque regum antecessorum videlicet nostrorum diva memoria.

6 MGH Diplomata Karolinorum IV (1960) 18 nr. 1 zum 30. Mai.
7 1. c. S. Ill nr. 10 und S. 139 nr. 28 für 901 und 903. Für « divae memoriae »

siehe S. 96, 99 nr. 1 und 3 zum Jahre 900.



Von Divus Constantinus bis Divus Thomas 243

orbis apex8. Der Bericht über das Konzil von Meaux-Paris von 845/846
meldet ähnlich : ab ipsis piae memoriae Hludowici divini Augusti tem-
poribus. Dabei ist zu beachten, daß eine Variante aus dem 10. Jh. divi
statt divini setzt 9.

Das führt uns bereits in die Zeit der ottonischen Renaissance, die

die Tradition weiter führte. Ein ganz in den antiken Erinnerungen
schwelgender Oberitaliener verfaßte 915/22 eine Biographie des Kaisers

Berengar (f 924), in dessen Proemium die Rede von Homer und Vergil
ist, worauf Vers 5 lautet : Atria tunc diuuum resonabant carmine uatum.
Schon das Glossar des 10. Jh. erklärt divuum durch imperatorum 10.

Von der weltlichen Biographie wenden wir uns der geistlichen Literatur
zu. Bischof Thietmar von Merseburg (f 1018) schrieb in seinem letzten
Jahre eine Chronik, worin er den Bischof Gero von Köln (f 976) als

divae presul memoriae bezeichnete. Auch die Korveier Überarbeitung
von 1120 schreibt fast gleich : divae memorie presulu. Als 980 der Leib
der hl. Ida von Herzfeld (gestorben im zweiten oder dritten Jahrzehnt
des 9. Jh.) erhoben wurde, schrieb der Mönch Ufing von Werden 980/83
ihre Vita. Darin meldet er am Schlüsse (Lib. II. Kap. 8) : imperante
victoriosissimo Caesare Ottone, anno ex quo cum divae memoriae seniore

augusto genitore suo regnare cöepit vigesimo 12. Als drittes Beispiel fügen
wir Ruotgers 967/968 verfaßte Lebensbeschreibung des Kölner Erz-
bischofs Bruno an. Darin nennt er Brunos Schwester Gerberga, die
Gemahlin König Ludwigs IV. von Frankreich, diva mater und soror regina13.

Diese unmittelbare Ausdruckweise finden wir auch in den
Herrscherurkunden, zunächst in denen Konrads II. (1024-39). Im Jahre 1028

beurkundet er einen Vergleich des Abtes von Korvei und erwähnt darin
ein kaiserliches Dekret von Arnulf (896-99) mit den Worten : Arnolfi
divi progenitoris nostri14. Ebenso spricht er 1031 von seinem Vorgänger
Heinrich II. (1002-24) : preceptum antecessoris nostri divi Henrici impe-

8 MGH Poetae Aevi Carolini II (1884) 673. Über den Verf. Lexikon f. Theologie

u. Kirche II (1958) 181.
9 MGH Capitularia Regum Francorum II (1897) 396.
10 Dümmler E. : Gesta Berengarii Imperatoris (1871) S. 77, dazu S. 6-9.
11 MGH Scriptores rerum germanicarum. Nova Series. IX (1935) 100-101. Die

Chronik des Bischofs Thietmar von Merseburg ed. R. Holtzmann.
12 MGH Scriptores II (1829) 576. Dazu Lexikon f. Theologie u. Kirche V

(1934) 294.
13 MGH Scriptores rer. germ. Nova Series X (1951) 44. Ruotgers

Lebensbeschreibung des Erzb. Bruno von Köln, ed. I. Ott. •

14 MGH Diplomata Regum IV (1909) 170 nr. 124 zu 1028.



244 Von Divus Constantinus bis Divus Thomas

ratoris augusti1S. Ähnlich im Jahre 1034 : a divo imperatore Heinrico
secundo antecessore nostro 18. In den Urkunden Heinrichs III. (1039-56)
ist das divae memoriae sowohl von Konrad II. wie von König Rudolf III.
von Burgund (f 1032) zu melden17. Aber die konkretere Wendung
begegnet uns doch verschiedentlich. Als Heinrich III. 1039 die Gründung
des Bistums Bamberg bestätigte, wurde Heinrich II. zweimal divus

imperator genannt18. Ebenso ist in einer Urkunde von 1052 für das

Bistum Arezzo vom divus Otto imperator antecessor noster, also von
Otto III. (983-1002) die Rede19. Bezeichnender aber ist, daß in einer

Verordnung des dritten Heinrich von 1047 sich wörtlich findet : divi
Theodosii constitutionem und cum divus Justinianus iure decreverit20.
Also werden selbst die Urheber römischen Rechtes mit diesem Ehrentitel

belegt.
Es wäre merkwürdig, wenn gerade die Zeit und der Kreis um

Friedrich I. (1152-90), diese erste staufische Renaissance, die das
römische Recht, dessen Geist und Sprache Wiederaufleben ließ, den Divus-
Titel nicht gepflegt hätte. Otto von Freising (f 1158), der Onkel
Barbarossas, Chronist und Geschichtsphilosoph, weist diese Prägung in
seinen 1156-58 verfaßten Gesta Friderici mehrmals auf. Unser Zisterzienser-
Historiker zitiert Reden Friedrichs von 1155, in denen dieser Karl d. Gr.

und Otto d. Gr. als die divi nostri principes bezeichnete, dann allgemein
von den divi parentes spricht. Auch ein Brief Barbarossas von 1157

wird in den Gesta angeführt, in welchem es heißt : divae rei publicae
consulere debemus 21. Die Chronik setzte Ottos Vertrauter Rahewin von
Freising (f 1170/77) im gleichen Geiste fort. Dreimal erscheint Kaiser
Rotbart als divus princeps und einmal als divus imperator 22. Und dies

alles zu Lebzeiten Friedrichs
Dem entsprechen auch die Urkunden. In der Constitutio von 1165

über die Testamente von Klerikern werden in einem Atemzuge nicht

15 1. c. S. 224 nr. 168 zu 1031.
18 1. c. S. 280 nr. 206 zu 1034.
17 MGH Diplomata Regum V (1931) 50 nr. 39 zu 1040. Heinrich II. bestätigt

Basel die von König Rudolf von Burgund geschenkte Abtei Münster-Granfelden :

qualiter dive memorie antecessor noster Rvdolfus Burgundionum rex etc. Zu Konrad

II. Register ebd. S. 675.
18 1. c. S. 4 nr. 3 zu 1039.
19 1. c. S. 396 nr. 292 zu 1052.
20 1. c. S. 241 nr. 191 zu 1047.
21 MGH Scriptores rer. germ., Ottonis et Rahewini Gesta Friderici Imperatoris

ed. B. von Simson, 1912. S. 137, 139, 158.
22 I.e. S. 168, 199, 225, 284, 328, 342.



Von Divus Constantinus bis Divus Thomas 245

nur Konstantin und Justinian, sondern auch Karl d. Gr. und Ludwig
d. Fromme als praedecessores nostri divi praesentiert23. In der Kano-
nisationserklärung Karls d. Gr. durch Friedrich am 8. Januar 1166
finden wir gleichsam eine ansteigende Linie von den divi reges et impera-
tores über den maximus et gloriosus imperator Carolus zum sanctissi-

mus Carolus 24. Wir müssen uns überhaupt vor Augen halten, wie sehr
Barbarossa sich als neuer Karl d. Gr. fühlte 25. Für das Jahr 1179 haben
wir zwei Belege zur Verfügung. In der Urkunde des Herrschers für das

Kloster Roth erscheinen Lothar III. und Konrad III. als divi augusti,
qui nos precesserunt26. Offenbar aber ist Karl d. Gr. gemeint, wenn in
der Innovatio Pacis Franciae Rhenensis steht : pacem antiquam a pre-
decessore nostro Karolo divo augusto institutam renovavimus 27.

Von Friedrich I. geht die Tradition auf Friedrich II. (1215-50) über.
Er nahm die « Heiligsprechung » Karls d. Gr. durch Friedrich vom Jahre
1166 in seine Urkunde, die er zu Pisa im August 1244 erließ, auf und

sprach darin mehrmals von dem Privilegium divi augusti avi nostri
bzw. imperatoris Friderici 28.

Wenn man schon die Kaiser mit dem Divus-Titel beschenkte, dann
hatte man noch viel mehr Recht, die Heiligen, allen voran die Muttergottes

so hervorzuheben. Schon die Pariser « Salutatio S. Mariae » des

11. Jh. belegt die Wendung : « Incarnationis dive uterus tu facta es. »

Den Ehrentitel Diva, Theota bzw. Theotes kann man in der ganzen Zeit
vom 12. Jh. bis zum 15. Jh. nachweisen. In einem Tropus des 14. Jh.
lesen wir : « Ave, annosa glosa divina. » 29 In böhmischen Volksweisen
des 13.-15. Jh. begegnet uns : « Diva, inquit, ave Maria. » 80

23 MGH Constitutiones et Acta publica Imperatorum et Regum I (1893) 322
nr. 227 : Nos igitur predecessorum nostrorum divorum imperatorum magni Con-
stantini videlicet et Justiniani et Valentiniani necnon Karoli et Ludowici vestigiis
inherentes et sacras leges eorum tamquam divina oracula venerantes.

24 Huillard-Bréholles : Historia Diplomatica Friderici secundi VI, 1 (1860)
224, 226.

26 R. Folz : Le souvenir et la Legende de Charlemagne dans l'Empire
germanique médiéval, Paris 1950, S. 191-266 mit vielen Belegen.

26 Wirtenbergisches Urkundenbuch II, 193 nr. 414.
27 MGH Constitutiones et Acta publica Imperatorum et Regum I (1893) 381

nr. 277.
28 Huillard-Bréholles : Historia Diplomatica Friderici secundi VI, 1 (1860)

223, 226. Zum Ganzen G. Rauschen : Die Legende Karls d. Gr. im 11. und 12. Jh.
(1890) S. 149-215, bes. 154-160.

29 G. G. Meersseman : Der Hymnos Akathistos im Abendland I (1958) 94-96,
131, 199 ; II (1960) 220.

30 Analecta Hymnica medii aevi I (1886) 169, Lied nr. 184, Strophe 5.



246 Von Divus Constantinus bis Divus Thomas

Wir sind in unseren letzten Ausführungen von der staufischen
Renaissance eines Friedrich I. und eines Friedrich II. ausgegangen. Diese

Bewegung fand in dem italienischen Humanismus ihre Fortsetzung, freilich

in einer viel intensiveren Art. Schon der frühe Humanismus wies
darauf hin, daß bereits die augusteischen Dichter Vergil und Horaz den

alten Homer als divinus poeta bezeichneten und daß der Dichter Caeci-

lius Statius (2. Jh.) die Aeneis als « göttlich » emporhob. In diesem Sinne

charakterisierte dann zuerst Boccaccio (f 1375) in seiner Vita di Dante

(Kap. 26) die berühmte Commedia als divina31. Gleichzeitig, wenn nicht
noch früher, wird das divus auf die Heiligen angewandt. Tolomeo von

Lucca, der 1326 oder 1327 verstorbene Dominikanertheologe und Historiker,

zitiert in seinem Exaëmeron den heiligen Kirchenlehrer von Hippo
an zahlreichen Stellen als divus Augustinus32. Er gebraucht diesen Titel
nicht nur für Augustinus, sondern auch für Dionysius 33.

Für diese altehrwürdigen Lehrer Augustinus und Dionysius fand
Tolomeo von Lucca das divus als gebührend, nicht aber für seinen
unmittelbaren Lehrer, den 1274 verstorbenen Thomas von A quin, den er
als Doctor communis, praeclarus, sanctus usw. betitelt. Die in der
Literatur gelegentlich angezogene Stelle seiner Historia Ecclesiastica weist
kein divus auf, sondern lautet einfach : Unum (opus) fuit, quod expo-
suit Evangelia sub initio textu diversorum Doctorum, ita ut unus auctor
videatur ; quod non sine magna tradentis subtilitate et omnino Sancti

Spiritus inspiratione, cuius Organum mirum fuit, etc.34. Tolomeo hält

31 E. R. Curtius : Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter (1948)
S. 401.

32 Tholomei de Lucca Exaëmeron, ed. Pius Th. Masetti, Senis 1880, S. 115,
181. Diese Stellen sind zitiert bei M. Grabmann : Mittelalterliches Geistesleben I
(1926) 359. P. Raymund Creytens OP, Santa Sabina, Rom, hatte die Güte, die
Sache nachzuprüfen und konnte am 11. Okt. 1961 melden, daß Masetti nicht nur
an diesen beiden Stellen, sondern an zahlreichen andern « divus Augustinus »

schreibt. Er prüfte auch die von Masetti benützte Handschrift des Exaëmerons
in der Bibl. Casanatense (Hs. Casan. 22 nach der neuen Signatur) nach und fand
überall klar und deutlich « divus ». Die Hs. ist im 14. Jh. geschrieben und
zwar offenbar vor der Heiligsprechung (1323) des Aquinaten, denn der Kopist
schreibt (Masetti 179 Hs 129 v.) : ex verbis Commentatorum et praecipue
illustrissimi doctoris fratris Thomae habere possumus, was nach der Heiligsprechung

nicht so leicht vorkommen würde.
33 Masetti S. 183 Hs. 132 v. : substantiae intellectuales, quae omnino imma-

teriales existunt, ut docet divus Dyonisius IV. cap. de div. Nom., ut supra osten-
sum est per divurn Augustinum.

31 L. A. Muratori : Rerum Italicarum Scriptores XI (1727) 1153 : Ptolomaei
Lucensis Historia Ecclesiastica Lib. 22, Kap. 24. Zitiert auch bei Mandonnet :

Des écrits authentiques de S. Thomas d'Aquin (1910) S. 59-63.



Von Divus Constantinus bis Divus Thomas 247

sich hier an die bisherige Tradition des 14. Jh., die auch noch im 15. Jh.
maßgebend war, daß man den Aquinaten venerabilis doctor, doctor
communis usw., seit der Kanonisation von 1323 auch doctor sanctus oder
beatus nannte 35. Auch der Dominikanergeneral Raymund von Capua

(f 1399) fügte in seinem Briefe vom 16. März 1395 kein divus hinzu,
sondern schrieb einfach : inter quos Thomas tamquam lucifer ignorans
casum etc. 36. Das Gleiche gilt von Johannes Capreolus (f 1444), der in
seiner umfassenden Verteidigung der thomistischen Gedankenwelt stets

unseren Heiligen als Sanctus Thomas oder Sanctus Doctor usw. zitiert.
Erst die Editio princeps von 1483 schrieb den Titel : Defensiones Theo-

logiae Divi Thomae Aquinatis 37. Ein ähnlicher Fall dürfte bei Dominikus

von Flandern (f 1481) vorliegen, der in seinen 1465/78 verfaßten
Quaestiones in libros Metaphysicae oft und oft einfach sagt : ut dicit
Sanctus Doctor. Aber die Kölner Druckausgabe von 1621 schreibt : Divi
Thomae Aquinatis fidelissimi interpretis in Libros Metaphysicae etc. 38.

Sicher belegen läßt sich Divus Thomas erst durch Inkunabeldrucke.
Editionen der Catena aurea, deren Incipit stets Diui Thome Aquinatis
lautet, kamen 1470 zu Rom. 1475 zu Nürnberg, 1476 zu Basel und 1482

zu Venedig heraus. Die Quaestiones de anima, die 1472 wohl zu Venedig
gedruckt wurden, bezeichnen den Autor als angelicus diuinusque doctor

39. Die Venediger Ausgabe des Werkes Contra Gentiles von 1480

weist am Schlüsse Divi Thomae Aquinatis auf 40. Die großen Thomisten

36 P. Mandonnet in der Revue thomiste 17 (1909) 601-607. F. Ehrle : Die
Ehrentitel der scholastischen Lehrer (1919) S. 6-10, 18, 39, 31, 43, 49, 51 Sitzungsberichte

der bayr. Ak., philosophisch-hist. Klasse, 1919, Abh. 9). F. Pelster in
Theologische Quartalschrift 103 (1922) 39, 41, 43-44, 48, 55. P. Lehmann :

Historisches Jahrbuch 49 (1929) 227-239 Erforschung des Mittelalters I, Stuttgart
1959, 141-148

36 H. Cormier : B. Raymundi Cap. Opuscula et litterae, Rom 1895, S. 86. Die
Nachprüfung und Herbeischaffung vieler einschlägiger Zitate verdanke ich der
großen Freundlichkeit von Prof. P. Paul Wyser, Fribourg, wofür ihm herzlich
gedankt sei.

37 Über ihn M. Grabmann : Mittelalterliches Geistesleben III (1956) 370-410.
38 Vergl. L. Mahieu : Dominique de Flandre, Paris 1942. Über ihn auch Lexikon

für Theologie u. Kirche III (1959) 480.
39 M. Pellechet : Catalogue général des Incunables de Bibliothèques publiques

de France I (1897) nr. 934-938, 940, 942, 1061, 1084, 1093-1094. Darauf
stützte sich P. Mandonnet in der Revue thomiste 17 (1909) 607.

40 L. Hain : Repertorium bibliographicum I (Stuttgart 1826) 165 nr. 1389. Vgl.
auch 169 nr. 1417 : (in fine) Doctoris angelici divique Thome Aquinatis QQ. de
potentia dei etc. Strassburg 1500. — W. A. Copinger : Supplement to Hain's Repert.
bibl. I (London 1895) 39 nr. 1494 ; 40 nr. 1504.



248 Von Divus Constantinus bis Divus Thomas

um 1500 verwenden dieses Praedikat ebenfalls, so Thomas de Vio Caje-
tanus in seinem 1507 vollendeten und 1508 erstmals in Venedig
gedruckten Summakommentar41. Sein Zeitgenosse, der deutsche
Dominikaner Konrad Köllin, spricht in seinem nicht vor 1511 verfaßten Brief
an die Heidelberger Theologen-Fakultät vom Divus Aquinas Thomas
oder auch vom divus Doctor Thomas 42. Franciscus de Silvestris Ferra-
riensis spricht in seinem 1508/17 verfaßten und erstmals in Venedig 1524

gedruckten großen Kommentar zu Contra Gentiles zwar nur von S. Thomas,

aber er nennt doch in seiner Widmung an Papst Clemens VII.
unseren Aquinaten einfachhin divus Thomas. Während im Titel der
Erstausgabe von 1524 noch S. Thomas stund, weist die Pariser Edition von
1552 bereits « D. Thomas Aq. Summa contra Gentiles » auf. Gelegentlich

finden wir sogar in Handschriften diese Ausdrucksweise 4S. So begann
langsam der Siegeszug des Divus Thomas.

Aber es handelt sich nicht einzig um den Fürsten der Scholastik.
Der hl. Augustin wurde zwar schon von Tolomaeus von Lucca (f 1326

oder 1327) als divus Augustinus angesprochen, wie oben dargelegt wurde.
Aber dieser Autor steht vorläufig isoliert da. Seinen Vorzugstitel erhielt
der Heilige von Hippo jedenfalls zahlreich erst im letzten Drittel des

15. Jh., also zur gleichen Zeit wie St. Thomas zu seinem Divus kam.
Belege dafür sind die zu Venedig 1483 herausgegebenen Opuscula, wo
es heißt : Meditationes Divi Augustini. Bei Amerbach in Basel ging 1489

die Explanatio libri Psalmorum Divi Augustini in Druck. Das Gleiche
kam in Venedig 1493 und wiederum in Basel 1497 heraus, stets mit
dem gleichen Divi Augustini. Das 1497 in Lyon edierte Opus Quaes-
tionum weist ebenfalls Divi Augustini auf. Amerbach in Basel druckte
1494-95 die Sermones divi Augustini44.

41 In der Praefatio zu Prima Pars (in der Editio Leonina Bd. IV.) spricht
Cajetan vom divus Thomas Aquinas, divus Aquinas, von der Summa divi Thomae
Aquinatis. Der Kommentar beginnt also : Intentio divi Thomae. Wir lesen auch
sonst intentum divi Thomae (Leon. Bd. IV S. 433 b.). Am Schlüsse des ganzen
Werkes heißt es : Hic enim divus Thomas scribendi finem fecit (Leon. Bd. XII.
S. 337). Viel öfters finden wir in Cajetans Supplementsquaestionen zur lila pars
das « divus Thomas ».

42 Vergl. den Brief in der Druckausgabe von Venedig 1589 : Expositio commen-
taria in primam secundae Angelici Doctoris S. Thomas Aquinatis.

43 J. Destrez - M. D. Chenu : Une collection manuscrite des œuvres complètes
de S. Thomas d'Aquin par le roi aragonais de Naples 1480-1493. Archivum Fra-
trum Praedicatorum 23 (1953) 309-326, besonders S. 323.

44 Gesamtkatalog der Wiegendrucke III (Leipzig 1928) col. 72, 73, 107, 109-
111, 113, 116 nr. 2862-2864, 2909-2912, 2915, 2920, usw.



Von Divus Constantinns bis Divus Thomas 249

Die Gleichung divus sanctus wurde bald allgemein verbreitet.
Die tridentinischen Theologen wie Campeggio, Seripandi und andere

sprachen da und dort vom divus Thomas wie vom divus Augustinus 4S.

In den Akten der Generalkapitel des Dominikanerordens begegnet uns
das erste Mal in der Sitzung von Bologna im Jahre 1564 die Ausdrucksweise

divus Thomas. Vorher waren stets die bisherigen Titel gebräuchlich.

Die neue Zitationsweise findet sich dann ebenfalls in den Versammlungen

zu Rom 1571 und zu Barcelona 1574 46. In den Akten des
römischen Generalkapitels von 1580 treffen wir das schmückende Beiwort
divus nicht nur beim Aquinaten, sondern überhaupt bei den Heiligen,
so bei Dominikus, Petrus, Blasius, Alexius, Georgius, Ludwig, Franz von
Paula, Monica 47. Die gleiche Erscheinung buchen wir auch für England,
wo eindeutige Beweise für die Jahre 1530 und 1562 vorliegen 48.

Trotzdem divus in der Humanistenzeit so Anklang fand, vergaß
man doch das alte divae memoriae nicht. Im Einsiedler Codex 254 aus
dem 11./12. Jh. steht auf Seite 2 eine Bemerkung über die drei
Einsiedler Mönche, die um das Jahr 1000 in Pfäfers als Reformäbte wirkten.
Darunter befindet sich auch : « Domnus Gebene dive memorie ».

Entgegen fast allen neueren Editionen handelt es sich hier aber um einen

späteren Eintrag, den P. Gabriel Meier auf das 12./13. Jh., A. Bruckner
aber auf das 14. Jh. datierte. Bruckner sah darin die Schrift des

Bibliothekares Heinrich von Ligerz (j ca. 1360) 49. P. Rudolf Henggeier,
Stiftsarchivar, wies jedoch brieflich darauf hin, daß der Eintrag nicht die

kräftige Schrift von Heinrich von Ligerz zeige, sondern eher eine

zierlichere, die dem 15. Jh. angehören könnte. Das wäre im Sinne des
Humanismus ganz begreiflich. Die Frage ist nur, ob dieses Attribut divae
memoriae auf eine ältere Quelle zurückgeht, wie man das wenigstens
von dem Inhalt des ganzen Nachtrages annehmen muß.

Typisch humanistisch ist Divus Carolus in dem Kloster Müstair.
Das Urbar von Müstair von 1394 zeigt eine roh gemalte Figur Karls

45 Concilium Tridentinum, ed. Societas Goerresiana, I (Freiburg i. Br. 1901) 68,
479 ; V (1911) 118, 175, 201, 294, 480, 483, 564 ; VIII (1919) 377, 434, 656, 688 f.,
822, 913 ; XII (1930) 218, 221, 223, 538, 614, 648, 723.

48 Monumenta Ordinis Fratrum Praedicatorum historica, ed. B. Reichert, X
(1901) 63, 121, 133.

47 I.e. 190-192, 197, 288, 315, 323, 324, 356.
48 Baxter-Johnson : Medieval Latin Word-List (1934) S. 140. Der Beleg von

1562 stammt aus John Jewel: Apologia ecclesiae Anglicanae.
49 G.Meier: Catalogus Codicum Monasterii Einsidlensis (1899) S. 221.

A. Bruckner : Scriptoria Medii Aevi Helvetica V (1943) 181.



250 Von Divus Constantinus bis Divus Thomas

d. Gr. und die Legende : « Beatus Karolus construere fecit cenobium
dictum Monasterium. » 50 Auf dem gotischen Gehäuse über der Karlsstatue
in der Kirche fand Architekt Dr. Walther Sulser, Chur, in vollständig
gotischen Buchstaben die Inschrift : « karolus mangnus anno 1488 ».

Also schon damals begann man die Innenrestauration und den Umbau,
zu dessen Bauprogramm auch der gotische « Baldachin » gehörte. An
der gotischen Decke von 1491/92 entdecken wir die weitere Inschrift :

« Serenissimus et iustissimus Karolus magnus Imperator etc. » Man
konnte nicht genug das Andenken des abendländischen Kaisers betonen.
Aber als divus wird er erst auf dem gotischen Gehäuse, jedoch nicht
in der Krönung, sondern in der Rundung hinter der Statue bezeichnet :

« DIVVS CAROLVS MAGNVS HVIVS MONASTERII FVNDATOR
A. 801. » Die Inschrift zeigt spätgotischen Charakter und wurde noch

von Zemp und Durrer auf das 16. Jh. datiert. Sie ist 1878 erneuert worden,

jedoch entfernte die letzte Restauration diese Beigabe 81. Sie wurde
wohl deshalb neben die Statue gesetzt, weil die obere Inschrift, die

ja als die ursprüngliche gelten muß, nicht so leicht lesbar war. Nach
allem, was wir von dem Divus-Titel wissen, war nichts näherliegend,
als ihn in dieser Zeit um 1500 oder später einem Kaiser und Heiligen
beizulegen82. Gerade in der 1. Hälfte des 16. Jh. umschrieb auch der
Humanist Simon Lemnius aus Müstair in seiner Raeteis (lib. III. V.

125-126) in einem geistreichen Wortspiel den Patron und das Kloster
von Müstair : Divus ubi ante omnes Joannes cultus in agris / Dives habe

campos etc. 53. Ob ein Zusammenhang zwischen dieser humanistischen

Prägung und der Inschrift hinter der Karlsstatue vorhanden ist Auch
Ulrich Campell, der Engadiner Geschichtsschreiber aus der 2. Hälfte
des 16. Jh., spricht bald vom divus Petrus, bald vom divus Lucius oder
auch der diva Hilaria 84.

Man kann sich fragen, ob nicht vielleicht die Inschrift auf eine

ältere zurückgeht, die etwa in der Zeit der Statue erstellt worden ist.
Da müßte man zunächst Anhaltspunkte dafür haben, daß die Statue

50 Jahrbuch für Schweizerische Geschichte 31 (1906) 288-289 mit Bild, und
Zemp-Durrer [s. Anm. 51] S. 63.

61 J. Zemp und R. Durrer : Das Kloster St. Johann zu Münster in
Graubünden (1906-1910) S. 54 und Taf. 42.

62 Bezeichnend für die Zeit ist, daß der König Ferdinand von Aragonien auf
einer Medaille aus dem Anfang des 16. Jh. divus Ferdinandus genannt wird, also
divus nicht im Sinne von sanctus. L. Pfandl: Johanna die Wahnsinnige (1930) S. 10.

53 Placidus Plattner : Die Raeteis von Simon Lemnius (1874) S. 38.
64 Ulrici Campelli Historia Raetica, ed. PL Plattner I (1887) 79, 81, 83.



Von Divus Constantinus bis Divus Thomas 251

schon früher durch ein Gehäuse oder sonstwie geschützt wurde. Die
Statue selbst ist vielfach ergänzt worden (Zepter und Reichsapfel, Arm
und Hand). Nach Zemp und Durrer sowie Poeschel stammt sie aus der
Zeit Barbarossas, der Karl 1166 kanonisieren ließ. Daß sie gewisse Züge
hat, die älter anmuten, kommt von einem Vorbild, das der Künstler
gehabt haben muß 55. Eine Inschrift in der 2. Hälfte des 12. Jh. mit
Divus Carolus wäre sehr begreiflich, denn gerade damals erlebte der

Titel, wie oben berichtet, eine Blütezeit. Hätten wir Anhaltspunkte,
die Statue und einen Hintergrund in die karolingische Zeit zu datieren,
so müßte man sich fragen, ob nicht die Inschrift in diese Zeit gehören
könnte. Zu Lebzeiten Karls ist dies nicht möglich, weil das Attribut
erst verstorbenen Personen beigelegt wurde. Eher in spätkarolingischer
Zeit, etwa unter Karl III. (881-87), der 881 Müstair dem Bistum Chur

übergab. Im 9. Jh. würden wir jedoch nicht einfach das kurze und nackte
Divus Carolus erwarten, sondern eine Formulierung wie divae memoriae

oder divi precedessoris bzw. parentis oder avi. Selbst Benedictus
Levita in der Mitte des 9. Jh. spricht ja nicht einfach vom divus Hludo-
wicus, sondern setzte hinter seinen Namen zwei Appositionen : eximius

princeps, divus et orbis apex.
Nehmen wir wieder den Faden unseres Themas auf. Wenn schon

der Humanismus divus sanctus gleichsetzte, so auch dessen christliche

Fortsetzung, der Barockhumanismus. Es hieße Wasser in den Rhein
gießen, wollte man hier auf die zahlreichen Belege eingehen. Einige
wenige Zitate mögen genügen. Noch heute singen wir den Vesperhymnus

am Feste aller Benediktinerheiligen (13. November), der aus dem
Valladolider Brevier aus dem Ende des 16. Jh. genommen ist, in
welchem der Himmel mit Divum coetus umschrieben wird. Wie sehr schließlich

diese Ausdrucksweise bis in die letzte Klosterzelle gelangte,
beweisen barocke Klosterhistoriographen, so P. Gabriel Bucelin aus dem

Kloster Weingarten, der in seiner Rätischen Geschichte von 1666 die

hl. Emerita als Divi Lucii soror ansieht 56. Freigebig bedachte der Disen-
tiser P. Maurus Wenzin (f 1745) in seiner Beschreibung der Cadi die

Heiligen mit divus, angefangen von Adalgott, Benedikt und Catharina
über Lucius und Martinus zu Nikolaus und Valentin 57.

55 E. Poeschel : Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden V (1943) 301-303.
56 Rhaetia Sacra et Prophana (1666) S. 55. Vgl. F. Sprecher : Pallas Rhae-

tica (1617) S. 36 : Divus Lucius.
57 Mauri Wenzini Descriptio Communitatis Desertinensis, ed. C. Decurtins

(1883) S. 11-23. Vergl. S. 17 : magna mater Maria.



252 Von Divus Constantinus bis Divus Thomas

Trotzdem die neue Redeweise die ganze Epoche erfaßte, trotzdem
selbst die Trienter Theologen sich nach dem Zeitgeschmacke richteten,
wie wir oben gesehen haben, blieb doch die traditionelle und
kirchlichtheologische Terminologie beim sanctus. Das Konzil von Trient spricht
in seiner Doctrina de purgatorio (Sessio XXV) über die Verehrung der

Heiligen, aber nur mit der Bezeichnung Sancti, nie Divi. Die Konzilsväter

unterscheiden sogar deutlich die beiden Begriffe, wenn sie mahnen,

die Heiligenbilder wohl zu verehren, aber nicht unmittelbar mit
Gott zu identifizieren : non quod credatur, inesse aliqua in eis divinitas.
Betreff der Statuen bemerken sie nochmals : doceatur populus, non

propterea divinitatem figurari. Ebenso eindeutig ist der Abschnitt über
die Messen zu Ehren der Heiligen (Sessio XXII. cap. 3). Die Bollan-
disten betitelten ihr großes Werk, das seit 1643 herauskam, als Acta
Sanctorum, nicht Divorum. Aus der treu-kirchlichen Einstellung heraus
schrieb daher der große Kontroversist und Kardinal Robert Bellarmin

(f 1621) in seiner Operum Recognitio, die zuerst 1607 in Rom, dann
1608 in Ingolstadt und Paris und sonst noch vielfach aufgelegt wurde,

gegen die verbreitete Divus-Mode : « Ego numquam probavi vocem Divus
vel Diva cum de Sanctis agitur, tum quod earn vocem apud veteres

patres non inveniam, tum quod apud ethnicos Divi nomen diis tan-
tum tribui solet. » 58 Aber nicht alle dachten so. Der italienische
Augustinereremit Fortunatus Scacchi machte in seiner 1639 zu Rom erschienenen

Arbeit : De cultu et veneratione Sanctorum darauf aufmerksam,
daß man ja auch templum für ecclesia schreibe, ohne sich darüber zu
ärgern 59. Die Stimme von Bellarmin blieb, weil die Zeit noch zu wenig
dafür vorbereitet war, ohne großen Nachhall.

Das 19-120. Jh. zog das sanctus dem divus immer mehr vor. Der
großartige Aufschwung der altsprachlichen und geschichtlichen Bildung
erkannte wiederum die klassische Bedeutung von divus mehr an. Dazu
kam das Erwachen und Erstarken des religiös-kirchlichen Geistes, der

eindeutige Begriffe haben und auch dem weltlichen Humanismus in
keiner Weise Raum geben wollte. Selbst der stehende Ausdruck Divus
Thomas änderte sich mehr und mehr. Freilich schrieb man schon in
den vorhergehenden Jahrhunderten Sanctus und nicht Divus 60. Jedoch

68 Zitiert in H. Delehaye : Sanctus (1927) S. 73. Dazu H. Hurter : Nomen-
clator Literarius I (1871) 545.

69 F. Scacchus : De cultu et veneratione servorum Dei (1639) S. 50. Darüber
Delehaye 1. c. 73 und Horter 1. c. 823-825.

60 So fanden sich in der Disentiser Stiftsbibliothek Sancti Thomae Secunda



Von Divus Constantinus bis Divus Thomas 253

bemerken wir noch Ende des 18. Jh. größere Ausgaben unter dem Divus-
Titel61. Aber die entscheidenden Editionen wie die Pariser Werke von
1877 und 1887 halten sich an die Sanctus-Bezeichnung 62. Schon gar
die Übersetzungen, z. B. eine französische (1851) und eine deutsche

(1886) 6S. Wie wechselnd jedoch die Bezeichnungen waren, belegt die

Editio Leonina der Opera omnia des Aquinaten, deren erster Band
(Rom 1882) zwar auf dem Titelblatt : « Sancti Thomae Aquinatis »

aufweist, wo aber im Band selber (S. xxxni) wieder zu lesen ist : « In omnia

opera Divi Thomae Aquinatis apparatus generalis. » Auch die eigentliche

Edition der Logicalia hat folgenden Titel : « Divi Thomae Aquinatis

etc. » Die gleiche Unsicherheit bemerken wir in den andern Bänden

und überhaupt in den neueren Thomas-Ausgaben. Doch ist nicht
zu verkennen, daß aufs Ganze gesehen Divus dem Sanctus immer mehr
Raum gewährt.

Auf alle Fälle zeigt die Geschichte des Divus-Titels, daß hier im
Hintergrunde größere Geisteswenden eingriffen, als man auf den ersten
Blick erahnen könnte. Zuerst mußte der antike Begriff seines heidnischen

Sinnes entleert werden, bevor er in die christliche Kultur
eingehen konnte. Dann aber nahm ihn das Mittelalter großzügig in seine

Terminologie auf und gab ihn auch der Neuzeit weiter. Da jedoch der
Humanismus nur allzu sehr die antike Sprach- und Denkweise
aufleben ließ, wurde die Divus-Bezeichnung wiederum verdächtig. Soweit
wir heute sehen, leitete die tridentinische Barockscholastik mit Bellarmin

eine Gegenbewegung ein, die sich dann im 19. Jh. ein Echo zu
verschaffen wußte.

Secundae Summae theol., Romae in aedibus Populi Romani 1586 und Sancti
Thoma Aquinatis Summa contra Gentiles, Lyon 1613.

61 Divi Thomae Opuscula Selecta, Neapel 17 7 8 in 6 Bänden, Summula Summae
D. Thomae Aquinatis, Ottobeuren und Kempten 1799, in 4 Bänden, Summa
D. Thomae Abbreviata, Ottobeuren und Kempten 1800-1803 in 3 Bänden.

62 Sancti Thomae Aquinatis Summa minor, ed. F. Lebrethon, Paris 1877, in
5 Bänden. S. Thomae Summa theologica, Paris 1887-89 in 5 großen Bänden. Vergl.
auch S. Thomae De Veritate Catholicae Fidei contra Gentiles, 2 Aufl. Paris 1881.

63 Abbé Drioux: La Somme théologique de S.Thomas, Paris 1851, in 8 Bänden.
Schneider : Die Summa des heiligen Thomas, Regensburg 1886 in 12 Bänden.


	Von Divus Constantinus bis Divus Thomas

