
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Die Machtstellung des Papsttums im Mittelalter

Das Verhältnis von Papsttum und Kaisertum, von Kirche und Staat
im Mittelalter ist eines der interessantesten Kapitel der Kirchengeschichte
und hat immer wieder die Forschung angeregt. Die beiden Exponenten
Papst und Kaiser waren im Frühmittelalter eine so eigenartige gegenseitige
Beziehung eingegangen, daß sie im Laufe der folgenden Jahrhunderte
unzertrennbar wurden und einen gewissen Ausgleich darstellten. Die mittelalterliche

Papstidee ist nur zu verstehen im Hinblick auf die Kaiseridee, wie auch
das Kaisertum nur dann eine gerechte Beurteilung erfährt, wenn man sich
ständig die Beziehung zum Papsttum vor Augen hält. Damit ist ausgesprochen,

daß mittelalterliches Papsttum und mittelalterliches Kaisertum keineswegs

gleichbedeutend sind mit Papsttum und Kaisertum an sich. Das Mittelalter

war so tief vom Einheitsgedanken durchdrungen, daß die gesamte
Christenheit, ja die ganze Welt als eine societas aufgefaßt wurde, die Kirche
und Staat umschloß. Innerhalb dieser einen Gesellschaft gab es zwei
Gewalten, die geistliche und die weltliche. Beide Gewalten - Kirche und Staat,
Papsttum und Kaisertum - verhielten sich zugleich gebend und empfangend.
Das Papsttum verlieh dem Kaisertum die geistig-religiöse Weihe, das Kaisertum

unterstützte den Papst auf materiell-profanem Gebiet.
Weil beide Bereiche in wechselseitiger Beziehung zueinander standen,

ließ sich oft schwer abgrenzen, wie weit die Kompetenzen der Kirche und
wie weit die des Staats gingen. Es ist daher begreiflich, daß bei Bestehen der
beiden Gewalten innerhalb ein und derselben Gesellschaft nur selten der
Idealzustand eines spannungslosen ewigen Friedens gegeben war. Die
Machtabgrenzung barg den Keim von Kämpfen in sich. Die Dialektik zwischen
Kirche und Staat war nur theoretisch, nicht aber praktisch überwunden und
aus der Welt geschafft. Diese Theokratie war Spannung zwischen zwei Polen,
und nur, wenn die beiden Pole in Spannung und Gegenspiel sich regulierten,
ergab sich das erforderliche Gleichgewicht. Und die polaren Spannungen
konnten sich nur dann regulieren, wenn jeweils ein starkes Papsttum und
ein starkes Kaisertum nebeneinanderstanden und sich die Waage hielten.
Nur ein starkes Papsttum konnte das Kaisertum in den von der Idee der
Gottesherrschaft gezogenen Schranken halten, wie umgekehrt das Papsttum
für seine hohe Sendung, das Herz der Christenheit und das Haupt der
abendländischen Kulturwelt zu sein, eines starken Kaisertums bedurfte. Auf der

ll



162 Besprechungen

Höhe päpstlicher Weltherrschaft hat der Papst-Imperator Innozenz III.
immer wieder beteuert, daß er nicht daran denke, das Kaisertum zu beseitigen,

ja daß die Kirche des Kaisers bedürfe, wenn sie nicht selbst Gefahr laufen
solle, den Gehorsam zu verlieren. Aber hier setzt die echt menschliche Tragik
ein : Die Idee war Heiligen und Heroen auf den Leib zugeschnitten, nicht
auf den Durchschnittstyp des Menschlichen. Und der ist eben der Normalfall.

Unter diesen Voraussetzungen rücken die großen Waffengänge zwischen
Königen und Päpsten, vor allem zwischen den deutschen Kaisern und Päpsten,

in ein versöhnendes Licht. Es steht außer Diskussion, daß die beiden
Gewalten gezogenen Schranken oft durchbrochen wurden und daß es mehr
als einmal zu den erbittertsten Kämpfen zwischen Papst und Kaiser kam.
Man darf aber auch nicht den guten Willen und die oft idealen Motive beider
Partner vergessen. Die Päpste verfochten die Freiheit der Kirche auf ihrem
ureigenen Gebiet, die Kaiser setzten sich ebenso entschieden für ihre Interessen

ein. Es ist falsch, aus diesen Bestrebungen der Päpste einen unersättlichen

« Willen zur Macht » herauszulesen. Anderseits muß festgehalten werden,

daß sich auch die Übergriffe der staatlichen Machthaber abspielten auf
der grundlegend kirchlich gefärbten Staatsordnung, die immer unangetastet
blieb. Wir dürfen hier nicht nach heutigen Maßstäben messen. Es handelte
sich damals um die innere Machtverteilung innerhalb der mittelalterlichen
Weltordnung.

Diese im allgemeinen übliche Darstellung ist schon vor einigen Jahren
durch Friedrich Kempf SJ vertieft und ergänzt worden, indem er
klarzumachen versuchte, daß die « Weltherrschaft » des mittelalterlichen Papsttums,

auch etwa nach der Idee Gregors VII., primär nicht Herrschaft über
den (noch unentwickelten) Staat bedeutete, vielmehr als unbedingte
Durchdringung des Christentums in der (faktisch in die Kirche einbezogenen)
Welt gedacht war1. Zu demselben Ergebnis kommt Walter Ullmann,
Professor für Kirchengeschichte an der Universität Cambridge 2, und zwar auf
Grund eingehender Studien der ideellen und rechtlichen Grundprinzipien,
auf denen die Regierungsautorität der Kirche im Mittelalter beruhte. Diese
Autorität erklärt er aus einem konsequenten Festhalten an der « biblischen
Rechtsidee », d. h. aus der päpstlichen Auslegung von Bibelstellen und ihrer
juristischen Formulierung. Die päpstliche Rechtsidee wird dann mit der
geschichtlichen Realität konfrontiert, die juristische Theorie mit der
machtpolitischen Praxis. Die Untersuchung erstreckt sich auf den Zeitraum
zwischen Kaiser Gratian (375-83) und dem Kamaldulensermönch Gratian (um
1140 entstand bekanntlich seine Concordia bzw. Concordantia discordantium
canonum), zu dessen Lebzeiten die theoretische Entwicklung im großen und
ganzen abgeschlossen war. Durch mehr als sieben Jahrhunderte verfolgt der

1 Weltherrschaft des mittelalterlichen Papsttums SZ 158 (1956) 13-22 ;

Caput Christianitatis. A. a. O. 91-100.
2 Walter Ullmann : Die Machtstellung des Papsttums im Mittelalter. Idee und

Geschichte. Aus dem Englischen [The Growth of Papal Government in the Middle
Ages, London 1955] übertragen von Dr. Gerlinde Möser-Mersky. -Verlag Styria,
Graz-Wien-Köln 1960. xliii-682 S.



Besprechungen 163

Verfasser die Aussagen über die Stellung des Papsttums in dieser Welt und
sieht immer wieder auf päpstlicher Seite dieselben Grundanschauungen
lebendig. Dabei weist er nach, daß das unbeugsame Bewahren einiger klarer
und sehr einfacher Rechtsgrundsätze das Geheimnis jenes Erfolges war, den
die Kirche nach jahrhundertelangen Kämpfen errungen hat.

Ausgangspunkt für das Papsttum bietet der Satz, daß alle Gewalt in
Gott ihren Ursprung hat. Die Matthäusstelle 16, 18 wurde als Übertragung
der Herrschergewalt von Christus an Petrus aufgefaßt. Die Bedeutung dieser
allumfassenden Binde- und Lösegewalt war zweifach : Erstens entfaltete sie
automatische Wirkungen im Himmel, d. h. was immer auch auf Erden von
Petrus gebunden wurde, sollte auch im Himmel gebunden sein ; zweitens
bedingte sie im Hinblick und mit Rücksicht auf das zu regierende Gebilde,
also auf die Kirche, eine ausschließliche Alleinherrschaft, denn die Schlüsselgewalt

wurde dem Apostel Petrus allein übertragen. Nach Leo I., auf den
die rechtliche Ausrüstung des mittelalterlichen Papsttums zurückgeht, gründet

die Nachfolge Petri in dem juristisch greifbaren Erbe, das der Papst
antritt. Er erbt die dem Petrus anvertraute Gewalt und tritt nach dem
römischen Recht, das Leo d. Gr. als Vorbild diente, in die Gesamtnachfolge ein,
in die successio iuris universalis. Also hat er auch die plenitudo potestatis.
Diese Machtvollkommenheit erstreckt sich auf die Regierung der ihm
anvertrauten Kirche, d. h. auf das ganze Corpus Christianum, auf die organische,
sichtbare und verkörperte Gemeinschaft aller Christen, die regiert werden
müssen, um sie dem ewigen Ziel entgegenzuführen. Aus diesem juristischen
Tatbefund ergaben sich päpstlicherseits für die damalige Welt wichtige
Folgerungen, die zugleich als Forderungen aufgefaßt wurden. Diese Sicht,
die erst ein echtes Verständnis des mittelalterlichen Papsttums ermöglicht,
erneut herausgestellt und vertieft zu haben, ist das große Verdienst
Ulimanns. Seine Untersuchungen lassen sich im wesentlichen in folgende
Ergebnisse zusammenfassen :

1. Die Kirche kann nur mit den Mitteln des Rechts ihrem Ziel
nähergebracht werden. Von daher ist die ständige Betonung der auctoritas sedis
apostolicae, der statuta, canones, décréta u. ä. zu verstehen. Innerhalb der
römischen Kirche, die als sedes iustitiae aufgefaßt wird, besitzt der Papst
die claves iuris, d. h. er verfügt über die iura terreni simul et coelestis imperii.
Deshalb ist auch der Papst allein befugt, gültiges für die ganze Christenheit
bindendes Recht zu setzen, um sie dem Endziel näher zu bringen.

2. In der Kirche gilt das Eignungsprinzip, nach dem nur solche als
Amtsträger fungieren können, die eine besondere Qualifikation haben, und
zwar werden im einzelnen gefordert scientia, eine besondere Kenntnis der
zum Ziel führenden Grundsätze, und potestas, die Macht, die abstrakten
Prinzipien in die Tat umzusetzen. Dieser Grundsatz der Amtseignung ist
wie überhaupt das mittelalterliche Recht nur zu verstehen vom theologischen
Standpunkt aus, wie es z. B. Johannes v. Salesbury klassisch formuliert
hat : « Sacrarum legum omne officium religiosum et pium est. » Und ebenso

theologisch ist die betonte Ausrichtung auf das öffentliche Wohl : « Ad publi-
cam utilitatem omnia referuntur. » Voraussetzung dafür aber ist die scientia
und potestas.



164 Besprechungen

3. Das Prinzip der Arbeitsteilung : In einem so weitverzweigten Gebilde
wie der Kirche kann der Monarch nicht alle Funktionen ausführen. Daher
bedient er sich der untergeordneten Amtsträger, die sich den ihnen
zugewiesenen Belangen und nur diesen voll und ganz zu widmen haben. Erst so
ist die Ordnung des Ganzen garantiert. Damit wird das Prinzip der Arbeitsteilung

zugleich zum Ordnungsprinzip. Gott ist die Quelle des Amtes, die
sichtbar in Erscheinung tritt im Papst, ein Gedanke, der besonders klar
ausgesprochen wurde, seitdem die Idee vom vicarius Christi (erstmals in der
Donatio Constantini voll entwickelt war. Auf Grund dieser
Machtvollkommenheit beansprucht der Papst die ganze auctoritas (eine Teilung ist
weder sachlich noch begrifflich denkbar), d. h. die letzte und endgültige
Entscheidung liegt bei ihm. Er allein hat die potestas directiva.

4. Weil jedes Amt von Gott stammt, hat der Amtsträger kein Recht
auf das Amt. Der Amtsträger besitzt ebensowenig Eigenständigkeit wie das
Amt Eigengesetzlichkeit. Jedes öffentliche Amt besagt Verpflichtungen
gegenüber der christlichen Gemeinschaft, die zu erfüllen oberste Aufgabe des

Amtsträgers ist. Welche Verpflichtungen darunter verstanden wurden,
konnte nur aus dem dem Amt innewohnenden spezifischen Zweck (telos)
festgelegt werden. Letztlich lag die Entscheidung beim Papst, der allein
wahre auctoritas hatte, während die Ausführung den untergeordneten
Instanzen oblag, die mit potestas ausgestattet waren. Der Papst hat am Jüngsten

Tag auch über die Führung der Amtsträger Rechenschaft abzulegen.
Von hier gewinnt die Mittlerrolle des Papsttums und dessen Eingreifen in alle
Bereiche entscheidende Bedeutung. Ebenfalls ergibt sich hieraus die Funktion
des weltlichen Herrschers, dessen Zweckhaftigkeit das Papsttum in Rom.
13, 4 (princeps «non sine causa gladium portât») vorgezeichnet fand. Die
causa der Existenz des weltlichen Herrschers, sein Daseinszweck war die
Ausrottung des Übels zum Nutzen der Guten. Die Entscheidung darüber
aber, was schlecht oder nicht schlecht sei, konnte letztlich nicht dem Herrscher

überlassen bleiben, sondern nur von denen bestimmt werden, die dafür
besonders qualifiziert sind (wieder die erforderliche scientia). Dem weltlichen
Herrscher wird also keine Souveränität zugestanden. Die Stellung des Kaisers

wurde seit dem 9. Jahrhundert päpstlicherseits präzis formuliert : Er ist
ein päpstlicher adiutor, ein ad-vocatus, ein eigens bestimmtes und
ausgewähltes Hilfs- und Ausführungsorgan des Papstes, ausgestattet nicht mit
auctoritas, sondern mit potestas regalis. Aus diesem Grunde wurde ihm
(erstmals bei der Kaiserkrönung 823) das Schwert übertragen, wie überhaupt
der Schwertzeremonie innerhalb des Krönungsritus zu allen Zeiten besondere
Aufmerksamkeit geschenkt wurde. So galt der Kaiser als des Papstes
adoptierter filius specialis (wenn er auch nfanchmal ein sehr bockbeiniger und
verstockter filius war), als brachium seines Schöpfers auf universaler Ebene.

5. Der Erwerb eines (öffentlichen) Amtes wurde als eine von Gott
verliehene besondere Auszeichnung, als Wirkung der göttlichen gratia angesehen.
Schon Karl d. Gr. nannte sich « Rex Dei gratia ». Der König erhielt das
Herrscheramt als beneficium, als eine Gunst, auf die er rechtlich keinen Anspruch
erheben konnte (als Gegensatz zum Gottkaisertum der spätrömischen
Entwicklung, gegen die schon Gelasius I. seine berühmte beneficium-Theorie



Besprechungen 165

geprägt hatte). Dadurch, daß die weltlichen Herrscher die Macht als letztlich
in Gott verankert anerkannten, war dem päpstlichen Rechtsanspruch auf
Verfügung über die Königsgewalt weitester Spielraum geöffnet. Konnte der
Papst schon ein autoritatives Recht über die Führung jener Ämter
beanspruchen, die nicht unmittelbar von ihm kreiert waren (wie z. B. bei Heinrich

IV.), so war es nur zu selbstverständlich, daß ihm erst recht ein Eingreifen

in die Ämter zugestanden werden mußte, die er sich geschaffen hatte, wie
das kaiserliche Amt. Damit hängt auch zusammen die Bekämpfung des

Episkopalismus durch das Papsttum (etwa bei Hinkmar v. Reims), ein
Kampf, der zum Erfolg führen konnte durch die Scheidung der potestas
ordinis, mit der der Papst nichts zu tun hatte, von der potestas iurisdictionis,
die er als von sich stammend erklärte auf Grund seiner rechtlichen Vollgewalt.

Kurz : Jedes öffentliche Amt wurde mediante Petro oder per domini
papae mediationem als von Gott verliehen angesehen, « per quam (sc. eccle-
siam Romanam) principes imperant et potentes decernunt iustitiam ac reges
regnant », wie es im 13. Jahrhundert auf päpstlicher Seite formuliert wurde.

So war jedem Herrscher sein Amt nicht auf Grund eines Rechtsanspruches,

sondern durch göttliche Verfügung konzediert : dem kaiserlichen
Kandidaten päpstlicherseits die Krone und das Schwert, dem Bischof seine

Jurisdiktionsgewalt. Aber kein Papst des hohen Mittelalters nannte sich
« Papst von Gottes Gnaden », d. h. keiner betrachtete seine Herrschergewalt
als konzediert. Anderseits kennzeichnen sie ihr Amt als « onus officii nostri »

oder « onus servitutis nostrae », denn kraft der Erbnachfolge in die Gewalt
des Petrus kann kein Papst den biblisch fixierten Machtbereich Petri ändern,
kürzen oder irgendwie schmälern.

6. Wenn auch eine starke Rechtsbindung zwischen Papst und Kirche
bestand, so führen von der Kirche zum Papst doch keine juristischen
Verbindungslinien. Da die Kirche dem Papst anvertraut war, die Kirche dem
Papst aber keine Gewalt übertrug (wie es später der Konziliarismus wollte),
gab es keine Möglichkeit, den Papst rechtlich zu belangen : papa a nemine
iudicatur - vom damaligen Standpunkt aus eine Selbstverständlichkeit. Nur
aus dieser Sicht konnte Innozenz III. erklären, daß der Papst mehr als ein
Mensch, aber weniger als Gott sei, « medius constitutes est inter Deum et
hominem ». So ist auch das (zuerst bei Innozenz I. erwähnte) de-rivare
kirchlicher Gewalt zu verstehen, nämlich als Ausfluß der Machtvollkommenheit,

die sich in der konkreten Konzession, im päpstlichen beneficium, in der
päpstlichen gratia zeigt, die besonders wirksam wurde in der Gunst, die dem
um die Kaiserkrone werbenden König der Römer die Kaiserkrone aufsetzen
ließ. Auf eine solche Gunst hatte man keinen Anspruch. Die Staufer dachten
später anders.

7. Die von der päpstlichen Doktrin bezogene Position macht es ferner
verständlich, warum der Papst sich berechtigt glaubte, eine sog. potestas
in temporalibus auszuüben. Mit Recht warnt Ulimann in diesem Zusammenhang

vor einer Unterscheidung in eine potestas directa und indirecta. Hat
doch kein mittelalterlicher Papst allein um der sog. temporalia willen die
Verfügungsgewalt über sie beansprucht. Dieser Anspruch beruht vielmehr
auf der Überlegung, daß die temporalia zweckgebunden sind, was vom Stand-



166 Besprechungen

punkt des unum Corpus Christianum durchaus verständlich ist. Die tempo-
ralia sind einem geistigen Zweck verhaftet, und wenn dieser Zweck auch von
den temporalia und deren Gebrauch abhängt, dann darf, um dieses
Endzweckes willen, das Papsttum den in der Machtvollkommenheit gegründeten
Anspruch erheben, ebenfalls über die den Endzweck betreffenden temporalia
zu urteilen. Ganz abgesehen davon, daß es innerhalb der geschlossenen christlich

orientierten mittelalterlichen Welt, der die heutige atomistische Denkweise

fernlag, ein vergebliches Bemühen ist, zwischen beiden Bereichen
begrifflich zu scheiden. Die Papstgegner wollten zwar eine Basis finden, auf der
die temporalia Eigenständigkeit behaupten konnten. An dieser Frage schieden

sich grundsätzlich die beiden Lager (Papst und Kaiser). Für die Päpste
bedeuteten die temporalia (wenigstens theoretisch) nur Hilfsmittel, die keine
eigenständige Bedeutung hatten, während sie für die Könige autonome Gültigkeit

haben sollten, eine Forderung, die die weltlichen Herrscher auf die Dauer
mit Erfolg durchsetzten.

Das sind im wesentlichen die Ergebnisse, die der Verfasser vorlegt. Kurz
zusammengefaßt kann man sagen : Das mittelalterliche Papsttum wird nicht
zu Unrecht als päpstlich-hierokratisches System gekennzeichnet und beruht
in seinem Selbstverständnis auf der Grundthese, daß der Papst allein
berechtigt ist, die ihm anvertraute Kirche als die Gemeinschaft aller Gläubigen
ihrem Ziel zuzuführen, und zwar mit den Mitteln des erzwingbaren Rechtes,
das unmittelbare und universale Gültigkeit beansprucht und sich auf alle
Verhältnisse erstreckt, die die vitalen Interessen und das Gefüge der christlichen

Gemeinschaft betreffen. Was diesem Kriterium entsprach oder nicht
entsprach, konnte aber nur der speculator omnium, der Papst, beurteilen.

Ein Blick auf den anderen Brennpunkt des mittelalterlichen Corpus
Christianum, auf das Kaisertum, zeigt, wie sich auch in der historischen
Wirklichkeit, also nicht nur im Rechtsdenken, das Papsttum immer mehr zur
Vormacht des Abendlandes entwickelte. Das Sacrum Imperium hatte die
Aufgabe, « Sachwalter Gottes auf Erden zu sein. Sein Werk hier zu erfüllen,
die Christenheit, die Ecclesia, zu schützen und zu schirmen und die Gerechtigkeit

Gottes und damit die göttliche Weltordnung auf Erden zu erhalten » 3.

Die « Weltherrschaft » der Staufer war zunächst Schirmherrschaft und
Schutzvogtei über die Kirche, sie wollte auctoritas sein, nicht potestas. Aber
in dieser von karolingisch-ottonischen Anschauungen genährten Ideologie
lag die tiefste Ursache der Tragödie des Heiligen Reiches. Denn durch die
gregorianische Reformbewegung war das Papsttum endgültig zur führenden
auctoritas im Bereich der abendländischen Völker aufgestiegen, hatte im
Investiturstreit der Kirche die Freiheit von den eigenkirchlichen Laiengewalten

erkämpft und sich mit der neuen individuellen Frömmigkeit, den
aufstrebenden Wissenschaften der Scholastik und Kanonistik, mit dem
Bürgertum der italienischen Städte, schließlich den im Westen wachsenden
Nationalstaaten verbündet, mit all den Kräften, die, wenn sie zum Zuge
kamen, das geschlossene System des alten Ordo sprengen mußten. Die

3 F. Heer : Die Tragödie des Heiligen Reiches, Stuttgart 1952, S. 159.



Besprechungen 167

gegenseitige Zuordnung der beiden Brennpunkte hatte sich langsam, aber
sicher zugunsten des Papsttums verschoben.

Die Opposition gegen das geschlossen und konsequent durchgeführte
päpstliche Regierungssystem setzte mit der These vom Dualismus der
Regierungen ein, von dem zuerst die Rede ist in der Schrift des abgesetzten
und exkommunizierten Königs Heinrich IV. aus dem Jahre 1076. Von da ab
blieb das dualistische Programm die Forderung des Kaiserlagers und ganz
besonders der staufischen Ideologie, die sich in der Verfolgung dieses

Programms zu einem Doppelvikariat Christi verstieg. Dieses Postulat hat im
Hochmittelalter wenig Eindruck gemacht. Als aber Bonifaz VIII. die
mittelalterlichen Papalansprüche wieder aufleben lassen wollte, mußte er erkennen,
daß sich die Zeiten inzwischen geändert hatten.

Neben der exakten, ausführlichen Quellenkenntnis und -Verarbeitung
sowie der ausgezeichneten Darstellung dürfen zwei besondere Vorzüge desWerkes
von Ullmann nicht unerwähnt bleiben : die hervorragende Verbindung von
Tatsachen- und Ideengeschichte sowie die Beachtung der historischen Sicht.

In jüngster Zeit ist von namhaften katholischen deutschen
Kirchenhistorikern öffentlich die Frage diskutiert worden, ob man Tatsachen- oder
Ideengeschichte betreiben solle. Der Positivismus des 19. Jahrhunderts hatte
in seiner Begeisterung für die Ermittlung des Einzelfaktums das Geschichts-
« ideal » oft in einer bloßen Tatsachensammlung gesehen, wo historisches
Material gedankenlos aufgestapelt oder rein äußerlich registriert und die
Frage nach dem Sinnzusammenhang außer acht gelassen wurde. Gewiß
müssen in erster Linie einmal die Tatsachen gesichert sein, aber der Historiker
darf nicht dabei stehen bleiben. Wenn er in die Tatsachenwelt seines
Fachgebietes eingedrungen ist, dann besteht seine wichtigste und vornehmste
Aufgabe darin, die Zusammenhänge und Entwicklungen aufzuzeigen. So erst
entsteht die höchste und letzte Aufgabe der Geschichtsforschung : die
historische Wahrheit. Ullmann wird beiden Forderungen in gleicher Weise
gerecht. Damit verbindet er in wohlverstandener Methodik das historische
Denken, indem er das Papsttum der damaligen Zeit zu verstehen sucht, wie
es sich selbst verstand und sich immer wieder selbst darstellte. Oft wird die
Geschichte gleichsam von rückwärts, von späteren Erfolgen her gedeutet,
statt die jeweilige Situation zum Ausgangspunkt zu nehmen. Es werden
Maßstäbe angesetzt, die damals noch keine Gültigkeit hatten. Der Geschichtsbetrachter

muß sorgfältig seine Augen vor dem Späteren verschließen. Nicht
das Folgende gibt ihm das Kriterium für die Bewertung, sondern das
Vorangegangene zeigt ihm, wie es kam und warum es so gekommen ist. Die
Geschichte wiederholt sich nicht, auch nicht die Kirchengeschichte. Die päpst-
lich-hierokratische Regierungsidee ist ein einzigartiges, aber auch einmaliges,
unwiederholbares geschichtliches Phänomen und nur erklärbar durch
historische Kriterien. Ullmann hat es verstanden, diese überzeugend aufzuzeigen.

Mir ist kein Werk bekannt, das in so klarer Disposition, gediegener
Quellenverarbeitung und zusammenfassender Darstellung, dabei in so
anschaulicher, geradezu spannender Sprache, Idee und Wirklichkeit der
Machtstellung des Papsttums im Mittelalter miteinander verbindet.

Gundolf Gieraths OP



168 Besprechungen

Philosophie

Gredt, Josephus, OSB : Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae.
Editio décima tertia recognita et aucta ab Euchario Zenzen OSB. 2 vol. -
Herder, Barcinone - Friburgi Brisgoviae - Neo Eboraci 1961. xxn - 544,
xx-535 p.

Die letzte von Gredt (j- 1940) selbst durchgesehene Auflage seiner
Elementa erschien im Jahre 1937. Diese siebente Auflage wurde dann fünfmal
unverändert neu gedruckt, weshalb die jetzt erschienene Auflage als
dreizehnte bezeichnet wird.

Wie der Herausgeber dieser Neuauflage in seinem Vorwort selbst bemerkt,
will er das Erbe seines verehrten Lehrers treu weitergeben. Daher berühren
die vorgenommenen Änderungen nicht das Ganze. Was die Darstellung
angeht, fällt besonders die Milderung der syllogistischen Beweisform auf. Sie

war auch von anderen Freunden des Verstorbenen gewünscht, so von
P. Gallus Manser OP. Gredt hielt an der streng syllogistischen Beweisform
fest, weil er eine besondere Aufgabe der Philosophie darin erblickte, klare
und deutliche Begriffe zu schaffen, wozu auch vollkommene Syllogismen
beitragen. Im außerphilosophischen Verkehr der Menschen wird entweder der
Obersatz oder der Untersatz oder der Schlußsatz verschwiegen und es dem
Hörer überlassen, ihn hinzuzudenken. Das geschieht so allgemein, daß vielen
Menschen die Syllogistik ihres Denkens gar nicht zum Bewußtsein kommt,
und von vielen sogar bestritten wird. Aber ein solches Auslassen von Urteilen,

die zu einem vollkommenen Schluß gehören, vermindert die
Überzeugungskraft des Gesagten, da ja ein Schluß um so sicherer zugegeben wird,
je klarer die Vordersätze sind. Um diesen Mangel unvollkommener Syllogismen

zu vermeiden, beginnt Zenzen in dieser neuen Ausgabe die Beweise mit
der Angabe einer unmittelbar einleuchtenden oder bereits bewiesenen Wahrheit,

aus der die neue Wahrheit abgeleitet wird. Auf diese Weise werden die
Beweise nicht nur leichter verständlich, sondern prägen sie sich auch dem
Gedächtnis tiefer ein.

Bezüglich des Inhaltes hatte schon Gredt selbst einige Änderungen in
Aussicht genommen. Andere Änderungen waren dadurch notwendig oder
wünschenswert geworden, daß in den letzten Jahrzehnten durch den
Fortschritt der Naturwissenschaften und durch politische Umstellungen neue
Fragen entstanden sind, an denen kein Philosoph stillschweigend vorbeigehen

darf. Die meisten Änderungen finden sich in der Naturphilosophie.
Aber auch in der Metaphysik und der Ethik merkt man die eigene Arbeit
des Herausgebers. Alle Änderungen sind aber nicht so groß, daß auch die
Nummern der vorhergehenden Auflagen geändert werden mußten. Nur haben
manche Nummern einen neuen Inhalt erhalten und sind auch einige Fragen
anders geordnet worden. Daraus entstehende Schwierigkeiten können leicht
mit Hilfe des Inhaltsverzeichnisses überwunden werden.

Besondere Mühe hat sich Zenzen gegeben, die von Gredt etwas vernachlässigte

Bibliographie zu vervollständigen. Eine solche Bibliographie bleibt



Besprechungen 169

immer unvollkommen, und jeder Leser wird leicht Werke finden, die
verdienten, angeführt zu werden. Aber das mag jeder selbst tun.

Manser lobt in seiner Besprechung der siebenten Auflage an Gredts
Elementa vier Dinge : die Präzision der Begriffe, die gründliche Erfassung
der Probleme, die logisch-scharfe Darstellung und die thomistische Treue

(Div. Thomas 1937, 222). Diese vier Vorzüge begründen die Hoffnung, daß
Gredt auch weiter über sein Grab hinaus vielen helfe, tiefer in die thomistische
Philosophie einzudringen. M. Thiel OSB

Püllen, Karl: Die Problematik des Philosophieunterrichtes an Höheren
Schulen. Ein Beitrag zum Verhältnis von Philosophie und Bildung. -
Pädagogischer Verlag Schwann, Düsseldorf 1958. 315 S.

Zur Zeit werden in Deutschland zahlreiche Beratungen und Diskussionen
abgehalten über die Neugestaltung des Gymnasiums, insbesondere der Oberstufe.

Die Auseinandersetzungen tragen immer auch Entscheidungen über
den Philosophie-Unterricht am Gymnasium in sich. Auf diese Diskussionen
und Entscheidungen ist das Buch von Püllen abgestimmt. Wie der Titel
sagt, ist sein Zentralthema die « Problematik » des Philosophie-Unterrichtes.
Der Verfasser stellt alle Fragen und Schwierigkeiten dar, die sich im
Zusammenhang mit dem Philosophieunterricht am Gymnasium stellen. Er hat
sich diese Aufgabe nicht leicht gemacht : eine wirklich vollständige, fast
unübersehbare und verwirrende Fülle von Fragen und Schwierigkeiten legt er
uns vor, da und dort vielleicht etwas gesuchte Probleme. Als Methode seines

Vorgehens hat er die Analyse der bisherigen Unterrichtsgestaltung gewählt.
So wird das ganze eigentlich zu einer Geschichte des Unterrichtes überhaupt
- Püllen stellt die philosophischen Probleme immer in den Rahmen der
jeweiligen allgemeinen didaktischen Situation — und des Philosophieunterrichtes

im besonderen. Allerdings bleibt er nie beim rein Historischen stehen,
sondern erweitert die Probleme ins Grundsätzliche. Hier scheint eine Schwäche
des Buches vorzuliegen. Der Verfasser springt oft fast wahllos vom
Historischen zum Grundsätzlichen über und umgekehrt. Sehr oft bekommt man
sogar den Eindruck, die geschichtlichen Ausführungen seien nur ein
Hilfsmittel, um « seine » Theorien und Probleme zu illustrieren. So werden viele
Ausführungen manchmal etwas unklar. Prinzipiell werden die Untersuchungen

auf die geschichtlichen Situationen in den Gebieten Nordrhein-Westfalen
und im ehemaligen Preußen beschränkt. Bei bestimmten Fragen aber, wo
das geschichtliche Material nicht hinreichend genug vorliegt, werden die
Situationen anderer Länder angeführt. So finden wir eine ziemlich ausführliche

und sehr genaue Beschreibung des Philosophieunterrichtes an den
katholischen Gymnasien der Schweiz und des philosophiegeschichtlichen
Unterrichtes in Italien, um nur zwei Beispiele zu erwähnen. - Nach einem
kurzen Überblick über die Stellung des Philosophieunterrichtes im Bildungswesen

vom Altertum bis ins 19. Jh. bringt der Verfasser im 1. großen Teil
die Probleme in drei Kapiteln zur Darstellung. Darstellungsmittel ist die
« Antithetik » : Antithetik in der äußern Organisation des Philosophieunterrichtes

(philos. Propädeutik oder eigentliche Philosophie) ; Antithetik in der



170 Besprechungen

Zielsetzung (Denkschulung - Erlebnis ; Philosophie - Philosophieren ;

Synthese - Analyse) ; Fehlformen (Dogmatismus, Schematismus, Relativismus
usw.). Ziel jeden Kapitels und jeden Unterabschnittes ist die klare Herausstellung

der Antithetik, die jeweils in thesenhafter Weise formuliert wird.
Dieser etwas konstruierte Aufbau läßt viele Überschneidungen und
Wiederholungen nicht vermeiden. Der 2. Teil (nur ca. 20 Seiten) bietet die praktischen

Folgerungen, die der Verfasser für die Gestaltung der philosophischen
Unterweisung an höheren Schulen zieht. Der Verfasser schlägt einen Unterricht

der « Meditation » vor, wo der Schüler, frei vom Druck des
Lernenmüssens und der Notengebung, in Muße, Bereitschaft und Aufgeschlossenheit

sich auf das Seiende einläßt. Ob der Verfasser bei diesem Vorschlag
wohl genügend an die konkrete psychologische Situation des noch nicht voll
gereiften jugendlichen Charakters gedacht hat So wertvoll das Anliegen
dieses Vorschlages ist, den Jugendlichen zur echten Begegnung zu führen,
so einseitig wäre die ausschließliche Betonung dieses Zieles. Der Philosophieunterricht

muß auch am Gymnasium, ein ganz bestimmtes Wissen vermitteln,

über das der Abiturient sich ausweisen muß. Um sich dieses anzueignen,
brauchen bestimmte Typen einfach den Notendruck, und später sind sie
dankbar dafür, daß man sie unter Druck gesetzt hat, wie Aussagen
Ehemaliger immer wieder bezeugen. Seine andern Vorschläge : den Schüler zum
Hinhören und Sehen zu erziehen, philosophische Interpretation von Texten
als « Einführung ins erschließende Denken am Werk eines Denkers » sind
sehr zu begrüßen.

Die paar kritischen Bemerkungen, die gemacht wurden, sollen in keiner
Weise den Wert des Buches herabmindern. Es bringt, vor allem im geschichtlichen

Teil, eine gewaltige Fülle von Material, Texten und Zitaten, die jedem
Lehrer reiche Anregungen und Hinweise bieten, wie er den Philosophieunterricht

am Gymnasium, der tatsächlich trotz seines hohen Wertes immer ein
Problem bleibt, möglichst fruchtbar gestalten kann. A. Bütler OSB

Gigon, Olof: Grundprobleme der antiken Philosophie. (Sammlung Dalp,
66.) - Francke Verlag, Bern und München 1959. 336 S.

Da schenkt uns der bekannte Berner Dozent eine recht anregende und
aufschlußreiche Arbeit. Sie richtet sich nicht an Spezialisten und enthält
sich daher jeder spezialistischen Diskussion (5). Für einen breiteren Leserkreis

bestimmt, möchte sie einen Gesamtüberblick über die antike
Philosophie in lebendiger Aufmachung bieten und zerfällt in drei Hauptteile : die
geschichtliche Stellung der antiken Philosophie (11-101), ihre Hauptbegriffe
(102-167), ihre Hauptprobleme (168-325). Der erste Teil, für den es nur
verstreute Vorarbeiten gab, mußte fast selbständig neu aus den antiken Texten
selbst gestaltet werden und hat darum den Charakter eines Experimentes,
dessen etwaige Unzulänglichkeit zugegeben wird (5). Immerhin dürfte er am
meisten Beachtung verdienen, wenn auch die zwei anderen Teile wohl
geeignet sind, den Leser in die Gedankenwelt der antiken Philosophie
hinreichend einzuführen. Sie sind zwar verhältnismäßig knapp gehalten, hin
und wieder sogar mit doxographischer Trockenheit oder mit nackten Text-



Besprechungen 171

anführungen, lassen, aber kaum irgend etwas von Belang vermissen, wenigstens

innerhalb der gewählten Grenzen.
Denn auffallenderweise wird Plotin nicht einmal erwähnt und seine

Schule kaum. Nur S. 290 wird vom Weisen des Neuplatonismus kurz bemerkt :

« Es ist fraglich, ob man hier überhaupt noch den hellenistischen Begriff des

Weisen anwenden darf. » Sollten wir daraus schließen, daß für Gigon der
Neuplatonismus aus dem Rahmen der antiken Philosophie herausfällt
Stellt er nicht eher auf Grund platonischer, peripatetischer und stoischer
Ansätze deren metaphysischen Höhepunkt dar So hat ihn jedenfalls
Augustinus in bekannten Ausführungen seiner Civitas Dei (VIII cap. 4-10)
bewertet.

Von den christlichen Denkern, die philosophisch doch auch zur Antike
mitgehören, wird nur letzterer S. 81 genannt und zwar bloß wegen seiner
Dialoge, denen allerdings in literarischer Hinsicht höchstes Lob erteilt wird.

Es ist wohl ein Irrtum, wenn es S. 242 heißt, daß wir von Aristoteles keine
ausdrückliche Aussage über den Ort der Seele im Körper besitzen. Das ist wohl
inBezug auf de anima richtig, wo diese Frage eigentlich gegenstandslos wurde.

Aber in den parva naturalia z. B. 469a 5 ff., 474a 28 ff. und in de motu
animalium 703a 14 ff., 30 ff. wird ganz eindeutig und nachdrücklich das Herz
als Sitz der Seele bezeichnet.

Zum Schluß möchten wir ein doppeltesBekenntnis unseres temperamentvollen

Verfassers buchen. Einmal, daß er nicht zu denjenigen gehören
möchte, « denen an der Sachgemäßheit und möglicher Richtigkeit einer
philosophischen Aussage nichts liegt, die das mühevolle Voranschreiten der
Einsicht mit einem theatralischen Scheitern gleichsetzen und die schließlich in
der Öde einer reinen Geschichtlichkeit enden» (7).

Und dann noch : « Wir möchten niemand hindern, aus Überzeugung
oder aus Politik, die indischen und chinesischen Klassiker beliebig hoch
einzuschätzen. Aber mit dem, was wir mit Piaton und Aristoteles Philosophie
zu nennen geschichtlich verpflichtet sind, haben sie nichts zu schaffen » (9).
Haben sie nicht doch auch aus Vernunfteinsicht das Letzte über die Dinge
aussagen wollen

Wer über ein zuverlässiges Bild der antiken Philosophie in ihrer
Entstehung, in ihrer fortlaufenden Entfaltung und in ihrer geschichtlichen
Bedeutung, allerdings mit der angedeuteten Begrenzung, verfügen möchte, wird
gewiß gern zu diesem handlichen und gefälligen Werk greifen.

M.-S. Morard OP

Barth, Heinrich: Philosophie der Erscheinung. Eine Problemgeschichte.
Zweiter Teil : Neuzeit. - Verlag Benno Schwabe, Basel-Stuttgart 1959. 634 S.

Im vorliegenden Werk von über 600 Seiten bietet der Basler
Universitätsprofessor Dr. Heinrich Barth die Fortsetzung seiner « Philosophie der
Erscheinung », die das Problem der sinnlich wahrnehmbaren Erscheinung einer
geschichtlichen Würdigung unterzieht. Im früher schon erschienenen 1. Teil
seiner Ausführungen hat er die Philosophie des Altertums und des Mittelalters

daraufhin untersucht und wendet sich nunmehr in einem zweiten Teil
der Neuzeit zu, die sich ihm für eine Philosophie der Erscheinung als beson-



172 Besprechungen

ders ergiebig und erfolgreich darbietet durch das verstärkte Interesse der
neuzeitlichen Wissenschaft für die phänomenale Seite der Wirklichkeit. Ihm
geht es dabei zuletzt um die « eidetische » Auslegung der sinnfälligen
Erscheinung als solcher in ihrer Eigenständigkeit gegenüber dem Sein innerhalb

der Wesensordnung der Dinge. Die Komponenten für seine eigene
Auffassung gewinnt er durch einen weit ausholenden Durchblick in die Geschichte
des menschlichen Denkens, soweit es sich mit dem grundlegenden Verhältnis
zwischen der durch den « Eidos » oder allgemeine Idee gekennzeichneten
Wesenswirklichkeit und der singulären Existenz der konkreten Wirklichkeit
beschäftigt. Während die Philosophie des Altertums und des Mittelalters
seiner Ansicht gemäß die konkrete Wirklichkeit vornehmlich aus dem
Blickwinkel einer vorgegebenen Wesensordnung her ins Auge faßte, sucht die
moderne Philosophie die singuläre Existenz der Erscheinungen mehr aus
sich selbst zu ergründen durch ihre völlige Herausnahme aus dem kosmolo-
gischen Wesensbereich. Dieses geschieht in verschiedenen Etappen und nach
verschiedenen Gesichtspunkten, welche die verschiedenen Seiten einer
Eigendeutung des Seins der Erscheinung wiedergeben. Sie klingen in etwa schon
an in den Überschriften, die er den philosophischen Gestalten der Neuzeit
widmet, welche er in das Feld seiner Untersuchungen einbezogen hat. Sie
lauten der Reihe nach : « Das magische Weltbewußtsein der Renaissance »,

« Der mathematische Weltbegriff der beginnenden Neuzeit », « Die Existenz
in der Philosophie des stoisch-spinozistischen Denkens », « Berkelej' und die
Philosophie des Phänomenalismus », « Die Erkenntnis der Wirklichkeit in
Leibnizens Philosophie des Unendlichen », « Kants Philosophie des Ästhetischen

», « Erscheinung und Bewußtwerden im spekulativen Idealismus ». Die
Philosophie nach Hegel wird weiter nicht berücksichtigt.

In einem Überblick gibt er dann das Fazit seiner bisherigen
Untersuchungen und damit zugleich verschiedene « Winke » für ein neues
Verständnis der Erscheinung in ihrem Eigensein als « Erscheinen ». Er sieht in
der Philosophie, die sich damit beschäftigt, das offene Fenster der
philosophischen Erkenntnis überhaupt, und sogar dasjenige Fenster, das die
weitesten Ausblicke verspricht. Durch die radikale Loslösung aus dem
essentiellen Seinsbereich, dem sog. « Eidos », will er das « Erscheinen », das ihm
mit der Existenz als dem « Sein in der Zeit » identisch ist, in seiner Eigenart
begreifen. Er verlegt es ganz auf die Seite der kontingenten Erkenntnis.
Darnach ist « Erscheinen » eine Weise aktuellen Erkennens, das Bewußtwerden

sinnlicher Erfahrung, die Aktualisierung potentieller Erkenntnis, die
aus der Potenz des Unbewußten in die Aktualität des Bewußtseins auftaucht.
Dementsprechend ist « existent » die uns bewußt gewordene und
bewußtwerdende Welt. Hier wird die « Existenz » der Weltdinge an ihr Bewußtwerden

geknüpft. Im Gegensatz zur Phänomenologie wird beim « Erscheinen

» der Dinge die Essenz der Dinge ausgeklammert. Das « Erscheinen von
etwas » bezieht sich hier lediglich auf das Erscheinen selber in seinem sinnenhaften

Bewußtwerden, das in seiner reinsten Form im Ästhetischen gegeben
sein soll. Das klingt nach einer neuen Form des Phänomenalismus, der aber
gleichzeitig verbunden ist mit der Anerkennung einer denkunabhängigen
Wesensordnung. Die allzu radikale Scheidung zwischen Essenz und Existenz



Besprechungen 173

trägt die Verantwortung für diese eigenartige Aufspaltung des Seins und
die gänzliche Verweisung der Existenz aus der ontischen Sphäre.

Auch die Philosophie des Mittelalters kannte den funktionalen Unterschied

zwischen Essenz und Existenz. Auch sie war der Auffassung, daß die
Existenz in ihrer singulären Kontingenz bei den Weltdingen nicht aus der
Essenz heraus zu erklären sei, denn diese zeigt sich in den Einzeldingen nur
in ihren allgemeinen Wesenszügen und wirft darum von sich aus kein Licht
auf die entsprechende Existenz in ihrer Einzelhaftigkeit. Sie verlegte darum
den inneren Seinsgrund der singulären Existenz zurück in die substantiale
Entwicklungsmöglichkeit (materia prima) des in Frage kommenden Wesensganzen

in seiner ortzeitlichen Gegebenheit (signata quantitate). In diese
Entwicklungsmöglichkeit des Ganzen sind auch die Erscheinungen mit
einbezogen. Sie erwachsen darum nicht nur als aktuelles Bewußtwerden aus der
gnoseologischen Potenz des Unbewußten, sondern auch als eine vorgängig
daseiende Wirklichkeit aus der realontischen Potenz des entwicklungsfähigen
Wesensganzen. Sie « erscheinen » sowohl im und am Gegenstand als auch im
Bewußtsein. Erst dadurch wird die Erscheinung in ihrem Vollsinn das «

Erscheinen von etwas ».

Es ist das große Verdienst des Autors, das Universalienproblem wieder
neu angefaßt zu haben und zwar speziell in seiner Bezogenheit zur konkreten
Einzelwirklichkeit. Das « universale in re » erhält dadurch ganz neue Perspektiven.

Es muß dann aber richtig verstanden werden ; nicht als rein gedankliches

« Eidos » in der Existenzform des Allgemeinseins, sondern in seiner
Verwachsenheit mit dem hic et nunc als wesensbestimmender Teilinhalt der
konkreten Wesensganzheit. Dank einer ausgezeichneten Sachkenntnis der
philosophischen Zusammenhänge erweist sich der Verfasser als kundiger
Führer durch die vielverschlungene Geschichte des philosophischen Denkens.
Als philosophisches «Lesebuch», wie der Autor selber sein Werk anbietet,
ist es wegen der Fülle von Anregungen, die es enthält, in einem ganz besonderen

Sinne lesenswert. J. Ell CSsR

Philosophie des Organischen und Evolution

Haas, Johannes: Das Lebensproblem heute. Beitrag der Zellforschung
zur Philosophie des Organischen. (Bücherei der Salzburger Hochschulwochen.)

- Verlag A. Pustet, München-Salzburg 1958. 150 S.

Das vorliegende Bändchen ist eine Erweiterung der Vorträge, die J. H.
an den Salzburger Hochschulwochen 1957 über « das Geheimnis des organischen

Lebens » gehalten hat.
Die sehr gedrängte, aber unübertrefflich klare, präzise und intim

sachkundige Darstellung behandelt die von der modernen Zellphysiologie her neu
sich stellende Frage nach dem Wesensbild des organischen Lebens. Im 1. Kap.
wird das Problem nach seinen verschiedenen Aspekten aufgegliedert und
seine Bedeutung, Lösbarkeit und die tatsächlichen Wege seiner Lösung auf-



174 Besprechungen

gezeigt. Der leichteren Übersicht halber teilt H. die Lebenserscheinungen
in zwei Klassen ein : in funktionelle Vorgänge, die sich an fertigen Organismen,

Organen oder Zellen vollziehen, wobei die Leistung vom Aufbau der
Lebensgebilde abhängig ist (2. Kap.) und in morphogenetische (formbildende)
Vorgänge, die auf die Entstehung und Ausbildung von Organismen gerichtet
sind (3. Kap.). Während die funktionalen Prozesse sich weitgehend
mechanisch-kausal erklären lassen, widerstehen die morphogenetischen Vorgänge,
sowohl die onto- als auch die phylogenetischen, diesem Deute-Schema und
fordern zu ihrer Erklärung final steuernde Ursachen, soll das Lebensproblem
einer wirklich befriedigenden Lösung entgegengeführt werden. Dies führt
den V. im Schlußkapitel zu dem naturphilosophischen Bemühen um das,
« was das organische Leben wirklich ist », zur Frage nach dem objektiven,
wissenschaftlichen wahren Wesensbild des Lebendigen, das der tiefen Eigenart

des Vitalen und seiner ontologischen Struktur gerecht wird. Hierbei stößt
er auf das entscheidend wichtige Problem, ob denn nun die Materie die
einzige seinsmäßige Wirklichkeit ist, aus der der Organismus sich aufbaut. Aber
der Materie als solcher fehlt jene aktive Gestaltungsfähigkeit, um die elementaren

morphogenetischen Vorgänge (insbesondere Mitose, Meiose und
Genwirkung) zu erklären ; sie verlangen als hinreichenden Grund einen immateriellen

Faktor, ein aktives « principium vitae » finalen Charakters. Wie diese
zwei Seinsgründe, Materie und Gestaltungsfaktor, zueinander stehen und das
eine substantielle Sein des Organismus erstellen, ist dann eine Frage der
Philosophie.

Ein kleines, aber essentielles Büchlein, ebenso ausgezeichnet durch die
erstaunliche Dichte des Inhalts wie durch die Bedeutsamkeit der
philosophischen Folgerungen, die sich aus der Logik der Tatsachen selber ergeben.
Für eine naturphilosophische Studie gibt es keine bessere Empfehlung.

Z. Bucher OSB

Vorträge, gehalten anläßlich der 1. Arbeitstagung des Institutes der
Görresgesellschaft für die Begegnung von Naturwissenschaft und Theologie.
(Naturwissenschaft und Theologie, Heft 2.) - Verlag M. Hueber, München
1959. 171 S.

Das Thema dieser Arbeitstagung, die vom 30. 10. bis 3. 11. 1957 in Bad
Homburg b. Frankfurt/M. stattgefunden hat, war die biologische Evolution.
Die Reihenfolge der Vorträge zeigt die systematische Entfaltung der
Entwicklungsproblematik.

1. Der stärkste und anschaulichste Typus innerhalb der systematischen
Kategorien und zugleich die Grundform, bei der alles Fragen nach der phyle-
tischen Entwicklung ansetzen muß, ist die biologische Spezies. Mit ihr befaßt
sich der 1. Vortrag von J. Peitzmeier (Paderborn). Er unterscheidet zwischen
dem morphologischen und genetischen Speziesbegriff ; der erste ist, als
Ordnungsbegriff, statisch, der letztere dagegen, als realer Werdetypus, dynamisch
und bei aller relativen Konstanz doch grundsätzlich veränderlich.

2.Mit der Kausalität und Reichweite dieser Veränderung befassen sich
die beiden folgenden Vorträge. M. J. Heuts (Löwen) frägt nach dem
Verhältnis von « Kausalität und Mikro-Evolution » (wobei unter Mikro-Evolu-



Besprechungen 175

tion jene kleineren Entwicklungsschritte zu verstehen sind, die nicht über
die Spezies hinausführen). In sorgfältiger wissenschaftstheoretischer Analyse
scheidet er hinsichtlich der Kausalfaktoren die Evolutionstheorien in zwei
Typen : die Zeittheorien, die die phylogenetischen Änderungen endogene-
tisch, nicht durch vorausgehende Änderungen im umgebenden Raum,
sondern aus ganzheitlichen inneren Faktoren erklären, und Raumtheorien,
wonach Evolution als Funktion des umgebenden Raumes, also z. B. durch die
ektogenetischen Faktoren (Auslese, Anpassung, Genmutation, Rekombination

der mutierten Gene usw.) verstanden wird, die rein zufällig (akausal)
und richtungslos wirken (so vor allem im Neo-Darwinismus). H. versucht
dann beide Antithesen zusammenzubringen, einerseits durch Ergänzung der
akausalen Summationseinheiten durch ganzheitlich-kausal bestimmende Inte-
grierungseinheiten, anderseits durch Einführung des Zeitparameters in die
Genetik und in die vergleichende (typologische) Biologie. Wie das gemeint
ist, wird durch vom Verf. selber durchgeführte genetische Versuche an Dro-
sophila melanogaster exemplifiziert. Ein beachtenswerter Beitrag zum
biologischen Verständnis der Mikro-Evolution.

3. Ganz anders stellt sich das Evolutionsproblem für die
entwicklungsgeschichtliche Entfaltung der supraspezifischen Kategorien. Während für
die intraspezifische Evolution wegen der die Spezies auszeichnenden
Fortpflanzungsgemeinschaft die mikro-evolutiven Faktoren weitgehend
experimentell überprüfbar sind, sieht sich die Frage nach der supraspezifischen
Differenzierung und ihrer Ursachen vor eine ungleich schwierigere Situation
gestellt, zumal phyletische Verwandtschaft für genealogische Abstammung
durchaus nichts zu beweisen vermag. Mit dem kausalen Deutungsversuch
dieser Makro-Evolution beschäftigt sich J. Kälin (Freiburg/Schweiz). Die
herrschenden Meinungen lassen sich auf drei typische Lösungsversuche
zurückführen : den ektogenetischen Determinismus, d. i. die mechanistische
Lehre von der direkten Bewirkung durch Umweltfaktoren, den endogene-
tischen Determinismus, d. s. Lehren, nach denen die äußeren Faktoren nur
auslösende Funktion haben, während für das Entstehen neuer Baupläne
innere Faktoren maßgebend sind, und den ektogenetischen Indeterminismus,
wonach das richtungslose Zufallsspiel der Mutationen den tatsächlichen Verlauf

der Höherentwicklung bewirken, so vor allem im Neodarwinismus. Mit
Recht vermerkt K., daß es sich hier z. T. um letztursächliche Deutungen
und damit um philosophische Grenzüberschreitungen handelt. Wie stehen
die Tatsachen zu ihnen Bei der Makro-Evolution (supraspezifischen Evolution)

handelt es sich um ganzheitlich konstruktive Prozesse, durch die
anatomische Konstruktionen umgeformt oder neu gebildet werden (Synorgani-
sation). Auf Grund eingehender Analysen der heute in der Natur
experimentell nachgewiesenen Realmutationen und an Hand konkreter Beispiele
und Vergleiche onto- und phylogenetischer Entwicklungsvorgänge kommt
d. V. zu dem Ergebnis, daß Makro-Evolution als ganzheitliches Ordnungsgeschehen

nicht durch die extrem unwahrscheinliche Häufung extrem
wahrscheinlicher Zufälle erklärt und also auch nicht auf Ursachen im Sinne
physikalischer Kausalität zurückgeführt werden kann, daß vielmehr eine objektiv
gültige, selbst das Mikrogeschehen durchgreifende finale Ganzheitskausalität



176 Besprechu ngen

von der Evolutionsforschung anerkannt werden muß, wenn sie nicht sich
selbst ihres letzten Sinnes berauben will.

4. Der gleiche Referent befaßt sich dann im folgenden Vortrag mit den
« Methoden der stammesgeschichtlichen Forschung ». Solche Besinnung hat
gerade auf diesem Forschungsgebiet, wo typologische Gestaltvergleiche und
ursächlich-genetische Zusammenhänge im Brennpunkt des Fragens stehen,
keineswegs nur methodische, sondern grundsätzliche Bedeutung, von denen
auch inhaltliche Entscheidungen stark beeinflußt werden. Um zu einer
gerechten Bewertung der zwei verschiedenen Methoden, der typologischen und
der phylogenetischen, zu gelangen, prüft K. beide auf ihre Grundlagen,
Voraussetzungen, ihre Tragfähigkeit und Folgerungen, betont auch ihre wechselseitige

Fruchtbarkeit und die Notwendigkeit ihrer Ergänzung und gegenseitigen

Berichtigung, zumal in der taxonomischen Bewertung der systematischen

Kategorien. Diese methodischen Überlegungen haben bekanntlich K.
mit Recht zu einer Neuordnung innerhalb der Primatengruppe geführt : er
faßt die Familien der Hominidae, Australopithecinae und Oreopithecinae zu
einer eigenen Superfamilie der Hominoidea zusammen, die er der Super-
familie der Pongidea gegenüberstellt, wodurch der Eigenweg des menschlichen

Formtypus klar herausgestellt wird, während Simpson u. a. alle
fossilen Formen höherer Primaten (einschließlich des Menschen) unter dem
Namen der Hominoidea zusammenfassen.

5. « Das Verhältnis von Ontogenese und Phylogenese » behandelt 5. Alcobé
(Barcelona). Er untersucht rein phänomenologisch « die Änderungen in der
Dynamik der Ontogenese als möglicher Ursache von Evolutionsvorgängen ».

Als solche analysiert er die verschiedenen Modi ontogenetischer Änderungen,
die évolutives Gewicht haben könnten, z. B. positiver und negativer
Änderungen im Tempo der ontogenetischen Entfaltung sei es des Gesamtorganismus,

sei es einzelner Regionen, die in ihren vielgestaltigen Möglichkeiten je
und je zu ganz verschiedenen phylogenetischen Abwandlungen auch
superspezifischen Ausmaßes zu führen vermögen. Auch dem kausalen Aspekt der
phylogenetischen Änderungen in ihrem Zusammenhang mit Gen-Mutationen
(Phänogenetik) und deren biochemischen Grundlagen wird die gebührende
Aufmerksamkeit geschenkt.

6. Mit der Frage der « Finalität in der Paläontologie » befaßt sich P. Ber-
gounioux (Toulouse), indem er die Spuren der Entwicklung von den
Uranfängen des Lebens bis heute verfolgt. Es zeigt sich, daß die Höherentwicklung

der Lebensformen und ihre Umgestaltung auf ein bestimmtes Ziel, den
Menschen, zusteuert, daß daher das Faktum der Zielstrebigkeit auch im
phylogenetischen Geschehen außer Zweifel steht. Die Begründung hierfür
und der daraus sich ergebende philosophische Ertrag ist allerdings zu dürftig
ausgefallen. Wenn schon die Paläontologen die Notwendigkeit finaler
Kategorien für die Erklärung des onto- und phylogenetischen Geschehens
betonen, so wäre es wünschenswert, daß die Begründung dieses zweifellos
empirischen Datums noch von den Naturwissenschaftlern selbst erarbeitet würde.

7. « Über die Einwirkung philosophischer Gedankengänge bei der Formung
naturwissenschaftlicher Entwicklungstheorien » handelt FI. Dolch (Paderborn).
Dabei wird leider aus dem reichen Spektrum entwicklungstheoretischer An-



Besprechungen 177

sätze, die ihr Ursprungsgebiet im Philosophischen haben, fast nur der
genetische Aspekt berücksichtigt, während der typologische Aspekt (s. die
Vorträge von Kälin), der viel reicher mit philosophischem Gedankengut
befrachtet ist, kaum zur Sprache kommt. Daß der theologische Gesichtspunkt,
auf den man auf Grund der Themastellung der Tagung ganz besonders
gespannt war, aus dieser Vortragssammlung ausgeschieden wurde, ist zu
bedauern.

8. Der Schlußvortrag « zum Evolutionsproblem in philosophischer Sicht »,

von P. Luyten OP (Freiburg/Schweiz), ist im Grunde nur eine formale
Stellungnahme zum Verhältnis von Naturwissenschaft und Philosophie, exemplifiziert

am biologischen und philosophischen Begriff der Spezies. So wichtig
die angeschnittenen Fragen sind und so treffend sie angefaßt werden, so sehr
hätte man doch gewünscht, daß auch die mehr inhaltlichen Probleme der
Evolutionstheorien, die ja nun doch gerade auf Grund der von L.
herausgestellten Unterscheidung von « wissenschaftlicher » und « philosophischer »

Betrachtung, für die Philosophie keine nur von der Naturwissenschaft hinter-
lassenen « Restprobleme » sind, ins Gespräch gekommen wären.

Die Vorträge zeigen ohne Zweifel ein hohes Niveau. Dennoch ist man
versucht zu fragen, ob die von Seiten der Naturwissenschaftler bestrittenen
Beiträge von nicht-eingeübten Laien so aufgenommen werden konnten, daß
sie eine fruchtreiche wirklich auf die Sache selbst bezogene Diskussion in
Gang zu bringen vermochten. Die angestrebte « optimale Form » der Auf-
schließung (Vorwort) auf die Gesprächspartner hin dürfte nicht allwegs
geglückt sein. Z. Bucher OSB

Das stammesgeschichtliche Werden der Organismen und des Menschen,
Bd. I : Deutung und Bedeutung der Abstammungslehren. Herausg. v. Dr.
Adolf Haas. Mit 16 Bildtaf., zahlreichen Abb. u. Tab. im Text. - Verlag
Herder, Freiburg i. Br. 1959. 532 S.

Das Gesamtwerk umfaßt 2 Bände. Der vorliegende 1. Band behandelt
die grundlegenden naturwissenschaftlichen Aspekte der Entwicklungslehre
im allgemeinen und des Menschen im besonderen, während der angekündigte
2. Band die philosophischen und theologischen Fragen dieses Problems
behandeln soll.

Das gesamte die Entwicklungsproblematik umfassende Sachgebiet ist
in die für sie zuständigen Sonderdisziplinen aufgegliedert, die von einem
hervorragenden Team von Fachgelehrten bearbeitet werden. Doch stehen
die einzelnen Beiträge nicht einfach unverbunden nebeneinander, sondern
sind durch den roten Faden einheitlicher Linienführung organisch miteinander

verbunden.
1. Zunächst entwirft F. Lotze (Münster) « die Geschichte des organischen

Lebens » (S. 9-63) ; es ist eine vorzüglich orientierende Bestandaufnahme der
grundlegenden geologisch-paläontologischen Urkunden, die die Geschichtlichkeit

der organischen Evolution überzeugend zum Ausdruck bringen.
2. Dann befaßt sich J. Haas (Berlin) mit der « Entstehung des Lebens auf

der Erde » (64-109). Die Dokumente der Phylogenie sagen nur, daß das Leben

12



178 Besprechungen

sich entwickelt hat ; aber die Frage nach der ersten Entstehung des Lebens
als solchen (Biogenesis) ist mangels lebensgeschichtlicher Dokumente aus der
präpaläozoologischen Zeit urkundlich nicht zu entscheiden. Dennoch bleibt
die Frage mit ihrer ganzen Wucht und ihrem weltanschaulichen Gewicht
stehen. Und der Verf. stellt sich ihr auch und untersucht vom naturwissenschaftlichen

Standpunkt aus die Möglichkeit der Entstehung des Lebens aus
der unbelebten Materie (biochemische Evolution) mit dem Ergebnis, daß
alle Versuche, die spezifisch organismische Ordnung der Zelle, auch der
einfachsten, aus materiellen Bedingungen herzuleiten, bisher nicht gelungen
sind und auch nicht gelingen können, weil das Leben ein Novum darstellt,
also nur durch einen hinzutretenden neuen Faktor erklärt werden kann, der
den neuen Ordnungstypus des Lebendigen konstituiert. Den Ursprung dieses
Faktors zu bestimmen ist nicht mehr Sache der Naturwissenschaft, sondern
der Philosophie. Und die am Christentum orientierte Philosophie spricht von
Schöpfung.

3. Der gleiche Biologe untersucht dann « die cytologischen Grundlagen
der Evolution » (110-165). Da die phänotypisch erworbenen Merkmale nicht
vererbbar sind, kann Evolution nur dadurch möglich werden, daß die
Erbmasse selber (Gene, Chromosomen, Genom) umgebildet wird. Die Frage ist
dann, ob und wieweit derartige karyoplasmatische Umwandlungen eine
transspezifische Evolution ermöglichen. Die bisherigen Erfahrungen zeigen
aber, daß auf diesem Wege nur Typusänderungen, bei Tieren innerhalb der
Gattung, bei Pflanzen innerhalb der Familie, beobachtet wurden, woraus
folgt, daß nur die mikro-evolutive Abwandlung schon bestehender Typen
gesichert ist, nicht aber die makro-evolutive Entstehung grundlegend neuer
Typen.

4. Die drei folgenden Abschnitte sind von dem als Anthropologen best
ausgewiesenen Jesuitenpater Paul Overhage (Koblenz) verfaßt. Zunächst
verfolgt er kritisch den Zusammenhang zwischen « Keimesgeschichte und
Stammesgeschichte» (166-197). Nach Haeckels «biogenetischem Grundgesetz

» wäre die Phasenfolge der Keimesgeschichte (Ontogenie) als kurze
Wiederholung und damit als stammesgeschichtliche Urkunde der
Entwicklungsstadien (Phylogenie) zu bewerten. Mit diesem « Gesetz » ging aber die
nachfolgende Biologie streng ins Gericht mit dem Ergebnis, daß der gänzlich
andere Verlauf der Keimesgeschichte einen Schluß auf die stammesgeschichtliche

Reihe adulter Formen überhaupt unmöglich macht.
5. Dann wendet sich O. der eigentlichen Kernfrage zu, dem « Problem

der Abstammung des Menschen » (198-284). Der fossile Befund wird
sorgfältig gesichtet und kritisch durchgemustert. Er zeigt, daß die Evolution des

menschlichen Leibes als Hypothese zu bejahen und der wissenschaftlichen
Forschung als Leitgedanke unterstellt werden kann. Hierbei ist aber das

Abstammungsproblem und das Faktorenproblem wohl zu scheiden. Hier
steht zunächst nur die erste Frage zur Diskussion : Läßt sich die
Erscheinungsform des menschlichen Leibes von vorzeitlichen Primaten herleiten
Daß eine Abstammung in direkter Linie von heutigen Anthropoiden nicht
in Frage kommt, wird heute allgemein angenommen. Wie aber steht es mit
den fossilen Primaten der Vorzeit Hier stehen als menschliche Ahnen



Besprechungen 179

eigentlich nur noch der Oreopithecus des Pliozäns und der Australopithecus
des Pleistozäns in Diskussion. Aber auch sie sind nicht Übergangsglieder
in gerader Linie, kommen also als direkte Vorfahren der Hominiden nicht
in Frage. Für den Oreopithecus scheint die Sachlage eindeutig. Was den

Australopithecus betrifft, so lehnt O. ihn als echten Menschen ab, weil er
nicht kulturfähig gewesen sei, und weist ihm einen Platz auf einer Seitenlinie

zu. Ob der Verf. darin recht behält, ist doch wohl noch eine offene Frage
(erst jüngst will Prof. Leaky, lt. NZZ v. 26. 3. 61, Beweise vorgelegt haben,
daß der Australopithecus Geräte « hergestellt » habe, die dem Préchelléen-
Acheulléen angehören sollen). - Sehr klar ordnet und beschreibt dann O.
die fossilen Formen der sicher echten Menschen des Eiszeitalters. Dabei
wendet er sich eindringlich gegen die Dreistufenhypothese der klassischen
Deszendenztheorie, die die Anthropus-, Pithecanthropus- und Homo sapiens-
Formen als historische Stufenfolge der Menschenentwicklung deutet, während

O. mit Recht und in Ubereinstimmung mit vielen modernen Anthropologen

diese nur als Formenkreise durchwegs echter Menschen wertet. In
diesen verschiedenen Formen erweist sich der Mensch als Typus von großer
Variationsbreite ; und die fossilen Befunde legen nahe, daß die theromor-
phen Typen durchaus nicht die urtümlichen und ältesten sein müssen,
sondern ebensogut als spätere Abwandlungen der mehr sapienshaften Ausgangstypen

aufgefaßt werden können. Der eigentliche Urmensch wäre dann viel
« menschlicher » zu denken als manche seiner « degenerierten » Nachfahren -
eine Perspektive, die O. in einem gesonderten Bändchen nochmals aufgreift
und weiterführt (s. nachfolgende Besprechung).

6. Im folgenden Abschnitt kommt dann das Faktorenproblem, « das
Problem der Anthropogenese » (285-387), zur Sprache, d. i. die Frage nach den
Ursachen, die für die Umformung des tierwesigen zum menschwesigen Leib
bewirkt haben könnten. Hier gibt es einen ganzen Urwald von Hypothesen,
die den evolutiven Aufstieg zu erklären versuchen und die in ihrer Zahl und
Zwiespältigkeit die fundamentalen Schwierigkeiten spiegeln, die der Lösung
dieser Frage entgegenstehen. Mit ihnen setzt sich O. redlich auseinander.
Aber die Einmaligkeit, Eigenartigkeit und einsame Größe des aus der Tierwelt

herausragenden Typus « Mensch », ist, so schließt O. mit Recht, schon
nicht mehr ein rein zoologisches Problem, zumal wenn man auch noch seine

Geistigkeit miteinbezieht, auf die hin ja auch der Menschenleib von Grund
auf hingeordnet erscheint. Die Biologie allein wird es also niemals lösen.

7. Darum wird nun das Wort dem Kulturanthropologen erteilt. K.J.Narr
(Göttingen) untersucht « die A bstammungslehre im Lichte der Kulturgeschichte»
(388-452). In der Frage nach den ersten echten Menschen kommt nicht den
Fossilien oder der Biologie, sondern den Zeugnissen der Kultur die entscheidende

Bedeutung zu. In der Tat bestätigen sie das Zeugnis der
Fossilgeschichte, daß der älteste als Mensch gewertete Typus « homo faber » und also
« homo sapiens », d. h. ein geistig vollwertiges Wesen war. Mit aller Schärfe
wendet sich N. gegen das (darwinistische) Vorurteil, die technische Verfeinerung

bedeute nicht nur eine Verfeinerung der Intelligenz, sondern deren
allmähliche Entwicklung aus der Tierpsyche. Die Zeugen der Kultur, sorgfältig
und vorurteilslos geprüft, « zeigen uns auch den urgeschichtlichen Menschen



180 Besprechungen

einmalig und einzigartig herausgehoben aus der ihn umgebenden Natur und
in seiner Geistigkeit offensichtlich nicht den vermeintlichen Evolutionsgesetzen

unterworfen » (S. 451).
8. Im letzten Abschnitt, zugleich als Überleitung zum 2. Band gedacht,

schenkt der Herausgeber, A. Haas SJ, in seinen « Naturphilosophischen
Betrachtungen » (388-512) den die Entwicklung bestimmenden Aspekten der
Abstammungsproblematik die gebührende Aufmerksamkeit. Bei allem
relativen Gewicht ektogenetischer Faktoren ist Entwicklung letztlich doch nur
endogenetisch und damit final zu verstehen. Die Phylogenese ist « kein neben
der Einzelentwicklung herlaufender und völlig wesensgemäß verschiedener
Prozeß gegenüber der ontogenetischen Entwicklung », sondern geht durch sie
hindurch und ist ihr übergeordnet. Höherentwicklung läßt sich nur begreifen,

wenn ihre eigentlichen, im Grunde metaphysischen Wurzeln mitgesehen
werden. Mit dieser Ausweitung des Horizonts stellt H. das Entwicklungsproblem

in den Zusammenhang mit der großen abendländischen Tradition,
von der sich « ein Großteil der extremen Abstammungstheoretiker entfernt
hat» (Vorwort).

Den einzelnen Abschnitten sind ausführliche Verzeichnisse der wichtigsten

und neuesten Fachliteratur beigegeben und das Ganze mit einem gediegenen

Personen- und Sachregister abgeschlossen. Schon dieser 1. Band ist
ein wirkliches Standardwerk : gründlich im Inhalt, sachlich in der Darstellung,

grundsätzlich in der Haltung. Der für den 2. Band aufgesparten
Bearbeitung der philosophischen und theologischen Fragen dieses so eminent
bedeutungsvollen Problems sehen wir mit stärkstem Interesse entgegen.

Z. Bucher OSB

Overhage, Paul: Um das Erscheinungsbild der ersten Menschen. Mit
einer Einführung von K. Rahner. Mit 4 Bildtafeln u. 5 Abb. im Text.
(Quaestiones disputatae, Bd. 7.) - Verlag Herder, Freiburg i. Br. 1959. 107 S.

In seiner Einführung (S. 11-30) rechtfertigt P. Karl Rahner SJ die
Behandlung dieses Themas in der Schriftenreihe der « Quaestiones disputatae »,

da gerade diese Frage auf Grund der heutigen neuen Erkenntnisse an den
christlichen Menschen und an den Theologen herangetragen wird. Er
analysiert das ontologische Verhältnis von Seele und Leib, die ja nicht nur zwei
zu einer Wirkenseinheit verbundene Dinge, sondern konstitutive Prinzipien
eines einzigen Seienden sind. Daher ist auch die Frage sinnvoll, ob der Geist,
der in die Leiblichkeit eingegangen ist, auch irgendwie im Morphologischen
oder Physiologischen des leiblichen Erscheinungsbildes sich derart
manifestiere, daß der Paläontologe ein Fossil auch empirisch als spezifisch menschliches

erkennen und von einem tierischen Fossil unterscheiden könnte, und
antwortet : Non liquet. Ebensowenig lasse sich philosophisch oder theologisch

a priori entscheiden, ob ein Unterschied im Erscheinungsbild von Tier
und Mensch immer und überall feststellbar sei ; wie es faktisch war, sei eine

Frage a posteriori. Schließlich wird gefragt, ob das paläontologische
Erscheinungsbild eine nachparadiesische, « infralapsarische » Entwicklung zum
Ausdruck bringe bzw. für den ersten Menschen vor dem Fall bestimmte leibliche
(brutalere) Gestalteigenschaften auszuschließen wären. Auch hier läßt sich



Besprechungen 181

nichts vorwegentscheiden. Darum wird der Theologe, der sich für die
leibliche Erscheinung des ersten Menschen interessiert, gut daran tun, zunächst
hinzuhören, was der Paläontologe zu dieser Frage zu sagen weiß.

Und eben dies unternimmt nun Overhage. In den ersten drei Abschnitten
reicht er dem Theologen die biologischen und anthropologischen Materialien
dar für die Frage nach der leiblichen und geistigen Verfassung der Frühmenschen,

wie sie in der Fossilgeschichte sich zeigt. Die Darstellung deckt sich
inhaltlich mit dem, was der Verf. in dem oben besprochenen Werk über
« das stammesgeschichtliche Werden der Organismen und des Menschen »

(S. 220-284) dargelegt hat und das zu der überraschenden Perspektive führt,
die nach Kälin darin liegt, « daß das Bild des Menschen im Blickfeld der
Biologie immer menschlicher erscheint An die Stelle des brutal-tierhaften
Urmenschen, wie er in der Phantasie von Ernst Haeckel lebte, ist heute ein
Menschenbild getreten, aus dessen Antlitz seit Beginn der Hauch des Geistes
weht » (S. 79).

Im 4. Abschnitt untersucht dann O. das « körperliche Erscheinungsbild
der ersten Menschen ». Auf Grund von Fossilvergleichen und deren zeitlichen
Einordnung kommt er zu einer Auflassung, die von derjenigen früher von
P. Rüschkamp SJ vertretenen und von den Theologen fast allgemein
übernommenen Deutung abweicht : die frühere Meinung nahm an, die Stammeltern

hätten das urtümliche tierähnliche Aussehen der Vorneandertaler
gehabt, wobei das deszendenztheoretische Motiv einer allmählichen Evolution
in leiblicher und geistiger Hinsicht anklang. Dieser These setzt O. entgegen :

1. die theromorphen Merkmale dürfen nicht als arthafte Inferiorität (als
etwas Vor- oder Untermenschliches) gedeutet werden ; 2. die geistige
Verfassung des Frühmenschen muß höher als bisher eingeschätzt werden ; und
3. sind auch bei den frühesten Typen und denjenigen des ganzen Eiszeitalters

neben den theromorphen auch sapienstümliche Merkmale gleichzeitig
vorhanden. Daraus folgt, daß die ersten Menschen Formen dargestellt haben,
« die sich zwar der sapienstümlichen Merkmalskombination näherten, sie
aber nicht völlig verwirklichten, weil gewisse theromorphe Züge, wenn auch
in schwächerer Ausbildung, ihr Erscheinungsbild bestimmten» (S. 100).

Beide Beiträge zeichnen sich aus durch ihre präzise Formulierung und
die von der Sache her noch immer gebotene Vorsicht des Urteils.

Z. Bucher OSB

Psychologie

Caruso, Igor A. : Bios Psyche Person. Eine Einführung in die
allgemeine Tiefenpsychologie. In Zusammenarbeit mit Edmund Frühmann,
Sepp Schindler, Adalbert Wegeler und Karl von Wucherer-Hulden-
feld. - Karl Alber Verlag, Freiburg-München 1957. ix-448 S.

Die Gesamtabsicht des Verf. wird von ihm eingangs folgendermaßen
skizziert : Das Buch will unter ständiger Bezugnahme auf die empirischen
Befunde, die vor allem die Tiefenpsychologie in der Forschung über den



182 Besprechungen

Menschen gewonnen hat, « eine theoretische Anthropologie fragmentarisch
entwerfen » und dabei Wege erschließen, auf denen die verschiedenen «

Psychologien » einem « halbwegs kohärenten Menschenbild » wieder entgegengeführt

werden können (V). Die Untersuchungen verhehlen nicht die
grundsätzlich christliche Orientierung des Autors und seiner Mitarbeiter, stellen
jedoch keineswegs « Ideologie » gegen « Ideologie ». Vielmehr vollziehen sie
sich in dynamischer, denkoffener Auseinandersetzung mit den Phänomenen,
um von ihnen her Wahrheit über den Menschen zu gewinnen.

Ausgehend von der Definition der Tiefenpsychologie, wonach deren
spezifische Aufgabe innerhalb der gesamten Seelenkunde darin besteht, die
fortschreitende Bewußtwerdung unseres psychischen Lebens wissenschaftlich

zu erfassen (3-16), verfolgt der Autor unter stammesgeschichtlichem
und individualpsychologischem Aspekt die Prozesse der Personalisation.
Der die stammesgeschichtliche Genese behandelnde Abschnitt (19-76) macht
unter anderem ein Grundmerkmal alles Lebendigen sichtbar : das zielgerichtete

Verhalten. Das Lebewesen unterscheidet sich vom Leblosen durch ein
dynamisches « Innen », das sein eigenes Gestalt- und Verhaltensprinzip in
sich enthält und gleichsam schöpferisch das « Telos » seiner gesamten
Lebensäußerungen aus sich selbst heraus entwirft und verfolgt. Als Ziel des menschlichen

Lebenstriebes erweist sich die Personwerdung, die Entfaltung des
Bewußtseins.

Im zweiten weitzügig angelegten Hauptabschnitt geht Caruso nun der
Frage nach, ob die Finalität, die stammesgeschichtlich sichtbar gemacht
werden konnte, sich ebenfalls in der Individualgenese unserer seelischen
Abläufe vorfinden läßt (79-411). Dabei legt er unter elastischer Einbeziehung
der anderen analytischen Schulen das Modell zugrunde, das Sigmund Freud
von der menschlichen Psyche und deren Funktionsinstanzen entworfen hat.
(Dessen Trieblehre wird ein instruktiver und zugleich kritischer Exkurs
gewidmet : 211-312.) Als Gesamtergebnis kann auch aus der Genese der Einzelpsyche

und ihrer Dynamismen bei aller Variationsbreite der Phänomene
doch eine bleibende Bewegungsgestalt herausgelöst werden : dem menschlichen

« Innen » ist eine Antriebstendenz eigen, die vom ge-lebten zum
erlebten, vom unbewußten zum bewußten Leben drängt. Die Welt des Bios
und der Psyche streben von sich aus dazu, immer vielseitiger und umfassender

in die Sphäre des « Selbst », der Person, zu gelangen, um erst dort voll
zum « Eigentum » des Menschen zu werden und von hier ihre eigene
Integration zu erhalten. Freilich darf diese « Aufwärtsentwicklung » keineswegs
simplifiziert verstanden werden. « Die Progression ist möglich, jedoch nicht
notwendig» (399). Die Ambivalenz, die allen unseren seelischen Dynamismen

innewohnt, verbietet die Annahme, die Antriebstendenz zum Personalen

käme unausweichlich zum Zuge. Aber die Grunddynamik unseres
Lebenstriebes zum je höheren Niveau durch alle Funktionsinstanzen
hindurch läßt sich nicht verkennen.

Mit dieser Erhebung wird das heute so vielseitig einwirkende anthropologische

Axiom der Freud'schen Trieblehre von einer letzten, uns innewohnenden

Widersprüchigkeit erschüttert : es besteht keine unversönliche
Antinomie zwischen den Bedürfnissen des Es und denen der personalen Sphäre



Besprechungen 183

(vgl. 212). Daß Freud die konstruktive Potenz des Über-Ich und damit des
Gewissens für die Entfaltung der gesamten Person nicht zu erkennen
vermochte, hat seinen Grund nicht im empirischen Befund, sondern in
biographischen Daten und weltanschaulicher Vororientierung des großen
Analytikers. — Freilich, die Integration der Partialtriebe ist vom « Selbst » in
ständigem, dynamischem Prozeß zu leisten, sie eignet ihnen nicht als
gesicherter Zustand.

Die vielfältigen Aspekte, unter denen das Gesamtproblem beleuchtet
wird, bleiben hie und da fragmentarisch ausgeführt. Zu Einzelheiten lassen
sich von philosophischer und psychologischer Seite kritische Fragen geltend
machen. Im ganzen aber wird derjenige, der eine originäre « Auseinandersetzung

» der Tiefenpsychologie und ihrer bisherigen philosophischen
Deutungen zugunsten einer neuen anthropologischen Orientierung sucht, die
Arbeit mit großem Gewinn lesen. S. Pförtner OP

Lückert, Heinz-Rolf: Konflikt-Psychologie. Einführung und Grundlegung.

- Ernst Reinhardt Verlag, München-Basel 1957. 592 S.

Der Titel des Buches läßt eine Spezialuntersuchung vermuten. Es geht
dem Autor jedoch nicht in erster Linie um die Erhellung einzelner, wenn
auch typischer Konflikte. Vielmehr glaubt er in der « grundsätzlichen Kon-
fliktträchtigkeit » ein allgemeines Merkmal unseres psychischen Lebens
feststellen zu können (6). Der Mensch ist ihm ein Konflikt überwindendes Wesen
(558 ff.).

Widerstreit ist nur möglich, wo komplexe Konstellation vorliegt. Nun
ist unsere Psyche in eminenter Weise komplex. Freilich, auch das Tier unterliegt

dem Zusammenspiel verschiedenster Dynamismen. Aber es steht nicht
in jenem Spannungsfeld, das uns aus der Dialektik unserer elementaren
Prozesse und den sittlich-kulturellen Ansprüchen erwächst. In der Polarität der
primären Bedürfnisse und der ethischen Normation sieht L. den menschlichen

Konflikt zentral und wesensnotwendig begründet.
Um die Konfliktbildung in ihren vielfältigen Erscheinungsformen

begrifflich sauber und möglichst erschöpfend zu erfassen, widmet der Verf.
zunächst den elementaren Prozessen, den Bedürfnissen, mit ihren Motivationen
eine gründliche Untersuchung (47-356). Ihr läßt er eine Darstellung der
Normation unserer Erlebnisse und Verhaltensformen in deren komplexer
Konstellation folgen, worin die Linien für die Überwindung der Konflikte bereits
eingezeichnet sind (357-524). Er schließt mit einer anthropologischen Bestimmung

des Konfliktes und seiner Bedeutung für menschliche Daseinsverwirklichung

(525-564).
Das Buch ist in vieler Hinsicht bemerkenswert. Schon seine didaktisch

kluge Methodik ist erfreulich. Der Leser wird immer wieder vom Phänomen
her zur Deutung der psychischen Verhältnisse geführt. Das geschieht in einer
allgemeinverständlichen und klaren Sprache. Was den inhaltlichen Aufbau
angeht, so hat der Verf. mit der « Konflikt-Situation » einen zentralen
anthropologischen Befund gesichtet, dessen Schlüsselkraft er für eine dynamische
Psychologie unserer Gesamtpersönlichkeit hervorragend deutlich zu machen



184 Besprechungen

versteht. Gewiß, er stützt sich dabei zunächst auf das von Freud entworfene
Modell (vgl. 6 f.). Man erkennt unschwer, daß mit den Bedürfnissen als den
elementaren Initien unseres Seelenlebens (47-99) das «Es» der Psychoanalyse
zur Sprache kommt. Man findet in der Steuerungsinstanz und ihrer Funktion,

der « Regulation », das Realitätsprinzip und in der Normation mit der
ihr zugeordneten Instanz das « Über-Ich » des großen Psychoanalytikers
wieder. Aber ganz abgesehen davon, daß der Autor unter umfassender
Eingliederung des Erkenntnisgewinns, den die experimentelle und phänomenologische

Psychologie gefördert hat, die psychoanalytische Grundkonzeption
der menschlichen Psyche erheblich rundet und selbständig erweitert,
entfaltet er eine durchaus eigene Deutung vom Spannungsfeld zwischen « Es »

und « Über-Ich ». Er bietet damit der Psychologie von heute eine neue
anthropologische Orientierung an.

Den Fortschritt in seiner Gesamtkonzeption in bezug auf eine theoretische

Grundlegung der Psychologie sehen wir in Folgendem. Zunächst wird
eine Ableitung des Sittlichen von den elementaren Bedürfnissen
zurückgewiesen. Die sittlichen Wertgefühle sind originärer Herkunft (439 ff.). Darüber

hinaus wird das Psychische als dialogisches Geschehen enthüllt und
somit sein Bezug zum Gegenständlichen, Außerpsychischen gezeigt. Das
führt zur Erkenntnis, daß « der Wesensschwerpunkt des Sollens in einem
transpsychischen, transindividuellen und darüber hinaus transempirischen
Sein » liegt (358), jede Psychologie als Wissenschaft ohne philosophische
Grundorientierung also unmöglich ist. Und schließlich benennt L. die große
Lücke, die seit langem klafft und die er zugleich zu schließen versucht : Die
Normation und die ihr zugeordneten Erscheinungen sind « noch kaum in die
psychologische Diskussion mit einbezogen » (359). Er gibt dem Gewissen und
seinen Umkreisphänomenen (Schuldbewußtsein, Reue- und Sühneerleben,
Pflicht-, Scham- und Ehrgefühl) endlich innerhalb der « wissenschaftlichen
Psychologie » einen legitimen Ort. - Das Werk bietet nicht nur einen
vielinformierten Einblick in den Stand der gegenwärtigen Psychologie. Es kann
darüber hinaus als höchst wertvoller Beitrag für eine neue tragfähige Anthropologie

angesprochen werden. S. Pförtner OP

Janssen, Otto: Das Beziehungsgefüge der menschlichen Handlung und
das Problem der Freiheit. - Ernst Reinhardt Verlag, München-Basel 1959.
51 S.

Um die Möglichkeit der Freiheit menschlicher Handlungen aufzuweisen,
untersucht Janssen die Struktur der Außen- und Innenseite unseres Tuns.
Er schreibt dem « Ich » die Urheberschaft des Handelns zu und lehnt
entschieden die Behauptung ab, das « Ich » werde erst « auf dem Rücken einer
Handlung » existent. Das Motiv, welches eine Handlung veranlaßt, ist als
Zweckverhalt ein Grund des Handelns, hat aber nicht mit Notwendigkeit
den konkreten Sachverhalt der Handlung zur Folge. So ergibt sich die
Möglichkeit der Willensfreiheit. Die ganze, nicht sehr leicht nachzuvollziehende
Argumentation des Verfassers scheint uns wertvoll, auch wenn die Ziel- oder
Gegenstandsbezogenheit unseres Wollens vielleicht zu sehr im Hintergrund
bleibt. Die Freiheit des Handelns ist nach Janssen zu postulieren, weil sich



Besprechungen 185

die dem handelnden Ich mögliche Vorschau auf den zukünftigen Erfolg der
Handlung nicht mit einem ursächlichen Determinismus vereinbaren läßt.
Demgegenüber spielt bei Janssen das Erlebnis der Willensfreiheit oder der
Wahlfreiheit eine auffallend geringe Rolle. G. Holzherr OSB

Recht und Gesellschaft

Fuchs, Joseph, SJ : Lex naturae. Zur Theologie des Naturrechts. -
Patmos-Verlag, Düsseldorf 1955. 189 S.

Im ersten Teil (9-42) behandelt der Autor das Naturrecht in der
Offenbarung, und zwar zunächst in den kirchlichen Verlautbarungen, sodann in
der Bibel, wobei er sich auf die Briefe des Apostels Paulus beschränkt. Im
zweiten Teil geht er auf die Theologie des Naturrechts ein (43-176). Er steht
ganz auf dem Boden der thomistischen Philosophie, vor allem bezüglich der
Universalerkenntnis. Der bei Thomas von Aquin schillernde Begriff der sekundären

Prinzipien wird geklärt. Von der natura pura aus erkennt F. ein
« absolutes » Naturrecht, das alle Forderungen enthält, die dem Wesen des
Menschen und der Dinge entsprechen. Selbstverständlich sind diese absoluten

Prinzipien, wie der Verfasser mehrmals betont, noch sehr inhaltsarm
und formal. Dennoch reichen sie aus, um aui die je und je verschiedene
Situation angewandt zu werden. Während, wie gesagt, die dem Wesen
entsprechenden Prinzipien als « absolutes » Naturrecht bezeichnet werden, gibt
der Autor den angewandten Prinzipien, die der je und je verschiedenen
Gestalt der menschlichen Natur (Paradieseszustand, sündiger Zustand)
entsprechen, den Namen « relatives » Naturrecht. Das relative Naturrecht, wie
es sich im Paradieseszustand gestaltet hätte, erhält nun den Namen «

primäres » Naturrecht, während das Naturrecht des sündigen Zustandes « sekundäres

» Naturrecht genannt wird. Dabei ist wichtig zu beachten, daß es sich
beide Male um das angewandte Naturrecht handelt. Die Ausdrücke « primär »

und sekundär » entnimmt der Autor der stoischen und altchristlichen
Tradition. Die Ausdrücke stammen also aus einer rein geschichtlichen Betrachtung

des Naturrechts. Theologisch heißt das aber : aus einer heilsgeschichtlichen

Betrachtung. Heilsgeschichtlich steht das Paradies vor dem Sünden-
zustand. In gewisser Hinsicht war die Paradiesesordnung eine idealere als
die Ordnung des sündigen Zustandes. Doch ist diese Verschiedenheit im
«Vollkommensein » nur eine Folge davon, daß die gleichen absoluten
Rechtsprinzipien auf verschiedene Seinswirklichkeiten stoßen. Der Verfasser hebt
darum mit gutem Grund hervor, daß es sich nicht um eine Transformation
des Rechts handelt, sondern vielmehr um verschiedene Anwendungen ein
und desselben absoluten Rechtes. Er zeigt an Beispielen, wie verschieden
die Anwendung der absoluten Normen auf die je und je verschiedene Situation

sein kann. Im gefallenen Zustand des Menschen kann die Anwendung
der absoluten Naturrechtsnormen soweit der Situation des Gefallenseins
entgegenkommen, daß ein positives Gesetz sogar die Möglichkeit der Ehescheidung

offen läßt. Der Autor betont ausdrücklich (96 f.), daß es sich hierbei



186 Besprechungen

nicht um eine Handlungswon» handeln kann, sondern nur um die Nicht-
sanktionierung einer unerlaubten Tat aus dem Grunde, ein größeres Übel
zu verhindern.

In den Ausführungen über Recht und Liebe zeigt F., daß es eine natürliche

Ordnung ohne Gottes- und Nächstenliebe überhaupt nicht geben kann.
Zutreffend sagt er, aus der Existenz eines persönlichen Schöpfergottes
ergebe sich unmittelbar die naturrechtliche Forderung der Gottes- und
Nächstenliebe. Er sieht darin eine « theologische » Tugend, die selbstredend von
der übernatürlichen Caritas unterschieden werden müsse. Da diese Liebe
aber, wie der Verfasser selbst hervorhebt, eine natunechtliche Forderung ist,
könnte man wohl die Frage stellen, ob sie eine wirkliche « Liebe » ist oder
ob sie nicht vielmehr mit einer der Gerechtigkeiten identisch ist, von denen
Thomas spricht. Man könnte hier an die « justitia generalis » des hl. Thomas
denken. A. F. Utz OP

von Nell-Breuning, Oswald, S. J.: Wirtschaft und Gesellschaft heute,
Bd. III: Zeitfragen 1955-1959. - Herder, Freiburg i. Br. 1960. viu-424 S.

Seinen beiden Bänden « Wirtschaft und Gesellschaft » (S. diese
Zeitschrift Bd. 4, 1957, S. 88-91, und Bd. 5, 1958, S. 75-77) hat P. von Nell-
Breuning nun den dritten folgen lassen, eine Zusammenstellung von
Veröffentlichungen der Jahre 1955-59. Mehr noch als in den beiden
vorangegangenen Bänden sind es Gegenwartsthemen, Fragen der täglichen
Diskussion, die behandelt werden, so u. a. Soziale Marktwirtschaft, Deutschlands

Wiedervereinigung, Eigentum und Vermögensbildung. Hier sind die
Dinge noch im Fluß ; es ist kaum möglich, endgültiges zu sagen. N.-B. weist
selbst darauf hin (S. 30/31), wie die Voraussetzungen, unter denen diese oder
jene Worte gesprochen wurden, immer wieder geprüft werden müssen. In
unserer sich ständig wandelnden pluralistischen Gesellschaft kann man nicht
mit einem Schema arbeiten, wohl aber mit Grundsätzen. Über dieses
Grundsätzliche, über die Notwendigkeit von Grundwerten und Maßstäben, ist in
dem 1. Kapitel «Gesellschaft», besonders in dem Vortrag «Unsere Gesellschaft

und ihr kulturelles Gesicht » ausgezeichnetes gesagt. Hier hält der
Kulturkritiker der kommerzialisierten Gesellschaft, die immer mehr dem

praktischen Materialismus verfällt (vgl. S. 9), ungescheut den Spiegel vor.
Den Mut, auch unpopuläre Dinge klar auszusprechen, hat man N.-B. schon
früher bescheinigt. Er zeigt sich z. B. bei der Behandlung der Eigentumsfrage

(S. 34 ff.). Der Satz, daß «je mehr die Sozialbeziehungen sich
verdichten, sich die Sozialgebundenheit des Eigentums entsprechend stärker
geltend macht », ist ebenso wirklichkeitsnah wie der folgende, daß « nur die
Möglichkeit der Enteignung die Institution des Eigentums gesellschaftlich
erträglich macht ». — Mutige Worte finden sich auch in einem Vortrag vor
Vertriebenen, wo es heißt (S. 113/4), daß « manches Unrecht in der Welt sich
ohne neues Unrecht nicht rückgängig machen läßt », und daß « es ein höheres
Recht gibt als den Anspruch des Einzelnen auf seine Rechtsposition, und
daß es Fälle gibt, wo der Einzelne im Interesse des inneren und äußeren
Friedens, zur Verhütung noch größeren Übels auf Rechtsansprüche zu
verzichten bereit sein muß ».



Besprechungen 187

N.-B.s Stellung zu den Gewerkschaften ist bekannt und gelegentlich
nicht ohne Widerspruch geblieben. Aber auch hier läßt er es nicht an Kritik
fehlen (S. 218 ff.) und betont seine Berechtigung, dem DGB auch
unangenehme Dinge zu sagen (S. 328). Die zunehmende Politisierung des DGB,
seine einseitige Orientierung zur SPD, lassen den Anspruch, Einheitsgewerkschaft

sein zu wollen, immer problematischer werden (vgl. auch S. 131).
N.-B. möchte die Gewerkschaften zur Kulturbewegung werden lassen (S. 138).
Ob die Christen im DGB aushalten können oder sollen, mag offen bleiben ;

N.-B.s Mahnung an sie, aktiv zu werden, auch als Christen immer « auf
Draht zu sein », stets als überzeugte Christen zu handeln (S. 176/7), trifft den
Kern der Sache.

Höchst akute Probleme werden in dem Kapitel « Eigentum und
Vermögensbildung » behandelt ; nur einige seien herausgegriffen : Wie beurteilen
wir die Stellung des Managers, ist er mit dem Kapital zu identifizieren
(S. 257 f.) Ist die Form der Kapitalgesellschaft noch zeitgemäß Ist die
Verfügungsgewalt einer kleinen Schicht bevorzugter Nichteigentümer noch
erträglich (S. 261) Sehr richtig macht Verf. an anderer Stelle (S. 298) darauf

aufmerksam, daß durch die breitere Vermögensstreuung zwar die
Konzentration des Kapitals in Händen physischer Personen gemildert und
abgebaut werden kann, daß aber die Bedeutung der juristischen Personen und
der sie beherrschenden Nichteigentümer dadurch nur wächst (Nebenbei :

Die angemessene Vertretung der Hunderttausende von Kleinaktionären des

Volkswagenwerkes im A. R. ist nur ein Beispiel zu diesem Problem.) - Ist
es richtig, daß im Wirtschaftsprozeß das gegenständliche Eigentum zum
Substrat, die daran tätigen Menschen aber zu dessen Anhängsel geworden
sind (S. 261, 284) Ist eine Vertretung des öffentlichen Interesses in den
Großgesellschaften wünschenswert (S. 262, 267, 286), muß man nicht schließlich

zu der Dreiheit Kapital-Arbeit-öffentliches Interesse kommen (S. 285) -
Sollte das Management, das heute seine Legitimation vom Kapital her
bezieht, diese Legitimation nicht von der Arbeit her erhalten (S. 285/6), indem
schließlich « die Arbeit » sich das Kapital und damit auch das Management
« anmietet »

N.-B. fragt und kritisiert, er sucht Lösungen, er deutet Möglichkeiten
an (z. B. Produktionsgenossenschaften, S. 284), er geht in die Tiefe der
Probleme, aber er stellt keine Dogmen auf. So bietet auch dieser Band seiner
Veröffentlichungen eine Fülle wertvollster Anregungen für jeden, der mit
unseren Wirtschafts- und Sozialproblemen irgendwie zu tun hat.

A. Thiele OSB

Von Krockow, Graf Christian : Die Entscheidung. Eine Untersuchung
über Ernst Jünger, Carl Schmitt, Martin Heidegger. (Göttinger Abhandlungen

zur Soziologie, 3. Bd.) - Enke, Stuttgart 1958. iv-164 S.

Drei Denker, die in den Jahren vor dem ersten Weltkrieg in einer
Atmosphäre der bürgerlichen Sicherheit und des Wohlstandes heranwuchsen

und die dennoch gerade gegen diese « Atmosphäre » rebellierten, werden
vom Autor unter die Lupe genommen. Zwischen dem unmittelbar « weit-



188 Besprechungen

anschaulichen » Denken Jüngers und der « reinen » Philosophie Heideggers,
zwischen diesen beiden Extremen also, kommt dem dritten, Schmitt, durch
seine politische Theorie eine vermittelnde Stellung zu ; dabei stellt das
Problem der Entscheidung die nicht nur äußere, sondern auch innere
Gleichzeitigkeit der drei Denker dar : die dezisionistische Denkstruktur Damit
ist der Autor unmittelbar ins Zentrum der menschlichen Würde vorgestoßen,
das vom Standpunkt der Metaphysik mit « Freiheit », von dem der
Geschichtsphilosophie mit « Befreiung des Menschen » bezeichnet wird. Damit
aber erweist auch der Dezisionismus seine praktische Situationsgebundenheit,

seine Schlüsselstellung in der neuesten deutschen Geistesgeschichte.
Mit erstaunlicher Sachkenntnis und Klarheit geht der Autor an das

aufgezeigte Programm heran. Von einleuchtender Folgerichtigkeit ist die
Disposition : (geschichtliche und ideologische) Vorbereitung, Dezisionismus
bei Jünger, Schmitt und Heidegger, Abkehr und Auflösung, Entscheidung
und Geschichtlichkeit. Wesen, Ursachen und Ziele des Historismus werden
herausgearbeitet. « Er hat den vielleicht größten Bruch vollzogen oder doch
eingeleitet, den wir in der abendländischen Geschichte kennen » (8). Hegels
Gegenüberstellung von Naturrechtslehre und Historismus wird nachvollzogen,

dieselbe vom eigenen Blickwinkel aus neu gezeigt : « In allem
naturrechtlichen Denken erscheint die Entscheidung als begrenzt durch die
vorgegebene Ordnungsidee. Das Wagnis, zu dem der Mensch aufgerufen ist,
besteht nur darin, sich zu dem zu machen, was er der Idee nach schon ist.
Im Historismus dagegen entsteht die Einsicht in die durchgehende Relativität,

die geschichtliche Bedingtheit aller Normen und Ideale » (10). Ergänzend

fügt der Autor noch die Betrachtungsweisen desselben Problems von
Marx und Kierkegaard bei (14 ff.), die sich ihrerseits wieder - gegenseitig -
ad absurdum führen.

Welche Auswirkungen auf die Staatslehre diese Ansichten haben, wird
dem Leser im 2. Kapitel vor Augen geführt. Treitschkes Staats-« Definition

» faßt sie zusammen : « Das Wesen des Staates ist zum ersten Macht,
zum zweiten Macht und zum dritten nochmals Macht » (19) ; die Macht ist
schließlich zum Kriterium der Sittlichkeit erhoben (21), der siegreiche Krieg
als das letzte Mittel zu jenem obersten Ziel der Machtentfaltung propagiert
(ebd.). Hart aber gerecht kritisiert der Autor diese Auffassungen, um
anschließend den Rechtsstaat, den äußersten Gegensatz des Machtstaates,
verteidigen zu können - allerdings nicht ohne mit scharfem Blick die
Gefahr der « Formalisierung » zu erkennen (25), die Hans Kelsen « zur äußersten
Zuspitzung geführt hat» (26).

Mit großem Interesse verfolgt man die Ausführungen über den Kampf
des Bürgertums gegen sich selbst, den « ideologischen Klassenselbstmord »

(28 ff.), vollzogen durch die Modeerscheinung Lebensphilosophie (29), die
Parallelerscheinung Jugendbewegung (31) und den zwischen beiden
stehenden Stefan-George-Kreis (36), mitbewirkt durch Kriegsausbruch (38)
und Republik (41). Hier dürften dem Leser viele neue Gedanken begegnen,
die eine bisher nicht beachtete Erklärungsmöglichkeit für zeitgeschichtliche,
ja politische Tatsachen bieten (Kriegsbegeisterung, Englandhaß,
Politikfeindlichkeit der Deutschen usw.).



Besprechungen 189

Im zentralen Kapitel « Dezisionismus » bei Jünger, Schmitt und Heidegger

wird wohl weniger die - vom Verfasser gut ausgewählte - dichterische

Verherrlichung des Kampfes durch Jünger, als vielmehr der Begriff
des Politischen von Carl Schmitt interessieren, der letztlich auf den Gegensatz

von Freund und Feind zurückgeführt wird (55). Der Exkurs über
« den Kampf gegen die Objektivität im Faschismus » (58 ff.) zeigt in
frappanter Weise die Zusammenhänge zwischen der Ausschaltung der
Vernunftargumente (Vorurteil wird jetzt « Existenzialurteil » genannt und der
demagogischen Nutzanwendung aus diesen Theorien durch Hitler. Frappant
ebenfalls die Aufhellung der Schmitt'schen Sophismen : Wer auf Grund
einer Norm handelt, ist nicht souverän. Der Ausnahmezustand ist außerhalb

der Norm. Also besteht die Souveränität in der Entscheidung über den
Ausnahmezustand (60). Der Ausnahmezustand erfordert die Diktatur. Also
wird einzig die Diktatur dem Wesen des Politischen gerecht (61).

Im Gegensatz dazu dürfte dem Autor eine Aufhellung der Heidegger-
schen Gedankengänge wohl nicht so gut gelungen sein - wenigstens für den
Laien ; doch kann man ihm das wohl kaum zur Last rechnen.

Das Ergebnis dieser Untersuchungen wird dahingehend zusammengefaßt
: « daß der Dezisionismus nur den aufs höchste gesteigerten Ausdruck

einer Welle der Verzweiflung und des Selbsthasses des Bürgertums
darstellt » (91). Diese Charakterisierung zu beweisen, fällt dem Verfasser nicht
schwer. Er kann im 3. Kapitel (Abkehr und Auflösung) darauf hinweisen,
daß mit dem Auftreten des Nationalsozialismus, das eine wirkliche «

Entscheidung » gefordert hätte, diese gegen den Dezisionismus fiel (93). Die
drei Denker machen - jeder auf seine Weise - eine Kehrtwendung ; Schmitt
zum « konkreten Ordnungsdenken, Jünger und Heidegger zum « wesentlichen
Denken ».

Zum 4., « systematischen » Kapitel möchten wir freilich einige Bedenken
anmelden. Die Darstellung der naturrechtlichen Position enthält einen
zweifachen Irrtum (129). Erstens ist die Naturrechtslehre keine ideale

Ordnung, sondern eine wirkliche. Zweitens trägt der Mensch echte Verantwortung

für die Verwirklichung und Verteidigung dieser Ordnung und ist
dadurch im wahren Sinn des Wortes « in die Entscheidung » gestellt - um in der
Terminologie des Verfassers zu bleiben. Daher ist auch die « fatale
Alternative von Natürlichkeit und Geschichtlichkeit » (133) zugunsten der
Natürlichkeit auflösbar ; der Nachweis, daß auch die Ablehnung einer «

Menschennatur » stets eine Wesensidee vom Menschen voraussetzt, läßt sich
tatsächlich und nicht nur vielleicht erbringen, wie der Verfasser meinte.

Jedenfalls kann man sagen, daß allein schon der Einfall, drei an und
für sich ganz disparat stehende Denker unter dem Gesichtspunkt der «

Entscheidung » zusammen zu betrachten, ein Verdienst ist, zu dem man dem
Verfasser gratulieren kann, noch dazu, wenn es auf diese fesselnde Art
geschieht, mit der der Autor seine Aufgabe erfüllt hat. Jedem, der sich für die
hintergründigen Zusammenhänge der jüngsten Vergangenheit interessiert,
empfehlen wir dieses Buch.

Einen kleinen Schönheitsfehler entdeckten wir auf S. 27, Zeile 3 :

pacta (nicht pact) sunt servanda. F. M. Schmölz OP



190 Besprechungen

Fundamentaltheologie

Siegmund, Georg, Wunder : Eine Untersuchung über ihren
Wirklichkeitswert. -Morus-Verlag, Berlin 1958. 160 S.

In der westlichen Welt will man heute theoretisch kaum mehr dem
Materialismus huldigen (wenn er auch praktisch manchmal nur allzu kraß
herrscht). Es gilt sogar als guter Ton, irgendwie fromm zu sein. Wenigstens
soll es irgendeine Macht über den Menschen geben, von der die Welt und die
Menschen stammen.

Daß von einer solchen Auffassung aber noch immer ein weiter Schritt
zur Religion der Bibel ist, wird sofort klar, wenn man das « Wunder » in die
Diskussion wirft. Wunder in dem Sinn eines eigenen Eingreifens Gottes neben
dem Lauf der Natur oder gar gegen ihn scheinen vielen ganz undenkbar, so
daß man sich bemüht, sie selbst aus der Heiligen Schrift hinauszuerklären.
Und selbst manchem Katholiken ist der Glauben seiner Kirche an Wunder,
den er theoretisch teilen muß, will er nicht abfallen, eher peinlich und irgendwie

rückständig, und er läßt sich kaum bewegen, einen Fall seiner Zeit und
Umgebung tatsächlich als Wunder anzuerkennen.

Hier scheiden sich die Geister. Für die Offenbarungsreligion, als die sich
die Kirche bekennt, ist das Wunder wesentlich, und es lohnt sich deshalb,
die Diskussion erneut aufzurollen, weniger in theoretischen Erörterungen, die
freilich auch nicht fehlen dürfen, sondern anhand von Vorfällen unserer Zeit,
die man vernünftiger Weise als Wunder bezeichnen muß.

Georg Siegmund hat in seinem bescheidenen Büchlein wirklich Dankenswertes

geleistet. Besonders interessant sind für den Leser die bei aller
wissenschaftlichen Knappheit doch ausführlichen Berichte über verschiedene
Heilungen in Lourdes, die ja wegen des Ärztebüros besonders genau untersucht
werden konnten. Man sieht hier den Weg, auf dem man überhaupt zur
Konstatierung eines Wunders kommen kann. Die ärztliche Untersuchung bei
Heilungswundern kann feststellen, daß die Tatsachen natürlich nicht erklärbar

sind ; die kirchliche Behörde kann dann auf ein Wunder erkennen. Wer
mit Unvoreingenommenheit liest, wird sich dem Eindruck nicht entziehen können

: Siegmund entschleiert auch die Sphinx « Naturgesetz », die - der Teufel
ist der Affe Gottes - selbst zu einer mythischen Größe geworden ist und eine
nüchterne Prüfung des Wunders von vorneherein unmöglich machen will.

Ob nun das Wunder den Glauben tatsächlich erzwingt, ist freilich eine
andere Frage, die sich der Autor auch stellt. Er meint, daß irgendeine
religiöse Beziehung schon vorhanden sein muß, sonst ist ein wunderbares Ereignis

nur völlig unerklärlich, hat aber nicht den « Zeichencharakter » an sich,
der zum Wunder gehört. Nun, daß es praktisch meist so ist, soll zugegeben
sein. Aufschlußreich ist die Lektüre des Romans von Bruce Marshall « Das
Wunder des Malachias », auf den Siegmund übrigens auch einmal hinweist.
Wenn aber der Mensch von Wesen « Hörer des Wortes » ist - siehe das
gleichnamige Buch von Karl Rahner -, dann bedeutet es eben einen Abfall von
seinem Wesen, wenn er bei totaler Unerklärbarkeit stehen bleibt und sie in



Besprechungen 191

Kauf nimmt, zur Tagesordnung übergehend. Es darf ihm nichts Unerklärbares

geben. Und ist kein innerweltlicher Erklärungsgrund zu finden, so
muß er eben gerade dadurch den außer- und überweltlichen als gegeben
erkennen.

Als für die Apologetik weiters wertvoll seien aus dem reichen Inhalt des

kurzen Buches noch die Kapitel «Jesus der göttliche Wundertäter» und
« Die Wunder Jesu als geschichtliche Tatsachen » genannt. Zur Abhebung
der Wunderheilungen von äußerlich ähnlichen Erscheinungen dienen die
Ausführungen über « Heilung durch den Geist ». Zum Schluß die « magistrale
Entscheidung » (wie es der Autor nennt) des Psychiaters Jean Lhermitte : « In
Lourdes gibt es psychosomatischen Einfluß ebenso wie anderswo. Aber das
kann man feststellen, daß dieser Glaube an die unmittelbare Heilung
unfähig ist, die .Tatsachen von Lourdes' zu erklären Die wirklich wunderbaren

Heilungen fallen'nicht in den Bereich der Wissenschaft. Die
Wiederherstellung von nervi optici oder von zerrissenen Nerven des plexus brachialis
erscheint für jeden Biologen als völlig unerhörte Sache, genau so wie die
Auferweckung eines Toten, der bereits in Verwesung übergegangen ist oder
die augenblickliche Heilung eines Blindgeborenen oder eines von Geburt an
Taubstummen. » Zu loben ist die flüssige Art der Darstellung.

V. Flesch OFM Cap

Küng, Hans : Konzil und Wiedervereinigung. Erneuerung als Ruf in die
Einheit. - Herder, Wien-Freiburg-Basel 1960. 250 S.

Das neue Buch des Luzerner Theologen ist auf den ersten Blick nicht
so aufsehenerregend wie seine Dissertation. Dennoch enthält es eine kühne
These, die größte Aufmerksamkeit verdient. Von dem, was sonst über das
kommende Konzil geschrieben wird, unterscheidet sich diese anregende
Studie durch eine ganz klare Zielsetzung und eine eindeutige Betrachtungsweise.

Nach der Enzyklika « Ad Petri Cathedram » besteht das Hauptziel
des Konzils darin, « das Wachstum des katholischen Glaubens und die wahre
Erneuerung der Sitten des christlichen Volkes zu fördern, damit die Kirchenordnung

besser den Bedürfnissen und Bedingungen unserer Zeit angepaßt
werde ». Küng betrachtet diese Erneuerung in ökumenischer Perspektive.
Er untersucht, was eine Erneuerung im katholischen Raum grundsätzlich
besagen kann. In welchem Sinne ist die katholische Kirche eine « ecclesia

semper reformanda » (S. 51). Im 3. Kapitel wird die Frage nach dem « Wie »

gestellt : « Was dürfen wir Christen tun » (S. 53). Die Antwort wird in vier
Paragraphen gegeben : wir dürfen leiden, wir dürfen beten, wir dürfen Kritik
üben, wir dürfen handeln (S. 53-79). In den weiteren Ausführungen wird
gezeigt, daß eine katholische Erneuerung, wenn man sie richtig versteht, nicht
nur « innerkirchliche » Bedeutung hat, sondern von eminenter Bedeutung
für die Wiedervereinigung der getrennten Christen ist. Man ist in der
katholischen Theologie daran gewöhnt zu sagen, daß Reform und Erneuerung nie
das Wesentliche, sondern nur das « Akzidentelle » betreffen können. Wie
richtig diese Aussage in seiner formalen Abstraktheit auch sein mag, es
besteht die Gefahr, daß man das « Akzidentelle » gleichsetzt mit « nebensächlich

». Daraus ergibt sich dann hüben und drüben eine Art philosophischer



192 Besprechungen

Gleichgültigkeit, denn es ginge letzten Endes doch nur um Randgebiete,
Kleinigkeiten und unbedeutende Nuancen. Das große Verdienst Küngs
besteht nun eben darin, daß er klar hervorhebt, wie falsch eine solche nicht
immer klar ausgesprochene Meinung ist und wie lähmend sie sich auswirkt.
Es gibt in der Konziliengeschichte Beispiele eines Versagens, weil man aus
verschiedenartigsten Gründen heraus sich « an keine radikale Reform »

heranwagte, « sondern im Oberflächlichen » steckenblieb (S. 90). Das Erneuerungsfähige

und Erneuerungsbedürftige nimmt viel Raum im kirchlichen Leben
und Denken ein, mehr als man allgemein anzunehmen geneigt ist. Was Küng
sagt über das Funktionieren des Primats, über das Verhältnis von bischöflicher

und päpstlicher Autorität, über die Möglichkeit einer « Rahmengesetzgebung

», die Raum läßt für große lokale Unterschiede, über Meßfeier, über
Breviergebet oder Zölibatspflicht, sollte weder bei den Katholiken noch bei
den von uns getrennten Christen allzuleicht als « nebensächlich » abgetan
werden. Wenn es der Kirche gelingt, in den kommenden Jahren unter
Inspiration des vom Heiligen Geiste geführten Konzils eine solche Erneuerung
durchzuführen, wie sie Küng (behutsam beschreibt, dann wäre es durchaus

nicht unmöglich, daß sie vielen, die jetzt die größte Mühe haben, in ihr
die « Catholica » zu sehen, doch wieder als das überzeugende « Signum leva-
tum in nationibus » erscheint. Eine Gewissenserforschung großen Stils sollte
unternommen werden. Aber auch die evangelischen Brüder werden sich ein
solches Unternehmen nicht ersparen können (S. 260). Wenn die Folge sein

wird, daß die Kirchen in der praktischen Darstellung des Christlichen auf-
einanderzuwachsen, so wird es für die Theologen auch « existentiell » leichter,
die von Rahner als « neurotisch » qualifizierte Angst zu überwinden, « man
sei sich vielleicht 'eigentlich', 'im Tiefsten', doch nicht einig geworden »

(S. 151). Gewiß, die Frage nach der Lehre ist die Wichtigste und die Schwierigste,

wie auch Küng betont (S. 140). Aber es ist ebenso wichtig, daß die
Frage richtig gestellt wird. Das kann aber nur in einem Klima geschehen,
das nicht von vornherein von Angst und apologetischer Impulsivität geladen
ist. « Die vollkommene Einheit wird nicht Uniformität sein. Sondern wie
der Papst sagte : Einheit im Notwendigen, Freiheit in allem Übrigen »

(S. 235). - Das Buch von Küng verdient die besondere Beachtung aller, die
direkt oder indirekt am kommenden Konzil beteiligt sind. Es ist ein mutiges
Buch, zeigt aber zugleich einen theologischen Scharfsinn, der es vor
unbesonnener Bilderstürmerei behütet. B. A. Willems OP

Heilige Schrift

Schmid, Josef: Moderne Bibelübersetzungen. Eine Übersicht. - Herder,
Wien 1960. 45 S.

Cette brochure reproduit un article de la Zeitschrift für katholische Theologie
82 (1960) 290-332, où J. S. publiait intégralement une étude primitivement
destinée au Lexikon für Theologie und Kirche (t. II), mais qui la publia très
amputée. Aidé de nombreux collaborateurs (O. Barléa, E. Beaucamps,



Besprechungen 193

P. I. Bratsiotis, H. Riesenfeld, etc.), notre auteur dresse l'inventaire de toutes
les éditions de la Bible en langue vulgaire, depuis le haut moyen âge à nos
jours. Plus de 1100 traductions se répartissent en 31 groupes de langues :

allemande, basque, finnoise, japonaise, russe, suédoise, etc. Nulle part
ailleurs, on ne trouvera une telle documentation. Il serait intéressant de
rechercher les principes qui ont inspiré les traducteurs : fidélité à l'original ou
adaptation aux lecteurs De toute façon, le slogan des éditeurs modernes :

« Version à la fois littéraire et littérale » est une billevesée. C. Spicq OP

Johnston, Leonard: Witnesses to God. - Sheed and Ward, London-
New York I960, xi-174 p.

Sous un aspect modeste, ce petit livre renferme beaucoup de choses et
une profonde intelligence de l'Ecriture. Son titre pourrait laisser croire à une
galerie de portraits édifiants, mais le premier chapitre (le Témoignage du
Livre) et le dernier (Le Témoin fidèle et véridique) nous éclairent sur son
contenu exact : La Bible, récit de ce que Dieu a fait parmi les hommes, révèle
Dieu comme auteur du salut. Les héros de l'Histoire Sainte ont moins d'intérêt

dans leur personne même que dans leur rôle dans le déploiement de cette
économie salutaire ; ils sont comme un témoignage que Dieu se rend à

lui-même. Sous une forme concrète et avec une fine psychologie religieuse,
J. L. met en valeur cette orientation progressive de l'A. T. vers l'Evangile.
Nous avons particulièrement aimé le chapitre relatif à Jean-Baptiste,
résumant toute la prophétie paléo-testamentaire et préparant la voie au
Sauveur. C. Spicq OP

de Vaux, Roland, OP: Die hebräischen Patriarchen und die modernen
Entdeckungen. Patmos-Verlag, Düsseldorf 1959. 109 S.

Wie bekannt, wurde die Geschichte der Patriarchen von der mehr freien
Exegese oft nur symbolisch gefaßt. Die Urväter, so behauptete man, seien
vermenschlichte Gottheiten, legendäre Begründer der kanaanäischen Heiligtümer

oder Personifikationen der verschiedenen Stämme. Die archeologischen
Forschungen erwiesen aber viele Züge der alten Berichte als durchaus
zeitbedingt und echt, so daß die biblische Darstellung heute wieder viel
wörtlicher genommen wird.

Pater de Vaux, der Direktor der Bibelschule zu Jerusalem, heute wohl
der beste Archeologe Palästinas, veröffentlichte in der Revue Biblique von
1946-1949 eine Folge von Artikeln, die auf Grund der Namen, des sozialen
Brauchtums und der rechtlichen Verhältnisse auf die weitgehende Geschichtlichkeit

der biblischen Berichte schließen lassen.
Im vorliegenden Band finden sich diese Arbeiten, die von ihrem Wert

nichts eingebüßt haben, nach den Seiten der Vorlage geordnet in deutscher
Übersetzung und mit einem Sach- und Stellenregister versehen. Sie bilden
für die Exegese der einschlägigen Texte den unerläßlichen Hintergrund.

B. Steiert OSB

13



194 Besprechungen

Zakarias, Hanna: L'Islam, entreprise juive. De Moïse à Mohammed.
Tome I. 1. Conversion de Mohammed au judaïsme. 2. Les enseignements à
Mohammed du rabbin de La Mecque. Tome II. 3. Composition et disposition

du Coran arabe original et primitif. 4. Lutte du rabbin de La Mecque
contre les idolâtres et les chrétiens. - Chez l'auteur, Cahors (Lot), Boîte
Postale 46, 1955. 355, 336 p.

— — L'Islam et la Critique historique. La fin du mythe musulman et accueil
fait aux ouvrages de Hanna Zakarias. - Cahors (Lot), Boîte Postale 46, 1960.
101 p.

1. Les arabisants se sont beaucoup plus préoccupés d'un Islam constitué
et statique que de la gestation même de cet Islam, de son apparition
historique, en particulier de l'élaboration du Coran et de sa genèse. Avant d'étudier
celui-ci comme un « livre révélé », il importe d'établir le texte, et d'abord
de fixer l'ordre chronologique des sourates, les différentes étapes de leur
rédaction.

C'est à ce travail indispensable que s'est attaché un historien de
profession, rompu aux méthodes de la critique textuelle et littéraire, le R. P.
Gabriel Théry, O.P. Ayant conscience des conclusions révolutionnaires
auxquelles il aboutissait, et ne voulant pas compromettre plusieurs de ses
frères en religion, qui sont en contact avec des musulmans, il n'hésita pas
à prendre un pseudonyme. Mais quiconque a connu l'éminent médiéviste
reconnaîtra dans ces deux volumes et son érudition et sa passion personnelle
dans l'exposé d'une vérité que de longues recherches lui avaient fait découvrir.
Qu'on en juge plutôt :

Mohammed n'est pas un prophète. Au milieu de sa vie, cet homme
qui avait vécu jusque-là dans l'idolâtrie, se convertit au judaïsme. C'est
un rabbin, prêchant à la Mecque, qui lui fit connaître Moïse et les révélations
de Iahvé au Sinaï. C'est un rabbin surtout qui fit de Mahommed l'apôtre
du judaïsme, en vue de convertir l'Arabie à sa religion. Il y a plus : le Coran,
conçu le plus souvent comme le grand miracle de Mohammed, est l'œuvre
de ce rabbin parfait connaisseur de la Bible, de l'histoire d'Israël, du Talmud
et des Midraschim. Or, ce Coran primitif est perdu ; du moins, nous ne le
connaissons plus directement. Nous n'en avons que des bribes, insérées
dans un autre livre qu'on désigne à tort sous le nom de Coran, mais qui
n'est qu'une chronique, un livre d'histoire, que notre auteur propose d'appeler
« les Actes de l'Islam ». L'Islam, c'est donc le judaïsme prêché aux arabes

par un Juif qui s'est adjoint un arabe authentique : Mohammed.
L'intuition historique du P. Théry a été de découvrir ce rabbin,

prédicateur de l'Ancien Testament à la Mecque. Il n'en prouve pas l'existence,
mais il la conclut, avec le maximum de probabilités. Il en est ici comme
de toutes les hypothèses scientifiques : une fois admises, elles rendent
compte des faits autrement inintelligibles.

Ces deux grands volumes, riches et précis, aboutissent à une compréhension

toute nouvelle de l'islamisme primitif, et qui va contre les idées ordinairement

reçues. On regrettera que l'auteur ait adopté un ton désagréable à

l'égard des tenants de celles-ci et de l'enseignement officiel des grandes



Besprechungen 195

écoles musulmanes. La vérité est plus forte lorsqu'elle est sereine. Mais
l'auteur a eu raison de mettre en exergue de son travail cette déclaration
de Fabre d'Olivet : « S'agit-il de mon style, je l'abandonne. Veut-on s'attaquer
à ma personne Ma conscience est mon refuge. Est-il question du fond de cet

ouvrage Qu'on entre en lice ; mais qu'on prenne garde aux raisons qu'on
y apportera. »

2. Avant sa mort, survenue le 27 janvier 1959, le R. P. Théry (Hanna
Zakarias) avait rédigé une « lettre collective » aux lecteurs de ses deux
volumes sur L'Islam, entreprise juive, pour en résumer le contenu (cf. p. 89 sv.),
rectifier des confusions de langage (musulman, arabe, islam, p. 27 sv.),
réclamer l'application au Coran des méthodes de la critique historique et
littéraire, divulguer enfin les témoignages favorables et défavorables portés
sur ses propres recherches. De pieuses mains ont édité cette plaquette
posthume. Elles ont eu tort, car ces pages n'ajoutent rien à ce que le P. Théry
avait déjà publié, et elles sont rédigées avec le vocabulaire, la syntaxe et le
style de la conversation ; à l'occasion, il faut bien le dire, une vulgarité qui
dessert la cause de la Vérité, à laquelle l'auteur avait consacré toute sa vie,

C. Spicq OP

Renié J., SM: Manuel d'Ecriture Sainte, vol. IV: Les Evangiles. 5e
édition revue et corrigée. - Emmanuel Vitte, Lyon-Paris 1956. 795 p.

Le succès de ce Manuel est dû, pensons-nous, à sa haute valeur pédagogique,

unissant une information quasi exhaustive de tous les problèmes
afférents à la matière traitée, et une parfaite clarté d'exposition, dominée

par un jugement lucide et équilibré. Si toutes les questions d'introduction
proprement dite (écoles exégétiques, doctrines religieuses du judaïsme,
sectes, ordonnance du repas pascal, etc.) sont traitées à l'usage des étudiants,
ce volume contient en outre un commentaire suffisamment précis des quatre
Evangiles, selon la méthode propre des Manuels français, qui s'adresse à
un public beaucoup plus large. A cet égard, nous regrettons le choix de
la variante de Jo, I, 13 fort mal attestée, et que la solution du problème
synoptique par L. Vaganay ne soit pas présentée selon son vrai mérite.
Mais l'excellente bibliographie permet à chacun de compléter son information,

et nul Manuel contemporain ne joue mieux son rôle, c'est-à-dire de
guide et d'aide-mémoire. C. Spicq OP

Bernard R., OP : Das Mysterium Jesu. Band 1 : Von der Sendung des

Johannes bis zur Begegnung mit Maria Magdalena. - Herder, Basel, Freiburg,
Wien 1959. 469 S.

Lukas ist bekanntlich ehedem zugunsten des Theophilos unter die
Schriftsteller gegangen. Er suchte seinem Freunde zwecks Vertiefung des
katechetischen Unterrichtes eine ausführliche historische Darstellung vom
Heilsgeschehen in die Hände zu spielen. Zwar wußte er genau, daß schon
manche derartige Versuche in,Umlauf waren. Aber er realisierte seinen Plan
gleichwohl und rechtfertigte dieses Wagnis mit dem etwas ominösen Hinweis

darauf, er wolle ja (in offenbarem Gegensatz zu den Andern « a prin-
cipio » und « ex ordine » schreiben.



196 Besprechungen

Seitdem hat der 3. Evangelist ungezählte Nachfolger gefunden, die sich
tapfer in das gleiche Anliegen engagieren ließen und ähnlich wie er den
geschichtlichen Erlösungsvollzug in seinem geheimnisvollen Ablauf von den
Ursprüngen der Menschwerdung bis in die Ostertage hinein möglichst getreu
verfolgten. Sie hatten dabei vom kritischen Standpunkt aus noch größere
Chancen als ihr Vorgänger um die Zeitenwende, denn sie konnten sich einer
vierfachen Wegführung anvertrauen und mittels gründlicher Orientierung
bei den Synoptikern unter Zuzug des Johannes das Gesamtbild der evangelischen

Tatsachen harmonisch ausrunden. - Aber leider waren sie nicht mehr
charismatisch, sondern nur noch philologisch, kulturgeschichtlich, exegetisch
und im urmodernen Optimalfall bibeltheologisch inspiriert. Und darum kam
es im Laufe der Jahrhunderte immer wieder zu ganz extremen Deutungen
des neutestamentlichen Mysteriums Christi. Wir erlebten Kommentare mit
einer derart überreichen wissenschaftlichen Fracht, daß man den Schweiß
der Edlen darin förmlich durch die Zeilen tropfen hörte. Jedes Jota wurde
seziert, jeder Spruch des Herrn im religionsgeschichtlichen Seminar für
indische Mystik auf seinen tieferen Sinngehalt überprüft und alle seine Taten
in einem geschliffenen Prozeßverfahren aus der Umklammerung orientalischer

Mythen herausgelöst. Das wirkte manchmal fast genial, und trotzdem
fröstelte es einen bei der Lektüre, weil das Herz oft zu wenig mitbekam.

Andere Deutungen appellierten mehr an das Gemüt. Sie waren teilweise
sehr fromm. Aber diese Frömmigkeit erinnerte hie und da an gewisse Herz-
Jesu-Altäre, wo unser Herr und Meister mit sanftem Augenaufschlag immer
um Entschuldigung dafür zu bitten scheint, daß er auch noch da ist Es
fehlte die theologische Substanz. Man stand vor einem Raketenfeuer, das

einen Augenblick aufblitzt und dann wieder in die Nacht zurücksinkt.
Was waren und sind wir in diesen auseinanderfallenden Richtungen froh,

wenn Autoren « der Mitte » uns Bücher auf den Schreibtisch legen, die
wissenschaftlich auch dem Anspruchsvollsten genügen und doch so tief vom Geheimnis

durchdrungen sind, daß man unwillkürlich in dessen Strömungen
hineingenommen wird. Was bei Bernard bestimmt der Fall ist. Denn sein « Mysterium

Jesu » ist zunächst eine klassische exegetische Leistung. Zwar fehlt der
übliche technische Apparat. Keine Fußnoten, keine Anmerkungen, keine
Register Nur gelegentliche Hinweise darauf, was andere sagen. Aber selbst
dann werden diese andern in die Anonymität verschwiegen und nur ihre
Meinungen entweder als unbrauchbar aus der Planung gestoßen oder als
brauchbar in diese eingebaut. - Doch schon hier spürt der Leser, daß der
Verfasser tatsächlich gründlich orientiert ist. Und dieses Gespür verdichtet
sich beim weiteren Studium zur festen Überzeugung. Denn wer im einschlägigen

Fachgebiet auch nur einigermaßen zuhause ist, stößt in dieser Schrift
überall auf den erfahrenen Kenner, der um Nova und Vetera weiß und beide

Arten ohne jede Arroganz auf seine Weise meistert.
Damit soll nun freilich nicht gesagt sein, daß man auf der ganzen Wegfolge

immer nur die Fahnen hißt. Denn man glaubt gelegentlich auch
Unebenheiten zu entdecken, die sich störend in die Marschroute einschleichen.
So scheinen z. B. die Proportionen nicht ganz glücklich gewahrt, besonders

in der Bergpredigt, wo gewisse hochwichtige Themen im Blick auf das Ganze



Besprechungen 197

doch etwas stiefmütterlich zum Austrag kommen. Auch macht man des

öfteren exegetische Vorbehalte, so etwa im Falle der Botschaft des Johannes
aus dem Kerker, deren Kommentar bedeutende psychologische Steigerungen
zuläßt. Endlich wird nicht recht ersichtlich, warum die Linienführung dieses
Buches von jener des Lukas (a principio abbiegt und der Verfasser den
jetzigen 2. Abschnitt - Johannes und die Kindheit Jesu - nicht in die Spitze
der Ausführungen stellt. Denn auf diese Weise hätten sich wohl verschiedene
Überschneidungen vermeiden lassen und überdies wäre der Leser für manche
Perikopen aus der Sendung des Johannes besser vorbereitet worden. - Doch
bei der schweren Summe des verarbeiteten Materials sind Ausstellungen wohl
unvermeidlich, besonders wenn man dabei die vielleicht zu subjektiven
Reaktionen des Lesers einkalkuliert. Wir möchten darum eventuelle kleinere Mängel

nicht überbetonen, vielmehr der hohen Freude darüber Ausdruck
verleihen, daß dieses Buch ganz wesentlich über eine bloß exegetische Schulung
hinausgreift. Es fesselt eben nicht nur den Intellekt, sondern packt die Seele,
denn in seinem geschriebenen Wort wird die darin verhüllte Mysterienwelt
transparent. Die Alten hätten in einem solchen Falle mutmaßlich von der
unctio gesprochen. Aber heute scheut man sich fast, sie für geistige
Zusammenhänge zu reklamieren. Und doch sollte man dies hier wagen. Denn alles,
was an angenehmer Würze und stärkender Kraft darin verborgen liegt, hat
im Buche Bernards transzendente Gültigkeit. Er kommt ja von der Wahrheit
und führt in die Liebe. Man hört seine Botschaft und ruht darin aus,
vielleicht wie die Jünger auf Tabor, als sie zum Meister sagten : Hier ist es schön,
hier wollen wir bleiben und bauen.

So danken wir dem Verfasser aufrichtigen Herzens für diese wertvolle
Gabe und wollen dabei auch des feinsinnigen Übersetzers nicht vergessen,
der für das deutschsprachige Publikum Dolmetscherdienste tat.

L. M. Simeon OP

Walter, Eugen: Der Gottesbund gestern und heute. Besinnungen über
die Dimensionen des Heils. - Verlag Herder, Freiburg 1958. 116 S.

Es ist zur kummervollen Genüge bekannt, daß Bücher nicht immer
halten, was ihre Etikette verspricht. Doch in unserem konkreten Falle werden

die Hoffnungen, die Walter aufgrund seiner Titelgebung in verheißungsvolle

Aussicht stellt, tatsächlich erfüllt. Denn seine Schrift ist wirklich eine
großangelegte Orientierung über den Gottesbund gestern und heute und
zwar in Besinnungen über die Dimensionen des Heiles. Der Verfasser will
das oft so bedrohte christliche Witterungsgefühl für die wurzelhaften
Zusammenhänge der Liebesverwirklichung Gottes in der Geschichte wieder
erwecken : daß auch wir in Abraham auserwählt wurden, mehr : daß alle
großen alttestamentlichen Ereignisse in steigender Flut an die Fülle der Zeit
heranführen, um hier ihre letzte Sinndeutung und Erfüllung zu finden. Die
Kontinuität der Bundestreue Jahves aus ihren Uranfängen bis zur letzten
Besiegelung in Christus wird in diesen Blättern neu durchdacht und in
logischer Schärfe und bibeltheologischer Tiefe aus den Parallelen alt- und neu-
testamentlicher Offenbarung vor uns entfaltet. Dabei geschieht dies nicht in
monotoner Langeweile, sondern spritzig, interessant, fesselnd. - Zwar hätte



198 Besprechungen

man sich gelegentlich eine etwas schärfere Prägnanz gewünscht. Die
Glaubens-Deutungen beispielshalber scheinen manchmal zu schwanken. Und bei
der einen oder andern Übertragung aus dem Zeitalter der Propheten herunter
zu Paulus dürfte mutmaßlich ein Vertreter der Zunft den exegetischen Zeigefinger

erheben. Soll er es tun Der Grundwert des Buches wird dadurch
nicht berührt. Es wird bestimmt jeden, der sich ehrlich um seinen Inhalt
bemüht, bereichert entlassen. L. M. Simeon OP

Héring, Jean: Le Royaume de Dieu et sa venue. Etude sur l'espérance
de Jésus et de l'apôtre Paul. Nouvelle édition, revue et augmentée. (Bibliothèque

théologique.) - Delachaux et Niestlé, Neuchâtel 1959. 294 p.
Ces recherches, assez fragmentaires, sur les différents aspects du Royaume

de Dieu, son établissement sur terre et sa transformation d'ordre cosmique
dans l'avenir, n'ont rien perdu de leur actualité, depuis leur parution en
1937. Qu'il s'agisse des discussions sur la survie de l'âme ou de celles sur
les messianismes de Qumrân, notre auteur - dont on sait la force de pensée
et la pénétration d'analyse - demeure le meilleur guide. Nulle part ailleurs,
on ne trouvera une classification aussi sûre de la multitude des écoles escha-

tologiques juives : théocratique, messianiste, sacerdotaliste, élienne, du
prophète-martyr qu'est le Serviteur souffrant, ou de l'Anthropos. Selon
notre auteur, un Messie céleste et venant sur les nuées est inconnu et
inconcevable dans le Judaïsme du premier siècle, tout comme d'ailleurs
un Messie souffrant. Jésus aurait refusé le titre de roi d'Israël, et, sans
revendiquer la messianité, se serait assimilé au Bar Nascha préexistant à

la création. La croyance à la messianité du Sauveur serait née de la croyance
à sa résurrection, notamment chez saint Marc et dans l'apologétique primitive,
intronisant le kyrios après sa mort.

Il y aurait beaucoup à dire sur cette reconstitution des faits et de la
foi, fort ingénieuse, mais qui suppose que les premiers témoins ou évangélistes
n'avaient pas compris ce qu'ils écrivaient. Encore que ce postulat soit
admis de presque tous les tenants de la critique littéraire moderne, nous
continuons à penser que Matthieu et Luc étaient intelligents, avaient de

l'acribie, et sont des échos fidèles de l'acclamation messianique de Pierre
à Césarée ou des confessions de Jésus devant le Grand Prêtre et Pilate.

Là où nous sommes pleinement d'accord avec J. H., c'est sur sa présentation

du problème du mal dans le Judaïsme (solutions : optimiste, fataliste,
dualiste) et dans saint Paul : le monde ira de mal en pis, si bien que la
catastrophe finale ne sera pas seulement amenée par des causes extérieures,
mais aussi par une corruption progressive interne (p. 196).

Quatre appendices ont été ajoutés à cette nouvelle édition : Le Fils
de l'Homme dans le quatrième Evangile (en accord avec la tradition synoptique)

; Le Serviteur souffrant dans les Evangiles? (tient compte des conclusions

de Cullman et de Dodd, sur l'importance d'Is. lviii, 6 ; lxi, 1) ; Le
Messie dans les Ecrits de Qumrân ; Quelques. ouvrages récents traitants de la

'« conscience messianique » de Jésus (E. Lohmeyer, R. Bultmann, E. Stauffer,
O. Cullmann). C. Spicq OP



Besprechungen 199

L'Evangile de Jean. Etudes et problèmes. (Recherches bibliques, III.) —

Desclée De Brouwer, [Bruges] 1958. 258 p.

Der Band enthält die Referate, die im Jahre 1957 auf den Journées
Bibliques in Löwen gehalten wurden. Als Rahmenthema war das
Johannesevangelium gewählt worden. In dem einleitenden Referat gibt Ph. H. Menoud
einen Überblick über die Forschungen in den Jahren 1947-1957 (Les études

johanniques de Bultmann à Barrett, p. 11-40). Der Bogen der übrigen Referate

ist weit gespannt. Er beginnt mit Untersuchungen zum Urtext (M. E.
Boismard OP, Importance de la critique textuelle pour établir l'origine ara-
méenne, p. 41-57), zur Textgeschichte (F. Martin, Un nouveau codex de

papyrus, p. 59-60) und zur Formgeschichte (L. Cerfaux, L'Evangile de Jean
et «le logion johannique » des Synoptiques, p. 147-159). Weitere Referate
befassen sich mit biblisch-theologischen Fragen : H. Van Den Bussche, La
structure de Jean i-xii, p. 61-109 ; J. Giblet, Jésus et le « Père », p. 111-130 ;

W. Grossouw, La glorification du Christ, p. 131-145 ; I. De La Potterie SJ,
L'impeccabilité du chrétien d'après 1 Jo. 3,6-9, p. 161-177. Auch der
religionsgeschichtliche Hintergrund ist nicht vergessen : F. M. Braun OP,
L'arrière-fond du IVe Evangile, p. 179-196 ; G. Quispel, L'Evangile de Jean
et la Gnose, p. 197-208 ; J. Coppens, Le don de l'Esprit d'après les textes
de Qumrân et le IVe Evangile, p. 209-223. Ein Beitrag zur Geschichte der
Exegese schließt die Sammlung ab : A. Laurentin, Jean 17,5 et la prédestination

du Christ à la gloire chez S. Augustin et ses prédécesseurs, p. 225-248.
Der Vorsitzende der Löwener Tagung, F. M. Braun OP, hat das Tagungsergebnis

treffend zusammengefaßt (p. 249-258]. - Alle Verfasser zeichnen
sich durch umfassende Vertrautheit mit ihrem Stoff, gediegene exegetische
Methode, kluges Urteil und klare sowie gutdisponierte Darstellung aus. An
diesen Referaten läßt sich wieder einmal feststellen, wie stark Bultman die
Diskussion über das Johannesevangelium auch in der katholischen Exegese
angeregt hat. Während aber seine Quellenscheidungshypothese auf Ablehnung

stößt, wird die frühe Gnosis als Hintergrund des J ohannesevangeliums
mehr und mehr anerkannt, zumal nach der Veröffentlichung der Texte von
Qumrân. K. Gieraths OP

Behler, G.-M., OP : Les paroles d'adieux du Seigneur (S. Jean 13-17).
(Lectio Divina, 27.) - Les Editions du Cerf, Paris 1960. 281 p.

Im Sinne der Sammlung, in der das Buch erschienen ist, darf der Leser
hier keine Auseinandersetzung mit den literarkritischen und formgeschichtlichen

Problemen erwarten, die die Kapitel 13-17 des Johannesevangeliums
uns aufgeben. Daß der Verfasser sie kennt, spürt der kundige Leser auf
Schritt und Tritt. Und wer weiß, daß der Verfasser früher Professor am
Pontificium Athenaeum « Angelicum » war, wird das solide wissenschaftliche
Fundament in dieser Publikation ohne weiteres voraussetzen. Das gilt auch
von der Rücksicht auf den nach den strengen Regeln der historisch-kritischen
Methode erarbeiteten Literalsinn, den der Verfasser nicht aus dem Auge
verliert. Es geht ihm aber in erster Linie darum, noch tiefer in die Geheimnisse
einzudringen, die uns die Abschiedsreden des Herrn offenbaren. Diesen Weg



200 Besprechungen

geht der Verfasser vor allem anhand der Kirchenväter, eine Methode, die
heute bekanntlich leider nicht sehr geschätzt ist. Wo sie aber wie hier auf so
festem Grund steht, verschwinden nicht nur alle verständlichen Bedenken ;

es wird auch der Wunsch lebendig, ein solches Vorgehen möge richtungweisend

für weitere Veröffentlichungen auf biblischem Gebiet sein. Das Buch
ist die Frucht vieler religiöser Vorträge, die der Verfasser vor klösterlichen
Gemeinschaften, besonders vor beschaulichen Schwestern, aber auch vor
religiös aufgeschlossenen Laien gehalten hat. Wer einen weiteren Beweis
für die hohe Qualität dieses Kommentars wünscht, sei darauf hingewiesen,
daß kein Geringerer als P. F.-M. Braun O. P., der ehemalige Ordinarius für
neutestamentliche Exegese in Fribourg, diesem « commentaire théologique
et spirituel », wie er ihn zutreffend kennzeichnet, ein sehr empfehlendes
Vorwort mit auf den Weg gegeben hat.

K. Gieraths OP

Spicq C., OP: Agapè dans le Nouveau Testament. Analyse des textes, III.
(Etudes Bibliques.) - J. Gabalda, Paris 1959. 368 p.

Dieser dritte Band der großangelegten Untersuchung des Verfassers über
die Agape im Neuen Testament deutet die einschlägigen Stellen der Pastoralbriefe,

des Hebräerbriefes und der johanneischen Schriften. Wie in den
früheren Bänden ist jeweils eine Zusammenfassung beigefügt, die
begreiflicherweise zum Corpus Johanneum besonders umfangreich ist (S. 313-357)
und die Gedanken dort um folgende Themen gruppiert : Gott und Jesus ;

Jesus und die Jünger ; Gott und die Welt ; Gott ist Liebe ; Die Gotteskind-
schaft, Werk und Geschenk der Agape des Vaters ; Was ist die Agape Die
Bruderliebe ; Wachstum und Früchte der Agape. Viele Stellen sind auch in
diesem Band eingehender behandelt : Jo. 3,16 (S. 127-132) ; 13,1 (S. 143-149) ;

13,34 f. (S. 170-180) ; 14,15-24 (S. 180-198) ; 15,9-17 (S. 149-170) ; 17,23-26
(S. 204-218) ; 21,15-17 (S. 230-237) ; 1 Jo. 3,10-23 (S. 255-270) ; 4,7 f. (S. 270-
278) ; 4,10-12 (S. 278-288) ; 4,17-21 fS. 292-303). In diesen spätesten Schriften
des Neuen Testamentes ist die Agape stärker als früher nicht nur als Gesinnung,

sondern auch als Tat gesehen. Den Grund für diese Akzentverschiebung

findet der Verfasser in der Christologie : Christus galt mehr als vorher
als die Offenbarung der Agape des Vaters zur Welt. Diese Sicht Christi ist
am deutlichsten in vier Texten der Pastoralbriefe und des 1. Johannesbriefes
ausgesprochen (Tit. 2,11 ; 3,4 ; 2 Ti. 1,10 ; 1 Jo. 4,9), denen der Verfasser
daher auch besondere Aufmerksamkeit schenkt (S. 15-44). Die vertiefte
Einsicht in die Agape Gottes, die beispielhaft für die Agape der Menschen ist,
hatte zur Folge, daß auch diese stärker als Tat verstanden wurde, was im
Johannesevangelium und besonders im 1. Johannesbrief zum Ausdruck
kommt. - Zur Anlage dieses dritten Bandes darf im übrigen auf die empfehlenden

Besprechungen der beiden ersten Bände in dieser Zeitschrift verwiesen
werden (Jahrgang 1958, S. 447 f. ; Jahrgang 1960, S. 197 f.).

K. Gieraths OP



Besprechungen 201

Dogmatik

Malmberg, Felix, SJ : Über den Gottmenschen. (Quaestiones disputatae,
Band 9.) - Herder, Freiburg i. Br. 1960. 122 S.

M. nimmt hier Stellung zu fünf strittigen Fragen der Christologie und
schlägt einen mindestens in Einzelheiten neuen Standpunkt vor. Oft ist es

Weiterführung bereits da und dort aufgetauchter Gedanken in bestimmte
Konsequenzen hinein. Zuerst kommt die berühmte Fahndung nach dem
Motiv der Menschwerdung. Für die tatsächliche Weltordnung glaubt M. auf
Grund von Schrift und Tradition schließen zu sollen, daß die Schöpfung
überhaupt ihr Dasein dem Willen Gottes verdankt, sich in Christus als intensivste,
nämlich erbarmend erlösende Liebe zu offenbaren. Gott ließ Sünde zu, weil
er auch Unwürdigen noch seine Liebe erweisen wollte, die « überfließend »

sie durch das Opfer seines Sohnes aus der Sünde herausführen kann. Gerade
als der Erlöser der Menschen ist Christus Ziel und Höhepunkt der
Gesamtschöpfung einschließlich der Engel und aller ihnen zuteilgewordenen Gnaden.

In dieser Perspektive fordert M. eine « dynamische » Ausweitung der Begriffe
Menschwerdung, menschliche Natur Christi, hypostatische Union, die den
Geschichtsverlauf des Lebens Jesu und des Erlösungswerkes samt der
eschatologischen Vollendung darin einbeziehe. « Die Heilsgeschichte gehört
in dem Sinn zum metaphysischen Begriff der menschlichen Natur Christi
selbst, wie der geistige Wesensvollzug einer geistigen Natur zu ihr und ihrem
Begriff selbst gehört » (S. 25). - Die zweite Abhandlung unternimmt eine neue
spekulative Deutung der hypostatischen Union, nachdem sie namhafte
bisherige Versuche abgelehnt hat. Mit einem Satz Augustins in C. serm. Ar. 8, 6

möchte M. folgende Gedanken stützen : Erschaffung implizierte immer, da sie

auf geschöpflicher Seite gar nichts voraussetzt, eine Art unmittelbare
Selbstmitteilung Gottes, die freilich dem Geschöpf ein vom göttlichen verschiedenes
Sein verleiht 1. Aber wenn schon, so erscheine höchstgesteigerte, nämlich
« formale » Selbstmitteilung des göttlichen Seins nicht widersinnig, bei der
« das ungeschaffene, formell .göttliche' Sein des Wortes der Seinsakt eines als
menschliche Natur existierenden Geschöpfes » (S. 44) ist. Darin bestehe die

hypostatische Union, und diese Mitteilung erschaffe die konkrete Menschennatur

Christi (« ipsa assumptione creatur »). Folgen eine Anzahl Ergänzungen,

auf die wir zum Teil weiter unten zurückkommen. - Ein dritter Beitrag
bespricht die Unterscheidung zwischen Gnade der Vereinigung und habitueller

Heiligungsgnade bei Christus. Letztere hält M. für gegenstandslos, denn
der höchstdenkbaren Vergöttlichung durch die gratia unionis könne sie

nichts hinzufügen. Statt sie in Christus wegen seiner Gemeinschaft mit den

begnadeten Menschen zu postulieren, sollte man habituelle Gnade eher als
eine gewisse Teilnahme aller Begnadeten an der geschaffenen Unionsgnade
und damit an Christi Sohnschaft betrachten (S. 87). - Viertes Problem :

1 Vgl. K. Rahner : Probleme der Christologie von heute, in : A. Grillmeier-
H. Bacht : Das Konzil von Chalkedon, 3. Band, Würzburg 1954 ; übernommen in :

Schriften zur Theologie, I, Einsiedeln 1960, 169 ff., S. 182 ff. ; 203 f.



202 Besprechungen

Logos-Hegemonie und menschliches Ich-Bewußtsein Jesu. Auf alle Handlungen

der Menscheit Christi hat die Person des Logos entscheidenden Einfluß,
ohne deren echt menschliche Setzung zu beeinträchtigen ; im Gegenteil,
die besondere Art der Verwirklichung dieser Menschennatur gibt dafür eine
stärkste Sicherung. Auch der unscheinbarste Akt ist hier « actio deivirilis
(theandrisch) » und von Heilswert. Die Frage : « Hat Christus ein menschliches

Bewußtsein seines göttlichen Ich » wird bejaht, aber die Behauptung
eines besonderen « psychologischen Ich » für die Erlebnis- und Ausdruckssphäre

seiner menschlichen Natur abgelehnt, obschon man von einem «

formell menschlichen Aktzentrum » reden könne. Wenn Christus in der ersten
Person von sich spricht, kommt immer das menschliche Bewußtsein des

göttlichen « Ich » zum Ausdruck. Die Meinung, daß Jesu Menschenseele von
ihrer hypostatischen Verbindung mit dem Logos nur über ihre Gottschau im
sog. lumen gloriae und so nur nach Art gegenständlichen Wissens Kenntnis
hätte, hält M. für verfehlt 2. - An fünfter Stelle treffen wir das Problem
der Vereinbarkeit des Todesauftrages und der Unsündlichkeit Christi mit
der menschlichen Freiheit und Verdienstlichkeit der Erfüllung. Zwei Wege
sind von vorneherein ungangbar, erklärt der Verfasser : Deuteln an der
Unsündlichkeit und Reduktion des verpflichtenden Auftrages zu einem
Wunsch. Bleibt der eines besonderen Verständnisses der Freiheit des menschlichen

Willens Christi. Das werde denn auch durch die Tatsache der
hypostatischen Union nahegelegt. Gemäß früheren Ausführungen sieht M. im
göttlichen Logos das « mandatum Patris » in Person. Es hat sich mit einer
menschlichen Natur innigst vereinigt, sodaß diese Natur Erfüllung jenes
Befehlswortes ist. Nicht einmal die Bitte um den Vorübergang des Leidenskelches

macht da eine Ausnahme, selbst sie erfüllt noch einen Auftrag des

Vaters, «der diesen 'schwachen' Christus wollte» (S. 118). Wahl zwischen
Gehorsam und Ungehorsam konnte im Leben Jesu nie in Betracht kommen.
Und doch wertete er den eigenen Kreuzestod in Stellvertretung der Sünder
als ein bloßes « Teilgut », empfand diesen Sinn seiner menschlichen Existenz
als ein ihm zugemutetes Opfer von äußerster Schwere, übernahm es also frei
und verdienstlich, wenn auch Weigerung der Übernahme keinerlei Reize
für ihn hatte.

Bei alten, festgefahrenen Kontroversen kann die Theologie neuartige
Versuche, aus der Sackgasse zu helfen, prinzipiell nur begrüßen, zumal wenn
der Autor die früheren Theorien objektiv zu würdigen trachtet und nicht
einfach aus ihrem Gegensatz zueinander schon das Recht ableiten will, ihnen
die eigene vorzuziehen ; wenn er die engere Konformität der seinen mit der
Glaubenslehre, mit Schrift und Tradition nachweisen kann ; wenn er sich
nicht scheut, gewisse Schwierigkeiten seiner Ansicht zu erwähnen. Auf das
alles ist M. im allgemeinen bedacht. Daß aber in Dingen, die eigentliche
Glaubensgeheimnisse unmittelbar anzielen, die neue Theorie lauter Licht ohne
Schatten brächte, wer dürfte es erwarten Und wie sollte die Kompliziertheit

des Gegenstandes nicht auch auf die Darstellung abfärben - Es liegt
indes nicht daran, wenn wir an einigen entscheidenden Punkten die Erklä-

2 Vgl. K. Rahner : a. a. O. S. 190 f.



Besprechungen 203

rung des genau Gemeinten, an anderen die ausreichende Begründung
vermissen. Ob die Klarheit vielleicht darunter leidet, daß wir eine Übersetzung
aus dem Niederländischen vor uns haben Oder ob sowohl Erklärung wie
Begründung etwas sparsam ausfallen mußten, um den üblichen Umfang der
Bände dieser Reihe nicht zu überschreiten - Ein paar Desiderata seien
angedeutet.

a) Wo M. zum « metaphysischen Begriff der menschlichen Natur Christi

» auch dessen konkrete Lebensgeschichte und die ganze Heilsgeschichte
rechnen will (S. 24 ff.), wäre eine Erläuterung erwünscht über den Sinn, in
dem er « Metaphysik », « metaphysisch » nimmt. Individuelle Besonderheiten
werden sonst nicht in das Gebiet der Metaphysik eingereiht. Diese Kritik
richtet sich nicht gegen die Ansicht, zur Menschwerdung des Gottessohnes
gehöre, konkret gesehen, auch sein ganzes menschliches Leben, sein besonderes

Schicksal mit allen Einzelheiten ; sie stellt nur die Frage, wieso hier die
Qualifizierung « metaphysisch » am Platze sei. - b) Bei dem zweiten Thema
wächst die Spannung, wenn M. ankündigt, nun komme « die Erörterung der
wohl noch nicht ausreichend behandelten Schwierigkeit : wie kann das
ungeschaffene, formell,göttliche' Sein des Wortes der Seinsakt eines als menschliche

Natur existierenden Geschöpfes sein » Die zur Antwort folgenden
Ausführungen scheinen ins Unzulängliche abzugleiten. Es heißt dort unter
anderm : « Schließen sich aber diese zwei Begriffe : 'begrenzte menschliche
Seinsvollkommenheit' und, in unbeschränkter Weise des Seins' - nicht
notwendigerweise gegenseitig aus Wir antworten : zweifellos in diesem Sinn,
daß eine beschränkte Seinsvollkommenheit niemals die unbeschränkte
Seinsvollkommenheit in reiner Identität sein kann und umgekehrt. Das wird aber
auch nicht behauptet. Die Frage, um die es geht, ist vielmehr diese : kann
die unbeschränkte Seinsvollkommenheit eine real von ihr unterschiedene
endliche menschliche Seinsvollkommenheit besitzen, so daß in Wahrheit gesagt
werden kann : Gott hat eine menschliche Natur angenommen, Gott ist jetzt
wirklich Mensch? Warum wollte aber das vollkommene .Sein', das ja nichts
verneint, nicht auch die menschliche Seinsvollkommenheit besitzen können,
vorausgesetzt natürlich, daß diese in ihrer Endlichkeit mit dem .Sein' zwar
geeint, aber nicht identifiziert wird Und warum sollte die formell menschliche

Seinsvollkommenheit nicht durch das vollkommene .Sein' angenommen
werden können und dabei dennoch nur menschliche, also unvollkommene
Seinsvollkommenheit bleiben ?» (S. 44 f.). Die Begriffe «Besitzen, Geeintsein

» sind im Verhältnis zu denen, die M. verwendet, wenn er seine besondere
Theorie präzis von andern unterscheiden und kennzeichnen will, vag, harmlos,

mit ihnen wird jede andere Theorie auch einverstanden sein, ebenso mit
dem herkömmlichen « Angenommenwerden ». Hier bieten sie aber keine
Erklärung und keine Lösung, keine « Behandlung » der Schwierigkeiten, die
der neuen Ansicht inhärieren können, sondern sind eher ein Rückzug auf
das Allgemeine.

c) Die erste der « Ergänzungen » zum zweiten Thema setzt sich ein für
ungeschmälerte « Personhaftigkeit » auch der menschlichen Natur in Christus.

Den Sinn kann man vielleicht am ehesten aus folgenden Sätzen
entnehmen : « das göttliche Wort, das 'Ja' des Vaters verneint nichts, es beraubt



204 Besprechungen

die menschliche Natur Christi keiner einzigen eigenmenschlichen, dem
Menschen eigenen Perfektion ; es verhält sich rein positiv : es teilt sich selbst,
unmittelbar und ganz, dieser konkreten individuell existierenden menschlichen
Natur mit, es führt sie somit zu der für eine menschliche Natur denkbar
höchsten Existenzweise, es personalisiert diese menschliche Natur. Das will
sagen : die Person des Logos nimmt sie in sich selbst auf und macht somit
diese Menschennatur in vollkommenster Weise auch menschlich-personhaft

» (S. 57). Deshalb schlägt M. eine Unterscheidung vor : « primär » oder
« schlechthin » wäre in Christus nur ein Ich, das göttliche des Logos, « sekundär

» oder « secundum quid » (« in gewisser Hinsicht ») aber ein menschliches
Ich dazu (S. 59 ff.). « In gewisser Hinsicht (.secundum quid') jedoch könnte
man in der einen Person des Gottmenschen wohl von zwei 'Personen' sprechen

» (S. 61). Die Termini gleichen denen, die Thomas von Aquin in der
Q. disp. De un. Verbi inc., a. 4 zur Bestimmung des Verhältnisses zwischen
göttlichem und menschlichem « esse » Christi verwendet. Nur scheint das
Recht zu dieser Übertragung ungesichert : gegen das doppelte « esse » kann
man nicht einmal den Wortlaut, geschweige denn den Sinn kirchlicher
Lehräußerungen anführen. Doppelung der Person aber weicht vom Wortlaut der
Kirchenlehre ab ; daß es deren Sinn nicht verletzt, wäre eingehender
Darlegung wert. - d) Die zweite « Ergänzung » übernimmt die Vorbehalte, die
K. Rahner 3 vom Inkarnationsdogma her gegen den Satz von der Unver-
änderlichkeit Gottes anmeldet, samt den Distinktionen, die hier zu machen
seien. Sucht man nun hinter den mühsamen Windungen dieser « Aussagen »

(Gott ändert sich nicht « in sich selbst », aber er ändert doch in Schöpfung und
Inkarnation « sich selbst am andern oder im andern von sich selbst ») den
annähernd richtigen Gedanken, so läßt er sich eben nach eigenem Eingeständnis

M'.s nicht vollziehen, d. h. es bleibt bei Formeln (und was für welchen
die einem als solche jede gedankliche Quintessenz ersetzen sollten.

e) Das Verhältnis zwischen assumptio und creatio der Menschennatur
Christi wird zur akuten Frage für den, der den Leitsatz « ipsa assumptione
creatur » adoptiert in dem engeren Sinn, den der Verfasser prägt, und anderseits

die herkömmliche Lehre, daß Wirken nach außen Sache der Trinität,
folglich auch die Erschaffung der Menschennatur des Erlösers Werk der
Trinität ist, nicht mißachtet. Hier bietet M. keine eindeutige Darlegung.
Weder S. 49 f. noch S. 93 ff. erlauben vollen Einblick in seinen schlußendlichen

Standpunkt. Will er die Erschaffung durch Vater und Geist nur mittelbar

genommen wissen Es scheint, denn S. 96 lesen wir : « In einer gewissen
Analogie mit dem Leitwort : 'omne agens agit per suam formam' sollte man
nach unserer Meinung sagen dürfen : Gott erschafft Christi Menschheit durch
den Logos-als-diese-Menschheit-aktuierend. Könnten wir nicht, nebenbei
bemerkt, in diesem eigentlichen und nicht bloß appropriierten Sinn die Lehre
der Schrift verstehen, daß Gott durch den Logos alles gemacht habe »

Die anschließenden Bemerkungen über eine Verbindung mit der ganzen
Trinität infolge hypostatischer Union mit der Person des Logos bestärken die

s A. a. O. S. 196-202.



Besprechungen 205

Vermutung, daß er die Erschaffung durch die erste und dritte Person ebenso
mittelbar denke wie diese Verbindung mit ihnen.

f) Den Weg zur Beantwortung der fünften Frage bahnt sich M. durch
eine Supposition, der man Kühnheit nicht absprechen kann. Die Theologen
weisen darauf hin, daß die Kirche den Janseniussatz verurteilt hat, wonach
zur Verdienstlichkeit menschlicher Akte vor Gott Freiheit von äußerem
Zwang genüge, Freiheit von innerer Nötigung nicht erforderlich sei (Dz 1094).
Sie wenden diese Verurteilung auch auf Freiheit und Verdienst der Akte des
Menschenwillens Christi an. M. bestreitet das Recht solcher Berufung. Er
empfiehlt vielmehr, daß man die Worte früherer lehramtlicher Erklärungen
über das Leiden Christi beachte, die etwa einfach sagen, der Herr habe
« éxoucncoç (voluntarie) » oder « sponte » gelitten (2. Konzil von Konstantinopel

: Dz 215 ; Lateransynode von 649 : Dz 255). Das soll offenbar heißen,
Freiheit von innerer Nötigung sei vielleicht dem menschlichen Willen des

Erlösers zum Verdienen nicht erforderlich gewesen, und die folgenden
Ausführungen ergeben, daß M. aus der hypostatischen Union eine so gemeinte
Unmöglichkeit der Gehorsamsweigerung ableitet. Zu seinen Gunsten zitiert
er einen Text aus Thomas. In 3 Sent. d. 18, q. 1, a. 2, ad 5 (S. 120 f.). Er
könnte sich z. B. auch auf Augustinus berufen (s. T. J. Van Bavel, Recherches
sur la Christologie de saint Augustin, S. 94 f. ; S. 122 ff.), dessen Anschauung
Thomas an jener Stelle offensichtlich wiedergibt. Wenn aber der Satz des

Jansenius die Klausel « in statu naturae lapsae » enthält, muß dann dessen

Verurteilung nicht erst recht für die Menschheit Christi verbindlich
erscheinen

Ein paar Wendungen kommen dem gewöhnlichen Sterblichen merkwürdig

vor. So S. 22 die Erklärung, das peccatum originale mit seinen Folgen
werde aus vorauswirkender Erlösungsgnade «von innen her gemäßigt und
gehemmt ». S. 47 redet von einer Selbstmitteilung Gottes, bei der « ein anderes
von Gott, das von ihm einfachhin unterschieden ist, entsteht»; S. 48

kehrt « das andere von Gott », « das andere von sich » wieder, und als besonders

treffend erscheint diese Ausdrucksweise, wenn das Verhältnis der
Menschheit Christi zu seiner göttlichen Hypostase gekennzeichnet werden
soll (vgl. etwa S. 64). S. 43 : statt « der Geist hat in unserem menschlichen
Wesen der Primat » lies : den Primat. - Wenigstens ein Autorenverzeichnis
hätte wertvolle Dienste zur Orientierung über die mutige Stellungnahme
des Verfassers in diesen Kernfragen der Christologie leisten können.

C. Zimara SMB

Gutwenger, Engelbert, SJ : Bewußtsein und Wissen Christi. Eine
dogmatische Studie. - Verlag Felizian Rauch, Innsbruck 1960. 200 S.

Die vorliegende Studie ist ein ausführlicher Diskussionsbeitrag zu den
dogmatischen Fragen über das Bewußtsein und Wissen Christi. Im ersten
Abschnitt wird sogleich die heutige Kontroverse um das menschliche Ich
Christi skizziert, wobei in scharfen Strichen und kritischer Stellungnahme die
wichtigsten gegensätzlichen Positionen (« autonomes » menschliches Ich bei
Galtier einerseits, ein ontologisches Ich der Person des Wortes, das im menschlichen

Bewußtsein Christi aufscheint, in den verschiedenen Explikationen von



206 Besprechungen

Parente, Diepen, Xiberta andererseits) umrissen werden. Seine eigene
Auffassung entwickelt der Verfasser, indem er von den Ich-Aussagen des
Evangeliums ausgeht und anschließend eine Analyse der menschlichen Icherfahrung

vornimmt. Als Ergebnis der Übertragung seiner Analysen auf das
Bewußtsein Christi hält er fest : « So bleibt demnach nichts anderes übrig, als
in der Gesamtheit und Erlebniseinheit, bestehend aus Aktzentrum, Logos,
dem hypostatischen Eingebettetsein des Aktzentrums in die Person des Logos

und dem von allem sonstigen in Selbständigkeit Abgehobensein, das
Icherlebnis der Seele Christi zu erblicken» (S. 74). Der Abstand zu Galtier
in dieser Explikation ist deutlich, zumal unterstrichen wird, daß das menschliche

Aktzentrum nicht als « Ich » angesprochen werden kann, wie es etwa
Haubst meint. Mit Recht wird gegen Galtier u. a. betont, daß das Axiom
« Operationes Dei ad extra sunt communes tribus personis » nur für die Wirk-
ursächlichkeit gilt und so einen eigenen formalursächlichen Einfluß des Logos

auf die menschliche Natur nicht ausschließt (S. 29). Aber auch zu den
verschiedenen Explikationen des Gegentypus, besonders zu Parente, wird
kritische Distanz gewahrt.

Der zweite Teil der Untersuchung gilt der Frage des Wissens Christi
und einer Prüfung der einzelnen Arten dieses Wissens. Besondere Aufmerksamkeit

wird der Erkenntnis des Wirklichen durch die Gottesschau geschenkt,
wobei sich Gutwenger bemüht, einen zu starren Begriff der Unveränderlich-
keit Gottes aufzulockern und mit Hilfe der Unterscheidung von « esse in »

und « esse ad » bei der Relation eine Modifikation der göttlichen Wesenheit
durch den Schöpfungswillen zu begründen, die wiederum Grundlage der
scientia visionis in der Gottesschau Christi ist. « Das ,ad aliquid' der
wirksamen Allmacht, durch das die Kreation, die Erhaltung und der Konkurs
zustande kommen, enthältdarum das Bild des ganzen Universums und seiner
Geschichte » (S. 120). Bei der Frage nach der Vereinbarkeit von relativer
Allwissenheit Christi und einem realen Nichtwissen und Wissensfortschritt
betont der Verfasser im Anschluß an Bonaventura die Unterscheidung von
habituellem und aktuellem Wissen und macht auf die notwendige Begrenzung

des aktuellen Wissens Christi wegen des Prinzips der Aufmerksamkeitsbeschränkung

und der besonderen Grenze, die durch die Sendung Jesu
bedingt ist, aufmerksam. Mit Recht wird der sehr hypothetische Charakter der
scientia infusa Christi in der klassischen Schulexplikation hervorgehoben,
und ein eingegossenes Wissen wird nur soweit zugelassen, als es eine echte
Funktion auszuüben hat. Gutwenger sieht diese Funktion vor allem bei der
Transponierung des in der visio Geschauten (gemeint sind die sekundären
Objekte der visio) aus der unkonzeptuellen in die konzeptuelle Sphäre.

Im dritten Teil wird der Versuch unternommen, einige besondere
Antinomien, die durch die verschiedenen Aussagen über die Wissensarten Christi
bedingt sind, zu lösen. Die Vereinbarkeit von Gottesschau und Leiden wird
dadurch gezeigt, daß die Gottesschau in der Phase der kenosis nicht ohne
weiteres als visio beata zu fassen ist, eine Anregung, die K. Rahner schon vor
Jahren gemacht hat, ohne daß er zitiert würde (Vgl. Schriften zur Theologie
I, 190). Der gleiche Ansatzpunkt dient auch zum Nachweis der Vereinbarkeit

von Gottesschau und Freiheit Christi, wobei das mandatum divinum



Besprechungen 207

jenes Gewicht behält, das ihm nach der Schrift zukommt. Abschließend wird
der Weg von der Analyse des Bewußtseins Christi, nach der der Logos eine
unmittelbare Bewußtsemsgegebenheit der Menschheit Jesu ist, zurückgegangen

zur Ontologie der hypostatischen Union.
Die ganze Untersuchung Gutwengers zeichnet sich durch ein klares

methodisches Vorgehen und eine kritische Sichtung der einschlägigen Fragen
aus. Dem induktiv-positiven Moment wird starke Beachtung geschenkt,
besonders bei der näheren Bestimmung des Ich-Bewußtseins Christi, was
vorteilhaft dazu beiträgt, daß die verschiedenen Aussagen der Schrift (z. B. über
das Nichtwissen, das Gebot des Vaters u. a.) ernst genommen werden.
Immerhin seien zwei kritische Bemerkungen angebracht : Wenn es auch das

gute Recht des Verfassers ist, sich bei der Darstellung der verschiedenen
Typen einer Bewußtseinschristologie auf einige Grundtypen zu beschränken, so

hätte er doch der Aktuationstheorie einigermaßen Beachtung schenken müssen,

nachdem die Anregungen M. de la Tailles von J. Ternus und A.
Grillmeier auch auf die Christo-Psychologie übertragen wurden. F. Malmbergs
Quaestio Disputata « Über den Gottmenschen » (Freiburg i. Br. 1960) konnte
der Verfasser noch nicht einsehen, aber gerade diese Quaestio Disputata
dürfte ergänzend und vertiefend die Fruchtbarkeit eines mehr spekulativen
Durchdenkens der Christo-Psychologie im Sinne des Axioms « ipsa assump-
tione creatur » zeigen. Im Ergebnis scheint sich Malmberg bei der Frage nach
dem Ich Christi übrigens nicht allzuweit von Gutwenger zu entfernen, da
auch er es ablehnt, das menschliche Aktzentrum Christi als Ich zu bezeichnen
und die Auffassung vertritt, daß überall dort, wo Christus in der Schrift
von sich als « Ich » spricht, simpliciter die Rede ist vom menschlichen
Bewußtsein seines göttlichen « Ich » (S. 110 f.). Ohne diesen mehr spekulativen
Weg, wie er übrigens auch mehrfach von K. Rahner skizziert wird, dürfte
es nicht gelingen, die Einheit in Christus wirklich als einigende Einheit, und
nicht nur als geeinte Einheit zu explizieren und in diesem Sinn die
Logoshegemonie mit einer (gerade wegen der Hegemonie) echten Autonomie der
Menschheit Christi zu verbinden. Das letzte Kapitel Gutwengers über die
hypostatische Union hätte durch eine solche vertiefende Schau wesentlich
gewinnen können. - Die zweite Bemerkung betrifft die Darstellung der
Beziehung von Gottesschau und Freiheit. Hier könnte eine weitere Analyse
des theologischen Begriffes der Freiheit und des Verdienstes wohl zeigen, daß
solche Freiheit im höchsten Sinn bestehen kann (und auch Verdienst, insofern

als es sich um die Caritas viatoris handelt), auch wenn Christus in einem
sehr wahren Sinn das Gebot des Vaters erfüllen mußte und hier gar nicht
anders konnte, da ihm der Ungehorsam in keiner Hinsicht als Gut erscheinen
konnte. Vgl. auch hier die Ausführungen bei Malmberg S. 115-122. - Als
Druckfehler notieren wir : S. 159 u. 199 muß es Kittel G. statt Knittel
heißen. — Diese Bemerkungen sollen die Bedeutung der Untersuchung Gutwengers

nicht mindern. Sie ist in jedem Fall ein wichtiger und sehr positiver
Beitrag zur Klärung eines bedeutsamen und schwierigen Fragenkomplexes der
Christologie. M. Löhrer OSB



208 Besprechungen

Cor Jesu. Commentationes in Litteras Encyclicas Pii PP. XII « Hau-
rietis aquas » quas peritis collaborantibus ediderunt Augustinus Bea SJ,
Hugo Rahner SJ, Henri Rondet SJ, Friedr. Schwendimann SJ. 2 vol.
I : Pars theologica, II : Pars historica et pastoralis. - Herder, Roma 1959.
xv-780, vi-661 p.

L'importante encyclique de Pie XII « Haurietis aquas » a été l'occasion

de cette véritable encyclopédie du Sacré-Cœur, à laquelle un grand
nombre de théologiens de renom ont collaboré, sous l'impulsion du T. R. Père
Bea, S. J., aujourd'hui cardinal. Cet ouvrage devait être offert en hommage
au grand pape dont il voulait commenter la pensée et l'enseignement. Il
n'a pu qu'être dédié à sa mémoire.

Il comprend deux parties, dont chacune occupe un gros volume : une
partie théologique et une partie historique et pastorale.

Cet ouvrage, qui rassemble tant de travaux de valeur et tant de
renseignements de premier ordre, est destiné à devenir un instrument de
travail indispensable pour tout ce qui concerne la théologie, l'histoire, la
spiritualité du Sacré-Cœur. En outre, il faut insister là-dessus, car c'est
certainement un des objectifs que les éditeurs se sont assignés et qu'ils ont atteint,
il sera une source indispensable pour les prédicateurs, tant des retraites
fermées que des missions paroissiales : et il faut souhaiter qu'ils y aient
largement recours, afin d'éviter ces manières de présenter la dévotion au
Sacré-Cœur qui sont en partie responsables de la crise actuelle de la dévotion
chez les jeunes, et en même temps de faire porter l'accent sur cette
disposition nécessaire à la vie chrétienne qu'est le sens du péché, et dont le
refus explique aussi, pour une autre part, cette crise : de celle-ci on ne
triompherait pas heureusement en acceptant ce refus (cf. les importantes
remarques du R. P. Holstein sur ce sujet : t. II, p. 323-326).

Chacune des études qui nous sont offertes mériterait d'être présentée
à part. On n'y saurait songer dans le cadre d'un simple compte rendu de

l'ouvrage. L'ensemble est vaste, il ne paraît guère coordonné. Plusieurs études
empiètent l'une sur l'autre et, en particulier, puisque certaines d'entre elles
étaient consacrées à la théologie biblique du Sacré-Cœur, était-il nécessaire

que les mêmes sujets soient traités, en outre, dans les articles de théologie

spéculative Etait-il nécessaire aussi de traiter deux fois de la
révélation de l'amour divin dans l'Ancien Testament Certes ce sont deux études
différentes, puisque les auteurs sont différents : mais le sujet traité est
pratiquement le même. De même nous avons deux articles consacrés aux rapports
du Sacré Cœur de Jésus et de l'Eglise, ce qui n'empêche évidemment pas
les autres rédacteurs de traiter à leur tour du même sujet quand ils le
rencontrent. Ce manque de coordination est le défaut ordinaire de ces ouvrages
collectifs, dans lesquels chaque auteur travaille de son côté, sans s'occuper
du travail des autres, l'ignorant même le plus souvent. Il est la rançon
presque inévitable de cet avantage considérable qu'est la réunion autour
d'un même sujet, d'un grand nombre d'auteurs éminents et de compétence
éprouvée. Dans le cas présent cependant l'ouvrage se ressent trop
manifestement du défaut d'un plan d'ensemble.

La partie théologique appelle une autre remarque. Plusieurs des études



Besprechungen 209

qui la composent, fort intéressantes d'ailleurs en elles-mêmes, ne traitent
du Sacré-Cœur de Jésus que très indirectement. Parce que, dans l'encyclique,
le triple amour dont le Cœur de Jésus est le symbole est donné comme
l'objet du culte du Sacré-Cœur, plusieurs auteurs ont pris pour sujet d'étude
simplement l'amour divin pour les hommes, l'amour du Christ pour son
Eglise, ou bien la psychologie du Christ, ou encore les rapports de Jésus
et du Saint-Esprit. Toutes ces études, je le répète, présentent un grand
intérêt en elles-mêmes : mais était-ce bien leur place D'une part, on aurait
pu, dans cette voie, étendre indéfiniment l'ouvrage ; d'autre part, et c'est
peut-être le plus regrettable, on ne songera pas toujours à chercher là
certains développements théologiques importants. Don Diepen par exemple
reprend dans sa belle étude « L'Esprit du Cœur de Jésus » l'exposé de sa
théorie de la co-essentialité en nous de l'intelligence et de son verbe : qui
songera à la chercher là

Ces remarques ne visent pas à diminuer le mérite et l'importance de
cet ouvrage. Par les bibliographies partielles et surtout par le large exposé
bibliographique qui le conclut, il aidera considérablement l'étude du culte
du Sacré-Cœur. Par tous les travaux qui le composent il apporte lui-même
à cette étude une contribution d'une exceptionnelle importance.

J.-H. Nicolas OP

Kirchengeschichte

Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens, Bd. 13. (Spanische
Forschungen der Görresgesellschaft, 1. Reihe, 13. Bd.) - "Verlag Aschendorff,
Münster 1958. 304 S.

Die wichtigste Abhandlung des Bandes (S. 1-170) schrieb Franz Richard
Franke über « Die freiwilligen Märtyrer von Cordoba und das Verhältnis
der Mozaraber zum Islam ». Die Darstellung beginnt mit dem Einfall der
Araber 711 in Spanien und schildert das eigenartige Durcheinander der
kulturellen und religiösen Verhältnisse (christiani occulti). Die bald
einsetzende anti-islamitische Polemik der Christen verteidigte das Trinitäts-
dogma und die Christologie. Dabei griff das spanische Schrifttum auf die
Arbeiten der in ähnlicher Lage befindlichen morgenländischen Theologen
zurück, besonders auf die Arbeiten des hl. Johannes von Damascus (f ca. 749)
und des Bischofs Theodor Abu Qurra von Harran (t ca. 820). Auch sonst sind
zwischen Spanien und Palästina durch Mönche und Wallfahrten
Verbindungsfäden nachweisbar. Kreise von Asketen und Mönchen drängten schließlich

zum offenen Angriff gegen den übermütigen Islam, was dazu führte,
daß Mitte des 9. Jahrhunderts etwa 50 Christen innerhalb weniger Jahre
freiwillig oder gezwungen zu Märtyrern wurden. Für die ganze Bewegung
setzte sich Abt Speraindeo (f ca. 851) und seine beiden Schüler Eulogius und
Alvar ein, deren Werke hier bis aufs letzte Detail analysiert werden. Der
Metropolit von Sevilla und die meisten Christen lehnten jedoch diese Kampfart

ab.

14



210 Besprechungen

Von den im Bande noch enthaltenen Kurz-Arbeiten seien wenigstens
die Gegenstände hervorgehoben. Eine Studie betrifft die Moschee von Cordoba

aus der 2. Hälfte des 8. Jahrunderts, deren zweigeschossige Bogenordnung
auf christliche Vorbilder zurückgeht. Zahlreiche Original-Texte bietet eine
Darlegung der Handelsverbindungen zwischen deutschen und nordspanischen
Gebieten des 13.-14. Jahrhunderts. Eine kunstgeschichtliche Betrachtung
faßt den Altar des Klosters San Cugat von 1504/07 ins Auge, ein Werk des
deutschen Meisters Anye Bru. Weitere Arbeiten betreffen den Hof Peters
des Großen von Katalonien im 13. Jahrhundert und den deutschen Orden
in Spanien im 14.-15. Jahrhundert. Mehr in die Literaturgeschichte hinein
greift eine Untersuchung, welche darzustellen sucht, wie Calderon den antiken

Mythus Echo und Narziß umgewandelt hat. Eine Übersicht über die
spanischen Zeitschriften der letzten Jahrzehnte beschließt den reichen Band,
dessen Reichtum ein Gesamtregister rechtfertigen würde.

Iso Müller OSB

Tschudy, Abt Raimund : Die Benediktiner. (Orden der Kirche, hrsg.
v. Dominikus Planzer OP, Bd. 4.) - Paulusverlag, Freiburg Schw. 1960.
281 S.

Mit Recht betont der Verfasser, es sei ein Wagnis, in gedrängtem Raum
einen Überblick bieten zu wollen über Wesen, Eigenart, Werden und Wachstum

des benediktinischen Mönchtums. Aber das Wagnis ist gelungen. Abt
Raimund Tschudy von Einsiedeln bietet uns in seinem gediegenen Werk
ein wahres Kompendium benediktinischen Lebens. Er konnte sich freilich
auf gediegene Vorarbeiten stützen. Die geistvollen Regelkommentare von
Delatte, Herwegen und Steidle, die fein abgewogene und literarisch vorzügliche

Studie von Walter Nigg, das aszetische Schrifttum von Dom Marmion
und das historische Standardwerk von Schmitz, dessen deutsche Übertragung

unser Verfasser als Nachfolger von Dr. P. Ludwig Räber selbst
besorgte, haben ihm die Arbeit wesentlich erleichtert und eigentlich erst ermöglicht.

Als Novizenmeister durfte er auch persönlich wertvollste Erfahrungen
sammeln, die ihm jetzt zustatten kommen. Denn während das vorliegende
Buch sich im Druck befand, haben ihm seine Mitbrüder in einer sehr ehrenvollen

Wahl den Abtsstab in die Hand gelegt.
Wenn man über den heiligen Benedikt und sein Werk schreiben will,

wird man zuerst ein Wort über die Ursprünge des Mönchtums sagen müssen.
Darum handelt der erste Teil von den Worten des Herrn, der selbst als der
eigentliche Gründer des christlichen Ordensstandes anzusprechen ist, da er
seine Jünger aufforderte, alles zu verkaufen, um es den Armen zu geben,
Vater und Mutter, Haus und Hof zu verlassen, um ihm nachzufolgen.
« Diese gewinnenden Worte haben das Mönchtum erzeugt, die Klöster mit
Mönchen und die Wälder mit Eremiten in großer Zahl angefüllt» (Petrus
Damiani, zitiert S. 12). Das monastische Leben entspricht sogar einem
allgemein menschlichen Bedürfnis. Zu allen Zeiten hat es denn auch Menschen
gegeben, die abseits vom Lärm der geschäftigen Welt, bedürfnislos und
zufrieden sich ausschließlich göttlichen Dingen zuwandten und damit einen
inneren Reichtum erwarben, von dem Generationen zehrten. Ein wahrer



Besprechungen 211

Frühling blühte auf, als am Ende der blutigen Christenverfolgungen
hochgemute Männer und Frauen in der Abgeschiedenheit der Wüste durch
schonungslose Aszese einen Ersatz für das Martyrium suchten und fanden.
Die ruhmreiche Epoche der Wüstenväter bedeutet in der Geschichte der
katholischen Orden so etwas wie die Urkirche im Leben der Christen ganz
allgemein. Man wird immer mit einer gewissen Sehnsucht dieses einzigartige
Pfingstwunder bestaunen und auch immer wieder dorthin zurückkehren
müssen, um aus den ursprünglichen Quellen zu schöpfen. Wenn St. Benedikt
in vielen Belangen der äußeren Lebensordnung bewußt andere Wege geht,
so bleibt ihm doch grundsätzlich Leben und Lehre der alten Väter heiliges
Erbe und unantastbare Verpflichtung. Seine Mönchsregel ist ohne
beständigen « Rückgriff » auf Kassian, der uns in seinen Schriften eben das

genannte Erbe überliefert, niemals in den eigentlich und ursprünglich
intendierten Dimensionen zu erfassen.

Im zweiten Teil des Buches stellt uns Abt Raimund den heiligen Benedikt

selber vor als « Mann Gottes », wie ihn St. Gregor in seinen berühmten
Dialogen zeichnet. Diese gedrängte Biographie gehört zweifellos zum Schönsten,

was je über unsern Mönchsvater geschrieben wurde und dem geneigten
Leser (der nicht bloß mit den Augen, sondern mit dem Herzen liest) ergeht
es wie Walter Nigg : « Man kann sich diesen aufbauenden Menschen (St.
Benedikt) nicht vergegenwärtigen, ohne eine tiefe Sehnsucht nach dessen
Nähe zu empfinden. Ein unstillbares Heimweh nach benediktinischer
Geistigkeit beginnt sich zu regen, die etwas vom Frieden Christi widerspiegelt,
der höher als alle Vernunft ist. Kein unbestimmtes Gefühl, das nach wenigen
Minuten wieder vergeht, sondern ein verzehrendes Verlangen nach dem
Gesegneten nimmt überhand und fängt in den Eingeweiden förmlich zu
brennen an, wie es in den Psalmen heißt. Je tiefer man sich mit dem
Verfasser der Regula einläßt, umso stärker ballt sich der Wunsch : Wenn es
doch nur zu einer geistigen Wiederkehr Benedikts käme »

Der Hauptteil des Buches gilt naturgemäß der heiligen Regel, ihrer
Geschichte, ihrer Bedeutung, ihrem Hauptanliegen und ihren Ausstrahlungen.
Was hier über Gebet, Chordienst, benediktinische Frömmigkeit und mona-
stische Arbeit in Schule, Seelsorge und Apostolat gesagt wird, ist sehr
ausgewogen und im guten Sinn des Wortes vernünftig. Daß immer wieder der
Tonfall der Einsiedler Klostertradition aufklingt, spricht nur für den guten
Benediktiner, der eben durch das Gelübde der Stabilität an die eigene Abtei
gebunden wird bis zum Tod und dort die Heimat der Seele findet. Mit der
gleichen Freiheit werden andere Klöster die Akzente da und dort etwas
anders setzen, denn gerade diese Nuancierungen machen den Reichtum des
benediktinischen Mönchtums auf, das keineswegs zentral gesteuert wird,
sondern sich nach den Weisungen des Stifters den Gegebenheiten von Raum
und Zeit anzupassen hat.

Im geschichtlichen Abschnitt verfolgt der Autor die Entwicklung des
benediktinischen Gedankens durch 1400 Jahre und zeigt, wie die Benediktiner

« die Höhen und Tiefen der Geschichte der Kirche und der abendländischen

Kultur miterlebt, mitgestaltet und miterlitten haben ». Sofern in
der Gesamtplanung der Reihe « Orden der Kirche » kein Sonderband für



212 Besprechungen

die Zisterzienser vorgesehen ist, wäre zu sagen, daß sie in diesem Überblick
nicht genügend gewürdigt wurden. Wenn sie auch kirchenrechtlich zwei
selbständige Orden bilden, sind sie doch wahre Söhne des heiligen Benedikt
und die Abteien der strengen Observanz haben in Frankreich und Amerika
einen Zulauf, der an die besten Zeiten des Mönchtums erinnert.

Zum Schluß drängt sich die Frage auf, ob der älteste Orden des Abendlandes

immer noch zeitgemäß sei. Dazu bemerkt Abt Raimund mit Recht,
daß die schwarzen Mönche auf die vielfältigen Probleme der Gegenwart
umso besser und klarer antworten können, je treuer sie sich auf die
Grundelemente der heiligen Regel besinnen : Gebet, Arbeit, Selbstzucht und
Weltabkehr.

Wir können dem jungen Abt von Einsiedeln nur gratulieren und danken
für diese feine Gabe, die gleicherweise sein Wissen und seine Frömmigkeit
bezeugt, die zu begeistern versteht, ohne unsachlich zu werden, und
weitherziges Urteil mit unbedingter Grundsatztreue verbindet

V.Stebler OSB

Schmitz, Philibert, OSB : Geschichte des Benediktinerordens, Vierter
Band : Die äußere Entwicklung des Ordens vom Konzil von Trient bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts. Verfassungsgeschichte vom 12. bis zur Mitte des
20. Jahrhunderts. Ins Deutsche übertragen u. hrsg. von Raimund Tschudy
OSB. Mit 8 Bildtafeln. - Benziger, Einsiedeln 1960. 327 S.

Der Hauptteil (S. 1-205) behandelt die äußere Entwicklung der Klöster
vom 16. bis 20. Jahrhundert. Der Verfasser geht von Land zu Land und
bietet jeweils einen großen Längsschnitt vom Konzil von Trient bis zur
französischen Revolution. Die Methode ist begreiflich als erste große
Gesamtbearbeitung des Materials. Wenn man weiter zum querschnittlichen Denken

vorwärts schreiten will, muß man alle Kapitel berücksichtigen, z. B.
über die Bildung der Kongregationen, über die Klöster in der Barockzeit, in
der Aufklärung, usw. Erfrischend wirkt die kühle Objektivität, mit welcher
Schmitz über die Zustände urteilt, auch gegenüber dem französischen Bene-
diktinertum, dem er Jansenismus und Kritisiersucht vorwerfen muß. Im
Teile über das 19./20. Jahrhundert kommt die Restauration der Klöster
im 19. Jahrhundert glücklich zur Sprache. Bei Solesmes und Beuron
vermißt man die geschichtliche Beziehung zum barocken Benediktinertum.
Schon im 18. Jahrhundert war die liturgische Bewegung da, sogar manchmal

in extremer Art. Die Ablehnung der Außenposten wurde durchaus als
Ideal empfunden und von der Nuntiatur erstrebt. Die Darstellung der neuesten

Zeit ist begreiflicher Weise mehr statistisch als geschichtlich orientiert.
Zum Besten und Wertvollsten gehört, was Schmitz S. 209-275 über die

Verfassungsgeschichte des 12.-20. Jahrhunderts sagt. Hier bietet er aus seinen
großen Kenntnissen eine Charakteristik von Abtswahl und Kommende, von
Profeß und Praebende, von Kongregationen und deren Konföderation
(1893), von Exemption und Patronatsrechte, von Schirmvogtei und Zehnten.
Eine solche Zusammenfassung, auch wenn sie sich da und dort nur auf
unsystematisch gesammelte Belege stützen kann, ist umso anerkennenswer-



Besprechungen 213

ter, als sie sich nicht etwa nur auf ein einziges Land bezieht. Wie gerecht
urteilt auch hier der Verfasser, der beispielsweise die Praebenden nicht
einfach verdammt, sondern zeitgeschichtlich zu begreifen sucht.

Die Übersetzung von Raymund Tschudi, dem heutigen Abte von Einsiedeln,

liest sich gut, die Literaturangaben sind genau und hinreichend, die
Register umfassend. Mit Sehnsucht erwartet jeder Leser den folgenden fünften

Band, der die Kulturtätigkeit der schwarzen Benediktiner vom 12.-
20. Jahrhundert schildern wird. Iso Müller OSB

Engelmann, Ursmar, OSB : Der heilige Pirmin und sein Missionsbüchlein.
Eingeleitet und ins Deutsche übertragen. (Reichenau-Bücherei, 1.) - Jan
Thorbecke Verlag, Konstanz 1959. 99 Seiten, 4 Vollbilder und eine Karte.

Am Buche überrascht zunächst die längere, sachlich gediegene Einleitung,

welche die kirchengeschichtlichen und rechtshistorischen Voraussetzungen

des pirminischen Gesamtwirkens im allgemeinen und seines
Missionsbüchleins im besonderen nach neuesten Erkenntnissen darstellt. Die
Ausgabe selbst (S. 23-99) bietet auf der einen Seite den lateinischen Text ohne
Angabe der Varianten und Zitate, ausgenommen die biblischen Entlehnungen,

auf der andern Seite eine getreue und flüssige Übersetzung. Die Edition
schließt sich ganz an den Text an, den 1927 P. Gall Jecker OSB, dessen
Andenken übrigens das Büchlein gewidmet ist, herausgegeben hat. Für die
genauere wissenschaftliche Forschung wird man auf Jeckers Edition zurückgreifen

und dazu noch die Ergänzungen Paul Lehmanns in den Studien und
Mitteilungen des Benediktinerordens 47 (1929) 45-51 berücksichtigen müssen.
Aber für die inhaltliche Erfassung wird vorliegende Ausgabe sehr nützliche
Dienste leisten können, zumal wenn man sie im Sinne der Einleitung zu lesen
versucht. Der Opus eröffnet als erste Nummer die neue Reiheder« Reichenau-
Bücher ». Iso Müller OSB


	Besprechungen

