Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Die Machtstellung des Papsttums im Mittelalter

Das Verhiltnis von Papsttum und Kaisertum, von Kirche und Staat
im Mittelalter ist eines der interessantesten Kapitel der Kirchengeschichte
und hat immer wieder die Forschung angeregt. Die beiden Exponenten
Papst und Kaiser waren im Frithmittelalter eine so eigenartige gegenseitige
Beziehung eingegangen, daB sie im Laufe der folgenden Jahrhunderte unzer-
trennbar wurden und einen gewissen Ausgleich darstellten. Die mittelalter-
liche Papstidee ist nur zu verstehen im Hinblick auf die Kaiseridee, wie auch
das Kaisertum nur dann eine gerechte Beurteilung erfihrt, wenn man sich .
standig die Beziehung zum Papsttum vor Augen hilt. Damit ist ausgespro-
chen, daf3 mittelalterliches Papsttum und mittelalterliches Kaisertum keines-
wegs gleichbedeutend sind mit Papsttum und Kaisertum an sich. Das Mittel-
alter war so tief vom Einheitsgedanken durchdrungen, daB die gesamte
Christenheit, ja die ganze Welt als eine societas aufgefaBt wurde, die Kirche
und Staat umschloB. Innerhalb dieser einen Gesellschaft gab es zwei Ge-
walten, die geistliche und die weltliche. Beide Gewalten — Kirche und Staat,
Papsttum und Kaisertum — verhielten sich zugleich gebend und empfangend.
Das Papsttum verlieh dem Kaisertum die geistig-religiose Weihe, das Kaiser-
tum unterstiitzte den Papst auf materiell-profanem Gebiet.

Weil beide Bereiche in wechselseitiger Beziehung zueinander standen,
lie sich oft schwer abgrenzen, wie weit die Kompetenzen der Kirche und
wie weit die des Staats gingen. Es ist daher begreiflich, da3 bei Bestehen der
beiden Gewalten innerhalb ein und derselben Gesellschaft nur selten der
Idealzustand eines spannungslosen ewigen Friedens gegeben war. Die Macht-
abgrenzung barg den Keim von Kiampfen in sich. Die Dialektik zwischen
Kirche und Staat war nur theoretisch, nicht aber praktisch iiberwunden und
aus der Welt geschafft. Diese Theokratie war Spannung zwischen zwei Polen,
und nur, wenn die beiden Pole in Spannung und Gegenspiel sich regulierten,
ergab sich das erforderliche Gleichgewicht. Und die polaren Spannungen
konnten sich nur dann regulieren, wenn jeweils ein starkes Papsttum und
ein starkes Kaisertum nebeneinanderstanden und sich die Waage hielten.
Nur ein starkes Papsttum konnte das Kaisertum in den von der Idee der
Gottesherrschaft gezogenen Schranken halten, wie umgekehrt das Papsttum
fir seine hohe Sendung, das Herz der Christenheit und das Haupt der abend-
lindischen Kulturwelt zu sein, eines starken Kaisertums bedurfte. Auf der

11



162 Besprechungen

Hohe papstlicher Weltherrschaft hat der Papst-Imperator Innozenz III.
immer wieder beteuert, daf3 er nicht daran denke, das Kaisertum zu beseiti-
gen, ja daB die Kirche des Kaisers bediirfe, wenn sie nicht selbst Gefahr laufen
solle, den Gehorsam zu verlieren. Aber hier setzt die echt menschliche Tragik
ein : Die Idee war Heiligen und Heroen auf den Leib zugeschnitten, nicht
auf den Durchschnittstyp des Menschlichen. Und der ist eben der Normalfall.

Unter diesen Voraussetzungen ricken die groBen Waffengange zwischen
Konigen und Pipsten, vor allem zwischen den deutschen Kaisern und Pap-
sten, in ein versohnendes Licht. Es steht auler Diskussion, daf3 die beiden
Gewalten gezogenen Schranken oft durchbrochen wurden und daB3 es mehr
als einmal zu den erbittertsten Kampfen zwischen Papst und Kaiser kam.
Man darf aber auch nicht den guten Willen und die oft idealen Motive beider
Partner vergessen. Die Papste verfochten die Freiheit der Kirche auf ihrem
ureigenen Gebiet, die Kaiser setzten sich ebenso entschieden fiir ihre Inter-
essen ein. Es ist falsch, aus diesen Bestrebungen der Papste einen unersitt-
lichen « Willen zur Macht » herauszulesen. Anderseits muf3 festgehalten wer-
den, daB sich auch die Ubergriffe der staatlichen Machthaber abspielten auf
der grundlegend kirchlich gefirbten Staatsordnung, die immer unangetastet
blieb. Wir diirfen hier nicht nach heutigen Maflstiben messen. Es handelte
sich damals um die innere Machtverteilung innerhalb der mittelalterlichen
Weltordnung.

Diese im allgemeinen iibliche Darstellung ist schon vor einigen Jahren
durch Friedrich Kempf S] vertieft und erginzt worden, indem er klarzu-
machen versuchte, daB3 die « Weltherrschaft » des mittelalterlichen Papst-
tums, auch etwa nach der Idee Gregors VII., primir nicht Herrschaft iber
den (noch unentwickelten) Staat bedeutete, vielmehr als unbedingte Durch-
dringung des Christentums in der (faktisch in die Kirche einbezogenen)
Welt gedacht war'. Zu demselben Ergebnis kommt Walter Ullmann, Pro-
fessor fiir Kirchengeschichte an der Universitit Cambridge ?, und zwar auf
Grund eingehender Studien der ideellen und rechtlichen Grundprinzipien,
auf denen die Regierungsautoritit der Kirche im Mittelalter beruhte. Diese
Autoritit erklart er aus einem konsequenten Festhalten an der « biblischen
Rechtsidee », d. h. aus der papstlichen Auslegung von Bibelstellen und ihrer
juristischen Formulierung. Die papstliche Rechtsidee wird dann mit der
geschichtlichen Realitdt konfrontiert, die juristische Theorie mit der macht-
politischen Praxis. Die Untersuchung erstreckt sich auf den Zeitraum zwi-
schen Kaiser Gratian (375-83) und dem Kamaldulenserménch Gratian (um
1140 entstand bekanntlich seine Concordia bzw. Concordantia discordantium
canonum), zu dessen Lebzeiten die theoretische Entwicklung im grofen und
ganzen abgeschlossen war. Durch mehr als sieben Jahrhunderte verfolgt der

1 Weltherrschaft des mittelalterlichen Papsttums? SZ 158 (1956) 13-22;
Caput Christianitatis. A. a. O. 91-100.

2 Walter ULLMANN : Die Machtstellung des Papsttums im Mittelalter. Idee und
Geschichte. Aus dem Englischen [The Growth of Papal Government in the Middle
Ages, London 1955] iibertragen von Dr. Gerlinde MOSER-MERSKY. — Verlag Styria,
Graz-Wien-Kéln 1960. xL111-682 S.



Besprechungen 163

Verfasser die Aussagen iiber die Stellung des Papsttums in dieser Welt und
sieht immer wieder auf pidpstlicher Seite dieselben Grundanschauungen
lebendig. Dabei weist er nach, daB das unbeugsame Bewahren einiger klarer
und sehr einfacher Rechtsgrundsitze das Geheimnis jenes Erfolges war, den
die Kirche nach jahrhundertelangen Kédmpfen errungen hat.

Ausgangspunkt fiir das Papsttum bietet der Satz, daB alle Gewalt in
Gott ihren Ursprung hat. Die Matthiusstelle 16, 18 wurde als Ubertragung
der Herrschergewalt von Christus an Petrus aufgefat. Die Bedeutung dieser
allumfassenden Binde- und Lésegewalt war zweifach : Erstens entfaltete sie
automatische Wirkungen im Himmel, d. h. was immer auch auf Erden von
Petrus gebunden wurde, sollte auch im Himmel gebunden sein ; zweitens
bedingte sie im Hinblick und mit Riicksicht auf das zu regierende Gebilde,
also auf die Kirche, eine ausschlieBliche Alleinherrschaft, denn die Schliissel-
gewalt wurde dem Apostel Petrus allein iibertragen. Nach Leo I., auf den
die rechtliche Ausriistung des mittelalterlichen Papsttums zuriickgeht, griin-
det die Nachfolge Petri in dem juristisch greifbaren Erbe, das der Papst an-
tritt. Er erbt die dem Petrus anvertraute Gewalt und tritt nach dem rémi-
schen Recht, das Leo d. Gr. als Vorbild diente, in die Gesamtnachfolge ein,
in die successio iuris universalis. Also hat er auch die plenitudo potestatis.
Diese Machtvollkommenheit erstreckt sich auf die Regierung der ihm anver-
trauten Kirche, d. h. auf das ganze Corpus Christianum, auf die organische,
sichtbare und verkorperte Gemeinschaft aller Christen, die regiert werden
miissen, um sie dem ewigen Ziel entgegenzufithren. Aus diesem juristischen
Tatbefund ergaben sich piépstlicherseits fiir die damalige Welt wichtige
Folgerungen, die zugleich als Forderungen aufgefaBt wurden. Diese Sicht,
die erst ein echtes Verstindnis des mittelalterlichen Papsttums erméglicht,
erneut herausgestellt und vertieft zu haben, ist das groBe Verdienst Ull-
manns. Seine Untersuchungen lassen sich im wesentlichen in folgende Er-
gebnisse zusammenfassen :

1. Die Kirche kann nur mit den Mitteln des Rechts ihrem Ziel niher-
gebracht werden. Von daher ist die stindige Betonung der auctoritas sedis
apostolicae, der statuta, canones, decreta u. a. zu verstehen. Innerhalb der
romischen Kirche, die als sedes iustitiae aufgefal8t wird, besitzt der Papst
die claves iuris, d. h. er verfiigt iiber die iura terreni simul et coelestis imperii.
Deshalb ist auch der Papst allein befugt, giiltiges fiir die ganze Christenheit
bindendes Recht zu setzen, um sie dem Endziel niher zu bringen.

2. In der Kirche gilt das Eignungsprinzip, nach dem nur solche als
Amtstriger fungieren kénnen, die eine besondere Qualifikation haben, und
zwar werden im einzelnen gefordert scientia, eine besondere Kenntnis der
zum Ziel fithrenden Grundsitze, und potestas, die Macht, die abstrakten
Prinzipien in die Tat umzusetzen. Dieser Grundsatz der Amtseignung ist
wie iiberhaupt das mittelalterliche Recht nur zu verstehen vom theologischen
Standpunkt aus, wie es z, B. Johannes v. Salesbury klassisch formuliert
hat : « Sacrarum legum omne officium religiosum et pium est. » Und ebenso
theologisch ist die betonte Ausrichtung auf das 6ffentliche Wohl : « Ad publi-
cam utilitatem omnia referuntur. » Voraussetzung dafiir aber ist die scientia
und potestas.



164 Besprechungen

3. Das Prinzip der Arbeitsteilung : In einem so weitverzweigten Gebilde
wie der Kirche kann der Monarch nicht alle Funktionen ausfithren. Daher
bedient er sich der untergeordneten Amtstriger, die sich den ihnen zuge-
wiesenen Belangen und nur diesen voll und ganz zu widmen haben. Erst so
ist die Ordnung des Ganzen garantiert. Damit wird das Prinzip der Arbeits-
teilung zugleich zum Ordnungsprinzip. Gott ist die Quelle des Amtes, die
sichtbar in Erscheinung tritt im Papst, ein Gedanke, der besonders klar ausge-
sprochen wurde, seitdem die Idee vom vicarius Christi (erstmals in der
Donatio Constantini ?) voll entwickelt war. Auf Grund dieser Machtvoll-
kommenheit beansprucht der Papst die ganze auctoritas (eine Teilung ist
weder sachlich noch begrifflich denkbar), d. h. die letzte und endgiiltige Ent-
scheidung liegt bei ihm. Er allein hat die potestas directiva.

4. Weil jedes Amt von Gott stammt, hat der Amtstrager kein Recht
auf das Amt. Der Amtstriager besitzt ebensowenig Eigenstindigkeit wie das
Amt Eigengesetzlichkeit. Jedes offentliche Amt besagt Verpflichtungen ge-
geniiber der christlichen Gemeinschaft, die zu erfiillen oberste Aufgabe des
Amtstrigers ist. Welche Verpflichtungen darunter verstanden wurden,
konnte nur aus dem dem Amt innewohnenden spezifischen Zweck (telos)
festgelegt werden. Letztlich lag die Entscheidung beim Papst, der allein
wahre auctoritas hatte, wiahrend die Ausfiilhrung den untergeordneten In-
stanzen oblag, die mit potestas ausgestattet waren. Der Papst hat am Jiing-
sten Tag auch tber die Fihrung der Amtstriger Rechenschaft abzulegen.
Von hier gewinnt die Mittlerrolle des Papsttums und dessen Eingreifen in alle
Bereiche entscheidende Bedeutung. Ebenfalls ergibt sich hieraus die Funktion
des weltlichen Herrschers, dessen Zweckhaftigkeit das Papsttum in Rom.
13, 4 (princeps « non sine causa gladium portat») vorgezeichnet fand. Die
causa der Existenz des weltlichen Herrschers, sein Daseinszweck war die
Ausrottung des Ubels zum Nutzen der Guten. Die Entscheidung dariiber
aber, was schlecht oder nicht schlecht sei, konnte letztlich nicht dem Herr-
scher iiberlassen bleiben, sondern nur von denen bestimmt werden, die dafir
besonders qualifiziert sind (wieder die erforderliche scientia). Dem weltlichen
Herrscher wird also keine Souverdnitat zugestanden. Die Stellung des Kai-
sers wurde seit dem 9. Jahrhundert papstlicherseits prizis formuliert : Er ist
ein papstlicher adiutor, ein ad-vocatus, ein eigens bestimmtes und ausge-
wahltes Hilfs- und Ausfihrungsorgan des Papstes, ausgestattet nicht mit
auctoritas, sondern mit potestas regalis. Aus diesem Grunde wurde ihm
(erstmals bei der Kaiserkronung 823) das Schwert iibertragen, wie iiberhaupt
der Schwertzeremonie innerhalb des Kronungsritus zu allen Zeiten besondere
Aufmerksamkeit geschenkt wurde. So galt der Kaiser als des Papstes adop-
tierter filius specialis (wenn er auch manchmal ein sehr bockbeiniger und
verstockter filius war), als brachium seines Schopfers auf universaler Ebene.

5. Der Erwerb eines (6ffentlichen) Amtes wurde als eine von Gott ver-
liehene besondere Auszeichnung, als Wirkung der gottlichen gratia angesehen.
Schon Karl d. Gr. nannte sich « Rex Dei gratia ». Der Konig erhielt das Herr-
scheramt als beneficium, als eine Gunst, auf die er rechtlich keinen Anspruch
erheben konnte (als Gegensatz zum Gottkaisertum der spitromischen Ent-
wicklung, gegen die schon Gelasius I. seine berithmte beneficium-Theorie



Besprechungen 165

geprigt hatte). Dadurch, daB die weltlichen Herrscher die Macht als letztlich
in Gott verankert anerkannten, war dem papstlichen Rechtsanspruch auf
Verfiigung tiber die Konigsgewalt weitester Spielraum gedfinet. Konnte der
Papst schon ein autoritatives Recht iiber die Fithrung jener Amter bean-
spruchen, die nicht unmittelbar von ihm kreiert waren (wie z. B. bei Hein-
rich IV.), so war es nur zu selbstverstindlich, da ihm erst recht ein Eingrei-
fen in die Amter zugestanden werden muflte, die er sich geschaffen hatte, wie
das kaiserliche Amt. Damit hingt auch zusammen die Bekimpfung des
Episkopalismus durch das Papsttum (etwa bei Hinkmar v. Reims), ein
Kampf, der zum Erfolg fiihren konnte durch die Scheidung der potestas
ordinis, mit der der Papst nichts zu tun hatte, von der potestas iurisdictionis,
die er als von sich stammend erkldarte auf Grund seiner rechtlichen Vollge-
walt. Kurz : Jedes offentliche Amt wurde mediante Petro oder per domini
papae mediationem als von Gott verliechen angesehen, « per quam (sc. eccle-
siam Romanam) principes imperant et potentes decernunt iustitiam ac reges
regnant », wie es im 13. Jahrhundert auf péapstlicher Seite formuliert wurde.

So war jedem Herrscher sein Amt nicht auf Grund eines Rechtsanspru-
ches, sondern durch gottliche Verfiigung konzediert : dem kaiserlichen Kan-
didaten péapstlicherseits die Krone und das Schwert, dem Bischof seine
Jurisdiktionsgewalt. Aber kein Papst des hohen Mittelalters nannte sich
« Papst von Gottes Gnaden », d. h. keiner betrachtete seine Herrschergewalt
als konzediert. Anderseits kennzeichnen sie ihr Amt als « onus officii nostri »
oder « onus servitutis nostrae », denn kraft der Erbnachfolge in die Gewalt
des Petrus kann kein Papst den biblisch fixierten Machtbereich Petri 4ndern,
kiirzen oder irgendwie schmalern.

6. Wenn auch eine starke Rechtsbindung zwischen Papst und Kirche
bestand, so fithren von der Kirche zum Papst doch keine juristischen Ver-
bindungslinien. Da die Kirche dem Papst anvertraut war, die Kirche dem
Papst aber keine Gewalt iibertrug (wie es spiter der Konziliarismus wollte),
gab es keine Moglichkeit, den Papst rechtlich zu belangen : papa a nemine
iudicatur — vom damaligen Standpunkt aus eine Selbstverstindlichkeit. Nur
aus dieser Sicht konnte Innozenz III. erkldaren, dal der Papst mehr als ein
Mensch, aber weniger als Gott sei, « medius constitutus est inter Deum et
hominem ». So ist auch das (zuerst bei Innozenz 1. erwihnte) de-rivare
kirchlicher Gewalt zu verstehen, namlich als Ausflu3 der Machtvollkommen-
heit, die sich in der konkreten Konzession, im pipstlichen beneficium, in der
péapstlichen gratia zeigt, die besonders wirksam wurde in der Gunst, die dem
um die Kaiserkrone werbenden Ko6nig der Romer die Kaiserkrone aufsetzen
lieB. Auf eine solche Gunst hatte man keinen Anspruch. Die Staufer dachten
spater anders.

7. Die von der papstlichen Doktrin bezogene Position macht es ferner
verstindlich, warum der Papst sich berechtigt glaubte, eine sog. potestas
in temporalibus auszuiiben. Mit Recht warnt Ullmann in diesem Zusammen-
hang vor einer Unterscheidung in eine potestas directa und indirecta. Hat
doch kein mittelalterlicher Papst allein um der sog. temporalia willen die
Verfiigungsgewalt iiber sie beansprucht. Dieser Anspruch beruht vielmehr
auf der Uberlegung, daB die temporalia zweckgebunden sind, was vom Stand-



166 Besprechungen

punkt des unum Corpus Christianum durchaus verstédndlich ist. Die tempo-
ralia sind einem geistigen Zweck verhaftet, und wenn dieser Zweck auch von
den temporalia und deren Gebrauch abhingt, dann darf, um dieses End-
zweckes willen, das Papsttum den in der Machtvollkommenheit gegriindeten
Anspruch erheben, ebenfalls iiber die den Endzweck betreffenden temporalia
zu urteilen. Ganz abgesehen davon, daB es innerhalb der geschlossenen christ-
lich orientierten mittelalterlichen Welt, der die heutige atomistische Denk-
weise fernlag, ein vergebliches Bemiihen ist, zwischen beiden Bereichen be-
grifflich zu scheiden. Die Papstgegner wollten zwar eine Basis finden, auf der
die temporalia Eigenstindigkeit behaupten konnten. An dieser Frage schie-
den sich grundsatzlich die beiden Lager (Papst und Kaiser). Fiir die Papste
bedeuteten die temporalia (wenigstens theoretisch) nur Hilfsmittel, die keine
eigenstindige Bedeutung hatten, wiahrend sie fiir die Kénige autonome Giiltig-
keit haben sollten, eine Forderung, die die weltlichen Herrscher auf die Dauer
mit Erfolg durchsetzten.

Das sind im wesentlichen die Ergebnisse, die der Verfasser vorlegt. Kurz
zusammengefafft kann man sagen : Das mittelalterliche Papsttum wird nicht
zu Unrecht als papstlich-hierokratisches System gekennzeichnet und beruht
in seinem Selbstverstindnis auf der Grundthese, daB der Papst allein be-
rechtigt ist, die ihm anvertraute Kirche als die Gemeinschaft aller Glaubigen
ihrem Ziel zuzufithren, und zwar mit den Mitteln des erzwingbaren Rechtes,
das unmittelbare und universale Giiltigkeit beansprucht und sich auf alle
Verhaltnisse erstreckt, die die vitalen Interessen und das Gefiige der christ-
lichen Gemeinschaft betreffen. Was diesem Kriterium entsprach oder nicht
entsprach, konnte aber nur der speculator omnium, der Papst, beurteilen.

Ein Blick auf den anderen Brennpunkt des mittelalterlichen Corpus
Christianum, auf das Kaisertum, zeigt, wie sich auch in der historischen
Wirklichkeit, also nicht nur im Rechtsdenken, das Papsttum immer mehr zur
Vormacht des Abendlandes entwickelte. Das Sacrum Imperium hatte die
Aufgabe, « Sachwalter Gottes auf Erden zu sein, Sein Werk hier zu erfiillen,
die Christenheit, die Ecclesia, zu schiitzen und zu schirmen und die Gerechtig-
keit Gottes und damit die géttliche Weltordnung auf Erden zu erhalten » .
Die « Weltherrschaft » der Staufer war zunidchst Schirmherrschaft und
Schutzvogtei iiber die Kirche, sie wollte auctoritas sein, nicht potestas. Aber
in dieser von karolingisch-ottonischen Anschauungen gendhrten Ideologie
lag die tiefste Ursache der Tragtdie des Heiligen Reiches. Denn durch die
gregorianische Reformbewegung war das Papsttum endgiiltig zur fithrenden
auctoritas im Bereich der abendlindischen Vélker aufgestiegen, hatte im
Investiturstreit der Kirche die Freiheit von den eigenkirchlichen Laienge-
walten erkidmpft und sich mit der neuen individuellen Frommigkeit, den
aufstrebenden Wissenschaften der Scholastik und Kanonistik, mit dem Biir-
gertum der italienischen Stddte, schlieBlich den im Westen wachsenden
Nationalstaaten verbiindet, mit all den Kriften, die, wenn sie zum Zuge
kamen, das geschlossene System des alten Ordo sprengen mufBten. Die

3 F. HeER : Die Tragodie des Heiligen Reiches, Stuttgart 1952, S. 159.



Besprechungen 167

gegenseitige Zuordnung der beiden Brennpunkte hatte sich langsam, aber
sicher zugunsten des Papsttums verschoben.

Die Opposition gegen das geschlossen und konsequent durchgefiihrte
péapstliche Regierungssystem setzte mit der These vom Dualismus der
Regierungen ein, von dem zuerst die Rede ist in der Schrift des abgesetzten
und exkommunizierten Kénigs Heinrich IV. aus dem Jahre 1076. Von da ab
blieb das dualistische Programm die Forderung des Kaiserlagers und ganz
besonders der staufischen Ideologie, die sich in der Verfolgung dieses Pro-
gramms zu einem Doppelvikariat Christi verstieg. Dieses Postulat hat im
Hochmittelalter wenig Eindruck gemacht. Als aber Bonifaz VIII. die mittel-
alterlichen Papalanspriiche wieder aufleben lassen wollte, muf3te er erkennen,
daB sich die Zeiten inzwischen gedndert hatten.

Neben der exakten, ausfithrlichen Quellenkenntnis und -verarbeitung so-
wie der ausgezeichneten Darstellung diirfen zwei besondere Vorziige des Werkes
von Ullmann nicht unerwahnt bleiben : die hervorragende Verbindung von
Tatsachen- und Ideengeschichte sowie die Beachtung der historischen Sicht.

In jiingster Zeit ist von namhaften katholischen deutschen Kirchen-
historikern 6ffentlich die Frage diskutiert worden, ob man Tatsachen- oder
Ideengeschichte betreiben solle. Der Positivismus des 19. Jahrhunderts hatte
in seiner Begeisterung fiir die Ermittlung des Einzelfaktums das Geschichts-
«ideal » oft in einer bloBen Tatsachensammlung gesehen, wo historisches
Material gedankenlos aufgestapelt oder rein duBerlich registriert und die
Frage nach dem Sinnzusammenhang auBer acht gelassen wurde. Gewil
miissen in erster Linie einmal die Tatsachen gesichert sein, aber der Historiker
darf nicht dabei stehen bleiben. Wenn er in die Tatsachenwelt seines Fach-
gebietes eingedrungen ist, dann besteht seine wichtigste und vornehmste
Aufgabe darin, die Zusammenhinge und Entwicklungen aufzuzeigen. So erst
entsteht die hochste und letzte Aufgabe der Geschichtsforschung : die histo-
rische Wahrheit. Ullmann wird beiden Forderungen in gleicher Weise ge-
recht. Damit verbindet er in wohlverstandener Methodik das historische
Denken, indem er das Papsttum der damaligen Zeit zu verstehen sucht, wie
es sich selbst verstand und sich immer wieder selbst darstellte. Oft wird die
Geschichte gleichsam von riickwirts, von spiateren Erfolgen her gedeutet,
statt die jeweilige Situation zum Ausgangspunkt zu nehmen. Es werden
MaBstabe angesetzt, die damals noch keine Giiltigkeit hatten. Der Geschichts-
betrachter muB sorgfiltig seine Augen vor dem Spéteren verschlieBen. Nicht
das Folgende gibt ihm das Kriterium fiir die Bewertung, sondern das Voran-
gegangene zeigt ihm, wie es kam und warum es so gekommen ist. Die Ge-
schichte wiederholt sich nicht, auch nicht die Kirchengeschichte. Die papst-
lich-hierokratische Regierungsidee ist ein einzigartiges, aber auch einmaliges,
unwiederholbares geschichtliches Phianomen und nur erklirbar durch histo-
rische Kriterien. Ullmann hat es verstanden, diese iiberzeugend aufzuzeigen.

Mir ist kein Werk bekannt, das in so klarer Disposition, gediegener
Quellenverarbeitung und zusammenfassender Darstellung, dabei in so an-
schaulicher, geradezu spannender Sprache, Idee und Wirklichkeit der
Machtstellung des Papsttums im Mittelalter miteinander verbindet.

GuNDOLF GIERATHS OP



168 Besprechungen

Philosophie

Gredt, Josephus, OSB : Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae.
Editio decima tertia recognita et aucta ab Euchario ZENzEN OSB. 2 vol. -
Herder, Barcinone - Friburgi Brisgoviae - Neo Eboraci 1961. XXI1 - 544,
xXx-535. p.

Die letzte von Gredt (f 1940) selbst durchgesehene Auflage seiner Ele-
menta erschien im Jahre 1937. Diese siebente Auflage wurde dann fiinfmal
unverandert neu gedruckt, weshalb die jetzt erschienene Auflage als drei-
zehnte bezeichnet wird.

Wie der Herausgeber dieser Neuauflage in seinem Vorwort selbst bemerkt,
will er das Erbe seines verehrten Lehrers treu weitergeben. Daher beriihren
die vorgenommenen Anderungen nicht das Ganze. Was die Darstellung an-
geht, fillt besonders die Milderung der syllogistischen Beweisform auf. Sie
war auch von anderen Freunden des Verstorbenen gewiinscht, so von
P. Gallus Manser OP. Gredt hielt an der streng syllogistischen Beweisform
fest, weil er eine besondere Aufgabe der Philosophie darin erblickte, klare
und deutliche Begriffe zu schaffen, wozu auch vollkommene Syllogismen bei-
tragen. Im auBerphilosophischen Verkehr der Menschen wird entweder der
Obersatz oder der Untersatz oder der Schluflsatz verschwiegen und es dem
Horer iiberlassen, ihn hinzuzudenken. Das geschieht so allgemein, da@ vielen
Menschen die Syllogistik ihres Denkens gar nicht zum BewuBtsein kommt,
und von vielen sogar bestritten wird. Aber ein solches Auslassen von Urtei-
len, die zu einem vollkommenen SchluB gehéren, vermindert die Uberzeu-
gungskraft des Gesagten, da ja ein Schlufl um so sicherer zugegeben wird,
je klarer die Vordersitze sind. Um diesen Mangel unvollkommener Syllogis-
men zu vermeiden, beginnt Zenzen in dieser neuen Ausgabe die Beweise mit
der Angabe einer unmittelbar einleuchtenden oder bereits bewiesenen Wahr-
heit, aus der die neue Wahrheit abgeleitet wird. Auf diese Weise werden die
Beweise nicht nur leichter verstindlich, sondern priagen sie sich auch dem
Gedéchtnis tiefer ein.

Beziiglich des Inhaltes hatte schon Gredt selbst einige Anderungen in
Aussicht genommen. Andere Anderungen waren dadurch notwendig oder
winschenswert geworden, daf3 in den letzten Jahrzehnten durch den Fort-
schritt der Naturwissenschaften und durch politische Umstellungen neue
Fragen entstanden sind, an denen kein Philosoph stillschweigend vorbei-
gehen darf. Die meisten Anderungen finden sich in der Naturphilosophie.
Aber auch in der Metaphysik und der Ethik merkt man die eigene Arbeit
des Herausgebers. Alle Anderungen sind aber nicht so groB3, daB auch die
Nummern der vorhergehenden Auflagen geindert werden muf3ten. Nur haben
manche Nummern einen neuen Inhalt erhalten und sind auch einige Fragen
anders geordnet worden. Daraus entstehende Schwierigkeiten konnen leicht
mit Hilfe des Inhaltsverzeichnisses iiberwunden werden.

Besondere Miihe hat sich Zenzen gegeben, die von Gredt etwas vernach-
lissigte Bibliographie zu vervollstindigen. Eine solche Bibliographie bleibt



Besprechungen 169

immer unvollkommen, und jeder Leser wird leicht Werke finden, die ver-
dienten, angefiihrt zu werden. Aber das mag jeder selbst tun.

Manser lobt in seiner Besprechung der siebenten Auflage an Gredts
Elementa vier Dinge : die Prdzision der Begriffe, die griindliche Evfassung
der Probleme, die logisch-scharfe Darstellung und die thomistische Treue
(Div. Thomas 1937, 222). Diese vier Vorziuge begriinden die Hoffnung, daB3
Gredt auch weiter tiber sein Grab hinaus vielen helfe, tiefer in die thomistische
Philosophie einzudringen. M. THiEL OSB

Piillen, Karl: Die Problematik des Philosophieunterrichtes an Héheren
Schulen. Ein Beitrag zum Verhiltnis von Philosophie und Bildung. — Pédda-
gogischer Verlag Schwann, Diisseldorf 1958. 315 S.

Zur Zeit werden in Deutschland zahlreiche Beratungen und Diskussionen
abgehalten tiber die Neugestaltung des Gymnasiums, insbesondere der Ober-
stufe. Die Auseinandersetzungen tragen immer auch Entscheidungen tber
den Philosophie-Unterricht am Gymnasium in sich. Auf diese Diskussionen
und Entscheidungen ist das Buch von Piillen abgestimmt. Wie der Titel
sagt, ist sein Zentralthema die « Problematik » des Philosophie-Unterrichtes.
Der Verfasser stellt alle Fragen und Schwierigkeiten dar, die sich im Zu-
sammenhang mit dem Philosophieunterricht am Gymnasium stellen. Er hat
sich diese Aufgabe nicht leicht gemacht : eine wirklich vollstindige, fast un-
iibersehbare und verwirrende Fiille von Fragen und Schwierigkeiten legt er
uns vor, da und dort vielleicht etwas gesuchte Probleme. Als Methode seines
Vorgehens hat er die Analyse der bisherigen Unterrichtsgestaltung gewéahlt,
So wird das ganze eigentlich zu einer Geschichte des Unterrichtes iiberhaupt
— Pillen stellt die philosophischen Probleme immer in den Rahmen der je-
weiligen allgemeinen didaktischen Situation — und des Philosophieunter-
richtes im besonderen. Allerdings bleibt er nie beim rein Historischen stehen,
sondern erweitert die Probleme ins Grundsétzliche. Hier scheint eine Schwiche
des Buches vorzuliegen. Der Verfasser springt oft fast wahllos vom Histo-
rischen zum Grundsitzlichen iber und umgekehrt. Sehr oft bekommt man
sogar den Eindruck, die geschichtlichen Ausfiihrungen seien nur ein Hilfs-
mittel, um « seine » Theorien und Probleme zu illustrieren. So werden viele
Ausfithrungen manchmal etwas unklar. Prinzipiell werden die Untersuchun-
gen auf die geschichtlichen Situationen in den Gebieten Nordrhein-Westfalen
und im ehemaligen PreuBen beschriankt. Bei bestimmten Fragen aber, wo
das geschichtliche Material nicht hinreichend genug vorliegt, werden die
Situationen anderer Linder angefiuhrt. So finden wir eine ziemlich ausfiihr-
liche und sehr genaue Beschreibung des Philosophieunterrichtes an den
katholischen Gymnasien der Schweiz und des philosophiegeschichtlichen
Unterrichtes in Italien, um nur zwei Beispiele zu erwdahnen. — Nach einem
kurzen Uberblick iiber die Stellung des Philosophieunterrichtes im Bildungs-
wesen vom Altertum bis ins 19. Jh. bringt der Verfasser im 1. groB3en Teil
die Probleme in drei Kapiteln zur Darstellung. Darstellungsmittel ist die
« Antithetik » : Antithetik in der 4ulern Organisation des Philosophieunter-
richtes (philos. Propiddeutik oder eigentliche Philosophie) ; Antithetik in der



170 Besprechungen

Zielsetzung (Denkschulung — Erlebnis ; Philosophie — Philosophieren ; Syn-
these — Analyse) ; Fehlformen (Dogmatismus, Schematismus, Relativismus
usw.). Ziel jeden Kapitels und jeden Unterabschnittes ist die klare Heraus-
stellung der Antithetik, die jeweils in thesenhafter Weise formuliert wird.
Dieser etwas konstruierte Aufbau 148t viele Uberschneidungen und Wieder-
holungen nicht vermeiden. Der 2. Teil (nur ca. 20 Seiten) bietet die prakti-
schen Folgerungen, die der Verfasser fiir die Gestaltung der philosophischen
Unterweisung an héheren Schulen zieht. Der Verfasser schligt einen Unter-
richt der « Meditation » vor, wo der Schiiler, frei vom Druck des Lernen-
miissens und der Notengebung, in Mufle, Bereitschaft und Aufgeschlossen-
heit sich auf das Seiende einli3t. Ob der Verfasser bei diesem Vorschlag
wohl gentigend an die konkrete psychologische Situation des noch nicht voll
gereiften jugendlichen Charakters gedacht hat ? So wertvoll das Anliegen
dieses Vorschlages ist, den Jugendlichen zur echten Begegnung zu fiihren,
so einseitig wire die ausschlieBliche Betonung dieses Zieles. Der Philosophie-
unterricht mufl auch am Gymnasium ein ganz bestimmtes Wissen vermit-
teln, iber das der Abiturient sich ausweisen muf3. Um sich dieses anzueignen,
brauchen bestimmte Typen einfach den Notendruck, und spiter sind sie
dankbar dafiar, daBl man sie unter Druck gesetzt hat, wie Aussagen Ehe-
maliger immer wieder bezeugen. Seine andern Vorschlige : den Schiiler zum
Hinhoren und Sehen zu erziehen, philosophische Interpretation von Texten
als « Einfihrung ins erschlieBende Denken am Werk eines Denkers » sind
sehr zu begriiflen.

Die paar kritischen Bemerkungen, die gemacht wurden, sollen in keiner
Weise den Wert des Buches herabmindern. Es bringt, vor allem im geschicht-
lichen Teil, eine gewaltige Iiille von Material, Texten und Zitaten, die jedem
Lehrer reiche Anregungen und Hinweise bieten, wie er den Philosophieunter-
richt am Gymnasium, der tatsichlich trotz seines hohen Wertes immer ein
Problem bleibt, moglichst fruchtbar gestalten kann. A.BUTLER OSB

Gigon, Olof: Grundprobleme der antiken Philosophie. (Sammlung Dalp,
66.) — Francke Verlag, Bern und Miinchen 1959. 336 S.

Da schenkt uns der bekannte Berner Dozent eine recht anregende und
aufschluBireiche Arbeit. Sie richtet sich nicht an Spezialisten und enthilt
sich daher jeder spezialistischen Diskussion (5). Fiir einen breiteren Leser-
kreis bestimmt, mochte sie einen Gesamtuberblick tiber die antike Philo-
sophie in lebendiger Aufmachung bieten und zerfillt in drei Hauptteile : die
geschichtliche Stellung der antiken Philosophie (11-101), ihre Hauptbegriffe
(102-167), ihre Hauptprobleme (168-325). Der erste Teil, fir den es nur ver-
streute Vorarbeiten gab, mufite fast selbstindig neu aus den antiken Texten
selbst gestaltet werden und hat darum den Charakter eines Experimentes,
dessen etwaige Unzuldnglichkeit zugegeben wird (5). Immerhin diirfte er am
meisten Beachtung verdienen, wenn auch die zwei anderen Teile wohl ge-
eignet sind, den Leser in die Gedankenwelt der antiken Philosophie hin-
reichend einzufithren. Sie sind zwar verhidltnismdBig knapp gehalten, hin
und wieder sogar mit doxographischer Trockenheit oder mit nackten Text-



Besprechungen 171

anfithrungen, lassen aber kaum irgend etwas von Belang vermissen, wenig-
stens innerhalb der gewdhlten Grenzen.

Denn auffallenderweise wird Plotin nicht einmal erwdhnt und seine
Schule kaum. Nur S. 290 wird vom Weisen des Neuplatonismus kurz bemerkt :
« Es ist fraglich, ob man hier iiberhaupt noch den hellenistischen Begriff des
Weisen anwenden darf. » Sollten wir daraus schlieBen, daf fiir Gigon der
Neuplatonismus aus dem Rahmen der antiken Philosophie herausfillt ?
Stellt er nicht eher auf Grund platonischer, peripatetischer und stoischer
Ansatze deren metaphysischen Hohepunkt dar ? So hat ihn jedenfalls
Augustinus in bekannten Ausfithrungen seiner Civifas De:i (VIII cap. 4-10)
bewertet.

Von den christlichen Denkern, die philosophisch doch auch zur Antike
mitgehoren, wird nur letzterer S. 81 genannt und zwar blo wegen seiner
Dialoge, denen allerdings in literarischer Hinsicht héchstes Lob erteilt wird.

Es ist wohl ein Irrtum, wenn es S. 242 heil3t, daf3 wir von Aristoteles keine
ausdriickliche Aussage tiber den Ort der Seele im Korper besitzen. Das ist wohl
in Bezug auf de anima richtig, wo diese Frage eigentlich gegenstandslos wurde.

Aber in den parva naturalia z. B. 469a 5 ff., 474a 28 ff. und in de motu
animalium 703a 14 ff., 30 ff. wird ganz eindeutig und nachdriicklich das Herz
als Sitz der Seele bezeichnet.

Zum Schlufl méchten wir ein doppeltes Bekenntnis unseres temperament-
vollen Verfassers buchen. Einmal, da3 er nicht zu denjenigen gehdren
mochte, « denen an der SachgeméBheit und moglicher Richtigkeit einer philo-
sophischen Aussage nichts liegt, die das miihevolle Voranschreiten der Ein-
sicht mit einem theatralischen Scheitern gleichsetzen und die schliefllich in
der Ode einer reinen Geschichtlichkeit enden » (7).

Und dann noch : « Wir méchten niemand hindern, aus Uberzeugung
oder aus Politik, die indischen und chinesischen Klassiker beliebig hoch ein-
zuschitzen. Aber mit dem, was wir mit Platon und Aristoteles Philosophie
zu nennen geschichtlich verpflichtet sind, haben sie nichts zu schaffen » (9).
Haben sie nicht doch auch aus Vernunfteinsicht das Letzte tiber die Dinge
aussagen wollen ?

Wer iber ein zuverldssiges Bild der antiken Philosophie in ihrer Ent-
stehung, in ihrer fortlaufenden Entfaltung und in ihrer geschichtlichen Be-
deutung, allerdings mit der angedeuteten Begrenzung, verfiigen méchte, wird
gewil3 gern zu diesem handlichen und gefalligen Werk greifen.

M.-S. MorarRD OP

Barth, Heinrich: Philosophie der Erscheinung. Eine Problemgeschichte.
Zweiter Teil : Neuzeit. — Verlag Benno Schwabe, Basel-Stuttgart 1959. 634 S.

Im vorliegenden Werk von tuber 600 Seiten bietet der Basler Universi-
tatsprofessor Dr. Heinrich Barth die Fortsetzung seiner « Philosophie der Er-
scheinung », die das Problem der sinnlich wahrnehmbaren Erscheinung einer
geschichtlichen Wiirdigung unterzieht. Im frither schon erschienenen 1. Teil
seiner Ausfithrungen hat er die Philosophie des Altertums und des Mittel-
alters daraufhin untersucht und wendet sich nunmehr in einem zweiten Teil
der Neuzeit zu, die sich ihm fiir eine Philosophie der Erscheinung als beson-



172 Besprechungen

ders ergiebig und erfolgreich darbietet durch das verstidrkte Interesse der
neuzeitlichen Wissenschaft fiir die phdnomenale Seite der Wirklichkeit. Thm
geht es dabei zuletzt um die « eidetische » Auslegung der sinnfilligen Er-
scheinung als solcher in ihrer Eigenstdndigkeit gegentiiber dem Sein inner-
halb der Wesensordnung der Dinge. Die Komponenten fiir seine eigene Auf-
fassung gewinnt er durch einen weit ausholenden Durchblick in die Geschichte
des menschlichen Denkens, soweit es sich mit dem grundlegenden Verhiltnis
zwischen der durch den « Eidos» oder allgemeine Idee gekennzeichneten
Wesenswirklichkeit und der singuldaren Existenz der konkreten Wirklichkeit
beschiftigt. Wihrend die Philosophie des Altertums und des Mittelalters
seiner Ansicht gemafl die konkrete Wirklichkeit vornehmlich aus dem Blick-
winkel einer vorgegebenen Wesensordnung her ins Auge faBte, sucht die
moderne Philosophie die singulire Existenz der Erscheinungen mehr aus
sich selbst zu ergriinden durch ihre vollige Herausnahme aus dem kosmolo-
gischen Wesensbereich. Dieses geschieht in verschiedenen Etappen und nach
verschiedenen Gesichtspunkten, welche die verschiedenen Seiten einer Eigen-
deutung des Seins der Erscheinung wiedergeben. Sie klingen in etwa schon
an in den Uberschriften, die er den philosophischen Gestalten der Neuzeit
widmet, welche er in das Feld seiner Untersuchungen einbezogen hat. Sie
lauten der Reihe nach : « Das magische WeltbewuBtsein der Renaissance »,
« Der mathematische Weltbegriff der beginnenden Neuzeit », « Die Existenz
in der Philosophie des stoisch-spinozistischen Denkens », « Berkeley und die
Philosophie des Phidnomenalismus », « Die Erkenntnis der Wirklichkeit in
Leibnizens Philosophie des Unendlichen », « Kants Philosophie des Astheti-
schen », « Erscheinung und BewuBtwerden im spekulativen Idealismus ». Die
Philosophie nach Hegel wird weiter nicht beriicksichtigt.

In einem Uberblick gibt er dann das Fazit seiner bisherigen Unter-
suchungen und damit zugleich verschiedene « Winke » fiir ein neues Ver-
stindnis der Erscheinung in ihrem Eigensein als « Erscheinen ». Er sieht in
der Philosophie, die sich damit beschiftigt, das offene Fenster der philo-
sophischen Erkenntnis iberhaupt, und sogar dasjenige Fenster, das die wei-
testen Ausblicke verspricht. Durch die radikale Loslésung aus dem essen-
tiellen Seinsbereich, dem sog. « Eidos », will er das « Erscheinen », das ihm
mit der Existenz als dem « Sein in der Zeit » identisch ist, in seiner Eigenart
begreifen. Er verlegt es ganz auf die Seite der kontingenten Erkenntnis.
Darnach ist « Erscheinen » eine Weise aktuellen Erkennens, das Bewul3t-
werden sinnlicher Erfahrung, die Aktualisierung potentieller Erkenntnis, die
aus der Potenz des UnbewufBten in die Aktualitit des BewuBtseins auftaucht.
Dementsprechend ist « existent » die uns bewulB3t gewordene und bewuBt-
werdende Welt. Hier wird die « Existenz » der Weltdinge an ihr Bewuft-
werden gekniipft. Im Gegensatz zur Phinomenologie wird beim « Erschei-
nen » der Dinge die Essenz der Dinge ausgeklammert. Das « Erscheinen von
etwas » bezieht sich hier lediglich auf das Erscheinen selber in seinem sinnen-
haften BewuBtwerden, das in seiner reinsten Form im Asthetischen gegeben
sein soll. Das klingt nach einer neuen Form des Phinomenalismus, der aber
gleichzeitig verbunden ist mit der Anerkennung einer denkunabhingigen
Wesensordnung. Die allzu radikale Scheidung zwischen Essenz und Existenz



Besprechungen 173

trigt die Verantwortung fiir diese eigenartige Aufspaltung des Seins und
die ganzliche Verweisung der Existenz aus der ontischen Sphire.

Auch die Philosophie des Mittelalters kannte den funktionalen Unter-
schied zwischen Essenz und Existenz. Auch sie war der Auffassung, da3 die
Existenz in ihrer singuldren Kontingenz bei den Weltdingen nicht aus der
Essenz heraus zu erkldren sei, denn diese zeigt sich in den Einzeldingen nur
in ihren allgemeinen Wesensziigen und wirft darum von sich aus kein Licht
auf die entsprechende Existenz in ihrer Einzelhaftigkeit. Sie verlegte darum
den inneren Seinsgrund der singuldren Existenz zuriick in die substantiale
Entwicklungsmoglichkeit (materia prima) des in Frage kommenden Wesens-
ganzen in seiner ortzeitlichen Gegebenheit (signata quantitate). In diese Ent-
wicklungsmoglichkeit des Ganzen sind auch die Erscheinungen mit einbe-
zogen, Sie erwachsen darum nicht nur als aktuelles BewuBtwerden aus der
gnoseologischen Potenz des Unbewuf3ten, sondern auch als eine vorgingig
daseiende Wirklichkeit aus der realontischen Potenz des entwicklungsfahigen
Wesensganzen. Sie « erscheinen » sowohl im und am Gegenstand als auch im
BewuBltsein. Erst dadurch wird die Erscheinung in ihrem Vollsinn das « Er-
scheinen von efwas ».

Es ist das groBe Verdienst des Autors, das Universalienproblem wieder
neu angefat zu haben und zwar speziell in seiner Bezogenheit zur konkreten
Einzelwirklichkeit. Das « universale in 7e » erhilt dadurch ganz neue Perspek-
tiven. Es muf3 dann aber richtig verstanden werden ; nicht als rein gedank-
liches « Eidos » in der Existenzform des Allgemeinseins, sondern in seiner
Verwachsenheit mit dem hic et nunc als wesensbestimmender Teilinhalt der
konkreten Wesensganzheit. Dank einer ausgezeichneten Sachkenntnis der
philosophischen Zusammenhinge erweist sich der Verfasser als kundiger
Fihrer durch die vielverschlungene Geschichte des philosophischen Denkens.
Als philosophisches « Lesebuch », wie der Autor selber sein Werk anbietet,
ist es wegen der Fiille von Anregungen, die es enthilt, in einem ganz beson-
deren Sinne lesenswert. J-Ere CSsR

Philosophie des Organischen und Evolution

Haas, Johannes: Das Lebensproblem heute. Beitrag der Zellforschung
zur Philosophie des Organischen. (Biicherei der Salzburger Hochschul-
wochen.) — Verlag A. Pustet, Miinchen-Salzburg 1958. 150 S.

Das vorliegende Bandchen ist eine Erweiterung der Vortrige, die J. H.
an den Salzburger Hochschulwochen 1957 iiber « das Geheimnis des organi-
schen Lebens » gehalten hat.

Die sehr gedrangte, aber uniibertrefflich klare, prazise und intim sach-
kundige Darstellung behandelt die von der modernen Zellphysiologie her neu
sich stellende Frage nach dem Wesensbild des organischen Lebens. Im 1. Kap.
wird das Problem nach seinen verschiedenen Aspekten aufgegliedert und
seine Bedeutung, Losbarkeit und die tatsachlichen Wege seiner Losung auf-



174 Besprechungen

gezeigt. Der leichteren Ubersicht halber teilt H. die Lebenserscheinungen
in zwei Klassen ein : in funktionelle Vorgéinge, die sich an fertigen Organis-
men, Organen oder Zellen vollziehen, wobei die Leistung vom Aufbau der
Lebensgebilde abhingig ist (2. Kap.) und in morphogenetische (formbildende)
Vorgénge, die auf die Entstehung und Ausbildung von Organismen gerichtet
sind (3. Kap.). Wihrend die funktionalen Prozesse sich weitgehend mecha-
nisch-kausal erkliren lassen, widerstehen die morphogenetischen Vorginge,
sowohl die onto- als auch die phylogenetischen, diesem Deute-Schema und
fordern zu ihrer Erklarung final steuernde Ursachen, soll das Lebensproblem
einer wirklich befriedigenden L&sung entgegengefiihrt werden. Dies fiithrt
den V. im SchluBkapitel zu dem naturphilosophischen Bemiihen um das,
« was das organische Leben wirklich ist », zur Frage nach dem objektiven,
wissenschaftlichen wahren Wesensbild des Lebendigen, das der tiefen Eigen-
art des Vitalen und seiner ontologischen Struktur gerecht wird. Hierbei stoBt
er auf das entscheidend wichtige Problem, ob denn nun die Materie die ein-
zige seinsméfBige Wirklichkeit ist, aus der der Organismus sich aufbaut. Aber
der Materie als solcher fehlt jene aktive Gestaltungsfihigkeit, um die elemen-
taren morphogenetischen Vorginge (insbesondere Mitose, Meiose und Gen-
wirkung) zu erkliren ; sie verlangen als hinreichenden Grund einen immate-
riellen Faktor, ein aktives « principium vitae » finalen Charakters. Wie diese
zweil Seinsgriinde, Materie und Gestaltungsfaktor, zueinander stehen und das
eine substantielle Sein des Organismus erstellen, ist dann eine Frage der
Philosophie.

Ein kleines, aber essentielles Biichlein, ebenso ausgezeichnet durch die
erstaunliche Dichte des Inhalts wie durch die Bedeutsamkeit der philoso-
phischen Folgerungen, die sich aus der Logik der Tatsachen selber ergeben.
Fir eine naturphilosophische Studie gibt es keine bessere Empfehlung.

Z. BucHEr OSB

Vortriage, gehalten anlidBlich der 1. Arbeitstagung des Institutes der
Gorresgesellschaft fiir die Begegnung von Naturwissenschaft und Theologie.
(Naturwissenschaft und Theologie, Heft 2.) — Verlag M. Hueber, Miinchen
1959. 171 S.

Das Thema dieser Arbeitstagung, die vom 30. 10. bis 3. 11. 1957 in Bad
Homburg b. Frankfurt/M. stattgefunden hat, war die biologische Evolution.
Die Reihenfolge der Vortrige zeigt die systematische Entfaltung der Ent-
wicklungsproblematik.

1. Der stirkste und anschaulichste Typus innerhalb der systematischen
Kategorien und zugleich die Grundform, bei der alles Fragen nach der phyle-
tischen Entwicklung ansetzen muB, ist die biologische Spezies. Mit ihr befafit
sich der 1. Vortrag von J. Peitzmeier (Paderborn). Er unterscheidet zwischen
dem morphologischen und genetischen Speziesbegriff ; der erste ist, als Ord-
nungsbegriff, statisch, der letztere dagegen, als realer Werdetypus, dynamisch
und bei aller relativen Konstanz doch grundsitzlich verdnderlich.

2.Mit der Kausalitit und Reichweite dieser Verdnderung befassen sich
die beiden folgenden Vortrige. M. J. Heuts (Lowen) frigt nach dem Ver-
hiltnis von « Kausalitat und Mikro-Evolution » (wobei unter Mikro-Evolu-



Besprechungen 175

tion jene kleineren Entwicklungsschritte zu verstehen sind, die nicht {iber
die Spezies hinausfiihren). In sorgfiltiger wissenschaftstheoretischer Analyse
scheidet er hinsichtlich der Kausalfaktoren die Evolutionstheorien in zwei
Typen : die Zeittheorien, die die phylogenetischen Anderungen endogene-
tisch, nicht durch vorausgehende Anderungen im umgebenden Raum, son-
dern aus ganzheitlichen inneren Faktoren erkliaren, und Raumtheorien, wo-
nach Evolution als Funktion des umgebenden Raumes, also z. B. durch die
ektogenetischen Faktoren (Auslese, Anpassung, Genmutation, Rekombina-
tion der mutierten Gene usw.) verstanden wird, die rein zufillig (akausal)
und richtungslos wirken (so vor allem im Neo-Darwinismus). H. versucht
dann beide Antithesen zusammenzubringen, einerseits durch Ergidnzung der
akausalen Summationseinheiten durch ganzheitlich-kausal bestimmende Inte-
grierungseinheiten, anderseits durch Einfithrung des Zeitparameters in die
Genetik und in die vergleichende (typologische) Biologie. Wie das gemeint
ist, wird durch vom Verf. selber durchgefiithrte genetische Versuche an Dro-
sophila melanogaster exemplifiziert. Ein beachtenswerter Beitrag zum bio-
logischen Verstindnis der Mikro-Evolution.

3. Ganz anders stellt sich das Evolutionsproblem fir die entwicklungs-
geschichtliche Entfaltung der supraspezifischen Kategorien. Wahrend fir
die intraspezifische Evolution wegen der die Spezies auszeichnenden Fort-
pflanzungsgemeinschaft die mikro-evolutiven Faktoren weitgehend experi-
mentell dberpriifbar sind, sieht sich die Frage nach der supraspezifischen
Differenzierung und ihrer Ursachen vor eine ungleich schwierigere Situation
gestellt, zumal phyletische Verwandtschaft fiir genealogische Abstammung
durchaus nichts zu beweisen vermag. Mit dem *kausalen Deutungsversuch
dieser Makro-Evolution beschaftigt sich J. Kdlin (Freiburg/Schweiz). Die
herrschenden Meinungen lassen sich auf drei typische Losungsversuche zu-
ruckfithren : den ektogenetischen Determinismus, d.i. die mechanistische
Lehre von der direkten Bewirkung durch Umweltfaktoren, den endogene-
tischen Determinismus, d. s. Lehren, nach denen die AuBBeren Faktoren nur
auslosende Funktion haben, wahrend fiir das Entstehen neuer Bauplidne
innere Faktoren mafB3gebend sind, und den ektogenetischen Indeterminismus,
wonach das richtungslose Zufallsspiel der Mutationen den tatsichlichen Ver-
lauf der Hoherentwicklung bewirken, so vor allem im Neodarwinismus. Mit
Recht vermerkt K., dal es sich hier z. T. um letztursidchliche Deutungen
und damit um philosophische Grenziiberschreitungen handelt. Wie stehen
die Tatsachen zu ihnen ? Bei der Makro-Evolution (supraspezifischen Evolu-
tion) handelt es sich um ganzheitlich konstruktive Prozesse, durch die ana-
tomische Konstruktionen umgeformt oder neu gebildet werden (Synorgani-
sation). Auf Grund eingehender Analysen der heute in der Natur experi-
mentell nachgewiesenen Realmutationen und an Hand konkreter Beispiele
und Vergleiche onto- und phylogenetischer Entwicklungsvorginge kommt
d. V. zu dem Ergebnis, dal Makro-Evolution als ganzheitliches Ordnungs-
geschehen nicht durch die extrem unwahrscheinliche Hiufung extrem wahr-
scheinlicher Zufille erklart und also auch nicht auf Ursachen im Sinne physi-
kalischer Kausalitidt zuriickgefiihrt werden kann, da vielmehr eine objektiv
giltige, selbst das Mikrogeschehen durchgreifende finale Ganzheitskausalitit



176 Besprechungen

von der Evolutionsforschung anerkannt werden mufB3, wenn sie nicht sich
selbst ihres letzten Sinnes berauben will.

4. Der gleiche Referent befal3t sich dann im folgenden Vortrag mit den
« Methoden der stammesgeschichtlichen Forschung ». Solche Besinnung hat ge-
rade auf diesem Forschungsgebiet, wo typologische Gestaltvergleiche und
ursachlich-genetische Zusammenhinge im Brennpunkt des Fragens stehen,
keineswegs nur methodische, sondern grundsatzliche Bedeutung, von denen
auch inhaltliche Entscheidungen stark beeinfluBt werden. Um zu einer ge-
rechten Bewertung der zwei verschiedenen Methoden, der typologischen und
der phylogenetischen, zu gelangen, priift K. beide auf ihre Grundlagen, Vor-
aussetzungen, ihre Tragfihigkeit und Folgerungen, betont auch ihre wechsel-
seitige Fruchtbarkeit und die Notwendigkeit ihrer Erganzung und gegensei-
tigen Berichtigung, zumal in der taxonomischen Bewertung der systema-
tischen Kategorien. Diese methodischen Uberlegungen haben bekanntlich K.
mit Recht zu einer Neuordnung innerhalb der Primatengruppe gefiihrt : er
faBt die Familien der Hominidae, Australopithecinae und Oreopithecinae zu
einer eigenen Superfamilie der Hominoidea zusammen, die er der Super-
familie der Pongidea gegeniiberstellt, wodurch der Eigenweg des mensch-
lichen Formtypus klar herausgestellt wird, wahrend Simpson u. a. alle fos-
silen Formen hoherer Primaten (einschlieBlich des Menschen) unter dem
Namen der Hominoidea zusammenfassen.

5. « Das Verhdltnis von Ontogenese und Phylogenese » behandelt S. Alcobé
(Barcelona). Er untersucht rein phinomenologisch « die Anderungen in der
Dynamik der Ontogenese als moglicher Ursache von Evolutionsvorgiangen ».
Als solche analysiert er die verschiedenen Modi ontogenetischer Anderungen,
die evolutives Gewicht haben kénnten, z. B. positiver und negativer Ande-
rungen im Tempo der ontogenetischen Entfaltung sei es des Gesamtorganis-
mus, sei es einzelner Regionen, die in ihren vielgestaltigen Moglichkeiten je
und je zu ganz verschiedenen phylogenetischen Abwandlungen auch super-
spezifischen Ausmafles zu fithren vermogen. Auch dem kausalen Aspekt der
phylogenetischen Anderungen in ihrem Zusammenhang mit Gen-Mutationen
(Phianogenetik) und deren biochemischen Grundlagen wird die gebiihrende
Aufmerksamkeit geschenkt.

6. Mit der Frage der « Finalitit in der Paldontologie » befal3t sich P. Ber-
gounioux (Toulouse), indem er die Spuren der Entwicklung von den Uran-
fangen des Lebens bis heute verfolgt. Es zeigt sich, daB3 die Hoherentwick-
lung der Lebensformen und ihre Umgestaltung auf ein bestimmtes Ziel, den
Menschen, zusteuert, daBl daher das Faktum der Zielstrebigkeit auch im
phylogenetischen Geschehen auBer Zweifel steht. Die Begriindung hierfir
und der daraus sich ergebende philosophische Ertrag ist allerdings zu diirftig
ausgefallen. Wenn schon die Paldontologen die Notwendigkeit finaler Kate-
gorien fiur die Erklirung des onto- und phylogenetischen Geschehens be-
tonen, so wire es wiinschenswert, daf3 die Begriindung dieses zweifellos empi-
rischen Datums noch von den Naturwissenschaftlern selbst erarbeitet wiirde.

7. « Uber die Einwivkung philosophischer Gedankenginge bei dev Formung
naturwissenschaftlicher Entwicklungstheorien » handelt H. Dolch (Paderborn).
Dabei wird leider aus dem reichen Spektrum entwicklungstheoretischer An-



Besprechungen 177

siatze, die ihr Ursprungsgebiet im Philosophischen haben, fast nur der gene-
tische Aspekt beriicksichtigt, wihrend der typologische Aspekt (s. die Vor-
trige von Kilin), der viel reicher mit philosophischem Gedankengut be-
frachtet ist, kaum zur Sprache kommt. Dall der theologische Gesichtspunkt,
auf den man auf Grund der Themastellung der Tagung ganz besonders ge-
spannt war, aus dieser Vortragssammlung ausgeschieden wurde, ist zu be-
dauern,

8. Der Schlufivortrag « zum Evolutionsproblem in philosophischer Sicht »,
von P. Luyten OP (Freiburg/Schweiz), ist im Grunde nur eine formale Stel-
lungnahme zum Verhéltnis von Naturwissenschaft und Philosophie, exempli-
fiziert am biologischen und philosophischen Begriff der Spezies. So wichtig
die angeschnittenen Fragen sind und so treffend sie angefal3t werden, so sehr
hitte man doch gewiinscht, dal auch die mehr inhaltlichen Probleme der
Evolutionstheorien, die ja nun doch gerade auf Grund der von L. heraus-
gestellten Unterscheidung von « wissenschaftlicher » und « philosophischer »
Betrachtung, fiir die Philosophie keine nur von der Naturwissenschaft hinter-
lassenen « Restprobleme » sind, ins Gesprich gekommen wiren.

Die Vortrige zeigen ohne Zweifel ein hohes Niveau. Dennoch ist man
versucht zu fragen, ob die von Seiten der Naturwissenschaftler bestrittenen
Beitrige von nicht-eingetibten Laien so aufgenommen werden konnten, dal3
sie eine fruchtreiche wirklich auf die Sache selbst bezogene Diskussion in
Gang zu bringen vermochten. Die angestrebte « optimale Form » der Auf-
schlieBung (Vorwort) auf die Gesprichspartner hin diirfte nicht allwegs
gegliickt sein. Z. BucHEr OSB

Das stammesgeschichtliche Werden der Organismen und des Menschen,
Bd. I: Deutung und Bedeutung der Abstammungslehren. Herausg. v. Dr.
Adolf Haas. Mit 16 Bildtaf., zahlreichen Abb. u. Tab. im Text. — Verlag
Herder, Freiburg i. Br. 1959. 532 S.

Das Gesamtwerk umfa3t 2 Béande. Der vorliegende 1. Band behandelt
die grundlegenden naturwissenschaftlichen Aspekte der Entwicklungslehre
im allgemeinen und des Menschen im besonderen, wihrend der angekiindigte
2. Band die philosophischen und theologischen Fragen dieses Problems be-
handeln soll.

Das gesamte die Entwicklungsproblematik umfassende Sachgebiet ist
in die far sie zustindigen Sonderdisziplinen aufgegliedert, die von einem
hervorragenden Team von Fachgelehrten bearbeitet werden. Doch stehen
die einzelnen Beitrdge nicht einfach unverbunden nebeneinander, sondern
sind durch den roten Faden einheitlicher Linienfithrung organisch mitein-
ander verbunden.

1. Zunichst entwirft F. Lotze (Munster) « die Geschichte des organischen
Lebens » (S. 9-63) ; es ist eine vorziiglich orientierende Bestandaufnahme der
grundlegenden geologisch-paldontologischen Urkunden, die die Geschicht-
lichkeit der organischen Evolution iiberzeugend zum Ausdruck bringen.

2. Dann befaBt sich J. Haas (Berlin) mit der « Entstehung des Lebens auf
der Erde » (64-109). Die Dokumente der Phylogenie sagen nur, daf das Leben

12



178 Besprechungen

sich entwickelt hat ; aber die Frage nach der ersten Entstehung des Lebens
als solchen (Biogenesis) ist mangels lebensgeschichtlicher Dokumente aus der
prapaldozoologischen Zeit urkundlich nicht zu entscheiden. Dennoch bleibt
die Frage mit ihrer ganzen Wucht und ihrem weltanschaulichen Gewicht
stehen. Und der Verf. stellt sich ihr auch und untersucht vom naturwissen-
schaftlichen Standpunkt aus die Moglichkeit der Entstehung des Lebens aus
der unbelebten Materie (biochemische Evolution) mit dem Ergebnis, daf
alle Versuche, die spezifisch organismische Ordnung der Zelle, auch der ein-
fachsten, aus materiellen Bedingungen herzuleiten, bisher nicht gelungen
sind und auch nicht gelingen kénnen, weil das Leben ein Novum darstellt,
also nur durch einen hinzutretenden neuen Faktor erklart werden kann, der
den neuen Ordnungstypus des Lebendigen konstituiert. Den Ursprung dieses
Faktors zu bestimmen ist nicht mehr Sache der Naturwissenschaft, sondern
der Philosophie. Und die am Christentum orientierte Philosophie spricht von
Schopfung.

3. Der gleiche Biologe untersucht dann « die cytologischen Grundlagen
der Evolution » (110-165). Da die phdnotypisch erworbenen Merkmale nicht
vererbbar sind, kann Evolution nur dadurch méglich werden, da3 die Erb-
masse selber (Gene, Chromosomen, Genom) umgebildet wird. Die Frage ist
dann, ob und wieweit derartige karyoplasmatische Umwandlungen eine
transspezifische Evolution erméglichen. Die bisherigen Erfahrungen zeigen
aber, daBl auf diesem Wege nur Typusinderungen, bei Tieren innerhalb der
Gattung, bei Pflanzen innerhalb der Familie, beobachtet wurden, woraus
folgt, daB nur die mikro-evolutive Abwandlung schon bestehender Typen
gesichert ist, nicht aber die makro-evolutive Entstehung grundlegend neuer
Typen.

4. Die drei folgenden Abschnitte sind von dem als Anthropologen best
ausgewiesenen Jesuitenpater Paul Overhage (Koblenz) verfaBt. Zunichst
verfolgt er kritisch den Zusammenhang zwischen « Keimesgeschichte und
Stammesgeschichte » (166-197). Nach Haeckels « biogenetischem Grund-
gesetz » ware die Phasenfolge der Keimesgeschichte (Ontogenie) als kurze
Wiederholung und damit als stammesgeschichtliche Urkunde der Entwick-
lungsstadien (Phylogenie) zu bewerten. Mit diesem « Gesetz » ging aber die
nachfolgende Biologie streng ins Gericht mit dem Ergebnis, daf3 der ganzlich
andere Verlauf der Keimesgeschichte einen Schlufl auf die stammesgeschicht-
liche Reihe adulter Formen {iberhaupt unméglich macht.

5. Dann wendet sich O. der eigentlichen Kernfrage zu, dem « Problem
der Abstammung des Menschen » (198-284). Der fossile Befund wird sorg-
faltig gesichtet und kritisch durchgemustert. Er zeigt, daB3 die Evolution des
menschlichen Leibes als Hypothese zu bejahen und der wissenschaftlichen
Forschung als Leitgedanke unterstellt werden kann. Hierbei ist aber das
Abstammungsproblem und das Faktorenproblem wohl zu scheiden. Hier
steht zundchst nur die erste Frage zur Diskussion : LaBt sich die Erschei-
nungsform des menschlichen Leibes von vorzeitlichen Primaten herleiten ?
DafB eine Abstammung in direkter Linie von heutigen Anthropoiden nicht
in Frage kommt, wird heute allgemein angenommen. Wie aber steht es mit
den fossilen Primaten der Vorzeit ? Hier stehen als menschliche Ahnen



Besprechungen 179

eigentlich nur noch der Oreopithecus des Pliozdns und der Australopithecus
des Pleistozins in Diskussion. Aber auch sie sind nicht Ubergangsglieder
in gerader Linie, kommen also als direkte Vorfahren der Hominiden nicht
in Frage. Fiir den Oreopithecus scheint die Sachlage eindeutig. Was den
Australopithecus betrifft, so lehnt O. ihn als echten Menschen ab, weil er
nicht kulturfihig gewesen sei, und weist ihm einen Platz auf einer Seiten-
linie zu. Ob der Verf. darin recht behilt, ist doch wohl noch eine offene Frage
(erst jungst will Prof. Leaky, 1t. NZZ v. 26. 3. 61, Beweise vorgelegt haben,
daB der Australopithecus Gerite « hergestellt » habe, die dem Préchelléen-
Acheulléen angehoren sollen). — Sehr klar ordnet und beschreibt dann O.
die fossilen Formen der sicher echten Menschen des Eiszeitalters. Dabei
wendet er sich eindringlich gegen die Dreistufenhypothese der klassischen
Deszendenztheorie, die die Anthropus-, Pithecanthropus- und Homo sapiens-
Formen als historische Stufenfolge der Menschenentwicklung deutet, wih-
rend O. mit Recht und in Ubereinstimmung mit vielen modernen Anthro-
pologen diese nur als Formenkreise durchwegs echter Menschen wertet. In
diesen verschiedenen Formen erweist sich der Mensch als Typus von gro3er
Variationsbreite ; und die fossilen Befunde legen nahe, daf3 die theromor-
phen Typen durchaus nicht die urtiimlichen und édltesten sein miissen, son-
dern ebensogut als spitere Abwandlungen der mehr sapienshaften Ausgangs-
typen aufgefalt werden koénnen. Der eigentliche Urmensch wire dann viel
« menschlicher » zu denken als manche seiner « degenerierten » Nachfahren —
eine Perspektive, die O. in einem gesonderten Bindchen nochmals aufgreift
und weiterfiihrt (s. nachfolgende Besprechung).

6. Im folgenden Abschnitt kommt dann das Faktorenproblem, «das
Problem der Anthropogenese » (285-387), zur Sprache, d. i. die Frage nach den
Ursachen, die fiir die Umformung des tierwesigen zum menschwesigen Leib
bewirkt haben kénnten. Hier gibt es einen ganzen Urwald von Hypothesen,
die den evolutiven Aufstieg zu erkliren versuchen und die in ihrer Zahl und
Zwiespiltigkeit die fundamentalen Schwierigkeiten spiegeln, die der Losung
dieser Frage entgegenstehen. Mit ihnen setzt sich O. redlich auseinander.
Aber die Einmaligkeit, Eigenartigkeit und einsame GroBe des aus der Tier-
welt herausragenden Typus « Mensch », ist, so schlieBt O. mit Recht, schon
nicht mehr ein rein zoologisches Problem, zumal wenn man auch noch seine
Geistigkeit miteinbezieht, auf die hin ja auch der Menschenleib von Grund
auf hingeordnet erscheint. Die Biologie allein wird es also niemals 16sen.

7. Darum wird nun das Wort dem Kulturanthropologen erteilt. K.]J.Narr
(Gottingen) untersucht « die A bstammungslehre im Lichte der Kulturgeschichie»
(388-452). In der Frage nach den ersten echten Menschen kommt nicht den
Fossilien oder der Biologie, sondern den Zeugnissen der Kultur die entschei-
dende Bedeutung zu. In der Tat bestitigen sie das Zeugnis der Fossilge-
schichte, da der dlteste als Mensch gewertete Typus « homo faber » und also
« homo sapiens », d. h. ein geistig vollwertiges Wesen war. Mit aller Scharfe
wendet sich N. gegen das (darwinistische) Vorurteil, die technische Verfeine-
rung bedeute nicht nur eine Verfeinerung der Intelligenz, sondern deren all-
mahliche Entwicklung aus der Tierpsyche. Die Zeugen der Kultur, sorgfiltig
und vorurteilslos gepriift, « zeigen uns auch den urgeschichtlichen Menschen



180 Besprechungen

einmalig und einzigartig herausgehoben aus der ihn umgebenden Natur und
in seiner Geistigkeit offensichtlich nicht den vermeintlichen Evolutions-
gesetzen unterworfen » (S. 451).

8. Im letzten Abschnitt, zugleich als Uberleitung zum 2. Band gedacht,
schenkt der Herausgeber, 4. Haas S]J, in seinen « Naturphilosophischen Be-
trachtungen » (388-512) den die Entwicklung bestimmenden Aspekten der
Abstammungsproblematik die gebithrende Aufmerksamkeit. Bei allem rela-
tiven Gewicht ektogenetischer Faktoren ist Entwicklung letztlich doch nur
endogenetisch und damit final zu verstehen. Die Phylogenese ist « kein neben
der Einzelentwicklung herlaufender und véllig wesensgemal3 verschiedener
Prozel gegeniiber der ontogenetischen Entwicklung », sondern geht durch sie
hindurch und ist ihr tibergeordnet. Hoherentwicklung la3t sich nur begrei-
fen, wenn ihre eigentlichen, im Grunde metaphysischen Wurzeln mitgesehen
werden. Mit dieser Ausweitung des Horizonts stellt H. das Entwicklungs-
problem in den Zusammenhang mit der groBen abendlandischen Tradition,
von der sich « ein Grof3teil der extremen Abstammungstheoretiker entfernt
hat » (Vorwort). '

Den einzelnen Abschnitten sind ausfiihrliche Verzeichnisse der wichtig-
sten und neuesten Fachliteratur beigegeben und das Ganze mit einem gedie-
genen Personen- und Sachregister abgeschlossen. Schon dieser 1. Band ist
ein wirkliches Standardwerk : griindlich im Inhalt, sachlich in der Darstel-
lung, grundsitzlich in der Haltung. Der fiir den 2. Band aufgesparten Bear-
beitung der philosophischen und theologischen Fragen dieses so eminent be-
deutungsvollen Problems sehen wir mit starkstem Interesse entgegen.

Z. BucHEr OSB

Overhage, Paul: Um das Erscheinungsbild der ersten Menschen. Mit
einer Einfithrung von K. RauNER. Mit 4 Bildtafeln u. 5 Abb. im Text.
(Quaestiones disputatae, Bd. 7.) — Verlag Herder, Freiburg i. Br. 1959. 107 S.

‘ In seiner Einfithrung (S. 11-30) rechtfertigt P. Karl Rahner SJ die Be-
handlung dieses Themas in der Schriftenreihe der « Quaestiones disputatae »,
da gerade diese Frage auf Grund der heutigen neuen Erkenntnisse an den
christlichen Menschen und an den Theologen herangetragen wird. Er ana-
lysiert das ontologische Verhdltnis von Seele und Leib, die ja nicht nur zwei
zu einer Wirkenseinheit verbundene Dinge, sondern konstitutive Prinzipien
eines einzigen Seienden sind. Daher ist auch die Frage sinnvoll, ob der Geist,
der in die Leiblichkeit eingegangen ist, auch irgendwie im Morphologischen
oder Physiologischen des leiblichen Erscheinungsbildes sich derart mani-
festiere, daB3 der Paldontologe ein Fossil auch empirisch als spezifisch mensch-
liches erkennen und von einem tierischen Fossil unterscheiden konnte, und
antwortet : Non liquet. Ebensowenig lasse sich philosophisch oder theolo-
gisch a priori entscheiden, ob ein Unterschied im Erscheinungsbild von Tier
und Mensch immer und iiberall feststellbar sei ; wie es faktisch war, sei eine
Frage a posteriori. Schlieflich wird gefragt, ob das paldontologische Erschei-
nungsbild eine nachparadiesische, « infralapsarische » Entwicklung zum Aus-
druck bringe bzw. fiir den ersten Menschen vor dem Fall bestimmte leibliche
(brutalere) Gestalteigenschaften auszuschlieBen wiren. Auch hier 1i3t sich



Besprechungen 181

nichts vorwegentscheiden. Darum wird der Theologe, der sich fir die leib-
liche Erscheinung des ersten Menschen interessiert, gut daran tun, zunachst
hinzuhoren, was der Paliontologe zu dieser Frage zu sagen weil3.

Und eben dies unternimmt nun Overhage. In den ersten drei Abschnitten
reicht er dem Theologen die biologischen und anthropologischen Materialien
dar fir die Frage nach der leiblichen und geistigen Verfassung der Frihmen-
schen, wie sie in der Fossilgeschichte sich zeigt. Die Darstellung deckt sich
inhaltlich mit dem, was der Verf. in dem oben besprochenen Werk iiber
« das stammesgeschichtliche Werden der Organismen und des Menschen »
(S. 220-284) dargelegt hat und das zu der iiberraschenden Perspektive fithrt,
die nach Kilin darin liegt, « dafl das Bild des Menschen im Blickfeld der
Biologie immer menschlicher erscheint ... An die Stelle des brutal-tierhaften
Urmenschen, wie er in der Phantasie von Ernst Haeckel lebte, ist heute ein
Menschenbild getreten, aus dessen Antlitz seit Beginn der Hauch des Geistes
weht » (S. 79).

Im 4. Abschnitt untersucht dann O. das « kérperliche Erscheinungsbild
der ersten Menschen ». Auf Grund von Fossilvergleichen und deren zeitlichen
Einordnung kommt er zu einer Auftassung, die von derjenigen frither von
P. Riuschkamp S] vertretenen und von den Theologen fast allgemein tiber-
nommenen Deutung abweicht : die frithere Meinung nahm an, die Stamm-
eltern hitten das urtiimliche tierdhnliche Aussehen der Vorneandertaler ge-
habt, wobei das deszendenztheoretische Motiv einer allmédhlichen Evolution
in leiblicher und geistiger Hinsicht anklang. Dieser These setzt O. entgegen :
1. die theromorphen Merkmale diirfen nicht als arthafte Inferioritit (als
etwas Vor- oder Untermenschliches) gedeutet werden ; 2. die geistige Ver-
fassung des Frithmenschen mul3 héher als bisher eingeschitzt werden ; und
3. sind auch bei den frithesten Typen und denjenigen des ganzen Eiszeit-
alters neben den theromorphen auch sapienstiimliche Merkmale gleichzeitig
vorhanden. Daraus folgt, daf3 die ersten Menschen Formen dargestellt haben,
« die sich zwar der sapienstiimlichen Merkmalskombination niherten, sie
aber nicht véllig verwirklichten, weil gewisse theromorphe Ziige, wenn auch
in schwicherer Ausbildung, ihr Erscheinungsbild bestimmten » (S. 100).

Beide Beitrage zeichnen sich aus durch ihre prizise Formulierung und
die von der Sache her noch immer gebotene Vorsicht des Urteils.

Z.BucHEr OSB

Psychologie

Caruso, Igor A.: Bios Psyche Person. Eine Einfiihrung in die allge-
meine Tiefenpsychologie. In Zusammenarbeit mit Edmund FRUHMANN,
Sepp ScHINDLER, Adalbert WEGELER und Karl voN WUCHERER-HULDEN-
FELD. — Karl Alber Verlag, Freiburg-Miinchen 1957. 1x-448 S.

Die Gesamtabsicht des Verf. wird von ihm eingangs folgendermafen
skizziert : Das Buch will unter stindiger Bezugnahme auf die empirischen
Befunde, die vor allem die Tiefenpsychologie in der Forschung iiber den



182 Besprechungen

Menschen gewonnen hat, « eine theoretische Anthropologie fragmentarisch
entwerfen » und dabei Wege erschlieBen, auf denen die verschiedenen « Psy-
chologien » einem « halbwegs kohirenten Menschenbild » wieder entgegen-
gefiihrt werden konnen (V). Die Untersuchungen verhehlen nicht die grund-
satzlich christliche Orientierung des Autors und seiner Mitarbeiter, stellen
jedoch keineswegs « Ideologie » gegen « Ideologie ». Vielmehr vollziehen sie
sich in dynamischer, denkoffener Auseinandersetzung mit den Phinomenen,
um von ithnen her Wahrheit iiber den Menschen zu gewinnen.

Ausgehend von der Definition der Tiefenpsychologie, wonach deren
spezifische Aufgabe innerhalb der gesamten Seelenkunde darin besteht, die
fortschreitende BewuBtwerdung unseres psychischen Lebens wissenschaft-
lich zu erfassen (3-16), verfolgt der Autor unter stammesgeschichtlichem
und individualpsychologischem Aspekt die Prozesse der Personalisation.
Der die stammesgeschichtliche Genese behandelnde Abschnitt (19-76) macht
unter anderem ein Grundmerkmal alles Lebendigen sichtbar : das zielgerich-
tete Verhalten. Das Lebewesen unterscheidet sich vom Leblosen durch ein
dynamisches « Innen », das sein eigenes Gestalt- und Verhaltensprinzip in
sich enthdlt und gleichsam schopferisch das « Telos » seiner gesamten Lebens-
auBerungen aus sich selbst heraus entwirft und verfolgt. Als Ziel des mensch-
lichen Lebenstriebes erweist sich die Personwerdung, die Entfaltung des
Bewufltseins.

Im zweiten weitziigig angelegten Hauptabschnitt geht Caruso nun der
Frage nach, ob die Finalitit, die stammesgeschichtlich sichtbar gemacht
werden konnte, sich ebenfalls in der Individualgenese unserer seelischen Ab-
laufe vorfinden laBt (79-411). Dabei legt er unter elastischer Einbeziehung
der anderen analytischen Schulen das Modell zugrunde, das Sigmund Freud
von der menschlichen Psyche und deren Funktionsinstanzen entworfen hat.
(Dessen Trieblehre wird ein instruktiver und zugleich kritischer Exkurs ge-
widmet : 211-312.) Als Gesamtergebnis kann auch aus der Genese der Einzel-
psyche und ihrer Dynamismen bei aller Variationsbreite der Phénomene
doch eine bleibende Bewegungsgestalt herausgelost werden : dem mensch-
lichen « Innen » ist eine Antriebstendenz eigen, die vom ge-lebten zum er-
lebten, vom unbewufiten zum bewufBten Leben driangt. Die Welt des Bios
und der Psyche streben von sich aus dazu, immer vielseitiger und umfassen-
der in die Sphére des « Selbst », der Person, zu gelangen, um erst dort voll
zum « Eigentum » des Menschen zu werden und von hier ihre eigene Inte-
gration zu erhalten. Freilich darf diese « Aufwirtsentwicklung » keineswegs
simplifiziert verstanden werden. « Die Progression ist méglich, jedoch nicht
notwendig » (399). Die Ambivalenz, die allen unseren seelischen Dynamis-
men innewohnt, verbietet die Annahme, die Antriebstendenz zum Perso-
nalen kidme unausweichlich zum Zuge. Aber die Grunddynamik unseres
Lebenstriebes zum je hoéheren Niveau durch alle Funktionsinstanzen hin-
durch 1aBt sich nicht verkennen.

Mit dieser Erhebung wird das heute so vielseitig einwirkende anthropo-
logische Axiom der Freud’schen Trieblehre von einer letzten, uns innewoh-
nenden Widerspriichigkeit erschiittert : es besteht keine unversonliche Anti-
nomie zwischen den Bediirfnissen des Es und denen der personalen Sphire



Besprechungen 183

(vgl. 212). DaB Freud die konstruktive Potenz des Uber-Ich und damit des
Gewissens fiir die Entfaltung der gesamten Person nicht zu erkennen ver-
mochte, hat seinen Grund nicht im empirischen Befund, sondern in bio-
graphischen Daten und weltanschaulicher Vororientierung des groen Ana-
lytikers. — Freilich, die Integration der Partialtriebe ist vom « Selbst» in
stindigem, dynamischem Prozel3 zu leisten, sie eignet ihnen nicht als ge-
sicherter Zustand.

Die vielfiltigen Aspekte, unter denen das Gesamtproblem beleuchtet
wird, bleiben hie und da fragmentarisch ausgefiihrt. Zu Einzelheiten lassen
sich von philosophischer und psychologischer Seite kritische Fragen geltend
machen. Im ganzen aber wird derjenige, der eine origindre « Auseinander-
Setzung » der Tiefenpsychologie und ihrer bisherigen philosophischen Deu-
tungen zugunsten einer neuen anthropologischen Orientierung sucht, die
Arbeit mit groBem Gewinn lesen. S. PFORTNER OP

Liickert, Heinz-Rolf: Konflikt-Psychologie. Einfilhrung und Grund-
legung. — Ernst Reinhardt Verlag, Miinchen-Basel 1957. 592 S.

Der Titel des Buches li3t eine Spezialuntersuchung vermuten. Es geht
dem Autor jedoch nicht in erster Linie um die Erhellung einzelner, wenn
auch typischer Konflikte. Vielmehr glaubt er in der « grundsatzlichen Kon-
flikttrichtigkeit » ein allgemeines Merkmal unseres psychischen Lebens fest-
stellen zu kénnen (6). Der Mensch ist ihm ein Konflikt iberwindendes Wesen
(558 ff.).

Widerstreit ist nur moglich, wo komplexe Konstellation vorliegt. Nun
ist unsere Psyche in eminenter Weise komplex. Freilich, auch das Tier unter-
liegt dem Zusammenspiel verschiedenster Dynamismen. Aber es steht nicht
in jenem Spannungsfeld, das uns aus der Dialektik unserer elementaren Pro-
zesse und den sittlich-kulturellen Anspriichen erwichst. In der Polaritidt der
primédren Bediirfnisse und der ethischen Normation sieht L. den mensch-
lichen Konflikt zentral und wesensnotwendig begriindet.

Um die Konfliktbildung in ihren vielfidltigen Erscheinungsformen be-
grifflich sauber und maoglichst erschépfend zu erfassen, widmet der Verf. zu-
nichst den elementaren Prozessen, den Bediirfnissen, mit ihren Motivationen
eine griindliche Untersuchung (47-356). Ihr 1Bt er eine Darstellung der Nor-
mation unserer Erlebnisse und Verhaltensformen in deren komplexer Kon-
stellation folgen, worin die Linien fiir die Uberwindung der Konflikte bereits
eingezeichnet sind (357-524). Er schliet mit einer anthropologischen Bestim-
mung des Konfliktes und seiner Bedeutung fiir menschliche Daseinsverwirk-
lichung (525-564).

Das Buch ist in vieler Hinsicht bemerkenswert. Schon seine didaktisch
kluge Methodik ist erfreulich. Der Leser wird immer wieder vom Phinomen
her zur Deutung der psychischen Verhiltnisse gefiihrt. Das geschieht in einer
allgemeinverstidndlichen und klaren Sprache. Was den inhaltlichen Aufbau
angeht, so hat der Verf. mit der « Konflikt-Situation » einen zentralen anthro-
pologischen Befund gesichtet, dessen Schliisselkraft er fiir eine dynamische
Psychologie unserer Gesamtpersonlichkeit hervorragend deutlich zu machen



184 Besprechungen

versteht. GewiB, er stiitzt sich dabei zunachst auf das von Freud entworfene
Modell (vgl. 6 f.). Man erkennt unschwer, da3 mit den Bediirfnissen als den
elementaren Initien unseres Seelenlebens (47-99) das « Es» der Psychoanalyse
zur Sprache kommt. Man findet in der Steuerungsinstanz und ihrer Funk-
tion, der « Regulation », das Realitdtsprinzip und in der Normation mit der
ihr zugeordneten Instanz das « Uber-Ich » des groBen Psychoanalytikers
wieder. Aber ganz abgesehen davon, dafl der Autor unter umfassender Ein-
gliederung des Erkenntnisgewinns, den die experimentelle und phinomeno-
logische Psychologie gefordert hat, die psychoanalytische Grundkonzeption
der menschlichen Psyche erheblich rundet und selbstindig erweitert, ent-
faltet er eine durchaus eigene Deutung vom Spannungsfeld zwischen « Es »
und « Uber-Ich ». Er bietet damit der Psychologie von heute eine neue anthro-
pologische Orientierung an.

Den Fortschritt in seiner Gesamtkonzeption in bezug auf eine theore-
tische Grundlegung der Psychologie sehen wir in Folgendem. Zunichst wird
eine Ableitung des Sittlichen von den elementaren Bediirfnissen zuriick-
gewiesen. Die sittlichen Wertgefiihle sind origindrer Herkunft (439 ff.). Dar-
iiber hinaus wird das Psychische als dialogisches Geschehen enthillt und
somit sein Bezug zum Gegenstindlichen, AuBerpsychischen gezeigt. Das
fihrt zur Erkenntnis, daB « der Wesensschwerpunkt des Sollens in einem
transpsychischen, transindividuellen und dariiber hinaus transempirischen ...
Sein » liegt (358), jede Psychologie als Wissenschaft ohne philosophische
Grundorientierung also unméglich ist. Und schlieBlich benennt L. die grofle
Licke, die seit langem klafft und die er zugleich zu schliefen versucht : Die
Normation und die ihr zugeordneten Erscheinungen sind « noch kaum in die
psychologische Diskussion mit einbezogen » (359). Er gibt dem Gewissen und
seinen Umkreisphinomenen (SchuldbewufBtsein, Reue- und Sihneerleben,
Pflicht-, Scham- und Ehrgefiihl) endlich innerhalb der « wissenschaftlichen
Psychologie » einen legitimen Ort. — Das Werk bietet nicht nur einen viel-
informierten Einblick in den Stand der gegenwartigen Psychologie. Es kann
dariiber hinaus als hochst wertvoller Beitrag fiir eine neue tragfihige Anthro-
pologie angesprochen werden. S. PFURTNER OP

Janssen, Otto: Das Beziehungsgefiige der menschlichen Handlung und
das Problem der Freiheit. — Ernst Reinhardt Verlag, Miinchen-Basel 1959.
51 S.

Um die Moglichkeit der Freiheit menschlicher Handlungen aufzuweisen,
untersucht Janssen die Struktur der AufBlen- und Innenseite unseres Tuns.
Er schreibt dem « Ich » die Urheberschaft des Handelns zu und lehnt ent-
schieden die Behauptung ab, das « Ich » werde erst « auf dem Riicken einer
Handlung » existent. Das Motiv, welches eine Handlung veranla@t, ist als
Zweckverhalt ein Grund des Handelns, hat aber nicht mit Notwendigkeit
den konkreten Sachverhalt der Handlung zur Folge. So ergibt sich die Mog-
lichkeit der Willensfreiheit. Die ganze, nicht sehr leicht nachzuvollziehende
Argumentation des Verfassers scheint uns wertvoll, auch wenn die Ziel- oder
Gegenstandsbezogenheit unseres Wollens vielleicht zu sehr im Hintergrund
bleibt. Die Freiheit des Handelns ist nach Janssen zu postulieren, weil sich



Besprechungen 185

die dem handelnden Ich mogliche Vorschau auf den zukiinftigen Erfolg der
Handlung nicht mit einem ursichlichen Determinismus vereinbaren laft.
Demgegeniiber spielt bei Janssen das Erlebnis der Willensfreiheit oder der
Wahlfreiheit eine auffallend geringe Rolle. G. HorLzaHERR OSB

Recht und Gesellschaft

Fuchs, Joseph, SJ: Lex naturae. Zur Theologie des Naturrechts. —
Patmos-Verlag, Diisseldorf 1955. 189 S.

Im ersten Teil (9-42) behandelt der Autor das Naturrecht in der Offen-
barung, und zwar zunichst in den kirchlichen Verlautbarungen, sodann in
der Bibel, wobei er sich auf die Briefe des Apostels Paulus beschrinkt. Im
zweiten Teil geht er auf die Theologie des Naturrechts ein (43-176). Er steht
ganz auf dem Boden der thomistischen Philosophie, vor allem beziiglich der
Universalerkenntnis. Der bei Thomas von Aquin schillernde Begriff der sekun-
diaren Prinzipien wird geklirt. Von der natura pura aus erkennt F. ein
« absolutes » Naturrecht, das alle Forderungen enthilt, die dem Wesen des
Menschen und der Dinge entsprechen. Selbstverstindlich sind diese abso-
luten Prinzipien, wie der Verfasser mehrmals betont, noch sehr inhaltsarm
und formal. Dennoch reichen sie aus, um au1 die je und je verschiedene
Situation angewandt zu werden. Wahrend, wie gesagt, die dem Wesen ent-
sprechenden Prinzipien als « absolutes » Naturrecht bezeichnet werden, gibt
der Autor den angewandten Prinzipien, die der je und je verschiedenen
Gestalt der menschlichen Natur (Paradieseszustand, siindiger Zustand) ent-
sprechen, den Namen « relatives » Naturrecht. Das relative Naturrecht, wie
es sich im Paradieseszustand gestaltet hatte, erhdlt nun den Namen « pri-
mares » Naturrecht, wihrend das Naturrecht des siindigen Zustandes « sekun-
déres » Naturrecht genannt wird. Dabei ist wichtig zu beachten, daf} es sich
beide Male um das angewandte Naturrecht handelt. Die Ausdriicke « primar »
und sekunddr » entnimmt der Autor der stoischen und altchristlichen Tra-
dition. Die Ausdriicke stammen also aus einer rein geschichtlichen Betrach-
tung des Naturrechts. Theologisch hei3t das aber : aus einer heilsgeschicht-
lichen Betrachtung. Heilsgeschichtlich steht das Paradies vor dem Siinden-
zustand. In gewisser Hinsicht war die Paradiesesordnung eine idealere als
die Ordnung des siindigen Zustandes. Doch ist diese Verschiedenheit im
« Vollkommensein » nur eine Folge davon, da3 die gleichen absoluten Rechts-
prinzipien auf verschiedene Seinswirklichkeiten stoBen. Der Verfasser hebt
darum mit gutem Grund hervor, da3 es sich nicht um eine Transformation
des Rechts handelt, sondern vielmehr um verschiedene Anwendungen ein
und desselben absoluten Rechtes. Er zeigt an Beispielen, wie verschieden
die Anwendung der absoluten Normen auf die je und je verschiedene Situa-
tion sein kann. Im gefallenen Zustand des Menschen kann die Anwendung
der absoluten Naturrechtsnormen soweit der Situation des Gefallenseins ent-
gegenkommen, dal3 ein positives Gesetz sogar die Moglichkeit der Eheschei-
dung offen liBt. Der Autor betont ausdriicklich (96 f.), daB es sich hierbei



186 Besprechungen

nicht um eine Handlungsnorm handeln kann, sondern nur um die Nicht-
sanktionierung einer unerlaubten Tat aus dem Grunde, ein groBeres Ubel
zu verhindern.

In den Ausfithrungen iiber Recht und Liebe zeigt F., daB es eine natiir-
liche Ordnung ohne Gottes- und Néichstenliebe tiberhaupt nicht geben kann.
Zutreffend sagt er, aus der Existenz eines personlichen Schépfergottes er-
gebe sich unmittelbar die naturrechtliche Forderung der Gottes- und Nich-
stenliebe. Er sieht darin eine « theologische » Tugend, die selbstredend von
der ubernatiirlichen Caritas unterschieden werden miisse. Da diese Liebe
aber, wie der Verfasser selbst hervorhebt, eine naturrechiliche Forderung ist,
kénnte man wohl die Frage stellen, ob sie eine wirkliche « Liebe » ist oder
ob sie nicht vielmehr mit einer der Gerechtigkeiten identisch ist, von denen
Thomas spricht. Man kénnte hier an die « justitia generalis » des hl. Thomas
denken, A, B, Urg OP

von Nell-Breuning, Oswald, S. J.: Wirtschaft und Gesellschaft heute,
Bd. III: Zeitfragen 1955-1959. — Herder, Freiburg i. Br. 1960. vim-424 S,

Seinen beiden Bidnden « Wirtschaft und Gesellschaft » (S. diese Zeit-
schrift Bd. 4, 1957, S. 88-91, und Bd. 5, 1958, S. 75-77) hat P. von Nell-
Breuning nun den dritten folgen lassen, eine Zusammenstellung von Ver-
offentlichungen der Jahre 1955-59. Mehr noch als in den beiden voran-
gegangenen Banden sind es Gegenwartsthemen, Fragen der tdglichen Dis-
kussion, die behandelt werden, so u. a. Soziale Marktwirtschaft, Deutsch-
lands Wiedervereinigung, Eigentum und Vermogensbildung. Hier sind die
Dinge noch im FluB ; es ist kaum moglich, endgiiltiges zu sagen. N.-B, weist
selbst darauf hin (S. 30/31), wie die Voraussetzungen, unter denen diese oder
jene Worte gesprochen wurden, immer wieder gepriift werden miissen. In
unserer sich stindig wandelnden pluralistischen Gesellschaft kann man nicht
mit einem Schema arbeiten, wohl aber mit Grundsitzen. Uber dieses Grund-
siatzliche, iber die Notwendigkeit von Grundwerten und MaBstiben, ist in
dem 1. Kapitel « Gesellschaft », besonders in dem Vortrag « Unsere Gesell-
schaft und ihr kulturelles Gesicht » ausgezeichnetes gesagt. Hier halt der
Kulturkritiker der kommerzialisierten Gesellschaft, die immer mehr dem
praktischen Materialismus verfillt (vgl. S. 9), ungescheut den Spiegel vor.
Den Mut, auch unpopuldre Dinge klar auszusprechen, hat man N.-B. schon
friher bescheinigt. Er zeigt sich z. B. bei der Behandlung der Eigentums-
frage (S. 34 ff.). Der Satz, daB « je mehr die Sozialbeziehungen sich ver-
dichten, sich die Sozialgebundenheit des Eigentums entsprechend stirker
geltend macht », ist ebenso wirklichkeitsnah wie der folgende, da3 « nur die
Moglichkeit der Enteignung die Institution des Eigentums gesellschaftlich er-
traglich macht ». — Mutige Worte finden sich auch in einem Vortrag vor Ver-
triebenen, wo es heiBt (S. 113/4), daB « manches Unrecht in der Welt sich
ohne neues Unrecht nicht riickgangig machen 1a3t », und daB « es ein hdheres
Recht gibt als den Anspruch des Einzelnen auf seine Rechtsposition, und
daf3 es Fille gibt, wo der Einzelne ... im Interesse des inneren und auleren
Friedens, zur Verhiitung noch gréBeren Ubels auf Rechtsanspriiche zu ver-
zichten bereit sein muf ».



Besprechungen 187

N.-B.s Stellung zu den Gewerkschaften ist bekannt und gelegentlich
nicht ohne Widerspruch geblieben. Aber auch hier 1a8t er es nicht an Kritik
fehlen (S. 218 ff.) und betont seine Berechtigung, dem DGB auch unan-
genehme Dinge zu sagen (S. 328). Die zunehmende Politisierung des DGB,
seine einseitige Orientierung zur SPD, lassen den Anspruch, Einheitsgewerk-
schaft sein zu wollen, immer problematischer werden (vgl. auch S. 131).
N.-B. mochte die Gewerkschaften zur Kulturbewegung werden lassen (S. 138).
Ob die Christen im DGB aushalten kénnen oder sollen, mag offen bleiben ;
N.-B.s Mahnung an sie, aktiv zu werden, auch als Christen immer « auf
Draht zu sein », stets als iiberzeugte Christen zu handeln (S. 176/7), trifft den
Kern der Sache.

Hochst akute Probleme werden in dem Kapitel « Eigentum und Ver-
mogensbildung » behandelt ; nur einige seien herausgegriffen : Wie beurteilen
wir die Stellung des Managers, ist er mit dem Kapital zu identifizieren
(S. 257 f.) ? Ist die Form der Kapitalgesellschaft noch zeitgemaf ? Ist die
Verfiigungsgewalt einer kleinen Schicht bevorzugter Nichteigentiimer noch
ertraglich (S. 261) ? Sehr richtig macht Verf. an anderer Stelle (S. 298) dar-
auf aufmerksam, daf3 durch die breitere Vermdégensstreuung zwar die Kon-
zentration des Kapitals in Hinden physischer Personen gemildert und ab-
gebaut werden kann, daB3 aber die Bedeutung der juristischen Personen und
der sie beherrschenden Nichteigentiimer dadurch nur wichst (Nebenbei :
Die angemessene Vertretung der Hunderttausende von Kleinaktionidren des
Volkswagenwerkes im A. R. ist nur ein Beispiel zu diesem Problem.) — Ist
es richtig, daB im Wirtschaftsproze das gegenstindliche Eigentum zum
Substrat, die daran tdatigen Menschen aber zu dessen Anhidngsel geworden
sind (S. 261, 284) ? Ist eine Vertretung des offentlichen Interesses in den
GroBgesellschaften wiinschenswert (S. 262, 267, 286), mul3 man nicht schlie3-
lich zu der Dreiheit Kapital-Arbeit-6ffentliches Interesse kommen (S. 285)? —
Sollte das Management, das heute seine Legitimation vom Kapital her be-
zieht, diese Legitimation nicht von der Arbeit her erhalten (S. 285/6), indem
schlieBlich « die Arbeit » sich das Kapital und damit auch das Management
« anmietet ? »

N.-B. fragt und kritisiert, er sucht Losungen, er deutet Moglichkeiten
an (z.B. Produktionsgenossenschaften, S.284), er geht in die Tiefe der
Probleme, aber er stellt keine Dogmen auf. So bietet auch dieser Band seiner
Veroffentlichungen eine Fiille wertvollster Anregungen fiir jeden, der mit

unseren Wirtschafts- und Sozialproblemen irgendwie zu tun hat.
A. TaieLe OSB

Von Krockow, Graf Christian : Die Entscheidung. Eine Untersuchung
iiber Ernst Jiinger, Carl Schmitt, Martin Heidegger. (Gottinger Abhandlun-
gen zur Soziologie, 3. Bd.) — Enke, Stuttgart 1958. 1v-164% S.

Drei Denker, die in den Jahren vor dem ersten Weltkrieg in einer
Atmosphére der biirgerlichen Sicherheit und des Wohlstandes heranwuch-
sen und die dennoch gerade gegen diese « Atmosphére » rebellierten, werden
vom Autor unter die Lupe genommen. Zwischen dem unmittelbar « welt-



188 Besprechungen

anschaulichen » Denken Jiingers und der « reinen » Philosophie Heideggers,
zwischen diesen beiden Extremen also, kommt dem dritten, Schmitt, durch
seine politische Theorie eine vermittelnde Stellung zu; dabei stellt das
Problem der Entscheidung die nicht nur dulere, sondern auch innere Gleich-
zeitigkeit der drei Denker dar : die dezisionistische Denkstruktur ! Damit
ist der Autor unmittelbar ins Zentrum der menschlichen Wiirde vorgestofBen,
das vom Standpunkt der Metaphysik mit « Freiheit », von dem der Ge-
schichtsphilosophie mit « Befreiung des Menschen » bezeichnet wird. Damit
aber erweist auch der Dezisionismus seine praktische Situationsgebunden-
heit, seine Schliisselstellung in der neuesten deutschen Geistesgeschichte.

Mit erstaunlicher Sachkenntnis und Klarheit geht der Autor an das
aufgezeigte Programm heran. Von einleuchtender Iolgerichtigkeit ist die
Disposition : (geschichtliche und ideologische) Vorbereitung, Dezisionismus
bei Jiinger, Schmitt und Heidegger, Abkehr und Auflésung, Entscheidung
und Geschichtlichkeit. Wesen, Ursachen und Ziele des Historismus werden
herausgearbeitet. « Er hat den vielleicht gro8ten Bruch vollzogen oder doch
eingeleitet, den wir in der abendldndischen Geschichte kennen » (8). Hegels
Gegeniiberstellung von Naturrechtslehre und Historismus wird nachvoll-
zogen, dieselbe vom eigenen Blickwinkel aus neu gezeigt : « In allem natur-
rechtlichen Denken erscheint die Entscheidung als begrenzt durch die vor-
gegebene Ordnungsidee. Das Wagnis, zu dem der Mensch aufgerufen ist, be-
steht nur darin, sich zu dem zu machen, was er der Idee nach schon ist.
Im Historismus dagegen entsteht die Einsicht in die durchgehende Relativi-
tat, die geschichtliche Bedingtheit aller Normen und Ideale » (10). Ergin-
zend fiigt der Autor noch die Betrachtungsweisen desselben Problems von
Marx und Kierkegaard bei (14 ff.), die sich ihrerseits wieder — gegenseitig —
ad absurdum fiihren.

Welche Auswirkungen auf die Staatslehre diese Ansichten haben, wird
dem Leser im 2. Kapitel vor Augen gefiihrt. Treitschkes Staats-« Defini-
tion » faBBt sie zusammen : « Das Wesen des Staates ist zum ersten Macht,
zum zweiten Macht und zum dritten nochmals Macht » (19) ; die Macht ist
schlieBlich zum Kriterium der Sittlichkeit erhoben (21), der siegreiche Krieg
als das letzte Mittel zu jenem obersten Ziel der Machtentfaltung propagiert
(ebd.). Hart aber gerecht kritisiert der Autor diese Auffassungen, um an-
schlieBend den Rechtsstaat, den duBersten Gegensatz des Machtstaates,
verteidigen zu koénnen — allerdings nicht ohne mit scharfem Blick die Ge-
fahr der « Formalisierung » zu erkennen (25), die Hans Kelsen « zur duBersten
Zuspitzung gefiihrt hat » (26).

Mit groBem Interesse verfolgt man die Ausfiihrungen iiber den Kampf
des Biirgertums gegen sich selbst, den «ideologischen Klassenselbstmord »
(28 ff.), vollzogen durch die Modeerscheinung Lebensphilosophie (29), die
Parallelerscheinung Jugendbewegung (31) und den zwischen beiden ste-
henden Stefan-George-Kreis (36), mitbewirkt durch Kriegsausbruch (38)
und Republik (41). Hier diirften dem Leser viele neue Gedanken begegnen,
die eine bisher nicht beachtete Erklarungsmoglichkeit fiir zeitgeschichtliche,
ja politische Tatsachen bieten (Kriegsbegeisterung, Englandhafl, Politik-
feindlichkeit der Deutschen usw.).



Besprechungen 189

Im zentralen Kapitel « Dezisionismus » bei Jiinger, Schmitt und Heid-
egger wird wohl weniger die — vom Verfasser gut ausgewidhlte — dichteri-
sche Verherrlichung des Kampfes durch Jiinger, als vielmehr der Begriff
des Politischen von Carl Schmitt interessieren, der letztlich auf den Gegen-
satz von Freund und Feind zuriickgefiihrt wird (55). Der Exkurs iiber
«den Kampf gegen die Objektivitit im Faschismus» (58 ff.) zeigt in frap-
panter Weise die Zusammenhinge zwischen der Ausschaltung der Vernunft-
argumente (Vorurteil wird jetzt « Existenzialurteil» genannt!) und der
demagogischen Nutzanwendung aus diesen Theorien durch Hitler. Frappant
ebenfalls die Aufhellung der Schmitt’schen Sophismen: Wer auf Grund
einer Norm handelt, ist nicht souverin. Der Ausnahmezustand ist auler-
halb der Norm. Also besteht die Souverdnitit in der Entscheidung iiber den
Ausnahmezustand (60). Der Ausnahmezustand erfordert die Diktatur. Also
wird einzig die Diktatur dem Wesen des Politischen gerecht (61).

Im Gegensatz dazu diirfte dem Autor eine Aufhellung der Heidegger-
schen Gedankengidnge wohl nicht so gut gelungen sein — wenigstens fiir den
Laien ; doch kann man ihm das wohl kaum zur Last rechnen.

Das Ergebnis dieser Untersuchungen wird dahingehend zusammenge-
faBt : « daB der Dezisionismus nur den aufs hochste gesteigerten Ausdruck
einer Welle der Verzweiflung und des Selbsthasses des Biirgertums dar-
stellt » (91). Diese Charakterisierung zu beweisen, fillt dem Verfasser nicht
schwer. Er kann im 3. Kapitel (Abkehr und Auflosung) darauf hinweisen,
daB mit dem Auftreten des Nationalsozialismus, das eine wirkliche « Ent-
scheidung » gefordert hitte, diese gegen den Dezisionismus fiel (93). Die
drei Denker machen — jeder auf seine Weise — eine Kehrtwendung ; Schmitt
zum « konkreten Ordnungsdenken, Jiinger und Heidegger zum « wesentlichen
Denken ».

Zum 4., « systematischen » Kapitel méchten wir freilich einige Bedenken
anmelden. Die Darstellung der naturrechtlichen Position enthilt einen
zweifachen Irrtum (129). Erstens ist die Naturrechtslehre keine ideale Ord-
nung, sondern eine wirkliche. Zweitens tragt der Mensch echte Verantwor-
tung fiir die Verwirklichung und Verteidigung dieser Ordnung und ist da-
durch im wahren Sinn des Wortes « in die Entscheidung » gestellt — um in der
Terminologie des Verfassers zu bleiben. Daher ist auch die « fatale Alter-
native von Natiirlichkeit und Geschichtlichkeit » (133) zugunsten der Natiir-
lichkeit auflosbar; der Nachweis, daB auch die Ablehnung einer « Men-
schennatur » stets eine Wesensidee vom Menschen voraussetzt, 148t sich
tatsdchlich und nicht nur vielleicht erbringen, wie der Verfasser meinte.

Jedenfalls kann man sagen, daf3 allein schon der Einfall, drei an und
fiir sich ganz disparat stehende Denker unter dem Gesichtspunkt der « Ent-
scheidung » zusammen zu betrachten, ein Verdienst ist, zu dem man dem
Verfasser gratulieren kann, noch dazu, wenn es auf diese fesselnde Art ge-
schieht, mit der der Autor seine Aufgabe erfiillt hat. Jedem, der sich fiir die
hintergriindigen Zusammenhinge der jiingsten Vergangenheit interessiert,
empfehlen wir dieses Buch.

Einen kleinen Schénheitsfehler entdeckten wir auf S. 27, Zeile 3:
pacta (nicht pact) sunt servanda. F. M. Scamorz OP



190 Besprechungen

Fundamentaltheologie

Siegmund, Georg, Wunder : Eine Untersuchung iiber ihren Wirklich-
keitswert. — Morus-Verlag, Berlin 1958. 160 S.

In der westlichen Welt will man heute theoretisch kaum mehr dem
Materialismus huldigen (wenn er auch praktisch manchmal nur allzu kral3
herrscht). Es gilt sogar als guter Ton, irgendwie fromm zu sein. Wenigstens
soll es irgendeine Macht iber den Menschen geben, von der die Welt und die
Menschen stammen.

Daf@3 von einer solchen Auffassung aber noch immer ein weiter Schritt
zur Religion der Bibel ist, wird sofort klar, wenn man das « Wunder » in die
Diskussion wirft. Wunder in dem Sinn eines eigenen Eingreifens Gottes neben
dem Lauf der Natur oder gar gegen ihn scheinen vielen ganz undenkbar, so
daB man sich bemiiht, sie selbst aus der Heiligen Schrift hinauszuerklaren.
Und selbst manchem Katholiken ist der Glauben seiner Kirche an Wunder,
den er theoretisch teilen muB, will er nicht abfallen, eher peinlich und irgend-
wie riickstidndig, und er liBt sich kaum bewegen, einen Fall seiner Zeit und
Umgebung tatsichlich als Wunder anzuerkennen.

Hier scheiden sich die Geister. Fiir die Offenbarungsreligion, als die sich
die Kirche bekennt, ist das Wunder wesentlich, und es lohnt sich deshalb,
die Diskussion erneut aufzurollen, weniger in theoretischen Erérterungen, die
freilich auch nicht fehlen diirfen, sondern anhand von Vorfillen unserer Zeit,
die man verniinftiger Weise als Wunder bezeichnen mu@.

Georg Siegmund hat in seinem bescheidenen Biichlein wirklich Dankens-
wertes geleistet. Besonders interessant sind fiir den Leser die bei aller wissen-
schaftlichen Knappheit doch ausfithrlichen Berichte iiber verschiedene Hei-
lungen in Lourdes, die ja wegen des Arztebiiros besonders genau untersucht
werden konnten. Man sieht hier den Weg, auf dem man iiberhaupt zur Kon-
statierung eines Wunders kommen kann. Die arztliche Untersuchung bei
Heilungswundern kann feststellen, dal die Tatsachen natiirlich nicht erklar-
bar sind ; die kirchliche Behorde kann dann auf ein Wunder erkennen. Wer
mit Unvoreingenommenbheit liest, wird sich dem Eindruck nicht entziehen kon-
nen : Siegmund entschleiert auch die Sphinx « Naturgesetz », die — der Teufel
ist der Affe Gottes — selbst zu einer mythischen GroBe geworden ist und eine
niichterne Priifung des Wunders von vorneherein unméglich machen will.

Ob nun das Wunder den Glauben tatsichlich erzwingt, ist freilich eine
andere Frage, die sich der Autor auch stellt. Er meint, daB3 irgendeine reli-
giose Beziehung schon vorhanden sein muf, sonst ist ein wunderbares Ereig-
nis nur vollig unerkldrlich, hat aber nicht den « Zeichencharakter » an sich,
der zum Wunder gehort. Nun, da@3 es praktisch meist so ist, soll zugegeben
sein. AufschluBreich ist die Lektiire des Romans von Bruce Marshall « Das
Wunder des Malachias », auf den Siegmund tibrigens auch einmal hinweist.
Wenn aber der Mensch von Wesen « Horer des Wortes » ist — siehe das gleich-
namige Buch von Karl Rahner —, dann bedeutet es eben einen Abfall von
seinem Wesen, wenn er bei totaler Unerklirbarkeit stehen bleibt und sie in



Besprechungen 191

Kauf nimmt, zur Tagesordnung tibergehend. Es darf ihm nichts Unerklir-
bares geben. Und ist kein innerweltlicher Erklirungsgrund zu finden, so
mulB er eben gerade dadurch den auBler- und tuberweltlichen als gegeben er-
kennen.

Als fiir die Apologetik weiters wertvoll seien aus dem reichen Inhalt des
kurzen Buches noch die Kapitel « Jesus der gottliche Wundertiter » und
« Die Wunder Jesu als geschichtliche Tatsachen » genannt. Zur Abhebung
der Wunderheilungen von duBerlich @hnlichen Erscheinungen dienen die Aus-
fithrungen iiber « Heilung durch den Geist». Zum Schlul3 die «magistrale Ent-
scheidung » (wie es der Autor nennt) des Psychiaters Jean Lhermitte : « In
Lourdes gibt es psychosomatischen Einflu ebenso wie anderswo. Aber das
kann man feststellen, daB dieser Glaube an die unmittelbare Heilung un-
fahig ist, die ,Tatsachen von Lourdes’ zu erkliren ... Die wirklich wunder-
baren Heilungen ... fallen'nicht in den Bereich der Wissenschaft. Die Wieder-
herstellung von nervi optici oder von zerrissenen Nerven des plexus brachialis
erscheint fiir jeden Biologen als vollig unerhérte Sache, genau so wie die
Auferweckung eines Toten, der bereits in Verwesung iibergegangen ist oder
die augenblickliche Heilung eines Blindgeborenen oder eines von Geburt an
Taubstummen. » Zu loben ist die fliissige Art der Darstellung.

V. FLEscu OFM Cap

Kiing, Hans: Konzil und Wiedervereinigung. Erneuerung als Ruf in die
Einheit. — Herder, Wien-Freiburg-Basel 1960. 250 S.

Das neue Buch des Luzerner Theologen ist auf den ersten Blick nicht
so aufsehenerregend wie seine Dissertation. Dennoch enthilt es eine kithne
These, die groBte Aufmerksamkeit verdient. Von dem, was sonst iber das
kommende Konzil geschrieben wird, unterscheidet sich diese anregende
Studie durch eine ganz klare Zielsetzung und eine eindeutige Betrachtungs-
weise. Nach der Enzyklika « Ad Petri Cathedram » besteht das Hauptziel
des Konzils darin, « das Wachstum des katholischen Glaubens und die wahre
Erneuerung der Sitten des christlichen Volkes zu fordern, damit die Kirchen-
ordnung besser den Bediirfnissen und Bedingungen unserer Zeit angepalt
werde ». Kiing betrachtet diese Erneuerung in ékumenischer Perspektive.
Er untersucht, was eine Erneuerung im katholischen Raum grundsitzlich
besagen kann. In welchem Sinne ist die katholische Kirche eine « ecclesia
semper reformanda » ? (S. 51). Im 3. Kapitel wird die Frage nach dem « Wie »
gestellt : « Was diirfen wir Christen tun ? » (S. 53). Die Antwort wird in vier
Paragraphen gegeben : wir diirfen leiden, wir diirfen beten, wir dirfen Kritik
iben, wir diirfen handeln (S. 53-79). In den weiteren Ausfithrungen wird ge-
zeigt, daB eine katholische Erneuerung, wenn man sie richtig versteht, nicht
nur « innerkirchliche » Bedeutung hat, sondern von eminenter Bedeutung
fur die Wiedervereinigung der getrennten Christen ist. Man ist in der katho-
lischen Theologie daran gewohnt zu sagen, da Reform und Erneuerung nie
das Wesentliche, sondern nur das « Akzidentelle » betreffen konnen. Wie
richtig diese Aussage in seiner formalen Abstraktheit auch sein mag, es be-
steht die Gefahr, daBl man das « Akzidentelle » gleichsetzt mit « nebensach-
lich ». Daraus ergibt sich dann hiiben und driiben eine Art philosophischer



192 Besprechungen

Gleichgiiltigkeit, denn es ginge letzten Endes doch nur um Randgebiete,
Kleinigkeiten und unbedeutende Nuancen. Das groe Verdienst Kiings be-
steht nun eben darin, daf3 er klar hervorhebt, wie falsch eine solche nicht
immer klar ausgesprochene Meinung ist und wie ldhmend sie sich auswirkt.
Es gibt in der Konziliengeschichte Beispiele eines Versagens, weil man aus
verschiedenartigsten Griinden heraus sich « an keine radikale Reform » heran-
wagte, « sondern im Oberflichlichen » steckenblieb-(S. 90). Das Erneuerungs-
fahige und Erneuerungsbediirftige nimmt viel Raum im kirchlichen Leben
und Denken ein, mehr als man allgemein anzunehmen geneigt ist. Was Kiing
sagt iiber das Funktionieren des Primats, tiber das Verhdltnis von bischof-
licher und péapstlicher Autoritit, iiber die Moglichkeit einer « Rahmengesetz-
gebung », die Raum liBt fiir groBe lokale Unterschiede, tiber MeB{feier, tiber
Breviergebet oder Zolibatspflicht, sollte weder bei den Katholiken noch bei
den von uns getrennten Christen allzuleicht als « nebensédchlich » abgetan
werden. Wenn es der Kirche gelingt, in den kommenden Jahren unter In-
spiration des vom Heiligen Geiste gefiihrten Konzils eine solche Erneuerung
durchzufithren, wie sie Kiing (behutsam !) beschreibt, dann wire es durch-
aus nicht unmdoglich, daf sie vielen, die jetzt die groBte Mithe haben, in ihr
die « Catholica » zu sehen, doch wieder als das iiberzeugende « signum leva-
tum in nationibus » erscheint. Eine Gewissenserforschung groBen Stils sollte
unternommen werden. Aber auch die evangelischen Briider werden sich ein
solches Unternehmen nicht ersparen kénnen (S. 260). Wenn die Folge sein
wird, daB3 die Kirchen in der praktischen Darstellung des Christlichen auf-
einanderzuwachsen, so wird es fir die Theologen auch « existentiell » leichter,
die von Rahner als « neurotisch » qualifizierte Angst zu tiberwinden, « man
sei sich vielleicht ‘eigentlich’, ‘im Tiefsten’, doch nicht einig geworden »
(S.151). GewiB, die Frage nach der Lehre ist die Wichtigste und die Schwie-
rigste, wie auch Kiing betont (S. 140). Aber es ist ebenso wichtig, da3 die
Frage richtig gestellt wird. Das kann aber nur in einem Klima geschehen,
das nicht von vornherein von Angst und apologetischer Impulsivitit geladen
ist. « Die vollkommene Einheit wird nicht Uniformitit sein. Sondern wie
der Papst sagte: Einheit im Notwendigen, Freiheit in allem Ubrigen »
(S. 235). — Das Buch von Kiing verdient die besondere Beachtung aller, die
direkt oder indirekt am kommenden Konzil beteiligt sind. Es ist ein mutiges
Buch, zeigt aber zugleich einen theologischen Scharfsinn, der es vor unbe-
sonnener Bilderstiirmerei behiitet. B. A. WiLLEmMs OP

Heilige Schrift

Schmid, Josef: Moderne Bibeliibersetzungen. Eine Ubersicht. — Herder,
Wien 1960. 45 S.

Cette brochure reproduit un article de la Zeitschvift fiir katholische Theologie
82 (1960) 290-332, ou J. S. publiait intégralement une étude primitivement
destinée au Lexikon fiir Theologie und Kirche (t. II), mais qui la publia tres
amputée. Aidé de nombreux collaborateurs (O. Barléa, E. Beaucamps,



Besprechungen 193

P. 1. Bratsiotis, H. Riesenfeld, etc.), notre auteur dresse 'inventaire de toutes
les éditions de la Bible en langue vulgaire, depuis le haut moyen age a nos
jours. Plus de 1100 traductions se répartissent en 31 groupes de langues :
allemande, basque, finnoise, japonaise, russe, suédoise, etc. Nulle part
ailleurs, on ne trouvera une telle documentation. Il serait intéressant de
rechercher les principes qui ont inspiré les traducteurs : fidélité a 1’original ou
adaptation aux lecteurs ? De toute fagon, le slogan des éditeurs modernes :
« Version 2 la fois littéraire et littérale » est une billevesée. C. Seicg OP

Johnston, Leonard: Witnesses to God. — Sheed and Ward, London-
New York 1960. x1-174 p.

Sous un aspect modeste, ce petit livre renferme beaucoup de choses et
une profonde intelligence de I’Ecriture. Son titre pourrait laisser croire a une
galerie de portraits édifiants, mais le premier chapitre (le Témoignage du
Livre) et le dernier (Le Témoin fidé¢le et véridique) nous éclairent sur son
contenu exact : LLa Bible, récit de ce que Dieu a fait parmi les hommes, révéle
Dieu comme auteur du salut. Les héros de I’Histoire Sainte ont moins d’inté-
rét dans leur personne méme que dans leur réle dans le déploiement de cette
économie salutaire ; ils sont comme un témoignage que Dieu se rend a
lui-méme. Sous une forme concréte et avec une fine psychologie religieuse,
J. L. met en valeur cette orientation progressive de I’A. T. vers I’Evangile.
Nous avons particuliecrement aimé le chapitre relatif a Jean-Baptiste,
résumant toute la prophétie paléo-testamentaire et préparant la voie au
Sauveur. C. Sricg OP

de Vaux, Roland, OP: Die hebraischen Patriarchen und die modernen
Entdeckungen. Patmos-Verlag, Diisseldorf 1959. 109 S.

Wie bekannt, wurde die Geschichte der Patriarchen von der mehr freien
Exegese oft nur symbolisch gefafit. Die Urvater, so behauptete man, seien
vermenschlichte Gottheiten, legendare Begriinder der kanaandischen Heilig-
timer oder Personifikationen der verschiedenen Staimme. Die archeologischen
Forschungen erwiesen aber viele Ziige der alten Berichte als durchaus zeit-
bedingt und echt, so da@3 die biblische Darstellung heute wieder viel wort-
licher genommen wird.

Pater de Vaux, der Direktor der Bibelschule zu Jerusalem, heute wohl
der beste Archeologe Palastinas, veroffentlichte in der Revue Biblique von
1946-1949 eine Folge von Artikeln, die auf Grund der Namen, des sozialen
Brauchtums und der rechtlichen Verhdltnisse auf die weitgehende Geschicht-
lichkeit der biblischen Berichte schlieBen lassen.

Im vorliegenden Band finden sich diese Arbeiten, die von ihrem Wert
nichts eingebii3t haben, nach den Seiten der Vorlage geordnet in deutscher
Ubersetzung und mit einem Sach- und Stellenregister versehen. Sie bilden
fiir die Exegese der einschligigen Texte den unerlillichen Hintergrund.

B. SteierT OSB

13



194 Besprechungen

Zakarias, Hanna: L’Islam, entreprise juive. De Moise & Mohammed.
Tome I. 1. Conversion de Mohammed au judaisme. 2. Les enseignements a
Mohammed du rabbin de La Mecque. Tome II. 3. Composition et disposi-
tion du Coran arabe original et primitif. 4. Lutte du rabbin de La Mecque
contre les idolatres et les chrétiens. — Chez l'auteur, Cahors (Lot), Boite
Postale 46, 1955. 355, 336 p.

— — L’Islam et la Critique historique. La fin du mythe musulman et accueil
fait aux ouvrages de Hanna Zakarias. — Cahors (Lot), Boite Postale 46, 1960.
101 p.

1. Les arabisants se sont beaucoup plus préoccupés d’un Islam constitué
et statique que de la gestation méme de cet Islam, de son apparition histo-
rique, en particulier de I’élaboration du Coran et de sa genése. Avant d’étudier
celui-ci comme un « livre révélé », il importe d’établir le texte, et d’abord
de fixer l'ordre chronologique des sourates, les différentes étapes de leur
rédaction.

C’est & ce travail indispensable que s’est attaché un historien de pro-
fession, rompu aux méthodes de la critique textuelle et littéraire, le R. P. Ga-
briel Théry, O.P. Ayant conscience des conclusions révolutionnaires aux-
quelles il aboutissait, et ne voulant pas compromettre plusieurs de ses
fréres en religion, qui sont en contact avec des musulmans, il n’hésita pas
a prendre un pseudonyme. Mais quiconque a connu l’éminent médiéviste
reconnaitra dans ces deux volumes et son érudition et sa passion personnelle
dans I'exposé d'une vérité que de longues recherches lui avaient fait découvrir.
Qu’on en juge plutdt :

Mohammed n’est pas un prophéte. Au milieu de sa vie, cet homme
qui avait vécu jusque-la dans l'idolatrie, se convertit au judaisme. C’est
un rabbin, préchant a la Mecque, qui lui fit connaitre Moise et les révélations
de Iahvé au Sinai. C’est un rabbin surtout qui fit de Mahommed 1’apbtre
du judaisme, en vue de convertir I’Arabie a sa religion. I1 y a plus : le Coran,
concu le plus souvent comme le grand miracle de Mohammed, est l'ceuvre
de ce rabbin parfait connaisseur de la Bible, de I’histoire d’Israél, du Talmud
et des Midraschim. Or, ce Coran primitif est perdu ; du moins, nous ne le
connaissons plus directement. Nous n’en avons que des bribes, insérées
dans un autre livre qu’on désigne & tort sous le nom de Coran, mais qui
n’est qu’une chronique, un livre d’histoire, que notre auteur propose d’appeler
«les Actes de I'Islam ». L'Islam, c’est donc le judaisme préché aux arabes
par un Juif qui s’est adjoint un arabe authentique : Mohammed.

L’intuition historique du P. Théry a été de découvrir ce rabbin, prédi-
cateur de I’Ancien Testament & la Mecque. Il n’en prouve pas l'existence,
mais il la conclut, avec le maximum de probabilités. Il en est ici comme
de toutes les hypothéses scientifiques: une fois admises, elles rendent
compte des faits autrement inintelligibles.

Ces deux grands volumes, riches et précis, aboutissent 4 une compréhen-
sion toute nouvelle de I'islamisme primitif, et qui va contre les idées ordinaire-
ment regues. On regrettera que l'auteur ait adopté un ton désagréable a
I’égard des tenants de celles-ci et de l'enseignement officiel des grandes



Besprechungen 195

écoles musulmanes. La vérité est plus forte lorsqu’elle est sereine. Mais
I’auteur a eu raison de mettre en exergue de son travail cette déclaration
de Fabre d’Olivet: «S’agit-il de mon style, je I’abandonne. Veut-on s’attaquer
a ma personne ? Ma conscience est mon refuge. Est-il question du fond de cet
ouvrage ? Qu’on entre en lice ; mais qu’on prenne garde aux raisons qu’on
y apportera. »

2. Avant sa mort, survenue le 27 janvier 1959, le R. P. Théry (Hanna
Zakarias) avait rédigé une « lettre collective » aux lecteurs de ses deux
volumes sur L’Islam, entreprise juive, pour en résumer le contenu (cf. p. 89 sv.),
rectifier des confusions de langage (musulman, arabe, islam, p.27 sv.),
réclamer l’application au Coran des méthodes de la critique historique et
littéraire, divulguer enfin les témoignages favorables et défavorables portés
sur ses propres recherches. De pieuses mains ont édité cette plaquette post-
hume. Elles ont eu tort, car ces pages n’ajoutent rien a ce que le P. Théry
avait déja publié, et elles sont rédigées avec le vocabulaire, la syntaxe et le
style de la conversation ; a l'occasion, il faut bien le dire, une vulgarité qui
dessert la cause de la Vérité, a laquelle 'auteur avait consacré toute sa vie.

C. Sricg OP

Renié J., SM: Manuel d’Ecriture Sainte, vol. IV: Les Evangiles. 5¢ édi-
tion revue et corrigée. — Emmanuel Vitte, Lyon-Paris 1956. 795 p.

Le succés de ce Manuel est dfi, pensons-nous, a sa haute valeur pédago-
gique, unissant une information quasi exhaustive de tous les problémes
afférents & la matiére traitée, et une parfaite clarté d’exposition, dominée
par un jugement lucide et équilibré. Si toutes les questions d’introduction
proprement dite (écoles exégétiques, doctrines religieuses du judaisme,
sectes, ordonnance du repas pascal, etc.) sont traitées a 'usage des étudiants,
ce volume contient en outre un commentaire sufisamment précis des quatre
Evangiles, selon la méthode propre des Manuels frangais, qui s’adresse a
un public beaucoup plus large. A cet égard, nous regrettons le choix de
la variante de Jo, I, 13 fort mal attestée, et que la solution du probléme
synoptique par L. Vaganay ne soit pas présentée selon son vrai mérite.
Mais l'excellente bibliographie permet a chacun de compléter son informa-
tion, et nul Manuel contemporain ne joue mieux son réle, c’est-a-dire de
guide et d’aide-mémoire, C. Sricg OP

Bernard R., OP : Das Mysterium Jesu. Band 1 : Von der Sendung des
Johannes bis zur Begegnung mit Maria Magdalena. — Herder, Basel, Freiburg,
Wien 1959. 469 S.

Lukas ist bekanntlich ehedem zugunsten des Theophilos unter die
Schriftsteller gegangen. Er suchte seinem Freunde zwecks Vertiefung des
katechetischen Unterrichtes eine ausfiihrliche historische Darstellung vom
Heilsgeschehen in die Hinde zu spielen. Zwar wullte er genau, da3 schon
manche derartige Versuche in. Umlauf waren. Aber er realisierte seinen Plan
gleichwohl und rechtfertigte dieses Wagnis mit dem etwas omindsen Hin-
weis darauf, er wolle ja (in offenbarem Gegensatz zu den Andern!) « a prin-
cipio » und « ex ordine » schreiben.



196 Besprechungen

Seitdem hat der 3. Evangelist ungezihlte Nachfolger gefunden, die sich
tapfer in das gleiche Anliegen engagieren lieBen und dhnlich wie er den ge-
schichtlichen Erlésungsvollzug in seinem geheimnisvollen Ablauf von den
Urspriingen der Menschwerdung bis in die Ostertage hinein méglichst getreu
verfolgten. Sie hatten dabei vom kritischen Standpunkt aus noch grofBere
Chancen als ihr Vorgdnger um die Zeitenwende, denn sie konnten sich einer
vierfachen Wegfithrung anvertrauen und mittels griindlicher Orientierung
bei den Synoptikern unter Zuzug des Johannes das Gesamtbild der evangeli-
schen Tatsachen harmonisch ausrunden. — Aber leider waren sie nicht mehr
charismatisch, sondern nur noch philologisch, kulturgeschichtlich, exegetisch
und im urmodernen Optimalfall bibeltheologisch inspiriert. Und darum kam
es im Laufe der Jahrhunderte immer wieder zu ganz extremen Deutungen
des neutestamentlichen Mysteriums Christi. Wir erlebten Kommentare mit
einer derart uberreichen wissenschaftlichen Fracht, da3 man den Schweil3
der Edlen darin férmlich durch die Zeilen tropfen horte. Jedes Jota wurde
seziert, jeder Spruch des Herrn im religionsgeschichtlichen Seminar fiir
indische Mystik auf seinen tieferen Sinngehalt iiberpriift und alle seine Taten
in einem geschliffenen ProzeBverfahren aus der Umklammerung orientali-
scher Mythen herausgelost. Das wirkte manchmal fast genial, und trotzdem
frostelte es einen bei der Lektiire, weil das Herz oft zu wenig mitbekam.

Andere Deutungen appellierten mehr an das Gemiit. Sie waren teilweise
sehr fromm. Aber diese Frommigkeit erinnerte hie und da an gewisse Herz-
Jesu-Altire, wo unser Herr und Meister mit sanftem Augenaufschlag immer
um Entschuldigung dafir zu bitten scheint, daB er auch noch da ist! Es
fehlte die theologische Substanz. Man stand vor einem Raketenfeuer, das
einen Augenblick aufblitzt und dann wieder in die Nacht zuriicksinkt.

Was waren und sind wir in diesen auseinanderfallenden Richtungen froh,
wenn Autoren « der Mitte » uns Biicher auf den Schreibtisch legen, die wissen-
schaftlich auch dem Anspruchsvollsten geniigen und doch so tief vom Geheim-
nis durchdrungen sind, da man unwillkiirlich in dessen Strémungen hinein-
genommen wird. Was bei Bernard bestimmt der Fall ist. Denn sein « Myste-
rium Jesu » ist zunichst eine klassische exegetische Leistung. Zwar fehlt der
iibliche technische Apparat. Keine Fufinoten, keine Anmerkungen, keine
Register | Nur gelegentliche Hinweise darauf, was andere sagen. Aber selbst
dann werden diese andern in die Anonymitit verschwiegen und nur ihre
Meinungen entweder als unbrauchbar aus der Planung gestoflen oder als
brauchbar in diese eingebaut. — Doch schon hier spiirt der Leser, da3 der
Verfasser tatsiachlich griindlich orientiert ist. Und dieses Gespiir verdichtet
sich beim weiteren Studium zur festen Uberzeugung. Denn wer im einschla-
gigen Fachgebiet auch nur einigermafBen zuhause ist, stoBt in dieser Schrift
iiberall auf den erfahrenen Kenner, der um Nova und Vetera weil und bei-
de Arten ohne jede Arroganz auf seine Weise meistert.

Damit soll nun freilich nicht gesagt sein, daB man auf der ganzen Weg-
folge immer nur die Fahnen hiBt. Denn man glaubt gelegentlich auch Un-
ebenheiten zu entdecken, die sich stérend in die Marschroute einschleichen.
So scheinen z. B. die Proportionen nicht ganz gliicklich gewahrt, besonders
in der Bergpredigt, wo gewisse hochwichtige Themen im Blick auf das Ganze



Besprechungen 197

doch etwas stiefmiitterlich zum Austrag kommen. Auch macht man des
ofteren exegetische Vorbehalte, so etwa im Falle der Botschaft des Johannes
aus dem Kerker, deren Kommentar bedeutende psychologische Steigerungen
zulaf3t. Endlich wird nicht recht ersichtlich, warum die Linienfithrung dieses
Buches von jener des Lukas (a principio!) abbiegt und der Verfasser den
jetzigen 2. Abschnitt — Johannes und die Kindheit Jesu — nicht in die Spitze
der Ausfithrungen stellt. Denn auf diese Weise hitten sich wohl verschiedene
Uberschneidungen vermeiden lassen und iiberdies wire der Leser fiir manche
Perikopen aus der Sendung des Johannes besser vorbereitet worden. — Doch
bei der schweren Summe des verarbeiteten Materials sind Ausstellungen wohl
unvermeidlich, besonders wenn man dabei die vielleicht zu subjektiven Reak-
tionen des Lesers einkalkuliert. Wir méchten darum eventuelle kleinere Méan-
gel nicht uberbetonen, vielmehr der hohen Freude dariiber Ausdruck ver-
leihen, daf3 dieses Buch ganz wesentlich tiber eine blo3 exegetische Schulung
hinausgreift. Es fesselt eben nicht nur den Intellekt, sondern packt die Seele,
denn in seinem geschriebenen Wort wird die darin verhiillte Mysterienwelt
transparent. Die Alten hitten in einem solchen Falle mutmaBlich von der
unctio gesprochen. Aber heute scheut man sich fast, sie fiir geistige Zusam-
menhinge zu reklamieren. Und doch sollte man dies hier wagen. Denn alles,
was an angenehmer Wiirze und stirkender Kraft darin verborgen liegt, hat
im Buche Bernards transzendente Giiltigkeit. Er kommt ja von der Wahrheit
und fiithrt in die Liebe. Man hort seine Botschaft und ruht darin aus, viel-
leicht wie die Junger auf Tabor, als sie zum Meister sagten : Hier ist es schon,
hier wollen wir bleiben und bauen.

So danken wir dem Verfasser aufrichtigen Herzens fir diese wertvolle
Gabe und wollen dabei auch des feinsinnigen Ubersetzers nicht vergessen,
der fiir das deutschsprachige Publikum Dolmetscherdienste tat.

L. M. Simeon OP

Walter, Eugen: Der Gottesbund gestern und heute. Besinnungen iiber
die Dimensionen des Heils. — Verlag Herder, Freiburg 1958. 116 S.

Es ist zur kummervollen Geniige bekannt, daB Biicher nicht immer
halten, was ihre Etikette verspricht. Doch in unserem konkreten Falle wer-
den die Hoffnungen, die Walter aufgrund seiner Titelgebung in verheiungs-
volle Aussicht stellt, tatsichlich erfiillt. Denn seine Schrift ist wirklich eine
groBBangelegte Orientierung iiber den Gottesbund gestern und heute und
zwar in Besinnungen iiber die Dimensionen des Heiles. Der Verfasser will
das oft so bedrohte christliche Witterungsgefiihl fiir die wurzelhaften Zu-
sammenhdnge der Liebesverwirklichung Gottes in der Geschichte wieder er-
wecken : dall auch wir in Abraham auserwahlt wurden, mehr: daf3 alle
groflen alttestamentlichen Ereignisse in steigender Flut an die Fiille der Zeit
heranfithren, um hier ihre letzte Sinndeutung und Erfillung zu finden. Die
Kontinuitit der Bundestreue Jahves aus ihren Uranfingen bis zur letzten
Besiegelung in Christus wird in diesen Blittern neu durchdacht und in logi-
scher Schirfe und bibeltheologischer Tiefe aus den Parallelen alt- und neu-
testamentlicher Offenbarung vor uns entfaltet. Dabei geschieht dies nicht in
monotoner Langeweile, sondern spritzig, interessant, fesselnd. — Zwar hitte



198 Besprechungen

man sich gelegentlich eine etwas schirfere Prignanz gewiinscht. Die Glau-
bens-Deutungen beispielshalber scheinen manchmal zu schwanken. Und bei
der einen oder andern Ubertragung aus dem Zeitalter der Propheten herunter
zu Paulus diirfte mutmaflich ein Vertreter der Zunft den exegetischen Zeige-
finger erheben. Soll er es tun! Der Grundwert des Buches wird dadurch
nicht berithrt. Es wird bestimmt jeden, der sich ehrlich um seinen Inhalt
bemiiht, bereichert entlassen. L. M. Simeo~n OP

Héring, Jean: Le Royaume de Dieu et sa venue. Etude sur ’espérance
de Jeésus et de 'apotre Paul. Nouvelle édition, revue et augmentée. (Biblio-
théque théologique.) — Delachaux et Niestlé¢, Neuchatel 1959. 294 p.

Ces recherches, assez fragmentaires, sur les différents aspects du Royau-
me de Dieu, son établissement sur terre et sa transformation d’ordre cosmique
dans l'avenir, n’ont rien perdu de leur actualité, depuis leur parution en
1937. Qu'il s’agisse des discussions sur la survie de ’ame ou de celles sur
les messianismes de Qumran, notre auteur — dont on sait la force de pensée
et la pénétration d’analyse — demeure le meilleur guide. Nulle part ailleurs,
on ne trouvera une classification aussi stire de la multitude des écoles escha-
tologiques juives: théocratique, messianiste, sacerdotaliste, élienne, du
prophéte-martyr qu’est le Serviteur souffrant, ou de 1’Anthropos. Selon
notre auteur, un Messie céleste et venant sur les nuées est inconnu et in-
concevable dans le Judaisme du premier siécle, tout comme d’ailleurs
un Messie souffrant. Jésus aurait refusé le titre de roi d’Isra¢l, et, sans
revendiquer la messianité, se serait assimilé au Bar Nascha préexistant a
la création. LLa croyance a la messianité du Sauveur serait née de la croyance
a sa résurrection, notamment chez saint Marc et dans I’apologétique primitive,
intronisant le kyrios aprés sa mort.

Il y aurait beaucoup a dire sur cette reconstitution des faits et de la
foi, fort ingénieuse, mais qui suppose que les premiers témoins ou évangélistes
n’avaient pas compris ce qu’ils écrivaient. Encore que ce postulat soit
admis de presque tous les tenants de la critique littéraire moderne, nous
continuons & penser que Matthieu et Luc étaient intelligents, avaient de
l'acribie, et sont des échos fidéles de l'acclamation messianique de Pierre
a Césarée ou des confessions de Jésus devant le Grand Prétre et Pilate.

La ol nous sommes pleinement d’accord avec J. H., c¢’est sur sa présen-
tation du probléme du mal dans le Judaisme (solutions : optimiste, fataliste,
dualiste) et dans saint Paul : le monde ira de mal en pis, si bien que la
catastrophe finale ne sera pas seulement amenée par des causes extérieures,
mais aussi par une corruption progressive interne (p. 196).

Quatre appendices ont été ajoutés a cette nouvelle édition: Le Fils
de I’Homme dans le quatriéme Evangile (en accord avec la tradition synop-
tique) ; Le Serviteur souffrant dans les Evangiles? (tient compte des conclu-
sions de Cullman et de Dodd, sur I'importance d’Is. LviiI, 6 ; LXT, 1) ; Le
Messie dans les Ecrits de Qumrdn ; Quelques ouvrages vécents traitants de la
'« conscience messianique » de Jésus (E. Lohmeyer, R. Bultmann, E. Stauffer,
O. Cullmann). C. Sricg OP



Besprechungen 199

L’Evangile de Jean. Etudes et problémes. (Recherches bibliques, III.) —
Desclée De Brouwer, [Bruges] 1958. 258 p.

Der Band enthilt die Referate, die im Jahre 1957 auf den Journées
Bibliques in Lowen gehalten wurden. Als Rahmenthema war das Johannes-
evangelium gewahlt worden. In dem einleitenden Referat gibt Ph. H. Menoud
einen Uberblick iiber die Forschungen in den Jahren 1947-1957 (Les études
johanniques de Bultmann a Barrett, p. 11-40). Der Bogen der iibrigen Refe-
rate ist weit gespannt. Er beginnt mit Untersuchungen zum Urtext (M. E.
Boismard OP, Importance de la critique textuelle pour établir I'origine ara-
méenne, p.41-57), zur Textgeschichte (V. Martin, Un nouveau codex de
papyrus, p.59-60) und zur Formgeschichte (L. Cerfaux, 1’Evangile de Jean
et «le logion johannique » des Synoptiques, p. 147-159). Weitere Referate
befassen sich mit biblisch-theologischen Iragen: H. Van Den Bussche, La
structure de Jean 1-Xx11, p. 61-109 ; J. Giblet, Jésus et le « Pére », p. 111-130 ;
W. Grossouw, La glorification du Christ, p. 131-145; I. De La Potterie S],
L’impeccabilité du chrétien d’apres 1 Jo. 3,6-9, p. 161-177. Auch der reli-
gionsgeschichtliche Hintergrund ist nicht vergessen: F. M. Braun OP,
L’arriére-fond du IVe Evangile, p. 179-196 ; G. Quispel, L’Evangile de Jean
et la Gnose, p. 197-208 ; J. Coppens, Le don de I’Esprit d’aprées les textes
de Qumran et le IVe Evangile, p. 209-223. Ein Beitrag zur Geschichte der
Exegese schlieBt die Sammlung ab : A. Laurentin, Jean 17,5 et la prédestina-
tion du Christ a la gloire chez S. Augustin et ses prédecesseurs, p. 225-248.
Der Vorsitzende der Lowener Tagung, F. M. Braun OP, hat das Tagungs-
ergebnis treffend zusammengefaBBt (p.249-258). — Alle Verfasser zeichnen
sich durch umfassende Vertrautheit mit ihrem Stoff, gediegene exegetische
Methode, kluges Urteil und klare sowie gutdisponierte Darstellung aus. An
diesen Referaten 1Bt sich wieder einmal feststellen, wie stark Bultman die
Diskussion iiber das Johannesevangelium auch in der katholischen Exegese
angeregt hat. Wihrend aber seine Quellenscheidungshypothese auf Ableh-
nung stoBt, wird die frithe Gnosis als Hintergrund des Johannesevangeliums
mehr und mehr anerkannt, zumal nach der Verdffentlichung der Texte von
Qumran. : K. Gieratas OP

Behler, G.-M., OP : Les paroles d’adieux du Seigneur (S. Jean 13-17).
(Lectio Divina, 27.) — Les Editions du Cerf, Paris 1960. 281 p.

Im Sinne der Sammlung, in der das Buch erschienen ist, darf der Leser
hier keine Auseinandersetzung mit den literarkritischen und formgeschicht-
lichen Problemen erwarten, die die Kapitel 13-17 des Johannesevangeliums
uns aufgeben. DaBl der Verfasser sie kennt, spirt der kundige Leser auf
Schritt und Tritt. Und wer weill, daBB der Verfasser frither Professor am
Pontificium Athenaeum « Angelicum » war, wird das solide wissenschaftliche
Fundament in dieser Publikation ohne weiteres voraussetzen. Das gilt auch
von der Riicksicht auf den nach den strengen Regeln der historisch-kritischen
Methode erarbeiteten Literalsinn, den der Verfasser nicht aus dem Auge ver-
liert. Es geht ihm aber in erster Linie darum, noch tiefer in die Geheimnisse
einzudringen, die uns die Abschiedsreden des Herrn offenbaren. Diesen Weg



200 Besprechungen

geht der Verfasser vor allem anhand der Kirchenviter, eine Methode, die
heute bekanntlich leider nicht sehr geschitzt ist. Wo sie aber wie hier auf so
festem Grund steht, verschwinden nicht nur alle verstindlichen Bedenken ;
es wird auch der Wunsch lebendig, ein solches Vorgehen moge richtung-
weisend fur weitere Verdffentlichungen auf biblischem Gebiet sein. Das Buch
ist die Frucht vieler religidéser Vortrige, die der Verfasser vor klosterlichen
Gemeinschaften, besonders vor beschaulichen Schwestern, aber auch vor
religids aufgeschlossenen Laien gehalten hat. Wer einen weiteren Beweis
fir die hohe Qualitit dieses Kommentars wiinscht, sei darauf hingewiesen,
daB kein Geringerer als P. F.-M. Braun O. P., der ehemalige Ordinarius fir
neutestamentliche Exegese in Fribourg, diesem « commentaire théologique
et spirituel », wie er ihn zutreffend kennzeichnet, ein sehr empfehlendes Vor-
wort mit auf den Weg gegeben hat.

K. GieraTas OP

Spicq C., OP: Agapé dans le Nouveau Testament. Analyse des textes, III.
(Etudes Bibliques.) — J. Gabalda, Paris 1959. 368 p.

Dieser dritte Band der groBangelegten Untersuchung des Verfassers iiber
die Agape im Neuen Testament deutet die einschligigen Stellen der Pastoral-
briefe, des Hebrderbriefes und der johanneischen Schriften. Wie in den
fritheren Binden ist jeweils eine Zusammenfassung beigefiigt, die begreif-
licherweise zum Corpus Johanneum besonders umfangreich ist (S. 313-357)
und die Gedanken dort um folgende Themen gruppiert: Gott und Jesus ;
Jesus und die Jinger ; Gott und die Welt ; Gott ist Liebe ; Die Gotteskind-
schaft, Werk und Geschenk der Agape des Vaters ; Was ist die Agape ? Die
Bruderliebe ; Wachstum und Friichte der Agape. Viele Stellen sind auch in
diesem Band eingehender behandelt : Jo. 3,16 (S. 127-132) ; 13,1 (S. 143-149) ;
13,34 f. (S.170-180) ; 14,15-24 (S. 180-198) ; 15,9-17 (S. 149-170) ; 17,23-26
(S.204-218) ; 21,15-17 (S. 230-237) ; 1 Jo. 3,10-23 (S. 255-270) ; 4,7 . (S. 270-
278) ; 4,10-12 (S. 278-288) ; 4,17-21 (S. 292-303). In diesen spiatesten Schriften
des Neuen Testamentes ist die Agape starker als frither nicht nur als Gesin-
nung, sondern auch als Tat gesehen. Den Grund fiir diese Akzentverschie-
bung findet der Verfasser in der Christologie : Christus galt mehr als vorher
als die Offenbarung der Agape des Vaters zur Welt. Diese Sicht Christi ist
am deutlichsten in vier Texten der Pastoralbriefe und des 1. Johannesbriefes
ausgesprochen (Tit. 2,11 ; 3,4; 2 Ti.1,10; 1 Jo. 4,9), denen der Verfasser
daher auch besondere Aufmerksamkeit schenkt (S. 15-44). Die vertiefte Ein-
sicht in die Agape Gottes, die beispielhaft fiir die Agape der Menschen ist,
hatte zur Folge, daBl auch diese stirker als Tat verstanden wurde, was im
Johannesevangelium und besonders im 1. Johannesbrief zum Ausdruck
kommt. — Zur Anlage dieses dritten Bandes darf im iibrigen auf die empfeh-
lenden Besprechungen der beiden ersten Biande in dieser Zeitschrift verwiesen
werden (Jahrgang 1958, S. 447 f.; Jahrgang 1960, S. 197 {.).

K. GieraTtHs OP



Besprechungen 201

Dogmatik

Malmberg, Felix, SJ : Uber den Gottmenschen. (Quaestiones disputatae,
Band 9.) — Herder, Freiburg i. Br. 1960. 122 S.

M. nimmt hier Stellung zu finf strittigen Fragen der Christologie und
schligt einen mindestens in Einzelheiten neuen Standpunkt vor. Oft ist es
Weiterfithrung bereits da und dort aufgetauchter Gedanken in bestimmte
Konsequenzen hinein. Zuerst kommt die beriihmte Fahndung nach dem
Motiv der Menschwerdung. Fiir die tatsidchliche Weltordnung glaubt M. auf
Grund von Schrift und Tradition schlieBen zu sollen, da3 die Schopfung tiber-
haupt ihr Dasein dem Willen Gottes verdankt, sich in Christus als intensivste,
namlich erbarmend erlésende Liebe zu offenbaren. Gott lieB Siinde zu, weil
er auch Unwiirdigen noch seine Liebe erweisen wollte, die « iberflieBend »
sie durch das Opfer seines Sohnes aus der Siinde herausfiihren kann. Gerade
als der Erloser der Menschen ist Christus Ziel und Héhepunkt der Gesamt-
schépfung einschlieBlich der Engel und aller ihnen zuteilgewordenen Gnaden.
In dieser Perspektive fordert M. eine « dynamische » Ausweitung der Begriffe
Menschwerdung, menschliche Natur Christi, hypostatische Union, die den
Geschichtsverlauf des Lebens Jesu und des Erlosungswerkes samt der
eschatologischen Vollendung darin einbeziehe. « Die Heilsgeschichte gehort
in dem Sinn zum metaphysischen Begriff der menschlichen Natur Christi
selbst, wie der geistige Wesensvollzug einer geistigen Natur zu ihr und ihrem
Begriff selbst gehort » (S. 25). — Die zweite Abhandlung unternimmt eine neue
spekulative Deutung der hypostatischen Union, nachdem sie namhafte bis-
herige Versuche abgelehnt hat. Mit einem Satz Augustins in C. serm. Ar. 8, 6
mochte M. folgende Gedanken stiitzen : Erschaffung implizierte immer, da sie
auf geschopflicher Seite gar nichts voraussetzt, eine Art unmittelbare Selbst-
mitteilung Gottes, die freilich dem Geschopf ein vom goéttlichen verschiedenes
Sein verleiht . Aber wenn schon, so erscheine héchstgesteigerte, nimlich
« formale » Selbstmitteilung des gottlichen Seins nicht widersinnig, bei der
« das ungeschaffene, formell ,g6ttliche’ Sein des Wortes der Seinsakt eines als
menschliche Natur existierenden Geschopfes» (S. 44) ist. Darin bestehe die
hypostatische Union, und diese Mitteilung erschaffe die konkrete Menschen-
natur Christi (« ipsa assumptione creatur »). Folgen eine Anzahl Erginzun-
gen, auf die wir zum Teil weiter unten zuriickkommen. — Ein dritter Beitrag
bespricht die Unterscheidung zwischen Gnade der Vereinigung und habituel-
ler Heiligungsgnade bei Christus. Letztere hilt M. fiir gegenstandslos, denn
der hochstdenkbaren Vergottlichung durch die gratia unionis koénne sie
nichts hinzufiigen. Statt sie in Christus wegen seiner Gemeinschaft mit den
begnadeten Menschen zu postulieren, sollte man habituelle Gnade eher als
eine gewisse Teilnahme aller Begnadeten an der geschaffenen Unionsgnade
und damit an Christi Sohnschaft betrachten (S. 87). — Viertes Problem :

1 Vgl. K. RABNER : Probleme der Christologie von heute, in : A. GRILLMEIER-
H. BacHT : Das Konzil von Chalkedon, 3. Band, Wiirzburg 1954 ; iibernommen in :
Schriften zur Theologie, I, Einsiedeln 1960, 169 ff., S. 182 ff. ; 203 {.



202 Besprechungen

Logos-Hegemonie und menschliches Ich-BewuBtsein Jesu. Auf alle Handlun-
gen der Menscheit Christi hat die Person des LLogos entscheidenden EinfluB,
ohne deren echt menschliche Setzung zu beeintrichtigen; im Gegenteil,
die besondere Art der Verwirklichung dieser Menschennatur gibt dafiir eine
starkste Sicherung. Auch der unscheinbarste Akt ist hier « actio deivirilis
(theandrisch) » und von Heilswert. Die Frage : « Hat Christus ein menschli-
ches BewuBtsein seines gottlichen Ich ? » wird bejaht, aber die Behauptung
eines besonderen « psychologischen Ich » fiir die Erlebnis- und Ausdrucks-
sphére seiner menschlichen Natur abgelehnt, obschon man von einem « for-
mell menschlichen Aktzentrum » reden konne. Wenn Christus in der ersten
Person von sich spricht, kommt immer das menschliche Bewufltsein des
gottlichen « Ich » zum Ausdruck. Die Meinung, dall Jesu Menschenseele von
ihrer hypostatischen Verbindung mit dem Logos nur iiber ihre Gottschau im
sog. lumen gloriae und so nur nach Art gegenstindlichen Wissens Kenntnis
hatte, halt M. fir verfehlt 2, — An fiinfter Stelle treffen wir das Problem
der Vereinbarkeit des Todesauftrages und der Unsindlichkeit Christi mit
der menschlichen Freiheit und Verdienstlichkeit der Erfiillung. Zwei Wege
sind von vorneherein ungangbar, erklirt der Verfasser: Deuteln an der
Unstundlichkeit und Reduktion des verpflichtenden Auftrages zu einem
Wunsch. Bleibt der eines besonderen Verstandnisses der Freiheit des mensch-
lichen Willens Christi. Das werde denn auch durch die Tatsache der hypo-
statischen Union nahegelegt. GemalBl fritheren Ausfithrungen sieht M. im
gottlichen Logos das « mandatum Patris » in Person. Es hat sich mit einer
menschlichen Natur innigst vereinigt, sodaB diese Natur Erfiillung jenes
Befehlswortes ist. Nicht einmal die Bitte um den Voriibergang des Leidens-
kelches macht da eine Ausnahme, selbst sie erfiillt noch einen Auftrag des
Vaters, «der diesen ‘schwachen’ Christus wollte » (S. 118). Wahl zwischen
Gehorsam und Ungehorsam konnte im Leben Jesu nie in Betracht kommen.
Und doch wertete er den eigenen Kreuzestod in Stellvertretung der Siinder
als ein bloBes « Teilgut », empfand diesen Sinn seiner menschlichen Existenz
als ein ihm zugemutetes Opfer von duBerster Schwere, iibernahm es also frei
und verdienstlich, wenn auch Weigerung der Ubernahme keinerlei Reize
fir ihn hatte.

Bei alten, festgefahrenen Kontroversen kann die Theologie neuartige
Versuche, aus der Sackgasse zu helfen, prinzipiell nur begriiBen, zumal wenn
der Autor die fritheren Theorien objektiv zu wiirdigen trachtet und nicht ein-
fach aus ihrem Gegensatz zueinander schon das Recht ableiten will, ihnen
die eigene vorzuziehen ; wenn er die engere Konformitit der seinen mit der
Glaubenslehre, mit Schrift und Tradition nachweisen kann ; wenn er sich
nicht scheut, gewisse Schwierigkeiten seiner Ansicht zu erwihnen. Auf das
alles ist M. im allgemeinen bedacht. DaB3 aber in Dingen, die eigentliche Glau-
bensgeheimnisse unmittelbar anzielen, die neue Theorie lauter Licht ohne
Schatten brichte, wer diirfte es erwarten ? Und wie sollte die Kompliziert-
heit des Gegenstandes nicht auch auf die Darstellung abfirben ? — Es liegt
indes nicht daran, wenn wir an einigen entscheidenden Punkten die Erkla-

? Vgl. K. RAHNER : a.a. 0. S. 190 f,



Besprechungen 203

rung des genau Gemeinten, an anderen die ausreichende Begriindung ver-
missen. Ob die Klarheit vielleicht darunter leidet, daB wir eine Ubersetzung
aus dem Niederldndischen vor uns haben ? Oder ob sowohl Erklarung wie
Begriindung etwas sparsam ausfallen muf3ten, um den iiblichen Umfang der
Biande dieser Reihe nicht zu iberschreiten ? — Ein paar Desiderata seien
angedeutet.

a) Wo M. zum « metaphysischen Begriff der menschlichen Natur Chri-
sti» auch dessen konkrete Lebensgeschichte und die ganze Heilsgeschichte
rechnen will (S. 24 ff.), ware eine Erlduterung erwiinscht iiber den Sinn, in
dem er « Metaphysik », « metaphysisch » nimmt. Individuelle Besonderheiten
werden sonst nicht in das Gebiet der Metaphysik eingereiht. Diese Kritik
richtet sich nicht gegen die Ansicht, zur Menschwerdung des Gottessohnes
gehore, konkret gesehen, auch sein ganzes menschliches Leben, sein besonde-
res Schicksal mit allen Einzelheiten ; sie stellt nur die Frage, wieso hier die
Qualifizierung « metaphysisch » am Platze sei. — b) Bei dem zweiten Thema
wachst die Spannung, wenn M. ankiindigt, nun komme « die Erdrterung der
wohl noch nicht ausreichend behandelten Schwierigkeit : wie kann das unge-
schaffene, formell ,g6ttliche’ Sein des Wortes der Seinsakt eines als mensch-
liche Natur existierenden Geschopfes sein ? » Die zur Antwort folgenden
Ausfithrungen scheinen ins Unzulingliche abzugleiten. Es hei3t dort unter
anderm : « SchlieBen sich aber diese zwei Begriffe : ‘begrenzte menschliche
Seinsvollkommenheit’ und, in unbeschrinkter Weise des Seins’ — nicht not-
wendigerweise gegenseitig aus ? Wir antworten : zweifellos in diesem Sinn,
daB eine beschrinkte Seinsvollkommenheit niemals die unbeschrinkte Seins-
vollkommenheit in reiner Identitédt sein kann und umgekehrt, Das wird aber
auch nicht behauptet. Die Frage, um die es geht, ist vielmehr diese : kann
die unbeschrinkte Seinsvollkommenheit eine real von ihr unterschiedene end-
liche menschliche Seinsvollkommenheit besitzen, so dafl in Wahrheit gesagt
werden kann : Gott hat eine menschliche Natur angenommen, Gott ist jetzt
wirklich Mensch? Warum wollte aber das vollkommene ,Sein’, das ja nichts
verneint, nicht auch die menschliche Seinsvollkommenheit besitzen konnen,
vorausgesetzt natiirlich, daB3 diese in ihrer Endlichkeit mit dem ,Sein’ zwar
geeint, aber nicht identifiziert wird ? Und warum sollte die formell mensch-
liche Seinsvollkommenheit nicht durch das vollkommene ,Sein’ angenommen
werden koénnen und dabei dennoch nur menschliche, also unvollkommene
Seinsvollkommenheit bleiben ? » (S. 44 f.). Die Begriffe « Besitzen, Geeint-
sein » sind im Verhiltnis zu denen, die M. verwendet, wenn er seine besondere
Theorie prizis von andern unterscheiden und kennzeichnen will, vag, harm-
los, mit ihnen wird jede andere Theorie auch einverstanden sein, ebenso mit
dem herkémmlichen « Angenommenwerden ». Hier bieten sie aber keine Er-
klirung und keine Ldsung, keine « Behandlung » der Schwierigkeiten, die
der neuen Ansicht inhirieren kénnen, sondern sind eher ein Riickzug auf
das Allgemeine.

c¢) Die erste der « Erginzungen » zum zweiten Thema setzt sich ein fiir
ungeschmailerte « Personhaftigkeit » auch der menschlichen Natur in Chri-
stus. Den Sinn kann man vielleicht am ehesten aus folgenden Sitzen ent-
nehmen : « das gottliche Wort, das ‘Ja’ des Vaters verneint nichts, es beraubt



204 Besprechungen

die menschliche Natur Christi keiner einzigen eigenmenschlichen, dem Men-
schen eigenen Perfektion ; es verhdlt sich rein positiv : es teilt sich selbst, un-
mittelbar und ganz, dieser konkreten individuell existierenden menschlichen
Natur mit, es fithrt sie somit zu der fiir eine menschliche Natur denkbar
hochsten Existenzweise, es personalisiert diese menschliche Natur. Das will
sagen : die Person des Logos nimmt sie in sich selbst auf und macht somit
diese Menschennatur in vollkommenster Weise auch menschlich-person-
haft» (S. 57). Deshalb schldgt M. eine Unterscheidung vor : « primir » oder
« schlechthin » wire in Christus nur ein Ich, das gottliche des Logos, « sekun-
dar » oder « secundum quid » («in gewisser Hinsicht ») aber ein menschliches
Ich dazu (S. 59 ff.). « In gewisser Hinsicht (,secundum quid’) jedoch kénnte
man in der einen Person des Gottmenschen wohl von zwei ‘Personen’ spre-
chen» (S. 61). Die Termini gleichen denen, die Thomas von Aquin in der
Q. disp. De un. Verbi inc., a. 4 zur Bestimmung des Verhiltnisses zwischen
gottlichem und menschlichem « esse » Christi verwendet. Nur scheint das
Recht zu dieser Ubertragung ungesichert : gegen das doppelte « esse » kann
man nicht einmal den Wortlaut, geschweige denn den Sinn kirchlicher Lehr-
auBerungen anfithren. Doppelung der Person aber weicht vom Wortlaut der
Kirchenlehre ab ; daf3 es deren Sinn nicht verletzt, wire eingehender Dar-
legung wert. — d) Die zweite « Erganzung » iibernimmt die Vorbehalte, die
K. Rahner ®* vom Inkarnationsdogma her gegen den Satz von der Unver-
anderlichkeit Gottes anmeldet, samt den Distinktionen, die hier zu machen
seien. Sucht man nun hinter den mithsamen Windungen dieser « Aussagen »
(Gott andert sich nicht « in sich selbst », aber er andert doch in Schépfung und
Inkarnation « sich selbst am andern oder im andern von sich selbst ») den
annihernd richtigen Gedanken, so 148t er sich eben nach eigenem Eingestand-
nis M'.s nicht vollziehen, d. h. es bleibt bei Formeln (und was fiir welchen !),
die einem als solche jede gedankliche Quintessenz ersetzen sollten.

e) Das Verhaltnis zwischen assumptio und creatio der Menschennatur
Christi wird zur akuten Frage fiir den, der den Leitsatz « ipsa assumptione
creatur » adoptiert in dem engeren Sinn, den der Verfasser priagt, und ander-
seits die herkdmmliche Lehre, da Wirken nach auBen Sache der Trinitat,
folglich auch die Erschaffung der Menschennatur des Erlosers Werk der
Trinitdt ist, nicht miBachtet. Hier bietet M. keine eindeutige Darlegung.
Weder S. 49 f. noch S. 93 ff. erlauben vollen Einblick in seinen schluBend-
lichen Standpunkt. Will er die Erschaffung durch Vater und Geist nur mittel-
bar genommen wissen ? Es scheint, denn S. 96 lesen wir : « In einer gewissen
Analogie mit dem Leitwort : ‘omne agens agit per suam formam’ sollte man
nach unserer Meinung sagen diirfen : Gott erschafft Christi Menschheit durch
den Logos-als-diese-Menschheit-aktuierend. Kénnten wir nicht, nebenbei be-
merkt, in diesem eigentlichen und nicht bloB appropriierten Sinn die Lehre
der Schrift verstehen, dal Gott durch den Logos alles gemacht habe ? »
Die anschlieBenden Bemerkungen tber eine Verbindung mit der ganzen
Trinitiat infolge hypostatischer Union mit der Person des Logos bestirken die

¥ A.a. 0. S.196-202.



Besprechungen 205

Vermutung, daB er die Erschaffung durch die erste und dritte Person ebenso
mittelbar denke wie diese Verbindung mit ihnen.

f) Den Weg zur Beantwortung der fiinften Frage bahnt sich M. durch
eine Supposition, der man Kiihnheit nicht absprechen kann. Die Theologen
weisen darauf hin, daB die Kirche den Janseniussatz verurteilt hat, wonach
zur Verdienstlichkeit menschlicher Akte vor Gott Freiheit von duBerem
Zwang geniige, Freiheit von innerer Notigung nicht erforderlich sei (Dz 1094).
Sie wenden diese Verurteilung auch auf Freiheit und Verdienst der Akte des
Menschenwillens Christi an. M. bestreitet das Recht solcher Berufung. Er
empfiehlt vielmehr, daB man die Worte fritherer lehramtlicher Erklarungen
iiber das Leiden Christi beachte, die etwa einfach sagen, der Herr habe
« éxovstwe (voluntarie) » oder « sponte» gelitten (2. Konzil von Konstanti-
nopel : Dz 215 ; Lateransynode von 649 : Dz 255). Das soll offenbar heilen,
Freiheit von innerer Notigung sei vielleicht dem menschlichen Willen des
Erlosers zum Verdienen nicht erforderlich gewesen, und die folgenden Aus-
fiihrungén ergeben, daB3 M. aus der hypostatischen Union eine so gemeinte
Unmoglichkeit der Gehorsamsweigerung ableitet. Zu seinen Gunsten zitiert
er einen Text aus Thomas. In 3 Sent.d. 18, q. 1, a. 2, ad 5 (S.1201.). Er
konnte sich z. B. auch auf Augustinus berufen (s. T. J. Van Bavel, Recherches
sur la Christologie de saint Augustin, S. 94 f. ; S. 122 ff.), dessen Anschauung
Thomas an jener Stelle offensichtlich wiedergibt. Wenn aber der Satz des
Jansenius die Klausel «in statu naturae lapsae » enthilt, muB3 dann dessen
Verurteilung nicht erst recht fiir die Menschheit Christi verbindlich er-
scheinen ?

Ein paar Wendungen kommen dem gewohnlichen Sterblichen merkwiir-
dig vor. So S. 22 die Erklirung, das peccatum originale mit seinen Folgen
werde aus vorauswirkender Erlésungsgnade « von innen her gemaBigt und ge-
hemmt ». S. 47 redet von einer Selbstmitteilung Gottes, bei der « ein anderes
von Gott, das von ihm einfachhin unterschieden ... ist, entsteht»; S. 48
kehrt « das andere von Gott », « das andere von sich » wieder, und als beson-
ders treffend erscheint diese Ausdrucksweise, wenn das Verhdltnis der
Menschheit Christi zu seiner gottlichen Hypostase gekennzeichnet werden
soll (vgl. etwa S. 64). S. 43 : statt « der Geist hat in unserem menschlichen
Wesen der Primat » lies : den Primat. — Wenigstens ein Autorenverzeichnis
hitte wertvolle Dienste zur Orientierung iiber die mutige Stellungnahme
des Verfassers in diesen Kernfragen der Christologie leisten kénnen.

C. ZimarRA SMB

Gutwenger, Engelbert, SJ : Bewultsein und Wissen Christi. Eine dog-
matische Studie. — Verlag Felizian Rauch, Innsbruck 1960. 200 S.

Die vorliegende Studie ist ein ausfithrlicher Diskussionsbeitrag zu den
dogmatischen Fragen iiber das BewuBtsein und Wissen Christi. Im ersten
Abschnitt wird sogleich die heutige Kontroverse um das menschliche Ich
Christi skizziert, wobei in scharfen Strichen und kritischer Stellungnahme die
wichtigsten gegensitzlichen Positionen (« autonomes » menschliches Ich bei
Galtier einerseits, ein ontologisches Ich der Person des Wortes, dasim mensch-
lichen BewuBtsein Christi aufscheint, in den verschiedenen Explikationen von



206 Besprechungen

Parente, Diepen, Xiberta andererseits) umrissen werden. Seine eigene Auf-
fassung entwickelt der Verfasser, indem er von den Ich-Aussagen des Evan-
geliums ausgeht und anschlieBend eine Analyse der menschlichen Icherfah-
rung vornimmt. Als Ergebnis der Ubertragung seiner Analysen auf das Be-
wuBtsein Christi halt er fest : « So bleibt demnach nichts anderes iibrig, als
in der Gesamtheit und Erlebniseinheit, bestehend aus Aktzentrum, Logos,
dem hypostatischen Eingebettetsein des Aktzentrums in die Person des Lo-
gos und dem von allem sonstigen in Selbstindigkeit Abgehobensein, das
Icherlebnis der Seele Christi zu erblicken » (S. 74). Der Abstand zu Galtier
in dieser Explikation ist deutlich, zumal unterstrichen wird, daB3 das mensch-
liche Aktzentrum nicht als « Ich » angesprochen werden kann, wie es etwa
Haubst meint. Mit Recht wird gegen Galtier u. a. betont, daB das Axiom
« Operationes Dei ad extra sunt communes tribus personis » nur fiir die Wirk-
ursidchlichkeit gilt und so einen eigenen formalursidchlichen Einflufl des Lo-
gos auf die menschliche Natur nicht ausschlieft (S. 29). Aber auch zu den
verschiedenen Explikationen des Gegentypus, besonders zu Parente, wird
kritische Distanz gewahrt.

Der zweite Teil der Untersuchung gilt der Frage des Wissens Christi
und einer Priifung der einzelnen Arten dieses Wissens. Besondere Aufmerk-
samkeit wird der Erkenntnis des Wirklichen durch die Gottesschau geschenkt,
wobei sich Gutwenger bemiiht, einen zu starren Begriff der Unveranderlich-
keit Gottes aufzulockern und mit Hilfe der Unterscheidung von «esse in»
und « esse ad » bei der Relation eine Modifikation der géttlichen Wesenheit
durch den Schoépfungswillen zu begriinden, die wiederum Grundlage der
scientia visionis in der Gottesschau Christi ist. « Das ,ad aliquid’ der wirk-
samen Allmacht, durch das die Kreation, die Erhaltung und der Konkurs zu-
stande kommen, enthiltdarum das Bild des ganzen Universums und seiner Ge-
schichte » (S. 120). Bei der Frage nach der Vereinbarkeit von relativer All-
wissenheit Christi und einem realen Nichtwissen und Wissensfortschritt
betont der Verfasser im Anschlu3 an Bonaventura die Unterscheidung von
habituellem und aktuellem Wissen und macht auf die notwendige Begren-
zung des aktuellen Wissens Christi wegen des Prinzips der Aufmerksamkeits-
beschrinkung und der besonderen Grenze, die durch die Sendung Jesu be-
dingt ist, aufmerksam. Mit Recht wird der sehr hypothetische Charakter der
scientia infusa Christi in der klassischen Schulexplikation hervorgehoben,
und ein eingegossenes Wissen wird nur soweit zugelassen, als es eine echte
Funktion auszuiiben hat. Gutwenger sieht diese Funktion vor allem bei der
Transponierung des in der visio Geschauten (gemeint sind die sekunddren
Objekte der visio) aus der unkonzeptuellen in die konzeptuelle Sphére.

Im dritten Teil wird der Versuch unternommen, einige besondere Anti-
nomien, die durch die verschiedenen Aussagen iiber die Wissensarten Christi
bedingt sind, zu 1sen. Die Vereinbarkeit von Gottesschau und Leiden wird
dadurch gezeigt, daB3 die Gottesschau in der Phase der kenosis nicht ohne
weiteres als visio beata zu fassen ist, eine Anregung, die K. Rahner schon vor
Jahren gemacht hat, ohne daB er zitiert wiirde (Vgl. Schriften zur Theologie
I, 190). Der gleiche Ansatzpunkt dient auch zum Nachweis der Vereinbar-
keit von Gottesschau und Freiheit Christi, wobei das mandatum divinum



Besprechungen 207

jenes Gewicht behilt, das ihm nach der Schrift zukommt. AbschlieBend wird
der Weg von der Analyse des BewuBtseins Christi, nach der der Logos eine
unmittelbare BewuBtseinsgegebenheit der Menschheit Jesu ist, zuriickgegan-
gen zur Ontologie der hypostatischen Union.

Die ganze Untersuchung Gutwengers zeichnet sich durch ein klares
methodisches Vorgehen und eine kritische Sichtung der einschldgigen Fragen
aus. Dem induktiv-positiven Moment wird starke Beachtung geschenkt, be-
sonders bei der niheren Bestimmung des Ich-BewuBtseins Christi, was vor-
teilhaft dazu beitragt, daB die verschiedenen Aussagen der Schrift (z. B. iiber
das Nichtwissen, das Gebot des Vaters u. a.) ernst genommen werden. Im-
merhin seien zwei kritische Bemerkungen angebracht: Wenn es auch das
gute Recht des Verfassers ist, sich bei der Darstellung der verschiedenen Ty-
pen einer BewuBtseinschristologie auf einige Grundtypen zu beschrianken, so
hitte er doch der Aktuationstheorie einigermaBen Beachtung schenken miis-
sen, nachdem die Anregungen M. de la Tailles von J. Ternus und A. Grill-
meier auch auf die Christo-Psychologie iibertragen wurden. F. Malmbergs
Quaestio Disputata « Uber den Gottmenschen » (Freiburg i. Br. 1960) konnte
der Verfasser noch nicht einsehen, aber gerade diese Quaestio Disputata
diirfte erganzend und vertiefend die Fruchtbarkeit eines mehr spekulativen
Durchdenkens der Christo-Psychologie im Sinne des Axioms « ipsa assump-
tione creatur » zeigen. Im Ergebnis scheint sich Malmberg bei der Frage nach
dem Ich Christi iibrigens nicht allzuweit von Gutwenger zu entfernen, da
auch er es ablehnt, das menschliche Aktzentrum Christi als Ich zu bezeichnen
und die Auffassung vertritt, daB iiberall dort, wo Christus in der Schrift
von sich als « Ich » spricht, simpliciter die Rede ist vom menschlichen Be-
wuBtsein seines g6ttlichen « Ich » (S. 110 {.). Ohne diesen mehr spekulativen
Weg, wie er iibrigens auch mehrfach von K. Rahner skizziert wird, diirfte
es nicht gelingen, die Einheit in Christus wirklich als einigende Einheit, und
nicht nur als geeinte Einheit zu explizieren und in diesem Sinn die Logos-
hegemonie mit einer (gerade wegen der Hegemonie) echten Autonomie der
Menschheit Christi zu verbinden. Das letzte Kapitel Gutwengers iiber die
hypostatische Union hitte durch eine solche vertiefende Schau wesentlich
gewinnen konnen. — Die zweite Bemerkung betrifft die Darstellung der Be-
ziehung von Gottesschau und Freiheit. Hier konnte eine weitere Analyse
des theologischen Begriffes der Freiheit und des Verdienstes wohl zeigen, da
solche Freiheit im héchsten Sinn bestehen kann (und auch Verdienst, inso-
fern als es sich um die caritas viatoris handelt), auch wenn Christus in einem
sehr wahren Sinn das Gebot des Vaters erfiillen muBte und hier gar nicht
anders konnte, da ihm der Ungehorsam in keiner Hinsicht als Gut erscheinen
konnte. Vgl. auch hier die Ausfithrungen bei Malmberg S. 115-122. — Als
Druckfehler notieren wir : S. 159 u. 199 muB es Kittel G. statt Knittel hei-
Ben. — Diese Bemerkungen sollen die Bedeutung der Untersuchung Gutwen-
gers nicht mindern. Sie ist in jedem Fall ein wichtiger und sehr positiver Bei-
trag zur Klirung eines bedeutsamen und schwierigen Fragenkomplexes der
Christologie. M. L6HRER OSB



208 Besprechungen

Cor Jesu. Commentationes in Litteras Encyclicas Pii PP. XII « Hau-
rietis aquas» quas peritis collaborantibus ediderunt Augustinus Bea S]J,
Hugo RanNErR SJ, Henri RoNDET SJ, Friedr. SCHWENDIMANN SJ. 2 vol.
I : Pars theologica, IT : Pars historica et pastoralis. — Herder, Roma 1959.
xv-780, vi-661 p.

L’importante encyclique de Pie XII « Haurietis aquas» a été l'occa-
sion de cette véritable encyclopédie du Sacré-Ceeur, a laquelle un grand
nombre de théologiens de renom ont collaboré, sous I'impulsion du T. R. Pére
Bea, S. J., aujourd’hui cardinal. Cet ouvrage devait étre offert en hommage
au grand pape dont il voulait commenter la pensée et l’enseignement. Il
n’a pu qu’étre dédié a sa mémoire.

Il comprend deux parties, dont chacune occupe un gros volume : une
partie théologique et une partie historique et pastorale.

Cet ouvrage, qui rassemble tant de travaux de valeur et tant de ren-
seignements de premier ordre, est destiné a devenir un instrument de tra-
vail indispensable pour tout ce qui concerne la théologie, I'histoire, la spiri-
tualité du Sacré-Ceeur. En outre, il faut insister la-dessus, car c’est certai-
nement un des objectifs que les éditeurs se sont assignés et qu’ils ont atteint,
il sera une source indispensable pour les prédicateurs, tant des retraites
fermées que des missions paroissiales : et il faut souhaiter qu’ils y aient
largement recours, afin d’éviter ces mani¢res de présenter la dévotion au
Sacré-Ceeur qui sont en partie responsables de la crise actuelle de la dévotion
chez les jeunes, et en méme temps de faire porter l'accent sur cette dis-
position nécessaire a la vie chrétienne qu’est le sens du péché, et dont le
refus explique aussi, pour une autre part, cette crise: de celle-ci on ne
triompherait pas heureusement en acceptant ce refus (cf. les importantes
remarques du R. P. Holstein sur ce sujet: t.II, p. 323-326).

Chacune des études qui nous sont offertes mériterait d’étre présentée
a part. On n'y saurait songer dans le cadre d’un simple compte rendu de
I’ouvrage. L’ensemble est vaste, il ne parait guére coordonné. Plusieurs études
empiétent 1'une sur l'autre et, en particulier, puisque certaines d’entre elles
étaient consacrées a la théologie biblique du Sacré-Coeur, était-il néces-
saire que les mémes sujets soient traités, en outre, dans les articles de théo-
logie spéculative ? Etait-il nécessaire aussi de traiter deux fois de la révé-
lation de I'amour divin dans 1’Ancien Testament ? Certes ce sont deux études
différentes, puisque les auteurs sont différents : mais le sujet traité est pra-
tiquement le méme. De méme nous avons deux articles consacrés aux rapports
du Sacré Cceur de Jésus et de I’Eglise, ce qui n’empéche évidemment pas
les autres rédacteurs de traiter a leur tour du méme sujet quand ils le ren-
contrent. Ce manque de coordination est le défaut ordinaire de ces ouvrages
collectifs, dans lesquels chaque auteur travaille de son coté, sans s’occuper
du travail des autres, l'ignorant méme le plus souvent. Il est la rancon
presque inévitable de cet avantage considérable qu’est la réunion autour
d’un méme sujet, d’un grand nombre d’auteurs éminents et de compétence
éprouvée. Dans le cas présent cependant l'ouvrage se ressent trop mani-
festement du défaut d’un plan d’ensemble.

La partie théologique appelle une autre remarque. Plusieurs des études



Besprechungen 209

qui la composent, fort intéressantes d’ailleurs en elles-mémes, ne traitent
du Sacré-Ceeur de Jésus que tres indirectement. Parce que, dans ’encyclique,
le triple amour dont le Cceur de Jésus est le symbole est donné comme
I’objet du culte du Sacré-Ceeur, plusieurs auteurs ont pris pour sujet d’étude
simplement 1’amour divin pour les hommes, l'amour du Christ pour son
Eglise, ou bien la psychologie du Christ, ou encore les rapports de Jésus
et du Saint-Esprit. Toutes ces études, je le répete, présentent un grand
intérét en elles-mémes : mais était-ce bien leur place ? D’une part, on aurait
pu, dans cette voie, étendre indéfiniment 'ouvrage ; d’autre part, et c’est
peut-étre le plus regrettable, on ne songera pas toujours a chercher la cer-
tains développements théologiques importants. Don Diepen par exemple
reprend dans sa belle étude « L’Esprit du Ceeur de Jésus» l'exposé de sa
théorie de la co-essentialité en nous de l'intelligence et de son verbe : qui
songera a la chercher la ?

Ces remarques ne visent pas a diminuer le mérite et I’'importance de
cet ouvrage. Par les bibliographies partielles et surtout par le large exposé
bibliographique qui le conclut, il aidera considérablement 1’étude du culte
du Sacré-Ceeur. Par tous les travaux qui le composent il apporte lui-méme
a cette étude une contribution d'une exceptionnelle importance.

J.-H. Nicoras OP

Kirchengeschichte

Gesammelte Aufsidtze zur Kulturgeschichte Spaniens, Bd. 13. (Spanische
Forschungen der Gorresgesellschaft, 1. Reihe, 13. Bd.) — Verlag Aschendorff,
Miinster 1958. 304 S.

Die wichtigste Abhandlung des Bandes (S. 1-170) schrieb Franz Richard
Franke iiber « Die freiwilligen Méartyrer von Cordoba und das Verhiltnis
der Mozaraber zum Islam ». Die Darstellung beginnt mit dem Einfall der
Araber 711 in Spanien und schildert das eigenartige Durcheinander der
kulturellen und religiosen Verhdltnisse (christiani occulti). Die bald ein-
setzende anti-islamitische Polemik der Christen verteidigte das Trinitdts-
dogma und die Christologie. Dabei griff das spanische Schrifttum auf die
Arbeiten der in dhnlicher Lage befindlichen morgenldndischen Theologen
zuriick, besonders auf die Arbeiten des hl. Johannes von Damascus (f ca. 749)
und des Bischofs Theodor Abu Qurra von Harran (f ca. 820). Auch sonst sind
zwischen Spanien und Paldstina durch Ménche und Wallfahrten Verbin-
dungsfaden nachweisbar. Kreise von Asketen und Ménchen dringten schlieB3-
lich zum offenen Angriff gegen den iibermiitigen Islam, was dazu fiihrte,
daB8 Mitte des 9. Jahrhunderts etwa 50 Christen innerhalb weniger Jahre
freiwillig oder gezwungen zu Martyrern wurden. Fiir die ganze Bewegung
setzte sich Abt Speraindeo (} ca. 851) und seine beiden Schiiler Eulogius und
Alvar ein, deren Werke hier bis aufs letzte Detail analysiert werden. Der
Metropolit von Sevilla und die meisten Christen lehnten jedoch diese Kampf-
art ab.

14



210 Besprechungen

Von den im Bande noch enthaltenen Kurz-Arbeiten seien wenigstens
die Gegenstdande hervorgehoben. Eine Studie betrifft die Moschee von Cordo-
ba aus der 2. Hilfte des 8. Jahrunderts, deren zweigeschossige Bogenordnung
auf christliche Vorbilder zuriickgeht. Zahlreiche Original-Texte bietet eine
Darlegung der Handelsverbindungen zwischen deutschen und nordspanischen
Gebieten des 13.-14. Jahrhunderts. Eine kunstgeschichtliche Betrachtung
faBt den Altar des Klosters San Cugat von 1504/07 ins Auge, ein Werk des
deutschen Meisters Anye Bru. Weitere Arbeiten betreffen den Hof Peters
des GroBen von Katalonien im 13. Jahrhundert und den deutschen Orden
in Spanien im 14.-15. Jahrhundert. Mehr in die Literaturgeschichte hinein
greift eine Untersuchung, welche darzustellen sucht, wie Calderon den anti-
ken Mythus Echo und Narzi3 umgewandelt hat. Eine Ubersicht iiber die
spanischen Zeitschriften der letzten Jahrzehnte beschlieBt den reichen Band,
dessen Reichtum ein Gesamtregister rechtfertigen wiirde.

Iso MULLER OSB

Tschudy, Abt Raimund : Die Benediktiner. (Orden der Kirche, hrsg.
v. Dominikus Pranzer OP, Bd. 4.) — Paulusverlag, Freiburg Schw. 1960.
281 S.

Mit Recht betont der Verfasser, es sei ein Wagnis, in gedringtem Raum
einen Uberblick bieten zu wollen iiber Wesen, Eigenart, Werden und Wachs-
tum des benediktinischen Ménchtums. Aber das Wagnis ist gelungen. Abt
Raimund Tschudy von Einsiedeln bietet uns in seinem gediegenen Werk
ein wahres Kompendium benediktinischen Lebens. Er konnte sich freilich
auf gediegene Vorarbeiten stiitzen. Die geistvollen Regelkommentare von
Delatte, Herwegen und Steidle, die fein abgewogene und literarisch vorziig-
liche Studie von Walter Nigg, das aszetische Schrifttum von Dom Marmion
und das historische Standardwerk von Schmitz, dessen deutsche Ubertra-
gung unser Verfasser als Nachfolger von Dr. P. Ludwig Riber selbst be-
sorgte, haben ihm die Arbeit wesentlich erleichtert und eigentlich erst ermog-
licht. Als Novizenmeister durfte er auch personlich wertvollste Erfahrungen
sammeln, die ihm jetzt zustatten kommen. Denn wihrend das vorliegende
Buch sich im Druck befand, haben ihm seine Mitbriider in einer sehr ehren-
vollen Wahl den Abtsstab in die Hand gelegt.

Wenn man iiber den heiligen Benedikt und sein Werk schreiben will,
wird man zuerst ein Wort iiber die Urspriinge des Ménchtums sagen miissen.
Darum handelt der erste Teil von den Worten des Herrn, der selbst als der
eigentliche Griinder des christlichen Ordensstandes anzusprechen ist, da er
seine Jiinger aufforderte, alles zu verkaufen, um es den Armen zu geben,
Vater und Mutter, Haus und Hof zu verlassen, um ihm nachzufolgen.
« Diese gewinnenden Worte haben das Monchtum erzeugt, die Kloster mit
Moénchen und die Wilder mit Eremiten in groBer Zahl angefiillt» (Petrus
Damiani, zitiert S. 12). Das monastische Leben entspricht sogar einem all-
gemein menschlichen Bediirfnis. Zu allen Zeiten hat es denn auch Menschen
gegeben, die abseits vom Larm der geschaftigen Welt, bediirfnislos und zu-
frieden sich ausschlieBlich gottlichen Dingen zuwandten und damit einen
inneren Reichtum erwarben, von dem Generationen zehrten. Ein wahrer



Besprechungen 211

Friihling bliihte auf, als am Ende der blutigen Christenverfolgungen hoch-
gemute Médnner und Frauen in der Abgeschiedenheit der Wiiste durch
schonungslose Aszese einen Ersatz fiir das Martyrium suchten und fanden.
Die ruhmreiche Epoche der Wiistenviter bedeutet in der Geschichte der
katholischen Orden so etwas wie die Urkirche im Leben der Christen ganz
allgemein. Man wird immer mit einer gewissen Sehnsucht dieses einzigartige
Pfingstwunder bestaunen und auch immer wieder dorthin zuriickkehren
miissen, um aus den urspriinglichen Quellen zu schépfen. Wenn St. Benedikt
in vielen Belangen der dulleren Lebensordnung bewul3t andere Wege geht,
so bleibt ihm doch grundsitzlich Leben und Lehre der alten Viter heiliges
Erbe und unantastbare Verpflichtung. Seine Monchsregel ist ohne be-
stindigen « Riickgriff » auf Kassian, der uns in seinen Schriften eben das
genannte Erbe iiberliefert, niemals in den eigentlich und urspriinglich inten-
dierten Dimensionen zu erfassen.

Im zweiten Teil des Buches stellt uns Abt Raimund den heiligen Bene-
dikt selber vor als « Mann Gottes », wie ihn St. Gregor in seinen beriihmten
Dialogen zeichnet. Diese gedringte Biographie gehort zweifellos zum Schon-
sten, was je iiber unsern Ménchsvater geschrieben wurde und dem geneigten
Leser (der nicht blo mit den Augen, sondern mit dem Herzen liest) ergeht
es wie Walter Nigg : « Man kann sich diesen aufbauenden Menschen (St. Be-
nedikt) nicht vergegenwirtigen, ohne eine tiefe Sehnsucht nach dessen
Nihe zu empfinden. Ein unstillbares Heimweh nach benediktinischer Gei-
stigkeit beginnt sich zu regen, die etwas vom Frieden Christi widerspiegelt,
der hoher als alle Vernunft ist. Kein unbestimmtes Gefiihl, das nach wenigen
Minuten wieder vergeht, sondern ein verzehrendes Verlangen nach dem
Gesegneten nimmt iiberhand und fingt in den Eingeweiden férmlich zu
brennen an, wie es in den Psalmen heiflt. Je tiefer man sich mit dem Ver-
fasser der Regula einlaft, umso stirker ballt sich der Wunsch : Wenn es
doch nur zu einer geistigen Wiederkehr Benedikts kdme ! »

Der Hauptteil des Buches gilt naturgemidB der heiligen Regel, ihrer
Geschichte, ihrer Bedeutung, ihrem Hauptanliegen und ihren Ausstrahlungen.
Was hier iiber Gebet, Chordienst, benediktinische Frémmigkeit und mona-
stische Arbeit in Schule, Seelsorge und Apostolat gesagt wird, ist sehr aus-
gewogen und im guten Sinn des Wortes verniinftig. Dal immer wieder der
Tonfall der Einsiedler Klostertradition aufklingt, spricht nur fiir den guten
Benediktiner, der eben durch das Geliibde der Stabilitdt an die eigene Abtei
gebunden wird bis zum Tod und dort die Heimat der Seele findet. Mit der
gleichen Freiheit werden andere Kloster die Akzente da und dort etwas
anders setzen, denn gerade diese Nuancierungen machen den Reichtum des
benediktinischen Moénchtums auf, das keineswegs zentral gesteuert wird,
sondern sich nach den Weisungen des Stifters den Gegebenheiten von Raum
und Zeit anzupassen hat.

Im geschichtlichen Abschnitt verfolgt der Autor die Entwicklung des
benediktinischen Gedankens durch 1400 Jahre und zeigt, wie die Benedikti-
ner « die Hohen und Tiefen der Geschichte der Kirche und der abendlandi-
schen Kultur miterlebt, mitgestaltet und miterlitten haben ». Sofern in
der Gesamtplanung der Reihe « Orden der Kirche » kein Sonderband fiir



212 Besprechungen

die Zisterzienser vorgesehen ist, wire zu sagen, daB sie in diesem Uberblick
nicht geniigend gewiirdigt wurden. Wenn sie auch kirchenrechtlich zwei
selbstandige Orden bilden, sind sie doch wahre Schne des heiligen Benedikt
und die Abteien der strengen Observanz haben in Frankreich und Amerika
einen Zulauf, der an die besten Zeiten des Monchtums erinnert.

Zum SchluB3 drangt sich die Frage auf, ob der dlteste Orden des Abend-
landes immer noch zeitgemal sei. Dazu bemerkt Abt Raimund mit Recht,
dafl die schwarzen Monche auf die vielfiltigen Probleme der Gegenwart
umso besser und klarer antworten konnen, je treuer sie sich auf die Grund-
elemente der heiligen Regel besinnen : Gebet, Arbeit, Selbstzucht und Welt-
abkehr.

Wir kénnen dem jungen Abt von Einsiedeln nur gratulieren und danken
fiir diese feine Gabe, die gleicherweise sein Wissen und seine Fréommigkeit
bezeugt, die zu begeistern versteht, ohne unsachlich zu werden, und weit-
herziges Urteil mit unbedingter Grundsatztreue verbindet !

V. SteBLER OSB

Schmitz, Philibert, OSB : Geschichte des Benediktinerordens, Vierter
Band : Die duBlere Entwicklung des Ordens vom Konzil von Trient bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts. Verfassungsgeschichte vom 12. bis zur Mitte des
20. Jahrhunderts. Ins Deutsche iibertragen u. hrsg. von Raimund TscHUDY
OSB. Mit 8 Bildtafeln. — Benziger, Einsiedeln 1960. 327 S.

Der Hauptteil (S. 1-205) behandelt die duBere Entwicklung der Kloster
vom 16. bis 20. Jahrhundert. Der Verfasser geht von LLand zu Land und
bietet jeweils einen groBen Lingsschnitt vom Konzil von Trient bis zur
franzosischen Revolution. Die Methode ist begreiflich als erste grofe Gesamt-
bearbeitung des Materials. Wenn man weiter zum querschnittlichen Den-
ken vorwarts schreiten will, mu3 man alle Kapitel beriicksichtigen, z. B.
iiber die Bildung der Kongregationen, iiber die Kloster in der Barockzeit, in
der Aufklarung, usw. Erfrischend wirkt die kiihle Objektivitat, mit welcher
Schmitz iiber die Zustinde urteilt, auch gegeniiber dem franzodsischen Bene-
diktinertum, dem er Jansenismus und Kiritisiersucht vorwerfen muf. Im
Teile iiber das 19./20. Jahrhundert kommt die Restauration der Kloster
im 19. Jahrhundert gliicklich zur Sprache. Bei Solesmes und Beuron ver-
mif3t man die geschichtliche Beziehung zum barocken Benediktinertum.
Schon im 18. Jahrhundert war die liturgische Bewegung da, sogar manch-
mal in extremer Art. Die Ablehnung der AuBenposten wurde durchaus als
Ideal empfunden und von der Nuntiatur erstrebt. Die Darstellung der neue-
sten Zeit ist begreiflicher Weise mehr statistisch als geschichtlich orientiert.

Zum Besten und Wertvollsten gehort, was Schmitz S. 209-275 tber die
Verfassungsgeschichte des 12.-20. Jahrhunderts sagt. Hier bietet er aus seinen
groBen Kenntnissen eine Charakteristik von Abtswahl und Kommende, von
ProfeB und Praebende, von Kongregationen und deren Konféderation
(1893), von Exemption und Patronatsrechte, von Schirmvogtei und Zehnten.
Eine solche Zusammenfassung, auch wenn sie sich da und dort nur auf
unsystematisch gesammelte Belege stiitzen kann, ist umso anerkennenswer-



Besprechungen 213

ter, als sie sich nicht etwa nur auf ein einziges Land bezieht. Wie gerecht
urteilt auch hier der Verfasser, der beispielsweise die Praebenden nicht ein-
fach verdammt, sondern zeitgeschichtlich zu begreifen sucht.

Die Ubersetzung von Raymund Tschudi, dem heutigen Abte von Einsie-
deln, liest sich gut, die Literaturangaben sind genau und hinreichend, die
Register umfassend. Mit Sehnsucht erwartet jeder Leser den folgenden fiinf-
ten Band, der die Kulturtitigkeit der schwarzen Benediktiner vom 12.-
20. Jahrhundert schildern wird. Iso MULLER OSB

Engelmann, Ursmar, OSB : Der heilige Pirmin und sein Missionsbiichlein.
Eingeleitet und ins Deutsche iibertragen. (Reichenau-Biicherei, 1.) — Jan
Thorbecke Verlag, Konstanz 1959. 99 Seiten, & Vollbilder und eine Karte.

Am Buche iiberrascht zunichst die lingere, sachlich gediegene Einlei-
tung, welche die kirchengeschichtlichen und rechtshistorischen Vorausset-
zungen des pirminischen Gesamtwirkens im allgemeinen und seines Missions-
biichleins im besonderen nach neuesten Erkenntnissen darstellt. Die Aus-
gabe selbst (S. 23-99) bietet auf der einen Seite den lateinischen Text ohne
Angabe der Varianten und Zitate, ausgenommen die biblischen Entlehnun-
gen, auf der andern Seite eine getreue und fliissige Ubersetzung. Die Edition
schlieBt sich ganz an den Text an, den 1927 P. Gall Jecker OSB, dessen An-
denken tiibrigens das Biichlein gewidmet ist, herausgegeben hat. Fiir die
genauere wissenschaftliche Forschung wird man auf Jeckers Edition zuriick-
greifen und dazu noch die Erganzungen Paul Lehmanns in den Studien und
Mitteilungen des Benediktinerordens 47 (1929) 45-51 beriicksichtigen miissen.
Aber fiir die inhaltliche Erfassung wird vorliegende Ausgabe sehr niitzliche
Dienste leisten kénnen, zumal wenn man sie im Sinne der Einleitung zu lesen
versucht. Der Opus erdffnet als erste Nummer die neue Reihe der « Reichenau-
Biicher ». Iso MULLER OSB



	Besprechungen

