Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 1-2

Artikel: Die Bedeutung des hl. Thomas fir die Frommigkeit
Autor: Gieraths, Gundolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761455

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GUNDOLF GIERATHS OP

Die Bedeutung des hl. Thomas

fur die Frommigkeit

Thomas von Aquino ist den meisten bekannt als der tiefe Denker
und berithmte Gottesgelehrte, der das grandiose mittelalterliche Weltbild
philosophisch-theologisch formuliert und systematisiert hat. Man kann
seine Bedeutung fiir die spekulative Theologie kurz dahin charakteri-
sieren, daB er zur Klirung und Durchdringung der Glaubenswahrheiten
nicht wie die Viter und Theologen der Vorzeit fast ausschlieBlich die
platonische oder neuplatonische Philosophie heranzog, sondern bei seinen
wissenschaftlichen Darlegungen mit Hilfe der gereinigten Lehre des Ari-
stoteles vorging. Dafl Thomas auf die Frommigkeit, also auf die praktisch
getibte Theologie, auch einen Einflull gehabt hat, ist im einzelnen noch
nicht untersucht worden. Und doch wire es eigenartig, wenn dies nicht
der Fall wiire ; denn Theorie und Praxis greifen ineinander, groBere Um-
walzungen auf wissenschaftlichem Gebiet haben meist auch Folgen fiir
das praktische Leben !.

1 Es liegt wohl asketische und Erbauungsliteratur vor nach den Grundsitzen
des hl. Thomas. Von den in deutscher Sprache bzw. Ubersetzung erschienenen
Arbeiten seien erwihnt: R. GARRIGOU-LAGRANGE : Mystik und christliche Voll-
endung, tibers. v. P. Obersiebrasse, Augsburg 1927 ; ders., Des Christen Weg zu
Gott, 2 Bde., iibers. v. S. Soreth, Miinchen 1953/56 ; F. D. JoreET : Die mystische
Beschauung nach dem hl. Thomas von Aquin, iibers. v. A. Kaufmann, Diilmen
1931 ; G. LOoHR : Das geistliche Leben nach der Lehre des hl. Thomas, in: Anima
7 (1952) 175-181 ; A. M. W=Eiss: Apologie des Christentums, 5. Bd.: Die Philo-
sophie der Vollkommenheit (Die Lehre von der hochsten sittlichen Vollendung des
Menschen), 4. Aufl., Freiburg/Br. 1923.



122 Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit

L

Wichtig fiir die Frommigkeit nach Thomas ist zundchst die durch
ihn vollzogene entschiedene Ablehnung der so beliebten Emanations-
lehre 2, wie sie sich besonders bei Johannes Skotus Eriugena 3 geduBert
hat. Mit dieser Lehre sowie durch die Ubersetzungen des Pseudo-Dio-
nysius Areopagita und des Maximus Confessor hatte Eriugena stark auf
die mittelalterliche Mystik eingewirkt. In der Tat schien die Emana-
tionslehre der Frommigkeit sehr giinstig ; denn sie lieB den natiirlichen
Menschen schon auf Erden nicht nur innerlich von Gott ergriffen und
durchformt werden, sondern in etwa gottlichen Wesens sein. So war der
AnlaB} gegeben, den Menschen zu einem gottlichen Leben, zum Streben
nach Vereinigung mit Gott anzueifern.

Klar und eindeutig zieht Thomas einen Trennungsstrich zwischen
dem Wesen Gottes und dem Wesen des Menschen. Der Abstandist unend-
lich *. Anderseits riickt er den Menschen aber auch wieder ganz in die
Nihe Gottes. Denn nach Thomas wird jede Menschenseele unmittelbar
von Gott geschaffen und das Weiterbestehen als fortdauernde Schép-
fung gefaBt 3. Dem ganzen Menschen ist Gott nahe, nicht blo der Seele.
Leib und Seele bilden zusammen ez Wesen und bedingen sich gegen-
seitig ©.

Diese Sicht des Menschenbildes ist bei Thomas mafBgebend fiir die
Frommigkeit 7. Im AnschluB an Augustinus und seine platonisch-neu-
platonisch orientierten Nachfahren war das Menschenbild leicht so ver-

? Vgl. K. JUsseEN : Emanatismus, in : Lexikon fiir Theologie und Kirche III,
2. Aufl., Freiburg/Br. 1959, Sp. 841 f. — Thomas spricht zwar auch von Emana-
tionen, aber nur in einem weiteren Sinn : « emanationem totius entis a causa uni-
versali, quae est Deus ... designavimus nomine creationis». I 45,1 ; vgl. auch ebd.
2ad 1; 44,2ad 1; CGIV1 u.11.

3 H. DORRIES : Zur Geschichte der Mystik. Erigena und der Neuplatonismus,
Tiibingen 1925 ; M. TECHERT : Le plotinisme dans le systéme de Jean Scot Erigéne.
Revue néoscolastique de philosophie 34 (1927) 28-68 ; M. DAL Pra : Scoto Eriugena
ed il neoplatonismus medievale, 2. Aufl., Milano 1951 ; J. M. ALonso : Teofania y
vision beata en Escoto Erigena. RET 10 (1950) 361-389 ; 11 (1951) 255-281. Eine
Ubersicht iiber die gesamte Bibliographie bietet J. P. SHELDON-WILLIAMS, in : The
Journal of Ecclesiastical History 10 (1959) 198-224.

4 113,5; de veritate IT 11 ad 4 : «infinita distantia creaturae ad Deum ».

51756ad1; I104,1.2.

$1753ad3; I76,1 ad 5 und ad 6.

" Vgl. E. STAKEMEIER ;: Thomas von Aquin und das christliche Menschenbild.
Akademische Bonifatius-Korrespondenz 53 (1938) 68 ff. ; J. MAarIiTAIN : Der Tho-
mismus und der Mensch in der Zeit, Kéln (o. J.).



Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit 123

standen worden : Die Seele allein ist der wahre Mensch, der Leib nur ihr
beigefiigtes Werkzeug. Leib und Seele galten als zwei verschiedene Wesen-
heiten, und wenn auch die Seele dem Leibe das Leben mitteile, so sei
sie darin doch nur wie der Schiffer im Kahne. Thomas dagegen sieht den
Menschen als eine organische Einheit von Leib und Seele. Damit fielen
die vom Neuplatonismus iibernommenen, der Frommigkeit scheinbar so
glinstigen Lehren von der Verbannung der Seele in den Leib, von ihrem
Verlangen, aus dem Kerker des Leibes erlost zu werden. Nach Thomas
soll und muB sich der ganze Mensch seinem Gott 6ffnen. Damit wendet
er sich prinzipiell gegen jede ungesunde, unnatiirliche Askese, die wegen
itbertriebener Feindschaft gegen den Koérper auch zu Verkiimmerungen
und Verbiegungen des seelisch-religiésen Lebens fithrt und fithren muB.
Wohl ist die Seele der innere Wesensgrund des Leiblichen ; sie bestimmt
das Wesen und Wirken des Menschen nach allen Seiten, sein vital-
biologisches Leben ebenso wie sein geistiges Leben. Richtig ist auch,
daB das Ziel allen religiésen Strebens die Vergeistigung ist und daB3 der
Mensch sich in erster Linie mit seiner ganzen Leidenschaft Gott zuzu-
wenden hat und aufgerufen ist, allem den Kampf anzusagen, was hinder-
lich ist auf dem Wege zu Gott. Seit der Ursiinde liegt nun einmal in den
Dingen der Welt und tief im Innern des Menschen die Gefahr und der
Zug zur Verfithrung. Aber die Natur des Menschen ist durch die Erb-
siinde nicht ganz gebrochen, wie Augustinus meint. Thomas stellt mit
aller Deutlichkeit heraus, daB3 das Wesen der Erbsiinde im Verlust der
iibernatiirlichen heiligmachenden Gnade liegt ®. Wenn daher auch der
Kriftekosmos im Menschen durch den Verlust der Gnade als des einzigen
Ordnungsprinzips in Unordnung geraten ist, die Natur als solche bleibt
gut ?, so daB die einzelnen Krifte, Verstand und Wille, auf ihr jeweiliges
Objekt hingeordnet bleiben, wenn sie es auch nicht mehr mit der ur-
spriinglichen Selbstverstindlichkeit erreichen. So ist der Zustand des
Menschen tatsdchlich nicht geradezu glinzend, sondern duBerst begrenzt
und gefahrvoll. Deshalb mahnt Thomas zu einer gewissen Skepsis dem
Leiblichen gegeniiber, zu einem sténdigen Ringen mit dem Leib, einem
beharrlichen Niederhalten aller gefihrlichen Naturkrifte, damit der gei-
stige Mensch sich um so freier entfalten kann. Daher Ziichtigungen,
Kasteiungen, Fasten, Nachtwachen u. dgl., um den widerspenstigen Leib

8 1951 ; I-1I 82,3.

9 CG1IV 52: « Per peccatum ... non tollitur homini bonum naturae quod ad
speciem naturae pertinet ; sed bonum naturae quod per gratiam superadditum fuit,
potuit per peccatum primi parentis auferri. »



124 Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit

in BotméBigkeit zu bringen 1°. Aber all dies, so notwendig es ist, darf
niemals durch MaBiiberschreitung ausarten auf Kosten der seelischen
Belange 1!, Es kommt hier auf die grundsitzliche Schau an und da gilt es,
den Dualismus zwischen Korper und Seele durch eine Synthese zu er-
setzen, wenn auf die Dauer der miBhandelte Koérper sich nicht richen
und so Leib und Seele krank werden sollen 2. Thomas 148t den ganzen
Menschen als Kérper-Geist-, als Leib-Seele-Wesen zu seinem Recht kom-
men und gibt damit neue MaBstébe fiir die christliche Lebensgestaltung.

Dieser Optimismus im Natiirlichen ist fiir Thomas aber nicht das
Letzte. Zur hochsten und eigentlichen Vollendung kommt der Mensch
erst durch die Teilnahme am Leben Gottes, die er mit seinen natiirlichen
Kriften allein niemals erreichen kann. Ja ohne jedwede Gnadenhilfe
kann der Mensch nicht einmal sein Menschenbild im natiirlichen Bereich
zur Vollendung bringen 3. So riickt Thomas in der iibernatiirlichen Ord-
nung den Menschen in eine allseitige Gottesnihe durch seine Lehre von
der Vereinigung der heiligmachenden Gnade mit der Seele, von dem
Innewohnen der einzelnen eingegossenen Tugenden in den entsprechen-
den natiirlichen Kriften und Fihigkeiten. Den Geschopfen, denen bloB
ein natiirliches Ziel gesetzt ist, hat Gottals Tdtigkeitsprinzipien bleibende
Formen und Krifte gegeben, die es ihnen leicht machen, sich ihrer Natur
entsprechend zu betétigen. Ebenso verleiht Gott in der iibernatiirlichen
Ordnung bleibende Formen und Beschaffenheiten, um dem Menschen
das Erstreben des tibernatiirlichen als eines nun im héheren Sinne
connaturalen Gutes zu erméglichen 4. Thomas lehrt einen allgemein iiber-
natiirlichen Tugendschmuck %, er beschrinkt die iibernatiirlichen ein-

10 7197,7ad 3; 49,3 ad 5; 63,9 ad 1; 115,4 ad 3.

11 TT-1T 147,14 ad 2.

12 Vgl. den sehr instruktiven Vortrag von J. GOLDBRUNNER : Heiligkeit und
Gesundheit, Freiburg/Br. 1946. — Dieselbe gesunde Auffassung von Askese wird
auch heute wieder vertreten. So schreibt H. E. HENGSTENBERG : Christliche Askese,
2. Aufl., Regensburg 1936, S. 93, daBl « der Mensch so lange im Grunde (trotz der
schlechten Neigungen) ,in Ordnung’ ist, als er seine Triebe mitsamt den unguten
Neigungen fithlt und in sein Erleiden aufnimmt. Dieses Leiden dient zugleich der
Erhaltung der geistigen und kérperlichen Gesundheit ». Ebenso gibt der franzdsische
Jesuit V. PoucikL den Rat, zu einem guten Gebrauch des Leibes zuriickzukehren
(Mystique de la Terre. Plaidoyer pour le corps, Paris 1937. Das Kapitel « Vom Ahnen
der Seele» iibersetzt in : Schildgenossen 16 [1936] 11 ff.). — Vgl. auch H. ScHMIDT:
Organische Askese, Paderborn 1952 ; J.LecLERrRcQ: Wegbereitung fiir Gott. Die
christliche Askese, Luzern 1956 ; B. HARING : Das Gesetz Christi, 4. Aufl., Frei-
burg/Br. 1957, S. 541-543.

18 1-11109,8.

14 1-11 110,2 ; vgl. auch II-IT 23,2.

15 1-11 63,3 ; 68,1-8.



Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit 125

gegossenen Tugenden nicht auf die drei gottlichen. Mit diesen empfingt
der Mensch auch die eingegossenen sittlichen Tugenden und die sieben
Gaben des Heiligen Geistes, so daB der Mensch im Stande der Gnade mit
allen Tugenden der iibernatiirlichen Ordnung ausgeriistet ist, wie der
natiirliche Mensch mit den entsprechenden der natiirlichen Ordnung,
um die er sich lange gemiiht hat '®. Damit stellt Thomas sich gegen die
Ansicht des Petrus Lombardus, der die iibernatiirliche Liebe zu Gott
mit der Person des Heiligen Geistes gleichsetzte und diese Liebe, also
den Heiligen Geist, nebst den iibrigen eingegossenen durch die Liebe
informierten Tugenden fiir die Gnade hielt, die den Menschen heiligt 7.
Wohl wohnt der Heilige Geist in der Seele des Gerechtfertigten und wirkt
in ihr ; aber was den Menschen heiligt, ist ein Geschenk des Heiligen Gei-
stes, nicht der Heilige Geist selbst 8.

Neu bei Thomas war auch, daB er nur zwei Arten tibernatiirlicher
Tatigkeitsprinzipien (die theologischen und eingegossenen sittlichen Tu-
genden sowie die Gaben des Heiligen Geistes) anerkannte und die Selig-
keiten nur als besondere AuBerungen der Tugend faBte 1°. Tugend und
Gabe stehen nebeneinander. Auf Grund der Tugend ist der Mensch zu
selbstandigem Handeln befihigt, unter Fithrung von Vernunft und Wil-
len ; die Gaben machen den Menschen geneigt, Gottes Erleuchtungen
und Einsprechungen aufzunehmen und ihnen Folge zu leisten, sie sind
« Vollkommenheiten der Seelenvermogen, sofern diese vom Heiligen Geist
bewegbar sind » 2. Tugend und Gabe werden jedem Gerechtfertigten
zuteil. Die Gaben bieten die Ausriistung fiir die hochsten Erhebungen
der Frommigkeit in der mystischen Beschauung. Durch diese Gaben
iiberwacht der « Heilige Geist, der im Innern des Gerechten Wohnung
genommen hat und in ihm unaufhérlich wirkt ..., die Betidtigung der
Tugend, indem er sie durch Seine milde Leitung erginzt oder auch ganz
zuriicktreten liB3t, um selbst mit sicherer Hand den Menschen der Voll-
endung entgegenzufithren » 2. Mit dieser Auffassung der Gaben des Hei-

16 Mit der Verleihung der eingegossenen sittlichen Tugenden ist das persén-
liche Bemiihen nicht aufgehoben, sie im Dienste Gottes recht zu gebrauchen, um
immer mehr von den natiirlichen Hindernissen befreit zu werden. Vgl. I-1T 112,3
und 4 ; 113,5. 7; II-II 24,10 ad 3 ; III 87,2.

17 TI-1I 23,2.

18 Vgl. Tridentinum Sess. VI, cap. 7 (Denzinger Nr. 799).

19 1-IT 70,2 ; II-IT 157,2 ad 3.

20 TI-IT 19,9.

21 Deutsche Thomasausgabe 25. Bd. : Grundlagen der menschlichen Handlung,
Salzburg-Leipzig 1940, S. 642 (Kommentar von A. F. Utz).



126 Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit

ligen Geistes war ein weiteres gegeben. Friither hatte der Gedanke, von
Gott besonders begnadet zu sein und dieser Begnadigung entsprechen zu
miissen, der Seele einen gewaltigen Impuls gegeben. Wenn nun nach
Thomas alle diese Ausriistung hatten, dann lag hier unter diesem Ge-
sichtspunkt doch nicht mehr etwas Besonderes vor, das nur einigen
wenigen zuteil geworden widre. Damit fiel auch der besondere Antrieb
fiir den einzelnen.

Es muB auch noch erwihnt werden, daBl die thomistische Lehre von
der praemotio physica und entsprechend in der iibernatiirlichen Ordnung
von der gratia efficax keineswegs einem Fatalismus die Wege ebnete,
ebensowenig wie das Zuriickgreifen auf das aristotelische Tugend-
schema der vier Kardinaltugenden mit allen Tochtertugenden Zer-
splitterung in das Frommigkeitsleben gebracht hat.

Wenn im folgenden die Grundziige der Frommigkeitshaltung nach
Thomas dargelegt werden sollen, so soll der Begriff « Frommigkeit » nicht
in dem Sinne genommen werden, wie sie das gesamte christliche Leben
bezeichnet, sondern in erster Linie auf die Tugend der Frommigkeit
(virtus religionis) eingeschrinkt sein. Unter den moralischen Tugenden
nimmt sie insofern die fiihrende Stellung ein, als sie den theologischen
Tugenden am nichsten kommt 22. Sie macht den Menschen fihig und
geneigt, Gott als dem Schépfer und hchsten Herrn aller Dinge in schuldi-
ger Unterwerfung die gebithrende Verehrung zu erweisen 2. Sie setzt
die drei gottlichen Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
voraus, nimmt aber die iibrigen sittlichen Tugenden in ihren Dienst.

I1.

Die Frommigkeitshaltung nach dem hl. Thomas ist im wesentlichen
durch vier Elemente gekennzeichnet. Thomas betont das Verstandes-
maBige, das WillensmiBige, das PflichtmiBige und das RegelmiBige.

1. Das VerstandesmiBige

Als erstes Charakteristikum der Frommigkeit, wie es sich aus den
Schriften des Aquinaten herleiten lédB8t, fillt eine iberaus starke Betonung
des VerstandesmidBigen auf. Das entspricht ganz seiner spekulativen

22 TI-11 81,6.
2 II-1I 81,1. 3.



Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit 127

Theologie, die hierin im Gegensatz steht zu jener der Viter und augusti-
nisch ausgerichteten Theologen. Aus wissenschaftlichen Griinden wies
Thomas manche bisher hoch in Kurs stehende Lehren zuriick, weil sie
der gesunden Vernunft oder der Offenbarung widersprachen. So ersetzte
er die Emanationstheorie durch eine klare Scheidung zwischen gottlichem
und kreatiirlichem Sein. In der augustinisch-neuplatonisch gefirbten
Theologie hatte das Prinzip der notwendigen Entfaltung aus dem Einen
vorgeherrscht (« bonum est diffusivum sui » im Sinne der causa efficiens).
Nach Thomas wird die Welt auch aus Gott hervorgebracht, aber es liegt
keine Notwendigkeit vor. Gott schafft aus freien Stiicken 2%. Der Lehre
von der Vielheit der substantiellen Formen im Menschen stellte er die
Lehre von der Einheit der Wesensform, der Seele, im Menschen entge-
gen. Thomas war {iberzeugt, daB3 die alten Auffassungen vor den Lehren
der bewihrten Philosophie nicht bestehen konnten. Wenn auch manche,
selbst aus den Reihen seiner Ordensbriider, nichts von diesen « Neue-
rungen » wissen wollten 2° und darin eine Beeintrichtigung der Frommig-
keit sahen, so ging Thomas seinen Weg. Er wollte keine Frommigkeit,
die falsch fundiert ist.

Wie sehr verstandesmidBig Thomas eingestellt ist, ersieht man z. B.
aus der ihm zugeschriebenen Sequenz zum Fronleichnamsfest 2¢. Thomas
bringt hier, kurz zusammengefaBt, die ganze Lehre von der Eucharistie.
Noch deutlicher tritt der Unterschied zutage, wenn man die Dank-
sagungsgebete nach der heiligen Messe, das « Gratias tibi ago, Domine,
sancte Pater omnipotens, aeterne Deus » des hl. Thomas mit dem Gebet
des hl. Bonaventura « Transfige, dulcissime Domine Jesu» vergleicht.
Unwillkiirlich mutet das erste kalt und niichtern an, das andere dagegen
anregend und lebendig. Thomas gibt uns einen Text, dessen Inhalt
uns einleuchtet und iiberzeugt ; er tiberliBt es aber dem einzelnen, ihn
in die Sprache des Herzens zu iibersetzen und persénlich auszuwerten.
Bei dem Gebet des hl. Bonaventura empfindet man, dal} seine Seele
in begeisterter Hochstimmung weilt und diese Hochstimmung auch an-
dern mitteilen will. Dieses so stark ausgeprigte VerstandesmiBige bei

24 119,3; 25,5; CG1T 81-83, 11 27.

25 Vgl. G. MANSER : Das Wesen des Thomismus, 3. Aufl., Freiburg/Schw. 1949,
S. 163 ff.

26 Zur Frage der Echtheit vgl. M. GRABMANN : Die Werke des hl. Thomas
von Aquin (Beitriage zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters,
Bd. XXII, Heft 1/2), 3. Aufl.,, Miinster 1949, S. 365 f. ; I. EscaMANN, A catalogue
of St. Thomas’s Works, in: E. GiLsoN : The Christian Philosophy of St. Thomas
Aquinas, New York 1956, S. 424.



128 Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit

Thomas hat gewi8 auch lange Zeit den EinfluB seiner Lehre auf die
Frommigkeit gehemmt. So lag den meisten deutschen Dominikanern bis
zum 14. Jahrhundert mehr das Dichterisch-Schwunghafte, das Gemiit-
volle, die bilderreiche Sprache der dlteren theologischen Schule und lieB
hier die Bliiteperiode der « deutschen Mystik » zur Entfaltung kommen.
Aber diese mystische Richtung barg einen gewissen Todeskeim in sich,
weil die Voraussetzungen nicht immer der gesunden Vernunft entspro-
chen hatten. Denn in der Mystik als solcher liegt nur zu leicht die Gefahr,
die Produkte der Phantasie und das eigene subjektive Erleben zu ver-
wechseln mit der von oben gegebenen mystischen Schau, sich zu viel
vom Gefiihl leiten zu lassen statt von der theologischen Einsicht und
damit abzugleiten in die Sphire des rein ErlebnisméiBigen, wo dann
nicht mehr klar unterschieden wird zwischen dem Go6ttlichen und Mensch-
lichen, zwischen der echten Eingebung und dem Phantasiegebilde, und
wo die Grenze zwischen Wahrheit und Einbildung schwer zu ziehen ist.
So hatte auch bei den Mystikerinnen des 14. Jahrhunderts unter dem
EinfluB der mehr augustinisch-neuplatonisch orientierten Theologen
mit ihrer emotionalen, lebensvollen Pragung ein gewisses MiBverhédltnis
vorgelegen : Das Affektvolle, das Begeisterte, das Spontane und das zum
Teil auch Willkiirliche hatte oft den Vorrang behauptet vor dem recht-
geleiteten und vom Glauben erleuchteten Streben. Dadurch war es zu
einseitigen iibertriebenen Verstiegenheiten gekommen 27, weshalb diese
Mystiker nicht nur auf den heutigen, mehr kritisch-niichternen Menschen
befremdend wirken, sondern auch damals schon nicht selten aus der
Reiheihrer Mitmenschen herausfielen und manchmal —nicht ohne Grund —
als Stérung empfunden wurden 2%. Gewill muB} sich gerade im Religidsen
auch das Herz duBern, denn der ganze Mensch steht vor Gott ; aber dem

27 Vgl. das Biichlein von H. WiLms : Das Beten der Mystikerinnen, 2. Aufl,,
Freiburg/Br. 1923.

28 H. MEYER : Geschichte der abendlindischen Weltanschauung, III. Bd.
Die Weltanschauung des Mittelalters, Paderborn 1948, S. 360 f. : « Nicht jede Art
von Mystik kann ohne Widerspruch hingenommen werden. Nicht jeder wird mit
Wohlgefallen und innerer Bereicherung so manche Art von mystischen Werken aus
der Hand legen. Mystik kann in Selbstquilerei, Quietismus, unkontrollierbare,
krankhafte Visionseinbildung ausarten, sie kann, besonders in der Frauenmystik,
recht erotische Formen annehmen, und es gelingt oft nicht, diese als nur allegorische
Ausdriicke eines Geistigen aufzufassen. Die Verlobung der Seele mit dem himm-
lischen Briutigam, die Ladung der Seele in das Bett der Minne, das Ruhen des
Briutigams zwischen den Briisten, das Kosten der Milch aus Marias Briisten, die
Ausdriicke der Siilichkeit und Verliebtheit lassen keinen Zweifel, da3 diese Erleb-
nisse erotisch-religiosen Charakter an sich tragen.»



Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit 129

Gefiithl sind Grenzen gesetzt, innerhalb derer es sich entfalten soll.
Bestand ist nur dann gesichert, wenn der Primat des Verstandes einge-
halten wird und dem religiosen Leben richtig entwickelte Vernunft-
prinzipien zugrunde liegen. Daher stehen sich in der Mystik zwei Ex-
treme gegeniiber : die vom Glauben erleuchtete Vernunft und das ge-
fithlsmédBige Erleben. Die Wahrheit aber liegt in der Mitte. Eine nur im
Gefiihl sich verlierende Mystik ist der Verwirrung ausgesetzt, sie mul3
in eine von verniinftigen, praktischen Gesichtspunkten geformte From-
migkeit auslaufen. Aus dieser Sicht heraus steht in der Allerheiligen-
Litanei des Dominikanerordens, die in einigen Anrufungen von der
romischen abweicht: « Ut obsequium servitutis nostrae rationabile
facias. » Ebenso heiBt es in der Oration vom 6. Sonntag nach Epiphanie :
« ... ut semper rationabilia meditantes ... » Dieselbe Rangordnung sehen
wir im Einleitungsgebet zum téglichen Brevier « Aperi, Domine, os
meum » : zunidchst «intellectum illumina », dann erst «affectum in-
flamma ».

Als im 14./15. Jahrhundert die neue Wertung des hl. Thomas im
Dominikanerorden einsetzte, wurden die thomistischen Prinzipien ent-
sprechend herangeholt, und damit war die Frommigkeit auf festeren
Grund gebaut. Sehr klar 148t sich das gerade auf deutschem Boden fest-
stellen. Die Frommigkeitslehre der deutschen Dominikaner des 15. Jahr-
hunderts ist grundverschieden von der ihrer unmittelbaren Vorganger 2°.
Sie wollen das konkrete Alltagsleben mit seinen Spannungen beein-
flussen ; ihre Sprache ist niichtern, sie bewegen sich in der Ebene des
Erreichbaren. Die Mystiker dagegen redeten aus der Fiille der Begei-
sterung von ihren selbstgemachten Erfahrungen, wie sie nur wenigen
zuteil geworden waren, wobei manchmal die Gefiihlsinnigkeit und Wiarme
der Empfindung das Ubergewicht hatte gegeniiber dem Verstand. Ge-
wil sind beide Frommigkeitsformen objektiv und subjektiv gut ; nur
bleibt die Frage, welche von beiden linger Bestand hat. Die augustinisch-
neuplatonische Richtung, die stindig in Hochstimmung weilte, mul3
notwendig mit Riickschligen rechnen ; denn der Begeisterung sind Gren-
zen gesetzt. Schon die physischen Krifte vermogen eine solche Anstren-
gung nicht zu ertragen. Deshalb sind mystische Glanzzeiten immer
Hohepunkte, die eine zeitlang anhalten, auf die Dauer aber dem nor-
malen Wellengang des religiosen Lebens Platz machen miissen. Wenn an

2 Die Frommigkeitshaltung der deutschen Dominikaner des 15. Jahrhunderts
soll in einem spéteren Beitrag behandelt werden.

9



130 Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit

sich auch jedem Menschen die héchste irdische Begliickung in der mysti-
schen Schau zuginglich ist, so bildet die mystische Begnadung tatsich-
lich die Ausnahme einer Elite. Die Mystiker sind immer die Stillen im
Lande. Der Durchschnitt wird die mystischen Hoéhenpfade nicht erstei-
gen, geschweige denn sich dort wohlfithlen. Daher ist es verstéindlich,
daB die deutschen Dominikaner des 15. Jahrhunderts mitihrer an Thomas
ausgerichteten, niichternen, auf das praktische Leben abzielenden From-
migkeit * in die weitesten Kreise des Volkes drangen und so einen gré-
Beren Aktionsradius hatten. An die Stelle des bilderreichen Uberschwan-
ges trat das VerstandesmiBige und auch

2. das WillensmiBige

Im Gesamtgebdude der Theologie des Aquinaten ist die Frommigkeit
eine Hilfstugend der Gerechtigkeit 3. Sie soll den Menschen anleiten, Gott
die schuldige Verehrung und Anbetung zu erweisen nach MaBgabe seiner
Krifte ®2 ; in adaequater Weise ist es dem Menschen doch nicht méglich.
Damit ist die Tugend der Frommigkeit dem Willen zugewiesen. Dal3
Thomas die Frommigkeit gewissermaBen iiber die Gerechtigkeit und alle
andern sittlichen Tugenden erhebt, beseitigt die Schwierigkeit nicht, die
sich aus jener Zuteilung ergibt. Wie kann eine dem Willen eignende Tu-
gend als Hauptbetdtigung das Gebet haben, wie kann man ihr die héchste
Entfaltung des Gebetes in der Beschauung zuweisen, wo es sich doch um
reine Verstandesakte zu handeln scheint ? Manche Theologen helfen
sich damit, daB3 sie das Gebet als eine Willensbetidtigung auffassen.
Nach Thomas dehnt sich die Frommigkeit, obwohl dem Willen eigen,
auf die Gibrigen Fihigkeiten aus und nimmt deren Akte in ihren Dienst,
so im Gebet den Verstand. Das Gebet ist und bleibt eine Betdtigung der
Frommigkeit, weil es wesentlich auf die Ehre Gottes abzielt und gerichtet
ist. Das gilt auch von der hochsten Stufe des Gebetes, von der Beschau-
ung, wo der Mensch die besondere Gegenwart Gottes in seinem Innern
iiberzeugt und beseligt wahrnimmt. Die mystische Beschauung vollzieht
sich auf Grund der Gaben des Heiligen Geistes, die zu dieser hochsten
Stufe erheben. Und doch gehort auch die Beschauung in den Bereich der
Frommigkeit als Ehrung des Allerhéchsten.

30 Vgl. G. GIERATHS : Johannes Nider OP und die « deutsche Mystik » des
14. Jahrhunderts. Divus Thomas [Fr.] 30 (1952) 321-346.

81 TI-II 80.

2 TI-II 81,5 ad 3.



Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit 131

Das WillensméBige der thomistischen Frommigkeit besagt aber nicht
nur jenen scheinbaren Gegensatz zum Gebet, es richtet sich auch, ja
vor allem gegen das Gemiitvolle und GefithlsmdBige. Thomas verlegt
tatsichlich die Frommigkeit in den Willen als Willen, wie die Scholasti-
ker sagen, in den freien Willen, in den Willen, wie er sich auf Grund einer
verniinftigen Uberlegung selbst bewegt. So ist er Triger der Gerechtig-
keit und damit auch Triger der Frommigkeit, dieser ersten, wichtigsten
und vornehmsten Tochtertugend der Gerechtigkeit. Wire es aber nicht
glinstiger gewesen, wenn er sie in den Willen als Natur verlegt hitte,
in den Willen, der aus einem inneren Drang, aus einer gewissen Spon-
taneitdt handelt, wenn er sie dem Gemiit zugewiesen hitte ? Die alte
Frommigkeit scheint ganz dem Gemiit zu entstammen ; sie ist affekt-
getrinkt und schreitet naturhaft, fast notwendig zur Betitigung. Man
konnte vermuten, daB sich daneben eine dem Willen als Willen zuge-
wiesene Frommigkeit rechnerisch, kliigelnd, kiihl ausnimmt. Thomas hat
das Gefiihl nicht nur gekannt, er hat es auch gewertet, indem er den Wil-
len als tiefstes, naturhaftes Strebevermdgen in seiner Lehre nicht iiber-
ging. Er hat den Willen zum Sitz der héchsten aller Tugenden gemacht,
zum Sitz der Gottesliebe, der Caritas. Thr hat er das Gemiit reserviert,
und ihr allein. Was den iibrigen Tugenden an natiirlichem Drang, an
Spontanem, an affektvoller und allseitiger Neigung notwendig ist, soll
ihnen von der Gottesliebe zukommen und geboten werden ; denn sie soll
alles durchdringen. « Caritas est forma virtutum » 33, alle Tugenden wer-
den von der Gottesliebe durchformt und beherrscht, auch die From-
migkeit.

Vielleicht kénnte man jetzt annehmen, daB praktisch zwischen der
augustinisch und thomistisch orientierten Frommigkeit kaum ein Unter-
schied besteht. Das Problem 148t sich wieder im Dominikanerorden in
Deutschland verfolgen, in den beschaulichen Kléstern der Nonnen ;
und zwar handelt es sich fiir beide Richtungen um Kléster, die auf der
Hohe geistlichen Lebens standen. Aus dem Zeitraum der « deutschen
Mystik », aus jener augustinischen Frommigkeitsrichtung, die sich unter
dem EinfluB eines Eckhart, Tauler und Seuse entfaltete, besitzen wir
acht Schwesternviten, in denen das Frommigkeitsstreben dieser Frauen
geschildert wird. Hieronymus Wilms hat dieses « Beten der Mystikerin-
nen » nach den Chroniken der Dominikanerinnenkléster Adelhausen,
DieBenhofen, Engeltal, Kirchberg, Otenbach, T8, Unterlinden und Wei-

3 II-II 23,8.



132 Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit

ler anschaulich dargestellt 3. Die Chroniken sind verfaBt von Nonnen,
bei denen es sich zum Teil um hochgebildete, sprachgewandte, im geist-
lichen Leben wohl unterrichtete Frauen handelt — allerdings meist augu-
stinischer Prigung. Es werden herrliche Tugendiibungen erwihnt ; es
ist aber auch die Rede von Visionen und Verziickungen, von Ekstasen
und Erscheinungen, von Prophezeiungen, von Wundern an Leib und
Seele. Wir lernen fromme Menschen kennen, die man, hitten sie damals
in Italien gelebt, sicher zur Ehre der Altire erhoben, zum mindesten
aber seliggesprochen hidtte. Heroische Leistungen werden erzihlt, und
doch wird man manchmal den Gedanken nicht los, daB eine gewisse
Sucht nach auBergewohnlichen Dingen vorherrscht. Die Verfasserinnen
machen gleichsam Jagd nach diesen vermeintlichen Zeichen gottlicher
Huld, nach solchen Beglaubigungen, daBl dem Allerhéchsten ihr Leben,
ihre Frommigkeit gefalle, daB sie ihn in der rechten Weise verehrten.
Damit soll aber nicht gesagt sein, daf3 die Phinomene mystischen Lebens
in den Nonnenklostern des 14. Jahrhunderts samt und sonders auf Ein-
bildung beruht hdtten. Bei manchen Berichten scheiden Irrtum und
Ubertreibung aus. Aber ebenso muB zugegeben werden, daB fiir die Er-
klirung des einen oder anderen Falles heute wohl der Arzt gefragt, da3
heute vielleicht auch hin und wieder die Diagnose auf Hysterie gestellt
wiirde, wenn auch die Berichte in der iiberlieferten Form ihren mysti-
schen und historischen Wert behalten. Sie sind eben nur der zeitgemale
Ausdruck eines aufrichtigen Strebens nach Vollkommenheit. Man wird
viele dieser Visionen damit erkldren miissen, « dal der Mystiker die das
ganze Seelenleben besonders auch das Gemiit und die Phantasie erfassen-
den religisen Erkenntnisse und Erlebnisse nach auBen projiziert » 3.
Was der Mystiker « in der Betrachtung mit glithenden Affekten erwogen,
was seine Phantasie mit leuchtenden Farben ihm vorgemalt, leicht ward
es dem in der Stille der Nacht — die meisten Visionen stellen sich frith
am Morgen nach der Mette ein — im Chor oder in seiner Kapelle knieen-
den Mystiker, der ja ganz in der Sphire des Ubernatiirlichen lebte und
auBerordentliche Erscheinungen erwartete, zur Wirklichkeit. Ein rein
innerer Vorgang wird gleichsam diagolisch gespalten und gestaltet sich
in der dramatisch veranlagten Dichterseele zum &duBeren Geschehnis,
zum Gesprich und Verkehr mit dem Himmlischen ®*¢. » Aber von ab-
sichtlichem Betrug oder wissentlicher Ubertreibung kann bei den Non-

34 5 Anm. 27.
35 M. GRABMANN : Mittelalterliches Geistesleben I, Miinchen 1926, S. 485.
3¢ K. BiHLMEYER : Heinrich Seuse. Deutsche Schriften, Stuttgart 1907, S. 84*.



Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit 133

nen nicht gesprochen werden. Dariiber waren eine Elsbeth Stagel, eine
Katharina von Gebweiler oder eine Christina Ebner erhaben. Dall Gott
solche Trostungen verleihen kann, daB er sie zuweilen auch tatsédchlich
verleiht, steht fiir jeden Katholiken auBer Frage. Jagd nach solchen Er-
scheinungen, Ubertreibung und Uberbewertung weisen wir heute zuriick.
Sie gehéren nicht zum Wesen der Frommigkeit. Wir sind heute niichter-
ner, kritischer und skeptischer geworden.

Man staunt aber, wenn man unsere heutige Auffassung schon im
Jahrhundert nach der Hochbliite der « deutschen Mystik » findet. Der
Chronist Johannes Meyer aus dem Predigerorden, der als Zeitgenosse
das Leben der Schwestern in der Reformperiode am ausgehenden 14.
und im 15. Jahrhundert schildert, macht uns mit Frauen bekannt, die
sich redlich in allen Tugenden iibten, die Staunenswertes vollbrachten,
die ihr ganzes Leben auf Gottes Ehre und Verherrlichung eingestellt
hatten ®?, von Visionen, Ekstasen u. dgl. kaum eine Silbe. Diese Nonnen
im Zeitalter der Ordensreform stehen uns Heutigen viel niher und wirken
anregender als die Gestalten der Mystik. Das mag wesentlich mitbedingt
sein durch die Dominikaner des 15. Jahrhunderts, die den mystischen
Phinomenen der Schwestern viel niichterner und mit viel gréBerer Vor-
sicht begegneten als ihre Vorginger. So fordert Johannes Meyer 2, « ain
Person, die da hat offenbarung und gesicht, der sol man beschaydenlich
warnehmen und sy beweren by diesen VII nach geschribnen zaichen
nach der ler der hailgen vitter : Das erst zaichen, ob ain s6llich person sy
gewarlich demiitig ... Daz ander zaichen, ob daz hertz und gemiit aines
sollichen menschen in der zit so er sollich offenbarung hat, gantz wirt
erfiillt und siissicklich entziindet mit dem fiir der gottlichen und briider-
lichen liebe ... Daz IIT Zaichen ist, so ainer séllichen person vernunft
und verstentnus an vachet zu befinden ainen influs der iibernatiirlichen
verstentlichkait des liechtes der warhait, es sy in lyplicher oder gaistlicher
gesicht, won séllicher influss der warhait mag von dem bésen gaist nit
ingegossen werden, als sant Thoman sprichet 3 ... Das IV zaichen ist,
ob die person allwegen sag ware ding, die ersam sin, die da gond uff gut
sitten. Es ist wohl war, daz von dem bdsen gaist dis zaichen och wol sin
mag, der etwen ware, ersam ding fiir sagt, aber zu hynderst betriiget er,

%7 JonaNNES MEYER OP: Buch der Reformacio Predigerordens, hrsg. von
B. M. Reichert, 2 Bde. (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikaner-
ordens in Deutschland, Heft 2/3), Leipzig 1908/09.

8 Ebd. 1. Bd., S. 59 ff.

3 1109,3; II-II 96,1.



134 Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit

die im globent, daz der hailig gaist nit tut ... Das V zaichen ist, ob gut
sachen und hailge nutzliche frucht von séllicher Offenbarung volget und
daz selb gut lang weret, wo kan boser bom mag gute frucht tun, noch kan
guter bom bose frucht, die lang wirig weret ... Das VI zaichen ist, ob die
person mit ainem loblichen tod endet yr leben in tugenden ... Das VII
zaichen ist, ob ain solliche person nach irem tod von got mit wunder
zaichen geeret wirdt, won wer bis in sin end von dem bdsen gaist betrogen
wirt mit gesichten und offenbarung, der ist nit wirdig, daz er von got
nach sinem tod mit miracklen geeret werd ; aber allain die in dieser zit
gewesen sind schryn der gnaden des hailgen gaistes, und ir offenbarung
von gott gewesen ist, also der hailgen propheten und die hailig frow sant
Brigitta und sancta Katherina de Senis und ander etlich friind gottes
mer, die alle dise zaichen an in hand gehebt. »

Denselben gesunden, niichternen, kritisch-maBvollen Standpunkt
nimmt der Dominikaner Johannes Nider (gest. 1438) ° ein. Als die
Schwestern des Niirnberger Katharinenklosters « lang zit, tag und nacht,
so swerlich gemiit wurdent von ungehiirem gespenst, die so gross unrub
und kumer von der grossen ungestiimikait des vigentz lyden warent,
daz da geschach mit werfen, kloffen, schlachen, und etwen sich in etlicher
form sich offenbarlich erzaigt », meint Nider, « sy soltent es nit geloben,
daz es von dem bosen gaist wer, sonder die grossen ratzen und katzen
dettent es.»* In seinem « Formicarius » macht Nieder einen Exkurs
iiber die Méglichkeit wunderbarer Zustinde und Ekstasen bei einzelnen
Menschen, wobei er ganz niichtern feststellt, dafl es neben echten Phino-
menen auch falsche gibt : « Denn die Seele des einen hat Gewalt iiber
ihren Korper, die dem andern unmdglich wire ... Einige machen mit
ihrem Korper, was sie. wollen, andere vermogen dies nicht und kénnen
es kaum glauben, wenn sie es horen. So gibt es welche, die die Ohren be-
wegen konnen, entweder einzeln oder beide zusammen. Einige kénnen
ihre Haare bis zur Stirne herabziehen und wieder zuriickziehen, ohne
dabei den Kopf zu bewegen. Manche konnen die genossenen Speisen,
ganz oder teilweise, soviel sie wollen, wieder von sich geben, als ob sie
sie aus einem Sack herausnihmen. Einige kénnen die Stimmen der Tiere
und Vogel, ja auch einzelner Menschen so nachahmen, dafl man sie von
der echten Stimme nicht unterscheiden kann ... Ich selbst habe erfahren,
daB jemand schwitzte, wann er wollte. Es ist bekannt, daB Menschen wei-

40 5. Anm. 30.
41 Zitiert bei JoHANNES MEYER: a. a. O., 2. Bd., S. 69.



Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit 135

nen koénnen, wann sie wollen, und iiberreichlich Trdnen vergieBen. »
Vielen ist noch unglaublicher, was mehrere Briider in neuester Zeit er-
fahren haben, fihrt Nider fort. Ein Priester, der nach Belieben die Stimme
eines jeden klagenden Menschen imitieren konnte, beraubte sich so sehr
der korperlichen Sinne und lag einem Toten dhnlich da, daB er weder
Kneifen noch Stechen spiirte, ja er hatte nicht einmal Gefiihl dafiir,
als man ihn mit Feuer brannte. Solche Menschen, die die koérperlichen
Sinne ausschalten kénnen, vermdgen in den Augen anderer wunderbare
Dinge zu tun, entweder aus sich selbst oder durch Arglist der Dimonen
oder durch die Dienste guter Engel. « ... Eines weiB ich, daB die Einfliisse
guter Geister wahr sind, falsche dagegen stammen von bdsen Geistern
oder steigen aus koérperlichen Phantasien auf, wodurch viele in mannig-
fachen Visionen getduscht werden ... Wenn die Worte den Taten nicht
entsprechen, liegt Tauschung vor 4? ... Es wire gut, Frauen nicht zu
schnell Glauben zu schenken, wenn sie Visionen gehabt zu haben vor-
geben. Weil aber viele Ordensleute und Weltgeistliche dies(e Klugheits-
regel) auBer acht lassen, machen sie sich vor klugen Midnnern zuweilen
duBerst ldcherlich *3. »

Man sieht, welch kritischen Sinn Nider bei der Beurteilung von Ek-
stasen, Visionen, Offenbarungen u. a. Erscheinungen an den Tag legt.
Weit entfernt davon, alles auf bewuBte oder unbewuBte Tduschung zu-
riickzufithren, hiitet er sich doch vor allzu groBer Leichtgldaubigkeit und
rit, jeden Fall speziell zu untersuchen. Im 15. Jahrhundert ist in den
Nonnenkldstern des Dominikanerordens in Deutschland von derartigen
Dingen kaum die Rede. Das ist wohl vor allem dem Einflu der Domini-
kaner jener Zeit zuzuschreiben, die mit ihren gesunden, niichternen An-
sichten ebenso auf die ihnen unterstellten Nonnen einzuwirken bemiiht

42 Vgl. hierzu J. GORRES : Die christliche Mystik, 2. Bd., Regensburg 1836,
S. 245 f. : « Es gibt zwei Grundzustinde des Menschen, in deren einem er der Ein-
wirkungen alles dessen, was nicht er selber ist, Herr bleibt, sie bemeistert und be-
herrscht, und ihnen gegeniiber seiner selbst vollkommen bewuBt erscheint : wih-
rend in dem andern diese Einwirkungen in ihrem Uberdrange Macht iiber ihn ge-
winnen, ihn hinreien und bemeistern, so daBl sein SelbstbewuBtsein aufgehen will
in das vorwiegende BewuBtsein, wie dies in den Gegenstand, der Wille aber sich
ebenso gebunden findet. Man sagt im ersten Ialle: der Mensch ist bei sich, im
andern : er ist auBler sich oder im Zustand der Ekstase. » Man muf3 aber eine natiir-
liche und tibernatiirliche Ekstase unterscheiden, je nach der bewirkenden Ursache.
Man nennt die natiirliche Ekstase oft auch magnetische Ekstase. In friiheren, reli-
gids ernster gestimmten Zeiten habe die mystische Ekstase vorgeherrscht, so er-
klart Gorres (S. 298), wahrend in den spiteren, mehr niichternen Jahrhunderten
die magnetische im Vordergrund gestanden habe.

48 Lib. III, cap. 8.



136 Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit

waren wie sie gegen die iibertriebene Jagd und Sucht nach mystischen
Erfahrungen und Erlebnissen auBerhalb ihres Ordens Stellung nahmen.

Im 15. Jahrhundert ist die gesamte Frommigkeitshaltung niichter-
ner geworden. War es eine Anderung zum Besseren ? DaB die Sucht nach
Visionen und deren Uberbewertung zuriickgedringt war, diirfen wir
sicherlich als einen Vorteil buchen ; denn Rankenwerk darf nie {ibertrie-
ben werden, sonst haben wir Barock in der Frommigkeit. Dall aber jenes
Spontane, Begeisterte zuriicktrat, kann nicht als Anderung zum Besseren
angesprochen werden. Vielleicht geht manches in dem auffallenden
Unterschied zwischen dem 14. und 15. Jahrhundert auch darauf zuriick,
daB zum groBen Teil Frauen Verfasserinnen sind in der Bliiteperiode der
« deutschen Mystik », wihrend wir aus der Zeit der Reform hauptsichlich
das Schrifttum von Minnern iiberliefert haben. Immerhin bleibt, daB
das WillensméBige in der Frommigkeit stdrker in den Vordergrund tritt
als frither. Damit auch

3. das PflichtmaiBige

Die alte Frommigkeit war stark personlich geprigt, manchmal zu
subjektivistisch ; man darf vielleicht sogar behaupten, daB sie begehrlich
und gliickheischend eingestellt war. IThre erste und wesentliche Frage
war : Wie komme ich zu Gott, wie werde ich mit ihm eins ? Die augusti-
nisch-neuplatonisch eingestellte Frommigkeit hatte darauf geantwortet :
Schau in dich hinein, da findest du ihn. Weil nach Skotus Eriugena der
Mensch Anteil hat an Gottes Wesenheit, war dieser Weg von ihm be-
schritten worden, und dabei hatte er sich nicht freigehalten von panthei-
stischen Verirrungen. Auch jene gingen ihn, die nichts von Pantheis-
mus wissen wollten. Sie dachten an die Entriickung des hl. Paulus und
an die Vision des Moses. Weltflucht, Klosterleben, Askese, Einsamkeit,
Betrachtung wurden unter diesem Gesichtspunkt bewertet und nicht
selten tiberbewertet. Bei den Mystikerinnen des 14. Jahrhunderts sehen
wir allenthalben — wenn sie auch das Beste beabsichtigten — eine zu grof3e
Entfaltung des Personlichen, Subjektiven, wie es in der augustinischen
Richtung begriindet liegt. Diese Dinge kann man eine zeitlang ertragen,
auf die Dauer aber 1iBt die Spannkraft nach und muB, will sie nicht ins
Gegenteil umschlagen, in eine gesunde, normale Frommigkeitshaltung
einmiinden.

Man vergleiche damit Thomas. Seine wichtigste Frage bei der From-
migkeitshaltung ist : Was schulde ich Gott ? Er kennt auch die Frage :



Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit 137

Wie komme ich zu Gott ? — aber er verweist sie in den Bereich der Hoff-
nung und Liebe. Somit zeigt sein Frommigkeitsbegriff eine starke Be-
tonung des Pflichtgedankens. Freilich ist es eine Frommigkeit, die vom
Glauben ihre Direktiven und von der Caritas ihren Ansporn erhilt ; aber
im wesentlichen eignet ihr das Ruhige und Geordnete der Gerechtig-
keitssphire. Die erste Ordensfrau, deren Leben Johannes Meyer schil-
dert, Claranna von Hohenburg, besal eine grofe «demiitigkait und sprach:
ich sollt billicher under aller swostern fiissen ligen, denn an séllich ampt
volbringen ». IThr ganzes Leben war durchdrungen vom Gedanken der
Pflicht. « Wie ir daz ampt wider waz von ir demiitigkait wegen, so hatt
sy doch besunder flyss, daz der gotlich dienst andechtigklich volbracht
wurd und die besliessung, als say an gevangen waz, ordenlich und gantz
gehalten wurd, und die hailig observantz des gaistlichen lebens wol zu
nem und andechtigklich uff gieng und wiichs ... Sy waz got genem ; dar
umm was er sy beweren als er sinen usser welten tut und dant ir sélliche
kranckhait zu, daz sy mer denn XIII iar vor irem tod lam ward an henden
und an fiissen, und laid grosse kranckhait mit grosser gedult ; und so sy
mess wolt horen ; so furent sy die swostern off ainem sessel mit vier
redlin bys zu der cor tiir, und also half man ir in den cor ... **.» Die
Dominikanerinnen des 15. Jahrhunderts unterscheiden sich von den
Nonnen der mystischen Bliitezeit vor allem gerade dadurch, daB Pflicht-
bewuBtsein und Treue gegen die alte Regel im Vordergrund stehen %5,
Dieselbe Grundhaltung zeigen die Schriften der deutschen Dominikaner
aus jener Zeit. Auch nach ihnen offenbart sich die echte Frémmigkeit fiir
Klosterinsassen und Laien vorziiglich in der treuen Erfiillung der Pflich-
ten des Alltags und in der konsequenten Ubung der Standestugenden.

Soll man in der Betonung des Pflichtgedankens einen Vorteil fiir
die Frommigkeit sehen ? Man muB vorsichtig sein mit der Entscheidung.
Lag in der fritheren augustinischen Richtung die Gefahr, allzu personlich
und subjektiv vorzugehen in dem Bestreben, das Ziel zu erreichen, so
muBte man sich in der neuen Frémmigkeitshaltung davor hiiten, zu
sehr an den Mitteln kleben zu bleiben und kleinlich zu werden in deren
Gebrauch, zu sehr auf den Buchstaben zu pochen und in der Praxis das
Mittel zum Selbstzweck zu machen und damit das Ziel in den Hinter-
grund zu driangen. Objektiv wird die thomistische Ansicht der Tugend
der Frommigkeit besser gerecht mit ihrer Auffassung des PflichtméBigen.

44 JomanNEs MEYER: a.a. O., 1. Bd., S. 63.
45 Vgl. das ganze « Buch der Reformacio Predigerordens ».



138 Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit

4. Das RegelmaiBige

Abgesehen vom Gesetz der Stagnation und des Absinkens sehen wir
in der Kirchengeschichte immer wieder, daBl geistige Hohenlagen nie
dauernd eingehalten werden. Die clyniazensische Reform, die vom hl.
Bernhard ausgehende Bewegung wirkte anfangs viel durchgreifender als
spdter. Das ist einmal dadurch bedingt, da3 die Kraft der Gnade in den
Anfingen viel stédrker ist ; dann aber auch dadurch, weil sich allmihlich
doch immer wieder mehr und mehr das Menschliche durchsetzt. Der
Mensch besteht eben aus Leib und Seele. Eine grundlegende These der
thomistischen Lehre ist die Harmonie von Natur und Ubernatur. Der
Schwerpunkt in der Frommigkeitshaltung nach der Doktrin des Aqui-
naten liegt nicht auf dem Gebiete des AuBerordentlichen, die Gesetze der
Natur Durchbrechenden. Thomas vermeidet die auBergewohnliche
Strenge, er legt mehr Wert auf ein niichternes Mittelmal3, um vor allem
im religiésen Leben eine normale Gesundheit zu erhalten. Aus seinem
Geist heraus warnen die deutschen Dominikaner des 15. Jahrhunderts
vor millverstandener, maBloser Askese. « Und diese Denkart ist durchaus
kennzeichnend fiir den thomistischen, dominikanischen Geist » 4¢, in der
« die verniinftige ZweckméiBigkeit » 47 vorherrscht. « Damit sind sie nicht
nur den Uberlieferungen ihres Ordens treu, sondern denen aller alten
Orden, der ganzen christlichen Vergangenheit 3. »

Diese niichtern-gesunde Art des Vollkommenheitsstrebens rit schon
der erste Nachfolger des hl. Dominikus, der Ordensmeister Jordanus
von Sachsen : « Geduldig miissen wir die tédglichen Priiffungen ertragen
und unseren Geist nur auf den richten — soweit das des Tages Miithe und
Last gestatten —, der allein aus unsern N6ten uns zu retten vermag, in
dem allein Ruhe zu finden ist, auBer dem wir nur Triibsal und Schmerz
finden. Inzwischen wollen wir mit Freude annehmen, was uns Trauriges
begegnet ; denn mit demselben MaBe, mit dem wir fiir ihn unsere Triib-
sal gemessen haben, wird auch uns die Freude zugemessen, die der Sohn
Gottes Jesus Christus uns einfléBt ... Ihr kimpft dann mit Klugheit,
wenn ihr euch euren Leib allmihlich unterwerfet, nicht iiberstiirzt.
Und wenn ihr allmihlich in den Tugenden voranschreitet, nicht im

16 W. OeHL : Deutsche Mystikerbriefe des Mittelalters 1100-1550, Miinchen
1931, S. XXII.

17 Ebd. S. 759.

48 H. BREMOND : Das wesentliche Gebet, Regensburg 1936, S. 188.



Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frémmigkeit 139

Fluge, sondern von Stufe zu Stufe die Leiter der Vollkommenheit hin-
ansteigt, werdet ihr schlieBlich an das Ziel aller Vollendung gelangen ...
Thr miiBt, um demiitig zu werden, in allem MaB halten ; denn nur die
Gottesliebe kennt weder Schranken noch Mal ; diese Liebe aber wird
nicht durch die Abtétung des Fleisches, sondern durch heilige Begierden
und fromme Betrachtungen gendhrt und durch Pflege der Nichstenliebe...

Wer wandert, geht vorsichtig einher, klettert nicht unachtsam,
lauft nicht hastig in Aufregung und achtloser Heftigkeit. Und das, wo-
von ich nun sprechen will, ist sicherlich das einzige Ubel, das ich vor
allen andern fiir euch fiirchte : es mochten einige unter euch sein, die
unvorsichtig und maBlos voraneilen unter iibermiBiger BuBgesinnung,
mit Wachen oder auBlerordentlichen Fasten oder sonstigen Strengheiten
dieser Art, die fiir euren schwachen Korper unzutriglich sind. Ihr seid
weniger widerstandsfihig als ihr glaubt, und leicht sind die Krifte der
einen oder andern Schwester giinzlich erschépft ... Ubt also Vorsicht ! ...

Achte auf dich, daB du nicht aus geistiger Ermattung oder aus kor-
perlicher Schwiche deinem Leibe die Moglichkeit der guten Werke,
deinem Geiste die Spannkraft, dem Nidchsten das gute Beispiel, Gott die
Ehre entziehest, und was sonst noch Ubles aus dem Fehler der Unbe-
herrschtheit zu entstehen pflegt. Korperliche Abtétung ist, wie ich euch
schon oft gesagt, nur wenig niitze, und im Wachen, Fasten und Weinen
wird leicht das MaB iiberschritten. Die Tugenden aber, Demut und Ge-
duld, Sanftmut und Gehorsam, Liebe und Bescheidenheit kénnen nie-
mals ins UbermaB wachsen ...

Vor allem aber bleibt das eine bestehen : Thr miiBt eine feste Liebe
zueinander haben, da Jesus unmoglich denen erscheinen kann, die von
der Einheit der Gemeinschaft sich trennen. Wer sich nicht bemiiht um
die Liebe, die nicht das Ihre sucht, die den Eigennutz hintansetzt, der
nichts weill von Absonderung, die sich freut an der Gemeinschaft, die
die Einheit liebt, der wird Jesus nicht schauen #? ».

Dieselbe Haltung findet man bei der hl. Katharina von Siena, der
italienischen Dominikaner-Tertiarin, die unter dem EinfluB des Ordens
stand : « Selbst einem Leben harter Askese ergeben, war ihr diese nie
mehr als ein Hilfsmittel, und sie hatte fiir das wirkliche Leben tiefes
Verstdndnis. Die Verinnerlichung der Gottbezogenheit gab ihr die Kraft
zu einem Wirken nach auBen von bleibender weltgeschichtlicher Bedeu-

4 Zitiert bei H. CHR. SCHEEBEN : Jordan der Sachse, Vechta/Oldbg. 1937,
S. 230, 232 1.



140 Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit

tung %. » Dieses kluge MaBhalten spricht aus einem Brief an Papst
Urban VI. ® : « Heiligster Vater, tut Eure Sache im stillen und mit MaB,
nicht ohne Mal3, — denn das MaBlose verdirbt viel mehr, als es bessert —
und mit Wohlwollen und mit ruhigem Herzen ... Es soll eine sehr groBe
Gnade fiir Euch sein, solche um Euch zu haben, die Euch helfen, die
Dinge zu erkennen und das fernzuhalten, was zu Eurer Herabsetzung
und zum Schaden der Seele werden kénnte. MdBigt ein wenig aus Liebe
zum gekreuzigten Heiland jene plétzlichen Bewegungen, zu denen die
Natur Euch treibt ! Mit heiliger Tugend kimpft gegen Euer Naturell ! »
Die an Thomas orientierte verstandes-, willens-, pflicht- und regel-
maBig betonte Frommigkeit ist der alten Richtung gegeniiber entschie-
den im Vorteil, sie ist ihrem Wesen nach dauerhaft und anhaltend. Alles
Uberschwiingliche, AuBergewdéhnliche war den Minnern der Reform
verddchtig. Man legte im 15. Jahrhundert keinen groBen Wert auf auBer-
ordentliche Werke der Abtotung. Welch gesunde und verniinftige Ideen
in der Seelenfithrung damals vertreten wurden, héren wir aus den auf
langjdhrige Erfahrung gestiitzten Worten des Johannes Meyer heraus :
« Wir hand es vil gesechen, daz etlich, die yr ibung der strenghait ham-
lich an yn selbs us gewiircket hand on rat und wissen yr obern und yr
beschaiden bichtiger, daz die selben dick und vil pinlicher und miilicher
und unlidlicher und unvertragenlicher werdent, denn die sich der ge-
mainen iibung glichet hand nach des ordens geschribnem recht. Dar
umm ist groBer fliss zu haben, daz die jungen gaistlichen liit ordenlich
und mit rechter beschaidenhait wol gezogen werdent, daz sy sich nit zu
unbeschaidenlich iiber griffent und den esel dem heren verderbent und
uss in selbst unniitz liit werdent 52. » Es wird mehr geachtet auf wahre
Geduld, rechten Gehorsam und lauteres Leben « denn uff grosse unbe-
schaidne strenghait, besunder daz iiber des ordens gesetzt wer » 5.
Auch Johannes Nider vertritt diese gesunde Ansicht im Frommig-
keitsleben, wenn er bei der Visitationsordnung fiir das Nonnenkloster
Schénensteinbach anordnet, da3 die Priorin keiner Schwester mehr an
privaten Gebeten auftragen soll als fiir die Dauer der Zeitspanne, wihrend

5 J. HOLLNSTEINER : Die Kirche im Ringen um die christliche Gemeinschaft.
Vom Anfang des 13. Jahrhunderts bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts (Bd. II/2 der
Kirchengeschichte von J. P. Kirsch), Freiburg/Br. 1940, S. 441.

51 Zitiert bei G. SCENURER : Kirche und Kultur im Mittelalter, 3. Bd., Pader-
born 1929, S. 146.

52 Buch der Reformacio Predigerordens, 1. Bd., S. 96.

83 Ebd. S. 36.



Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit 141

derer man den Hymnus « Ave maris stella » beten kann *4. Gegen das
Argument laxer Religiosen, die behaupten,im Dominikanerorden herrsche
eine iibertriebene Strenge, wendet er sich ganz entschieden : « Profecto
non Ordinis, sed accusantis est vitium. Neque enim Ordo ita durus est,
ut sit inaccessibilis duritiae aut importabilis aut contra naturam ;
alioquin nec Ordo esset ; sed tu fluidus es. Praeterea quid magis secun-
dum naturam quam ordinate vivere ? at nulla vita ordinatior quam
nostra. Ibi enim omnia in numero et pondere et mensura disponuntur.
Ibi cibus et quies et somnus ad sufficientiam naturalem indulgentur.
Ieiunia vero et labores et vigiliae a nemine ultra vires extorquentur ;
sed omnia in mensura fiunt 5. » Wohl rit Nider ein Ausharren im Be-
trachten, jedoch solle ein UbermaB vermieden werden : « So kompt es
auch von rechter natur, wan eins andechtigklich betracht vnd lang darauff
bleibt, das ist den synnen vnd der natur zeschwer, dz sy got allen ge-
spannen seyen. Geistlichen menschen waer not dz sy hernach zimlich
arbeit thaetten die nit vast traurig waeren als mit andern andechtigen
reden oder schoen paum oder plumen ansehen aber nit fer auBgeen °¢. »

Im Formicarius * weist Nider darauf hin, daB man fiir kérperliche
Abtoétungen keine Generalregel aufstellen kann, sondern weitgehend
Klima, leibliche Konstitution, persoénliche Veranlagung, Alter u. a. be-
riicksichtigen muB :

« Verum prius volo noveris, quod ex quinque vel sex causis evenire
potest, cur aliqui tam gravia exercitia habere non valent. Ex dispositione
videlicet aeris, ex complexione corporis, ex zelo perfectionis, ex habitu
luventutis, ex fictione hypocrisis et ex specialibus donis.

Aer enim, si in regione aliqua est multum calidus, digestionem (ut
inquiunt Physici) impedit, ad exteriora evocat, et abstinentiores facit
homines ex consequenti : et ex adverso frigida regio poros constringit
corporis, et calorem exinde per antiperistasim augere potest in stomacho.

5 G. LoHR : Die Teutonia im 15. Jahrhundert. Studien und Texte zur Ge-
schichte ihrer Reform (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikaner-
ordens in Deutschland, Heft 15), Leipzig 1924, S. 67.

% De reformatione religiosorum libri tres (Ausgabe Antwerpen 1611), lib. I,
cap. k.

% Vier und zwanzig guldin Harfen halten den nichsten Weg zum Himmel
(Ausgabe StraBburg 1493), fol. 13a. — Vgl. THomas (II-II 83,14) : « Conveniens est,
ut oratio tantum duret, quantum est utile ad excitandum interioris desiderii fer-
vorem. Cum vero hanc mensuram excedit, ita quod sine taedio durare non possit,
non est ulterius protendenda. »

7 Lib. I, cap. 9.



142 Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit

Unde provenit, quod in nostris partibus frigidis, viri quidam hyemali
tempore plus comedunt quam aestivo tempore. Non ergo mirum, si in
regionibus calidis homines ieiunant facilius.

Complexio etiam corporis aliquorum habet, ut in natura frigidis
liquet, flegmaticis vel melancholicis cibus tam modicus sumitur a
quibusdam et raro adeo, ut in comparatione ad alios eis abstinentia
videatur esse miraculosa. Patet etiam hoc in quibusdam feminis et in
viris frigidis, in ranis et serpentibus, immo in perfectis animalibus, ut
in ursis, qui multis mensibus in hyeme nullum penitus cibum sumunt
in locis sylvestribus vel abditis.

Zelus praeterea perfectionis ad obsequendum Deo acriter, ad satis-
faciendum pro peccatis viriliter et ad adhaerendum Deo pacato et
edomito corpore plures ita stimulat, ut ex amoris magnitudine excessum
in exercitiis tantum faciant qualis videtur tepidis imposibilis. Videmus
hoc aperte in philocaptis erga feminas amore caeco et Venereo, ex quo
quidam tota hyeme semper nudis incedunt capitibus, alii vestimentis
carent necessariis, alii hastiludiis laethaliter impingunt mutuo, alii
vigilant inhumaniter, et ita de reliquis ; quae omnia vincit amor caecus
et leviora facit. Cur autem Christi amor et caritas dilectioque, quae
ut Canticorum 8, 6 dicitur, velut mors fortis est, his maiora non posset
facere ?

Habitus insuper iuventutis ardua novit efficere, puta si quis assue-
tus est pene a cunabulis modicum victum et amictum habere ; sicut
videmus pauperes in villagiis, vestibus tam contentari modicis in hyeme,
ut si easdem delicate nutritus deferret tantummodo ob amorem Dei,
sanctus esse videretur.

Fictio etiam hypocrisis non minora novit luere pro laude vana vel
ex avaritia. Hanc ob causam trutanni quidam et mendici glaciali tempore,
nudi sedent in nivibus, ut ad compassionem moveant divites, et ad sibi
subveniendum in pecuniis. Prius enim certis herbis vel seminibus corpus
fricaverunt et ligaturis artificialibus sanguinem constrinxerunt vel poros
corporis aliis remediis obturaverunt.

Sed et in sanctis hominibus saepe gravia exercitia reperiuntur ex
specialibus donis. Sic manifestum est et fuit in beato patre nostro Domi-
nico, qui in humo Ecclesiae crebro noctes fere duxit insomnes, qualia
exercitia fratribus suis inhibuit, non ut eis talia non faveret, sed quia
donum illud novit speciale et infirmis aliis fratribus non esse communi-
catum a Deo.»



Die Bedeutung des hl. Thomas fiir die Frommigkeit 143

Auch hier sieht man wieder den niichternen, gesunden, mafBvollen
Standpunkt in den Fragen des asketischen Lebens.

Unsere Gegenwart ist der Ausliufer eines Kulturzeitalters, das et-
wa fiinf Jahrhunderte umspannt. Man kann es nennen : das Zeitalter des
Menschen. Denn in dieser Zeit galt der Mensch als das Grundexisten-
tial und nicht Gott ; Gott wurde in keiner Weise als die Mitte der Welt
gesehen und gewertet, und selbst, wenn man Gott als existierend an-
nahm, so galt es doch im BewuBtsein dieser Epoche, daB der Mensch
eine in sich voll geschlossene Geistpersonlichkeit ist, begabt mit abso-
luter Selbstdndigkeit. Mochte Gott existieren — dieser Gott wurde aber
nicht einbezogen in das Feld des kulturschaffenden Menschen. Diese
Abkehr von der Theozentrik fritherer Jahrhunderte, diese Verlagerung
ins Individualistisch-Subjektivistische hat sich in den verschiedensten
Differenzierungen auf fast allen Gebieten geltend gemacht. Das religiose
Leben ist auch nicht verschont geblieben. Wir konnen heute leider oft
einseitige Verstiegenheiten und Verschrobenheiten im Frommigkeits-
leben feststellen — weil eben an die Stelle der objektiven Wertskala
subjektiv-personliches Empfinden gesetzt und als allein oder doch in
erster Linie maBBgebend angesehen wird.

Die Liturgie vom Fest des hl. Thomas wendet auf den Aquinaten
das Wort aus dem Buche Sirach (50, 6) an : « Quasi stella matutina in
medio nebulae ... » Wir diirfen wohl in sinngemiBer Ubertragung diese
«nebula » auf manches Nebelhafte und Verschwommene im Frémmig-
keitsleben der Gegenwart deuten. Aber ebenso darf sicher ohne Uber-
treibung gesagt werden, daB3 inmitten dieser Triibungen Thomas wie eine
« stella matutina » auch fiir das praktische Frommigkeitsleben wegwei-
send und richtunggebend sein kann, gerade in unseren Tagen.



	Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

