
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 1-2

Artikel: Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

Autor: Gieraths, Gundolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gundolf Gieraths OP

Die Bedeutung des hl. Thomas

für die Frömmigkeit

Thomas von Aquino ist den meisten bekannt als der tiefe Denker
und berühmte Gottesgelehrte, der das grandiose mittelalterliche Weltbild
philosophisch-theologisch formuliert und systematisiert hat. Man kann
seine Bedeutung für die spekulative Theologie kurz dahin charakterisieren,

daß er zur Klärung und Durchdringung der Glaubenswahrheiten
nicht wie die Väter und Theologen der Vorzeit fast ausschließlich die

platonische oder neuplatonische Philosophie heranzog, sondern bei seinen

wissenschaftlichen Darlegungen mit Hilfe der gereinigten Lehre des

Aristoteles vorging. Daß Thomas auf die Frömmigkeit, also auf die praktisch
geübte Theologie, auch einen Einfluß gehabt hat, ist im einzelnen noch
nicht untersucht worden. Und doch wäre es eigenartig, wenn dies nicht
der Fall wäre ; denn Theorie und Praxis greifen ineinander, größere
Umwälzungen auf wissenschaftlichem Gebiet haben meist auch Folgen für
das praktische Leben 1.

1 Es liegt wohl asketische und Erbauungsliteratur vor nach den Grundsätzen
des hl. Thomas. Von den in deutscher Sprache bzw. Übersetzung erschienenen
Arbeiten seien erwähnt : R. Garrigou-Lagrange : Mystik und christliche
Vollendung, übers, v. P. Obersiebrasse, Augsburg 1927 ; ders., Des Christen Weg zu
Gott, 2 Bde., übers, v. S. Soreth, München 1953/56 ; F. D. Joret : Die mystische
Beschauung nach dem hl. Thomas von Aquin, übers, v. A. Kaufmann, Dülmen
1931 ; G. Lohr : Das geistliche Leben nach der Lehre des hl. Thomas, in : Anima
7 (1952) 175-181 ; A.M. Weiss: Apologie des Christentums, 5. Bd. : Die
Philosophie der Vollkommenheit (Die Lehre von der höchsten sittlichen Vollendung des

Menschen), 4. Aufl., Freiburg/Br. 1923.



122 Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

I.

Wichtig für die Frömmigkeit nach Thomas ist zunächst die durch
ihn vollzogene entschiedene Ablehnung der so beliebten Emanationslehre

2, wie sie sich besonders bei Johannes Skotus Eriugena 3 geäußert
hat. Mit dieser Lehre sowie durch die Übersetzungen des Pseudo-Dio-

nysius Areopagita Und des Maximus Confessor hatte Eriugena stark auf
die mittelalterliche Mystik eingewirkt. In der Tat schien die
Emanationslehre der Frömmigkeit sehr günstig ; denn sie ließ den natürlichen
Menschen schon auf Erden nicht nur innerlich von Gott ergriffen und
durchformt werden, sondern in etwa göttlichen Wesens sein. So war der
Anlaß gegeben, den Menschen zu einem göttlichen Leben, zum Streben
nach Vereinigung mit Gott anzueifern.

Klar und eindeutig zieht Thomas einen Trennungsstrich zwischen
dem Wesen Gottes und dem Wesen des Menschen. Der Abstand ist unendlich

4. Anderseits rückt er den Menschen aber auch wieder ganz in die
Nähe Gottes. Denn nach Thomas wird jede Menschenseele unmittelbar
von Gott geschaffen und das Weiterbestehen als fortdauernde Schöpfung

gefaßt 5. Dem ganzen Menschen ist Gott nahe, nicht bloß der Seele.

Leib und Seele bilden zusammen ein Wesen und bedingen sich gegenseitig

6.

Diese Sicht des Menschenbildes ist bei Thomas maßgebend für die

Frömmigkeit7. Im Anschluß an Augustinus und seine platonisch-neuplatonisch

orientierten Nachfahren war das Menschenbild leicht so ver-

2 Vgl. K. Jössen : Emanatismus, in : Lexikon für Theologie und Kirche III,
2. Aufl., Freiburg/Br. 1959, Sp. 841 f. - Thomas spricht zwar auch von Emanationen,

aber nur in einem weiteren Sinn : « emanationem totius entis a causa
universale quae est Deus designavimus nomine creationis ». I 45,1 ; vgl. auch ebd.
2 ad 1 ; 44,2 ad 1 ; CG IV 1 u. 11.

3 H. Dörries : Zur Geschichte der Mystik. Erigena und der Neuplatonismus,
Tübingen 1925 ; M. Techert : Le plotinisme dans le système de Jean Scot Erigène.
Revue néoscolastique de philosophie 34 (1927) 28-68 ; M. dal Pra : Scoto Eriugena
ed il neoplatonismus medievale, 2. Aufl., Milano 1951 ; J. M. Alonso : Teofania y
vision beata en Escoto Erigena. RET 10 (1950) 361-389 ; 11 (1951) 255-281. Eine
Übersicht über die gesamte Bibliographie bietet J. P. Sheldon-Williams, in : The
Journal of Ecclesiastical History 10 (1959) 198-224.

4 I 13,5 ; de veritate II 11 ad 4 : « infinita distantia creaturae ad Deum ».
6 I 75,6 ad 1 ; I 104,1. 2.
6 I 75,3 ad 3 ; I 76,1 ad 5 und ad 6.
7 Vgl. E. Stakemeier : Thomas von Aquin und das christliche Menschenbild.

Akademische Bonifatius-Korrespondenz 53 (1938) 68 ff. ; J. Maritain : Der Tho-
mismus und der Mensch in der Zeit, Köln (o. J.).



Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit 123

standen worden : Die Seele allein ist der wahre Mensch, der Leib nur ihr
beigefügtes Werkzeug. Leib und Seele galten als zwei verschiedene Wesenheiten,

und wenn auch die Seele dem Leibe das Leben mitteile, so sei

sie darin doch nur wie der Schiffer im Kahne. Thomas dagegen sieht den

Menschen als eine organische Einheit von Leib und Seele. Damit fielen
die vom Neuplatonismus übernommenen, der Frömmigkeit scheinbar so

günstigen Lehren von der Verbannung der Seele in den Leib, von ihrem
Verlangen, aus dem Kerker des Leibes erlöst zu werden. Nach Thomas
soll und muß sich der ganze Mensch seinem Gott öffnen. Damit wendet
er sich prinzipiell gegen jede ungesunde, unnatürliche Askese, die wegen
übertriebener Feindschaft gegen den Körper auch zu Verkümmerungen
und Verbiegungen des seelisch-religiösen Lebens führt und führen muß.
Wohl ist die Seele der innere Wesensgrund des Leiblichen ; sie bestimmt
das Wesen Und Wirken des Menschen nach allen Seiten, sein

vitalbiologisches Leben ebenso wie sein geistiges Leben. Richtig ist auch,
daß das Ziel allen religiösen Strebens die Vergeistigung ist und daß der
Mensch sich in erster Linie mit seiner ganzen Leidenschaft Gott
zuzuwenden hat und aufgerufen ist, allem den Kampf anzusagen, was hinderlich

ist auf dem Wege zu Gott. Seit der Ursünde liegt nun einmal in den

Dingen der Welt und tief im Innern des Menschen die Gefahr und der

Zug zur Verführung. Aber die Natur des Menschen ist durch die
Erbsünde nicht ganz gebrochen, wie Augustinus meint. Thomas stellt mit
aller Deutlichkeit heraus, daß das Wesen der Erbsünde im Verlust der

übernatürlichen heiligmachenden Gnade liegt8. Wenn daher auch der
Kräftekosmos im Menschen durch den Verlust der Gnade als des einzigen

Ordnungsprinzips in Unordnung geraten ist, die Natur als solche bleibt
gut9, so daß die einzelnen Kräfte, Verstand und Wille, auf ihr jeweiliges
Objekt hingeordnet bleiben, wenn sie es auch nicht mehr mit der

ursprünglichen Selbstverständlichkeit erreichen. So ist der Zustand des

Menschen tatsächlich nicht geradezu glänzend, sondern äußerst begrenzt
und gefahrvoll. Deshalb mahnt Thomas zu einer gewissen Skepsis dem

Leiblichen gegenüber, zu einem ständigen Ringen mit dem Leib, einem

beharrlichen Niederhalten aller gefährlichen Naturkräfte, damit der

geistige Mensch sich um so freier entfalten kann. Daher Züchtigungen,
Kasteiungen, Fasten, Nachtwachen u. dgl., um den widerspenstigen Leib

8 I 95,1 ; I-II 82,3.
9 CG IV 52 : « Per peccatum non tollitur homini bonum naturae quod ad

speciem naturae pertinet ; sed bonum naturae quod per gratiam superadditum fuit,
potuit per peccatum primi parentis auferri. »



124 Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

in Botmäßigkeit zu bringen 10. Aber all dies, so notwendig es ist, darf
niemals durch Maßüberschreitung ausarten auf Kosten der seelischen

Belange u. Es kommt hier auf die grundsätzliche Schau an und da gilt es,

den Dualismus zwischen Körper und Seele durch eine Synthese zu
ersetzen, wenn auf die Dauer der mißhandelte Körper sich nicht rächen
und so Leib und Seele krank werden sollen12. Thomas läßt den ganzen
Menschen als Körper-Geist-, als Leib-Seele-Wesen zu seinem Recht kommen

und gibt damit neue Maßstäbe für die christliche Lebensgestaltung.
Dieser Optimismus im Natürlichen ist für Thomas aber nicht das

Letzte. Zur höchsten und eigentlichen Vollendung kommt der Mensch

erst durch die Teilnahme am Leben Gottes, die er mit seinen natürlichen
Kräften allein niemals erreichen kann. Ja ohne jedwede Gnadenhilfe
kann der Mensch nicht einmal sein Menschenbild im natürlichen Bereich

zur Vollendung bringen 13. So rückt Thomas in der übernatürlichen
Ordnung den Menschen in eine allseitige Gottesnähe durch seine Lehre von
der Vereinigung der heiligmachenden Gnade mit der Seele, von dem

Innewohnen der einzelnen eingegossenen Tugenden in den entsprechenden

natürlichen Kräften und Fähigkeiten. Den Geschöpfen, denen bloß
ein natürliches Ziel gesetzt ist, hat Gott als Tätigkeitsprinzipien bleibende
Formen und Kräfte gegeben, die es ihnen leicht machen, sich ihrer Natur
entsprechend zu betätigen. Ebenso verleiht Gott in der übernatürlichen
Ordnung bleibende Formen und Beschaffenheiten, um dem Menschen
das Erstreben des übernatürlichen als eines nun im höheren Sinne

connaturalen Gutes zu ermöglichen 14. Thomas lehrt einen allgemein
übernatürlichen Tugendschmuck 15, er beschränkt die übernatürlichen ein-

10 I 27,7 ad 3 ; 49,3 ad 5 ; 63,9 ad 1 ; 115,4 ad 3.
11 II-II 147,1 ad 2.
12 Vgl. den sehr instruktiven Vortrag von J. Goldbrdnnee : Heiligkeit und

Gesundheit, Freiburg/Br. 1946. — Dieselbe gesunde Auffassung von Askese wird
auch heute wieder vertreten. So schreibt H. E. Hengstenberg : Christliche Askese,
2. Aufl., Regensburg 1936, S. 93, daß « der Mensch so lange im Grunde (trotz der
schlechten Neigungen) ,in Ordnung' ist, als er seine Triebe mitsamt den unguten
Neigungen fühlt und in sein Erleiden aufnimmt. Dieses Leiden dient zugleich der
Erhaltung der geistigen und körperlichen Gesundheit ». Ebenso gibt der französische
Jesuit V. Poucel den Rat, zu einem guten Gebrauch des Leibes zurückzukehren
(Mystique de la Terre. Plaidoyer pour le corps, Paris 1937. Das Kapitel « Vom Ahnen
der Seele » übersetzt in : Schildgenossen 16 [1936] 11 ff.). - Vgl. auch H. Schmidt:
Organische Askese, Paderborn 1952 ; J. Leclercq : Wegbereitung für Gott. Die
christliche Askese, Luzern 1956 ; B. Häring : Das Gesetz Christi, 4. Aufl.,
Freiburg/Br. 1957, S. 541-543.

13 I II 109,8.
14 I-II 110,2 ; vgl. auch II-II 23,2.
15 I-II 63,3 ; 68,1-8.



Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit 125

gegossenen Tugenden nicht auf die drei göttlichen. Mit diesen empfängt
der Mensch auch die eingegossenen sittlichen Tugenden und die sieben
Gaben des Heiligen Geistes, so daß der Mensch im Stande der Gnade mit
allen Tugenden der übernatürlichen Ordnung ausgerüstet ist, wie der
natürliche Mensch mit den entsprechenden der natürlichen Ordnung,
um die er sich lange gemüht hat16. Damit stellt Thomas sich gegen die
Ansicht des Petrus Lombardus, der die übernatürliche Liebe zu Gott
mit der Person des Heiligen Geistes gleichsetzte und diese Liebe, also
den Heiligen Geist, nebst den übrigen eingegossenen durch die Liebe
informierten Tugenden für die Gnade hielt, die den Menschen heiligt17.
Wohl wohnt der Heilige Geist in der Seele des Gerechtfertigten und wirkt
in ihr ; aber was den Menschen heiligt, ist ein Geschenk des Heiligen
Geistes, nicht der Heilige Geist selbst18.

Neu bei Thomas war auch, daß er nur zwei Arten übernatürlicher
Tätigkeitsprinzipien (die theologischen und eingegossenen sittlichen
Tugenden sowie die Gaben des Heiligen Geistes) anerkannte und die
Seligkeiten nur als besondere Äußerungen der Tugend faßte 19. Tugend und
Gabe stehen nebeneinander. Auf Grund der Tugend ist der Mensch zu
selbständigem Handeln befähigt, unter Führung von Vernunft und Willen

; die Gaben machen den Menschen geneigt, Gottes Erleuchtungen
und Einsprechungen aufzunehmen und ihnen Folge zu leisten, sie sind
« Vollkommenheiten der Seelenvermögen, sofern diese vom Heiligen Geist

bewegbar sind »20. Tugend und Gabe werden jedem Gerechtfertigten
zuteil. Die Gaben bieten die Ausrüstung für die höchsten Erhebungen
der Frömmigkeit in der mystischen Beschauung. Durch diese Gaben

überwacht der « Heilige Geist, der im Innern des Gerechten Wohnung

genommen hat und in ihm unaufhörlich wirkt die Betätigung der

Tugend, indem er sie durch Seine milde Leitung ergänzt oder auch ganz
zurücktreten läßt, um selbst mit sicherer Hand den Menschen der
Vollendung entgegenzuführen » 21. Mit dieser Auffassung der Gaben des Hei-

16 Mit der Verleihung der eingegossenen sittlichen Tugenden ist das persönliche

Bemühen nicht aufgehoben, sie im Dienste Gottes recht zu gebrauchen, um
immer mehr von den natürlichen Hindernissen befreit zu werden. Vgl. I-II 112,3
und 4 ; 113,5. 7 ; II-II 24,10 ad 3 ; III 87,2.

17 II-II 23,2.
18 Vgl. Tridentinum Sess. VI, cap. 7 (Denzinger Nr. 799).
19 I-II 70,2 ; II-II 157,2 ad 3.
20 II-II 19,9.
81 Deutsche Thomasausgabe 25. Bd. : Grundlagen dermenschlichen Handlung,

Salzburg-Leipzig 1940, S. 642 (Kommentar von A. F. Utz).



126 Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

ligen Geistes war ein weiteres gegeben. Früher hatte der Gedanke, von
Gott besonders begnadet zu sein und dieser Begnadigung entsprechen zu
müssen, der Seele einen gewaltigen Impuls gegeben. Wenn nun nach
Thomas alle diese Ausrüstung hatten, dann lag hier unter diesem

Gesichtspunkt doch nicht mehr etwas Besonderes vor, das nur einigen
wenigen zuteil geworden wäre. Damit fiel auch der besondere Antrieb
für den einzelnen.

Es muß auch noch erwähnt werden, daß die thomistische Lehre von
der praemotio physica und entsprechend in der übernatürlichen Ordnung
von der gratia efficax keineswegs einem Fatalismus die Wege ebnete,

ebensowenig wie das Zurückgreifen auf das aristotelische Tugendschema

der vier Kardinaltugenden mit allen Tochtertugenden
Zersplitterung in das Frömmigkeitsleben gebracht hat.

Wenn im folgenden die Grundzüge der Frömmigkeitshaltung nach
Thomas dargelegt werden sollen, so soll der Begriff « Frömmigkeit » nicht
in dem Sinne genommen werden, wie sie das gesamte christliche Leben
bezeichnet, sondern in erster Linie auf die Tugend der Frömmigkeit
(virtus religionis) eingeschränkt sein. Unter den moralischen Tugenden
nimmt sie insofern die führende Stellung ein, als sie den theologischen
Tugenden am nächsten kommt22. Sie macht den Menschen fähig und
geneigt, Gott als dem Schöpfer und höchsten Herrn aller Dinge in schuldiger

Unterwerfung die gebührende Verehrung zu erweisen 2S. Sie setzt
die drei göttlichen Tugenden des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe

voraus, nimmt aber die übrigen sittlichen Tugenden in ihren Dienst.

II.

Die Frömmigkeitshaltung nach dem hl. Thomas ist im wesentlichen
durch vier Elemente gekennzeichnet. Thomas betont das Verstandesmäßige,

das Willensmäßige, das Pflichtmäßige und das Regelmäßige.

1. Das Verstandesmäßige

Als erstes Charakteristikum der Frömmigkeit, wie es sich aus den

Schriften des Aquinaten herleiten läßt, fällt eine überaus starke Betonung
des Verstandesmäßigen auf. Das entspricht ganz seiner spekulativen

22 II-II 81,6.
23 II-II 81,1. 3.



Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit 127

Theologie, die hierin im Gegensatz steht zu jener der Väter Und augusti-
nisch ausgerichteten Theologen. Aus wissenschaftlichen Gründen wies
Thomas manche bisher hoch in Kurs stehende Lehren zurück, weil sie

der gesunden Vernunft oder der Offenbarung widersprachen. So ersetzte

er die Emanationstheorie durch eine klare Scheidung zwischen göttlichem
und kreatürlichem Sein. In der augustinisch-neuplatonisch gefärbten
Theologie hatte das Prinzip der notwendigen Entfaltung aus dem Einen

vorgeherrscht (« bonum est diffusivum sui » im Sinne der causa efficiens).
Nach Thomas wird die Welt auch aus Gott hervorgebracht, aber es liegt
keine Notwendigkeit vor. Gott schafft aus freien Stücken 24. Der Lehre

von der Vielheit der substantiellen Formen im Menschen stellte er die
Lehre von der Einheit der Wesensform, der Seele, im Menschen entgegen.

Thomas war überzeugt, daß die alten Auffassungen vor den Lehren
der bewährten Philosophie nicht bestehen konnten. Wenn auch manche,
selbst aus den Reihen seiner Ordensbrüder, nichts von diesen «

Neuerungen » wissen wollten 25 und darin eine Beeinträchtigung der Frömmigkeit

sahen, so ging Thomas seinen Weg. Er wollte keine Frömmigkeit,
die falsch fundiert ist.

Wie sehr verstandesmäßig Thomas eingestellt ist, ersieht man z. B.

aus der ihm zugeschriebenen Sequenz zum Fronleichnamsfest 26. Thomas

bringt hier, kurz zusammengefaßt, die ganze Lehre von der Eucharistie.
Noch deutlicher tritt der Unterschied zutage, wenn man die
Danksagungsgebete nach der heiligen Messe, das « Gratias tibi ago, Domine,
sancte Pater omnipotens, aeterne Deus » des hl. Thomas mit dem Gebet
des hl. Bonaventura « Transfige, dulcissime Domine Jesu » vergleicht.
Unwillkürlich mutet das erste kalt und nüchtern an, das andere dagegen

anregend und lebendig. Thomas gibt uns einen Text, dessen Inhalt
uns einleuchtet und überzeugt ; er überläßt es aber dem einzelnen, ihn
in die Sprache des Herzens zu übersetzen und persönlich auszuwerten.
Bei dem Gebet des hl. Bonaventura empfindet man, daß seine Seele

in begeisterter Hochstimmung weilt und diese Hochstimmung auch
andern mitteilen will. Dieses so stark ausgeprägte Verstandesmäßige bei

24 I 19,3 ; 25,5 ; CG I 81-83, II 27.
25 Vgl. G. Manser : Das Wesen des Thomismus, 3. Aufl., Freiburg/Schw. 1949,

S. 163 ff.
26 Zur Frage der Echtheit vgl. M. Grabmann : Die Werke des hl. Thomas

von Aquin (Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters,
Bd. XXII, Heft 1/2), 3. Aufl., Münster 1949, S. 365 f. ; I. Eschmann, A catalogue
of St. Thomas's Works, in : E. Gilson : The Christian Philosophy of St. Thomas
Aquinas, New York 1956, S. 424.



128 Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

Thomas hat gewiß auch lange Zeit den Einfluß seiner Lehre auf die

Frömmigkeit gehemmt. So lag den meisten deutschen Dominikanern bis

zum 14. Jahrhundert mehr das Dichterisch-Schwunghafte, das Gemütvolle,

die bilderreiche Sprache der älteren theologischen Schule und ließ
hier die Blüteperiode der « deutschen Mystik » zur Entfaltung kommen.
Aber diese mystische Richtung barg einen gewissen Todeskeim in sich,
weil die Voraussetzungen nicht immer der gesunden Vernunft entsprochen

hatten. Denn in der Mystik als solcher liegt nur zu leicht die Gefahr,
die Produkte der Phantasie und das eigene subjektive Erleben zu
verwechseln mit der von oben gegebenen mystischen Schau, sich zu viel
vom Gefühl leiten zu lassen statt von der theologischen Einsicht und
damit abzugleiten in die Sphäre des rein Erlebnismäßigen, wo dann
nicht mehr klar unterschieden wird zwischen dem Göttlichen und Menschlichen,

zwischen der echten Eingebung und dem Phantasiegebilde, und

wo die Grenze zwischen Wahrheit und Einbildung schwer zu ziehen ist.
So hatte auch bei den Mystikerinnen des 14. Jahrhunderts unter dem
Einfluß der mehr augustinisch-neuplatonisch orientierten Theologen
mit ihrer emotionalen, lebensvollen Prägung ein gewisses Mißverhältnis
vorgelegen : Das Affektvolle, das Begeisterte, das Spontane und das zum
Teil auch Willkürliche hatte oft den Vorrang behauptet vor dem

rechtgeleiteten und vom Glauben erleuchteten Streben. Dadurch war es zu
einseitigen übertriebenen Verstiegenheiten gekommen 27, weshalb diese

Mystiker nicht nur auf den heutigen, mehr kritisch-nüchternen Menschen

befremdend wirken, sondern auch damals schon nicht selten aus der
Reihe ihrer Mitmenschen herausfielen und manchmal-nicht ohne Grund-
als Störung empfunden wurden 28. Gewiß muß sich gerade im Religiösen
auch das Herz äußern, denn der ganze Mensch steht vor Gott ; aber dem

27 Vgl. das Büchlein von H. Wilms : Das Beten der Mystikerinnen, 2. Aufl.,
Freiburg/Br. 1923.

28 H. Meyer : Geschichte der abendländischen Weltanschauung, III. Bd.
Die Weltanschauung des Mittelalters, Paderborn 1948, S. 360 f. : « Nicht jede Art
von Mystik kann ohne Widerspruch hingenommen werden. Nicht jeder wird mit
Wohlgefallen und innerer Bereicherung so manche Art von mystischen Werken aus
der Hand legen. Mystik kann in Selbstquälerei, Quietismus, unkontrollierbare,
krankhafte Visionseinbildung ausarten, sie kann, besonders in der Frauenmystik,
recht erotische Formen annehmen, und es gelingt oft nicht, diese als nur allegorische
Ausdrücke eines Geistigen aufzufassen. Die Verlobung der Seele mit dem
himmlischen Bräutigam, die Ladung der Seele in das Bett der Minne, das Ruhen des

Bräutigams zwischen den Brüsten, das Kosten der Milch aus Marias Brüsten, die
Ausdrücke der Süßlichkeit und Verliebtheit lassen keinen Zweifel, daß diese Erlebnisse

erotisch-religiösen Charakter an sich tragen. »



Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit 129

Gefühl sind Grenzen gesetzt, innerhalb derer es sich entfalten soll.
Bestand ist nur dann gesichert, wenn der Primat des Verstandes
eingehalten wird und dem religiösen Leben richtig entwickelte
Vernunftprinzipien zugrunde liegen. Daher stehen sich in der Mystik zwei
Extreme gegenüber : die vom Glauben erleuchtete Vernunft und das

gefühlsmäßige Erleben. Die Wahrheit aber liegt in der Mitte. Eine nur im
Gefühl sich verlierende Mystik ist der Verwirrung ausgesetzt, sie muß

in eine von vernünftigen, praktischen Gesichtspunkten geformte
Frömmigkeit auslaufen. Aus dieser Sicht heraus steht in der Allerheiligen-
Litanei des Dominikanerordens, die in einigen Anrufungen von der
römischen abweicht : « Ut obsequium servitutis nostrae rationabile
facias. » Ebenso heißt es in der Oration vom 6. Sonntag nach Epiphanie :

« ut semper rationabilia méditantes » Dieselbe Rangordnung sehen

wir im Einleitungsgebet zum täglichen Brevier « Aperi, Domine, os

meum » : zunächst « intellectum illumina », dann erst « affectum in-
flamma ».

Als im 14./15. Jahrhundert die neue Wertung des hl. Thomas im
Dominikanerorden einsetzte, wurden die thomistischen Prinzipien
entsprechend herangeholt, und damit war die Frömmigkeit auf festeren
Grund gebaut. Sehr klar läßt sich das gerade auf deutschem Boden
feststellen. Die Frömmigkeitslehre der deutschen Dominikaner des 15.

Jahrhunderts ist grundverschieden von der ihrer unmittelbaren Vorgänger29.
Sie wollen das konkrete Alltagsleben mit seinen Spannungen
beeinflussen ; ihre Sprache ist nüchtern, sie bewegen sich in der Ebene des

Erreichbaren. Die Mystiker dagegen redeten aus der Fülle der
Begeisterung von ihren selbstgemachten Erfahrungen, wie sie nur wenigen
zuteil geworden waren, wobei manchmal die Gefühlsinnigkeit und Wärme
der Empfindung das Übergewicht hatte gegenüber dem Verstand.
Gewiß sind beide Frömmigkeitsformen objektiv und subjektiv gut ; nur
bleibt die Frage, welche von beiden länger Bestand hat. Die augustinisch-
neuplatonische Richtung, die ständig in Hochstimmung weilte, muß

notwendig mit Rückschlägen rechnen ; denn der Begeisterung sind Grenzen

gesetzt. Schon die physischen Kräfte vermögen eine solche Anstrengung

nicht zu ertragen. Deshalb sind mystische Glanzzeiten immer
Höhepunkte, die eine Zeitlang anhalten, auf die Dauer aber dem
normalen Wellengang des religiösen Lebens Platz machen müssen. Wenn an

29 Die Frömmigkeitshaltung der deutschen Dominikaner des 15. Jahrhunderts
soll in einem späteren Beitrag behandelt werden.

9



130 Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

sich auch jedem Menschen die höchste irdische Beglückung in der mystischen

Schau zugänglich ist, so bildet die mystische Begnadung tatsächlich

die Ausnahme einer Elite. Die Mystiker sind immer die Stillen im
Lande. Der Durchschnitt wird die mystischen Höhenpfade nicht ersteigen,

geschweige denn sich dort wohlfühlen. Daher ist es verständlich,
daß die deutschen Dominikaner des 15. Jahrhunderts mit ihrer an Thomas
ausgerichteten, nüchternen, auf das praktische Leben abzielenden
Frömmigkeit 30 in die weitesten Kreise des Volkes drangen und so einen
größeren Aktionsradius hatten. An die Stelle des bilderreichen Überschwanges

trat das Verstandesmäßige und auch

2. das Willensmäßige

Im Gesamtgebäude der Theologie des Aquinaten ist die Frömmigkeit
eine Hilfstugend der Gerechtigkeit 31. Sie soll den Menschen anleiten, Gott
die schuldige Verehrung und Anbetung zu erweisen nach Maßgabe seiner
Kräfte 32

; in adaequater Weise ist es dem Menschen doch nicht möglich.
Damit ist die Tugend der Frömmigkeit dem Willen zugewiesen. Daß
Thomas die Frömmigkeit gewissermaßen über die Gerechtigkeit und alle
andern sittlichen Tugenden erhebt, beseitigt die Schwierigkeit nicht, die
sich aus jener Zuteilung ergibt. Wie kann eine dem Willen eignende
Tugend als Hauptbetätigung das Gebet haben, wie kann man ihr die höchste

Entfaltung des Gebetes in der Beschauung zuweisen, wo es sich doch Um

reine Verstandesakte zu handeln scheint Manche Theologen helfen
sich damit, daß sie das Gebet als eine Willensbetätigung auffassen.

Nach Thomas dehnt sich die Frömmigkeit, obwohl dem Willen eigen,
auf die übrigen Fähigkeiten aus und nimmt deren Akte in ihren Dienst,
so im Gebet den Verstand. Das Gebet ist und bleibt eine Betätigung der

Frömmigkeit, weil es wesentlich auf die Ehre Gottes abzielt und gerichtet
ist. Das gilt auch von der höchsten Stufe des Gebetes, von der Beschauung,

wo der Mensch die besondere Gegenwart Gottes in seinem Innern
überzeugt und beseligt wahrnimmt. Die mystische Beschauung vollzieht
sich auf Grund der Gaben des Heiligen Geistes, die zu dieser höchsten
Stufe erheben. Und doch gehört auch die Beschauung in den Bereich der

Frömmigkeit als Ehrung des Allerhöchsten.

30 Vgl. G. Gieraths : Johannes Nider OP und die «deutsche Mystik» des
14. Jahrhunderts. Divus Thomas [Fr.] 30 (1952) 321-346.

31 II-II 80.
32 II-II 81,5 ad 3.



Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit 131

Das Willensmäßige der thomistischen Frömmigkeit besagt aber nicht
nur jenen scheinbaren Gegensatz zum Gebet, es richtet sich auch, ja
vor allem gegen das Gemütvolle und Gefühlsmäßige. Thomas verlegt
tatsächlich die Frömmigkeit in den Willen als Willen, wie die Scholastiker

sagen, in den freien Willen, in den Willen, wie er sich auf Grund einer

vernünftigen Überlegung selbst bewegt. So ist er Träger der Gerechtigkeit

und damit auch Träger der Frömmigkeit, dieser ersten, wichtigsten
und vornehmsten Tochtertugend der Gerechtigkeit. Wäre es aber nicht
günstiger gewesen, wenn er sie in den Willen als Natur verlegt hätte,
in den Willen, der aus einem inneren Drang, aus einer gewissen
Spontaneität handelt, wenn er sie dem Gemüt zugewiesen hätte Die alte
Frömmigkeit scheint ganz dem Gemüt zu entstammen ; sie ist
affektgetränkt und schreitet naturhaft, fast notwendig zur Betätigung. Man
könnte vermuten, daß sich daneben eine dem Willen als Willen
zugewiesene Frömmigkeit rechnerisch, klügelnd, kühl ausnimmt. Thomas hat
das Gefühl nicht nur gekannt, er hat es auch gewertet, indem er den Willen

als tiefstes, naturhaftes Strebevermögen in seiner Lehre nicht überging.

Er hat den Willen zum Sitz der höchsten aller Tugenden gemacht,
zum Sitz der Gottesliebe, der Caritas. Ihr hat er das Gemüt reserviert,
und ihr allein. Was den übrigen Tugenden an natürlichem Drang, an
Spontanem, an affektvoller und allseitiger Neigung notwendig ist, soll
ihnen von der Gottesliebe zukommen und geboten werden ; denn sie soll
alles durchdringen. « Caritas est forma virtutum » 33, alle Tugenden werden

von der Gottesliebe durchformt und beherrscht, auch die
Frömmigkeit.

Vielleicht könnte man jetzt annehmen, daß praktisch zwischen der
augustinisch und thomistisch orientierten Frömmigkeit kaum ein Unterschied

besteht. Das Problem läßt sich wieder im Dominikanerorden in
Deutschland verfolgen, in den beschaulichen Klöstern der Nonnen ;

und zwar handelt es sich für beide Richtungen um Klöster, die auf der
Höhe geistlichen Lebens standen. Aus dem Zeitraum der « deutschen

Mystik », aus jener augustinischen Frömmigkeitsrichtung, die sich unter
dem Einfluß eines Eckhart, Tauler und Seuse entfaltete, besitzen wir
acht Schwesternviten, in denen das Frömmigkeitsstreben dieser Frauen
geschildert wird. Hieronymus Wilms hat dieses « Beten der Mystikerinnen

» nach den Chroniken der Dominikanerinnenklöster Adelhausen,
Dießenhofen, Engeltal, Kirchberg, ötenbach, Töß, Unterlinden und Wei-

83 II-II 23,8.



132 Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

1er anschaulich dargestellt 34. Die Chroniken sind verfaßt von Nonnen,
bei denen es sich zum Teil um hochgebildete, sprachgewandte, im
geistlichen Leben wohl unterrichtete Frauen handelt - allerdings meist augu-
stinischer Prägung. Es werden herrliche Tugendübungen erwähnt ; es

ist aber auch die Rede von Visionen und Verzückungen, von Ekstasen
und Erscheinungen, von Prophezeiungen, von Wundern an Leib und
Seele. Wir lernen fromme Menschen kennen, die man, hätten sie damals
in Italien gelebt, sicher zur Ehre der Altäre erhoben, zum mindesten
aber seliggesprochen hätte. Heroische Leistungen werden erzählt, und
doch wird man manchmal den Gedanken nicht los, daß eine gewisse
Sucht nach außergewöhnlichen Dingen vorherrscht. Die Verfasserinnen
machen gleichsam Jagd nach diesen vermeintlichen Zeichen göttlicher
Huld, nach solchen Beglaubigungen, daß dem Allerhöchsten ihr Leben,
ihre Frömmigkeit gefalle, daß sie ihn in der rechten Weise verehrten.
Damit soll aber nicht gesagt sein, daß die Phänomene mystischen Lebens

in den Nonnenklöstern des 14. Jahrhunderts samt und sonders auf
Einbildung beruht hätten. Bei manchen Berichten scheiden Irrtum Und

Übertreibung aus. Aber ebenso muß zugegeben werden, daß für die

Erklärung des einen oder anderen Falles heute wohl der Arzt gefragt, daß

heute vielleicht auch hin und wieder die Diagnose auf Hysterie gestellt
würde, wenn auch die Berichte in der überlieferten Form ihren mystischen

und historischen Wert behalten. Sie sind eben nur der zeitgemäße
Ausdruck eines aufrichtigen Strebens nach Vollkommenheit. Man wird
viele dieser Visionen damit erklären müssen, « daß der Mystiker die das

ganze Seelenleben besonders auch das Gemüt und die Phantasie erfassenden

religiösen Erkenntnisse und Erlebnisse nach außen projiziert » 35.

Was der Mystiker « in der Betrachtung mit glühenden Affekten erwogen,
was seine Phantasie mit leuchtenden Farben ihm vorgemalt, leicht ward
es dem in der Stille der Nacht - die meisten Visionen stellen sich früh
am Morgen nach der Mette ein - im Chor oder in seiner Kapelle knieenden

Mystiker, der ja ganz in der Sphäre des Übernatürlichen lebte und
außerordentliche Erscheinungen erwartete, zur Wirklichkeit. Ein rein
innerer Vorgang wird gleichsam diagolisch gespalten und gestaltet sich

in der dramatisch veranlagten Dichterseele zum äußeren Geschehnis,

zum Gespräch und Verkehr mit dem Himmlischen 36. » Aber von
absichtlichem Betrug oder wissentlicher Übertreibung kann bei den Non-

31 s. Anm. 27.
35 M. Grabmann : Mittelalterliches Geistesleben I, München 1926, S. 485.
38 K. Bihlmeyer : Heinrich Seuse. Deutsche Schriften, Stuttgart 1907, S. 84*.



Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit 133

nen nicht gesprochen werden. Darüber waren eine Elsbeth Stagel, eine

Katharina von Gebweiler oder eine Christina Ebner erhaben. Daß Gott
solche Tröstungen verleihen kann, daß er sie zuweilen auch tatsächlich
verleiht, steht für jeden Katholiken außer Frage. Jagd nach solchen

Erscheinungen, Übertreibung und Überbewertung weisen wir heute zurück.
Sie gehören nicht zum Wesen der Frömmigkeit. Wir sind heute nüchterner,

kritischer und skeptischer geworden.
Man staunt aber, wenn man unsere heutige Auffassung schon im

Jahrhundert nach der Hochblüte der « deutschen Mystik » findet. Der
Chronist Johannes Meyer aus dem Predigerorden, der als Zeitgenosse
das Leben der Schwestern in der Reformperiode am ausgehenden 14.

und im 15. Jahrhundert schildert, macht uns mit Frauen bekannt, die
sich redlich in allen Tugenden übten, die Staunenswertes vollbrachten,
die ihr ganzes Leben auf Gottes Ehre Und Verherrlichung eingestellt
hatten 37, von Visionen, Ekstasen u. dgl. kaum eine Silbe. Diese Nonnen
im Zeitalter der Ordensreform stehen uns Heutigen viel näher und wirken
anregender als die Gestalten der Mystik. Das mag wesentlich mitbedingt
sein durch die Dominikaner des 15. Jahrhunderts, die den mystischen
Phänomenen der Schwestern viel nüchterner und mit viel größerer
Vorsicht begegneten als ihre Vorgänger. So fordert Johannes Meyer 38, « ain
Person, die da hat Offenbarung und gesicht, der sol man beschaydenlich
warnehmen und sy beweren by diesen VII nach geschribnen zaichen
nach der 1er der haiigen vätter : Das erst zaichen, ob ain söllich person sy
gewarlich demütig Daz ander zaichen, ob daz hertz und gemüt aines
söllichen menschen in der zit so er söllich Offenbarung hat, gantz wirt
erfüllt und süssicklich entzündet mit dem für der göttlichen und brüderlichen

liebe Daz III Zaichen ist, so ainer söllichen person Vernunft
und verstentnus an vachet zu befinden ainen influs der übernatürlichen
verstentlichkait des liechtes der warhait, es sy in lyplicher oder gaistlicher
gesicht, won söllicher influss der warhait mag von dem bösen gaist nit
ingegossen werden, als sant Tboman sprichet 39 Das IV zaichen ist,
ob die person allwegen sag ware ding, die ersam sin, die da gond uff gut
sitten. Es ist wohl war, daz von dem bösen gaist dis zaichen och wol sin

mag, der etwen ware, ersam ding für sagt, aber zu hynderst betrüget er,

37 Johannes Meyer OP : Buch der Reformacio Predigerordens, hrsg. von
B. M. Reichert, 2 Bde. (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens

in Deutschland, Heft 2/3), Leipzig 1908/09.
38 Ebd. 1. Bd., S. 59 ff.
39 I 109,3 ; II-II 96,1.



134 Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

die im globent, daz der hailig gaist nit tut Das V zaichen ist, ob gut
Sachen und haiige nutzliche frucht von söllicher Offenbarung volget und
daz selb gut lang weret, wo kan böser bom mag gute frucht tun, noch kan

guter bom böse frucht, die lang wirig weret Das VI zaichen ist, ob die

person mit ainem loblichen tod endet yr leben in tugenden Das VII
zaichen ist, ob ain sölliche person nach irem tod von got mit wunder
zaichen geeret wirdt, won wer bis in sin end von dem bösen gaist betrogen
wirt mit gesichten und Offenbarung, der ist nit wirdig, daz er von got
nach sinem tod mit miracklen geeret werd ; aber allain die in dieser zit
gewesen sind schryn der gnaden des haiigen gaistes, und ir Offenbarung

von gott gewesen ist, also der haiigen propheten und die hailig frow sant

Brigitta und sancta Katherina de Senis und ander etlich fründ gottes
mer, die alle dise zaichen an in hand gehebt. »

Denselben gesunden, nüchternen, kritisch-maßvollen Standpunkt
nimmt der Dominikaner Johannes Nider (gest. 1438) 40 ein. Als die
Schwestern des Nürnberger Katharinenklosters « lang zit, tag und nacht,
so swerlich gemüt wurdent von ungehürem gespenst, die so gross unrub
und kumer von der grossen ungestümikait des vigentz lyden warent,
daz da geschach mit werfen, kloffen, schlachen, und etwen sich in etlicher
form sich offenbarlich erzaigt », meint Nider, « sy söltent es nit geloben,
daz es von dem bösen gaist wer, sonder die grossen ratzen und katzen
dettent es. »41 In seinem « Formicarius » macht Nieder einen Exkurs
über die Möglichkeit wunderbarer Zustände und Ekstasen bei einzelnen

Menschen, wobei er ganz nüchtern feststellt, daß es neben echten Phänomenen

auch falsche gibt : « Denn die Seele des einen hat Gewalt über
ihren Körper, die dem andern unmöglich wäre Einige machen mit
ihrem Körper, was sie. wollen, andere vermögen dies nicht und können

es kaum glauben, wenn sie es hören. So gibt es welche, die die Ohren

bewegen können, entweder einzeln oder beide zusammen. Einige können
ihre Haare bis zur Stirne herabziehen und wieder zurückziehen, ohne

dabei den Kopf zu bewegen. Manche können die genossenen Speisen,

ganz oder teilweise, soviel sie wollen, wieder von sich geben, als ob sie

sie aus einem Sack herausnähmen. Einige können die Stimmen der Tiere
und Vögel, ja auch einzelner Menschen so nachahmen, daß man sie von
der echten Stimme nicht unterscheiden kann Ich selbst habe erfahren,
daß jemand schwitzte, wann er wollte. Es ist bekannt, daß Menschen wei-

10 s. Anm. 30.
41 Zitiert bei Johannes Meyer : a. a. O., 2. Bd., S. 69.



Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit 135

nen können, wann sie wollen, und überreichlich Tränen vergießen. »

Vielen ist noch unglaublicher, was mehrere Brüder in neuester Zeit
erfahren haben, fährt Nider fort. Ein Priester, der nach Belieben die Stimme
eines jeden klagenden Menschen imitieren konnte, beraubte sich so sehr
der körperlichen Sinne und lag einem Toten ähnlich da, daß er weder
Kneifen noch Stechen spürte, ja er hatte nicht einmal Gefühl dafür,
als man ihn mit Feuer brannte. Solche Menschen, die die körperlichen
Sinne ausschalten können, vermögen in den Augen anderer wunderbare

Dinge zu tun, entweder aus sich selbst oder durch Arglist der Dämonen
oder durch die Dienste guter Engel. «... Eines weiß ich, daß die Einflüsse

guter Geister wahr sind, falsche dagegen stammen von bösen Geistern
oder steigen aus körperlichen Phantasien auf, wodurch viele in mannigfachen

Visionen getäuscht werden Wenn die Worte den Taten nicht
entsprechen, liegt Täuschung vor42 Es wäre gut, Frauen nicht zu
schnell Glauben zu schenken, wenn sie Visionen gehabt zu haben
vorgeben. Weil aber viele Ordensleute und Weltgeistliche dies(e Klugheitsregel)

außer acht lassen, machen sie sich vor klugen Männern zuweilen
äußerst lächerlich 43. »

Man sieht, welch kritischen Sinn Nider bei der Beurteilung von
Ekstasen, Visionen, Offenbarungen U. a. Erscheinungen an den Tag legt.
Weit entfernt davon, alles auf bewußte oder unbewußte Täuschung
zurückzuführen, hütet er sich doch vor allzu großer Leichtgläubigkeit und
rät, jeden Fall speziell zu untersuchen. Im 15. Jahrhundert ist in den
Nonnenklöstern des Dominikanerordens in Deutschland von derartigen
Dingen kaum die Rede. Das ist wohl vor allem dem Einfluß der Dominikaner

jener Zeit zuzuschreiben, die mit ihren gesunden, nüchternen
Ansichten ebenso auf die ihnen unterstellten Nonnen einzuwirken bemüht

42 Vgl. hierzu J. Görres : Die christliche Mystik, 2. Bd., Regensburg 1836,
S. 245 f. : « Es gibt zwei Grundzustände des Menschen, in deren einem er der
Einwirkungen alles dessen, was nicht er selber ist, Herr bleibt, sie bemeistert und
beherrscht, und ihnen gegenüber seiner selbst vollkommen bewußt erscheint : während

in dem andern diese Einwirkungen in ihrem Überdrange Macht über ihn
gewinnen, ihn hinreißen und bemeistern, so daß sein Selbstbewußtsein aufgehen will
in das vorwiegende Bewußtsein, wie dies in den Gegenstand, der Wille aber sich
ebenso gebunden findet. Man sagt im ersten Falle : der Mensch ist bei sich, im
andern : er ist außer sich oder im Zustand der Ekstase. » Man muß aber eine natürliche

und übernatürliche Ekstase unterscheiden, je nach der bewirkenden Ursache.
Man nennt die natürliche Ekstase oft auch magnetische Ekstase. In früheren, religiös

ernster gestimmten Zeiten habe die mystische Ekstase vorgeherrscht, so
erklärt Görres (S. 298), während in den späteren, mehr nüchternen Jahrhunderten
die magnetische im Vordergrund gestanden habe.

43 Lib. III, cap. 8.



136 Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

waren wie sie gegen die übertriebene Jagd und Sucht nach mystischen
Erfahrungen und Erlebnissen außerhalb ihres Ordens Stellung nahmen.

Im 15. Jahrhundert ist die gesamte Frömmigkeitshaltung nüchterner

geworden. War es eine Änderung zum Besseren Daß die Sucht nach
Visionen und deren Überbewertung zurückgedrängt war, dürfen wir
sicherlich als einen Vorteil buchen ; denn Rankenwerk darf nie übertrieben

werden, sonst haben wir Barock in der Frömmigkeit. Daß aber jenes
Spontane, Begeisterte zurücktrat, kann nicht als Änderung zum Besseren

angesprochen werden. Vielleicht geht manches in dem auffallenden
Unterschied zwischen dem 14. und 15. Jahrhundert auch darauf zurück,
daß zum großen Teil Frauen Verfasserinnen sind in der Blüteperiode der
« deutschen Mystik », während wir aus der Zeit der Reform hauptsächlich
das Schrifttum von Männern überliefert haben. Immerhin bleibt, daß

das Willensmäßige in der Frömmigkeit stärker in den Vordergrund tritt
als früher. Damit auch

3. das Pflichtmäßige

Die alte Frömmigkeit war stark persönlich geprägt, manchmal zu
sübjektivistisch ; man darf vielleicht sogar behaupten, daß sie begehrlich
und glückheischend eingestellt war. Ihre erste und wesentliche Frage
war : Wie komme ich zu Gott, wie werde ich mit ihm eins Die augusti-
nisch-neuplatonisch eingestellte Frömmigkeit hatte darauf geantwortet :

Schau in dich hinein, da findest du ihn. Weil nach Skotus Eriugena der
Mensch Anteil hat an Gottes Wesenheit, war dieser Weg von ihm
beschritten worden, und dabei hatte er sich nicht freigehalten von panthei-
stischen Verirrungen. Auch jene gingen ihn, die nichts von Pantheismus

wissen wollten. Sie dachten an die Entrückung des hl. Paulus und
an die Vision des Moses. Weltflucht, Klosterleben, Askese, Einsamkeit,
Betrachtung wurden unter diesem Gesichtspunkt bewertet und nicht
selten überbewertet. Bei den Mystikerinnen des 14. Jahrhunderts sehen

wir allenthalben - wenn sie auch das Beste beabsichtigten - eine zu große

Entfaltung des Persönlichen, Subjektiven, wie es in der augustinischen
Richtung begründet liegt. Diese Dinge kann man eine Zeitlang ertragen,
auf die Dauer aber läßt die Spannkraft nach und muß, will sie nicht ins

Gegenteil umschlagen, in eine gesunde, normale Frömmigkeitshaltung
einmünden.

Man vergleiche damit Thomas. Seine wichtigste Frage bei der
Frömmigkeitshaltung ist : Was schulde ich Gott Er kennt auch die Frage :



Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit 137

Wie komme ich zu Gott - aber er verweist sie in den Bereich der Hoffnung

und Liebe. Somit zeigt sein Frömmigkeitsbegriff eine starke
Betonung des Pflichtgedankens. Freilich ist es eine Frömmigkeit, die vom
Glauben ihre Direktiven und von der Caritas ihren Ansporn erhält ; aber

im wesentlichen eignet ihr das Ruhige und Geordnete der
Gerechtigkeitssphäre. Die erste Ordensfrau, deren Leben Johannes Meyer schildert,

Claranna von Hohenburg, besaß eine große « demütigkait und sprach :

ich sollt billicher under aller swöstern füssen ligen, denn an söllich ampt
Volbringen ». Ihr ganzes Leben war durchdrungen vom Gedanken der
Pflicht. « Wie ir daz ampt wider waz von ir demütigkait wegen, so hatt
sy doch besunder flyss, daz der götlich dienst andechtigklich volbracht
wurd und die besliessung, als say an gevangen waz, ordenlich und gantz
gehalten wurd, und die hailig observantz des gaistlichen lebens wol zu
nem und andechtigklich uff gieng und wüchs Sy waz got genem ; dar

umm was er sy beweren als er sinen usser weiten tut und dant ir sölliche
kranckhait zu, daz sy mer denn XIII iar vor irem tod lam ward an henden
und an füssen, und laid grosse kranckhait mit grosser gedult ; und so sy
mess wolt hören ; so furent sy die swöstern off ainem sessel mit vier
redlin bys zu der cor tür, und also half man ir in den cor 44. » Die
Dominikanerinnen des 15. Jahrhunderts unterscheiden sich von den
Nonnen der mystischen Blütezeit vor allem gerade dadurch, daß
Pflichtbewußtsein und Treue gegen die alte Regel im Vordergrund stehen 4S.

Dieselbe Grundhaltung zeigen die Schriften der deutschen Dominikaner
aus jener Zeit. Auch nach ihnen offenbart sich die echte Frömmigkeit für
Klosterinsassen und Laien vorzüglich in der treuen Erfüllung der Pflichten

des Alltags und in der konsequenten Übung der Standestugenden.
Soll man in der Betonung des Pflichtgedankens einen Vorteil für

die Frömmigkeit sehen Man muß vorsichtig sein mit der Entscheidung.
Lag in der früheren augustinischen Richtung die Gefahr, allzu persönlich
und subjektiv vorzugehen in dem Bestreben, das Ziel zu erreichen, so

mußte man sich in der neuen Frömmigkeitshaltung davor hüten, zu
sehr an den Mitteln kleben zu bleiben und kleinlich zu werden in deren

Gebrauch, zu sehr auf den Buchstaben zu pochen und in der Praxis das

Mittel zum Selbstzweck zu machen und damit das Ziel in den Hintergrund

zu drängen. Objektiv wird die thomistische Ansicht der Tugend
der Frömmigkeit besser gerecht mit ihrer Auffassimg des Pflichtmäßigen.

44 Johannes Meyer : a. a. O., 1. Bd., S. 63.
45 Vgl. das ganze « Buch der Reformacio Predigerordens ».



138 Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

4. Das Regelmäßige

Abgesehen vom Gesetz der Stagnation und des Absinkens sehen wir
in der Kirchengeschichte immer wieder, daß geistige Höhenlagen nie
dauernd eingehalten werden. Die clyniazensische Reform, die vom hl.
Bernhard ausgehende Bewegung wirkte anfangs viel durchgreifender als

später. Das ist einmal dadurch bedingt, daß die Kraft der Gnade in den

Anfängen viel stärker ist ; dann aber auch dadurch, weil sich allmählich
doch immer wieder mehr und mehr das Menschliche durchsetzt. Der
Mensch besteht eben aus Leib und Seele. Eine grundlegende These der
thomistischen Lehre ist die Harmonie von Natur und Übernatur. Der

Schwerpunkt in der Frömmigkeitshaltung nach der Doktrin des Aqui-
naten liegt nicht auf dem Gebiete des Außerordentlichen, die Gesetze der
Natur Durchbrechenden. Thomas vermeidet die außergewöhnliche
Strenge, er legt mehr Wert auf ein nüchternes Mittelmaß, um vor allem
im religiösen Leben eine normale Gesundheit zu erhalten. Aus seinem

Geist heraus warnen die deutschen Dominikaner des 15. Jahrhunderts
vor mißverstandener, maßloser Askese. «Und diese Denkart ist durchaus
kennzeichnend für den thomistischen, dominikanischen Geist » 46, in der
« die vernünftige Zweckmäßigkeit » 47 vorherrscht. « Damit sind sie nicht
nur den Überlieferungen ihres Ordens treu, sondern denen aller alten
Orden, der ganzen christlichen Vergangenheit48. »

Diese nüchtern-gesunde Art des Vollkommenheitsstrebens rät schon

der erste Nachfolger des hl. Dominikus, der Ordensmeister Jordanus
von Sachsen : « Geduldig müssen wir die täglichen Prüfungen ertragen
und unseren Geist nur auf den richten - soweit das des Tages Mühe Und

Last gestatten -, der allein aus unsern Nöten uns zu retten vermag, in
dem allein Ruhe zu finden ist, außer dem wir nur Trübsal und Schmerz
finden. Inzwischen wollen wir mit Freude annehmen, was uns Trauriges
begegnet ; denn mit demselben Maße, mit dem wir für ihn unsere Trübsal

gemessen haben, wird auch uns die Freude zugemessen, die der Sohn

Gottes Jesus Christus uns einflößt Ihr kämpft dann mit Klugheit,
wenn ihr euch euren Leib allmählich unterwerfet, nicht überstürzt.
Und wenn ihr allmählich in den Tugenden voranschreitet, nicht im

46 W. Oehl : Deutsche Mystikerbriefe des Mittelalters 1100-1550, München
1931, S. xxii.

47 Ebd. S. 759.
48 H. Bremond : Das wesentliche Gebet, Regensburg 1936, S. 188.



Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit 139

Fluge, sondern von Stufe zu Stufe die Leiter der Vollkommenheit
hinansteigt, werdet ihr schließlich an das Ziel aller Vollendung gelangen
Ihr müßt, um demütig zu werden, in allem Maß halten ; denn nur die
Gottesliebe kennt weder Schranken noch Maß ; diese Liebe aber wird
nicht durch die Abtötung des Fleisches, sondern durch heilige Begierden
Und fromme Betrachtungen genährt und durch Pflege der Nächstenliebe...

Wer wandert, geht vorsichtig einher, klettert nicht unachtsam,
läuft nicht hastig in Aufregung und achtloser Heftigkeit. Und das,
wovon ich nun sprechen will, ist sicherlich das einzige Übel, das ich vor
allen andern für euch fürchte : es möchten einige unter euch sein, die

unvorsichtig und maßlos voraneilen unter übermäßiger Bußgesinnung,
mit Wachen oder außerordentlichen Fasten oder sonstigen Strengheiten
dieser Art, die für euren schwachen Körper unzuträglich sind. Ihr seid

weniger widerstandsfähig als ihr glaubt, und leicht sind die Kräfte der
einen oder andern Schwester gänzlich erschöpft Übt also Vorsicht

Achte auf dich, daß du nicht aus geistiger Ermattung oder aus

körperlicher Schwäche deinem Leibe die Möglichkeit der guten Werke,
deinem Geiste die Spannkraft, dem Nächsten das gute Beispiel, Gott die
Ehre entziehest, und was sonst noch Übles aus dem Fehler der
Unbeherrschtheit zu entstehen pflegt. Körperliche Abtötung ist, wie ich euch

schon oft gesagt, nur wenig nütze, und im Wachen, Fasten und Weinen
wird leicht das Maß überschritten. Die Tugenden aber, Demut und
Geduld, Sanftmut und Gehorsam, Liebe und Bescheidenheit können
niemals ins Übermaß wachsen

Vor allem aber bleibt das eine bestehen : Ihr müßt eine feste Liebe
zueinander haben, da Jesus unmöglich denen erscheinen kann, die von
der Einheit der Gemeinschaft sich trennen. Wer sich nicht bemüht um
die Liebe, die nicht das Ihre sucht, die den Eigennutz hintansetzt, der
nichts weiß von Absonderung, die sich freut an der Gemeinschaft, die
die Einheit liebt, der wird Jesus nicht schauen 49 ».

Dieselbe Haltung findet man bei der hl. Katharina von Siena, der
italienischen Dominikaner-Tertiarin, die unter dem Einfluß des Ordens
stand : « Selbst einem Leben harter Askese ergeben, war ihr diese nie
mehr als ein Hilfsmittel, und sie hatte für das wirkliche Leben tiefes
Verständnis. Die Verinnerlichung der Gottbezogenheit gab ihr die Kraft
zu einem Wirken nach außen von bleibender weltgeschichtlicher Bedeu-

49 Zitiert bei H. Chr. Scheeben : Jordan der Sachse, Vechta/Oldbg. 1937,
S. 230, 232 f.



140 Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

tüng 60. » Dieses kluge Maßhalten spricht aus einem Brief an Papst
Urban VI.51 : « Heiligster Vater, tut Eure Sache im stillen und mit Maß,

nicht ohne Maß, - denn das Maßlose verdirbt viel mehr, als es bessert -
und mit Wohlwollen und mit ruhigem Herzen Es soll eine sehr große
Gnade für Euch sein, solche um Euch zu haben, die Euch helfen, die

Dinge zu erkennen Und das fernzuhalten, was zu Eurer Herabsetzung
und zum Schaden der Seele werden könnte. Mäßigt ein wenig aus Liebe

zum gekreuzigten Heiland jene plötzlichen Bewegungen, zu denen die

Natur Euch treibt Mit heiliger Tugend kämpft gegen Euer Naturell »

Die an Thomas orientierte Verstandes-, willens-, pflicht- und
regelmäßig betonte Frömmigkeit ist der alten Richtung gegenüber entschieden

im Vorteil, sie ist ihrem Wesen nach dauerhaft und anhaltend. Alles
Überschwängliche, Außergewöhnliche war den Männern der Reform
verdächtig. Man legte im 15. Jahrhundert keinen großen Wert auf
außerordentliche Werke der Abtötung. Welch gesunde und vernünftige Ideen
in der Seelenführung damals vertreten wurden, hören wir aus den auf
langjährige Erfahrung gestützten Worten des Johannes Meyer heraus :

« Wir hand es vil gesechen, daz etlich, die yr Übung der strenghait ham-
lich an yn selbs us gewürcket hand on rat und wissen yr obern und yr
beschaiden bichtiger, daz die selben dick und vil pinlicher und mülicher
und unlidlicher und unvertragenl icher werdent, denn die sich der
gemainen Übung glichet hand nach des ordens geschribnem recht. Dar
umm ist großer fliss zu haben, daz die jungen gaistlichen lût ordenlich
und mit rechter beschaidenhait wol gezogen werdent, daz sy sich nit zu
unbeschaidenlich über griffent und den esel dem heren verderbent und
uss in selbst unnütz lüt werdent82. » Es wird mehr geachtet auf wahre
Geduld, rechten Gehorsam und lauteres Leben « denn uff grosse unbe-
schaidne sfrenghait, besunder daz über des ordens gesetzt wer »63.

Auch Johannes Nider vertritt diese gesunde Ansicht im
Frömmigkeitsleben, wenn er bei der Visitationsordnung für das Nonnenkloster
Schönensteinbach anordnet, daß die Priorin keiner Schwester mehr an
privaten Gebeten auftragen soll als für die Dauer der Zeitspanne, während

50 J. Hollnsteiner : Die Kirche im Ringen um die christliche Gemeinschaft.
Vom Anfang des 13. Jahrhunderts bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts (Bd. II/2 der
Kirchengeschichte von J. P. Kirsch), Freiburg/Br. 1940, S. 441.

51 Zitiert bei G. Schnürer : Kirche und Kultur im Mittelalter, 3. Bd., Paderborn

1929, S. 146.
52 Buch der Reformacio Predigerordens, 1. Bd., S. 96.
63 Ebd. S. 36.



Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit 141

derer man den Hymnus « Ave maris Stella » beten kann 64. Gegen das

Argument laxer Religiösen, die behaupten, im Dominikanerorden herrsche
eine übertriebene Strenge, wendet er sich ganz entschieden : « Profecto

non Ordinis, sed accusantis est vitium. Neque enim Ordo ita durus est,
ut sit inaccessibilis duritiae aut importabilis aut contra naturam ;

alioquin nec Ordo esset ; sed tu fluidus es. Praeterea quid magis secundum

naturam quam ordinate vivere at nulla vita ordinatior quam
nostra. Ibi enim omnia in numéro et pondéré et mensura disponuntur.
Ibi cibus et quies et somnus ad sufficientiam naturalem indulgentur.
Ieiunia vero et labores et vigiliae a nemine ultra vires extorquentur ;

sed omnia in mensura fiunt55. » Wohl rät Nider ein Ausharren im
Betrachten, jedoch solle ein Übermaß vermieden werden : « So kompt es

auch von rechter natur, wan eins andechtigklich betracht vnd lang darauff
bleibt, das ist den synnen vnd der natur zeschwer, dz sy got allen ge-

spannen seyen. Geistlichen menschen waer not dz sy hernach zimlich
arbeit thaetten die nit vast traurig waeren als mit andern andechtigen
reden oder schoen paum oder plumen ansehen aber nit fer außgeen S6. »

Im Formicarius 67 weist Nider darauf hin, daß man für körperliche
Abtötungen keine Generalregel aufstellen kann, sondern weitgehend
Klima, leibliche Konstitution, persönliche Veranlagung, Alter u. a.

berücksichtigen muß :

« Verum prius volo noveris, quod ex quinque vel sex causis evenire

potest, cur aliqui tarn gravia exercitia habere non valent. Ex dispositione
videlicet aeris, ex complexione corporis, ex zelo perfectionis, ex habitu
iuventutis, ex Actione hypoerisis et ex specialibus donis.

Aer enim, si in regione aliqua est multum calidus, digestionem (ut
inquiunt Physici) impedit, ad exteriora evocat, et abstinentiores facit
homines ex consequenti : et ex adverso frigida regio poros constringit
corporis, et calorem exinde per antiperistasim augere potest in stomacho.

64 G. Lohr : Die Teutonia im 15. Jahrhundert. Studien und Texte zur
Geschichte ihrer Reform (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens

in Deutschland, Heft 15), Leipzig 1924, S. 67.
65 De reformatione religiosorum libri très (Ausgabe Antwerpen 1611), lib. I,

cap. 4.
66 Vier und zwanzig guldin Harfen halten den nächsten Weg zum Himmel

(Ausgabe Straßburg 1493), fol. 13a. - Vgl. Thomas (II-II 83,14) : « Conveniens est,
ut oratio tantum duret, quantum est utile ad excitandum interioris desiderii fer-
vorem. Cum vero hanc mensuram excedit, ita quod sine taedio durare non possit,
non est ulterius protendenda. »

67 Lib. I, cap. 9.



142 Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

Unde provenit, quod in nostris partibus frigidis, viri quidam hyemali
tempore plus comedunt quam aestivo tempore. Non ergo mirum, si in
regionibus calidis homines ieiunant facilius.

Complexio etiam corporis aliquorum habet, ut in natura frigidis
liquet, flegmaticis vel melancholicis cibus tarn modicus sumitur a

quibusdam et raro adeo, ut in comparatione ad alios eis abstinentia
videatur esse miraculosa. Patet etiam hoc in quibusdam feminis et in
viris frigidis, in ranis et serpentibus, immo in perfectis animalibus, ut
in ursis, qui multis mensibus in hyeme nullum penitus cibum sumunt
in locis sylvestribus vel abditis.

Zelus praeterea perfectionis ad obsequendum Deo acriter, ad
satisfaciendum pro peccatis viriliter et ad adhaerendum Deo pacato et
edomito corpore plures ita stimulât, ut ex amoris magnitudine excessum
in exercitiis tantum faciant qualis videtur tepidis imposibilis. Videmus
hoc aperte in philocaptis erga feminas amore caeco et Venereo, ex quo
quidam tota hyeme semper nudis incedunt capitibus, alii vestimentis
carent necessariis, alii hastiludiis laethaliter impingunt mutuo, alii
vigilant inhumaniter, et ita de reliquis ; quae omnia vincit amor caecus
et leviora facit. Cur autem Christi amor et Caritas dilectioque, quae
ut Canticorum 8, 6 dicitur, velut mors fortis est, his maiora non posset
facere

Habitus insuper iuventutis ardua novit efficere, puta si quis assue-

tus est pene a cunabulis modicum victum et amictum habere ; sicut
videmus pauperes in villagiis, vestibus tarn contentari modicis in hyeme,
Ut si easdem delicate nutritus deferret tantummodo ob amorem Dei,
sanctus esse videretur.

Fictio etiam hypocrisis non minora novit luere pro laude vana vel
ex avaritia. Hanc ob causam trutanni quidam et mendici glaciali tempore,
nudi sedent in nivibus, ut ad compassionem moveant divites, et ad sibi
subveniendum in pecuniis. Prius enim certis herbis vel seminibus corpus
fricaverunt et ligaturis artificialibus sanguinem constrinxerunt vel poros
corporis aliis remediis obturaverunt.

Sed et in Sanctis hominibus saepe gravia exercitia reperiuntur ex

specialibus donis. Sic manifestum est et fuit in beato patre nostro Domi-
nico, qui in humo Ecclesiae crebro noctes fere duxit insomnes, qualia
exercitia fratribus suis inhibuit, non ut eis talia non faveret, sed quia
donum illud novit speciale et infirmis aliis fratribus non esse communi-
catum a Deo. »



Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit 143

Auch hier sieht man wieder den nüchternen, gesunden, maßvollen
Standpunkt in den Fragen des asketischen Lebens.

Unsere Gegenwart ist der Ausläufer eines Kulturzeitalters, das

etwa fünf Jahrhunderte umspannt. Man kann es nennen : das Zeitalter des

Menschen. Denn in dieser Zeit galt der Mensch als das Grundexisten-
tial und nicht Gott ; Gott wurde in keiner Weise als die Mitte der Welt
gesehen und gewertet, und selbst, wenn man Gott als existierend
annahm, so galt es doch im Bewußtsein dieser Epoche, daß der Mensch
eine in sich voll geschlossene Geistpersönlichkeit ist, begabt mit absoluter

Selbständigkeit. Mochte Gott existieren - dieser Gott wurde aber

nicht einbezogen in das Feld des kulturschaffenden Menschen. Diese
Abkehr von der Theozentrik früherer Jahrhunderte, diese Verlagerung
ins Individualistisch-Subjektivistische hat sich in den verschiedensten

Differenzierungen auf fast allen Gebieten geltend gemacht. Das religiöse
Leben ist auch nicht verschont geblieben. Wir können heute leider oft
einseitige Verstiegenheiten und Verschrobenheiten im Frömmigkeitsleben

feststellen - weil eben an die Stelle der objektiven Wertskala
subjektiv-persönliches Empfinden gesetzt und als allein oder doch in
erster Linie maßgebend angesehen wird.

Die Liturgie vom Fest des hl. Thomas wendet auf den Aquinaten
das Wort aus dem Buche Sirach (50, 6) an : « Quasi Stella matutina in
medio nebulae ...» Wir dürfen wohl in sinngemäßer Übertragung diese
« nebula » auf manches Nebelhafte und Verschwommene im
Frömmigkeitsleben der Gegenwart deuten. Aber ebenso darf sicher ohne

Übertreibung gesagt werden, daß inmitten dieser Trübungen Thomas wie eine
« Stella matutina » auch für das praktische Frömmigkeitsleben wegweisend

und richtunggebend sein kann, gerade in unseren Tagen.


	Die Bedeutung des hl. Thomas für die Frömmigkeit

