Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 1-2

Artikel: Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie
Autor: Kinzle, Pius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761454

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Prus KuoNnzLE OP

Thomas von Aquin
und die moderne Eschatologie’

Angesichts der Vielfalt der Themen, die im Traktat iiber die letzten
Dinge zusammengefaBt sind, besonders aber weil heute sozusagen jedes
dieser Themen einer als dringlich erachteten Neuiiberpriifung unterzo-
gen wird, ist es notwendig, vorerst genau zu erkldren, wie der Titel dieser
Antrittsvorlesung zu verstehen ist.

In den Handbiichern ist es iiblich geworden, den Traktat de novissi-
mis in zwei Teile zu unterscheiden. Der erste behandelt die letzten Dinge
des einzelnen Menschen : Tod, Einzelgericht, Himmel, Fegfeuer, Hoélle.
Der zweite Teil hingegen gilt den letzten Dingen des gesamten Menschen-
geschlechtes : Die Wiederkunft oder Parusie Christi, die Auferstehung
des Fleisches, das Weltgericht und die Vollendung aller Dinge. Damit
wiren die Themen der Eschatologie wenigstens stichwortartig in Erin-
nerung gerufen.

Was ist nun gemeint mit der modernen Eschatologie ? Man kénnte
darunter die neuen Fragestellungen verstehen, die heute beziiglich all der
genannten Themen bezogen werden, sei es unter Anregung der modernen
Philosophie, oder auch im Bemiihen, dem gewandelten physikalischen
Weltbild Rechnung zu tragen, oder im Bestreben, neue Moglichkeiten fiir
das Gesprich mit Andersgliubigen zu finden. Es ist unméglich, im Rah-
men eines solchen Vortrages, auch nur eine gedringte Lagebesprechung
vorzunehmen. Ich will mich auch nicht mit einem bestimmten der ge-
nannten Spezialthemen befassen, sondern eine iibergeordnete, grund-
sdtzliche Frage aufgreifen.

Die neuzeitliche Exegese und Bibeltheologie haben zur Erkenntnis
gefithrt, genauer gesagt zurdickgefithrt, daf3 die im AT verheiene Gottes-

1 Antrittsvorlesung, gehalten am 26. Oktober 1960 an der Universitit Freiburg.



110 Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

herrschaft der Endzeit mit der Auferstehung Christi angehoben hat. Es
scheint mir zweckmidBig, kurz den Exegeten R. Schnackenburg das
Wesentliche hieriiber sagen zu lassen : « Die Christusgemeinde dagegen
(ndmlich im Unterschied zu Israel) weil} sich auf Grund ihres Glaubens an
Jesus den Messias als schon in der Heilszeit stehend, als schon jenseits
der Schwelle zum eschatologischen Heil, wenn sich dieses auch noch nicht
kosmisch-universal enthiillt hat. Von der prophetischen Verkiindigung
her gesehen, erfiillen sich die eschatologischen VerheiBungen bereits, und
setzt die Erfiillung doch wieder neue VerheiBungen aus sich heraus. Die
Eschatologie differenziert sich in eschatologische Gegenwart und Zukunft.
(Darum nennt die neuere Theologie auch schon das gegenwirtige Heils-
geschehen ‘eschatologisch’, wirend man frither damit nur das zukiinftige
meinte ; ...) Doch ist es nur ein einziges eschatologisches Geschehen ; das
gegenwirtige ist eine gewisse Vorausnahme des kommenden, das zu-
kiinftige die Manifestation und volle Realisierung des gegenwirtigen.
Das heiBt nicht, daB die eschatologische Zukunft nichts Neues brichte ;
die Auferstehung des Fleisches im Glanz der Doxa, das Weltgericht mit
der Scheidung der Guten und Bdsen, die kosmische Basileia Gottes sind
wirklich neue Ereignisse, vollendete Taten Gottes ; aber sie sind durch
das Werk schon angelegt, herbeigerufen und unaufhaltsam auf uns zu-
kommend, so wie Christus selbst seit der Auferstehung als Erhéhter exi-
stiert und sich bei der Parusie nur als solcher offenbaren wird (vgl.
Kol 3, 1-4). Diese grundsdtzliche Einheitlichkeit der neutestamentlichen
Eschatologie zu sehen ist theologisch sehr wichtig, weil nur so die Neigung
gebannt werden kann, die Endereignisse an den Rand des Glaubensbe-
wultseins zu schieben und sie ihrer dringenden Verbindlichkeit fiir die
Gegenwart zu berauben ; in Wirklichkeit ist die christliche Existenz von
den Eschata her bestimmt, sind wir ‘auf Hoffnung hin gerettet’ (R6m
8, 24) und muB der Christ die jetzige Welt in eschatologischer Haltung
bestehen. » 2

Der Handbiichertheologie wird nun genau vorgeworfen, jene grund-
sitzliche Einheitlichkeit der neutestamentlichen Eschatologie nicht zu
sehen und von der eschatologischen Haltung nichts verspiiren zu lassen.
P. Y. Congar, der in seinen « Bulletins de théologie » in der Revue des
sciences philosophiques et théologiques wiederholt dieses Thema auf-
greift, formuliert diese Kritik einmal wie folgt : « Die Eschatologie wird

* R. SCHNACKENBURG : Eschatologie, in: Lexikon f. Theol. u. Kirche III,
Freiburg i. Br. 1959, 1089.



Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie 111

im theologischen Denken wieder zu dem, was sie in der Schrift und bei
den Kirchenviitern ist: der Wesenssinn der Geschichte, das, was das
ganze Geheimnis der Kirche erhellt, ein Ferment in der ganzen gegen-
wiartigen Ordnung, welche erst in ihrer Miindung voll verstidndlich wird ...
Dieser Sinn fiir das Eschatologische ist das, was der Ekklesiologie, wie
sie seit dem 16. Jh. ausgebaut wurde, am meisten gefehlt hat. Ohne
Sensorium fiir das Eschatologische sah man in den ‘Letzten Dingen’
weniger das Ziel und die Vollendung der Gesamtordnung als eine An-
hdufung von ‘Sachen’, die sich irgendwo hinter dem Vorhang des Todes
vorfinden und die man auf dhnliche Weise studieren kann wie irdische
‘Sachen’ ... Man fragt : Quid sit ignis purgatorius ? Utrum visio Dei sit
per speciem ?, so wie man sich in der Physik die Frage nach dem Wesen
des Feuers stellt oder in der Erkenntnistheorie die nach dem Erkennen
durch eine species. Kurz, man trieb eine Art Physik der Letzten Dinge.
Auf diesen Typus lassen sich die meisten eschatologischen Traktate
unserer Lehrbiicher zuriickfithren. » 3

Damit stehen wir nun bei den prédzisen Fragen, die uns hier beschafti-
gen : 1. Zu welchem Typus von Eschatologie ist die des hl. Thomas zu
rechnen ? Sind die letzten Dinge bei ihm lediglich « Sachen », die am
SchluB noch an die Reihe kommen sollen, oder hat er auch die iibrigen
Wahrheiten in ihrem Bezug zu den Eschata gesehen ? 2. Gibt er sich
Rechenschaft, dal die Endzeit bereits angebrochen ist ?

Bevor wir diese Fragen beantworten, mdchte ich IThnen noch kurz
sagen, warum mir so viel daran liegt. Bekanntlich wird heute eifrig
Kritik an der scholastischen Theologie geiibt, sodaB ein Theologiestu-
dent den Eindruck gewinnen koénnte, es sei trotz der anhaltenden Emp-
fehlung der Kirche verkehrt, nach der Methode und den Grundsitzen
des Aquinaten Theologie zu dozieren, wie es hier in Freiburg tatsich-
lich geschieht. Doch muBl man genau hinsehen, auf welche Scholastik die
Kritik zutrifft. Sie ist in vielen Fiéllen vollauf gerechtfertigt, wenn sie
den Handbiichern gilt. Nicht nur sind diese immer wieder reformbediirf-
tig, sondern die Theologie selber ist zu einem guten Teil gerade deshalb
so reformbediirftig, weil sie zu sehr Handbiichertheologie geworden ist.
Aber auch die Werke der spitern Ausleger des hl. Thomas haben unver-
gleichlich stédrker gealtert, als die Werke des Meisters. GewiB finden sich

3 Y. CoNGAR : Bulletin de théologie dogmatique, RSPT 33 (1949) 463. Diese
Riige wurde im obigen Wortlaut einem weiteren Leserkreis deutscher Zunge be-
kannt gemacht durch H. U. v. BALTHASAR : Eschatologie, in : Fragen der Theologie
heute, Einsiedeln 19582, S. 407, Anm. 7.



112 Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

auch bei ihm manche zeitbedingte Elemente. Insbesondere ist das aus
einem iiberholten physikalischen Weltbild stammende Anschauungs-
material verfallen. DaB hier nach Revision gerufen wird, kann niemanden
wundern. Man kann sich hochstens fragen, wieso bei Thomas und seinen
Zeitgenossen immer gerade nur das gesehen wird, wihrend die gleichen
Kritiker die Vitertheologie, trotzdem sie in diesem Punkt genau so tiber-
holt ist, nicht genug preisen konnen. Selbstverstindlich mag ich den
Kirchenvitern diese groBere Nachsicht von Herzen génnen. Dennoch
mochte ich nun anhand der gestellten Fragen gleichsam an einem Test-
fall zeigen, daB3 es immer noch sinnvoll ist, Thomas selber zum Fiithrer
durch die Gottesgelehrsamkeit zu wahlen.

II.

Wie wir bereits sahen, ist es zum Verstindnis der Eschatologie wie
fiir das christliche Leben tiberhaupt grundlegend, daB3 das neue Zeitalter,
dasjenige der Endzeit mit ihren wirklichen Heilsgiitern seit der Auferste-
hung Christi angebrochen ist. Thomas stellt in III, 53, 2 die Frage :
« War es angebracht, daB Christus am dritten Tag wieder auferstand ? »
Auf eine derartige Frage erwartet man kaum eine epochemachende Ant-
wort. Doch kann es von Nachteil sein, hier einfach weiterzublittern. Es
heiBt ndmlich am SchluB3 des corpus : « Auch wird dadurch angedeutet,
daB mit der Auferstehung Christi die dritte Weltzeit begann. Denn die
erste war vor dem Gesetz, die zweite unter dem Gesetz, die dritte unter
der Gnade. — Auch begann mit der Auferstehung Christi der dritte Zu-
stand der Heiligen. Denn der erste bestand unter den Vorbildern des Ge-
setzes, der zweite in der Wahrheit des Glaubens, der dritte wird sein in
der Ewigkeit der Verkldarung, die Christus durch Seine Auferstehung ein-
leitete. » Das ist genau jener Kardinalpunkt, zu dem die Bibeltheologie
zuriickgefihrt hat : Die Endzeit ist angebrochen. 4

Diese Erkenntnis findet bei Thomas ihren Niederschlag in der Gna-
denlehre. Ohne sie wire ein wichtiger Aspekt der Gnade nicht verstdnd-

4 Vgl. THoMAs V. AQ. : in Epist. ad Hebr. 9, 26, lect. 5 : «... ultima aetas est
status praesens, post quem non est alius status salutis, sicut nec post senium.» —
« ... non est determinatum, quantum iste status mundi debeat durare, tamen est
consummatio saeculorum, quia non restat alius ad salutem.» Angefihrt bei M.-
D. CHENU : La théologie au douziéme siécle (Etudes de philos. médiévale XLV)
Paris 1957, S. 76 Anm. 3.



Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie 113

lich. Von der Gnade lehrt ndmlich Thomas, daB sie numerisch ein und
dieselbe sei wihrend der irdischen Pilgerschaft und in der letzten Voll-
endung in der Glorie : « Wie ndmlich die Liebe des Pilgerstandes nicht
aufgehoben wird, sondern im (ewigen) Vaterlande vermehrt fortdauert ...,
so wird die Gnade, da sie in ithrem Wesen keine Unvollkommenheit ein-
schlieBt, durch ihre Vermehrung zur Glorie. Die Vollendung der Natur
durch die Gnade ist im Pilgerstand und im ewigen Vaterland nicht ver-
schieden auf Grund einer verschiedenen, die Vervollkommnung gewdhren-
den Form, sondern auf Grund des verschiedenen Mafles der Vollkommen-
heit. » ® Dementsprechend kann Thomas auch sagen, die Gnade sei nichts
anderes als ein gewisser Beginn der Glorie in uns 8. Da aber das Leben der
Gnade dasselbe ist, wie das Reich Gottes, von dem die Schrift sagt, es sei
in uns (Luk 17, 21), trifft der Doctor communis wieder exakt das, was
in der heutigen Bibeltheologie so stark betont wird, ndmlich die polare
Spannung des Reiches Gottes, das zugleich da ist und noch aussteht.
Daher stellt sich denn auch bei der Behandlung der Tugenden stets die
Frage, ob die betreffende Tugend « in patria », in der ewigen Heimat fort-
bestehe. Die Gnade, die jetzt gegeben ist, kann aber nur darum zugleich
das Samenkorn der ewigen Herrlichkeit sein, weil schon jetzt die Letzt-
zeit angebrochen ist.

Neben der Gnade gibt es noch ein anderes nicht mit der Natur ge-
gebenes, sondern von auBen her kommendes Prinzip sittlichen Handelns :
das Gesetz. Auch es ist in seiner Beziehung zur Gliickseligkeit gesehen.
Die Erreichung des Endzieles ist der Zweck des Gesetzes. Das letzte
Ziel ist das erste Prinzip des Handelns. Darum zielt das Gesetz, indem es
auf das richtige Handeln abzielt, auf die Erreichung der Gliickseligkeit
ab 7. Das gilt vom Gesetz ganz allgemein, und so selbstversténdlich vom
Dekalog. Wo Thomas speziell iiber das Gesetz des Alten Bundes spricht,
betont er, daB es auf Christus hin gegeben wurde®. Die Einheitlichkeit der
Heilsgeschichte, die den Modernen mit Recht viel gilt, ist auch dem Aqui-
naten ein sehr geldufiger Gedanke.

Besonders charakteristisch ist aber fiir die Moraltheologie deshl. Tho-
mas, daB3 das Leben des Christen als eine Riickkehr zu Gott, von dem er
ausgegangen ist, aufgefalBt wird. Die Gliickseligkeit, die vom Gesetz be-
zweckt, in der Gnade bereits keimhaft grundgelegt ist, aber deren Voll-

TuomAs v. Ag. : De ver., q. 27, a. 5 ad 6 ; vgl. I-I1, q. 111, a. 3 ad 2.
II-11, q. 24, a. 3 ad 2.

I-1I, q. 90, a. 2.

I-II, q. 98, a. 2.

@ a9 o o



114 Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

endung zu den letzten Dingen gehort, steht daher am Anfang der ganzen
Moral. Damit erhdlt der Satz vom letzten Ziel als erstem Prinzip des Han-
delns die Bedeutung eines architektonischen Grundrisses, nicht nur den
eines einleitenden Paragraphen.

Vielleicht méchte jemand einwenden, Thomas kénnte von Aristo-
teles angeregt worden sein, seiner Moraltheologie diese klare Ausrich-
tung auf die ewige Seligkeit zu geben, denn schlieBlich sei die Bezogenheit
des Willens auf sein Objekt eine so urtiimliche Gegebenheit, dal3 auch
Aristoteles, ohne von unserer Eschatologie etwas zu wissen, eine teleolo-
gische Ethik schuf. Mit nichten. Aristoteles spricht am Anfang seiner
Ethik nur vom Zielcharakter des Guten. Erst am Schlul3, im 10. Buche,
handelt er iiber die Gliickseligkeit, die der Mensch und Philosoph er-
reichen kann. Ferner, wenn selbst die Bezogenheit des Willens auf sein
Objekt eine urtiimliche Gegebenheit ist, sodall auch die iibernatiirliche
Ordnung an diese Gegebenheit ankniipft, so gibt es doch im Konkreten
nur das eine letzte Ziel der iibernatiirlichen Vereinigung mit Gott. Die
Glickseligkeit, die bei Thomas am Anfang der Moraltheologie dem
menschlichen Handeln als Ziel gesetzt wird, besteht im Schauen und Ge-
nieBen des dreifaltigen Gottes. Wohl hat Thomas sich nicht gescheut,
treffliche Gedankenginge des Philosophen zu verwerten. Jedoch wire es
licherlich anzunehmen, er hitte erst der Nikomachischen Ethik bedurft,
um auf den eschatologischen Charakter der Botschaft vom Reiche Got-
tes aufmerksam zu werden °. Und weil er sich der Bedeutung der Escha-
tologie fiir das christliche Leben bewuft ist, reserviert er nicht simtliche
Themen de novissimis fiir den AbschluB der Summa, sondern stellt
schon im Traktat iiber die Eigenschaften Gottes die Frage nach der
Erkennbarkeit Gottes, nach der Moglichkeit der Gottesschau °, um dann
das ganze christliche Streben auf dieses Ziel auszurichten. Deshalb wird
er auch die schwere Siinde als eine solche Abkehr von Gott bezeichnen,
bei der sich der Stinder etwas anderes als Gott faktisch zum letzten, zum
hier und jetzt hichst erstrebenswerten Ziele setzt . So wird dann auch
der Sinn oder die Sinnlosigkeit eines menschlichen Lebens davon abhén-
gen, ob es ausmiindet oder nicht ausmiindet in die endgiiltige Vereinigung
mit Gott.

# Will man unbedingt eine Anregung durch ein systematisches Werk anneh-
men, so wire auf AuGUsTIN, Vorwort zum Gottesstaat (PL 41, col. 13) oder auch auf
De doctrina christiana, 1, c. 3-5 (PL 34, col. 20 f.) zu verweisen.

1:7,9.142

1 1-1II, q. 72, a. 5.



Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie 115

Noch ein ganz kurzes Wort zum zweiten Teil der Moraltheologie, wo-
rin die Akte, die den Menschen zu seinem letzten Ziele fithren, in ihrer
konkreten Bestimmtheit behandelt werden. Das Ordnungsgefiige dieser
ganzen, umfangreichen Betrachtung bilden die Tugenden. Es ist lingst
schon darauf hingewiesen worden, um wieviel tiefer diese Betrachtung
gegeniiber jener der neueren Handbiicher ist, welche dieses ganze Stoff-
gebiet nach den Geboten einteilen. Ein Akt ist eben nicht allein dadurch
schon sittlich, daB er mit der duBBern Norm des Gesetzes iibereinstimmt ;
wesentlich ist, daBl er aus freier Entscheidung heraus auf das Gute hin-
zielt. Nun sind es gerade die Tugenden, und wenn wir vom iibernatiirli-
chen Ziel des Menschen reden, die eingegossenen Tugenden, die das freie
menschliche Handeln instand setzen, unter dem Antrieb der Beistands-
gnade sittlich vollkommene, zum letzten Ziele fithrende Akte zu ver-
wirklichen. Nun eine Frage : Wire neben dieser ausschlaggebenden Er-
klirung fiir die Organisation der I1-ITae nicht noch ein anderer Gesichts-
punkt erlaubt, der den ersten in nichts einschriankt ? Es wire zu iiber-
legen, ob diese Moraltheologie nicht eben dadurch, daB sie die Tugenden
und nicht das mosaische Gesetz zum Ordnungsprinzip nimmt, besser
der Situation der nicht mehr ausschlieBlich zu erwartenden, sondern der
bereits angebrochenen Endzeit entspricht ? Was jedoch auBer allem
Zweifel steht, ist die Tatsache, daB die spezifische Tugend der eschato-
logischen Haltung, nimlich die Hoffnung, in der Summa des hl. Thomas
den ihr zukommenden Platz behauptet, wihrend jener neuere Typ von
Moraltheologie gerade auch deswegen wieder reformbediirftig wurde, weil
die Hoffnung aus ihrem Aschenbrédeldasein befreit werden muBte.

Nun aber genug der Einfille in Gebiete, die gemidf der heutigen
Aufteilung der Theologie in Moral und Dogmatik unter anderer Hoheit
stehen. Ich konnte sie mir nur erlauben, weil nach Thomas die Theologie
trotzdem die eine, ganze Wissenschaft bleibt.

Im dritten Teil der Summa sind wie auf ein groBartiges Triptychon
drei Traktate verteilt. Zuerst die Lehre iiber Jesus Christus, den Gott-
menschen, und sein Erlosungswerk. Daran anschliefend die Sakramente,
durch welche das vom Erloser gewirkte Heil fortan den Menschen zuge-
eignet wird, und schlieBlich die Vollendung und vollkommene Auswir-
kung des Erlosungswerkes im Traktat der Letzten Dinge. Dieser letzte
Traktat ist bekanntlich nicht mehr von Thomas selber ausgefiithrt wor-
den. Das Supplement, das moglicherweise Reginald von Piperno der
unvollendeten Summa anfiigte, ist eine der Summa angepalte Anordnung
der einschldgigen Ausfithrung des Aquinaten im 4. Buch des Sentenzen-



116 Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

kommentars. Wir wissen also nicht, welche Gestalt Thomas selber diesem
Traktat gegeben hitte. Aber er scheidet fiir unseren Zweck sowieso aus,
denn wir wollen ja wissen, ob bei Thomas durchgingig das BewubBtsein,
um die letzten Dinge sich kundtut, also auch auBlerhalb des eigentlichen
Eschatologietraktates, den heutige Theologiereformer so ungern am Ende
der ganzen Glaubenslehre sehen. Sie méchten, daB er Zentrum der gan-
zen Theologie in dem Sinne werde, daBl er zum Ordnungsprinzip des
ganzen Stoffes erhoben wiirde. Die Verkniipfung der Christologie mit
dem Endziel des menschlichen Lebensist schonim Prolog zu I, q. 2 gezeigt.
Doch koénnte eingewendet werden, dieser Zusammenhang erkldre sich
aus der Stellungnahme des hl. Thomas zur Frage nach dem Motiv der
Menschwerdung.

Ein vorziiglicher Priifstein fiir den Blick auf die Eschata wird hin-
gegen die Lehre von den Sakramenten sein. Die Sakramente sind die werk-
zeuglichen Ursachen, durch die uns das von Christus bewirkte Heil zu-
geleitet wird. Sie bewirken jene Gnade, von der wir gesehen haben, daB sie
als eine Gabe, die jetzt schon Wirklichkeit ist, doch wieder nur Anfangs-
stadium, Angeld der fiirs Jenseits zu erhoffenden Herrlichkeit ist. Miissen
dann nicht auch die Sakramente selber eschatologisch geprigt sein ?

Bereits zu Beginn seiner Abhandlung, wo der Aquinate die Sakra-
mente als Zeichen definiert und fragt, ob sie Zeichen nur einer Sache
seien, fithrt er aus: « Sakrament heifit eigentlich das, was angeordnet
ist, um unsere Heiligung zu bezeichnen. In dieser kann man dreierlei ins
Auge fassen : die Ursache unserer Heiligung selbst, ndmlich das Leiden
Christi ; das Wesen unserer Heiligung, das in der Gnade besteht und
in den Tugenden ; und das letzte Ziel unserer Heiligung : das ewige
Leben. Alle diese Dinge werden durch die Sakramente bezeichnet. Da-
rum ist das Sakrament sowohl ein erinnerndes Zeichen dessen, was vor-
hergegangen ist, ndmlich des Leidens Christi ; als auch ein hinweisendes
dessen, was in uns durch Christi Leiden gewirkt wird, namlich der Gna-
de ; wie auch ein vorausdeutendes Zeichen, nimlich ein Voranzeigen der
kiinftigen Herrlichkeit 2. » In q. 73 a. 4 wendet er das Gesagte auf die
Eucharistie an : «... Eine dritte Bezeichnung hat dieses Sakrament im
Hinblick auf das Zukiinftige, sofern es namlich den Genull Gottes im
Vaterland vorausbezeichnet. Und insofern heiBt es Wegzehrung. Denn
diese ist uns der Weg, auf dem wir dorthin gelangen. Aus dem gleichen
Grunde heilBt es Eucharistie, d. h. ‘gute Gnade’, weil ‘die Gnade Gottes

12 11T, q. 60, a. 3 ; vgl. IV Sent., d. 8, q. 1 a. 1 Sol. 3.



Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie . 117

das ewige Leben’ ist (Rom 6, 23) ... » Sie kennen auch alle die schéne
Antiphon des Fronleichnamsoffiziums « O sacrum »: « O heiliges Gast-
mahl, in welchem Christus genossen, das Andenken Seines Leidens ge-
feiert, der Geist mit Gnade erfiillt und uns ein Unterpfand der zukiinfti-
gen Herrlichkeit gegeben wird. »

Beziiglich der Taufe macht er sich die Worte des Ps.-Dionysius zu
eigen : « Zum Aufstieg in die himmlische Ruhe lenkt sie unseren Weg »
und wiederholt bei dieser Gelegenheit, daB « die himmlische Herrlichkeit
das allgemeine Endziel der Sakramente » sei 13,

Das weiBl Thomas sogar am unausléschlichen Merkmal, am Charak-
ter, den drei Sakramente der Seele einprigen, nachzuweisen. Ein Ein-
wand gegen die Fortdauer des Charakters im jenseitigen Leben argumen-
tiert so: der Charakter wird im andern Leben nicht bleiben, da sein
Zweck darin liegt, den Menschen auf den duBern Kult Gottes hinzuord-
nen. Dieser Kult wird aber dort nicht mehr sein, also hat auch der Cha-
rakter keinen Daseinsgrund mehr. Auf diesen Einwand antwortet Tho-
mas : « Obwohl nach diesem Leben der duBlere Kult nicht bleibt, so
bleibt doch das Ziel dieses Kultes. Deshalb bleibt auch der sakramentale
Charakter nach diesem Leben, und zwar in den Guten zu ihrer Verherr-
lichung und in den Bdésen zu ihrer Schande .... » 1 Auf einen #hnlichen
Einwand gab er als Baccalaureus sententiarum folgende Antwort :
« Durch den Charakter wird der Mensch instand gesetzt, zur Gemein-
schaft der Gldubigen zu zédhlen und an den hierarchischen Handlungen
teilzuhaben. Der kirchlichen folgt aber die himmlische Hierarchie. Somit
wird der Charakter im Himmel zur Gemeinschaft der Gldubigen in der
triumphierenden Kirche und zur Teilhabe an den Handlungen der himm-
lischen Hierarchie befihigen. » ® Ob wir also das Sakrament als Zeichen
(sacramentum) betrachten, oder seine Wirkung (res) ins Auge fassen,
oder schlieBlich den Charakter (res et sacramentum), immer ist es wie das
Gottesreich selber etwas, das erst in Zukunft und im Jenseits seine volle
Virtualitdt erkennen 1408t.

Da sich das Gottesreich, obwohl schon da, doch noch immer im
Kommen befindet, weil es sich nur schrittweise verwirklicht, kommt auch
der Christ nur schrittweise in den GenuB der Heilsgiiter. Geduld und
Hoffnung sind daher wesentliche Erfordernisse eschatologischer Hal-
tung. Auch diese Wahrheiten hat Thomas keineswegs vergessen, als er

13 1II, q. 66, a. 1 ad 1; vgl. IV Sent., d. 3, a. 1 Sol. 8, fine.
14 111, q. 63, a. 5 ad 3.
15 TV Sent., d. 4, q. 1 a. 3 Sol. 4 ad 2.



118 Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

tiber die Wirkungen der Sakramente schrieb. So hat zwar die Taufe
«die Kraft, die Strafleiden des gegenwiirtigen Lebens hinwegzunehmen.
Sie nimmt sie jedoch im gegenwiirtigen Leben noch nicht hinweg. Erst bei
der Auferstehung werden sie in der Kraft der Taufe von den Gerechten
hinweggenommen werden, wenn ‘dieses Sterbliche die Unsterblichkeit
anzieht’ (1 Kor 15, 54) ». Und dies, wie er weiter ausfithrt, aus drei
Griinden : Damit sich an den Gliedern nachvollziehe, was am Haupte
geschehen ist. Zweitens zur Schulung im geistlichen Leben. Und drit-
tens, « damit die Menschen nicht aus Verlangen nach der Leidenslosigkeit
des gegenwartigen Lebens, sondern aus Verlangen nach der Herrlichkeit
des ewigen Lebens zur Taufe hinzutriten. » '® Ebenso beziiglich des hoch-
heiligen Altarssakramentes : « Wie das Leiden Christi, aus dessen Kraft
dieses Sakrament wirkt, zwar hinreichende Ursache der Herrlichkeit ist,
jedoch nicht so, da8 wir durch es sofort in die Herrlichkeit eingefiihrt
wiirden, — ist es doch nétig, daBl wir zuvor zugleich mitleiden, um nach-
her zugleich verherrlicht zu werden (Rom 8, 17) ; so fithrt uns dieses
Sakrament nicht sogleich in die Herrlichkeit ein, sondern gibt uns die
Kraft, zur Herrlichkeit zu gelangen. Darum heiBt es Wegzehrung. Als
dessen Vorbild liest man 1 Kg 19, 8 : Elias ‘aB und trank und wanderte
in der Kraft dieser Speise vierzig Tage und vierzig Ndchte bis zum Berge
Gottes Horeb’. » 17

Thomas vergiBt auch nicht, daf die heilende Wirkung der Erlésungs-
geheimnisse, die uns durch die Sakramente einem jeden individuell
zugeteilt wird, sich auch auf den Leib erstreckt 8. Schon zu Beginn seiner
Laufbahn lehrte er, daB3 die Taufe kraft des Leidens, der Auferstehung
und Himmelfahrt wirke und den Getauften dem leidenden, auferstehen-
den und zum Himmel fahrenden Christus gleichférmig mache. Die Auf-
erstehung unseres Leibes erklirt er im Kommentar zum 1. Korinther-
brief als eine Wirkung, die im Sakrament nicht enthalten, aber angedeu-
tet ist 19, Sie tritt dann ein, wann es von Gott bestimmt ist 2.

Damit will ich schlieBen. Diese kurze Untersuchung diirfte einwand-
frei erwiesen haben, daBl bei Thomas die letzten Dinge anders behandelt
werden als in den Handbiichern. Zwar hat er geplant, auch in der Summa
von den Eschata am SchluB zu sprechen. Dieser Ort kommt dem Trak-

18 111, q. 69, a. 3.

17 111, q. 79, a. 2 ad 1.

18 TII, q. 62, a.5ad 1;q. 79, a. 1 ad 3.

1 In I Cor., c. 12 principio ; ¢. 15 principio.

20 Tn I Cor., c. 15, lect. 2 ; in I Thessal., c. 4, lect. 2.



Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie 119

tat seit seinen Anfingen bei Petrus Lombardus zu. Und niemand kann
leugnen, daB3 auch die Glaubensbekenntnisse die letzten Dinge am Schlus-
se erwdhnen. Trotzdem sind aber bei Thomas die ibrigen Wahrheiten
des Glaubens und der Sittenlehre stets in ihrer Beziehung zu den letzten
Dingen gesehen 2. Jenen Kritikern der scholastischen Theologie hin-
gegen, die zu verstehen geben méchten, seit den Kirchenvitern habe es
iiberhaupt keine eschatologisch ausgerichtete Theologie mehr gegeben,
wire fiir einmal mehr mit dem Wort eines franzésischen Thomisten zu
antworten : « Avant de juger saint Thomas de haut, il faudrait I'avoir
vu de prés. » Freilich ist nicht zu leugnen, daB in der langen Geschichte
der thomistischen Schule lingst nicht immer der ganze Ideenreichtum
des Meisters beachtet worden ist. Es hat oft eines AnstoBes von auBlen
bedurft, um dieses oder jenes Gedankengut, wiederum zu entdecken, das
sich dann viel unstreitiger als echt thomistische These zu erkennen gab,
denn manche andere, fiir die man sich geradezu ereifert hat. Ich denke
beispielsweise an die Lehre vom mystischen Leib Christi, an die Heils-
bedeutung der Auferstehung Christi, an eine gewisse Gegenwart der
Heilsmysterien in den Sakramenten, an den ekklesiologischen Bezug der
Sakramente. Deshalb sollte das Thema des heutigen Abends nur als
Testfall gelten. Er diirfte gezeigt haben, daBl es immer noch sinnvoll
ist, die Summa des hl. Thomas dem Theologieunterricht zugrunde zu
legen. Nachdem nun nacheinander Vorschlige gemacht werden, das
ganze Lehrgebdude der Theologie von Grund auf neu zu errichten, z. B.
von der Christologie oder von der Auferstehung Christi her, oder auf dem
GrundriB des corpus Christi mysticum, oder eben der Eschatologie, kon-
nen wir ruhig abwarten, was sich daraus ergeben wird. Es ist eine ganz
andere Frage, ob eine Kirche im Stile armseliger Imitationsgotik oder
eine von schopferischem Genie konzipierte Kathedrale einem Neubau
weichen soll. Mit andern Worten : ein Handbuch ist schneller ersetzt
als die Summa. Es kann sich sehr schnell wieder in anderer Hinsicht
als unzureichend herausstellen. Andererseits erlaubt die weite Anlage
der Kathedrale, neue Errungenschaften nachtriglich noch einzubauen.
So auch die Summa. Und es sollen neue Errungenschaften eingebaut
werden.

21 Die gleiche Feststellung machte auch Y. CoNGaR : Le sens de 1’« économie »
salutaire dans la « théologie » de s. Thomas d’Aquin (Somme théologique), in : Fest-
gabe Joseph Lortz, Baden-Baden 1958, II, S. 73-112, besonders S. 104-109. Auf
diesen gehaltvollen Beitrag sind wir erst nachtriaglich aufmerksam geworden.



120 Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

Der Satz oder die Haltung: « Thomas hat alles gesagt» ist un-
thomistisch, weil dem Geiste des Meisters widersprechend. Er selbst
wiirde alles Wertbestidndige, das die neuere Bibel- und Vétertheologie
dank ausreichender Instrumente erarbeitet hat, begriien. Doch findet
sich unter all dem Neuen manches, das recht kritisch gesichtet werden
mull, denn nicht alle Autoren iiberpriifen sorgfiltig genug, ob ihre Aui-
stellungen sich mit allen kirchlich definierten Lehrpunkten vertragen. In
dieser Treue zur Kirche miissen wir zu allererst den Doctor communis
nachahmen. Dann werden wir am allerehesten das Ideal eines Schrift-

gelehrten erstreben, der « einem Hausvater gleich, aus seinem Schatze
Neues und Altes hervorholt » (Mt 13, 52).



	Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

