
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 1-2

Artikel: Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

Autor: Künzle, Pius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pius Künzle OP

Thomas von Aquin
und die moderne Eschatologie1

Angesichts der Vielfalt der Themen, die im Traktat über die letzten
Dinge zusammengefaßt sind, besonders aber weil heute sozusagen jedes
dieser Themen einer als dringlich erachteten Neuüberprüfung unterzogen

wird, ist es notwendig, vorerst genau zu erklären, wie der Titel dieser

Antrittsvorlesung zu verstehen ist.
In den Handbüchern ist es üblich geworden, den Traktat de novissi-

mis in zwei Teile zu unterscheiden. Der erste behandelt die letzten Dinge
des einzelnen Menschen : Tod, Einzelgericht, Himmel, Fegfeuer, Hölle.
Der zweite Teil hingegen gilt den letzten Dingen des gesamten
Menschengeschlechtes : Die Wiederkunft oder Parusie Christi, die Auferstehung
des Fleisches, das Weltgericht und die Vollendung aller Dinge. Damit
wären die Themen der Eschatologie wenigstens stichwortartig in
Erinnerung gerufen.

Was ist nun gemeint mit der modernen Eschatologie Man könnte
darunter die neuen Fragestellungen verstehen, die heute bezüglich all der

genannten Themen bezogen werden, sei es unter Anregung der modernen

Philosophie, oder auch im Bemühen, dem gewandelten physikalischen
Weltbild Rechnung zu tragen, oder im Bestreben, neue Möglichkeiten für
das Gespräch mit Andersgläubigen zu finden. Es ist unmöglich, im Rahmen

eines solchen Vortrages, auch nur eine gedrängte Lagebesprechung
vorzunehmen. Ich will mich auch nicht mit einem bestimmten der
genannten Spezialthemen befassen, sondern eine übergeordnete,
grundsätzliche Frage aufgreifen.

Die neuzeitliche Exegese und Bibeltheologie haben zur Erkenntnis
geführt, genauer gesagt zwwcÄgeführt, daß die im AT verheißene Gottes-

1 Antrittsvorlesung, gehalten am 26. Oktober 1960 an der Universität Freiburg.



110 Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

herrschaft der Endzeit mit der Auferstehung Christi angehoben hat. Es
scheint mir zweckmäßig, kurz den Exegeten R. Schnackenburg das

Wesentliche hierüber sagen zu lassen : « Die Christusgemeinde dagegen

(nämlich im Unterschied zu Israel) weiß sich auf Grund ihres Glaubens an
Jesus den Messias als schon in der Heilszeit stehend, als schon jenseits
der Schwelle zum eschatologischen Heil, wenn sich dieses auch noch nicht
kosmisch-universal enthüllt hat. Von der prophetischen Verkündigung
her gesehen, erfüllen sich die eschatologischen Verheißungen bereits, und
setzt die Erfüllung doch wieder neue Verheißungen aus sich heraus. Die
Eschatologie differenziert sich in eschatologische Gegenwart und Zukunft.
(Darum nennt die neuere Theologie auch schon das gegenwärtige
Heilsgeschehen 'eschatologisch', wärend man früher damit nur das zukünftige
meinte ;...) Doch ist es nur ein einziges eschatologisches Geschehen ; das

gegenwärtige ist eine gewisse Vorausnahme des kommenden, das

zukünftige die Manifestation und volle Realisierung des gegenwärtigen.
Das heißt nicht, daß die eschatologische Zukunft nichts Neues brächte ;

die Auferstehung des Fleisches im Glanz der Doxa, das Weltgericht mit
der Scheidung der Guten und Bösen, die kosmische Basileia Gottes sind
wirklich neue Ereignisse, vollendete Taten Gottes ; aber sie sind durch
das Werk schon angelegt, herbeigerufen und unaufhaltsam auf uns
zukommend, so wie Christus selbst seit der Auferstehung als Erhöhter
existiert und sich bei der Parusie nur als solcher offenbaren wird (vgl.
Kol 3, 1-4). Diese grundsätzliche Einheitlichkeit der neutestamentlichen
Eschatologie zu sehen ist theologisch sehr wichtig, weil nur so die Neigung
gebannt werden kann, die Endereignisse an den Rand des Glaubensbewußtseins

zu schieben und sie ihrer drängenden Verbindlichkeit für die

Gegenwart zu berauben ; in Wirklichkeit ist die christliche Existenz von
den Eschata her bestimmt, sind wir 'auf Hoffnung hin gerettet' (Rom
8, 24) und muß der Christ die jetzige Welt in eschatologischer Haltung
bestehen. » 2

Der Handbüchertheologie wird nun genau vorgeworfen, jene
grundsätzliche Einheitlichkeit der neutestamentlichen Eschatologie nicht zu
sehen und von der eschatologischen Haltung nichts verspüren zu lassen.

P. Y. Congar, der in seinen « Bulletins de théologie » in der Revue des

sciences philosophiques et théologiques wiederholt dieses Thema
aufgreift, formuliert diese Kritik einmal wie folgt : « Die Eschatologie wird

2 R. Schnackenburg : Eschatologie, in : Lexikon f. Theol. u. Kirche III,
Freiburg i. Br. 1959, 1089.



Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie 111

im theologischen Denken wieder zu dem, was sie in der Schrift und bei
den Kirchenvätern ist : der Wesenssinn der Geschichte, das, was das

ganze Geheimnis der Kirche erhellt, ein Ferment in der ganzen
gegenwärtigen Ordnung, welche erst in ihrer Mündung voll verständlich wird
Dieser Sinn für das Eschatologische ist das, was der Ekklesiologie, wie
sie seit dem 16. Jh. ausgebaut wurde, am meisten gefehlt hat. Ohne

Sensorium für das Eschatologische sah man in den 'Letzten Dingen'
weniger das Ziel und die Vollendung der Gesamtordnung als eine

Anhäufung von 'Sachen', die sich irgendwo hinter dem Vorhang des Todes
vorfinden und die man auf ähnliche Weise studieren kann wie irdische
'Sachen' Man fragt : Quid sit ignis purgatorius Utrum visio Dei sit
per speciem so wie man sich in der Physik die Frage nach dem Wesen
des Feuers stellt oder in der Erkenntnistheorie die nach dem Erkennen
durch eine species. Kurz, man trieb eine Art Physik der Letzten Dinge.
Auf diesen Typus lassen sich die meisten eschatologischen Traktate
unserer Lehrbücher zurückführen. » 3

Damit stehen wir nun bei den präzisen Fragen, die uns hier beschäftigen

: 1. Zu welchem Typus von Eschatologie ist die des hl. Thomas zu
rechnen Sind die letzten Dinge bei ihm lediglich « Sachen », die am
Schluß noch an die Reihe kommen sollen, oder hat er auch die übrigen
Wahrheiten in ihrem Bezug zu den Eschata gesehen 2. Gibt er sich

Rechenschaft, daß die Endzeit bereits angebrochen ist
Bevor wir diese Fragen beantworten, möchte ich Ihnen noch kurz

sagen, warum mir so viel daran liegt. Bekanntlich wird heute eifrig
Kritik an der scholastischen Theologie geübt, sodaß ein Theologiestudent

den Eindruck gewinnen könnte, es sei trotz der anhaltenden
Empfehlung der Kirche verkehrt, nach der Methode und den Grundsätzen
des Aquinaten Theologie zu dozieren, wie es hier in Freiburg tatsächlich

geschieht. Doch muß man genau hinsehen, auf welche Scholastik die

Kritik zutrifft. Sie ist in vielen Fällen vollauf gerechtfertigt, wenn sie

den Handbüchern gilt. Nicht nur sind diese immer wieder reformbedürftig,

sondern die Theologie selber ist zu einem guten Teil gerade deshalb

so reformbedürftig, weil sie zu sehr Handbüchertheologie geworden ist.
Aber auch die Werke der spätem Ausleger des hl. Thomas haben
unvergleichlich stärker gealtert, als die Werke des Meisters. Gewiß finden sich

8 Y. Congar : Bulletin de théologie dogmatique, RSPT 33 (1949) 463. Diese
Rüge wurde im obigen Wortlaut einem weiteren Leserkreis deutscher Zunge
bekannt gemacht durch H. U. v. Balthasar : Eschatologie, in : Fragen der Theologie
heute, Einsiedeln 19582, S. 407, Anm. 7.



112 Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

auch bei ihm manche zeitbedingte Elemente. Insbesondere ist das aus
einem überholten physikalischen Weltbild stammende Anschauungsmaterial

verfallen. Daß hier nach Revision gerufen wird, kann niemanden
wundern. Man kann sich höchstens fragen, wieso bei Thomas und seinen

Zeitgenossen immer gerade nur das gesehen wird, während die gleichen
Kritiker die Vätertheologie, trotzdem sie in diesem Punkt genau so überholt

ist, nicht genug preisen können. Selbstverständlich mag ich den

Kirchenvätern diese größere Nachsicht von Herzen gönnen. Dennoch
möchte ich nun anhand der gestellten Fragen gleichsam an einem Testfall

zeigen, daß es immer noch sinnvoll ist, Thomas selber zum Führer
durch die Gottesgelehrsamkeit zu wählen.

II.

Wie wir bereits sahen, ist es zum Verständnis der Eschatologie wie
für das christliche Leben überhaupt grundlegend, daß das neue Zeitalter,
dasjenige der Endzeit mit ihren wirklichen Heilsgütern seit der Auferstehung

Christi angebrochen ist. Thomas stellt in III, 53, 2 die Frage :

« War es angebracht, daß Christus am dritten Tag wieder auferstand »

Auf eine derartige Frage erwartet man kaum eine epochemachende
Antwort. Doch kann es von Nachteil sein, hier einfach weiterzublättern. Es
heißt nämlich am Schluß des corpus : « Auch wird dadurch angedeutet,
daß mit der Auferstehung Christi die dritte Weltzeit begann. Denn die
erste war vor dem Gesetz, die zweite unter dem Gesetz, die dritte unter
der Gnade. - Auch begann mit der Auferstehung Christi der dritte
Zustand der Heiligen. Denn der erste bestand unter den Vorbildern des

Gesetzes, der zweite in der Wahrheit des Glaubens, der dritte wird sein in
der Ewigkeit der Verklärung, die Christus durch Seine Auferstehung
einleitete. » Das ist genau jener Kardinalpunkt, zu dem die Bibeltheologie
zurückgeführt hat : Die Endzeit ist angebrochen. 4

Diese Erkenntnis findet bei Thomas ihren Niederschlag in der
Gnadenlehre. Ohne sie wäre ein wichtiger Aspekt der Gnade nicht verständ-

4 Vgl. Thomas v. Aq. : in Epist. ad Hebr. 9, 26, lect. 5 : «... ultima aetas est
status praesens, post quem non est alius status salutis, sicut nec post senium. » -
« non est determinatum, quantum iste status mundi debeat durare, tarnen est
consummatio saeculorum, quia non restât alius ad salutem. » Angeführt bei M.-
D. Chenu : La théologie au douzième siècle (Etudes de philos, médiévale XLV)
Paris 1957, S. 76 Anm. 3.



Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie 113

lieh. Von der Gnade lehrt nämlich Thomas, daß sie numerisch ein und
dieselbe sei während der irdischen Pilgerschaft und in der letzten
Vollendung in der Glorie : « Wie nämlich die Liebe des Pilgerstandes nicht
aufgehoben wird, sondern im (ewigen) Vaterlande vermehrt fortdauert...,
so wird die Gnade, da sie in ihrem Wesen keine Unvollkommenheit
einschließt, durch ihre Vermehrung zur Glorie. Die Vollendung der Natur
durch die Gnade ist im Pilgerstand und im ewigen Vaterland nicht
verschieden auf Grund einer verschiedenen, die Vervollkommnung gewährenden

Form, sondern auf Grund des verschiedenen Maßes der Vollkommenheit.

»
5 Dementsprechend kann Thomas auch sagen, die Gnade sei nichts

anderes als ein gewisser Beginn der Glorie in uns 6. Da aber das Leben der
Gnade dasselbe ist, wie das Reich Gottes, von dem die Schrift sagt, es sei

in uns (Luk 17, 21), trifft der Doctor communis wieder exakt das, was
in der heutigen Bibeltheologie so stark betont wird, nämlich die polare
Spannung des Reiches Gottes, das zugleich da ist und noch aussteht.
Daher stellt sich denn auch bei der Behandlung der Tugenden stets die

Frage, ob die betreffende Tugend « in patria », in der ewigen Heimat
fortbestehe. Die Gnade, die jetzt gegeben ist, kann aber nur darum zugleich
das Samenkorn der ewigen Herrlichkeit sein, weil schon jetzt die Letztzeit

angebrochen ist.
Neben der Gnade gibt es noch ein anderes nicht mit der Natur

gegebenes, sondern von außen her kommendes Prinzip sittlichen Handelns :

das Gesetz. Auch es ist in seiner Beziehung zur Glückseligkeit gesehen.
Die Erreichung des Endzieles ist der Zweck des Gesetzes. Das letzte
Ziel ist das erste Prinzip des Handelns. Darum zielt das Gesetz, indem es

auf das richtige Handeln abzielt, auf die Erreichung der Glückseligkeit
ab 7. Das gilt vom Gesetz ganz allgemein, und so selbstverständlich vom
Dekalog. Wo Thomas speziell über das Gesetz des Alten Bundes spricht,
betont er, daß es auf Christus hin gegeben wurde8. Die Einheitlichkeit der

Heilsgeschichte, die den Modernen mit Recht viel gilt, ist auch dem Aqui-
naten ein sehr geläufiger Gedanke.

Besonders charakteristisch ist aber für die Moraltheologie des hl. Thomas,

daß das Leben des Christen als eine Rückkehr zu Gott, von dem er

ausgegangen ist, aufgefaßt wird. Die Glückseligkeit, die vom Gesetz

bezweckt, in der Gnade bereits keimhaft grundgelegt ist, aber deren Voll-

5 Thomas v. Aq. : De ver., q. 27, a. 5 ad 6 ; vgl. I-II, q. Ill, a. 3 ad 2.
6 II-II, q. 24, a. 3 ad 2.
7 I-II, q. 90, a. 2.
8 I-II, q. 98, a. 2.

8



114 Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

endung zu den letzten Dingen gehört, steht daher am Anfang der ganzen
Moral. Damit erhält der Satz vom letzten Ziel als erstem Prinzip des

Handelns die Bedeutung eines architektonischen Grundrisses, nicht nur den

eines einleitenden Paragraphen.
Vielleicht möchte jemand einwenden, Thomas könnte von Aristoteles

angeregt worden sein, seiner Moraltheologie diese klare Ausrichtung

auf die ewige Seligkeit zu geben, denn schließlich sei dieBezogenheit
des Willens auf sein Objekt eine so urtümliche Gegebenheit, daß auch

Aristoteles, ohne von unserer Eschatologie etwas zu wissen, eine teleologische

Ethik schuf. Mit nichten. Aristoteles spricht am Anfang seiner

Ethik nur vom Zielcharakter des Guten. Erst am Schluß, im 10. Buche,
handelt er über die Glückseligkeit, die der Mensch und Philosoph
erreichen kann. Ferner, wenn selbst die Bezogenheit des Willens auf sein

Objekt eine urtümliche Gegebenheit ist, sodaß auch die übernatürliche

Ordnung an diese Gegebenheit anknüpft, so gibt es doch im Konkreten

nur das eine letzte Ziel der übernatürlichen Vereinigung mit Gott. Die

Glückseligkeit, die bei Thomas am Anfang der Moraltheologie dem

menschlichen Handeln als Ziel gesetzt wird, besteht im Schauen und
Genießen des dreifaltigen Gottes. Wohl hat Thomas sich nicht gescheut,
treffliche Gedankengänge des Philosophen zu verwerten. Jedoch wäre es

lächerlich anzunehmen, er hätte erst der Nikomachischen Ethik bedurft,
um auf den eschatologischen Charakter der Botschaft vom Reiche Gottes

aufmerksam zu werden 9. Und weil er sich der Bedeutung der Eschatologie

für das christliche Leben bewußt ist, reserviert er nicht sämtliche
Themen de novissimis für den Abschluß der Summa, sondern stellt
schon im Traktat über die Eigenschaften Gottes die Frage nach der
Erkennbarkeit Gottes, nach der Möglichkeit der Gottesschau 10, um dann
das ganze christliche Streben auf dieses Ziel auszurichten. Deshalb wird
er auch die schwere Sünde als eine solche Abkehr von Gott bezeichnen,
bei der sich der Sünder etwas anderes als Gott faktisch zum letzten, zum
hier und jetzt höchst erstrebenswerten Ziele setzt11. So wird dann auch

der Sinn oder die Sinnlosigkeit eines menschlichen Lebens davon abhängen,

ob es ausmündet oder nicht ausmündet in die endgültige Vereinigung
mit Gott.

9 Will man unbedingt eine Anregung durch ein systematisches Werk annehmen,

so wäre auf Augustin, Vorwort zum Gottesstaat (PL 41, col. 13) oder auch auf
De doctrina Christiana, I, c. 3-5 (PL 34, col. 20 f.) zu verweisen.

10 I, q. 12.
11 I-II, q. 72, a. 5.



Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie 115

Noch ein ganz kurzes Wort zum zweiten Teil der Moraltheologie, worin

die Akte, die den Menschen zu seinem letzten Ziele führen, in ihrer
konkreten Bestimmtheit behandelt werden. Das Ordnungsgefüge dieser

ganzen, umfangreichen Betrachtung bilden die Tugenden. Es ist längst
schon darauf hingewiesen worden, um wieviel tiefer diese Betrachtung
gegenüber jener der neueren Handbücher ist, welche dieses ganze
Stoffgebiet nach den Geboten einteilen. Ein Akt ist eben nicht allein dadurch
schon sittlich, daß er mit der äußern Norm des Gesetzes übereinstimmt ;

wesentlich ist, daß er aus freier Entscheidung heraus auf das Gute
hinzielt. Nun sind es gerade die Tugenden, und wenn wir vom übernatürlichen

Ziel des Menschen reden, die eingegossenen Tugenden, die das freie
menschliche Handeln instand setzen, unter dem Antrieb der Beistandsgnade

sittlich vollkommene, zum letzten Ziele führende Akte zu
verwirklichen. Nun eine Frage : Wäre neben dieser ausschlaggebenden
Erklärung für die Organisation der II-IIae nicht noch ein anderer Gesichtspunkt

erlaubt, der den ersten in nichts einschränkt Es wäre zu
überlegen, ob diese Moraltheologie nicht eben dadurch, daß sie die Tugenden
und nicht das mosaische Gesetz zum Ordnungsprinzip nimmt, besser

der Situation der nicht mehr ausschließlich zu erwartenden, sondern der
bereits angebrochenen Endzeit entspricht Was jedoch außer allem
Zweifel steht, ist die Tatsache, daß die spezifische Tugend der eschato-

logischen Haltung, nämlich die Hoffnung, in der Summa des hl. Thomas
den ihr zukommenden Platz behauptet, während jener neuere Typ von
Moraltheologie gerade auch deswegen wieder reformbedürftig wurde, weil
die Hoffnung aus ihrem Aschenbrödeldasein befreit werden mußte.

Nun aber genug der Einfälle in Gebiete, die gemäß der heutigen
Aufteilung der Theologie in Moral und Dogmatik unter anderer Hoheit
stehen. Ich konnte sie mir nur erlauben, weil nach Thomas die Theologie
trotzdem die eine, ganze Wissenschaft bleibt.

Im dritten Teil der Summa sind wie auf ein großartiges Triptychon
drei Traktate verteilt. Zuerst die Lehre über Jesus Christus, den
Gottmenschen, und sein Erlösungswerk. Daran anschließend die Sakramente,
durch welche das vom Erlöser gewirkte Heil fortan den Menschen
zugeeignet wird, und schließlich die Vollendung und vollkommene Auswirkung

des Erlösungswerkes im Traktat der Letzten Dinge. Dieser letzte
Traktat ist bekanntlich nicht mehr von Thomas selber ausgeführt worden.

Das Supplement, das möglicherweise Reginald von Piperno der
unvollendeten Summa anfügte, ist eine der Summa angepaßte Anordnung
der einschlägigen Ausführung des Aquinaten im 4. Buch des Sentenzen-



116 Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

kommentars. Wir wissen also nicht, welche Gestalt Thomas selber diesem

Traktat gegeben hätte. Aber er scheidet für unseren Zweck sowieso aus,
denn wir wollen ja wissen, ob bei Thomas durchgängig das Bewußtsein,
um die letzten Dinge sich kundtut, also auch außerhalb des eigentlichen
Eschatologietraktates, den heutige Theologiereformer so ungern am Ende
der ganzen Glaubenslehre sehen. Sie möchten, daß er Zentrum der ganzen

Theologie in dem Sinne werde, daß er zum Ordnungsprinzip des

ganzen Stoffes erhoben würde. Die Verknüpfung der Christologie mit
dem Endziel des menschlichen Lebens ist schon im Prolog zu I, q. 2 gezeigt.
Doch könnte eingewendet werden, dieser Zusammenhang erkläre sich

aus der Stellungnahme des hl. Thomas zur Frage nach dem Motiv der

Menschwerdung.
Ein vorzüglicher Prüfstein für den Blick auf die Eschata wird

hingegen die Lehre von den Sakramenten sein. Die Sakramente sind die

werkzeuglichen Ursachen, durch die uns das von Christus bewirkte Heil
zugeleitet wird. Sie bewirken jene Gnade, von der wir gesehen haben, daß sie

als eine Gabe, die jetzt schon Wirklichkeit ist, doch wieder nur Anfangsstadium,

Angeld der fürs Jenseits zu erhoffenden Herrlichkeit ist. Müssen

dann nicht auch die Sakramente selber eschatologisch geprägt sein

Bereits zu Beginn seiner Abhandlung, wo der Aquinate die Sakramente

als Zeichen definiert und fragt, ob sie Zeichen nur einer Sache

seien, führt er aus : « Sakrament heißt eigentlich das, was angeordnet
ist, um unsere Heiligung zu bezeichnen. In dieser kann man dreierlei ins

Auge fassen : die Ursache unserer Heiligung selbst, nämlich das Leiden
Christi ; das Wesen unserer Heiligung, das in der Gnade besteht und
in den Tugenden ; und das letzte Ziel unserer Heiligung : das ewige
Leben. Alle diese Dinge werden durch die Sakramente bezeichnet.
Darum ist das Sakrament sowohl ein erinnerndes Zeichen dessen, was
vorhergegangen ist, nämlich des Leidens Christi ; als auch ein hinweisendes

dessen, was in uns durch Christi Leiden gewirkt wird, nämlich der Gnade

; wie auch ein vorausdeutendes Zeichen, nämlich ein Voranzeigen der

künftigen Herrlichkeit12. » In q. 73 a. 4 wendet er das Gesagte auf die
Eucharistie an : «... Eine dritte Bezeichnung hat dieses Sakrament im
Hinblick auf das Zukünftige, sofern es nämlich den Genuß Gottes im
Vaterland vorausbezeichnet. Und insofern heißt es Wegzehrung. Denn
diese ist uns der Weg, auf dem wir dorthin gelangen. Aus dem gleichen
Grunde heißt es Eucharistie, d. h. 'gute Gnade', weil 'die Gnade Gottes

12 III, q. 60, a. 3 ; vgl. IV Sent., d. 8, q. 1 a. 1 Sol. 3.



Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie 117

das ewige Leben' ist (Rom 6, 23) ...» Sie kennen auch alle die schöne

Antiphon des Fronleichnamsoffiziums « 0 sacrum » : « O heiliges
Gastmahl, in welchem Christus genossen, das Andenken Seines Leidens
gefeiert, der Geist mit Gnade erfüllt und uns ein Unterpfand der zukünftigen

Herrlichkeit gegeben wird. »

Bezüglich der Taufe macht er sich die Worte des Ps.-Dionysius zu

eigen : « Zum Aufstieg in die himmlische Ruhe lenkt sie unseren Weg »

und wiederholt bei dieser Gelegenheit, daß « die himmlische Herrlichkeit
das allgemeine Endziel der Sakramente » sei13.

Das weiß Thomas sogar am unauslöschlichen Merkmal, am Charakter,

den drei Sakramente der Seele einprägen, nachzuweisen. Ein
Einwand gegen die Fortdauer des Charakters im jenseitigen Leben argumentiert

so : der Charakter wird im andern Leben nicht bleiben, da sein
Zweck darin liegt, den Menschen auf den äußern Kult Gottes hinzuordnen.

Dieser Kult wird aber dort nicht mehr sein, also hat auch der
Charakter keinen Daseinsgrund mehr. Auf diesen Einwand antwortet Thomas

: « Obwohl nach diesem Leben der äußere Kult nicht bleibt, so

bleibt doch das Ziel dieses Kultes. Deshalb bleibt auch der sakramentale
Charakter nach diesem Leben, und zwar in den Guten zu ihrer Verherrlichung

und in den Bösen zu ihrer Schande » 14 Auf einen ähnlichen
Einwand gab er als Baccalaureus sententiarum folgende Antwort :

« Durch den Charakter wird der Mensch instand gesetzt, zur Gemeinschaft

der Gläubigen zu zählen und an den hierarchischen Handlungen
teilzuhaben. Der kirchlichen folgt aber die himmlische Hierarchie. Somit
wird der Charakter im Himmel zur Gemeinschaft der Gläubigen in der

triumphierenden Kirche und zur Teilhabe an den Handlungen der
himmlischen Hierarchie befähigen. »15 Ob wir also das Sakrament als Zeichen

(sacramentum) betrachten, oder seine Wirkung (res) ins Auge fassen,
oder schließlich den Charakter (res et sacramentum), immer ist es wie das

Gottesreich selber etwas, das erst in Zukunft und im Jenseits seine volle
Virtualität erkennen läßt.

Da sich das Gottesreich, obwohl schon da, doch noch immer im
Kommen befindet, weil es sich nur schrittweise verwirklicht, kommt auch
der Christ nur schrittweise in den Genuß der Heilsgüter. Geduld und

Hoffnung sind daher wesentliche Erfordernisse eschatologischer
Haltung. Auch diese Wahrheiten hat Thomas keineswegs vergessen, als er

13 III, q. 66, a. 1 ad 1 ; vgl. IV Sent., d. 3, a. 1 Sol. 3, fine.
14 III, q. 63, a. 5 ad 3.
16 IV Sent., d. 4, q. 1 a. 3 Sol. 4 ad 2.



118 Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

über die Wirkungen der Sakramente schrieb. So hat zwar die Taufe
« die Kraft, die Strafleiden des gegenwärtigen Lebens hinwegzunehmen.
Sie nimmt sie jedoch im gegenwärtigen Leben noch nicht hinweg. Erst bei
der Auferstehung werden sie in der Kraft der Taufe von den Gerechten
hinweggenommen werden, wenn 'dieses Sterbliche die Unsterblichkeit
anzieht' (1 Kor 15, 54) ». Und dies, wie er weiter ausführt, aus drei
Gründen : Damit sich an den Gliedern nachvollziehe, was am Haupte
geschehen ist. Zweitens zur Schulung im geistlichen Leben. Und
drittens, « damit die Menschen nicht aus Verlangen nach der Leidenslosigkeit
des gegenwärtigen Lebens, sondern aus Verlangen nach der Herrlichkeit
des ewigen Lebens zur Taufe hinzuträten. »16 Ebenso bezüglich des

hochheiligen Altarssakramentes : « Wie das Leiden Christi, aus dessen Kraft
dieses Sakrament wirkt, zwar hinreichende Ursache der Herrlichkeit ist,
jedoch nicht so, daß wir durch es sofort in die Herrlichkeit eingeführt
würden, - ist es doch nötig, daß wir zuvor zugleich mitleiden, um nachher

zugleich verherrlicht zu werden (Rom 8, 17) ; so führt uns dieses

Sakrament nicht sogleich in die Herrlichkeit ein, sondern gibt uns die

Kraft, zur Herrlichkeit zu gelangen. Darum heißt es Wegzehrung. Als
dessen Vorbild liest man 1 Kg 19, 8 : Elias 'aß und trank und wanderte
in der Kraft dieser Speise vierzig Tage und vierzig Nächte bis zum Berge
Gottes Horeb'. »17

Thomas vergißt auch nicht, daß die heilende Wirkung der
Erlösungsgeheimnisse, die uns durch die Sakramente einem jeden individuell
zugeteilt wird, sich auch auf den Leib erstrecktls. Schon zu Beginn seiner

Laufbahn lehrte er, daß die Taufe kraft des Leidens, der Auferstehung
und Himmelfahrt wirke und den Getauften dem leidenden, auferstehenden

und zum Himmel fahrenden Christus gleichförmig mache. Die
Auferstehung unseres Leibes erklärt er im Kommentar zum 1. Korinther-
brief als eine Wirkung, die im Sakrament nicht enthalten, aber angedeutet

ist19. Sie tritt dann ein, wann es von Gott bestimmt ist20.

Damit will ich schließen. Diese kurze Untersuchung dürfte einwandfrei

erwiesen haben, daß bei Thomas die letzten Dinge anders behandelt
werden als in den Handbüchern. Zwar hat er geplant, auch in der Summa

von den Eschata am Schluß zu sprechen. Dieser Ort kommt dem Trak-

16 III, q. 69, a. 3.
17 III, q. 79, a. 2 ad 1.
13 III, q. 62, a. 5 ad 1 ; q. 79, a. 1 ad 3.
19 In I Cor., c. 12 principio ; c. 15 principio.
20 In I Cor., c. 15, lect. 2 ; in I Thessal., c. 4, lect. 2.



Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie 119

tat seit seinen Anfängen bei Petras Lombardus zu. Und niemand kann

leugnen, daß auch die Glaubensbekenntnisse die letzten Dinge am Schlüsse

erwähnen. Trotzdem sind aber bei Thomas die übrigen Wahrheiten
des Glaubens und der Sittenlehre stets in ihrer Beziehung zu den letzten
Dingen gesehen 21. Jenen Kritikern der scholastischen Theologie
hingegen, die zu verstehen geben möchten, seit den Kirchenvätern habe es

überhaupt keine eschatologisch ausgerichtete Theologie mehr gegeben,
wäre für einmal mehr mit dem Wort eines französischen Thomisten zu
antworten : « Avant de juger saint Thomas de haut, il faudrait l'avoir
vu de près. » Freilich ist nicht zu leugnen, daß in der langen Geschichte

der thomistischen Schule längst nicht immer der ganze Ideenreichtum
des Meisters beachtet worden ist. Es hat oft eines Anstoßes Von außen

bedurft, um dieses oder jenes Gedankengut, wiederum zu entdecken, das

sich dann viel unstreitiger als echt thomistische These zu erkennen gab,
denn manche andere, für die man sich geradezu ereifert hat. Ich denke

beispielsweise an die Lehre vom mystischen Leib Christi, an die

Heilsbedeutung der Auferstehung Christi, an eine gewisse Gegenwart der

Heilsmysterien in den Sakramenten, an den ekklesiologischen Bezug der
Sakramente. Deshalb sollte das Thema des heutigen Abends nur als

Testfall gelten. Er dürfte gezeigt haben, daß es immer noch sinnvoll
ist, die Summa des hl. Thomas dem Theologieunterricht zugrunde zu

legen. Nachdem nun nacheinander Vorschläge gemacht werden, das

ganze Lehrgebäude der Theologie von Grund auf neu zu errichten, z. B.

von der Christologie oder von der Auferstehung Christi her, oder auf dem

Grundriß des corpus Christi mysticum, oder eben der Eschatologie, können

wir ruhig abwarten, was sich daraus ergeben wird. Es ist eine ganz
andere Frage, ob eine Kirche im Stile armseliger Imitationsgotik oder
eine von schöpferischem Genie konzipierte Kathedrale einem Neubau
weichen soll. Mit andern Worten : ein Handbuch ist schneller ersetzt
als die Summa. Es kann sich sehr schnell wieder in anderer Hinsicht
als unzureichend herausstellen. Andererseits erlaubt die weite Anlage
der Kathedrale, neue Errungenschaften nachträglich noch einzubauen.
So auch die Summa. Und es sollen neue Errungenschaften eingebaut
werden.

21 Die gleiche Feststellung machte auch Y. Congar : Le sens de 1'« économie »

salutaire dans la « théologie » de s. Thomas d'Aquin (Somme théologique), in : Festgabe

Joseph Lortz, Baden-Baden 1958, II, S. 73-112, besonders S. 104-109. Auf
diesen gehaltvollen Beitrag sind wir erst nachträglich aufmerksam geworden.



120 Thomas von. Aquin und die moderne Eschatologie

Der Satz oder die Haltung : « Thomas hat alles gesagt » ist un-
thomistisch, weil dem Geiste des Meisters widersprechend. Er selbst
würde alles Wertbeständige, das die neuere Bibel- und Vätertheologie
dank ausreichender Instrumente erarbeitet hat, begrüßen. Doch findet
sich unter all dem Neuen manches, das recht kritisch gesichtet werden

muß, denn nicht alle Autoren überprüfen sorgfältig genug, ob ihre
Aufstellungen sich mit allen kirchlich definierten Lehrpunkten vertragen. In
dieser Treue zur Kirche müssen wir zu allererst den Doctor communis
nachahmen. Dann werden wir am allerehesten das Ideal eines

Schriftgelehrten erstreben, der « einem Hausvater gleich, aus seinem Schatze

Neues und Altes hervorholt » (Mt 13, 52).


	Thomas von Aquin und die moderne Eschatologie

