Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 1-2

Artikel: Beschauliches und tatiges Leben im Monchtum nach der Lehre Basilius
des Grossen [Schluss]

Autor: Drack, Basil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BasiL Drack OSB

Beschauliches und titiges Leben
1m Monchtum
nach der Lehre Basilius des Grossen

(Schiup)

II. Die Uebung der Nichstenliebe

a) Allgemeine Grundsdtze

« Daher ist auch das erste [Gebot der Gottesliebe] durch das zweite
[Néchstenliebe] zu erfiillen und durch das zweite wiederum zum ersten
zuriickzukehren, und wer den Herrn liebt, liebt folglich auch den Nich-
sten. » 18 Mit diesen Worten verlangt Basilius von seinen Ménchen die
Verwirklichung des Gebotes der Bruderliebe. Er kannte sicher die stoi-
sche Auffassung, nach der alle Menschen Biirger eines Weltreiches sind
und deshalb die Pflicht haben, einander zu lieben, da sie ja alle von Gott
abstammen und die gleiche Natur haben. Aber nicht aus diesen Gedan-
kengingen heraus verlangt Basilius von den Moénchen die briiderliche
Liebe, sondern weil Christus das neue Gebot der Nachstenliebe gegeben hat.

Mit aller Klarheit vertritt Basilius seine Auffassung in der 7. Frage
der ausfiihrlichen Regeln, wo er fiir den Primat des zénobitischen Lebens
vor dem anachoretischen eintritt. Pachomius begriindet die Vorziiglich-
keit des gemeinsamen Lebens damit, daB der Zénobit durch sein gutes
Beispiel den Mitbriidern die Erreichung der Vollkommenheit erleichtert
und auch am Fortschritt der andern Anteil haben kann 1%, Viel ausfiihr-
licher als die Begriindung des Pachomius ist die des Basilius.

18¢ R.F. 3, MG 31, 917 B.
185 Cod. Bohairic, n. 105, cd. Lefort S.177.



94 Beschauliches und titiges Leben im Ménchtum

Zuerst stellt er die These auf : « Ich weil3, dal das Leben, welches
mehrere zum gleichen Zweck fithren, niitzlicher ist als das Einsiedler-
leben. » 18 Er sucht nun diese Behauptung durch acht Beweise zu er-
hdrten.

Der erste Grund : Der einsam Lebende kann nicht einmal in ge-
niijgendem MaBe fiir seine leiblichen Bediirfnisse sorgen. Wie der Ful}
ohne die Mithilfe der andern Glieder seine Aufgaben nicht zu erfiillen
vermag und unniitz bleibt, so geht es auch dem Einsiedler. Was er be-
sitzt, kann er seinen Mitmenschen nicht mitteilen, und was ihm fehlt,
kann ihm niemand geben. Gott aber sagt im Buch Jesus Sirach, daB
jeder Mensch sich seinesgleichen anschlieBt (Sir. 13, 20) 187. Wenn sich
dieser Grund auch auf ein Wort der heiligen Schrift stiitzt, ist er doch
nicht spezifisch christlich. Auch die Stoiker vertreten die Ansicht, daB
alle Menschein einander helfen sollen, da sie eine gemeinschaftliche Natur
besitzen und vom gleichen Gott abstammen. Der Beweis des heiligen
Basilius ist nur stichhaltig gegen ein absolutes Eremitentum. Die
« Apophthegmata » berichten uns aber, daB die Einsiedler Agyptens
hie und da zusammenkamen und einander in Liebe dienten 188,

Der zweite Grund : Das anachoretische Leben vertrigt sich nicht
mit dem Gebot der Nichstenliebe 1#. Paulus sagt : « Die Liebe ist nicht
selbstsiichtig » (1 Kor. 13, 5). Der Einsiedler aber sorgt nur fiir seine
eigenen Bediirfnisse. Das widerspricht dem Gesetz der Liebe, welches
Paulus so erfiillte, da er nicht seinen eigenen Nutzen suchte, sondern
den Vorteil vieler, damit sie gerettet wiirden (1 Kor. 10, 33) 1. Diese
Begriindung steht ganz auf dem Boden des neuen Testamentes. Der
Ménch muB als vollkommener Christ das Gebot der Ndchstenliebe in einer
solchen Weise erfiillen, daB er nicht nur um das eigene Wohl, sondern
auch um das des Nichsten besorgt ist. Auch diese Begriindung ist nicht
restlos iiberzeugend. Denn die Quellen zeigen uns, daB3 die Anachoreten
Werke geistlicher und leiblicher Barmherzigkeit iibten . Des hl. Basi-
lius Schiller Evagrius Ponticus hat sich von der Vorziiglichkeit des
Zonobitenlebens nicht iiberzeugen lassen und in seinen Schriften dar-

188 R.F. 7, 928 C: Ilpbg moAda yprmotpwrtépay xatapavlave tiy énl 1o
adTd TEY TAELOVLY Staywyhy.

187 928 CD.

188 vgl. K. Heuss1 : Der Ursprung des Ménchtums, Tiibingen 1936, S. 198.

18 R.F. 7, 929 A,

190 929 A,

11 HEUSSI: a. a. O. S. 162.



nach der Lehre Basilius des Groen 95

gelegt, wie der Einsiedler durch sein Gebet auch den andern Menschen
niitzen kann %2,

Dritter Grund : Der Einsiedler kann von niemand zurechtgewiesen
werden 1%, Die Zurechtweisung ist eine Tat der Liebe und notwendig fiir
den Fortschritt im religiésen Leben. Davon spricht die heilige Schrift
mit den Worten : « Wer liebt, erzieht mit Sorgfalt » (Sprichw. 13, 24).
Es ist dulerst schwierig, in der Einsamkeit einen Mann zu finden, der
die Fehler tadelt, es sei denn, man hitte sich vorher schon einen solchen
gewihlt 1. Schon die Heilige Schrift warnt vor dem einsamen Leben :
« Wehe dem Einsamen. Denn wenn er fillt, hat er niemand, der ihn auf-
richtet » (Pr. 4, 10). Dieser Grund trifft nur fiir den Anachoreten zu, der
von allen Menschen getrennt lebt, nicht aber fiir die Anachoreten der
Sketis, die sich von den erfahrensten Vitern leiten lassen konnten.

Vierter Grund : Nur im gemeinsamen Leben kénnen alle Gebote er-
fiillt werden 9. Nur mehrere konnen zugleich alle Gebote verwirklichen.
Wenn der Einsiedler einen Kranken besucht, kann er nicht Giste emp-
fangen ; wenn viel Zeit fiir die Spendung und Verteilung der Lebensmittel
benétigt wird, kommen die Armen zu kurz, und so kann dem gré8ten und
ersten Gebot nicht nachgelebt werden. Basilius stellt die Frage : « Wer
wollte daher das miiBige und fruchtlose Leben dem fruchtbaren und nach
dem Gebote des Herrn eingerichteten vorziehen ? » 1% Schirfer konnte
man die anachoretische Lebensweise nicht ablehnen. Pachomius ist

192 Vgl. BousseT : Apophthegmata Tiibingen, 1923, S. 336.

193 R.F. 7, 929 A.

194 Der Satz: "Ov &nl T¥¢ povdoewg edpetv &mopov, wl) wpoevwbévra xata Tov
Blovist nicht leicht zu iibersetzen. Garnier (MG 31, 930B) gibt ihn so wieder: « Talem
autem in solitudine reperire difficillimum est, si prius in vitae societatem adjunctus
non fuerit. » V. Gréne iibersetzt ihn folgendermaBen : « Ein solcher ist in der Ein-
samkeit schwerlich zu finden, wenn er nicht schon vorher im Leben verbunden war.»
BKYV, Ausgewihlte Schriften des hl. Basilius des GroBen, 2. Bd. Kempten 1877.
D. Amand : L’ascése monastique de Saint Basil, Maredsous 1948, S. 121.: «Il est
excessivement difficile de trouver un tel guide dans la solitude, & moins peut-étre
que, dans la vie commune, on ne soit mis au préalable sous la direction d’'un
pére spirituel. » In der Anm. 66 sagt er allerdings: « Je ne me dissimule pas le
caractére conjectural de cette traduction d’'un texte assez énigmatique.» S. 121.
D. Amand denkt an den Fall, wo der Einsiedler vorher Zénobit war. Vielleicht
konnte man das p) wpoevwBévra xotd Tov Blov so wiedergeben : Wenn er nicht
schon vorher auf Lebenszeit geeint war. Der Sinn des Satzes ist wohl der: Es
ist fiir einen Anachoreten schwer, einen Seelenfiithrer zu finden, wenn er nicht
schon vorher einen hatte, der ihm auch weiterhin bleibt.

15-R. F. 7,929 B.

#8298,



96 Beschauliches und titiges Leben im Ménchtum

nicht so weit gegangen, dem anachoretischen Leben jeden Wert abzu-
sprechen. Basilius aber nennt es miilig und unfruchtbar. MiiBig, weil
seiner Auffassung nach der Einsiedler nur fiir sich lebt; unfruchtbar,
weil der Anachoret, wie Basilius glaubt, fiir seine Mitmenschen ohne
Nutzen ist. DaBl diese Meinung des hl. Basilius nicht in allem den Tat-
sachen entspricht, ist uns bei der Beurteilung der ersten drei Griinde, die
er fiir die Vorziiglichkeit des Zénobitentums anfiihrt, klar geworden.
Richtig an seiner strengen Beurteilung des Anachoretentums ist, daB in
dieser Lebensweise die Gefahr der Unfruchtbarkeit und des MiiBiggangs
groBer ist als in der zénobitischen.

Fiinfter Grund : Wir alle bilden einen Leib, dessen Haupt Christus
ist. Wir sind nur dann einzeln aneinander Glieder, wenn wir im Heiligen
Geist zu einem Leib vereinigt sind. Die Anachoreten tragen dieser iiber-
natiirlichen Tatsache keine Rechnung. Da sie ihrer eigenen Neigung fol-
gen, konnen sie den Mitmenschen nicht dienen und auch die Unter-
wiirfigkeit unter das Haupt, Christus, nicht aufrecht halten 7. « Denn
weder kénnen wir als Anachoreten in der Trennung voneinander mit
den Verherrlichten uns freuen, noch mit den Leidenden mitleiden, da ja
natiirlicherweise niemand den Zustand des andern wissen kann. » 1%
Diese Begriindung ist wieder ganz biblisch. Basilius meint, das Anachore-
tentum stehe im Gegensatz zum Dogma vom « Corpus Christi mysti-
cum ». Mit dieser Beweisfithrung geht Basilius weit iiber alle antike
Philosophie hinaus. Wenn auch Platons Philosophen dem Staat dienen,
und die stoischen Weisen gegen ihre Mitmenschen giitig sein sollen, so
sind sie als Aristokraten des Geistes mehr auf ihre eigene Vervollkomm-
nung eingestellt und sehen iiberlegen auf die Masse des gewohnlichen Vol-
kes herab, das aus Toren besteht. Fiir Basilius sind aber alle Menschen
Glieder des mystischen Leibes, denen man in aller Liebe dienen soll.
Basilius geht jedoch zu weit, wenn er behauptet, der Anachoret konne
den andern Gliedern des mystischen Leibes nicht niitzlich sein '*°. Kann
doch auch der Einsiedler durch sein Gebet den Menschen helfen. Dal3
Basilius auch fiir diese Aufgabe des Ménchtums, fiirbittend fiir Kirche
und Welt einzutreten, Verstindnis hat, zeigen uns zwei seiner Briefe.
Im Brief 256 schreibt er an von den Arianern verfolgte Monche, sie soll-
ten Tag und Nacht dafiir beten, daB die arianische Verfolgung aufhoére,
dem Volk die vertriebenen Hirten wiedergegeben wiirden und die Kirche

W0 929:C,
198 929 D. 932 A,
199 929 D.



nach der Lehre Basilius des GroBen 97

ihre frithere Wiirde zuriickerhalte. Wortlich schreibt er : « Ich bin iiber-
zeugt : Wenn eine Stimme gefunden wird, die den guten Gott gnidig
stimmt, wird er uns sein Erbarmen nicht mehr lange vorenthalten, son-
dern uns mit der Priifung auch den guten Ausgang schenken, damit wir
durchhalten. » 2°° Im Brief 284 bittet er einen Steuerbeamten um Steuer-
befreiung fiir Ménche. Darin stehen die Worte : « Ich weiB3, daBB du Men-
schen, die ein solches Leben [der Entsagung] fithren, mehr als alle andern
verehrst, und daB du sie dir als Helfer erwerben willst, die fihig sind,
durch ihre dem Evangelium entsprechende Lebensweise den Herrn zu
besdnftigen. » 201

Sechster Grund : Nur der Zénobit kann die charismatischen Gaben
in den Dienst der Allgemeinheit stellen. Die dem Einsiedler verliehenen
Gaben sind nutzlos 22, Einer kann nicht alle Geistesgaben empfangen.
In der Gemeinschaft erfiillt sich das Wort des Apostels : « Dem einen
wird verliehen das Wort der Weisheit, dem andern das Wort der Er-
kenntnis, dem andern der Glaube, einem andern Weissagung, dem andern
die Gabe zu heilen usw. » (1 Kor. 12, 8-10). Bei den Zénobiten kommt das
Charisma des Einzelnen der ganzen Gemeinschaft zugute ; und diese
Geistesgaben werden ja nicht fiir den personlichen Nutzen, sondern zum
Wohl der Vielen geschenkt 203,

Siebenter Grund : Das gemeinsame Leben ist vorteilhafter fiir die
Erhaltung der Tugenden. Wer in Siinden fillt, wird von seinen Mit-
briidern getadelt ; der Gerechte aber gewinnt eine feste Uberzeugung,
da viele seine guten Handlungen billigen 204

Achter Grund : Der Einsiedler kann leicht ein Opfer seiner Selbst-
tduschungen werden. Da ihn niemand auf seine Fehler aufmerksam
macht, fillt er in Selbstgefilligkeit 295.

Neunter Grund : Der Einsiedler kann die Tugenden der Demut und
der Barmherzigkeit nicht iiben. Das Beispiel des Herrn, welcher seinen
Jiingern die Fiie wusch, kann er nicht nachahmen. « Wen willst du denn
waschen, wen bedienen, gegen wen der letzte sein, wenn du einsam fiir

dich lebst ? » 206

200 Ep. 256, MG 32, 944 C, 945 A,
201 Ep. 284, MG 32, 1020 C.

202 R, F.7, MG 31, 932 A,

203 939 AB.

204 939 BC.

205 932 CD.

206 933 A,



98 Beschauliches und titiges Leben im Ménchtum

Am SchluB3 der 7. Regel zihlt Basilius in einer begeisterten Synthese
noch einmal die Vorteile des zonobitischen Lebens auf. « Das Schéne und
Angenehme aber, das Zusammenwohnen der Briider nimlich, welches
der heilige Geist mit einer Salbe vergleicht, die vom Haupt des Hohen-
priesters duftet (Ps. 132, 1, 2), wie wird dieses beim Wohnen in der Ein-
samkeit erfiillt werden ? Ein Kampfplatz also, ein guter Weg zum Fort-
schreiten, eine bestindige Ubung und Pflege der Gebote des Herrn ist
das Zusammenleben der Briider. Es hat zum Zweck die Ehre Gottes
nach dem Befehl unseres Herrn Jesus Christus, der da sagt : ‘So leuchte
euer Licht vor den Menschen, damit sie eure guten Werke sehen und
euren Vater preisen, der im Himmel ist’ (Mt. 5, 16). Es bewahrt auch die
Lebensweise der in der Apostelgeschichte erwdhnten Heiligen, von denen
geschrieben steht : ‘Alle aber, welche glaubten, waren beisammen und
hatten alles gemeinsam’ (Apg. 2, 44) ; und ferner : ‘Die Menge der Gliu-
bigen aber war ein Herz und eine Seele; auch nannte keiner von
seinem Besitz etwas sein eigen, sondern ihnen war alles gemeinsam’
(Apg. 4, 32) » 297

Dieser Abschnitt ist von gréBter Bedeutung. Basilius legt in ihm
nicht nur den Vorrang der zénobitischen Lebensweise, sondern auch das
Wesen und das Ziel seiner Stiftung tiberhaupt dar. Das Kloster ist ein
Kampf- und Ubungsplatz, in dem die gottlichen Gebote aufs voll-
kommenste befolgt werden sollen. Zweck des zénobitischen Ménchtums
ist die Verherrlichung Gottes. Je mehr die Ménche durch das gute Bei-
spiel ihrer Mitbriidder zum Vollkommenheitsstreben angeregt werden,
desto mehr wird Gott verherrlicht. Aber auch das Kloster als Ganzes
veranlaBt durch das Beispiel vorgelebter Gottes- und Néachstenliebe die
Welt zum Lobe des himmlischen Vaters. Nirgends in seinen Werken gibt
Basilius seinen Monchen ausdriicklich als Ziel das Apostolat und die
Karitas. Aber mit logischer Konsequenz ergeben sich diese Aufgaben aus
der zoénobitischen Struktur seiner Kloster. Sobald das Ménchtum zéno-
bitisch wird, strahlt es seinen Geist viel mehr in die Welt hinaus, als in
seiner anachoretischen Form, abgesehen von einigen ganz berithmten
Anachoreten, wie z. B. Antonius.

Basilius will sein Kloster nach dem Vorbild der Urgemeinde von Jeru-
salem gestalten. Das zeigt uns diese 7. Frage mit aller Deutlichkeit. Die
Monche sollen wie die ersten Christen in Liebe geeint, ein Herz und eine
Seele sein. Die Einheit wird bewirkt durch den Heiligen Geist, welcher

207 933 BC.



nach der Lehre Basilius des Grol3en 99

einzelnen Ménchen Charismen miitteilt, die sie zum Wohl der ganzen Ge-
meinschaft gebrauchen sollen. In nicht weniger als neun Argumenten
hat Basilius den Vorrang des zonobitischen vor dem anachoretischen
Leben bewiesen. Wenn auch nicht alle Argumente die gleiche Beweiskraft
haben, so geht doch aus ihnen hervor, daB in der zénobitischen Lebensart
das Gebot der Liebe bessert erfiilllt werden kann, als in der anachoreti-
schen. Allerdings gilt das nur im allgemeinen, denn auch ein Anachoret
kann durch sein Gebet und seine BuBe, aber auch durch die Belehrung
von Anfingern im Ménchsleben, oder durch Ratspenden an Weltleute,
die ihn aufsuchen, das Gebot der Nichstenliebe befolgen 28, Die Auf-
fassung des hl. Basilius hat sich soweit durchgesetzt, daBl auch Ménche,
die vom Vorrang der Anachorese iiberzeugt waren, wie etwa Evagrius,
doch das Zénobium als beste Vorbereitung fiir die Anachorese betrach-
teten 2°°. Aber die restlose Ablehnung der Anachorese durch Basilius 210
ist auch von St. Benedikt, der doch die Zonobiten das «fortissimum
genus » nennt, nicht iibernommen worden 2!1.

Sicher ist es ein groBes Verdienst des hl. Basilius, daB er die Lehre
vom mystischen Leib Christi in seiner Regel ausdriicklich verwertet und
so die Notwendigkeit und die Niitzlichkeit des gemeinsamen Lebens theo-
logisch begriindet. Weil er ganz im Geiste des Neuen Testamentes die
Vollkommenheit in der Liebe sieht, ist er der Gefahr entgangen, die
Gnosis allzu hoch einzuschitzen.

208 Vgl. oben [FZPT 1960] S. 304-306.

209 Tract. ad Eulogium 31, MG 79, 1133 D, 1136 A.

210 In der R. B. 74, MG 31, 1133 D, lehnt Basilius noch einmal mit Berufung
auf R. I. 7 das anachoretische Leben mit unmiBverstindlicher Entschiedenheit ab.
Deshalb bietet eine Stelle in der Rede 43 des hl. Gregor von Nazianz gewisse Schwie-
rigkeiten. Dort lobt Gregor den hl. Basilius, weil er das Einsiedlerleben mit dem
zdnobitischen verbunden habe, indem er ganz in der Nihe von Zénobitenkldstern,
Kléstervon Anachoreten baute : doxntyple xal povasthpla Setpdpevog (rév od méppw
3¢ 1AV xowwvix@®y %ol piyadoy oddt domep Teiyloy Tl péow TodTte Stahafdbv
xal &’ @AM ALY yoploag, dAAk wAnolov cuvadac xol Sraledfoc * tva punrte 16
PLAGGOPOY AXOLYAOVNTOV J) UNTE TO TpaxTixdy &pthboogov * Homep 3¢ vi) xal 0d-
Aaooo Ta TP ExuT@dY &AANAolg &vTididbvreg elg piov 36Eav Oeol ocuvrpéywory.
Or. 43, 62, 5 (Boulenger, 188). Da der hl. Basilius in seinen Werken nirgends etwas
von einer solchen Verbindung von anachoretischem und zdnobitischem Kloster-
leben schreibt, muB3 man wohl annehmen, daB Gregor in der oben zitierten
Stelle zeigen will, da3 Basilius in seiner Stiftung die Vorteile beider Lebens-
formen organisch verbunden haben. Von den Einsiedlern hat er die strenge Ab-
geschiedenheit von der Welt und das Ideal stindiger Gebetsvereinigung mit Gott ;
das gemeinsame Leben bietet seinen Mdnchen die schonste Gelegenheit zur Aus-
iibung echt christlicher Bruderliebe. Vgl. GiET: Les idées et ’action sociales de
St. Basile, Paris 1941, S. 185-187.

211 St, Benedict Regula c. 1.



100 Beschauliches und titiges Leben im Ménchtum

Das Leben in der Ménchsgemeinde des hl. Basilius soll nach dem
Vorbild der ersten Christen von gegenseitiger Liebe beseelt sein. Wie
diese briiderliche Liebe innerhalb des Klosters und nach auBen betitigt
wird, findet in den folgenden Abschnitten seine Darstellung.

b) Die Liebe der Obern gegen die Minche

Die Zonobiten leben unter einem Vorsteher, dem sie Gehorsam lei-
sten miissen und der sie auf ihre Fehler aufmerksam macht 2!2. Der ge-
wohnliche Monch muB fiir seine eigene Seele sorgen, der Obere hat die
Verantwortung fiir die Seelen aller Briider. Er muB3 vor Gott fiir jeden
einzelnen Rechenschaft ablegen. Ist einer von den Monchen in eine
Siinde gefallen, weil ihm der Vorsteher das Gericht Gottes nicht ver-
kiindigt hatte, oder lehnt er hartnickig jede Besserung ab, weil der
Obere nicht alles getan hat, was in seiner Macht stand, so wird das Blut
dieses Monches von seinen Hinden gefordert. Der Vorsteher, welcher
immer aus Liebe handelt, tadelt freimiitig die Fehler seiner Untergebe-
nen. Sein Vorbild ist der Apostel, welcher von sich sagen konnte : « Sind
wir doch Kinder geworden in eurer Mitte, wie wenn eine Amme ihre
Kinder pflegt. Also euer begehrend waren wir bereit, euch nicht nur das
Evangelium Gottes, sondern auch unser Leben zu schenken » (1 Thess.
2,7, 8). Wie ein Vater soll sich der Vorsteher gegen seine Monche er-
weisen. Wenn ein Kind im Begriff ist hinabzustiirzen, oder wenn es schon
gestiirzt ist, so tut ein guter Vater alles, um es zu retten. Wire es ein
nicht viel schrecklicheres Vergehen, eine in den Abgrund der Siinde ge-
fallene Seele dem Verderben zu iiberlassen? So mul3 der Vorsteher iiber
die Seele jedes einzelnen wachen und fiir die Rettung jedes Ménches be-
sorgt sein. Sein Eifer muB soweit gehen, daB er bereit ist, sein Leben fiir
die Briider hinzugeben, da der Herr verlangte, daBl man sein Leben
fiir seine Freunde hingebe (Jo. 15, 13) 213. Sieht sich ein Vorgesetzter
genotigt, einen Bruder zu bestrafen, so soll ihn die Gesinnung des Psalmi-
sten erfiillen, der sagt: «Ich sah die Unverstindigen-und wurde be-
kiimmert, weil sie deine Worte nicht beobachteten » (Ps. 118, 158). Den
Strafbaren gegeniiber habe er die Einstellung eines Vaters und Arztes.
Durch Mitleid und Erbarmen suche er seine S6hne zu heilen 214,

Damit die Monche in aller Sicherheit den Weg der gottlichen Gebote
gehen konnen, muB sie der Vorsteher darin unterweisen. Er soll die Brii-

212 R.F. 43, MG 31, 1028 BCD, 1029 AB.
23 R.F. 25, 984 CD, 985 ABC.
214 R.B. 99, 1152 B.



nach der Lehre Basilius des GroSen 101

der mit der Trostung der Rede begliicken 2'°. Die Einleitung zu den aus-
fithrlichen Regeln zeigt uns, daB Basilius in der Stille der Nacht Kon-
ferenzen hielt, um seine Sohne iiber den Weg der Vollkommenheit zu
belehren 216, Es ist die Aufgabe des Obern, die Gerichte Gottes zu ver-
kiinden, nach den Worten des Apostels : « Drei Jahre lang, Tag und Nacht
habe ich nicht aufgehort, mit Trinen einen jeden von euch zu ermahnen »
(Apg. 20, 31) 217

Die Erklirung der Grundsitze des Evangeliums geniigt nicht, um
die Monche zur Hohe der Vollkommenheit zu fithren. Jeder hat seinem
Charakter und seinen Anlagen gemil3 besondere Schwierigkeiten. Deshalb
braucht er einen Fiihrer, welcher im geistlichen Leben erfahren ist. Der
Klostervorsteher soll daher auch die Seelenfithrung seiner Ménche iiber-
nehmen 218, Kein Monch darf die Regungen seiner Seele geheimhalten,
sondern soll sie dem Vorsteher oder ilteren Briidern mitteilen, welche
voll Giite und Mitleid sind 2!°. Neben dem Vorsteher sind also noch dltere
Moénche mit der geistlichen Fithrung der Briider beauftragt 22°.

Basilius verlangt von den Klostervorstehern und den Briidern, wel-
che mit der Seelenfithrung der jiingern Ménche beauftragt sind, eine
echt seelsorgliche Einstellung. Kraft ihres Amtes diirfen sie sich nicht
immer der MuBe der Beschauung hingeben. Was sie durch langjihrige
Ubung der Askese, durch eifrige Lektiire der heiligen Schrift und durch
stiindigen Gebetsverkehr mit Gott empfangen haben, miissen sie ihren
Briidern in selbstloser Liebe mitteilen ?*!. Sie iiben tatsdchlich, wenn man
eine viel spitere Terminologie gebrauchen will, das gemischte Leben,
allerdings nur im Bereich des Klosters. Aber die Entwicklung geht mit
einer gewissen Notwendigkeit weiter. Erfiillt ein guter Klostervorsteher,
der mit viterlicher Liebe seine Monchsgemeinde leitet, nicht alle Voraus-
setzungen, die fiir einen tiichtigen Bischof notwendig sind ? Ist das be-
schauliche Leben im Kloster mit seiner Pflege des Gebetes und der Schrift-
lesung, mit seiner Askese und Seelenkultur nicht die beste Vorbereitung
fiir das Amt eines Seelenhirten ? So ist es nicht zu verwundern, dal3 die

215 R.F. 45, 1032 BC.

216 R, F. Prooemium, 889 A.

217 889 A.

218 B, P, HUMBERTCLAUDE : La doctrine ascétique de Saint Basile de Césarée,
Paris 1932, S. 131-166.

%W R.F. 26, Titel, 985 C.

220 985 D, vgl. R.B. 110, 1157 A. Vgl. dariiber auch HUMBERTCLAUDE : La
doctrine [Anm. 218] S. 139-155.

221 R. B. Prooemium, MG 31, 1018 A.



102 Beschauliches und titiges Leben im Ménchtum

Kirche bald viele ihrer Bischéfe aus den Reihen der Ménche holte. Sie
hat auch Basilius seiner Einsamkeit entrissen und an die Spitze einer
groBen Ditzese gestellt.

¢) Die Liebe der Minche untereinander

Das Leben der Zoénobiten ist dem der Anachoreten vorzuziehen,
weil es fiir die Betdtigung der Nichstenliebe mehr Moglichkeit bietet 222,
In den kurzgefaBten Regeln gibt Basilius einige Anweisungen iiber die

" praktische Ausiibung der Nichstenliebe unter den Ménchen.

Sie sollen einander dienen wie dem Herrn selbst, der sagt: « Was
ihr einem dieser geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan »
(Mt. 25, 40) *22, Die gegenseitige Liebe gleiche der Christi, der von seinen
Jiingern verlangte : « Liebet einander, wie ich euch geliebt habe. Nie-
mand hat eine gréBere Liebe, als wer sein Leben hingibt fiir seine Freun-
de» (Joh. 15, 12, 13) 224, In der 163. Regel geht Basilius zuerst auf ein
natiirliches Motiv der Nichstenliebe ein, wendet sich dann aber iiber-
natiirlichen Beweggriinden zu. « Hat der Bruder uns Gutes erwiesen, so
sind wir ihm schon als Menschen Liebe schuldig, welche auch die Heiden
beobachten, wie der Herr im Evangelium zeigt, indem er sagt : ‘Wenn
ihr die liebt, welche euch lieben, welcher Lohn gehort euch ? Denn auch
die Siinder lieben diejenigen, welche sie lieben’ (Luk. 6, 32). Hat er uns
aber Boses getan, so miissen wir ihn nicht allein des Gebotes wegen,
sondern sogar als noch gréBeren Wohltiter lieben, wenn wir dem Herrn
glauben wollen, der sagt : ‘Selig seid ihr, wenn euch die Menschen schma-
hen und verfolgen und alles Bose gegen euch aussagen um meinetwillen.
Freut euch und frohlocket, denn euer Lohn ist groB im Himmel »
(Mt. 5, 11, 12) 225, In der 178. Frage erklirt Basilius das Pauluswort :
« Einer trage des anderen Last » (Gal. 6, 2) so : « Die Siinde ist schwer und
zieht die Seele in die Holle hinab. Wir tragen die Siinde eines andern,
wenn wir ihn zur Bekehrung veranlassen. So erfiillen wir das Wort
Christi : ‘Ich bin nicht gekommen die Gerechten zur BuBle zu rufen, son-
dern die Siinder’ » (Luk. 5, 32) 22, Wer einen fehlenden Mitbruder zu-
rechtweist, soll es mit tiefem Mitleid tun, so wie der heilige Paulus, der
sagte : « Wenn ein Glied leidet, leiden alle mit » (1 Kor. 12, 26), und :
« Wer wird geérgert, ohne daB ich brenne ? » (2 Kor. 11, 29) 2#7,

222 928 D. 933 C. 23 R.B.160; 1188 A.
1 R.B.162, 1188 C. 5 R.B.163; 1189 AB.
26 R.B. 178, 1201 AB. 27 R.B. 218 ; 1204 C.



nach der Lehre Basilius des GroBen 103

Uneinigkeit im Kloster widerspricht der Lehre der Heiligen Schrift.
Denn der Herr sagte : « Gib Vater, dafl wie ich und du eins sind, so auch
sie in uns eins seien » (Jo 17, 21), und der Apostel schrieb : « Seid ein-
miitig und einhellig » (Phil. 12, 2). Auch die Apostelgeschichte berichtet
von den ersten Christen : « Die Gliubigen waren ein Herz und eine See-
le » (Apg. 4, 32) 28,

Der wahre Monch erweist seine Liebe nicht nur dem Gerechten, son-
dern auch dem Siinder bis zum Tod. Er ahmt so die Liebe Gottes zu uns
nach, der seinen Sohn fiir uns sterben lieB, da wir noch Siinder waren
(Rom. 5, 8, 9) 229,

Wenn Basilius von der Nichstenliebe spricht, so beruft er sich im-
mer wieder auf die Worte des Herrn, die Lehre des heiligen Paulus und
das Beispiel der ersten Christen. Zwar handelt er in den angefithrten
Stellen nur von der Liebe, welche unter den Moénchen herrschen soll.
Aber diese kann nicht an den Klostermauern Halt machen, sie dringt
auch nach auBen und umfaBt die Gliubigen in der Welt, welche auch
Glieder des mystischen Leibes sind. Das wird sichtbar in des hl. Basilius
Regeln iiber die Klosterschule und die Aufnahme der Géste.

d) Die Klosterschulen

Schon Pachomius hatte von seinen Ménchen eine gewisse Bildung
verlangt. Jeder muBte imstande sein, die Heilige Schrift zu lesen. Trat
ein Analphabet ein, so muflite ihm Unterricht im Lesen gegeben wer-
den 20, So stellt sich auch Basilius das Problem der Bildung seiner
Monche. In der 15. ausfiihrlichen Regel wird die Frage gestellt, in wel-
chem Alter man den Eintritt ins Kloster erlauben soll. Er gibt folgende
Antwort : « Da der Herr sagt: ‘Lasset die Kindlein zu mir kommen'’
(Mk. 10, 14) und der Apostel den lobt, welcher von Kindheit an die
Heiligen Schriften gelernt hat (2 Tim. 3, 14), ferner die Kinder in der
Lehre und Zucht des Herrn zu erziehen befiehlt (Eph. 6, 4), so halten
wir jede Zeit, auch die des ersten Alters, fiir geeignet, diejenigen aufzu-
nehmen, welche zu uns kommen, so daBl wir nach dem Beispiel Jobs
Viter der Waisen werden » (Job. 29, 12) 21, Wenn Eltern ihre Kinder
dem Kloster zur Erziehung anvertrauen, so werden auch sie angenom-

228 R.B. 183, 1204 D, 1205 A.

29 R.B. 186, 1205 D, 1208 A.

230 Praecept. 139 [ed. Boon] S. 49-50.
31 R.F. 15, 952 AB.



104 Beschauliches und titiges Leben im Ménchtum

men, aber nur vor vielen Zeugen. Diese Kinder nimmt man nicht sofort
in die Klostergemeinde auf, sondern bringt sie in besonderen Wohnungen
unter, wo sie in aller Gottesfurcht erzogen werden. Ihre Erziehung wird
einem #dlteren Monch anvertraut, der sich besonders durch Sanftmut aus-
zeichnet und mit kluger Rede und viterlicher Milde die Fehler der Schii-
ler zu bessern versteht. Die Klosterschiiler nehmen an den fiir den Tag
vorgeschriebenen Gebetsiibungen der Monche teil, « denn durch den Eifer
der Alteren gewdhnen sich die Kinder an Zerknirschung, wie denn die
Alteren von den Kleinen bei ihren Gebeten nicht wenig unterstiitzt
werden » 222, Nachdem die Schiiler zu einer gewissen Reife gelangt sind,
kénnen sie nach freier Uberlegung das Geliibde der Jungfriaulichkeit ab-
legen und werden dann endgiiltig in die Klostergemeinde aufgenommen 33,

In welchen Wissenschaften werden die Klosterschiiler unterrich-
tet 7 « Auch der wissenschaftliche Unterricht mu dem Zwecke ent-
sprechen ; so miissen sie gewohnt werden, sich der Worte aus der Schrift
zu bedienen, statt Fabeln miissen ihnen die Geschichten bewunderungs-
wiirdiger Handlungen erzihlt werden, und sie sind in den Sitzen aus den
Spriichen zu unterweisen. » 2 Basilius verlangt also hier von den Schii-
lern, die fiir das Klosterleben vorbereitet werden, keine klassische Bil-
dung. Die Kenntnis der Heiligen Schrift geniigt. Steht Basilius der klas-
sichen Bildung iiberhaupt ablehnend gegeniiber ? Er hat seine Einstel-
lung zur profanen Bildung in seinem Mahnwort an die Jugend iiber den
niitzlichen Gebrauch der heidnischen Literatur dargelegt. Das Studium
der Klassiker ist notwendig und niitzlich als Vorbereitung fiir das Ver-
stindnis der Heiligen Schrift. Er hat die gleiche Ansicht wie Klemens
von Alexandrien 25, « Zu jenem Leben [dem ewigen] weisen nur den
Weg die Heiligen Schriften mit ihren geheimnisvollen Lehren. Solange
wir aber wegen des [jugendlichen] Alters nicht imstande sind, die Tiefe
ihres Sinnes zu erlauschen, iiben wir zunichst unser geistiges Auge an
anderen Schriften, die den ersteren nicht ganz fremd, sondern gleichsam
als deren Schatten und Spiegel gegeniiberstehen, und machen es so denen
nach, die sich auf den Kampf einiiben : haben solche in Hand- und FuB-
bewegungen sich gut geiibt, dann haben sie beim Kampf den Nutzen
von solchen Ubungen ... Wie die Firber erst sorgfiltig vorbereiten, was
sie einmal firben wollen ..., so miissen auch wir uns, soll uns der Ruhm

232 952 BCD, 953 AB.

233 956 BCD.

234 953 CD.

235 Strom. VI, 82 (ed. O. Stdhlin S. 472, 24-473, 9).



nach der Lehre Basilius des GroBen 105

der Tugend unausléschlich verbleiben, zuvor dieser Profanliteratur wid-
men ; erst dann kénnen wir auf die heiligen und geheimnisvollen Lehren
horchen. Erst miissen wir uns daran gewohnen, die Sonne im Wasser zu
sehen, ehe wir unsern Blick auf das Licht selbst halten. » 236 Aber es
diirfen nicht unterschiedslos alle Schriften der Heiden gelesen werden,
sondern nur jene Werke, wo Mahnungen zur Tugend und tugendhafte
Beispiele zu finden sind. « Ja ganz nach dem Vorbild der Bienen miilt
ihr mit jenen Schriften umgehen. Diese fliegen ja nicht allen Blumen
unterschiedslos zu, noch wollen sie die, welche sie besuchen, ganz weg-
tragen, vielmehr nehmen sie nur soviel mit, als sie verarbeiten kénnen,
und lassen das andere gern zuriick. Wollen wir klug sein, dann eignen
auch wir uns aus jenen Schriften nur das uns Passende und der Wahrheit
Verwandte an, iibergehen aber das Andere. » 27 Basilius vertritt mit
diesen Worten die damals im allgemeinen herrschende Auffassung der
Kirche. Wenn es auch Stimmen gab, die sich gegen die klassische Bil-
dung sehr ablehnend verhielten — denken wir an das Tertullians Wort :
« Quid ergo Athenis et Hierosolymis ? » 28 so schickte man doch, auch
nachdem das Christentum Reichsreligion geworden war, die Kinder oft
zu heidnischen Lehrern, und viele Christen erklirten als Lehrer die heid-
nischen Klassiker. Julian der Apostat versuchte ja gerade dadurch dem
Christentum einen tédlichen Schlag zu versetzen, dafl er durch ein Ge-
setz im Jahre 362 den Christen verbot, in den Klassikern zu unterrich-
ten 3%

In der 15. Regel, die Basilius wohl etliche Jahre vor den Mahnworten
an die Jiinglinge geschrieben hat 249, schlieBt er jede klassische Bildung
aus, wihrend er sie in den Mahnworten geradezu als notwendige Vor-
bereitung fiir die Kenntnis der Heiligen Schrift bezeichnet. Wir miissen
wohl annehmen, dal3 Basilius in den ersten Jahren seines monastischen
Lebens die Lektiire der Klassiker als unvereinbar mit dem vollkommenen
Leben hielt, daB er aber spiter in diesem Punkte seine Meinung wieder
inderte.

Hat er nur solche Knaben in seine Klosterschulen aufgenommen,
die Ménche werden wollten ? In den kurzgefaBten Regeln wird einmal

238 Mahnworte an die Jugend, n. 2. Der Gedanke : « Zuerst miissen wir uns
daran gewohnen, die Sonne im Wasser zu sehen, ehe wir unsern Blick auf das Licht
selbst halten », ist eine Reminiszenz an Platons Hoéhlengleichnis. Staat VII, 514a.

27 Mahnworte an die Jugend, n. 3.

238 De praescript. haeret. 7.

239 Tex.f. Theol. u. Kirche 2. Aufl., V, 708.

240 MG 31, 953 D.



106 Beschauliches und titiges Leben im Ménchtum

die Frage gestellt : «Soll in der Briiderschaft ein Lehrer fiir weltliche
Kinder sein ? » 22 Die Antwort lautet : « Nur wenn die Eltern der Kinder
vom Wort des Apostels iiberzeugt sind-: ‘Ihr Viter, reizet eure Kinder
nicht zum Zorn, sondern erzieht sie in der Liebe und in der Zucht des
Herrn’ (Eph. 6, 4), und ihre Kinder von den Ménchen in diesem Sinne
erziehen lassen wollen, und wenn die Ménche davon iiberzeugt sind, daB3
sie diese Kinder in der Lehre des Herrn erziehen konnen, soll dies ge-
schehen. Sie beobachten dann das Wort Christi : ‘Lasset die Kinder zu
mir kommen und hindert sie nicht ; denn ihrer ist das Himmelreich’ »
(Mt. 19, 14) **2. Basilius gestattet also die Aufnahme von Kindern in die
Klosterschule, die wieder in die Welt zuriickkehren wollen. Er tut das
aus dem Beweggrund der Liebe und des Gehorsams dem Willen Christi
gegeniiber, der die Kinder ganz besonders liebte. Diese Bestimmung der
kurzgefallten Regel ist wieder ein deutlicher Beweis dafiir, wie sich
Basilius als monastischer Gesetzgeber immer auf das Evangelium stiitzt.
Es scheint, daB die weltlichen Kinder eine eigene Schule hatten (man
hiatte im Mittelalter gesagt : eine duBere Schule), denn die Frage 292
hat die Uberschrift : « Ob in einer Briiderschaft ein Lehrer fiir weltliche
Kinder sein soll. » 243 Der Lehrer, welcher in der 15. der ausfithrlichen
Regeln erwihnt wird, ist nur fiir Kinder da, welche im Kloster bleiben
wollen 24, Vielleicht wurde in der duBeren Schule das Lehrprogramm
durchgefiihrt, welches Basilius in seinen Mahnworten an die Jiinglinge
entwickelt, wihrend in der inneren Schule nur die Heilige Schrift gelesen
und erklirt wurde. Aber die duBeren Klosterschulen konnten sich im
Orient nicht recht entwickeln, denn schon im Jahre 451 verbot das Kon-
zil von Chalzedon den Moénchen, Kinder zu erziehen, welche nicht im
Kloster bleiben wollten 245,

e) Wohltitigkeit und Gastfreundlichkeit

Basilius wiinscht, daB3 seine Ménche auch die Armen unterstiitzen.
Er spricht davon in der 42. Frage der ausfiihrlichen Regeln, in der die
Gesinnung beim Arbeiten behandelt wird. Die Arbeit hat zwei Ziele :
Die Beschaffung des Lebensunterhaltes und die Erfiillung des Gebotes
der Nichstenliebe. Die groBere Bedeutung miBt Basilius diesem zweiten

241 1288 B.

242 1288 B.

213 Vgl. GIET : Les idées [Anm. 210]S. 195-198.

4 MG 31, 953 B. :

245 MARROU : Histoire de l’éducation dans 1’antiquité, Paris 1948, S. 438.



nach der Lehre Basilius des GroBen 107

Zweck bei. « Indessen mul3 man wissen, dal3 der Arbeiter nicht arbeiten
soll, um sich dadurch das Lebensnotwendige zu beschaffen, sondern um
das Gebot des Herrn zu erfiillen, der sagt : ‘Ich war hungrig, und ihr
habt mir zu essen gegeben’ (Mt. 25, 35). Denn fiir sich selber dngstlich
besorgt sein, ist vom Herrn verboten mit den Worten : ‘Sorgt nicht
angstlich fiir euer Leben, was ihr essen, und fiir euren Leib, was ihr an-
ziehen sollt I’ und : ‘Denn nach all dem trachten die Heiden’ (Mt. 6,
25, 32). Daher muB jeder als Zweck der Arbeit die Unterstiitzung der
Diirftigenim Auge haben, nicht aber die Beschaffung des eigenen Bedarfs.
Auf diese Weise wird er sowohl dem Vorwurf der Eigenliebe entgehen,
als auch den Segen der Bruderliebe vom Herrn empfangen, der sagt :
‘Wasihr einem meiner geringsten Briider getan, das habt ihr mir getan.”, 246

In den Fragen 312 und 313 der kurzgefaBten Regeln spricht Basilius
von den Gésten des Klosters. In der ersten wird verlangt, man solle die
Giste, welche Freunde Gottes sind, zum Gebet ermahnen, und in der
zweiten wird den Ménchen die Unterbrechung der Arbeit dann gestattet,
wenn es die Sorge fiir die Seelen der Giste erfordert, da es jain der Apostel-
geschichte heiBt : « Es geht nicht an, da wir vom Worte Gottes ablassen
und den Tisch besorgen» (Apg. 6, 2) 2*7. Auch aus den ausfithrlichen
Regeln erfahren wir, daB die Géste seelsorglich betreut wurden. Es wird
dort bestimmt, daB der Stellvertreter des Klosterobern in dessen Abwesen-
heit die Géste erbaue, welche nach geistlicher Betreuung verlangen. 248

Diese Grundsitze wurden besonders dann verwirklicht, als Basilius
Bischof von Césarea war. Das erfahren wir aus dem Brief 94. Seine Geg-
ner hatten ihn beim Archonten Elias angeklagt, daB3 er durch den Bau
eines groBen Hospizes auBerhalb der Stadt Cisarea dem Staate schade.
Im erwihnten Brief sucht sich Basilius vor dem Archonten zu recht-
fertigen. Wir lesen da, daB zum Hospiz eine prachtvolle Kirche gehore,
ein dem Vorsteher reserviertes Haus und die Gebdude fiir die Ménche.
Es gab dazu noch Héuser fiir die Fremden und die Kranken. Ihnen stellte
Basilius Pfleger und Arzte zur Verfiigung 2%°. Damit es diesem groBen
Unternehmen an gar nichts fehle, lieB der Bischof auch Werkstitten
bauen, in denen verschiedene Handwerke ausgeiibt werden konnten 25
Mit der Errichtung dieses Hospizes und Krankenhauses hat der Bi-

26 R.F.42, 1024 D, 1025 A.
27 R.B. 312, 313 ; 1305 AB.
8 R.F. 45, 1032 B.

M Ep. 94. MG 32, 488 B.

250 488 C.



108 Beschauliches und titiges Leben im Ménchtum

schof von Cisarea das Monchtum auch in den Dienst der leiblichen Kari-
tas gestellt 251,

Im Brief 2 preist Basilius das Leben der Einsamkeit in seiner zéno-
bitischen Form mit der Sprache und Ausdrucksweise der Philosophen.
In seinen Regeln ist von der Philosophie nicht mehr viel zu spiiren, dafiir
werden auf jeder Seite die Heiligen Schriften, vor allem die Evangelien
und die Paulusbriefe, zitiert. Auch in den Regeln wird die Notwendig-
keit der Einsamkeit betont, denn nur durch die Trennung von der Welt,
ihren Vergniigen und Sorgen kann der Monch stindig vor Gott wandeln,
an ihn denken und alles aus Liebe zu ihm in vollkommener Weise tun.
Basilius will in seinen monastischen Schriften seinen Ménchen nichts
anderes zeigen, als den Weg zur vollkommenen Gottesliebe. Aber weil
jeder Gliubige ein Glied am mystischen Leibe Christi ist, muf3 der Ménch
alle Mitmenschen lieben, zunichst seine Mitbriider, dann aber auch die
Glaubigen in der Welt. Die Grundsitze Christi : « Lasset die Kinder zu
mir kommen ! und « Was ihr dem Geringsten meiner Briider getan habt,
das habt ihr mir getan», gelten auch fiir die Monche. Deshalb finden Seel-
sorge [an den Giésten und den im Kloster weilenden Schiilern], Erziehung
und Wohltitigkeit im monastischen Ideal des hl. Basilius ihren Platz 2%2.

%51 Auch Basilius gestattet es dem Moénch erst dann, sich apostolisch zu be-
titigen, wenn sein Herz von den Leidenschaften gereinigt ist, vor allem von der
Sucht, Menschen zu gefallen. Die 277. Frage der kurzgefaiten Regeln : « Welches
ist das Kimmerlein, in welches der Herr den Betenden zu gehen befiehlt ? » beant-
wortet er folgendermaBen : « Kimmerlein pflegt man gewohnlich jenen leeren und
abgesonderten Teil des Hauses zu nennen, wohin wir das legen, was wir aufbewah-
ren wollen ..., wie auch bei den Propheten gesagt ist: ‘Gehe mein Volk, gehe in
dein Kimmerlein verbirg dich dort!” (Is. 26, 20). Die Bedeutung dieses Gesetzes
erkliart der Inhalt ; denn die Rede ist an jene gerichtet, welche an der Sucht, den
Menschen zu gefallen, krank sind. Ist daher jemand von dieser Sucht befallen, so tut
er wohl, sich zuriickzuziehen zum Gebet und allein zu bleiben, bis er die Verfassung
erlangt hat, nicht mehr auf das Lob der Menschen zu schauen, sondern allein auf
Gott zu blicken ... Ist aber jemand durch die Gnade Gottes rein von jener Sucht,
so hat er nicht nétig, das Gute zu verbergen. Das lehrt selbst der Herr, indem er
sagt : ‘Eine Stadt, die auf dem Berge liegt, kann nicht verborgen sein. Auch ziindet
man kein Licht an und stellt es unter den Scheffel, sondern auf den Leuchter, damit
es allen leuchte, die im Hause sind. So leuchte euer Licht vor den Menschen, auf
daB sie eure guten Werke sehen und den Vater preisen, der im Himmel ist” (Mt. 5,
14-16).» MG 31, 1277 ABC.

252 In die sehr sorgfiltige Untersuchung von J. GRIBOMONT : Le renoncement
au monde dans I'idéal ascétique de saint Basile, Irénikon 1958, S. 282-307, 460-475,
konnteich erst nach Abschluf3 dieser Arbeit Einsicht nehmen. Gribomont analysiert
in seiner Arbeit den Terminus xéopog besonders in den aszetischen Werken des
hl. Basilius und kommt zum Schluf3, daB3 der Gedanke der Entsagung und Trennung
von der Welt bei Basilius nie zu einer manichdischen Weltverachtung fiihrt.



	Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum nach der Lehre Basilius des Grossen [Schluss]

