
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 1-2

Artikel: Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum nach der Lehre Basilius
des Grossen [Schluss]

Autor: Drack, Basil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Basil Drack OSB

Beschauliches und tätiges Leben

im Mönchtum
nach der Lehre Basilius des Grossen

[Schluß)

II. Die Uebung der Nächstenliebe

a) Allgemeine Grundsätze

« Daher ist auch das erste [Gebot der Gottesliebe] durch das zweite

[Nächstenliebe] zu erfüllen und durch das zweite wiederum zum ersten
zurückzukehren, und wer den Herrn liebt, liebt folglich auch den Nächsten.

»184 Mit diesen Worten verlangt Basilius von seinen Mönchen die

Verwirklichung des Gebotes der Bruderliebe. Er kannte sicher die stoische

Auffassung, nach der alle Menschen Bürger eines Weltreiches sind
und deshalb die Pflicht haben, einander zu lieben, da sie ja alle von Gott
abstammen und die gleiche Natur haben. Aber nicht aus diesen
Gedankengängen heraus verlangt Basilius von den Mönchen die brüderliche
Liebe, sondern weil Christus das neue Gebot der Nächstenliebe gegeben hat.

Mit aller Klarheit vertritt Basilius seine Auffassung in der 7. Frage
der ausführlichen Regeln, wo er für den Primat des zönobitischen Lebens

vor dem anachoretischen eintritt. Pachomius begründet die Vorzüglichkeit

des gemeinsamen Lebens damit, daß der Zönobit durch sein gutes
Beispiel den Mitbrüdern die Erreichung der Vollkommenheit erleichtert
und auch am Fortschritt der andern Anteil haben kann 18S. Viel ausführlicher

als die Begründung des Pachomius ist die des Basilius.

181 R. F. 3, MG 31, 917 B.
186 Cod. Bohairic, n. 105, cd. Lefort S. 177.



94 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

Zuerst stellt er die These auf : « Ich weiß, daß das Leben, welches

mehrere zum gleichen Zweck führen, nützlicher ist als das Einsiedlerleben.

»186 Er sucht nun diese Behauptung durch acht Beweise zu
erhärten.

Der erste Grund : Der einsam Lebende kann nicht einmal in
genügendem Maße für seine leiblichen Bedürfnisse sorgen. Wie der Fuß
ohne die Mithilfe der andern Glieder seine Aufgaben nicht zu erfüllen

vermag und unnütz bleibt, so geht es auch dem Einsiedler. Was er
besitzt, kann er seinen Mitmenschen nicht mitteilen, und was ihm fehlt,
kann ihm niemand geben. Gott aber sagt im Buch Jesus Sirach, daß

jeder Mensch sich seinesgleichen anschließt (Sir. 13, 20) 187. Wenn sich
dieser Grund auch auf ein Wort der heiligen Schrift stützt, ist er doch

nicht spezifisch christlich. Auch die Stoiker vertreten die Ansicht, daß

alle Menschein einander helfen sollen, da sie eine gemeinschaftliche Natur
besitzen und vom gleichen Gott abstammen. Der Beweis des heiligen
Basilius ist nur stichhaltig gegen ein absolutes Eremitentum. Die
« Apophthegmata » berichten uns aber, daß die Einsiedler Ägyptens
hie und da zusammenkamen und einander in Liebe dienten 188.

Der zweite Grund : Das anachoretische Leben verträgt sich nicht
mit dem Gebot der Nächstenliebe 189. Paulus sagt : « Die Liebe ist nicht
selbstsüchtig» (1 Kor. 13,5). Der Einsiedler aber sorgt nur für seine

eigenen Bedürfnisse. Das widerspricht dem Gesetz der Liebe, welches

Paulus so erfüllte, daß er nicht seinen eigenen Nutzen suchte, sondern
den Vorteil vieler, damit sie gerettet würden (1 Kor. 10, 33) 19°. Diese

Begründung steht ganz auf dem Boden des neuen Testamentes. Der
Mönch muß als vollkommener Christ das Gebot der Nächstenliebe in einer
solchen Weise erfüllen, daß er nicht nur um das eigene Wohl, sondern
auch um das des Nächsten besorgt ist. Auch diese Begründung ist nicht
restlos überzeugend. Denn die Quellen zeigen uns, daß die Anachoreten
Werke geistlicher und leiblicher Barmherzigkeit übten m. Des hl. Basilius

Schüler Evagrius Ponticus hat sich von der Vorzüglichkeit des

Zönobitenlebens nicht überzeugen lassen und in seinen Schriften dar-

186 R. F. 7, 928 C : llpôç TïoXÀà xpr,aifXcoT£pav xarapiavOavca tï)V kizi to
aÙTÔ tcôv 7rXei6v<ov Siayayr^.

18' 928 CD.
188 Vgl. K. Heussi : Der Ursprung des Mönchtums, Tübingen 1936, S. 198.
189 R. F. 7, 929 A.
190 9 2 9 A.
191 Heussi: a. a. O. S. 162.



nach der Lehre Basilius des Großen 95

gelegt, wie der Einsiedler durch sein Gebet auch den andern Menschen

nützen kann 192.

Dritter Grund : Der Einsiedler kann von niemand zurechtgewiesen
werden 19S. Die Zurechtweisung ist eine Tat der Liebe und notwendig für
den Fortschritt im religiösen Leben. Davon spricht die heilige Schrift
mit den Worten : « Wer liebt, erzieht mit Sorgfalt » (Sprichw. 13, 24).
Es ist äußerst schwierig, in der Einsamkeit einen Mann zu finden, der
die Fehler tadelt, es sei denn, man hätte sich vorher schon einen solchen

gewählt194. Schon die Heilige Schrift warnt vor dem einsamen Leben :

« Wehe dem Einsamen. Denn wenn er fällt, hat er niemand, der ihn
aufrichtet » (Pr. 4, 10). Dieser Grund trifft nur für den Anachoreten zu, der

von allen Menschen getrennt lebt, nicht aber für die Anachoreten der

Sketis, die sich von den erfahrensten Vätern leiten lassen konnten.
Vierter Grund : Nur im gemeinsamen Leben können alle Gebote

erfüllt werden 19ä. Nur mehrere können zugleich alle Gebote verwirklichen.
Wenn der Einsiedler einen Kranken besucht, kann er nicht Gäste
empfangen ; wenn viel Zeit für die Spendung und Verteilung der Lebensmittel
benötigt wird, kommen die Armen zu kurz, und so kann dem größten und
ersten Gebot nicht nachgelebt werden. Basilius stellt die Frage : « Wer
wollte daher das müßige und fruchtlose Leben dem fruchtbaren und nach
dem Gebote des Herrn eingerichteten vorziehen »198 Schärfer könnte
man die anachoretische Lebensweise nicht ablehnen. Pachomius ist

192 Vgl. Bousset: Apophthegmata Tübingen, 1923, S. 336.
193 R. F. 7, 929 A.
194 Der Satz : "Ov èm TT)? povwaecoç sijpeïv ibiopov, p.7) 7rpoevco0évra v.axà tôv

ßlov ist nicht leicht zu übersetzen. Garnier (MG 31, 93 OB) gibt ihn so wieder: «Talem
autem in solitudine reperire difficillimum est, si prius in vitae societatem adjunctus
non fuerit. » V. Grone übersetzt ihn folgendermaßen : « Ein solcher ist in der
Einsamkeit schwerlich zu finden, wenn er nicht schon vorher im Leben verbunden war. »

BKV, Ausgewählte Schriften des hl. Basilius des Großen, 2. Bd. Kempten 1877.
D. Amand : L'ascèse monastique de Saint Basil, Maredsous 1948, S. 121.: «II est
excessivement difficile de trouver un tel guide dans la solitude, à moins peut-être
que, dans la vie commune, on ne soit mis au préalable sous la direction d'un
père spirituel. » In der Anm. 66 sagt er allerdings : « Je ne me dissimule pas le
caractère conjectural de cette traduction d'un texte assez énigmatique. » S. 121.
D. Amand denkt an den Fall, wo der Einsiedler vorher Zönobit war. Vielleicht
könnte man das pf) TtpocvoOcvTa xarà xöv ßtov so wiedergeben : Wenn er nicht
schon vorher auf Lebenszeit geeint war. Der Sinn des Satzes ist wohl der : Es
ist für einen Anachoreten schwer, einen Seelenführer zu finden, wenn er nicht
schon vorher einen hatte, der ihm auch weiterhin bleibt.

195 R. F. 7, 929 B.
196 929 B.



96 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

nicht so weit gegangen, dem anachoretischen Leben jeden Wert
abzusprechen. Basilius aber nennt es müßig und unfruchtbar. Müßig, weil
seiner Auffassung nach der Einsiedler nur für sich lebt ; unfruchtbar,
weil der Anachoret, wie Basilius glaubt, für seine Mitmenschen ohne

Nutzen ist. Daß diese Meinung des hl. Basilius nicht in allem den
Tatsachen entspricht, ist uns bei der Beurteilung der ersten drei Gründe, die

er für die Vorzüglichkeit des Zönobitentums anführt, klar geworden.

Richtig an seiner strengen Beurteilung des Anachoretentums ist, daß in
dieser Lebensweise die Gefahr der Unfruchtbarkeit und des Müßiggangs

größer ist als in der zönobitischen.

Fünfter Grund : Wir alle bilden einen Leib, dessen Haupt Christus
ist. Wir sind nur dann einzeln aneinander Glieder, wenn wir im Heiligen
Geist zu einem Leib vereinigt sind. Die Anachoreten tragen dieser
übernatürlichen Tatsache keine Rechnung. Da sie ihrer eigenen Neigung
folgen, können sie den Mitmenschen nicht dienen und auch die

Unterwürfigkeit unter das Haupt, Christus, nicht aufrecht halten 197. « Denn
weder können wir als Anachoreten in der Trennung voneinander mit
den Verherrlichten uns freuen, noch mit den Leidenden mitleiden, da ja
natürlicherweise niemand den Zustand des andern wissen kann. »188

Diese Begründung ist wieder ganz biblisch. Basilius meint, das Anachore-

tentum stehe im Gegensatz zum Dogma vom « Corpus Christi mysti-
cum ». Mit dieser Beweisführung geht Basilius weit über alle anrike
Philosophie hinaus. Wenn auch Piatons Philosophen dem Staat dienen,
und die stoischen Weisen gegen ihre Mitmenschen gütig sein sollen, so

sind sie als Aristokraten des Geistes mehr auf ihre eigene Vervollkommnung

eingestellt und sehen überlegen auf die Masse des gewöhnlichen Volkes

herab, das aus Toren besteht. Für Basilius sind aber alle Menschen

Glieder des mystischen Leibes, denen man in aller Liebe dienen soll.

Basilius geht jedoch zu weit, wenn er behauptet, der Anachoret könne
den andern Gliedern des mystischen Leibes nicht nützlich sein 199. Kann
doch auch der Einsiedler durch sein Gebet den Menschen helfen. Daß
Basilius auch für diese Aufgabe des Mönchtums, fürbittend für Kirche
und Welt einzutreten, Verständnis hat, zeigen uns zwei seiner Briefe.
Im Brief 256 schreibt er an von den Arianern verfolgte Mönche, sie sollten

Tag und Nacht dafür beten, daß die arianische Verfolgung aufhöre,
dem Volk die vertriebenen Hirten wiedergegeben würden und die Kirche

19' 929 C.
198 9 2 9 D. 932 A.
199 9 2 9 D.



nach der Lehre Basilius des Großen 97

ihre frühere Würde zurückerhalte. Wörtlich schreibt er : « Ich bin
überzeugt : Wenn eine Stimme gefunden wird, die den guten Gott gnädig
stimmt, wird er uns sein Erbarmen nicht mehr lange vorenthalten,
sondern uns mit der Prüfung auch den guten Ausgang schenken, damit wir
durchhalten. » 200 Im Brief 284 bittet er einen Steuerbeamten um
Steuerbefreiung für Mönche. Darin stehen die Worte : « Ich weiß, daß du
Menschen, die ein solches Leben [der Entsagung] führen, mehr als alle andern
verehrst, und daß du sie dir als Helfer erwerben willst, die fähig sind,
durch ihre dem Evangelium entsprechende Lebensweise den Herrn zu
besänftigen. »201

Sechster Grund : Nur der Zönobit kann die charismatischen Gaben

in den Dienst der Allgemeinheit stellen. Die dem Einsiedler verliehenen
Gaben sind nutzlos 202. Einer kann nicht alle Geistesgaben empfangen.
In der Gemeinschaft erfüllt sich das Wort des Apostels : « Dem einen
wird verliehen das Wort der Weisheit, dem andern das Wort der
Erkenntnis, dem andern der Glaube, einem andern Weissagung, dem andern
die Gabe zu heilen usw. » (1 Kor. 12, 8-10). Bei den Zönobiten kommt das

Charisma des Einzelnen der ganzen Gemeinschaft zugute ; und diese

Geistesgaben werden ja nicht für den persönlichen Nutzen, sondern zum
Wohl der Vielen geschenkt 203.

Siebenter Grund : Das gemeinsame Leben ist vorteilhafter für die

Erhaltung der Tugenden. Wer in Sünden fällt, wird von seinen
Mitbrüdern getadelt ; der Gerechte aber gewinnt eine feste Überzeugung,
da viele seine guten Handlungen billigen 204.

Achter Grund : Der Einsiedler kann leicht ein Opfer seiner

Selbsttäuschungen werden. Da ihn niemand auf seine Fehler aufmerksam
macht, fällt er in Selbstgefälligkeit 205.

Neunter Grund : Der Einsiedler kann die Tugenden der Demut und
der Barmherzigkeit nicht üben. Das Beispiel des Herrn, welcher seinen

Jüngern die Füße wusch, kann er nicht nachahmen. « Wen willst du denn

waschen, wen bedienen, gegen wen der letzte sein, wenn du einsam für
dich lebst »

206

200 Ep. 256, MG 32, 944 C, 945 A.
201 Ep. 284, MG 32, 1020 C.
202 R. F. 7, MG 31, 932 A.
203 9 3 2 AB.
204 9 3 2 BC.
205 9 3 2 CD.
206 9 3 3 A.

7



98 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

Am Schluß der 7. Regel zählt Basilius in einer begeisterten Synthese
noch einmal die Vorteile des zönobitischen Lebens auf. « Das Schöne und
Angenehme aber, das Zusammenwohnen der Brüder nämlich, welches

der heilige Geist mit einer Salbe vergleicht, die vom Haupt des

Hohenpriesters duftet (Ps. 132, 1, 2), wie wird dieses beim Wohnen in der
Einsamkeit erfüllt werden Ein Kampfplatz also, ein guter Weg zum
Fortschreiten, eine beständige Übung und Pflege der Gebote des Herrn ist
das Zusammenleben der Brüder. Es hat zum Zweck die Ehre Gottes
nach dem Befehl unseres Herrn Jesus Christus, der da sagt : 'So leuchte
euer Licht vor den Menschen, damit sie eure guten Werke sehen und
euren Vater preisen, der im Himmel ist' (Mt. 5, 16). Es bewahrt auch die
Lebensweise der in der Apostelgeschichte erwähnten Heiligen, von denen

geschrieben steht : 'Alle aber, welche glaubten, waren beisammen und
hatten alles gemeinsam' (Apg. 2, 44) ; und ferner : 'Die Menge der
Gläubigen aber war ein Herz und eine Seele ; auch nannte keiner von
seinem Besitz etwas sein eigen, sondern ihnen war alles gemeinsam'
(Apg. 4, 32) » 207.

Dieser Abschnitt ist von größter Bedeutung. Basilius legt in ihm
nicht nur den Vorrang der zönobitischen Lebensweise, sondern auch das

Wesen und das Ziel seiner Stiftung überhaupt dar. Das Kloster ist ein

Kampf- und Übungsplatz, in dem die göttlichen Gebote aufs
vollkommenste befolgt werden sollen. Zweck des zönobitischen Mönchtums
ist die Verherrlichung Gottes. Je mehr die Mönche durch das gute
Beispiel ihrer Mitbrüder zum Vollkommenheitsstreben angeregt werden,
desto mehr wird Gott verherrlicht. Aber auch das Kloster als Ganzes

veranlaßt durch das Beispiel vorgelebter Gottes- und Nächstenliebe die
Welt zum Lobe des himmlischen Vaters. Nirgends in seinen Werken gibt
Basilius seinen Mönchen ausdrücklich als Ziel das Apostolat und die
Karitas. Aber mit logischer Konsequenz ergeben sich diese Aufgaben aus

der zönobitischen Struktur seiner Klöster. Sobald das Mönchtum zöno-

bitisch wird, strahlt es seinen Geist viel mehr in die Welt hinaus, als in
seiner anachoretischen Form, abgesehen von einigen ganz berühmten

Anachoreten, wie z. B. Antonius.
Basilius will sein Kloster nach dem Vorbild der Urgemeinde von

Jerusalem gestalten. Das zeigt uns diese 7. Frage mit aller Deutüchkeit. Die
Mönche sollen wie die ersten Christen in Liebe geeint, em Herz und eine

Seele sein. Die Einheit wird bewirkt durch den Heiligen Geist, welcher

207 9 3 3 BC.



nach der Lehre Basilius des Großen 99

einzelnen Mönchen Charismen mitteilt, die sie zum Wohl der ganzen
Gemeinschaft gebrauchen sollen. In nicht weniger als neun Argumenten
hat Basilius den Vorrang des zönobitischen vor dem anachoretischen
Leben bewiesen. Wenn auch nicht alle Argumente die gleiche Beweiskraft
haben, so geht doch aus ihnen hervor, daß in der zönobitischen Lebensart
das Gebot der Liebe bessert erfüllt werden kann, als in der anachoretischen.

Allerdings gilt das nur im allgemeinen, denn auch ein Anachoret
kann durch sein Gebet und seine Buße, aber auch durch die Belehrung
von Anfängern im Mönchsleben, oder durch Ratspenden an Weltleute,
die ihn aufsuchen, das Gebot der Nächstenliebe befolgen 208. Die
Auffassung des hl. Basilius hat sich soweit durchgesetzt, daß auch Mönche,
die vom Vorrang der Anachorese überzeugt waren, wie etwa Evagrius,
doch das Zönobium als beste Vorbereitung für die Anachorese
betrachteten209. Aber die restlose Ablehnung der Anachorese durch Basilius210

ist auch von St. Benedikt, der doch die Zönobiten das «fortissimum

genus » nennt, nicht übernommen worden 211.

Sicher ist es ein großes Verdienst des hl. Basilius, daß er die Lehre
vom mystischen Leib Christi in seiner Regel ausdrücklich verwertet und
so die Notwendigkeit und die Nützlichkeit des gemeinsamen Lebens
theologisch begründet. Weil er ganz im Geiste des Neuen Testamentes die
Vollkommenheit in der Liebe sieht, ist er der Gefahr entgangen, die
Gnosis allzu hoch einzuschätzen.

208 Vgl. oben [FZPT 1960] S. 304-306.
209 Tract, ad Eulogium 31, MG 79, 1133 D, 1136 A.
210 In der R. B. 74, MG 31, 1133 D, lehnt Basilius noch einmal mit Berufung

auf R. F. 7 das anachoretische Leben mit unmißverständlicher Entschiedenheit ab.
Deshalb bietet eine Stelle in der Rede 43 des hl. Gregor von Nazianz gewisse
Schwierigkeiten. Dort lobt Gregor den hl. Basilius, weil er das Einsiedlerleben mit dem
zönobitischen verbunden habe, indem er ganz in der Nähe von Zönobitenklöstern,
KlöstervonAnachoretenbaute: aax7)TY)ptaxat povacrcfjpia SEipàpcvoç pèv où roSppco
8è Ttöv xoivamxwv xat (uyiSov oùSè focmep tei/tcov tivI placo xaüxa ScaXaßchv
xat àn' àXXfjXcov /copierai;, àXXà 7tX7]atov crovàijiaç xat Sta^EÙÇaç • tva [Ayjts tö
cpiXùaocpov àxotvcôvrjxov fj pf)TS to rrpaxTtxèv àipiXôaoepov • âxxresp 8è yrj xal 6â-
Xaacra xà Trap éauTÔiv àXXf)Xoiç àvTiScSùvTEÇ stç piav 86Çav ©sou auvxpé/coaiv.
Or. 43, 62, 5 (Boulenger, 188). Da der hl. Basilius in seinen Werken nirgends etwas
von einer solchen Verbindung von anachoretischem und zönobitischem Klosterleben

schreibt, muß man wohl annehmen, daß Gregor in der oben zitierten
Stelle zeigen will, daß Basilius in seiner Stiftung die Vorteile beider Lebensformen

organisch verbunden haben. Von den Einsiedlern hat er die strenge
Abgeschiedenheit von der Welt und das Ideal ständiger Gebetsvereinigung mit Gott ;

das gemeinsame Leben bietet seinen Mönchen die schönste Gelegenheit zur
Ausübung echt christlicher Bruderliebe. Vgl. Giet : Les idées et l'action sociales de
St. Basile, Paris 1941, S. 185-187.

211 St. Benedict Regula c. 1.



100 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

Das Leben in der Mönchsgemeinde des hl. Basilius soll nach dem
Vorbild der ersten Christen von gegenseitiger Liebe beseelt sein. Wie
diese brüderliche Liebe innerhalb des Klosters und nach außen betätigt
wird, findet in den folgenden Abschnitten seine Darstellung.

b) Die Liebe der Obern gegen die Mönche

Die Zönobiten leben unter einem Vorsteher, dem sie Gehorsam
leisten müssen und der sie auf ihre Fehler aufmerksam macht212. Der
gewöhnliche Mönch muß für seine eigene Seele sorgen, der Obere hat die

Verantwortung für die Seelen aller Brüder. Er muß vor Gott für jeden
einzelnen Rechenschaft ablegen. Ist einer von den Mönchen in eine
Sünde gefallen, weil ihm der Vorsteher das Gericht Gottes nicht
verkündigt hatte, oder lehnt er hartnäckig jede Besserung ab, weil der
Obere nicht alles getan hat, was in seiner Macht stand, so wird das Blut
dieses Mönches von seinen Händen gefordert. Der Vorsteher, welcher
immer aus Liebe handelt, tadelt freimütig die Fehler seiner Untergebenen.

Sein Vorbild ist der Apostel, welcher von sich sagen konnte ; « Sind
wir doch Kinder geworden in eurer Mitte, wie wenn eine Amme ihre
Kinder pflegt. Also euer begehrend waren wir bereit, euch nicht nur das

Evangelium Gottes, sondern auch unser Leben zu schenken » (1 Thess.

2, 7, 8). Wie ein Vater soll sich der Vorsteher gegen seine Mönche
erweisen. Wenn ein Kind im Begriff ist hinabzustürzen, oder wenn es schon

gestürzt ist, so tut ein guter Vater alles, um es zu retten. Wäre es ein

nicht viel schrecklicheres Vergehen, eine in den Abgrund der Sünde
gefallene Seele dem Verderben zu überlassen? So muß der Vorsteher über
die Seele jedes einzelnen wachen und für die Rettung jedes Mönches

besorgt sein. Sein Eifer muß soweit gehen, daß er bereit ist, sein Leben für
die Brüder hinzugeben, da der Herr verlangte, daß man sein Leben
für seine Freunde hingebe (Jo. 15, 13) 213. Sieht sich ein Vorgesetzter
genötigt, einen Bruder zu bestrafen, so soll ihn die Gesinnung des Psalmi-
sten erfüllen, der sagt : « Ich sah die Unverständigen -und wurde
bekümmert, weil sie deine Worte nicht beobachteten » (Ps. 118, 158). Den
Strafbaren gegenüber habe er die Einstellung eines Vaters und Arztes.
Durch Mitleid und Erbarmen suche er seine Söhne zu heilen 214.

Damit die Mönche in aller Sicherheit den Weg der göttlichen Gebote

gehen können, muß sie der Vorsteher darin unterweisen. Er soll die Brü-

212 R. F. 43, MG 31, 1028 BCD, 1029 AB.
213 R. F. 25, 984 CD, 985 ABC.
214 R.B. 99, 1152 B.



nach der Lehre Basilius des Großen 101

der mit der Tröstung der Rede beglücken 215. Die Einleitung zu den

ausführlichen Regeln zeigt uns, daß Basilius in der Stille der Nacht
Konferenzen hielt, um seine Söhne über den Weg der Vollkommenheit zu
belehren 216. Es ist die Aufgabe des Obern, die Gerichte Gottes zu
verkünden, nach den Worten des Apostels : « Drei Jahre lang, Tag und Nacht
habe ich nicht aufgehört, mit Tränen einen jeden von euch zu ermahnen »

(Apg. 20, 31) 2V
Die Erklärung der Grundsätze des Evangeliums genügt nicht, um

die Mönche zur Höhe der Vollkommenheit zu führen. Jeder hat seinem

Charakter und seinen Anlagen gemäß besondere Schwierigkeiten. Deshalb

braucht er einen Führer, welcher im geistlichen Leben erfahren ist. Der
Klostervorsteher soll daher auch die Seelenführung seiner Mönche
übernehmen 218. Kein Mönch darf die Regungen seiner Seele geheimhalten,
sondern soll sie dem Vorsteher oder älteren Brüdern mitteilen, welche

voll Güte und Mitleid sind 219. Neben dem Vorsteher sind also noch ältere
Mönche mit der geistlichen Führung der Brüder beauftragt 220.

Basilius verlangt von den Klostervorstehern und den Brüdern, welche

mit der Seelenführung der jüngern Mönche beauftragt sind, eine

echt seelsorgliche Einstellung. Kraft ihres Amtes dürfen sie sich nicht
immer der Muße der Beschauung hingeben. Was sie durch langjährige
Übung der Askese, durch eifrige Lektüre der heiligen Schrift und durch
ständigen Gebetsverkehr mit Gott empfangen haben, müssen sie ihren
Brüdern in selbstloser Liebe mitteilen 221. Sie üben tatsächlich, wenn man
eine viel spätere Terminologie gebrauchen will, das gemischte Leben,

allerdings nur im Bereich des Klosters. Aber die Entwicklung geht mit
einer gewissen Notwendigkeit weiter. Erfüllt ein guter Klostervorsteher,
der mit väterlicher Liebe seine Mönchsgemeinde leitet, nicht alle
Voraussetzungen, die für einen tüchtigen Bischof notwendig sind Ist das

beschauliche Leben im Kloster mit seiner Pflege des Gebetes und der Schriftlesung,

mit seiner Askese und Seelenkultur nicht die beste Vorbereitung
für das Amt eines Seelenhirten So ist es nicht zu verwundern, daß die

216 R. F. 45, 1032 BC.
216 R. F. Prooemium, 889 A.
217 889 A.
218 B. P. Humbertclaude : La doctrine ascétique de Saint Basile de Césarée,

Paris 1932, S. 131-166.
219 R. F. 26, Titel, 985 C.
220 9 8 5 D, vgl. R.B. 110, 1157 A. Vgl. darüber auch Humbertclaude : La

doctrine [Anm. 218] S. 139-155.
221 R.B. Prooemium, MG 31, 1018 A.



102 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

Kirche bald viele ihrer Bischöfe aus den Reihen der Mönche holte. Sie

hat auch Basilius seiner Einsamkeit entrissen und an die Spitze einer
großen Diözese gestellt.

c) Die Liebe der Mönche untereinander

Das Leben der Zönobiten ist dem der Anachoreten vorzuziehen,
weil es für die Betätigung der Nächstenhebe mehr Möglichkeit bietet 222.

In den kurzgefaßten Regeln gibt Basilius einige Anweisungen über die

praktische Ausübung der Nächstenliebe unter den Mönchen.
Sie sollen einander dienen wie dem Herrn selbst, der sagt : « Was

ihr einem dieser geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan »

(Mt. 25, 40) 223. Die gegenseitige Liebe gleiche der Christi, der von seinen

Jüngern verlangte : « Liebet einander, wie ich euch geliebt habe.
Niemand hat eine größere Liebe, als wer sein Leben hingibt für seine Freunde

» (Joh. 15, 12, 13) 224. In der 163. Regel geht Basilius zuerst auf ein
natürliches Motiv der Nächstenliebe ein, wendet sich dann aber
übernatürlichen Beweggründen zu. « Hat der Bruder uns Gutes erwiesen, so

sind wir ihm schon als Menschen Liebe schuldig, welche auch die Heiden

beobachten, wie der Herr im Evangelium zeigt, indem er sagt : 'Wenn
ihr die liebt, welche euch lieben, welcher Lohn gehört euch Denn auch
die Sünder lieben diejenigen, welche sie lieben' (Luk. 6, 32). Hat er uns
aber Böses getan, so müssen wir ihn nicht allein des Gebotes wegen,
sondern sogar als noch größeren Wohltäter lieben, wenn wir dem Herrn
glauben wollen, der sagt : 'Selig seid ihr, wenn euch die Menschen schmähen

und verfolgen und alles Böse gegen euch aussagen um meinetwillen.
Freut euch und frohlocket, denn euer Lohn ist groß im Himmel' »

(Mt. 5, 11, 12) 22ä. In der 178. Frage erklärt Basilius das Pauluswort :

« Einer trage des anderen Last » (Gal. 6, 2) so : « Die Sünde ist schwer und
zieht die Seele in die Hölle hinab. Wir tragen die Sünde eines andern,

wenn wir ihn zur Bekehrung veranlassen. So erfüllen wir das Wort
Christi : 'Ich bin nicht gekommen die Gerechten zur Buße zu rufen,
sondern die Sünder' » (Luk. 5, 32) 226. Wer einen fehlenden Mitbruder
zurechtweist, soll es mit tiefem Mitleid tun, so wie der heilige Paulus, der

sagte : « Wenn ein Glied leidet, leiden alle mit » (1 Kor. 12, 26), und :

« Wer wird geärgert, ohne daß ich brenne » (2 Kor. 11, 29) 227.

222 9 2 8 D. 933 C.
224 R.B. 162, 1188 C.
226 R.B. 178, 1201 AB.

223 R.B. 160 ; 1188 A.
225 R.B. 163 ; 1189 AB.
227 R.B. 218 ; 1204 C.



nach der Lehre Basilius des Großen 103

Uneinigkeit im Kloster widerspricht der Lehre der Heiligen Schrift.
Denn der Herr sagte : « Gib Vater, daß wie ich und du eins sind, so auch
sie in uns eins seien » (Jo 17, 21), und der Apostel schrieb : « Seid

einmütig und einhellig » (Phil. 12, 2). Auch die Apostelgeschichte berichtet
von den ersten Christen : « Die Gläubigen waren ein Herz und eine Seele

» (Apg. 4, 32) 228.

Der wahre Mönch erweist seine Liebe nicht nur dem Gerechten,
sondern auch dem Sünder bis zum Tod. Er ahmt so die Liebe Gottes zu uns
nach, der seinen Sohn für uns sterben ließ, da wir noch Sünder waren
(Rom. 5, 8, 9) 229.

Wenn Basilius von der Nächstenliebe spricht, so beruft er sich
immer wieder auf die Worte des Herrn, die Lehre des heiligen Paulus und
das Beispiel der ersten Christen. Zwar handelt er in den angeführten
Stellen nur von der Liebe, welche unter den Mönchen herrschen soll.
Aber diese kann nicht an den Klostermauern Halt machen, sie drängt
auch nach außen und umfaßt die Gläubigen in der Welt, welche auch
Glieder des mystischen Leibes sind. Das wird sichtbar in des hl. Basilius
Regeln über die Klosterschule und die Aufnahme der Gäste.

d) Die Klosterschulen

Schon Pachomius hatte von seinen Mönchen eine gewisse Bildung
verlangt. Jeder mußte imstande sein, die Heilige Schrift zu lesen. Trat
ein Analphabet ein, so mußte ihm Unterricht im Lesen gegeben werden

230. So stellt sich auch Basilius das Problem der Bildung seiner

Mönche. In der 15. ausführlichen Regel wird die Frage gestellt, in
welchem Alter man den Eintritt ins Kloster erlauben soll. Er gibt folgende
Antwort : « Da der Herr sagt : 'Lasset die Kindlein zu mir kommen'
(Mk. 10, 14) und der Apostel den lobt, welcher von Kindheit an die

Heiligen Schriften gelernt hat (2 Tim. 3, 14), ferner die Kinder in der
Lehre und Zucht des Herrn zu erziehen befiehlt (Eph. 6, 4), so halten
wir jede Zeit, auch die des ersten Alters, für geeignet, diejenigen
aufzunehmen, welche zu uns kommen, so daß wir nach dem Beispiel Jobs
Väter der Waisen werden » (Job. 29, 12) 231. Wenn Eltern ihre Kinder
dem Kloster zur Erziehung anvertrauen, so werden auch sie angenom-

228 R. B. 183, 1204 D, 1205 A.
229 R.B. 186, 1205 D, 1208 A.
230 Praecept. 139 [ed. Boon] S. 49-50.
231 R. F. 15, 952 AB.



104 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

men, aber nur vor vielen Zeugen. Diese Kinder nimmt man nicht sofort
in die Klostergemeinde auf, sondern bringt sie in besonderen Wohnungen
unter, wo sie in aller Gottesfurcht erzogen werden. Ihre Erziehung wird
einem älteren Mönch anvertraut, der sich besonders durch Sanftmut
auszeichnet und mit kluger Rede und väterlicher Milde die Fehler der Schüler

zu bessern versteht. Die Klosterschüler nehmen an den für den Tag
vorgeschriebenen Gebetsübungen der Mönche teil, « denn durch den Eifer
der Älteren gewöhnen sich die Kinder an Zerknirschung, wie denn die
Älteren von den Kleinen bei ihren Gebeten nicht wenig unterstützt
werden » 232. Nachdem die Schüler zu einer gewissen Reife gelangt sind,
können sie nach freier Überlegung das Gelübde der Jungfräulichkeit
ablegen und werden dann endgültig in die Klostergemeinde aufgenommen 233.

In welchen Wissenschaften werden die Klosterschüler unterrichtet

« Auch der wissenschaftliche Unterricht muß dem Zwecke

entsprechen ; so müssen sie gewöhnt werden, sich der Worte aus der Schrift
zu bedienen, statt Fabeln müssen ihnen die Geschichten bewunderungswürdiger

Handlungen erzählt werden, und sie sind in den Sätzen aus den

Sprüchen zu unterweisen. » 231 Basilius verlangt also hier von den Schülern,

die für das Klosterleben vorbereitet werden, keine klassische

Bildung. Die Kenntnis der Heiligen Schrift genügt. Steht Basilius der klas-
sichen Bildung überhaupt ablehnend gegenüber Er hat seine Einstellung

zur profanen Bildung in seinem Mahnwort an die Jugend über den

nützlichen Gebrauch der heidnischen Literatur dargelegt. Das Studium
der Klassiker ist notwendig und nützlich als Vorbereitung für das

Verständnis der Heiligen Schrift. Er hat die gleiche Ansicht wie Klemens

von Alexandrien 235. « Zu jenem Leben [dem ewigen] weisen nur den

Weg die Heiligen Schriften mit ihren geheimnisvollen Lehren. Solange
wir aber wegen des [jugendlichen] Alters nicht imstande sind, die Tiefe
ihres Sinnes zu erlauschen, üben wir zunächst unser geistiges Auge an
anderen Schriften, die den ersteren nicht ganz fremd, sondern gleichsam
als deren Schatten und Spiegel gegenüberstehen, und machen es so denen

nach, die sich auf den Kampf einüben : haben solche in Hand- und
Fußbewegungen sich gut geübt, dann haben sie beim Kampf den Nutzen
von solchen Übungen Wie die Färber erst sorgfältig vorbereiten, was
sie einmal färben wollen so müssen auch wir uns, soll uns der Ruhm

232 9 5 2 BCD, 953 AB.
233 9 5 6 BCD.
234 9 5 3 CD.
235 Strom. VI, 82 (ed. O. Stählin S. 472, 24-473, 9).



nach der Lehre Basilius des Großen 105

der Tugend unauslöschlich verbleiben, zuvor dieser Profanliteratur widmen

; erst dann können wir auf die heiligen und geheimnisvollen Lehren
horchen. Erst müssen wir uns daran gewöhnen, die Sonne im Wasser zu
sehen, ehe wir unsern Blick auf das Licht selbst halten. » 236 Aber es

dürfen nicht unterschiedslos alle Schriften der Heiden gelesen werden,
sondern nur jene Werke, wo Mahnungen zur Tugend und tugendhafte
Beispiele zu finden sind. « Ja ganz nach dem Vorbild der Bienen müßt
ihr mit jenen Schriften umgehen. Diese fliegen ja nicht allen Blumen
unterschiedslos zu, noch wollen sie die, welche sie besuchen, ganz
wegtragen, vielmehr nehmen sie nur soviel mit, als sie verarbeiten können,
und lassen das andere gern zurück. Wollen wir klug sein, dann eignen
auch wir uns aus jenen Schriften nur das uns Passende und der Wahrheit
Verwandte an, übergehen aber das Andere. » 237 Basilius vertritt mit
diesen Worten die damals im allgemeinen herrschende Auffassung der
Kirche. Wenn es auch Stimmen gab, die sich gegen die klassische

Bildung sehr ablehnend verhielten - denken wir an das Tertullians Wort :

« Quid ergo Athenis et Hierosolymis » 238 so schickte man doch, auch
nachdem das Christentum Reichsreligion geworden war, die Kinder oft
zu heidnischen Lehrern, und viele Christen erklärten als Lehrer die
heidnischen Klassiker. Julian der Apostat versuchte ja gerade dadurch dem
Christentum einen tödlichen Schlag zu versetzen, daß er durch ein
Gesetz im Jahre 362 den Christen verbot, in den Klassikern zu unterrichten

239.

In der 15. Regel, die Basilius wohl etliche Jahre vor den Mahnworten
an die Jünglinge geschrieben hat 24°, schließt er jede klassische Bildung
aus, während er sie in den Mahnworten geradezu als notwendige
Vorbereitung für die Kenntnis der Heiligen Schrift bezeichnet. Wir müssen
wohl annehmen, daß Basilius in den ersten Jahren seines monastischen
Lebens die Lektüre der Klassiker als unvereinbar mit dem vollkommenen
Leben hielt, daß er aber später in diesem Punkte seine Meinung wieder
änderte.

Hat er nur solche Knaben in seine Klosterschulen aufgenommen,
die Mönche werden wollten In den kurzgefaßten Regeln wird einmal

236 Mahnworte an die Jugend, n. 2. Der Gedanke : « Zuerst müssen wir uns
daran gewöhnen, die Sonne im Wasser zu sehen, ehe wir unsern Blick auf das Licht
selbst halten», ist eine Reminiszenz an Piatons Höhlengleichnis. Staat VII, 514a.

237 Mahnworte an die Jugend, n. 3.
238 De praescript. haeret. 7.
239 Lex. f. Theol. u. Kirche 2. Aufl., V, 708.
240 MG 31, 953 D.



106 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

i
die Frage gestellt : « Soll in der Brüderschaft ein Lehrer für weltliche
Kinder sein »241 Die Antwort lautet : « Nur wenn die Eltern der Kinder
vom Wort des Apostels überzeugt sind : 'Ihr Väter, reizet eure Kinder
nicht zum Zorn, sondern erzieht sie in der Liebe und in der Zucht des

Herrn' (Eph. 6, 4), und ihre Kinder von den Mönchen in diesem Sinne
erziehen lassen wollen, und wenn die Mönche davon überzeugt sind, daß
sie diese Kinder in der Lehre des Herrn erziehen können, soll dies
geschehen. Sie beobachten dann das Wort Christi : 'Lasset die Kinder zu
mir kommen und hindert sie nicht ; denn ihrer ist das Himmelreich' »

(Mt. 19, 14) 242. Basilius gestattet also die Aufnahme von Kindern in die
Klosterschule, die wieder in die Welt zurückkehren wollen. Er tut das

aus dem Beweggrund der Liebe und des Gehorsams dem Willen Christi
gegenüber, der die Kinder ganz besonders liebte. Diese Bestimmung der

kurzgefaßten Regel ist wieder ein deutlicher Beweis dafür, wie sich
Basilius als monastischer Gesetzgeber immer auf das Evangelium stützt.
Es scheint, daß die weltlichen Kinder eine eigene Schule hatten (man
hätte im Mittelalter gesagt : eine äußere Schule), denn die Frage 292

hat die Überschrift : « Ob in einer Brüderschaft ein Lehrer für weltliche
Kinder sein soll. » 243 Der Lehrer, welcher in der 15. der ausführlichen
Regeln erwähnt wird, ist nur für Kinder da, welche im Kloster bleiben
wollen 244. Vielleicht wurde in der äußeren Schule das Lehrprogramm
durchgeführt, welches Basilius in seinen Mahnworten an die Jünglinge
entwickelt, während in der inneren Schule nur die Heilige Schrift gelesen
und erklärt wurde. Aber die äußeren Klosterschulen konnten sich im
Orient nicht recht entwickeln, denn schon im Jahre 451 verbot das Konzil

von Chalzedon den Mönchen, Kinder zu erziehen, welche nicht im
Kloster bleiben wollten 245.

e) Wohltätigkeit und Gastfreundlichkeit

Basilius wünscht, daß seine Mönche auch die Armen unterstützen.
Er spricht davon in der 42. Frage der ausführlichen Regeln, in der die

Gesinnung beim Arbeiten behandelt wird. Die Arbeit hat zwei Ziele :

Die Beschaffung des Lebensunterhaltes und die Erfüllung des Gebotes

der Nächstenliebe. Die größere Bedeutung mißt Basilius diesem zweiten

241 12 8 8 B.
242 1 2 8 8 B.
243 Vgl. Giet : Les idées [Anm. 210] S. 195-198.
244 MG 31, 953 B.
245 Marrou : Histoire de l'éducation dans l'antiquité, Paris 1948, S. 438.



nach der Lehre Basilius des Großen 107

Zweck bei. « Indessen muß man wissen, daß der Arbeiter nicht arbeiten
soll, um sich dadurch das Lebensnotwendige zu beschaffen, sondern um
das Gebot des Herrn zu erfüllen, der sagt : 'Ich war hungrig, und ihr
habt mir zu essen gegeben' (Mt. 25, 35). Denn für sich selber ängstlich
besorgt sein, ist vom Herrn verboten mit den Worten : 'Sorgt nicht
ängstlich für euer Leben, was ihr essen, und für euren Leib, was ihr
anziehen sollt !' und : 'Denn nach all dem trachten die Heiden' (Mt. 6,

25, 32). Daher muß jeder als Zweck der Arbeit die Unterstützung der

Dürftigen im Auge haben, nicht aber die Beschaffung des eigenen Bedarfs.
Auf diese Weise wird er sowohl dem Vorwurf der Eigenliebe entgehen,
als auch den Segen der Bruderliebe vom Herrn empfangen, der sagt :

'Was ihr einem meiner geringstenBrüder getan, das habt ihr mir getan. '»246

In den Fragen 312 und 313 der kurzgefaßten Regeln spricht Basilius

von den Gästen des Klosters. In der ersten wird verlangt, man solle die

Gäste, welche Freunde Gottes sind, zum Gebet ermahnen, und in der
zweiten wird den Mönchen die Unterbrechung der Arbeit dann gestattet,
wenn es die Sorge für die Seelen der Gäste erfordert, da es ja in der
Apostelgeschichte heißt : « Es geht nicht an, daß wir vom Worte Gottes ablassen

und den Tisch besorgen » (Apg. 6, 2) 247. Auch aus den ausführlichen

Regeln erfahren wir, daß die Gäste seelsorglich betreut wurden. Es wird
dort bestimmt, daß der Stellvertreter des Klosterobern in dessen Abwesenheit

die Gäste erbaue, welche nach geistlicher Betreuung verlangen.248
Diese Grundsätze wurden besonders dann verwirklicht, als Basilius

Bischof von Cäsarea war. Das erfahren wir aus dem Brief 94. Seine Gegner

hatten ihn beim Archonten Elias angeklagt, daß er durch den Bau
eines großen Hospizes außerhalb der Stadt Cäsarea dem Staate schade.

Im erwähnten Brief sucht sich Basilius vor dem Archonten zu
rechtfertigen. Wir lesen da, daß zum Hospiz eine prachtvolle Kirche gehöre,
ein dem Vorsteher reserviertes Haus und die Gebäude für die Mönche.
Es gab dazu noch Häuser für die Fremden und die Kranken. Ihnen stellte
Basilius Pfleger und Ärzte zur Verfügung 249. Damit es diesem großen
Unternehmen an gar nichts fehle, ließ der Bischof auch Werkstätten
bauen, in denen verschiedene Handwerke ausgeübt werden konnten 250.

Mit der Errichtung dieses Hospizes und Krankenhauses hat der Bi-

246 R. F. 42, 1024 D, 1025 A.
247 R. B. 312, 313 ; 1305 AB.
248 R. F. 45, 1032 B.
249 Ep. 94. MG 32, 488 B.
250 488 C.



108 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

schof von Cäsarea das Mönchtum auch in den Dienst der leiblichen Karitas

gestellt251.

Im Brief 2 preist Basilius das Leben der Einsamkeit in seiner zöno-
bitischen Form mit der Sprache und Ausdrucksweise der Philosophen.
In seinen Regeln ist von der Philosophie nicht mehr viel zu spüren, dafür
werden auf jeder Seite die Heiligen Schriften, vor allem die Evangelien
und die Paulusbriefe, zitiert. Auch in den Regeln wird die Notwendigkeit

der Einsamkeit betont, denn nur durch die Trennung von der Welt,
ihren Vergnügen und Sorgen kann der Mönch ständig vor Gott wandeln,
an ihn denken und alles aus Liebe zu ihm in vollkommener Weise tun.
Basilius will in seinen monastischen Schriften seinen Mönchen nichts
anderes zeigen, als den Weg zur vollkommenen Gottesliebe. Aber weil
jeder Gläubige ein Glied am mystischen Leibe Christi ist, muß der Mönch
alle Mitmenschen lieben, zunächst seine Mitbrüder, dann aber auch die

Gläubigen in der Welt. Die Grundsätze Christi : « Lasset die Kinder zu
mir kommen und « Was ihr dem Geringsten meiner Brüder getan habt,
das habt ihr mir getan», gelten auch für die Mönche. Deshalb finden
Seelsorge [an den Gästen und den im Kloster weilenden Schülern], Erziehung
und Wohltätigkeit im monastischen Ideal des hl. Basilius ihren Platz 262.

251 Auch Basilius gestattet es dem Mönch erst dann, sich apostolisch zu
betätigen, wenn sein Herz von den Leidenschaften gereinigt ist, vor allem von der
Sucht, Menschen zu gefallen. Die 277. Frage der kurzgefaßten Regeln: «Welches
ist das Kämmerlein, in welches der Herr den Betenden zu gehen befiehlt »

beantwortet er folgendermaßen : « Kämmerlein pflegt man gewöhnlich jenen leeren und
abgesonderten Teil des Hauses zu nennen, wohin wir das legen, was wir aufbewahren

wollen wie auch bei den Propheten gesagt ist : 'Gehe mein Volk, gehe in
dein Kämmerlein verbirg dich dort!' (Is. 26, 20). Die Bedeutung dieses Gesetzes
erklärt der Inhalt ; denn die Rede ist an jene gerichtet, welche an der Sucht, den
Menschen zu gefallen, krank sind. Ist daher jemand von dieser Sucht befallen, so tut
er wohl, sich zurückzuziehen zum Gebet und allein zu bleiben, bis er die Verfassung
erlangt hat, nicht mehr auf das Lob der Menschen zu schauen, sondern allein auf
Gott zu blicken Ist aber jemand durch die Gnade Gottes rein von jener Sucht,
so hat er nicht nötig, das Gute zu verbergen. Das lehrt selbst der Herr, indem er
sagt : 'Eine Stadt, die auf dem Berge liegt, kann nicht verborgen sein. Auch zündet
man kein Licht an und stellt es unter den Scheffel, sondern auf den Leuchter, damit
es allen leuchte, die im Hause sind. So leuchte euer Licht vor den Menschen, auf
daß sie eure guten Werke sehen und den Vater preisen, der im Himmel ist' (Mt. 5,

14-16). » MG 31, 1277 ABC.
252 In die sehr sorgfältige Untersuchung von J. Gribomont : Le renoncement

au monde dans l'idéal ascétique de saint Basile, Irénikon 1958, S. 282-307, 460-475,
konnte ich erst nach Abschluß dieser Arbeit Einsicht nehmen. Gribomont analysiert
in seiner Arbeit den Terminus xôapoç besonders in den aszetischen Werken des
hl. Basilius und kommt zum Schluß, daß der Gedanke der Entsagung und Trennung
von der Welt bei Basilius nie zu einer manichäischen Weltverachtung führt.


	Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum nach der Lehre Basilius des Grossen [Schluss]

