
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 8 (1961)

Heft: 1-2

Artikel: Wesen und Begründung des Rechts

Autor: Utz, Arthur F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arthur F. Utz OP

Wesen und Begründung des Rechts

I. Die Definition des Rechts

ERSTER ARTIKEL

Die Nominaldefinition des Rechts - Das Recht als Begriff

Vorbemerkungen zur wertfreien Definition des Rechtsbegriffes

In der Nominaldefinition sehen wir grundsätzlich von einer Wertung
ab. Wir fragen also noch keineswegs, was von einem Ideal her irgendwie
als gerecht anzusehen ist und darum etwas, was sich als Recht ausgibt,
auch zum Recht macht. Vielmehr handelt es sich darum, das Bewußtsein
zu analysieren, welches wir bezüglich dessen haben, was wir « rechtlich »

nennen. Wir befinden uns hier also auf dem Boden der echten Rechtstheorie,

der aber nicht etwa das Reservat der Rechtstheorie ist, sondern
vielmehr auch jenem Philosophen zusteht, der seine Definitionen auf der

Erfahrung aufbaut h Bei der Nominaldefinition beschäftigen wir uns
also zunächst einmal mit dem Recht als einer Tatsache äußerer Erfahrung,

sodaß wir (allerdings nur im Rahmen der Nominaldefinition) mit
Hans Kelsen sagen können, es sei einerlei, um welches Recht es sich
handle, um das sowjetische oder um das demokratische Frankreichs,
immer sei es das Wesen des Rechts, das wir suchen.

Dem Moralisten dürften die Zusammenhänge nicht fremd sein.

Bevor er nämlich das Sittliche wertend beurteilt, wird er doch zunächst
einmal das Phänomen des Sittlichen aufweisen müssen und es so bestim-

1 Vgl. hierzu meinen Aufsatz in : Naturordnung in Gesellschaft, Staat,
Wirtschaft. Festschrift für Johannes Messner. Innsbruck 1961.



4 Wesen und Begründung des Rechts

men, wie es zunächst aus der Erfahrung bestimmbar ist, um dann in der
Folge diesen Erfahrungsgegenstand in den großen Zusammenhang der
menschlichen Natur als solcher zu stellen und von dort aus bestimmte
Wertungen vorzunehmen.

Was wir also zunächst analysieren, ist nicht unser sittliches Bewußtsein

vom Recht, sondern vielmehr unser rein « intellektuelles », d. h.
jenes Bewußtsein, welches den Begriff des Rechtlichen formt. Weil
allerdings bei allen Erfahrungsgegenständen, die von unserer praktischen
Vernunft gestaltet werden müssen, eben diese praktische (wesentlich
sittliche) Vernunft stets mitinteressiert ist, ja sogar naturnotwendig
mitwirkt bei jeder gedanklichen Operation, bedeutet es fast eine irrsinnige
Akrobatik, das Rechtliche ganz und gar isoliert von jeder Wertung ins

Auge fassen zu wollen. Daher kommt es, daß gerade die Philosophen
sich gegen jene wenden, die auf Grund ihrer Rechtstheorie zunächst
einmal einzig und allein das Faktum des Rechts bestimmen möchten. Wie
schwer es ist, das Recht als Faktum von der Wertung abzuheben, zeigt
schon die Definition Sallusts : « Recht ist die Aequitas unter den Bürgern,
sei sie durch geschriebene Gesetze sanktioniert oder in Einrichtungen
und Sitten überkommen. »

Wir stellen nun im Folgenden die einzelnen Elemente zusammen,
die notwendig sind, um dem Bewußtseinsinhalt vom Recht genügezutun.

1. Das Recht bezeichnet eine zwischenpersonale Beziehung

Von Recht wird nicht gesprochen, wo man sich nur eine einzige
Person denkt. Auch gegenüber der äußeren Gegenstandswelt würde ein
einzelner Mensch nicht vom Recht auf Gebrauch sprechen, wenn er
nicht einem anderen Menschen gegenüberstände. Robinson « benützt »

einfach die Dinge. Recht verlangt immer Beiderseitigkeit, ein Gegenüber
des einen zum andern. Die Alten haben dafür den Terminus « Altereitas »

geprägt. Recht bezeichnet also immer ein soziales Phänomen oder setzt
ein solches voraus. Ob nun das zwischenpersonale Verhalten der
Menschen selbst, also nicht nur die Relation, als rechtlich zu bezeichnen

ist, ist eine Frage, die wir hier noch nicht entscheiden können, da sie

wesentlich davon abhängt, in welchem realen Zusammenhang wir
dasjenige bringen, das wir mit dem Begriff des Rechts bzw. des Rechtlichen
bezeichnen. Jene Juristen, die einzig das positive Recht im Auge haben,
sehen das Rechtliche nicht im Verhalten des Menschen selbst, sondern

vielmehr in der Folge (Zwangsvollstreckung), die mit einem solchen

menschlichen Verhalten (als Bedingung) verbunden ist.



Wesen und Begründung des Rechts 5

2. Das Recht ist konkrete zwischenpersonale Beziehung

Im eigentlichen und strengen Sinne wird als « Recht » immer nur ein

konkreter Sachverhalt bezeichnet. Alles andere, was sonst noch irgendwie

rechtlich genannt wird, erhält diesen Namen nur in Funktion zum
konkreten Sachverhalt. Das Gesetz ist zwar auch etwas Rechtliches,
es ist aber nur rechtlich, weil es eine konkrete zwischenpersonale Beziehung

regeln soll.
Mit diesem Gedanken wird keineswegs behauptet, daß etwa die

konkrete Situation die Norm des Rechts wäre. Es wird lediglich betont,
daß sich das Recht erst in der konkreten zwischenmenschlichen Beziehung
erfüllt. Die Analyse der realen Ordnung wird dann herausstellen müssen,

gemäß welchen Prinzipien der einzelne konkrete Fall rechtlich bestimmt
wird. Wir werden dort dann auf die beiden Begriffe Rechtsquelle und
Rechtsnorm stoßen.

3. Das Recht ist eine gesollte konkrete zwischenmenschliche Beziehung

Das Recht ist nicht ein reiner Naturprozeß, mag man sich diesen

nun vorstellen im Sinne einer materiellen oder auch psychischen
Kausalität. Eine materielle Kausalität liegt z. B. in dem Falle vor, wo ein

Autofahrer einen Wagen überholt und dabei mit einem entgegenkommenden

Fahrzeug zusammenstößt. Dieses Ereignis als solches ist noch nichts
Rechtliches. Es wird dies erst in dem Augenblick, wo wir daran denken,
daß der überholende Fahrer sich hätte an die Verkehrsvorschriften halten

müssen, auf ein eventuell entgegenkommendes Fahrzeug zu achten.
Den Fall einer rein psychologischen Kausalität finden wir dort, wo ein
Mensch auf Grund einer Zwangsvorstellung, z. B. einer eingeschliffenen
Gewohnheit, die Handlung spontan vollzieht. Kelsen deutet z.B. die

Vorstellung eines überweltlichen Wesens, das sich am Menschen rächt,
im Sinne einer reinen Kausalität. Gott erscheint so als die den Menschen

tragende oder ihn fallenlassende Allgewalt, der man sich unterwirft,
wie man etwa dem Nahrungstrieb nachgibt, um nicht zu verhungern.
Wir haben in diesem Augenblick noch nicht über diese Erklärung des

Gott- Mensch-Verhältnisses zu disputieren. Es geht zunächst nur darum,
den Naturprozeß in seiner materiellen und psychologischen Kausalität
darzustellen. Es ist Kelsen und übrigens allen Rechtstheoretikern
beizupflichten, daß weder die materielle noch die psychologische Kausalität
ausreicht, um das Recht in seinem Wesen zu erklären. Das Recht ist
kein gewöhnliches Ereignis, auch kein psychologisches. Es ist ein Soll.



6 Wesen und Begründung des Rechts

In der Erklärung dieses Solls gehen die Rechtstheoretiker sogar so weit,
daß sie das materielle oder psychologische Ereignis vollständig vom
Rechtlichen trennen und nur das Soll sehen. So erklärt man, und vor
allem Kelsen, daß nicht das gegenseitige Verhalten der Menschen selbst
in die Definition des Rechts hineingehöre, sondern einzig Und allein die

Folge, die auf ein solches Verhalten eintritt, nämlich die sogenannte
Zwangsvollstreckung. Das will besagen, daß das unvorsichtige Überholen

des Autofahrers deswegen rechtliche Bewandtnis erhalten hat,
weil sich daran irgendeine Zwangsvollstreckung knüpft. Das Rechtliche
bestände danach einzig in der « Unrechtfolge » auf eine Tatsache oder
einen Sachverhalt. Wir haben uns im Augenblick mit der überaus

spitzfindigen Frage nicht näher auseinanderzusetzen, ob das Rechtliche als

freischwebende Relation vom Sein getrennt werden könne, oder ob es

doch vielmehr nur eine Bewandtnis am Sein selbst sei. Das Problem

beschäftigt auf höherer Ebene die Ethik, wo es darum geht, Sein und
Sollen miteinander in Beziehung zu setzen. Verbleiben wir einmal hier,
wo es doch nur um die Nominaldefinition geht, bei der naiven
«Annahme », daß das Rechtliche etwas am menschlichen Verhalten, und zwar
am zwischenmenschlichen Verhalten sei, insofern dieses gesollt ist.

Dieser Gedanke, daß das Rechtliche etwas Gesolltes ist, stößt nun
bei dem sozialpsychologischen Phänomen des Brauches, dem die Juristen
die Bewandtnis der Rechtsquelle zuschreiben, auf eine gewisse Schwierigkeit.

Der Brauch ist die in einer bestimmten Gesellschaft kristallisierte
gesellschaftliche Lebensform. Man kann sich nun das Rechtliche im
sozialen Brauch nicht richtig denken, wenn man diesen einzig und allein
als soziale Verkrustung auffaßt, weil so das Rechtliche mit jedem anderen

psychologischen Druckmittel verwechselt würde. Die Rechtswissenschaft

wäre dann nichts anderes als eine Naturwissenschaft. Man kann, wie
bereits gesagt, weder der sittlichen noch auch der rechtlichen Pflicht
näherkommen, solange man im reinen Naturprozeß verbleibt. Dem sozialen

Zwang des Brauches muß also die Bewandtnis der sozialen Verpflichtung
verhaftet sein. Das hat selbst Ortega y Gasset gespürt, obwohl er das

gesamte Recht im sozialen Brauch aufgehen ließ. Und auch Henri Bergson

deutet den sozialen Zwang des Brauches im Sinne eines Prinzips der
sozialen Verpflichtung. Was muß also zum sozialpsychologischen Druck,
den der Brauch auf den einzelnen Menschen ausübt, hinzugedacht werden,

um dem Begriff des Rechts zu genügen Doch wohl nichts anderes

als die Vorstellung, daß im Brauch irgendwie eine verpflichtende Stimme

spricht. Ohne diese Vorstellung der Pflicht ist der soziale Brauch ent-



Wesen und Begründung des Rechts 7

weder eine reine Gewohnheit, die den einzelnen Menschen die Bahn der

Handlungen gewissermaßen instinktiv vorspurt, oder ein reiner Wert, den

jeder im eigenen Urteil zum seinen macht, ohne daß es damit zu einer

eigentlichen sozial verbindlichen Verkettung käme.

4. Das Recht ist ein gesolltes konkretes zwischenmenschliches Verhalten,
das erzwingbar ist

Wir haben beim rechtlichen Verhältnis, in welchem zwei Personen
zueinander stehen, durchweg die Vorstellung, daß der eine einen Anspruch
zu stellen, während der andere diesen Anspruch zu erfüllen hat. Der eine

ist also be-rechtigt, der andere ver-pfhchtet. Es ist uns dabei klar, daß

diese beiden Bewandtnisse durchaus zusammengehören, um die Vorstellung

eines eigentlich rechtlichen Sollens zu ermöglichen. Der Gedanke

dieser Zusammengehörigkeit ist aber undurchführbar, wenn man nicht
die Erzwingbarkeit des gesollten Verhältnisses mitdenkt. Aus diesem

Grunde ruft der rechtlich Übervorteilte nach jemandem, der zwangsmäßig

die gesollte Ordnung herstellt. Ja, der Berechtigte betrachtet sich
dem Partner gegenüber als autorisiert, bei Versagen einer übergeordneten
Macht aus eigenen Kräften zur Zwangsvollstreckung zu schreiten. In
diesem Sinne sagt Johannes Messner : « Die Arteigenheit des Rechts liegt
darin, daß es eine Regel des äußeren Verhaltens darstellt und die

Ermächtigung zur Herbeiführung des geforderten Verhaltens durch
Gewaltanwendung gewährt. » 2 Diese Ermächtigung kann aber nicht in
einem rein individuellen kategorischen Imperativ beruhen, gemäß
welchem etwa der Berechtigte für seine Person die Gegenwehr rechtfertigt.
Denn in dieser Vorstellung wäre der andere nicht miteinbegriffen. Wir
sind vielmehr der Überzeugung, daß unsere Berechtigung in gleicher Weise,

wie sie uns zur Handlung autorisiert, den andern zur Anerkennung
unserer Handlungsweise verpflichtet. Allerdings sind diese Überlegungen

konsequent nur vollziehbar, wenn man Autorität und übergeordnete
Norm mithineinverwebt (vgl. unten 5 und 6). Ohne diese beiden Elemente

gelingt es nicht, das rechtliche Verhältnis der Staatsautorität zum
einzelnen Individuum erschöpfend zu erklären. Denn wie soll man eine

Gegenwehr des einzelnen Menschen gegen die übergreifende Staatsgewalt

rechtlich begründet finden, wenn mit der zwingenden Macht die

Rechtsordnung abschließt In diesem Betracht hat Fr. Pollock richtig
gesehen, wenn er erklärt, daß die Zwangsvollstreckung bereits Recht

2 Das Naturrecht, Innsbruck 81958, 205.



8 Wesen und Begründung des Rechts

voraussetze. Doch ist damit nicht bewiesen, daß Recht nicht wesentlich

zwangsvollstreckbare Ordnung sei. So sagt auch Thomas von A quin 3,

das Gesetz müsse Zwangsgewalt haben, um wirksam auf die Tugend
hinzuordnen. Nur in dieser Bewandtnis des Gesetzes sieht er den Unterschied

zur privaten Norm begründet. Hans Nawiasky bestimmt mit vielen
andern das Recht sozusagen einzig von der Zwangsgewalt her : « Die
Rechtsnorm ist eine Vorschrift für das äußere Verhalten, an deren

Nichtbefolgung Vollstreckungszwang oder Strafe anknüpft ; das Gebot
eines Tuns oder Lassens, dessen Ungehorsamsfolge in Vollstreckungszwang

oder Strafe besteht. » 4

5. Das rechtliche Soll entstammt einer Autorität

An sich müßten wir an dieser Stelle das Soll im allgemeinen, also

nicht nur das rechtliche Soll, erklären. Auch die Vorstellung eines rein
sittlichen Solls ist konsequent nicht vollziehbar ohne den Gedanken einer

Autorität, die das Soll erläßt. Der Wert allein genügt nämlich nicht.
Entweder neigt man auf Grund eines Naturprinzips zum Werte hin, und dann
handelt es sich nicht um die Erfüllung eines Solls, sondern um einen

Naturprozeß, oder man erwählt den Wert in freier Entscheidung, Und

dann erklärt man die Freiheit zum Prinzip der Wahl, man ordnet sich
also dem Wert nicht mehr unter, damit ist aber auch die Vorstellung
eines eigentlichen Solls ausgeschlossen. Dasselbe gilt auch vom rechtlichen
Soll. Dieses unterscheidet sich übrigens vom sittlichen Soll nur dadurch,
daß es sich zugleich an mehrere richtet, und zwar in einer Weise, daß es

diese untereinander ordnet, während das sittliche Soll auf den je einzelnen
abzielt. Die Zwangsvollstreckung ist nicht konsequent durchdenkbar,
wenn man nicht zugleich eine übergeordnete Kraft, d. h. also eine wirksame

Autorität mitsieht, welche die Verpflichtung ausspricht und mit
ihrer Macht stützt.

Wie der Gedanke des reinen Wertes schon allein für das Soll als
solches nicht ausreicht, so viel weniger noch für das rechtliche Soll. Aus der

Wertordnung kann man höchstens auf eine spontane gesellschaftliche
Ordnung kommen. Es fehlt der Gedanke, daß der einzelne zur
Zwangsvollstreckung autorisiert ist, entweder mittelbar über den Träger der

Autorität oder unmittelbar durch eigene Zwangsvollstreckung, die ihrerseits,

weil autorisiert, eben Autorität voraussetzt.

3 I-II 90,3 ad 2.
4 Allgemeine Rechtslehre als System der rechtlichen Grundbegriffe, Einsiedeln

21948, 13.



Wesen und Begründung des Rechts 9

6. Das Recht als ein wirksam regelndes Soll, das sämtliche Rechtspartner
in gleicher Weise einschließt

Begreift man das Recht als Ordnungsfaktor, so ist es selbstverständlich,

daß darin sämtliche Personen in gleicher Weise begriffen werden,
die als in rechtlicher Beziehung zueinander stehend bezeichnet werden.
Dennoch sind die Dinge etwas schwieriger, als sie sich auf den ersten
Anblick zeigen. Wir treten hier in eine ziemlich subtile Bewußtseinsanalyse

ein, der wir einige Aufmerksamkeit schenken müssen, weil davon
die ganze Rechtsbegründung abhängt. Stellen wir uns einen Räuber

vor, der mit vorgehaltener Pistole von einem Bankbeamten an der Kasse
das Geld fordert. Hat dieser Befehl rechtliche Geltung oder nicht Halten

wir diesem Beispiel ein anderes gegenüber, nämlich den Befehl eines

Vaters an seinen Sohn. Handelt es sich hier um einen rechtlich gültigen
Befehl Warum verneinen wir im ersten Fall die rechtliche Gültigkeit
und warum bejahen wir sie im zweiten

Kelsen, der zur Aufhellung dieses Problems das Beispiel von einem
Straßenräuber einerseits und einem Steuerbeamten anderseits gebraucht,
erklärt den Unterschied dadurch, daß er im Befehl des Gangsters eine

rein « subjektive Norm » sieht, während der Befehl des Steuerbeamten

(in unserem Falle handelt es sich um das schwierigere Beispiel des

Vaters) eine « objektive Norm » nennt. Der Begriff der objektiven Norm
ist bei Kelsen äußerst verwickelt und stößt am Schlüsse auf einen
Widerspruch. Objektiv ist nach ihm eine Norm, wenn sie (in letzter Analyse)
von einer kompetenten Autorität stammt. Die kompetente Autorität
wird in diesem Falle wiederum im Sinne einer Norm verstanden und nicht
etwa im Sinne eines ontischen, d. h. psychischen Aktes, z. B. des Befeh-
lens. Es handelt sich also bereits auch hier um eine rechtliche Norm.
In diesem Falle würde also das Recht bzw. das Rechtliche durch eine
« rechtliche » Norm definiert. Tatsächlich kommt Kelsen auch nicht
weiter. Denn im Bereich der Normen gibt es für ihn keine Unendlichkeit.
Man muß also bei einer Grundnorm landen, die das Normendenken
abschließt, es sei denn, man würde sich nach den Ausdrücken Kelsens

fälschlicherweise in das Sein verirren. Man wird sich natürlich fragen,
an welchem Anzeichen man denn zuletzt eine objektive Norm erkennen
soll. Kelsen erklärt hierauf, daß man das wirkliche Verhalten der

Gesellschaftsglieder prüfen müsse, auf welches die Norm gerichtet ist : « Nur
wenn das tatsächliche Verhalten der Menschen im großen und ganzen
dem subjektiven Sinn der auf dieses Verhalten gerichteten Akte ent-



10 Wesen und Begründung des Rechts

spricht, wird dieser subjektive Sinn auch als ihr objektiver anerkannt,
werden diese Akte als Rechtsakte gedeutet. »5 So sehr sich Kelsen

dagegen sträubt, die Bewandtnis und das Wesen der Norm von irgendeinem

Sein oder irgendeiner Wirklichkeit abzuleiten, so steht doch soviel
fest, daß bei ihm jede Norm nur dort und nur so lange Norm ist, als die

Gesellschaftsglieder auf sie reagieren. Sehr deutlich kommt dies im
folgenden Text zu Wort : « Handelt es sich um den vereinzelten Akt eines

einzelnen Individuums, kann dieser schon darum nicht als ein Rechtsakt,

sein Sinn nicht als eine Rechtsnorm angesehen werden, weil Recht...
nicht eine einzelne Norm, sondern ein System von Normen, eine soziale

Ordnung ist, und eine besondere Norm als Rechtsnorm nur insofern
anzusehen ist, als sie einer solchen Ordnung angehört. Der Vergleich mit einer

Rechtsordnung käme nur in Betracht, wenn es sich um die systematische
Tätigkeit einer organisierten Bande handelte, die ein bestimmtes Gebiet

dadurch unsicher macht, daß sie dort lebende Menschen unter Androhung

von Übeln zwingt, ihr Geld und Geldeswert auszuliefern. Dann ist
die Ordnung, die das gegenteilige Verhalten der Mitglieder dieser als

'Räuberbande' qualifizierten Gruppe regelt, von der externen Ordnung,
das ist von den Befehlen zu unterscheiden, die die Mitglieder oder Organe
der Bande unter Androhung von Übeln an Außenstehende richten. Denn

nur gegenüber Außenstehenden betätigt sich die Gruppe als 'Räuber'-
Bande. Wären Raub und Mord im Verhältnis zwischen den Räubern
nicht verboten, läge überhaupt keine Gemeinschaft, keine Räuber-
'Bande' vor. Dennoch mag auch die interne Ordnung der Bande mit einer
als Rechtsordnung angesehenen Zwangsordnung vielfach in Konflikt
stehen, innerhalb deren territorialen Geltungsbereich die Tätigkeit der
Räuberbande fällt. Wenn die diese Gemeinschaft konstituierende, die

interne und externe Ordnung umfassende Zwangsordnung nicht als

Rechtsordnung, wenn ihr subjektiverSinn, daß man sich ihr entsprechend
verhalten soll, nicht als ihr objektiver Sinn gedeutet wird, so darum,
weil keine Grundnorm vorausgesetzt wird, derzufolge man sich dieser

Ordnung gemäß verhalten soll, das heißt : daß Zwang unter den

Bedingungen und in der Weise geübt werden soll, wie es diese Ordnung
bestimmt. Aber - und das ist die entscheidende Frage - warum wird eine
solche Grundnorm nicht vorausgesetzt Sie wird nicht vorausgesetzt, weil

- oder richtiger - wenn diese Ordnung nicht jene dauernde Wirksamkeit
hat, ohne die keine sich auf sie beziehende, ihre objektive Geltung be-

6 Reine Rechtslehre, Wien 21960, 48.



Wesen und Begründung des Rechts 11

gründende Grundnorm vorausgesetzt wird. Sie hat diese Wirksamkeit
offenbar nicht, wenn die Sanktionen statuierenden Normen der
Rechtsordnung, innerhalb deren territorialen Geltungsbereich die Tätigkeit der
Bande fällt, tatsächlich auf diese Tätigkeit als auf rechtswidriges
Verhalten angewendet werden, den Angehörigen der Bande die Freiheit,
ja das Leben durch Akte zwangsweise entzogen wird, die als Freiheitsund

Todesstrafe gedeutet werden, und der Tätigkeit der Bande so ein
Ende gesetzt wird. Das heißt : wenn die als Rechtsordnung angesehene

Zwangsordnung wirksamer ist als die die Räuberbande konstituierende
Zwangsordnung. »6 Wir haben uns im einzelnen mit Kelsen hier noch
nicht auseinanderzusetzen. Das Beispiel Kelsens ist aber insofern
interessant, als es beweist, daß wir in unserm Bewußtsein immer nach einem

Maß, nach einer Norm suchen, auf Grund welcher eine Handlung als

rechtlich zu bezeichnen ist. Der Sohn hat ein Recht, danach zu fragen,
ob der Befehl des Vaters zu Recht besteht. Die Antwort auf diese Frage
erhält er nur, wenn man ihm eine Norm angibt, gemäß welcher der Befehl
seines Vaters beurteilt werden kann. Bei Kelsen würde man in die staatliche

Ordnung hineinkommen und schließlich bei der Verfassung enden.

Im christlichen Denken kommt man zur Ordnung Gottes, die nicht nur als

Sein, sondern als echte Norm verstanden wird. Kelsen beschließt die rechtliche

Analyse bei der Auffindung seiner ersten Norm. Alles andere, was

man vielleicht sonst noch erfragen könnte, sei Seinsordnung,die maximal
Bedingung oder äußerer Hinweis des Existierens einer Norm sein könne.

Kelsens Analyse läßt jedoch das menschliche Bewußtsein vom Recht
nicht ganz zur Ruhe kommen. Analysieren wir nur einmal das Verhältnis

von Gott zum Menschen bzw. vom Menschen zu Gott. Wir brauchen
dabei noch gar nicht vorauszusetzen, daß Gott existiert. Es geht einzig
darum, ob unsere Vorstellung und unser Bewußtsein vom Rechtlichen es

erlauben würde, das Verhältnis vom Menschen zu Gott als ein rechtliches

zu bezeichnen, für den Fall, daß Gott als ewiger Schöpfer und höchstes

Wesen wirklich existieren sollte. Die Frage würde dann lauten :

Muß der Mensch ein von Gott an ihn ergehendes Gebot als rechtlich
anerkennen Oder sieht der Mensch in Gott einzig und allein seine

allmächtige Schöpfungs- und eventuell sogar Vernichtungsursache? Kommt
nur das letzte Verhältnis in Frage, dann kann der Gehorsam des Menschen

nichts anderes als die Reaktion auf eine erbärmliche Furcht vor der
Vernichtung sein. Wir hätten hier also einen rein kausalen Zusammenhang,

« A. a. O., 48 f.



12 Wesen und Begründung des Rechts

gewissermaßen einen Naturprozeß, nicht aber ein Rechtsverhältnis.
Jedoch entspricht diese Erklärung des Verhältnisses vom Menschen zu
Gott nicht unserem Bewußtsein, das wir uns irgendwie von einem höchsten

Wesen zu formen imstande sind. Das beweist schon die Frage,
welche geplagte Menschen an Gott stellen, warum sie es verdient hätten,
in dieser Weise durch das Schicksal behandelt zu werden. Das Beispiel
beweist, daß man sich die Einstellung des Menschen zu Gott auch anders

vorstellen kann. Bei aller Macht, die das ewige Wesen gegenüber der

Kreatur besitzt, kann es doch in einem echten Befehl an die Freiheit des

Menschen appellieren, wobei mit dem Befehl eine gewisse Sanktion
verbunden ist. Allerdings ist mit der Tatsache, daß Gott befohlen hat, die

Frage, ob es sich wirklich um einen rechtsgültigen Befehl handle, noch
nicht beantwortet. Es steht immer noch die Frage offen, mit welchem
Recht Gott einen solchen Befehl erlassen konnte. Wir setzen also voraus,
daß Gott nicht jedweden Befehl erlassen kann. Es wäre uns z. B.
unverständlich, wenn er eine Lüge vorschreiben würde. Die absolute Befehlsgewalt

Gottes wird demnach ebenfalls als mensuriert, als normiert
angesehen. Über das Wesen dieser Norm können wir hier nicht
disputieren. Diese Frage gehört in die Ordnung der Wirklichkeit. Greifen wir
hier nur etwas vor, indem wir erklären, daß nach christlicher Auffassung
das Wesen Gottes Norm und Maß jeder Handlung Gottes ist. Hier aber,
und das ist gegen Kelsen zu sagen, handelt es sich nicht mehr um eine

« rein rechtliche », sondern um eine im Sein gegebene Norm. Diese Norm
ist also « objektiv », weil sie mit dem Sein identisch ist. Damit erst sind
wir in der Lage, Recht zu bestimmen, ohne das Definierte selbst in die
Definition zu nehmen, d. h. ohne auf ein irgendwie « rechtliches » Prinzip

oder irgendeine « rechtliche Kompetenz » zurückzugreifen. Erst in
einer solchen Analyse ist unser Normendenken zur Ruhe gekommen.

Wer in der Analyse des Rechtsbewußtseins im vordergründigen
Erfahrungsbereich verbleibt, wird auf der Suche nach der Norm, die
immer zum Rechtlichen gehört, nur bis zum logischen Postulat einer
Grundnorm kommen. Darin ist Kelsen logisch geblieben. Würde er nämlich

in der Erfahrungswelt in das Sein hinabgleiten, dann wäre Autorität
nur noch die Kraft des Stärkeren und das Rechtsverhältnis nur noch ein

Naturprozeß. So versteht man es auch, warum Kelsen die tatsächliche
Anerkennung durch die Rechtsgenossen nicht zum Konstitutivum der

objektiven Norm zählen konnte.
Und doch kann sich unser Bewußtsein damit nicht zufrieden geben,

daß man sagt, etwas sei ein Rechtliches, weil es von einer kompetenten



Wesen und Begründung des Rechts 13

Autorität stamme. Unser Bewußtsein drängt weiter und fragt erneut :

mit welchem Recht erklärt sich die Autorität als kompetent Gerade im
Normenbereich ist der Mensch nicht zufrieden, daß man ihn abrupt vor
eine Grundnorm führt, die unvermittelt als Norm da ist, ohne irgendeine
Begründung aus dem Sein zuzulassen. Unser Bewußtsein vom Rechtlichen

sucht also nach einer Norm, die alle sich im Rechtsverhältnis
befindenden Partner umfaßt, also auch dort, wo das Rechtsverhältnis
zwischen einem Befehlenden und einem Befohlenen besteht. Selbst in der
Vorstellung des Verhältnisses eines ewigen Wesens zu dessen Kreatur
sucht das Rechtsverständnis des Menschen nach einer höheren Norm.
Im Grunde handelt es sich hier - wenigstens in unserem Bewußtsein -
um eine im ewigen Sein verwirklichte Gerechtigkeit. Halten wir also fest,
daß das Kennzeichen einer « objektiven Norm », d. h. jener Norm, die
im Rechtsverhältnis verlangt wird, vielleicht unmittelbar (in der
Erfahrungswelt) wiederum eine Rechtsnorm sein kann, daß aber die in die
Tiefe greifende Bewußtseinsanalyse spontan nach einer im Sein erkennbaren

Norm sucht. Dieses Sein ist selbstverständlich nicht identisch mit
einem Befehl, sonst hätte man kein Unterscheidungsmerkmal zwischen
der sogenannten subjektiven und objektiven Norm. Denn ob der Befehl

subjektiv oder objektiv ist, entscheidet die Norm. Anderseits genügt die
Norm allein auch nicht, um das Rechtliche zu bestellen, denn es muß eine
wirksame Norm sein. Diese aber verlangt eine machtvoll befehlende

Autorität.
Wir haben also gesehen, daß nur von der übergeordneten Norm her,

die alle Rechtspartner angeht, dem Begriff des Rechtlichen beizukommen
ist. Die aristotelische, in der Scholastik wiederholte Formel, daß das

Recht ein « debitum » sei, hat immer zu stark und einseitig das « debitum
mihi », also den « Anspruch » unterstrichen. Daraus entwickelte sich eine

Definition des Rechts, die bereits von einem speziellen, nämlich dem

subjektiven Recht ausging : « Facultas légitima seu moralis aliquid agendi
vel exigendi. » 7 Diese Definition krankt übrigens noch zusätzlich an der
Schwäche der Kelsen'sehen Begriffsbestimmung. Wir landen am Schluß
bei einer kompetenten Autorität, die hier, in der Definition von Cathrein
in dem Wort « légitima » verborgen ist.

Damit, daß die Rechtsnorm sämtliche Rechtspartner in gleicher
Weise umfaßt, ist bereits von der begrifflichen Seite (Nominaldefinition)
her eine gewisse Zuordnung und sogar Nivellierung der Rechtspartner

7 Victor Cathrein, Philosophia Moralis, Friburgi 201955, Nr, 283.



14 Wesen und Begründung des Rechts

ausgesprochen. Das soll nicht heißen, daß die Norm die Rechtspersonen
auch qualitativ gleichstellt, aber doch soviel, daß alle « genormt » sind.
Das zeigt z. B. deutlich das Verhältnis des Vaters zum Sohn. Der
Anspruch des einen und die Pflicht des andern sind in der einen und selbigen

Norm enthalten. Der Anspruch des einen ist also nicht etwa die

Folge seiner stärkeren Muskeln oder seiner stärkeren Seele, sondern der

übergeordneten Norm. Allerdings suchen wir eine letzte Begründung
dafür im Sein. Doch darüber später. Die rechtliche Gleichheit ist also

dem Begriff nach zunächst nicht die Gleichheit des Personseins, auch
nicht die Gleichheit von Pflicht auf der einen und Machtbefugnis auf
der anderen Seite, sondern die Gleichheit im Erfaßtsein durch die Norm.
Hier hat der aristotelisch-thomistische Begriff der aequalitas etwas
vorgegriffen, indem er die aequalitas einfach als Gleichgewicht zwischen

Machtbefugnis und Verpflichtung auffaßte. Die grundsätzliche Gleichheit

oder aequalitas hat ihre Begründung vielmehr im selbigen Soll,
d. h. in der gleichen Norm.

Hat man einmal den Gedanken erfaßt, daß die rechtliche Norm
nicht nur einseitig eine menschliche Handlungsweise, sondern vielmehr
ein zwischenpersonales Verhältnis vorschreibt, dann wird es wohl nicht
mehr schwer sein, die Ermächtigung und die Erlaubnis in den rechtlichen
Bereich einzubauen. Gewiß befiehlt man jemandem nicht, wenn man ihm
eine Machtbefugnis oder Ermächtigung erteilt. Die Ermächtigung ist
aber nur eine Seite des rechtlichen Solls. Von der anderen Seite wird
Anerkennung dieser Ermächtigung verlangt, wie ebenso die Erteilung einer
Erlaubnis an den einen die Anerkennung dieser Erlaubnis durch
jedweden anderen fordert. Das Gleiche gilt von jenen Rechtssätzen, die
weder Ermächtigung noch Erlaubnis erteilen, noch auch Pflichten
aussprechen, sondern als « Rechtsfolgeanordnungen » darüber befinden, ob
Rechte Und Pflichten bestehen. Ein gegen ein Gesetz oder die guten
Sitten verstoßender Vertrag wird als nichtig erklärt, zeitigt also keine

Rechtsfolgen. Auch hier handelt es sich sichtbar um eine übergeordnete
Norm, welche zwischenmenschliche Beziehungen regelt.

Zusammenfassung : Der Begriff (Nominaldefinition) des Rechtlichen

Das Rechtliche ist jene konkrete zwischenpersonale Beziehung, die durch
eine mehrere Personen umfassende wirksame Norm entsteht.

Der erste Teil dieser Definition (konkrete personale Beziehung)
erfüllt die ersten beiden besprochenen Bedingungen. Sämtliche anderen

Bedingungen (Soll, Wirksamkeit, Autorität, die alle Partner umfassende



Wesen und Begründung des Rechts 15

Weite der Norm) sieht im zweiten Teil enthalten (eine mehrere Personen
umfassende wirksame Norm). Der Begriff der Autorität liegt in den beiden

Begriffen der Wirksamkeit und der Norm verborgen.
In der Nominaldefinition des Rechtlichen wurde mit Absicht der

Begriff der Norm noch nicht näher bestimmt. In der Definition wurde
einfach von der « mehrere Personen umfassenden Norm » gesprochen.
Man könnte gegen diese Definition einwenden, sie unterscheide nicht
Moral von Recht, es seien Normen möglich, welche mehrere umfassen,
die aber rein sozialethischen Inhalt hätten. Dagegen steht das bereits
in der allgemeinen Sozialethik8 Gesagte, daß es « rein » sozialethische

Normen, die nicht zugleich rechtliche Bewandtnis haben, überhaupt
nicht gibt, es sei denn, man fasse Sozialethos als Verantwortungsbewußtsein

des einen zum andern und umgekehrt. Es war ein Verhängnis der
formalistischen Ethik, die sittliche Weltordnung von der subjektiven
Gesinnung her gesehen zu haben, so daß solche Normen nicht mehr
begreiflich wurden, die mehrere als Ganzheit umfassen, die also mehrere

naturnotwendig « institutionell » umschlingen und nicht nur den einen

gegenüber dem andern verpflichten. Diese Fehlentwicklung hat sich

übrigens auch in der individualistischen Fassung des Solidaritätsprinzips

und des Personalismus manifestiert9.
In die allgemeine Definition des Rechtlichen ist also « rechtliche »

Norm nicht einzuführen, da eine « mehrere Menschen umfassende Norm »

eo ipso rechtlich ist. Allerdings sehen sich jene Autoren, welche die
sittliche, auch die sozialethische, Norm von der Rechtsnorm trennen, vor
der Notwendigkeit, die « Rechts »-Norm in die Definition des « Rechts »

aufzunehmen. Darum aber müssen sie, wie bereits kurz angedeutet,
weiter fragen, woher die rechtliche Bewandtnis dieser Norm komme.
Schließlich muß es eine Norm geben, die letzter Grund des Rechtlichen
ist. Bei Kelsen wird diese Norm Grundnorm genannt. Wir befinden uns,
wenn wir diese Skala verfolgen, in dem heiklen Gebiet der
Rechtsbegründung. An sich verlangt bereits die Analyse des Bewußtseins vom
Rechtlichen diesen Aufstieg bis zur letzten Norm. Denn ohne diese letzte
Verankerung ist es einfach unmöglich, den reinen Zwang vom Recht
zu unterscheiden. Das heißt, es würde uns nie gelingen, Kausalität und

8 Vgl. A. F. Utz, Sozialethik, Bd. I, Sammlung Politeia Bd. X/l, Heidelberg
1958, 161 ff.

9 Vgl. Sozialethik, Bd. I, 314 ff. ; ebenso : B. von Galen, Die Kultur- und
Gesellschaftsethik José Ortega y Gassets, Sammlung Politeia Bd. XIII, Heidelberg
1959, 57.



16 Wesen und Begründung des Rechts

Recht auseinanderzuhalten. Kelsen hat hierzu die Unterscheidung
zwischen subjektiver und objektiver Norm geprägt. Der Kelsen sehe

Begriff der objektiven Norm reicht jedoch, wie wir noch sehen werden,
nicht aus, um eine befriedigende Unterscheidung zwischen Recht und
Kausalität herzustellen. Wie schon erwähnt, ist nicht einsichtig, warum
man den Gangsterbefehl wesentlich von dem Befehl eines politischen
Diktators unterscheiden sollte. Im Grunde gehören beide zur Kausalität,
wenn man schon zwischen Kausalität und sozialer Norm unterscheiden
will. Fassen wir hier in der Begriffsbestimmung, d. h. in der
Nominaldefinition, zunächst den Begriff der sozialen Norm, d. h. der Norm, welche

mehrere Personen umgreift, so weit, daß auch das « Diktatorrecht »

als Recht bezeichnet werden kann. Del Vecchio hat allerdings in seiner

Begriffsbestimmung des Rechts die Norm bereits näher bestimmt, indem

er den « ethischen Grundsatz » einführte : « Das Recht ist die objektive
Einordnung der unter einer Mehrzahl von Subjekten möglichen
Handlungen nach einem ethischen Grundsatz, der ihre Entfaltung bestimmt
und ihre Behinderung ausschließt. »10 Wenn man allerdings diesen Dingen

bei Del Vecchio näher nachgeht, dann wird man feststellen, daß

der « ethische Grundsatz » nicht das ist, was man eigentlich damit
bezeichnen müßte. Doch davon später in der Rechtsbegründung.

Das Recht als Gesamtordnung

Faßt man die vielen Rechtsbeziehungen der Gesellschaftsglieder
zusammen, dann erhält man einen Rechtsbegriff, der eine ganze Reihe

von wirksam durchzusetzenden zwischenmenschlichen Verhaltensweisen
einschließt : das Recht als GesamtOrdnung der Gesellschaft. Allerdings
offenbart sich diese GesamtOrdnung mehr und deutlicher in jenen
Rechtsnormen, die man Gesetze nennt, sodaß die Rechtsordnung, im Sinne der

Rechtsgesamtordnung, durchweg als Einheit der geltenden Gesetze

aufgefaßt wird.

10 Lehrbuch der Rechtsphilosophie, Basel 21951, 371.



Wesen und Begründung des Rechts 17

ZWEITER ARTIKEL

Die Realdefinition des Rechts

Wie findet man die Realdefinition des Rechts

Bei der Erstellung der Realdefinition des Rechts obliegt uns die

Aufgabe, die einzelnen Begriffe, die in der Nominaldefinition vorkommen,
mit einem wirklichen Inhalt zu belegen. Da wir vorläufig noch nicht
wissen, ob das Soll, das sich im Recht ausspricht, eine ethische Funktion
oder ethische Bewandtnis besitzt, also eigentlich von einem Apriori aus
betrachtet werden müßte, bleibt uns nichts anderes übrig, als nach Art
jeder Experimentalwissenschaft vorzugehen, d. h. wir fragen nicht nach
dem richtigen Recht, wir suchen nicht danach, wie eigentlich Recht
sein sollte, sondern belegen jeden einzelnen Begriff der Nominaldefinition
mit einem erfahrungsmäßigen Inhalt. Methodisch befinden wir uns also

noch ganz und gar auf dem Boden der Rechtstheorie. Wir suchen zwar
ein Soll, aber ein Soll, welches sich durch Gültigkeit und Wirksamkeit
experimentell manifestiert.

Daß die Menschen tatsächlich in gegenseitigem Wirkverhältnis
stehen (erstes Element der Nominaldefinition), ist eine eindeutige
Tatsache, die nicht bestritten werden kann. Ebenso undiskutierbar ist die

Erfahrung, daß dieses gegenseitige Verhältnis irgendwie in der konkreten
Situation geordnet, abgestimmt werden muß, um als Friedensverhältnis
zu gelten (zweites Element der Nominaldefinition). Die übrigen Elemente
der Nominaldefinition bilden aber den Knäuel der Problematik : gibt
es ein Soll, welches über zwei oder mehreren Individuen steht Und diese

gewissermaßen in eins zusammenfaßt (drittes und viertes Element), ein
Soll, das auf der einen Seite Ansprüche schafft und auf der anderen Seite

Pflichten auferlegt (fünftes Element) und das zugleich eine Garantie
der Wirksamkeit in sich enthält (sechstes Element)

Es sei ausdrücklich wiederholt, daß wir diese Frage nicht in der

Wertordnung stellen, sondern in der Ordnung der Erfahrung. Mag man
uns da vorhalten, wir machten uns die Methode der Positivisten zu eigen.
Man könne doch nicht reales Recht finden, wo das wertmäßige Soll nicht
erfüllt wird. Es gelte immer noch, was bereits Aristoteles und mit ihm
Thomas v. Aquin gesagt hatte, daß eine lex injusta keine lex sei. Man
erklärt uns, dem Rechte ginge es nicht anders als dem Begriff des Guten.
Gut kann man nicht dort finden, wo etwas gut genannt wird, sondern

wo etwas dem Soll entspricht. Nehme man nun aber Recht als eine wert-

2



18 Wesen und Begründung des Rechts

mäßige Qualifikation, dann könne man Recht nur nach dem absoluten
Soll bestimmen. Darum gelte z. B., daß die Russen kein Recht besäßen,
sondern nur Unrecht. Man könne darum das Rechtssystem der Russen

nicht als Rechts-, sondern nur als Zwangssystem bezeichnen. In diesem

Sinne unterscheidet z. B. C. Aug. Emge schon in der Definition das Recht

von der Anmaßung. Er verwirft darum den Begriff des « richtigen »

Rechts, da Recht immer wesentlich richtig sei, während alles andere,
das sich Recht nennt, diesen Namen raube.

Wir möchten aber diesen Weg des ethischen Apriori nicht gehen.
Methodisch sicherer ist es, mit der Nominaldefinition des Rechts die

erfahrungsmäßig feststellbare gesellschaftliche und allgemein menschliche

Welt ins Auge zu fassen, um dort an den verschiedenen Realitäten
die Definition zu verifizieren. Dabei ist es vorläufig « noch » belanglos,
daß man den sozialen Zwang, wenn man ihn in letzter (metaphysischer)
Analyse betrachtet, vom Recht ausschalten muß. Del Vecchio hat etwas

Richtiges gesehen, wenn er sagte, man müsse sich einen Rechtsbegriff
bilden, der auf alles paßt, was sich als Recht manifestiert. Auf diese Weise

können wir uns auf jeden Fall vom Vorwurf der weltanschaulichen
Vorbelastung freihalten. Man wird z. B. dem Befehl jener Übeltäter, welche
im letzten Weltkrieg für nationalistische Ziele Millionen von Soldaten
in den Kampf und in den Tod getrieben haben, die Bewandtnis des Be

fehles nicht abstreiten wollen, wenngleich er höchst ungerecht gewesen
ist. Daß es sich aber um einen Befehl, Und zwar sozialen Befehl und damit
um einen Rechtsbefehl gehandelt hat, das beweisen die Folgeerscheinungen,

die sich daraus ergaben. Bleiben wir also vorläufig bei der
unbeschwerten Aussage, jedes sozial wirksame Soll sei « Recht », ohne zu
untersuchen, was richtiges und was unrichtiges Recht ist.

Der Ausdruck « Recht » (jus) ist allerdings im Bewußtsein des

Menschen schon derart sittlich (justum) verankert, daß es schwer fällt, ihn
aus dieser Verkettung zu lösen. Das mag ein Beweis sein, wie sehr wir
uns bei der von uns eingeschlagenen Methode der Vorläufigkeit unserer
Redeweise bewußt bleiben müssen.

In seiner « Rechtsphilosophie » schildert Erich Fechner die verschiedenen

Auffassungen vom Wesen des Rechts 11. Er unterscheidet dabei

Realauffassungen und Idealauffassungen vom Recht. Die Realauffassungen

vom Recht sind nach ihm durch folgende Theorien gekennzeich-

11 Rechtsphilosophie. Soziologie und Metaphysik des Rechts, Tübingen 1956,
22 ff.



Wesen und Begründung des Rechts 19

net : 1. Rechtsbiologismus (Rassentheorie), 2. ökonomische Rechtsauffassung

(mit Grundlegung in der materialistischen Geschichtsauffassung),

3. Politische Rechtsauffassung (Recht als Ausdruck von
Machtverhältnissen), 4. Soziologismus und Positivismus im Recht (diese beiden
verstanden als Zusammenfassungen aller Realtheorien, insofern nämlich
die faktische Entwicklung des Zusammenlebens irgendeine tatsächliche
Macht, eines einzelnen oder einer herrschenden Gruppe, zur Auswirkung
kommen läßt). Die Idealauffassungen vom Recht teilen sich nach den

Ausführungen Erich Fechner's in folgende Gruppen : 1. Vernunftlehre
des Rechts (Rationalismus im Rechtsdenken), 2. Werttheorie im Recht
(Wertphilosophie), 3. Theologische Rechtsauffassungen (Begründung des

Rechts in Gott).
Wir haben diese anregende Aufteilung der verschiedenen

Rechtsauffassungen hier erwähnt, weil unsere Ausführungen über die
Realdefinition des Rechts sich in manchen Punkten mit den verschiedenen

Realauffassungen vom Recht, wie sie Fechner wiedergibt, trifft, anderseits

aber doch nicht verwechselt werden darf mit dem, was Fechner

« Realauffassungen » vom Recht nennt. Es geht in der Realdefinition
des Rechts nämlich nicht darum, darzulegen, was die Wissenschaftler
über das Recht berichten und wie sie es begründet haben, sondern
vielmehr um die Frage, in welcher Weise in einer Gesellschaft das soziale Soll
wirksam wird.

Soviel können wir bereits von der Nominaldefinition aus sagen, daß
das soziale Soll immer nur über das Bewußtsein der Gesellschaftsglieder
wirksam sein kann. Denn sonst wäre Recht nicht Norm, sondern reine
Kausalität. Um also die Realität des Rechts definieren zu können, müssen
wir die Motive untersuchen, aufgrund deren die Glieder der verschiedenen

Gesellschaften sich dem sozialen Soll tatsächlich unterwerfen. Im
Unterschied zur Nominaldefinition, wo wir gefragt haben, was die
Menschen sich unter dem Recht vorstellen, befassen wir uns jetzt mit ihren
tatsächlichen Gründen und Begründungen, um derentwillen sie Recht
verwirklichen.

Sieht es also doch so aus, als ob wir Auffassungen vom Recht
untersuchen wollten Wer sich aber unsere Fragestellung richtig überlegt,
wird herausmerken, daß es sich nicht um verschiedene Erklärungen des

Rechts, sondern vielmehr um verschiedene Motivierungen der
Rechtsverwirklichung handelt. Dabei wird noch in keiner Weise ein wertmäßiges
Urteil gefällt, etwa eine Charakterisierung vorgenommen gemäß den
Ausdrücken wie Biologismus, Soziologismus, Positivismus usw. Wir fragen



20 Wesen und Begründung des Rechts

uns vielmehr ganz schlicht im Sinne positiver Bestandsaufnahme, wie

etwa die Rechtstheorie sie vornimmt, in welcher Weise das rechtliche
Soll in der Gesellschaft sich erfahrungsmäßig kundtut.

Erste Realdefinition

Das Recht ist ein eine Vielheit von Menschen umfassendes durch
staatliche Autorität auferlegtes Soll. In diesem Sinne treffen wir das Recht
in jedem Staatswesen an, solange dieses sich nicht in Anarchie auflöst.
Die Art Und Weise, wie der Machtinhaber an seine Macht gekommen ist,
spielt in diesem Zusammenhang keine Rolle. Man braucht also nicht
notwendigerweise an einen Monarchen zu denken. Die Macht kann auch
das Resultat von Auseinandersetzungen verschiedener Kräfte sein.

Denkt man aber beim Recht an ein System oder eine ganze Ordnung von
Rechten, dann wird man notwendigerweise an eine konstant bleibende

Machtausübung denken müssen. In diesem Sinne gilt folgende Definition
des Rechts : « Recht ist die Resultante relativ konstanter Machtfaktoren.

»12 Dieselbe Wirklichkeit hat Max Ernst Mayer im Auge : « Recht
im weiteren Sinn ist die Gesamtheit von Handlungen, die eine organisierte

Gesellschaft vornimmt, um die Pflege ihrer gemeinsamen Interessen

durch Aufstellung und Durchführung eines Normensystems zu
sichern. »13

Eine Reihe von Autoren hat den Gesichtspunkt der staatlichen Macht
im Recht herausgehoben. Wir führen sie hier nicht an, um Rechtsauffassungen

von Philosophen zu zitieren, sondern um die Realität des Rechts als

staatlich gesetzter Ordnung von verschiedenen Seiten aus zu beleuchten.
Aristoteles nannte das Recht « das Gesetzliche ».14 Thibaut: « Recht

ist die durch das Gesetz gewährte Möglichkeit des Zwangs. »15 Jhering:
« Recht ist der Inbegriff der in einem Staat geltenden Zwangsnormen. »16

Arnos : Recht ist ein « Befehl, der von der höchsten politischen Autorität
eines Staates ausgeht und an dessen Untertanen adressiert ist »17.

H. Eppler : « Recht ist die durch die Äußerung eines (vorwiegend) erfolgreich

sich überordnenden Willens begründete Ordnung fremden Verhal-

12 Ludwig Gumplowicz, Die sociologische Staatsidee, Innsbruck 21902, 127 ;

Alfred Vierkandt, Gesellschaftslehre, Tübingen 1922, 257.
13 Rechtsphilosophie, Berlin 1922, 56.
11 Nikomachische Ethik V, 2 (1129 a 34).
15 Vgl. Rudolph v. Jhering, Geist des römischen Rechts auf den verschiedenen

Stufen der Entwicklung, Bd. III/l, Leipzig 51906, 327.
16 Der Zweck im Recht, Bd. I, Leipzig 21884, 320.
17 Vgl. William Seagle, Weltgeschichte des Rechts, München-Berlin 21958, 14.



Wesen und Begründung des Rechts 21

tens. »18 Das russische Strafgesetzbuch : «Recht ist ein System sozialer

Beziehungen, das dem Interesse der herrschenden Klassen dient Und

daher von deren organisierter Macht, d. i. vom Staat, unterstützt
wird. »19

Zweite Realdefinition

Das Recht ist eine durch die Biologie, d. h. die physische Überlegenheit

des anderen geschaffene Sollordnung, welcher sich der Schwächere

gleich einem unabweislichen Muß unterwirft. Man wird auch hier, wenn
man sich nicht nur um den Naturvorgang des Auffressens und
Aufgefressenwerdens kümmert, an eine über dem Bewußtsein des einzelnen
stehende Ordnung denken müssen, sonst würde das Soll fehlen. Diese

Form des rechtlichen Solls in der Wirklichkeit zu entdecken, dürfte wohl
keine Schwierigkeit sein. Man braucht nur an die unzähligen politischen
Mitläufer zu denken, die es in allen Staaten und zu allen Zeiten gegeben
hat. Es ist vielleicht nicht überflüssig, noch einmal darauf hinzuweisen,
daß wir mit dieser Rechtswirklichkeit nicht etwa die Rechtsbegründung
des Biologismus meinen. Der Biologismus ist eine Rechtstheorie, die

glaubt, dasjenige dürfe und solle man als Recht aufstellen, das der
biologischen Auswahl entspricht. Der Biologismus ist also ein Wertsystem.
Wir untersuchen hier dagegen einzig das Bewußtsein, das die Menschen

zur Verwirklichung des sozialen Solls anhält.

Dritte Realdefinition

Das Recht ist ein durch Vertrag, Konvention oder Tradition geschaffenes

Gesellschaftsbewußtsein, welches das zwischenmenschliche Verhalten

zwingend bestimmt. Die Art und Weise, auf welche dieses soziale Bewußtsein,

welches Normencharakter annimmt, zustande kommt, ist vielfältig.
Besondere Aufmerksamkeit wird darauf zu verwenden sein, diese
Ursachen nicht mit dem sozialen Bewußtsein selbst zu verwechseln. Es
wurde bereits darauf hingewiesen, daß man mit Ortega y Gasset den
Brauch als Recht bezeichnen kann, sofern man nicht einfach den

Instinkt, aus welchem heraus das Handeln nach dem Brauch vollzogen
wird, mit dem Recht selbst identifiziert, sondern vielmehr die geistige
Kraft ins Auge faßt, die sich im Brauch manifestiert. Wir können hier

18 Das Recht, Eine Untersuchung über Rechtsbegriff, Rechtsgeltung und
Rechtsgebilde, München 1953, 12.

19 Art. 590, vgl. Seagle, a. a. O., 15.



22 Wesen und Begründung des Rechts

eine Reihe von Definitionen anführen, in welchen die verschiedenen
Erscheinungsweisen des Rechts als eines normativen Gesellschaftsbewußtseins

zum Ausdruck kommen.
Enneccerus : « Recht ist die auf dem Willen einer Gemeinschaft

beruhende, schlechthin verbindliche Ordnung menschlichen Zusammenlebens.

» 20 Bierling: « Recht im juristischen Sinn ist im allgemeinen alles,
was Menschen, die in irgend welcher Gemeinschaft miteinander leben,
als Norm und Regel dieses Zusammenlebens wechselseitig anerkennen. »21

Larenz : « Recht ist stets die konkrete Lebensordnung einer bestimmten
Gemeinschaft.»22 Nawiasky: Die Rechtsordnung ist «das von einer

(räumlich und zeitlich abgegrenzten) sozialen Gemeinschaft (oder der
in ihr führenden Schicht) getragene und inhaltlich bestimmte System
von Vorschriften für das äußere Verhalten der Gemeinschaftsglieder,
derenNichtbefolgung Vollstreckungszwang oder Strafe entgegenwirkt »23.

In sehr eindringlicher Weise wurde die Wirklichkeit des Rechts als der
in der Gesellschaft gesicherten Sittlichkeit, also als sittliches
Gesamtbewußtsein der Gesellschaft von Hegel dargestellt24. Eine etwas andere

Formulierung dieses universal-personalistischen sozialen Solls finden
wir in der Vorstellung des objektiven Volksgeistes bei K. Larenz:
« Das Recht gilt, weil es der objektive Geist des Volkes ist, dem der
Einzelne durch sein Wesen verbunden ist. Es verpflichtet, weil und
insofern es seinem Begriffe gemäß ist, Einheit des allgemeinen und des

besonderen Willens zu sein. »25. Mit der Theorie des objektiven Geistes

{Hegel) oder des objektiven Volksgeistes (Larenz) brauchen wir uns hier
nicht auseinanderzusetzen. Die Definitionen wurden nur gewählt und
hier angeführt, um auf die Wirklichkeit von sozialen Normen hinzuweisen,

die im Gesamtbewußtsein der Gesellschaft wirksam sind.

Vierte Realdefinition

Das Recht ist ein im Gewissen des Menschen naturhaft sich aussprechendes

Soll, das unabhängig von der soziologischen Anerkennung soziale

Werte fordert. Die bindende Kraft kommt also hier nicht aus dem Ge-

80 Ludwig Enneccerus, Lehrbuch des Bürgerlichen Rechts, Bd. 1/1, Marburg
15.171921, 69.

21 Ernst Rudolf Bierling, Juristische Prinzipienlehre, Bd. I, Freiburg-Leipzig
1894, 19.

22 Karl Larenz, Rechts-u. Staatsphilosophie der Gegenwart, Berlin 21935,113 f.
23 Allgemeine Rechtslehre, 23 f.
24 Vgl. hierzu die tiefsinnige Hegel-Interpretation von J. Messner, Das Naturrecht,

199 f.
25 A. a. O., 114.



Wesen und Begründung des Rechts 23

sellschaftsbewußtsein als solchem, sondern rührt von etwas her, das vor
diesem Bewußtsein der Gesellschaft liegt, das also ein naturhaftes
Angebinde der menschlichen praktischen Vernunft sein muß. Die soziale

Wirksamkeit dieses naturhaften Solls ist allerdings nur naturwissenschaftlich

erfahrbar, wenn es sich im tatsächlichen Verhalten der
Gesellschaftsglieder äußert, d. h. also wenn es soziologische Struktur annimmt.
Denn beim Recht handelt es sich um ein soziales, nicht rein moralisches
Soll. Die bindende Kraft muß also im sozialen Bereich aufweisbar sein.

Man könnte nun sagen, daß wir auf diese Weise auf dem Boden der dritten

Definition landen. Das ist tatsächlich wahr, insofern wir im äußerlich
erfahrbaren Bereich bleiben. Aus diesem Grunde wird, wie wir noch eigens
sehen werden, die Naturrechtslehre sehr oft im Sinne einer soziologischen
Ethik aufgefaßt. Wenn wir uns aber einmal auf den Standpunkt stellen,
daß nicht nur das äußerlich Erfahrbare das Reale ist, sondern daß es

auch Wirklichkeiten gibt, die in der Tiefe der erfahrbaren Welt liegen und
diese sogar erst möglich machen, dann werden wir imstande sein, in
dieser, an vierter Stelle angeführten Definition des Rechts einen eigenen
Wirklichkeitswert zu finden, der nicht identisch ist mit dem der dritten
Definition. Folgende Suppositionen müssen anerkannt werden : 1. das
Gewissen drückt nicht nur ein moralisches, sondern auch ein soziales Soll

aus, 2. das Gewissen steht in Funktion zu einem überweltlichen Wesen,
das imstande ist, Durchbrechungen des sozialen Solls zu sanktionieren.
Nur unter diesen Voraussetzungen ist die an vierter Stelle gebotene
Definition eine Realdefinition des Rechts. Wir kommen darauf später nochmals

zu sprechen.

Das Gemeinsame in den verschiedenen Realdefinitionen

Sehen wir einmal von der philosophischen Erklärung, wie wir sie

in der vierten Realdefinition gegeben haben, ab, dann können wir als
Gemeinsames aller Realdefinitionen aufstellen : Das Recht ist das durch
die Gewalt des Autoritätsträgers oder der ganzen Gesellschaft
ausgesprochene Soll eines bestimmten zwischenmenschlichen Verhaltens der

Gesellschaftsglieder. Es ist also eine zwangsmäßig durchführbare
Ordnung zwischenmenschlichen Verhaltens. Da es sich beim Recht immer um
ein wirksam bindendes Soll handelt, hat man sich immer irgendeine
übergeordnete Gewalt vorzustellen ; ob diese nun in einem einzelnen, in einer
kleinen Gruppe oder in der ganzen Gesellschaft ruht, spielt dabei keine
Rolle. Die Schande, die einer in sich empfindet, wenn er eine von der All-



24 Wesen und Begründung des Rechts

gemeinheit gehaltene Regel (Brauch) nicht einhält, beweist doch deutlich,

daß er sich einer Gewalt gegenüber fühlt, der er zwar nicht in einem
einzelnen Menschen begegnet, die ihn aber doch als Druck vom Ganzen

her bedrängt. Das Gemeinsame in allen Realdefinitionen ist die Erfahr-
barkeit des bindenden Solls, und zwar jene Erfahrbarkeit, die nicht nur
der einzelne für sich allein in sich spürt, die man vielmehr im ganzen
sozialen Raum in Form des geordneten Zusammenlebens feststellen
kann. Allerdings muß hier eine gewisse Restriktion angebracht werden.

Eigentlich erfahrbar ist nicht das Soll, sondern vielmehr die Wirkung des

Solls. Wir haben aber bereits in der Nominaldefinition gesehen, daß die

Wirksamkeit allein noch nicht die Rechtsnorm ausmacht, weil sie sich

so vom Zwangsakt, d. h. von der reinen Kausalität nicht unterscheiden
würde. Um also auch die Bewandtnis der Norm in der Erfahrung
festzustellen, müßten wir, um es einmal grotesk auszudrücken, alle
Gesellschaftsglieder fragen, ob sie sich in freier Wahl der bindenden Norm
unterworfen haben und noch unterwerfen. Auf diese Weise hätten wir
kontrolliert, ob es sich - in den Ausdrücken Kelsen's - um eine echte

objektive Norm handelt. Was aber tun wir, wenn auch nur einige
Gesellschaftsglieder erklären, die bestehende Rechtsnorm sei keine Rechtsnorm,

sondern ein Gewaltakt Hier stehen wir vor einem Problem, das

man aus der reinen Erfahrung, so wie sie allgemein im modernen
Wissenschaftsbegriff aufgefaßt wird, niemals lösen kann. Die letzte Analyse
des Rechts kapituliert hier vor der nackten Tatsache, daß etwas so ist.
Um nun aus dem reinen Ontologismus herauszukommen und dennoch

im Normenbereich zu verbleiben, kann man sich einzig noch Kelsen

anschließen, indem man Soll Und Sein voneinander exakt trennt und
erklärt, das Recht sei ein reines Normenkoordinatensystem.

Das Wesenselement des Rechts : Die Norm

Es war bisher immer davon die Rede, daß das Recht ein das

zwischenpersonale Verhältnis betreffendes wirksames Soll sei. Dieser ganze
Sachverhalt könnte viel einfacher ausgedrückt werden, wenn man sich
über den Begriff der Norm im klaren wäre. Gehört zum Begriff der Norm
stets die Wirksamkeit Oder genügt etwa das, was man im allgemeinen
mit Wert bezeichnen möchte Der Wert hat die Eigenart, daß er erst
dann zum eigentlichen Soll wird, wenn das wertende Subjekt das freie

Vermögen mobilisiert, um ihn als den für sein eigenes Streben gültigen
Wert anzuerkennen. Mit anderen Worten : die Wirksamkeit eines Solls,



Wesen und Begründung des Rechts 25

das einzig im Wert besteht, entstammt nicht dem Wert, sondern dem

wertenden Subjekt. Wie wir aber gesehen haben, gehört zum rechtlichen
Soll eine solche Kraft, daß das verpflichtete Subjekt einen größeren Verlust

in Kauf nehmen muß, als etwa nur den Verzicht auf jenes Gut, das

es durch die Erfüllung, d. h. Anstrebung des Wertes gewonnen hätte.
Die Rechtsnorm kann also nicht einzig in einem Rechtswert bestehen.

Es fehlt ein wesentliches Element, nämlich die Wirksamkeit aus der

Norm selbst. Der Wert mag als Inhalt einer Norm angesehen werden,

er ist aber nicht die Norm selbst. Die Norm dagegen ist ein werthafter
Inhalt, der sich in der Weise aufdrängt, daß derjenige, der ihn nicht
erfüllt, eines größeren Gutes beraubt ist, als er durch die Erfüllung
gewonnen hätte. Während die Nichterfüllung des Wertes für das Subjekt
nichts anderes bedeuten würde als den Nichtbesitz des betreffenden Wertes,

besagt die Nichterfüllung einer Norm die Beraubung eines Gutes,
das zur Integrität des Daseins gehörte. Nur in diesem Zusammenhang
wird der Wert zur zwingenden Norm. Nur so ist er überhaupt erst Norm.
Diese Darlegungen gelten für jedes Soll, auch für das sogenannte rein
sittliche Soll. Allerdings setzt diese Lehre voraus, daß man sittliche
Vollendung nicht anders versteht als der Natur entsprechende Glückseligkeit.

Das « Zwingende » ist demnach eine Eigenart jeder echten Norm.
Anderseits ist zu beachten, daß Norm nicht gleich Zwang ist. Das Urteil,
wo Zwang und wo Norm vorliegt, kann konsequenterweise nur gefällt werden

gemäß der Erkenntnis, wo der Zwang sich auf die letzte Norm menschlichen,

also sittlichen Daseins berufen kann. Jede, auch die rechtliche
Norm muß darum ihre Existenzberechtigung in einem sittlichen Imperativ

suchen. Das bedeutet aber für die rechtliche Ordnung die Notwendigkeit

einer Analyse bis in die « Gerechtigkeit » zurück. Was die rechtliche
der sittlichen Norm hinzufügt, ist einzig die Normierung des Verhaltens

von mehreren Personen zueinander.
Nach dem Gesagten kann man also das Recht auch folgendermaßen

definieren : Das Recht ist eine soziale Norm, oder : Das Recht ist ein mit
Zwang durchführbarer sozialer Wert. Allerdings muß man sich dabei
bewußt bleiben, daß die zwangsweise Durchführung oder Zwangsvollstreckung

nicht besagt, daß der Wert in jedem Falle verwirklicht wird,
sondern daß die Nicht-Realisierung notwendigerweise die Beraubung von
anderen hohen menschlichen Gütern nach sich zieht. Besser ist es darum
zu definieren : Das Recht ist eine wirksame soziale Norm, wobei das Wort
« wirksam » einen Pleonasmus bedeutet, da an sich eine Norm als solche

immer wirksam ist.



26 Wesen und Begründung des Rechts

Wirksamkeit, Geltung und Gültigkeit des Rechts

Gemäß dem soeben Gesagten kann man den drei ersten Realdefinitionen

des Rechts nur dann die Bewandtnis einer echten Rechtsdefinition

zuerkennen, wenn sie sich in letzter Analyse als mit der Gerechtigkeit

übereinstimmend erweisen, d. h. wenn sie mit der vierten Realdefinition

übereinkommen. Der Rechtstheoretiker wird diese von der
sittlichen Ordnung herkommende Rechtsphilosophie nicht so leicht
mitmachen. Für ihn erscheint als wirksam zunächst nicht irgendeine
metaphysische Vorstellung, sondern das vor ihm liegende positive Recht.
Die innere Erfahrung, die sich gemäß der vierten Realdefinition im
Gewissen ausspricht, wird als rein sittliche Erfahrung angesehen, während
die Rechtserfahrung sich im äußeren Zusammenleben manifestieren
müsse. Für den Rechtstheoretiker ist also wirksames Recht (um einmal
diesen Pleonasmus zu gebrauchen) die gemäß äußerer Erfahrung
durchsetzbare soziale Ordnung. Die äußerlich erfahrbare Wirksamkeit kann
dabei eine doppelte Ursache haben : 1. den tatsächlichen Willen der

Gesellschaftsglieder, 2. die Gewalt des Machtinhabers, der die Befolgung
erzwingt. Im ersten Fall könnte man von « geltendem », im zweiten von
« gültigem » Recht sprechen. Über die beiden Ausdrücke ist in der
deutschen Rechtstheorie und Rechtsphilosophie viel gestritten worden ; wir
können uns aber diese Diskussion ersparen, da sie in jeder anderen Sprache

nicht vollziehbar ist. Es ist besser, dem Sinn der Rechtsphilosophie
übrigens entsprechender, nur von der Wirksamkeit des Rechts zu sprechen

und diese nach den Ursachen zu untersuchen.
Wer nur die äußere Erfahrung für das Rechtsdenken zuläßt, also

im Rahmen der Rechtstheorie verbleibt, sieht das Problem der
Unterscheidung zwischen reinem Zwang und Rechtszwang in ganz anderer
Weise als der Rechtsphilosoph, der die vierte Realdefinition als
grundlegende Definition des Rechts annimmt. Wir haben davon bereits in der

Auseinandersetzung mit Kelsen gesprochen. Die Wirksamkeit der Rechtsnorm

ist in dem tatsächlichen Willen der Gesellschaftsglieder begründet
(gemäß Kelsen: «manifestiert»), die Wirksamkeit des reinen Zwangsaktes

dagegen in der Gewalt des Machtinhabers.
Wer auf dem Standpunkt der vierten Realdefinition steht, also der

Auffassung ist, daß auch die innere, im Gewissen wahrnehmbare Norm
soziale Bewandtnis hat und somit für das zwischenmenschliche Verhalten

bestimmend ist, dem obliegt die schwere Aufgabe, die soziale
Wirksamkeit dieser Norm nachzuweisen. Natürlich genügt hier nicht die Ant-



Wesen und Begründung des Rechts 27

wort, diese Wirksamkeit ergäbe sich aus dem tatsächlichen Willen der

Gesellschaftsglieder oder aus der Gewalt des Machthabers, der sich die
sittlichen Normen zum Maßstab seiner Diktate macht. Damit würde die
innere Erfahrung auf die äußere zurückgeführt, man befände sich somit
immer noch innerhalb der drei ersten Definitionen. Vielmehr geht es

darum, die Wirksamkeit im Raum des Gewissens selbst aufzuweisen.
Doch dieser Gedanke führt Uns für den Augenblick zu weit (vgl. unten :

Das Ewige Gesetz).

Wirksamkeit des Rechts und Sanktion

Das Recht ist wirksam, weil es mit Zwang durchführbar ist, d. h.

weil es bei Nicht-Befolgung einen im allgemeinen als Übel empfundenen
Entzug eines Gutes nach sich zieht Strafe) oder durch physische
Gewalt den Effekt der Norm herbeiführt (Zwangsvollstreckung, z. B.

zwangsweise Entziehung materieller Güter zur Restitution eines

Diebstahls). Die Wirksamkeit ist darum nicht auf Seiten des dem Recht
Unterworfenen zu suchen, etwa in dessen Unterwürfigkeit und Folgsamkeit,

sondern im Recht selbst. Allerdings ist das Recht seinerseits eine

Norm, ist also physischer Reaktion nicht mächtig. Die Wirksamkeit des

Rechts kann darum nur verstanden werden, wenn man im Recht das

Gebot oder die Zulassung eines Zwangsaktes erkennt. Anderseits

fragt man sich natürlich auch hier, woher die Wirksamkeit des ersten
Rechts, d. h. der rechtlichen Grundnorm stamme. Wenn Recht wirklich
nur wirksame soziale Norm ist, dann muß bereits der Grundnorm die

Eigenschaft der Wirksamkeit zukommen. Für denjenigen, der bei der
äußeren Erfahrung des Solls stehen bleibt, gibt es für die Erklärung der

Sanktionsgewalt nur den Rückgriff auf die Tatsache, daß die Grundnorm
allgemeine Anerkennung findet oder daß der Gesetzgeber aus sich heraus
soviel physische Macht besitzt, daß er auch ohne Einverständnis der

Gesellschaftsglieder der Rechtsnorm Wirksamkeit zu verleihen imstande
ist (im letzten Falle hätte man allerdings die Schwierigkeit, Gewalt von
Recht zu unterscheiden). Somit wäre aber das Recht inhaltlich doch einzig

und allein von seiner Wirksamkeit, also von der durch sie «

legitimierten » physischen Reaktionsgewalt her bestimmt. Konsequent durchdacht,

würde das Recht dann gar nicht Handlungen als recht oder
unrecht bezeichnen, sondern bestände in Normen, die Zwangsakte als
Reaktionen gegen ein bestimmtes menschliches Verhalten statuieren. Es
ergibt sich also die Schlußfolgerung Kelsen's : « Das Verhältnis zwischen

Unrecht und Unrechtsfolge besteht somit nicht - wie von der traditionel-



28 Wesen und Begründung des Rechts

len Jurisprudenz angenommen wird - darin, daß eine Handlung oder

Unterlassung darum, weil sie ein Unrecht oder Delikt darstellt, mit einem

Zwangsakt als einer Unrechtsfolge verknüpft wird, sondern darin, daß
eine Handlung oder Unterlassung ein Unrecht oder Delikt ist, weil sie

mit einem Zwangsakt als ihrer Folge verknüpft ist. Nicht irgendeine
immanente Qualität und auch nicht irgendeine Beziehung zu einer
metarechtlichen, natürlichen oder göttlichen Norm, das heißt aber zu einer
dem positiven Recht transzendenten Welt macht, daß ein bestimmtes
menschliches Verhalten als Unrecht oder Delikt zu gelten habe ; sondern
ausschließlich und allein, daß es von der positiven Rechtsordnung zur
Bedingung eines Zwangsaktes, das heißt einer Sanktion gemacht ist. » 26

Kelsen beruft sich hierbei auf Thomas von A quin I-II 96, 5, wo Thomas

von einer Unterwerfung unter das Gesetz spricht, die nur der Sanktion
zu entsprechen scheint : « In anderer Weise jedoch wird jemand als dem
Gesetz Unterworfen bezeichnet wie der Gezwungene unter den Zwingenden.

In dieser Weise sind tugendhafte und gerechte Menschen dem Gesetz

nicht unterworfen, sondern nur die schlechten. Erzwungen- und Über-

wältigtsein ist nämlich dem Willen entgegengesetzt. Der Wille der guten
Menschen aber stimmt mit dem Gesetz überein, während der Wille der
schlechten von ihm abweicht. Unter diesem Betracht also stehen die Guten

nicht unter dem Gesetz, sondern einzig die Schlechten. » 27 Der zitierte
Text aus Thomas von A quin scheint nahezulegen, daß die Sanktion nichts
mit der inneren Qualität der Handlung zu tun hat, denn sonst stände sie

auch mit der guten Handlung in Beziehung, sondern nur rein äußerlich
die Nicht-Übereinstimmung der Handlung mit dem Gesetz betrifft. Ist
man nun weiterhin der Auffassung wie Kelsen, daß das Recht einzig in
einer Zwangsordnung besteht, dann kommt man zur Ansicht, daß eine

Handlung oder Unterlassung nur darum Unrecht ist, weil sie mit einem

Zwangsakt als ihrer Folge verknüpft ist 2S.

Kelsen's Gedankengang ist logisch, solange man nur innerhalb der
äußerlich erfahrbaren Normenwelt verbleibt. Unser inneres Bewußtsein

vom Recht sagt uns aber, daß das Recht « endgültig » nur vorstellbar

ist, wenn es mit der Gerechtigkeit zusammenfällt. Im Raum des

Absoluten können wir uns nicht ausdenken, daß die Gerechtigkeit nicht
siegen sollte. Und wer ein höchstes Wesen als Urheber der Dinge annimmt,

26 Reine Rechtslehre, 117.
27 Bei Kelsen zitiert a. a. O., 117, Anmerkung.
28 Erklärung des Thomastextes weiter unten. Vgl. auch meinen Kommentar

in : Deutsche Thomasansgabe, Bd. 13.



Wesen und Begründung des Rechts 29

wird diese Seunsucht nach dem ewigen Ausgleich fundiert finden, da er
weiß, daß in der Ewigkeit Wirksamkeit und Wert in einem und demselben

Sein zusammenfallen. Damit aber hört zugleich die Vorstellung einer
« reinen » Norm auf. Die Norm ist im Sein verankert. Die Wirksamkeit des

Rechts wird darum in letzter Analyse nicht zu trennen sein von einem

befehlenden Wesen. Das besagt : die Norm ist, in ihrer sowohl werthaften
wie wirksamen Eigenschaft zu Ende gedacht, nur vorstellbar, wenn man sie

als Befehl eines physisch machtvollen Wesens begreift, das zugleich Gerechtigkeit

ist. In jedem anderen Wesen aber sind Zwangsgewalt und Wert
trennbar. Daher rührt das Dilemma für den Metaphysiker : soll eine

bestehende positive Norm als Norm anerkannt werden, weil sie

Zwangsordnung ist oder weil sie dem Wert der Gerechtigkeit entspricht
Wer die Frage nur im Sinne der Gerechtigkeit löst, wird gewöhnlich

als Idealist angesehen. Hierzu gehören die Wertphilosophen und auch

jene Naturrechtsdenker, die das Recht nur vom Inhalt her beurteilen,
die also von der Gleichung ausgehen : Recht sozialer Wert. Diese

Autoren machen vollen Ernst mit dem Wort : « Lex injusta non est

lex », oder : « Jus est justum ». Diese Prinzipien sind ohne Zweifel wahr.
Eine Handlung ist in sich recht oder in sich unrecht. Anderseits würde
aber diese Sicht nicht ausreichen, die lex injusta als eine non-lex zu
bezeichnen, wenn man nicht zugleich an die Wirksamkeit und somit an die

Sanktionsgewalt im endgültigen Stadium denken würde, wo also der
« ewige Richter » mit seiner Zwangsgewalt die Ordnung urgiert. Auf jeden
Fall hat Thomas von A quin, auf den man sich in der Wertorientierung des

Rechts gerne beruft, die Dinge von der ewigen Wirksamkeit her gesehen.
Darum beginnt er seine Rechtslehre mit dem « Ewigen Gesetz ». Von dort
her kann Recht nur mit Wirksamkeit verbunden sein. Eine werthafte
Anregung (« Norm ») im menschlichen Bereich wird darum von ihm nur
rechtlich genannt, wenn sie die « virtus coactiva » besitzt.

Die Wirksamkeit gehört nach dem Gesagten zum Wesen des Rechts.
Das Recht ist darum wesentlich Zwangsordnung. Das heißt aber auch,
daß es nicht nur Zwang, sondern auch Ordnung ist. In dem Begriff der

Ordnung ist der Wert ausgedrückt. Wirksamkeit oder Zwang und Wert
sind die Wesensprinzipien des Rechts, so wie in der aristotelischen
Philosophie Materie und Form die Wesensprinzipien einer materiellen Substanz
sind. Man darf also weder die Wirksamkeit vom Wert, noch den Wert
von der Wirksamkeit trennen. Wenn aber das Recht seine ganze
Wirksamkeit im Hinblick auf einen Wert hat, dann ist der dem Recht
Unterworfene stets in der Lage, das Recht nicht etwa nur aus dem Motiv der



30 Wesen und Begründung des Rechts

Furcht zu erfüllen, somit nicht nur als « Überwältigter » zu handeln,
sondern vielmehr um des Wertes selbst willen, der im Recht ausgesprochen
ist. Es wäre also in diesem Sinne eine Rechtsordnung denkbar, in der der

Zwang und die Strafandrohung niemals zu Tage treten würden. Und
dennoch gilt auch hier die Definition des Rechts, welche ebenso wesentlich

die Wirksamkeit wie den Wert miteinschließt. Das Kind ist den

Eltern in Liebe unterworfen. Es mag dabei die Liebe noch so sehr
entwickeln und niemals an die Strafgewalt der Eltern denken, es wird doch
immer bei aller Liebe die Ehrfurcht nicht verlieren. Selbstverständlich
sollen die Gesetzesunterworfenen aus sittlicher Vollkommenheit um des

Guten und somit der Ordnung willen das vom Recht Befohlene tun.
Darum aber braucht man noch nicht die Wirkkraft des Rechts
einzuschränken, nämlich Norm zu sein, die über den Individuen steht und
sich den Individuen unter Umständen aufzudrängen imstande ist.

In dem von Kelsen zitierten Artikel des hl. Thomas von A quin ist
von einem doppelten Gesichtspunkt des Gesetzes die Rede : 1. insofern
es « Regel » der menschlichen Handlungen ist, 2. insofern es Zwangsgewalt

hat. Den Begriff der Regel verbindet aber Thomas mit dem Begriff
der « potestas », « denn alle jene, welche einer Gewalt unterworfen sind,
sind auch dem Gesetz unterworfen, welches die Gewalt erläßt » 29. Wenn
in der Folge Thomas von der Zwangsgewalt spricht, dann meint er
dieselbe potestas, nur daß sie in diesem Falle sich an Menschen wendet,
die nicht mehr den Willen, das Gesetz zu befolgen, haben, sondern
vielmehr « schlechte Menschen », d. h. Menschen sind, die gegen das Gesetz

zu handeln gewillt sind. Aus der Schwierigkeit kommt man leicht heraus,

wenn man folgende zwei Punkte beachtet : 1. die Wirksamkeit des Rechts

besagt nicht notwendigerweise Sanktion, sondern Sanktions^o^wz, die

nur bedingt in Aktion zu treten braucht, 2. diese Sanktionspotenz braucht
nicht notwendigerweise als Gegenstück im Motiv der Rechtsverwirklichung

die Furcht vor Strafe zu haben. Nicht die Strafandrohung ist also
das Wesentliche des Rechts, sondern vielmehr die Macht, eine Strafe
androhen zu können. Thomas spricht an der genannten Stelle vom schlechten

Menschen, der von vornherein nicht den Willen besitzt, den Wert
des Rechts zu verwirklichen. Unter diesem Betracht erscheint natürlich
das Recht einzig als Strafandrohungsnorm. Dieser Gedanke ist auch bei
der Auslegung der Kirchenväter, so vor allem des hl. Augustinus, zu
berücksichtigen, denen man die Ansicht unterschoben hat, dem Recht und

29 I-II 96,5.



Wesen und Begründung des Rechts 31

dem Staat sei ein Platz einzig in der sündigen Menschheit zuzugestehen,
weil das Recht ein System von Strafandrohungen sei. Man muß sich dabei
im klaren sein, daß die Kirchenväter nicht eine abstrakte Rechtsphilosophie

schreiben wollten, sondern vielmehr zu ihren dekadenten

Zeitgenossen sprachen 30. Der Ethiker sieht im Zusammenleben der Menschen

stets mehr den lebendigen, von Liebe getragenen Austausch als den von
oben diktierten Gehorsam. Anderseits kann man aber auch den Gehorsam

als einen echten Wert auffassen, der nicht notwendigerweise einer
dem Menschen wegen böser, wertwidriger Strebungen auferlegten
Maßnahme gleichzukommen braucht.

Der Begriff der Rechtssicherheit macht den Anschein, als ob auch er
zur Frage der Wirksamkeit des Rechts gehörte. Jedoch steht er mit dem

Inhalt des Rechts in Zusammenhang. Denn es geht hier darum, das
einzelne Individuum gegen eventuelle Übergriffe der Staatsgewalt
abzusichern, also im Grunde um die Frage, ob die absolute Gerechtigkeit
überhaupt irgendeine Aussicht hat, als handfeste Norm der rechtlichen
Ordnung zu gelten. Das Problem heißt also : materiale Gerechtigkeit
oder Rechtssicherheit

Der Zweck im Recht

Die Wirksamkeit des Rechts kann, wie wir gesehen haben, nicht aus

dem Wertgehalt des Rechts, sondern nur aus einer hinter dem Wert
stehenden physischen Gewalt stammen. Es ist also immer irgendwie ein
Wille mitbezeichnet. Damit ist aber zugleich auch ein Zweck mitausgesprochen.

Dieser Zweck braucht noch nicht als von einem Gesetzgeber

gewollt aufgefaßt zu werden. Es genügt, an eine innere Sinnfülle des

Rechts zu denken, die von irgendeinem über dem Einzelnen stehenden
Willen erstrebt wird. So hat auch das Gewohnheitsrecht einen Sinn,
der aus dem Gemeinschaftswillen kommt. Das erhellt aus dem Bewußtsein

derer, die sich dem Recht beugen. R. Stammler hat darum richtig
bemerkt : « Wenn jemand einen rechtlichen Anspruch erhebt, so nimmt
er nicht etwas Äußeres bloß wahr, sondern er will etwas. Wer einen

Rechtssatz erläßt, der behauptet nicht eine Tatsache körperlichen
Geschehens, er verfolgt Zwecke. Und falls wir den Inhalt einer Rechtsordnung

vor uns haben, so sehen wir nicht körperliche Dinge, sondern den

30 Vgl. Franz Faller, Die rechtsphilosophische Begründung der gesellschaftlichen

und staatlichen Autorität bei Thomas von Aquin, Eine problemgeschichtliche

Untersuchung, Sammlung Politeia Bd. V, Heidelberg 1954.



32 Wesen und Begründung des Rechts

Inhalt von menschlichem Wollen. » 31 R. Stammler definiert darum das

Recht auch als « eine methodische Art, Willensinhalte zu ordnen »32.

Daß im Recht ein Zweck liegt, erkennt jeder, der es nicht einfach
als Idee oder als Wert, sondern als aufgebürdeten Wert erfaßt. Das Recht
ist nicht das Ende eines Entwicklungsprozesses, sondern der Anfang
eines vom Menschen einzuleitenden Werdens und Geschehens im sozialen

Bereich. Denkt man den Zweck aus dem Recht weg, dann ist es nicht
mehr als ein mit Zwang durchführbares Soll zu verstehen, sondern höchstens

als ein Wertsystem, für das sich der einzelne Mensch als verpflichtet

ansehen mag, das aber nicht ein befehlendes Soll bedeuten würde.
Da der Zwang immer von einer übergeordneten Instanz ausgeht, kann

er nur im Sinne einer intentionalen, d. h. zielstrebigen Auflage verstanden

werden. Das gilt auch vom Zwang des Brauches, der seinen Druck
nur auszuüben imstande ist, sofern er der Intention der Gesellschaftsglieder

entsprungen ist.
Schwierig wird nur die Frage, ob es einen jedem bestehenden Recht

vorgeordneten Zweck gibt, auf Grund dessen bestehendes Recht wohl
etwas Rechtliches, aber nicht notwendigerweise Recht justum),
sondern unter Umständen, nämlich im Falle der Nicht-Übereinstimmung
mit dem vorgeordneten Zweck, Unrecht wäre. Das ist dann die Frage
nach dem richtigen Recht.

DRITTER ARTIKEL

Die metaphysische Definition als echte Definition des Rechts

Der Begriff des Metaphysischen

« Metaphysisch » ist dasjenige, das hinter der Erfahrung liegt. Der
Moderne denkt dabei zu allererst an die Vorstellung eines sogenannten
überweltlichen, durch die Erfahrung nicht mehr erfaßbaren Wesens,

d. h. Gottes. In der aristotelisch-thomistischen Philosophie ist jedoch das

Metaphysische zunächst das allgemeine Wesen der Dinge, das zwar durch
die Erfahrung erschlossen, nicht aber selbst erfahrbar ist. In allen vom
Nominalismus geprägten Philosophien jedoch scheidet das Universale

31 Art. « Recht » in : Handwörterbuch der Rechtswissenschaft, Bd. IV, 642.
32 A. a. O., 643.



Wesen und Begründung des Rechts 33

und damit auch das Wesen der Dinge aus dem Bereich der rational
erkennbaren Realität aus, sodaß das Metaphysische nur noch der Bereich
des Jenseitigen ist. Stellen wir uns aber auf den Standpunkt, daß der
Mensch ein geistiges Erkenntnisvermögen hat, dann begreifen wir, daß

er mehr erkennen kann, als nur die Erfahrung, sei es die äußere oder die

innere, aufzuweisen imstande ist. Zwar beginnt jede geistige Erkenntnis
bei der Erfahrung, sie endet aber nicht mit ihr, sondern vielmehr in der

Erfassung des Wesens. Dieses Wesen ist nicht minder eine Realität als

dasjenige, was durch die Erfahrung erfaßt wird. Zu diesen hinter der

Erfahrung liegenden Wesenheiten gehört z. B. auch das Wesen des

Menschen oder, wie man gewöhnlich sagt, die Natur des Menschen.
Das Wesen eines Dinges wird also verstanden, nicht erfahren, wenngleich

wir unserer Erfahrungen, aus denen wir das Wesen verstehen,
stets bewußt bleiben müssen.

Aus dem Gesagten geht hervor, daß das Metaphysische zunächst
in den Dingen selbst ist. Erst von da aus dringt man dann, wenn die

Dinge nicht aus sich selbst verstehbare Wesen sind, zu einer über ihnen
stehenden Ursache vor, durch welche die nicht in sich ruhenden Wesen

erklärbar werden. Das ist kurz der Gedankengang, der vom begrenzten
zum unbegrenzten, vom geschöpflichen zum göttlichen Wesen führt.
Wir können uns hier natürlich nicht näher mit den Gottesbeweisen
befassen. Es ging nur darum, zu zeigen, daß das Metaphysische im Sinn
des Jenseitigen nur rational sein kann, wenn man es vom Wesen der Dinge
aus sucht. Sonst müßte man die Erkenntnis eines göttlichen Wesens

dem Bereich des Irrationalen, etwa des Glaubens überweisen. Es würde

uns dann für die Erfassung des Rechtlichen stets nur die konkrete
Erfahrung zur Verfügung stehen, und zwar, da Recht Norm eines
zwischenmenschlichen Verhaltens ist, einzig die äußere Erfahrung. Wer also

Wesenserkenntnis leugnet, dem stehen nur die drei ersten Realdefinitionen

des Rechts zur Verfügung, die alle auf der äußeren Erfahrung
aufbauen. Wenn er dennoch die innere Erfahrung, etwa die des Gewissens,

in Rechnung ziehen möchte, dann würde er sich, wenn er logisch
denken will, klar bleiben müssen, daß diese bereits nicht mehr zum Recht
gehört. Er mag dann von den sittlichen Normen sprechen, gemäß
welchen die Menschen, die Rechtsnormen gestalten sollen, vorgehen müssen,

wenn sie gewissenhaft handeln wollen. Doch wäre das bereits « reine
Moral », nicht mehr « reines Recht ». Wer die metaphysische Ordnung,
wie sie soeben kurz skizziert worden ist, aus dem wissenschaftlichen
Denken ausscheidet, dem bleibt logischerweise nichts anderes übrig, als

3



34 Wesen und Begründung des Rechts

die Reine Rechtslehre Kelsen's zu übernehmen. Wird es ihm aber bei
dieser Logik zu « kalt », dann mag er die Normenordnung verlassen,
indem er Norm Und konkret erfahrbare Natur des Menschen in eins setzt
und in der Folge die Rechtswissenschaft und Rechtsphilosophie
überhaupt im Sinne einer reinen Soziologie betreibt.

Das Gewissen als soziale Norm

Unter der Voraussetzung, daß es 1. ein Gewissen, d. h. ein sittliches
natürlich wertendes Urteilsvermögen gibt, daß 2. dieses Gewissen

zunächst ein Werturteilsvermögen der im Menschen als solchem in der

Natur des Menschen) gelegenen Zwecke bedeutet und erst in der Folge
für die individuellen sittlichen Entscheidungen normgebend ist, daß 3.

dieses Gewissen in gleicher Universaler Weise, wie es sittliche Normen
des Menschen als solchen ausspricht, auch das zwischenmenschliche
Verhalten diktiert, - nur unter dieser dreifachen Voraussetzung kann man
das Gewissen logisch ins Rechtsdenken einbauen.

Natürlich müßten die einzelnen Punkte bewiesen werden. Und zwar
muß für jede gemachte Aussage die entsprechende Erfahrungsgrundlage
aufgewiesen werden, von der aus der Schluß auf die Wesenserkenntnis

möglich ist. Denn in allen drei Punkten handelt es sich run echte
Wesenserkenntnisse. Bezüglich der ersten Voraussetzung können wir wohl auf die

allgemeine Ethik verweisen. Dagegen seien zu der zweiten Und dritten
Voraussetzung einige, unseren Kontext berührende, Bemerkungen
gemacht.

Daß das Gewissen zunächst ein Urteilsvermögen der im Menschen

als solchem gelegenen Zwecke bedeutet, wird aus der Erfahrung deutlich,

daß trotz der Verschiedenheit der einzelnen individuellen Gewissen

gleiche Wertreaktionen aufweisbar sind. Es mag vielleicht der eine oder
andere glauben, der Krieg um des Krieges willen sei ein hohes Gut. Es

mögen auch ganze Volksstämme dieser Überzeugung sein. Anderseits
beurteilen wir diese Menschen doch entweder als anormal oder noch
nicht auf der Höhe sittlichen Denkens stehend. Wir sind der Überzeugung,

daß sie eines Tages sich zu friedfertigen und friedliebenden
Menschen entwickeln müßten, wenn sie den echten Weg der Entwicklung
gehen. Man mag darauf erwidern, diese Ansicht sei nun einmal unsere,
durch die Geschichte gewordene, durch bestimmte Erfahrungen geprägte,
sie müsse aber durchaus nicht ein Wesensangebinde des menschlichen
Gewissens als solchem sein. Es ist aber keine Frage, daß unser Gewissen



Wesen und Begründung des Rechts 35

durch die Erfahrung gebildet ist. Die Frage geht nicht darum, auf
welchem Wege wir zu diesen Werturteilen gekommen sind, sondern
vielmehr darum, ob wir mit unserer geschichtlichen Erfahrung etwas in uns

ausgebildet haben, was der Naturanlage nach in diese Richtung wies.

Wir möchten diese Frage unbedingt im bejahenden Sinne beantworten.
Wenn es wirklich so wäre, daß es überhaupt kein natürliches Gewissen

in uns gäbe, dann erübrigt sich von vornherein jede Bemühung um ein

geordnetes Kulturleben. Dann brauchen wir auch keine Erziehung. Wenn
wir die gleiche Gewissensanlage im Menschen, d. h. also das Gewissen,
das auf die Belange der menschlichen Natur als solcher gerichtet ist,
leugnen, wird unser menschliches Dasein absurd.

Erst recht unsinnig wird das Zusammenleben der Menschen, denn

wenn schon die die sittliche Natur des Menschen im allgemeinen betreffenden

Prinzipien grundsätzlich nicht aus der gleichen, vielleicht da Und dort
verschütteten und äußerlich kaum mehr hörbaren Quelle stammen, die
wir Gewissen nennen, dann kann man noch weniger erwarten, daß die
Normen des menschlichen Gemeinschaftslebens irgendeinen gemeinsamen
natürlichen Boden haben. Absichtlich die Unwahrheit sagen, um den
anderen zu täuschen, verstößt doch offenbar gegen den Sinn der sozialen

menschlichen Natur. Die Forderung der Wahrhaftigkeit « müßte » jedem
aufgehen, wenn in seinem Werturteil die Natur zum Durchbruch käme.

Die Tatsache, daß wir das sittliche Einsehen, absichtlich unwahre Aussage

sei Sünde, von jedem erwarten, weist darauf hin, daß wir nicht nur
sittliche, sondern auch sozial sittliche natürliche Werturteile in uns
voraussetzen. Dieser Annahme steht nicht im Wege, daß da und dort die
naturhafte Urteilskraft getrübt ist. Denn eben das Faktum, daß wir von
einer Trübung sprechen, zeigt, wie sehr wir erwarten, daß der Mensch
sich zum Mitmenschen wahrheitsgetreu verhalte.

Wären die Menschen nicht von Natur aus veranlagt, gleiche soziale
Normen auszusprechen, dann hätte man sich in den Jahren vor 1948

nicht den Kopf zu zerbrechen brauchen, als man die Charta der Menschenrechte

aufstellte. Ohne naturhafte soziale Normen ist es ebenso sinnlos,
über die Abrüstung zu disputieren, denn vielleicht wäre irgendein
Volksstamm aus « seiner » Natur heraus gar nicht gewillt, weiter zu existieren,
sondern vielmehr zu sterben, indem er zugleich andere in den Tod zieht.

Die gesellschaftliche Reaktion gegen Parasiten, welche das
Zusammenleben der Menschen nur für ihre eigenen Zwecke ausnützen, ist
einmütig. Also auch hier liegt offenbar ein gemeinsames Ordnungsdenken

vor.



36 Wesen und Begründung des Rechts

Im Anblick eines offenbaren Ungleichgewichtes innerhalb der
Gesellschaft, etwa der Verelendung eines Teiles des Gesellschaftsganzen,
äußert sich das Wertempfinden eines jeden durch die entsprechende
Empörung gegen jene, welche dieses Elend hätten verhindern können
und müssen. Und in diesen selbst erwacht infolge des Lärmes der
Verelendeten das Gewissen, ungerecht gehandelt zu haben. Selbst dort,
wo es sich nicht um menschliches Verschulden, sondern um eine

Naturkatastrophe handelt, welche das Massenelend hervorgebracht hat,
reagiert das menschliche Gewissen in Form der solidaren HilfeVerpflichtung
gegenüber den Geschädigten, und zwar über alle nationalen Grenzen

hinweg.
Eine aufmerksame Analyse des sittlichen Bewußtseins des Menschen

kann um die Feststellung nicht herum kommen, daß es im Menschen

a priori geltende Ordnungsvorstellungen gibt, die nicht nur dem einzelnen

Individuum und seiner sittlichen Vollendung, sondern auch der Gesamtheit

der Gesellschaftsglieder gelten. Es handelt sich also um echte soziale

Normen, d. h. run solche Normen, die sich zunächst an das Ganze richten

und erst vom Ganzen her an den Einzelnen.

Existenz Gottes als Voraussetzung für die rechtslogische Begründung der

vierten Realdefinition des Rechts

An sich müßte die Erfahrung, die wir vom menschlichen Gewissen

haben, ausreichen, um die Voraussetzungen einer realistischen
Rechtsdefinition zu erfüllen : wirksame soziale Norm. Anderseits aber liegt die

Erfahrung, durch die hindurch das Gewissen in Erscheinung tritt, doch

so tief, daß sie nicht auf die gleiche Ebene gestellt werden kann mit der
in der Gesellschaft in Form von Gebräuchen wirksamen sozialen Norm.
Für die Rechtsordnung benötigen wir eine nach außen, und zwar im
gesellschaftlichen Zusammensein sich manifestierende Erfahrung. Wenngleich

das menschliche Gewissen sich immer in irgendeiner Weise in der
Gesellschaft offenbart, so ist es doch nicht jenes Gewissen, das wir nur
mit viel Spürsinn im Untergrund der alltäglichen Erfahrungen als der
menschlichen Natur entsprechendes Gewissen entdecken. Um wirksam
zu werden, bedarf dieses Gewissen der Entwicklung, d. h. der Entfaltung
im einzelnen Und in der Folge auch in der Gesellschaft. Erst dann können

wir im Vollsinn von einer realgültigen, d. h. wirksamen sozialen Norm
sprechen. Wir kämen also zuletzt auf die dritte Realdefinition zurück,
mit dem einen Unterschied, daß wir nicht jedwede faktische, sondern



Wesen und Begründung des Rechts 37

nur die in Einklang mit der Natur des Menschen stehende Gewissensäußerung

zum Ausgangspunkt rechtlichen Denkens machen würden.
Nun ist allerdings zuzugeben, daß gewisse grundlegende Normen

des natürlichen Gewissens durch sich selbst wirksam sind. So hat der

Niedergang der öffentlichen Sittlichkeit stets auch den Zusammenbruch
des gesellschaftlichen und staatlichen Lebens gebracht. Aber das sind
Sanktionen, die erst nach ihrem Eintreten ins Bewußtsein der Gesamtheit

gelangen. Man muß also, wenn man das Recht im Sinne der vierten
Realdefinition als echtes Recht und nicht etwa als metajuristische Norm
auffassen will, in den metaphysischen Bereich aufsteigen, wo die
Sanktionsgewalt dieses Rechts existiert. Es bleibt damit nur noch das Ewige,
in welchem es sowohl einen Schöpfer, den ewigen Gesetzgeber, wie auch
ein durch keine Zeit begrenztes Dasein des menschlichen Geistes gibt.
Man denke hierbei nicht etwa an die christliche Vorstellung eines

endgültigen Gerichtes im Sinne der Wiederkunft des Gottessohnes, wie sie

in den Evangelien beschrieben worden ist. Es genügt der Gedanke, daß

die in der Natur liegende Ordnung irgendwie von Ewigkeit her sanktioniert

ist. Nur so ist die vierte Realdefinition im wahren Sinne eine neue
Rechtsdefinition. Allerdings muß man sich dabei auch immer bewußt
bleiben, daß die dieses Recht kennzeichnende Wirksamkeit metaphysisch

ist. Nur von der Metaphysik her gilt uneingeschränkt : « Lex in-
justa non est lex ».

Der Gesellschaftswert der metaphysischen Rechtsauffassung

Man kann mit Recht die Frage stellen, ob es überhaupt zweckvoll
ist, über das Recht im Sinne der vierten Definition zu diskutieren, da in
dieser Sicht jede Übertretung zu guter Letzt vor einem anderen Tribunal

als dem unserer menschlichen Gesellschaft gerichtet wird. Dennoch
wird man diese metaphysische Spekulation nicht als unwertig erachten
dürfen, und zwar aus folgenden Gründen :

1. Das menschliche Gewissen mit seinen sozialen Normen ist immerhin

eine Wirklichkeit. Seine Bindung an ein überweltliches Wesen ist es

darum nicht weniger. Wenn in Gerichtsentscheidungen auch nur jene
Normen dieses Gewissens, die ins Rechtsbewußtsein der ganzen Gesellschaft

eingegangen, also im Sinne der dritten Definition wirksam geworden

sind, in Betracht gezogen werden, dann handelt es sich immerhin
um echte Normen, im Gegensatz zum rein soziologischen Befund, den

man erst zur Norm erklären müßte. Die verschiedenen Gerichtsentschei-



38 Wesen und Begründung des Rechts

düngen, die auf absolute sittliche Normen Bezug genommen haben und
es noch tun, sind somit durchaus rechtlich logisch. Der Einwand, man
greife auf irgendeine « Offenbarung » zurück, erledigt sich daher von selbst.

2. Da man erst auf dem Wege über die metaphysische Fundierung
die sozialen Gewissensnormen in ihrer rechtlichen Bewandtnis erkennt,
erhält die Rechtspolitik einen neuen Sinn. Die Rechtsbildung hat nicht
einfach dem Schwergewicht des allgemeinen Bewußtseins zu folgen,
sondern greift erzieherisch in die Gesellschaftsformung ein. Gewiß wird
man bei aller Rechtsbildung, wie noch gesagt werden wird, auf die
soziologischen Tatsachen Rücksicht nehmen müssen, dies um so mehr, je
mehr der staatlichen Autorität die Einmischung in das persönliche Leben
der einzelnen Gesellschaftsglieder versagt werden muß. Dennoch versteht
man erst von der Metaphysik her die hohe sittliche Aufgabe des Gesetzgebers,

nicht nur Interessenvertreter der Wähler oder Bürger, sondern

zugleich und in erster Linie gewissenhafter Verwalter des sittlich
orientierten Gemeinwohls zu sein.

Ohne metaphysische Fundierung des natürlichen Gewissens bleibt
nur der Weg über ein soziologisch begründetes Rechtsbewußtsein. Dort
also, wo es einer diktatorischen Macht gelingt, dieses Rechtsbewußtsein
der Gesellschaft mit Zwangsmitteln unwirksam zu machen, würde als

einzig wirksames Recht die diktatorische Norm zu gelten haben. Wie
soll aber dann nachher bei einem Umschwung rückwirkend ein

rechtslogischer Weg zur Bestrafung der « Verbrecher » gefunden werden, wenn
überhaupt kein stringentes Recht vom Gewissen her ableitbar ist Es

ist begreiflich, daß jene Autoren, welche die Metaphysik des Rechts
ablehnen, aber doch die positive Gesetzgebung an natürliche Werte binden
möchten, mehr Rechtssoziologie treiben als Rechtsphilosophie. Von

rechtssoziologischen Überlegungen aus versuchen sie, rein positiv-rechtlich

begründete Handlungen, die in « Wirklichkeit » Verbrechen an der
Würde des Menschen sind, rückwirkend abzuurteilen. Es kann sich aber
dann in Wirklichkeit nicht mehr um eine rechtslogisch begründete
Bestrafung handeln, sondern nur um einen Racheakt der siegreichen Gesellschaft.



Wesen und Begründung des Rechts 39

II. Die Rechtsbegründung

ERSTER ARTIKEL

Praeliminaria zum Thema der Rechtsbegründung

Was versteht man unter Rechtsbegründung

Rechtsbegründung heißt Rückführung der konkreten Rechtsnorm
auf die höchste und letzte rechtliche Norm. Die Rechtsbegründung hat
zunächst nichts mit der Frage nach dem richtigen Recht zu tun. Allerdings

mündet sie in dieses Problem ein, wie wir sogleich sehen werden.
Es kommt bei der Rechtsbegründung ganz darauf an, von welcher

Rechtsdefinition man ausgeht. Wenn wir eine idealistische Rechtsdefinition

zugrunde legen, d. h. nur dasjenige Recht nennen, was man als
« wahres » oder « richtiges » Recht zu bezeichnen pflegt, wenn wir also

Recht von vornherein von der « Idee » des Rechts oder der « Gerechtigkeit »

abhängig machen, etwa entsprechend der gehaltvollen Definition : « Recht
ist eine smwvolle Ordnung menschlichen Zusammenlebens »33, dann
ist Rechtsbegründung nichts anderes als die Frage nach dem richtigen

und wahren Recht. Das wäre an sich die einfachere Art und Weise,

Rechtsbegründung zu betreiben. Wirksamkeit Und Sanktion wären
damit ausgeschaltet. Wir könnten das in einer konkreten Gesellschaft
geltende unmenschliche Gesetz einfachhin als « Nicht-Recht » und «

Unrecht », « Gewalt », « Anmaßung » abtun.
Schwieriger wird die Sache auf dem Boden der realistischen

Definition, d. h. in jener Rechtsauffassung, in welcher Recht die Wirksamkeit
wesentlich einschließt. Hier muß das Werturteil zunächst « suspendiert »

werden. Denn das Leitmotiv ist nun nicht mehr der Wert allein, sondern
der wirksame Wert. Wenn wir nun dazu noch die ersten drei Rechtsdefinitionen,

die alle auf der äußeren Erfahrung aufbauen, zulassen, dann
ist die Frage nach der Rechtsbegründung nichts anderes als die Frage
nach der objektiv geltenden Grundnorm im Sinne der normativen Rechts-
auffassung Kelsen's oder die Frage nach den (biologischen, soziologischen,
usurpatorischen usw.) Kausalitäten des Rechts (Rechtsquellen) im Sinne

jener Rechtstheorien, die auf die scharfe Trennung von Norm und Sein

33 Josef Esser, Einführung in die Grundbegriffe des Rechtes und Staates,
Wien 1949, 3.



40 Wesen und Begründung des Rechts

nicht wie Kelsen so gesteigerten Wert legen. Beide Auffassungen kommen
darin überein, daß die Rechtsbegründung niemals aus der Bahn der
äußeren Erfahrung geraten dürfe. Beiden geht es um die Erklärung nur
jenes Rechts, das sich gemäß äußerer Erfahrung definieren läßt.

Aus einem gewissen natürlichen Empfinden des Ungenügens drängt
es aber den Rechtstheoretiker doch, über die äußere Erfahrung hinaus
nach irgendwelchen Maßstäben Umschau zu halten, auf Grund deren
das Recht das erreicht, was es menschlichem Urteil nach eigentlich soll :

die Gesellschaft ordnen. Nun ist vom positivistischen Standpunkt aus

die Gesellschaft stets durch jedwedes Recht « geordnet ». Aber gerade der

Begriff der « Ordnung » ruft den Rechtstheoretiker, dem es noch um die

Gestaltung des Lebens geht, auf, über die wahre, am echten Menschenbild

ausgerichtete Ordnung nachzudenken. So mündet die rechtstheoretische

Rechtsbegründung von selbst in einen Bereich ein, den sie

ursprünglich nicht gesucht hat, wo nämlich eine andere « Norm » bestimmend

wird, als es die Rechtsnorm ist, die bisher Objekt der Rechtsbegründung

war. Es treten Begriffe auf, die vom Sein her gestaltet sind :

sinnvolle undzweckentsprechende Gesellschaftsordnung, Menschenwürde,
Freiheit usw. Von dieser Sicht her stammt die Unterscheidung zwischen

Rechtsquellen und Rechtsnormen (vgl. unten).
Wer in der Rechtsbegründung von der vierten Definition ausgeht,

darf nicht mit den Idealisten verwechselt werden. Denn auch für ihn
gilt, daß Recht wirksame soziale Norm ist. Die Frage der Rechtsbegründung

lautet nämlich auf dem Boden der vierten Rechtsdefinition : Welches

Recht hat von seinem Gesetzgeber her die endgültige, nicht
umzustoßende Garantie erhalten? Es wird also auch hier, wie ähnlich in den

ersten drei Definitionen, nach dem wirksamen Erzeuger des Gesetzes,

d. h. nach der Rechtsquelle, gefragt. Doch ist dabei zu bedenken, daß

man auf der Suche nach der absolut wirksamen Norm zu einer Norm
vorstößt, die mit der absoluten Wirksamkeit zugleich die absolute Wert-
haftigkeit verbindet. Wir befinden uns somit endgültig vor der gleichen
Norm, welche die wertorientierte Rechtsphilosophie (und mit ihr das

große Heer der «idealistisch» eingestellten Naturrechtsdenker)
entdeckt zu haben glaubt. Man wird aber nicht vergessen dürfen, daß die

absolute Norm nicht nur wegen ihrer Werthaftigkeit absolut ist, sondern
ebenso wegen ihrer endgültigen, endzeitlichen Wirkkraft. Nur so versteht
man die ewige Norm im rechten Sinne, nämlich als wirksame Norm und
nicht nur als Richtschnur, welche ihre Gültigkeit einzig und allein aus

unserem Wertempfinden schöpft. Vom Standpunkt der vierten Rechts-



Wesen und Begründung des Rechts 41

definition aus deckt sich also die Frage nach der Rechtsquelle mit der
nach der Rechtsnorm im endgültigen Sinne. Der Rechtspositivismus, von
dem noch eigens die Rede sein soll, trennt in vollständiger gegenseitiger
Unabhängigkeit Rechtsquelle und Rechtsnorm. Die metaphysisch-realistische

Rechtsdefinition identifiziert die beiden Begriffe in letzter Sicht.
Dazwischen liegen die verschiedenen Rechtstheorien, die man je nach
dem Verhältnis unterscheidet, in welches Rechtsnorm und Rechtsquelle
gesetzt werden.

Wer als Objekt der Rechtsbegründung nicht die durch äußere

Erfahrung feststellbaren, sondern entsprechend der vierten Rechtsdefinition

die absolut wirksamen Rechtsnormen annimmt, hat zwar den Vorteil

der Logik für sich, da er, wie wir noch sehen werden, von der ersten
überhaupt erkennbaren und damit absolut wirksamen Norm ausgeht
und so eine lückenlose Kette bis zum konkreten Recht, das nur ein «

richtiges » Recht sein kann, zu entdecken vermag. Anderseits obliegt ihm
aber die schwierige Aufgabe, das Dilemma der realen Wirklichkeit zu
lösen : Was ist nun Recht, das « richtige » Recht, das nach der absoluten

Ordnung gilt, oder das in unserer äußeren Erfahrung geltende, vom Staat
sanktionierte Recht Obendrein ist dieses Problem noch vielschichtig,
es enthält nämlich die Beurteilung der äußerlich erfahrbaren Rechtsquellen

(positivrechtlich wirksame Autorität, positives Gesetz,
Rechtsgewohnheiten der Gesellschaft) und der Anwendung dieser Rechtsquellen
in der Rechtsprechung (die Frage nach den absoluten sittlichen Normen
in der Rechtsprechung).

Bevor wir die Rechtsbegründung weiter verfolgen, sei in Form einer
Zusammenfassung der begriffliche Unterschied von Rechtsnorm und
Rechtsquelle nochmals dargestellt.

Der Unterschied von Rechtsnorm und Rechtsquelle

Um die Begriffe « Rechtsnorm » und « Rechtsquelle » zu verstehen,
muß man sich vor Augen halten, daß die Jurisprudenz bei allen
Überlegungen, auch den philosophischen, vom bestehenden Recht ausgeht.
Die erste Frage, die sich der Jurist stellt, ist darum die, woher das gültige
Recht im konkreten Fall zu nehmen ist. Denn der Jurist schafft nicht
selbst das Recht (wenngleich er ebenfalls rechtserzeugende Kraft
besitzt), sondern er spricht nur Recht. Er hat darum zunächst die Rechtsquellen

aufzusuchen. Diese sind die kausalen Faktoren des Rechts. Da
Recht immer ein wirksames soziales Soll ist, ist es nur wirklich, insofern



42 Wesen und Begründung des Rechts

es im Gemeinschaftswillen als dem sich aufdrängenden Befehl enthalten
ist. Dieser Gemeinschaftswille kommt auf zwei Weisen zum Ausdruck :

1. durch den mit wirksamer Autorität ausgestatteten Machtinhaber und
2. durch die soziale Gewohnheit. Beide Rechtsursachen teilen sich wiederum

in zwei Gruppen. Die mit Autorität ausgestattete Macht spricht sich

aus : a) im Gesetz, b) in der Verordnung der Exekutive. Und die soziale
Gewohnheit manifestiert sich : a) in den bereits vorliegenden
Rechtssprüchen (common law) und b) in dem dauernden sozialen Verhalten
der Gesellschaftsglieder. Sofern man dem Richter rechtserzeugende Kraft
zubilligt, wird man ihn als Rechtsquelle der ersten Gruppe zurechnen
müssen (1 b). Er hat dann in gewissem Sinne eine ähnliche Funktion
wie die Exekutive.

Der Begriff der Rechtsquellen bringt also das zum Ausdruck, was
im Recht die Wirksamkeit ausmacht.

Da es bei der Suche nach den Rechtsquellen um die Ermittlung
des wirksamen und somit praktikablen Rechts geht, ist man von selbst
auf die weiteren Ursachen verwiesen, welche vor den augenblicklichen
Gesetzen und Gewohnheiten liegen, d. h. auf die Geschichte des Rechts.
So kommt es, daß die Erforschung der Rechtsquellen die Geschichte des

Rechts einschließt. William Seagle hat diesen Doppelbegriff der Rechtsquellen

mit der Unterscheidung zwischen formal und material dargestellt

: « Im 'formalen' Sinn des Wortes sind unter Quellen des Rechts
die Formen zu verstehen, in denen das geltende Recht eines bestimmten
Rechtssystems zum Ausdruck kommt - also z. B. Verfassungen, Gesetze,

Gerichtsentscheidungen und die diesen entsprechenden Instrumente wie

Verfassungsurkunden, Gesetzbücher, Entscheidungssammlungen. Im
'materiellen' Sinn des Wortes jedoch bedeuten die Quellen des Rechts
die historischen Reservoire, aus denen die formalen Quellen entspringen

- als da sind die sozialen Ideen und die sozialen Gegebenheiten, auf
denen die Schöpfung und Formulierung der Rechtsvorschriften beruht. »34

Der Jurist hat nun immer gefühlt, daß mit dem Suchen nach den

Rechtsquellen die Frage nach dem Recht nicht restlos beantwortet werden

kann. Darum das Problem des « richtigen » Rechts, d. h. der Norm
des Rechts. Der Traktat über die Normen des Rechts fällt also für einen

Juristen zunächst aus dem univoken Bereich des Rechts hinaus. Dennoch
strebt er nach einer Ganzheitsbetrachtung des Rechts im Rahmen des

gesamten menschlichen Daseins, wobei es für ihn dann keine Rolle mehr

34 Weltgeschichte des Rechts, 3t.



Wesen und Begründung des Rechts 43

spielt, ob er sich ins Metajuristische hineinbegibt. Der Begriff der Rechtsnormen

ist in dieser Sicht klar von jenem der Rechtsquellen unterschieden.

Die Unterscheidung wird sogar nicht nur als eine rein begriffliche,
sondern auch reale verstanden.

Kelsen brauchte sich mit dieser Unterscheidung zwischen Rechst-
quellen und Rechtsnorm nicht auseinanderzusetzen, da er mit seiner
« Reinen Rechtslehre » in der normativen Ordnung verblieben ist. Die
Kausalordnung war also nicht in Betracht zu ziehen. Sie ist höchstens
eine äußere Bindung oder eine äußere Manifestation dafür, daß eine

Norm vorhanden ist (vgl. z. B. die Tatsache des allgemeinen
Gesetzesgehorsams als Zeichen einer objektiven Norm). Immerhin ist die
Wirksamkeit bei Kelsen wesentlich in der Rechtsnorm beschlossen.

Der idealistisch eingestellte Rechtstheoretiker sieht dort, wo er
Philosoph wird, d. h. nach dem richtigen Recht fragt, das Rechtsproblem
überhaupt nur von der Rechtsnorm aus, diese verstanden im Unterschied

zur Rechtsquelle, d. h. zur Wirksamkeit. In der Frage nach dem richtigen

Recht scheidet für den idealistischen Rechtstheoretiker der Begriff
der Rechtsquelle völlig aus und wird nur der Gerechtigkeitswert ins

Auge gefaßt.
Jener Philosoph aber, der die Wirksamkeit als ein Wesenselement

des Rechts erkennt, muß einerseits zwischen Wirksamkeit und Inhalt
des Rechts unterscheiden, anderseits aber die Wirksamkeit doch in
Funktion zum Gerechtigkeitsgehalt des Inhaltes sehen. Eine Rechtsquelle

anerkennen, die nicht mit der Gerechtigkeit übereinstimmt,
erscheint ihm widersinnig. Eine Unrecht schaffende Kraft kann man nicht
als Rechtsquelle bezeichnen. Und doch ist Recht nicht gleich Gerechtigkeit.

Recht (im Sinne der vierten Realdefinition) ist eine wirksame
konkrete Sozialnorm, deren Inhalt mit der Gerechtigkeit übereinstimmt.
Der Gesichtspunkt der Übereinstimmung mit der Gerechtigkeit führt
aber nur ein Wesenselement auf ein Letztes zurück. Der nicht-idealistische
Rechtsphilosoph muß demnach auch für die Wirksamkeit eine letzte
Verankerung suchen. Ja, es obliegt ihm, beide Wesenselemente hinter
den erfahrbaren Kausalursachen zu verbinden. Er kann sich darum nicht
dazu herbeilassen, Rechtsquellen und Rechtsnormen voneinander zu trennen.

Denn diese Trennung geht von der Auffassung aus, daß die urgier-
baren Rechtsnormen dasjenige sind, woraus man das Recht schöpfen
kann (darum Rechtsquellen), während die nicht urgierbaren Rechtsnormen

(Rechtsnormen im weiteren Sinne) zum metajuristischen Bereich
des Lebens oder der Idee gehören. Für den Philosophen, der auf dem



44 Wesen und Begründung des Rechts

Standpunkt der vierten Rechtsdefinition steht, gibt es nur die begriffliche

Unterscheidung zwischen Rechtsquelle und Rechtsnorm, insofern

unter Rechtsquelle die Ursache der Wirksamkeit und unter Rechtsnorm
die Begründung des Inhaltes des Rechts verstanden wird. Setzt man
Wirksamkeit und Wert in einer Wirklichkeit zusammen, dann formuliert
sich das Problem der Rechtsbegründung in folgender Frage : Wo oder

wer ist die absolut wirksame Ursache von Rechtsbefehlen, die aus ihrem
Wesen heraus mit der Gerechtigkeit übereinstimmen Oder mit den

Begriffen Rechtsquelle und Rechtsnorm ausgedrückt : Welche Rechtsquelle

ist zugleich erste Rechtsnorm

Philosophisch können wir darum den Traktat der Rechtsbegründung
nicht aufteilen in die Frage nach der Rechtsquelle und die nach der
Rechtsnorm. In der Bibliographie haben wir allerdings die beiden
Begriffe in verschiedenen Kapiteln auseinanderhalten müssen, weil das

bibliographische Material es verlangte 35.

Die Prioritätsfrage zwischen Autorität und. Grundnorm

Bei Kelsen heißt die Grundnorm der rechtlichen Ordnung Verfassung.

Diese ist die Grundlage des Gesetzes. Verfassung und Gesetz
unterscheiden sich nach ihm dadurch, daß die Verfassung dem Gesetz die
Bewandtnis der Rechtsnorm mitteilt, während sie selbst voraussetzungslose

Rechtsnorm ist. Wenn die Verfassung wirklich die Grundnorm ist,
dann läßt sie sich vom Gesetz rechtsphilosophisch exakt trennen. Denn
so ist sie die wesentliche Rechtsnorm, während alle anderen nur
teilhabende sind. Alles hängt also davon ab, ob die Verfassung wirklich
Grundnorm ist. Wenn sie selbst wiederum eine andere Rechtsnorm
voraussetzen würde, dann würde der Unterschied zwischen Verfassung und
Gesetz nicht mehr wesentlich ins Gewicht fallen. Doch bleibt die eine

Frage noch beunruhigend, ob tatsächlich das ganze Rechtsdenken mit
der ersten Rechtsnorm als der Grundnorm beginnen kann oder ob man
eine weitere Ursache suchen muß.

Als Ursache der ersten rechtlichen Norm, in der Sprache Kelsens:
der Grundnorm, könnte man sich einzig die Autorität denken. Wir stehen

damit vor dem Problem, wem die Priorität zuzusprechen ist, der Autorität

oder der ersten Rechtsnorm. Die Frage hört sich fast wie das kuriose
Rätsel an, ob das Ei oder das Huhn zuerst auf der Welt war.

35 Vgl. A. F. Utz, Grundsatzfragen des öffentlichen Lebens, Bibliographie,
Bd. I, Freiburg 1960, 28.



Wesen und Begründung des Rechts 45

In der Sicht einer rein normativen Rechtsphilosophie ist die Grundnorm

wesentlich Anfang der rechtlichen Ordnung, die Autorität aber

wird als vom bereits bestehenden Recht belehnt aufgefaßt. Sie wird als

Kompetenz, Gesetze zu erlassen, definiert. Darum kann sie in dieser
Sicht der Grundnorm als der ersten Rechtsnorm nur nachgeordnet sein.

Anders verhält es sich, wenn wir vom Gedanken ausgehen, daß alles
Nachdenken über Recht schließlich bei einem absoluten Recht, bei einer
ersten Norm enden muß, die aus ihrem Wesen heraus seinswahre und
zugleich absolut wirksame Norm ist. Wir stoßen in dieser Norm auf zwei

Elemente, die in sich noch nicht die Bewandtnis der Rechtsnorm haben.
Die Seinswahrheit als solche kann nur Maß der ersten Rechtsnorm sein,
und die absolute Macht, in welcher die absolute Wirksamkeit allein
begründet sein kann, ist aus sich heraus noch nicht Norm, sondern Gewalt.
Und doch gehören diese beiden Komponenten der ersten Rechtsnorm

zusammen, wenn wir damit ernst machen, daß die Rechtsordnung im
absoluten Raum irgendwo ein Ende finden oder einen Anfang haben
muß. In welcher Weise aber verbinden sich diese beiden Seinskomponenten

zum ersten Soll Die Antwort kann nur lauten : in einem intellektuellen

Akt, der, gestützt durch die absolute Willensmacht, die absolute
Wahrheit wirksam fordert, also in einem Befehlsakt des göttlichen
Wesens. Das ist es, was die Scholastik das « Ewige Gesetz » nennt. Wir kommen

noch eingehender auf die Analyse des Ewigen Gesetzes zu sprechen.
Für den Augenblick, da es um die Begriffe « Gesetz », « Grundnorm »,

« Autorität » geht, ist folgendes aus dem Gesagten bedeutend : Wenn

man die Rechtsnormen in die metaphysische Welt verfolgt, dann kann

man bei der ersten rechtlichen Norm als Grundnorm nicht enden. Wir
entdecken hier weiterhin zwei ontologische Prinzipien, ein inhaltliches, die
Wahrheit (oder Gerechtigkeit), und ein motorisches, die Allmacht. Die
absolute Wahrheit oder Gerechtigkeit ist letzte inhaltliche Bestimmtheit,
die letzte Norm, auf die wir in der Rechtsanalyse stoßen. Diese Grundnorm

ist allerdings noch nichts Rechtliches, sondern Prinzip der ersten
rechtlichen Norm wie ebenso die absolute Macht nur Prinzip der ersten
Rechtsnorm ist.

Der Metaphysiker wird also immer darauf achten müssen, von
welcher « Grundnorm » er spricht, ob von der Grundnorm, welche inhaltliches

Prinzip der ersten rechtlichen Norm (d.h. des Ewigen Gesetzes) ist, oder

von der Grundnorm der irdischen Rechtssysteme, d.h. vom Ewigen Gesetz.

Aus dem Gesagten wird man auch begreifen, daß die Autorität
nicht etwa legitimiert ist von der ersten rechtlichen Norm, in unserem



46 Wesen und Begründung des Rechts

Zusammenhang vom Ewigen Gesetz, sondern, daß vielmehr die erste
rechtliche Norm die Autorität voraussetzt, sonst wäre sie überhaupt
nicht entstanden. Läßt man die metaphysische Spekulation der ersten
Rechtsnorm gelten, dann wird man im Hinblick auf ihre zwei ontologi-
schen Komponenten die Autorität definieren müssen als wirksame, durch
die Seinsvollkommenheit begründete Befehlsgewalt.

Mit dieser Definition ist der universalste Begriff der Autorität
angegeben. Er paßt auf jede Autorität, sowohl die göttliche wie die menschliche.

Wenn man die Unterscheidung zwischen diesen beiden ausdrücken

will, dann muß man die « Seinsordnung » näher bestimmen, indem man
sie das eine Mal durch « das Wesen Gottes », das andere Mal durch « die

Naturordnung » ersetzt. Im letzten Fall muß man sich aber klar sein,
daß die « Naturordnung » ihre Normkraft vom Ewigen Gesetz und damit
in letzter Sicht vom Wesen Gottes ableitet. Man mag hieraus erkennen,
daß sich der Begriff der Autorität real überhaupt nicht bestimmen läßt
ohne Metaphysik.

Die Definition der Autorität, wie wir sie soeben gegeben haben,

vermag die verschiedenen Elemente, die man sonst als Wesen der Autorität
angibt, in sich aufzunehmen. Unter Autorität wird oft bezeichnet :

1. die seinsmäßig höhere Vollkommenheit, wozu auch die Macht gehört,
2. die sittlich höhere Vollkommenheit, 3. die intellektuelle Überlegenheit,

4. die Wertüberlegenheit im allgemeinen. Die allgemeine
Wertüberlegenheit kommt, näher betrachtet, auf die drei genannten
Vollkommenheiten hinaus. Sehr oft wird die Autorität 5. bestimmt als

rechtliche Kompetenz, Befehle zu erlassen. Alle Definitionen besagen
etwas Richtiges. Die ersten vier sind aber noch unvollkommen, weil sie

die wirksame Befehlsgewalt, also dasjenige, worin sich die seinsmäßige,
sittliche und intellektuelle Überlegenheit erst zur Autorität ausbildet,
übersehen. Die 5. Definition ist vollständig. Nur ist sie nicht die
Definition der allerletzten Analyse, weil sie mit dem Begriff der « rechtlichen

Kompetenz » eine letzte Instanz der Kompetenz-Mitteilung, also eine

bereits konstituierte Rechtsordnung voraussetzt. Sie gilt darum nur in
Abhängigkeit vom Ewigen Gesetz.

Die Analyse des Gesetzes führt zur Autorität. Diese aber verlangt,
wenn sie sinnvoll sein soll, eine Norm, die nicht schon Recht ist, weil der

Prozeß sonst in infinitum weiterginge, sondern Maß des Rechts sein

muß. Wir können diese Grundnorm nur finden, wenn wir, wie gezeigt,
zum absoluten Sein vordringen. Wollen wir diesen Durchbruch zum absoluten

Sein nicht wagen, dann bleibt Uns nur der Weg, den Kelsen gewählt



Wesen und Begründung des Rechts 47

hat, nämlich die Analyse mit der apriorischen Forderung einer
rechtlichen Grundnorm zu beschließen. Allerdings hätte Kelsen sich dann

eigentlich die weitere Frage stellen müssen, warum diese oder jene
konkrete Verfassung als Grundnorm anzunehmen sei, da doch keine der
existierenden Verfassungen aus sich heraus Grundnorm ist. Diese Frage
blieb ihm allerdings fern, da der Inhalt der Grundnorm bei ihm aus der

Erfahrung, somit zwar aus dem Sein stammt, das aber nach seiner
Ansicht nicht mehr Norm sein kann. An dieser Stelle ist unser Bewußtsein

jedoch nicht beruhigt. Zwar sind wir uns klar, daß die Normenordnung
irgendwo an einem Ersten endet, das die ganze Normenordnung begründet

und selbst ebenfalls Norm ist. Dennoch muß die erste Norm aus

sich heraus einsichtig sein, d. h. wir können uns nicht damit abfinden,
daß wir sie als Grundnorm postulieren. Die erste Norm ist aber nur als

solche einsichtig, wenn sie mit dem Sein zusammenfällt. So stoßen wir
bei der ersten Norm auf das Sein, ohne jedoch Norm und Sein auch

begrifflich zu identifizieren. Aus diesem Grunde hat die Scholastik stets
zwischen dem Schöpfer und dem ersten Gesetzgeber zu unterscheiden

gewußt. Aus der Tatsache, daß wir doch irgendwie die erste Norm mit
dem Sein verbinden, lassen sich alle jene Rechtstheorien erklären, die

die Grundnorm nicht einfach apriorisch postulieren können, sondern dafür
eine nichtrechtliche Erklärung suchen, die sie ihrerseits in den verschiedensten

Fakten zu finden glauben : in der soziologischen Situation der

Gesellschaft, im Rechtsbewußtsein, in der Geschichte, sogar in der Macht.

ZWEITER ARTIKEL

Das oberste Recht: Das Ewige Gesetz

Der metaphysische Zugang zur Realdefinition des Gesetzes

Unter Gesetz versteht man 1. die in den Dingen vorfindliche
Ordnung der Wirkursachen (die naturwissenschaftlichen Gesetze), 2. die von
einer Autorität erlassene absolute Norm sittlichen Handelns (das

Sittengesetz), 3. die von einer Autorität an eine Gemeinschaft Um des Gemeinwohls

willen erlassene Norm zwischenmenschlichen Handelns.
Im dritten Sinne spricht man vom Rechtsgesetz. Die Erzwingbar-

keit gehört sowohl zum rein sittlichen wie auch zum rechtlichen Gesetz,

sonst wäre es keine von einer Autorität erlassene Norm, wie bereits
dargestellt worden ist. Das rechtliche Gesetz, das wesentlich mehrere Perso-



48 Wesen und Begründung des Rechts

nen gemeinsam erfaßt, fügt zur allgemeinen Erzwingbarkeit nur noch die

Eigenart hinzu, daß auch die Gesetzesunterworfenen von der Erzwingbarkeit

Gebrauch machen können, wenn der Rechtspartner die Norm
nicht einhält.

Wir sprechen hier nur vom Gesetz im dritten Sinne, also vom
Rechtsgesetz. Wie soll dieses real bestimmt werden

Wenn man nur innerhalb der äußerlich erfahrbaren Welt verbleibt,
dann wird man nicht weiterkommen als bis zum staatlichen Gesetz,
das von einer staatlichen Autorität erlassen ist zur Erreichung des

Gemeinschaftszweckes. Die Analyse des Rechts kann darum, wie schon

gesagt, mit der Ermittlung des Gesetzes nicht ruhen. Sie greift zurück
auf die Verfassung und sucht dort die Begründung, warum diese als

erstes rechtliches Phänomen anzusprechen sei. Je nach der rechtsphilosophischen

Einstellung erklärt man die Erstellung dieser ersten Rechtsnorm.

In der normativen Rechtsphilosophie nennt man sie Grundnorm
und erklärt damit, daß der Abschluß gefunden ist. Alle weiteren
Erklärungen sind Hinweise auf Sein und Kausalität, die nicht mehr zur
Normenordnung gehören. Wer diese « Reine Rechtslehre » nicht
mitmacht, aber im Positivismus verharren will, erklärt die effektiven
Seinsursachen der Verfassung zu den Komponenten des Gesetzes. Wer dagegen
im Normendenken bleibt und dennoch die Reine Rechtslehre verneint,
sucht in den physischen und psychischen Ursachen der ersten Norm
echte Rechtsnormen, sei es, daß er von der sittlichen Person, von den

kulturellen, historisch gewordenen, soziologisch gegebenen usw.
Tatsachen als von vor-positiven Normen spricht, die unmittelbar rechtliche
Bewandtnis haben 36.

Alle diese Begründungen der ersten Rechtsquelle verbleiben auf dem

Boden der drei ersten Realdefinitionen des Rechts, d. h. innerhalb der
äußeren Erfahrung.

Hier trennen wir uns nun grundsätzlich von den drei ersten
Realdefinitionen des Rechts, denn ihre Begründung ist mit dem Aufweis der
erfahrbaren Normen erschöpft. Wir fragen uns auf dem Boden der vierten
Realdefinition, die das natürliche Gewissen zur unmittelbaren Norm
erklärt, ob von hier aus der Aufstieg zu einer noch höheren Norm möglich ist.

Eine rein heuristische Methode würde nun dieses natürliche Gewissen

analysieren und eine Erklärung für den Absolutheitsanspruch suchen.
Dieser induktive Weg wäre in einer ethischen Abhandlung unumgänglich.

36 Vgl. hierzu das letzte Kapitel meiner « Rechtsphilosophie » (in Vorbereitung)



Wesen und Begründung des Rechts 49

Es müßte untersucht werden, ob sich überhaupt eine andere befriedigende

Erklärung für dieses psychische Phänomen, das zugleich absoluten
Normencharakter hat, anbietet als jene, welche in der Naturanlage
unserer praktischen Vernunft, die man mit Synderesis bezeichnet, ein
Echo des Befehls eines überweltlichen, göttlichen Wesens erkennt. Es

wäre dies der Aufstieg aus dem metaphysischen Wesen des menschlichen
Gewissens bis zum Ewigen Gesetz.

Wir gehen diesen induktiven Weg hier deshalb nicht, weil wir die

ethische Analyse des Gewissens und auch die Existenz Gottes als rational

erkennbares Objekt voraussetzen. Die Mühe des Suchens können wir
uns also ersparen. Wenn man einmal um den Anfang der Dinge weiß, ist
das Urteil über die nachgeordneten Ursachen und Wirkungen sicherer,
wie es ergötzlicher ist, den gegangenen Weg vom erreichten Endziel aus

zurückzuverfolgen, von wo aus man die vielen großen und kleinen
Umwege erkennt. Im übrigen ist nicht einzusehen, warum die Wissenschaft
sich scheuen sollte, den Urgrund aller Ordnungen beim Namen zu nennen.
Die Zeit, da man in rationalistischer Überheblichkeit in der Rechtsphilosophie

nichts von Gott sagen durfte, ja ihn sogar zum Zeichen, daß man
in den Argumenten ohne ihn auskommt, ausdrücklich ausschalten

mußte, dürften wohl vorbei sein. Allerdings nennt man ihn sehr oft nur
am Schluß rechtsphilosophischer Erörterungen, um das Gemüt des Lesers

oder Hörers zu rühren, und dann nur im Zitat Ulpiaris : « Juris prudentia
est divinarum atque humanarum rerum notitia, justi atque injusti
scientia. »

Die Definition des Ewigen Gesetzes

Solange man nicht über das Ewige Gesetz nachsinnt, mag man sich
die Wirksamkeit der rechtlichen Norm in der Weise vorstellen, daß durch
sie ein wirkmächtiges Subjekt autorisiert wird, mit Zwang eine soziale

Regel vorzuschreiben. Beim ewigen Gesetzgeber ist an einen Auftrag
nicht mehr zu denken. Hier geht es darum, die absolute Wirksamkeit mit
der absoluten Gerechtigkeit zu verbinden. Das geschieht, wie gesagt,
im ersten Befehl, der mit der Schöpfung gegeben sein muß. Das heißt
aber : derjenige, der die Dinge in ihrer Substanz und in ihrer Zielrichtung

geschaffen hat, mußte zugleich die Anordnung treffen, daß diese

Zielordnung zu beachten ist von jedem, der je in Freiheit mit ihr umzugehen

imstande sein könnte. Natürlich erklärt jeder Skeptiker, daß hier
die Phantasievorstellung eines Demiurgen lebendig werde. Wie wir aber

gesehen haben, gibt es logischerweise nur die Alternative, entweder die

4



50 Wesen und Begründung des Rechts

Normen völlig vom Sein zu trennen und damit eine Grundnorm einfach-
hin vorauszusetzen, ohne je über ihren Inhalt etwas Verbindliches
auszusagen, oder eine erste Rechtsnorm als erstes Gesetz im Sinne eines

obersten Befehls anzunehmen, der aus zwei Komponenten zusammengesetztist

: absolute Gerechtigkeit und absolute Macht. Die «Zwischenlösungen

», die zwar die Orientierung am Sein nicht aufgeben möchten,
aber nur bis zu irgendwelchen äußeren Erfahrungstatsachen als den

Normen vordringen (kulturelle, geschichtliche, soziologische usw.
Gegebenheiten), gehen unbewußt von der Forderung der Gerechtigkeit aus.
Selbst die Zweckbetrachtung der Nützlichkeit einer friedlichen Ordnung
sieht in dieser das, was der Mensch in der Tiefe seiner Seele in der

Gerechtigkeit sucht. Es ist aber nicht einzusehen, warum dieses absolute

Apriori der Gerechtigkeit gerade in den je und je gegebenen Situationen
oder in einer einzig durch die konkrete Konstellation bestimmten sozialen

Nützlichkeit verwirklicht sein soll. Auch ist nicht begreiflich, warum die
sittliche Person mit dem Anspruch der absoluten Gerechtigkeit als erstes
rechtliches Subjekt auftritt, da ihr Wesen sich mit dieser nicht deckt.
Jene positivistischen Rechtsdoktrinen, die nicht wie Kelsen eine inhaltlose

Norm annehmen, sondern das reine Faktum der Wirkkraft als

rechtsbegründenden Faktor bezeichnen, kommen für unsere Betrachtung
von vornherein nicht in Betracht, da sie das Gerechtigkeitsstreben des

Menschen aus der Rechtsbegründung ausschließen.
Eine seinsorientierte Rechtsbegründung, die echte Normenlehre

im Sinne einer absoluten Gerechtigkeit sein will, muß sich mit der tho-
mistischen Definition der Grundnorm abfinden : die Anordnung des

göttlichen Intellektes, welche die in der Natur niedergelegte Zweckordnung

zu beachten vorschreibt.

Man würde aber den Begriff des Ewigen Gesetzes verfälschen, wollte
man darin ein von Gott nach Art des Sinaitischen Gesetzes erlassenes

Gebot sehen. Nimmt man einmal Gott als den Schöpfer an, dann wird
man sich auch mit dem Gedanken befreunden müssen, daß Gott die

Welt irgendwie finalisieren wollte. Selbst wenn die physikalischen
Naturgesetze nicht beständen, würde man sich doch nicht vorstellen können,
daß Gott die Schöpfung ins Leere hervorgebracht hätte. Wer also einen

Schöpfer anerkennt, wird auch den Gubernator annehmen müssen. So

erklärt sich der lange Traktat bei Thomas von A quin über die gubernatio
im Anschluß an die creatio. Nun ist aber die gubernatio, d. h. die

Hinführung aller Dinge zu ihrem Ziel, bei einem vernünftigen Wesen nicht
ohne Gedanken, und zwar nicht ohne praktische Vernunft möglich. Das



Wesen und Begründung des Rechts 51

will also heißen, die Welt ist nicht nur von einem vernünftigen Wesen
geschaffen worden, sondern ist auch vernünftig in sich selbst, d. h. sinnvoll
geplant und gewollt. Diese vorsätzliche Sinngebung, die Anerkennung
verlangt, ist das Ewige Gesetz. Diese Dinge sind an sich im Raum des

Menschlichen eine Selbstverständlichkeit. Jeder Handwerker ist
aufgebracht, wenn er zusehen muß, wie ein von ihm erstelltes Objekt
mutwillig zerstört wird, und das auch dann, wenn er für seine Arbeit entlohnt
worden ist. Wer ein Manuskript in die Druckerei gibt und durch nie
abreißende Autorenkorrekturen den gesetzten Text immer wieder
zerreißt, der erregt den Unwillen des Setzers, wenngleich dieser für alle
seine Mühen bezahlt worden ist. Wer etwas schafft, verleiht dem Produkt
einen bestimmten Sinn, er investiert in ihm selbst eine Norm, braucht
also nicht für eventuelle Passanten eine Warnungstafel aufzustellen.
Das Ewige Gesetz wird darum als der Akt der göttlichen Vernunft
aufgefaßt, der sinn- und normgebend den Schöpfungsakt begleitet.

Gerade die Tatsache, daß Thomas von A quin im Traktat über das

Ewige Gesetz noch nicht von jenem Adressaten spricht, der diesem

Gesetz in Freiheit gerecht zu werden hat, macht den Eindruck, als ob er,
etwa in anthropomorpher Weise, die Welt als ein beseeltes Wesen
auffaßte, an welches ein Befehl Gottes ergangen ist. Doch wäre eine
phantasiereichere Mißdeutung des thomistischen Gedankens kaum möglich. In
der augustinischen Definition ist ein solches Mißverständnis von
vornherein ausgeschlossen : « Die göttliche Vernunft oder der göttliche Wille,
der die Naturordnung zu bewahren vorschreibt und zu stören verbietet »

(Ratio divina vel voluntas Dei ordinem naturalem conservari iubens,
perturbari vetans) 37. Da man in dieser Formulierung die göttliche
Vernunft auch im Sinne von « göttlicher Wille » (ratio divina vel voluntas
Dei) verstehen darf, ergibt sich allerdings das Mißverständnis, als ob das

Ewige Gesetz die Wirkkraft göttlichen Willensbeschlusses wäre und so

die intellektuelle Seite vernachlässigt würde. Das hätte zur Folge, daß
die absolute Gerechtigkeit nicht mehr die erkannte Wesenheit Gottes

zum Objekt hätte, sondern schlechthin mit der Liebe Gottes zu identifizieren

wäre, ein Gedanke, der für die typisch theologische, d. h.
heilsgeschichtliche Betrachtung des Natürrechts eine entscheidende Wendung
bedeutete. Doch läßt Augustinus keinen Zweifel über die intellektuelle
Struktur des Ewigen Gesetzes, wenngleich die voluntaristische Note in
der augustinischen Definition nicht abgestritten werden soll.

37 C. Faust. Man. 22, 27.



52 Wesen und Begründung des Rechts

Wer die Rationalität der Gotteserkenntnis annimmt, kann in diesen

Überlegungen über die in der göttlichen Vernunft bestehende Grundnorm
nichts Befremdendes finden. Im übrigen drängt die unverfälschte
Bewußtseinsanalyse irgendeine Lösung im metaphysischen Sinne auf. Unser
Bewußtsein der Norm verlangt 1. nach einer absoluten Rechtsnorm und
2. nach einer Grundnorm, die eine Übereinstimmung mit dem Sein
beweist. Diese beiden Postulate sind widerspruchsfrei nur in der Vorstellung

einer ewigen Schöpfervernunft erfüllt.
Das Ewige Gesetz in der augustinisch-thomistischen Tradition ist

also nichts anderes als die Grundnorm, die in sich absolute Gerechtigkeit
und absolute Wirksamkeit vereint. Nicht die Erschaffung einer bestimmten

Finalität selbst macht bereits das Ewige Gesetz aus, denn das wäre
reine Kausalität, sondern die diesen Schöpferakt begleitende Anordnung,
die den Respekt vor der sinnvollen Ordnung verlangt und den
Mißbrauch verbietet. Das Ewige Gesetz ist somit nicht irgendeine bewegende

Willenskraft, sondern ein Vernunftsakt, der Weisungen erteilt im Sinne
der Verpflichtung. Thomas von A quin hat auf diesen Gedanken besonderen

Wert gelegt, da er des öftern wiederholt, daß der Befehl ein Akt der
« ordnenden Vernunft » und nicht einzig des bewegenden Willens sei.

Die Wirkkraft des Ewigen Gesetzes, wovon beim Naturgesetz
eingehender gesprochen wird, beruht darin, daß alles, was den inneren Sinn
seines Wesens nicht erfüllt, abnorm und unbefriedet ist. Wir erleben das

in blutiger Wirklichkeit in der Technik. Die Technik, die außerhalb der

Ordnung, in der sie ihrem inneren Wesen nach zu stehen hat, auftritt,
erzeugt diabolische Wirkungen. Die sinnvolle Funktion des Körpers
besteht in dessen Dienst am Geiste, wobei der Geist seinerseits sein Instrument

nicht überbeanspruchen darf. Wo das Gleichgewicht zwischen

Körper und Geist nicht bewahrt wird, kommt es zu jenen Krankheitserscheinungen,

von welchen die Psychosomatik immer mehr und besser zu
berichten weiß.

Natürlich kann der Mensch das Ewige Gesetz nur insoweit erkennen,
als es ihm gelingt, die Sinnfülle seiner eigenen Natur und des ganzen
Universums zu begreifen. Diese Sinnfülle enthüllt sich aber nur und besteht

überhaupt nur, wenn es einerseits Wesensordnungen gibt und anderseits

der menschliche Geist diese Wesensordnungen auch zu entdecken

vermag. Jede andere Ordnung, die nicht Wesensordnung ist, sondern einzig
in Bewegungen und Funktionen bestände, würde nachher wohl
nachzuzeichnen sein, könnte vielleicht sogar vorausschaubar werden, wäre
aber niemals eine Ordnung, die Respekt verlangt. Das aufschlußreichste



Wesen und Begründung des Rechts 53

Beispiel für diesen Sachverhalt ist die Zuordnung von Mann und Frau.
Ist das Verhältnis von Mann und Frau ein Wesensverhältnis oder wechselt

es dauernd in ewigem Flüsse Nur unter der Voraussetzung, daß

es eine Natur der Frau gibt wie ebenso eine Natur des Mannes und ein
auf diesen beiden Naturen aufbauendes gegenseitiges Verhalten, ist es

möglich, Grundsätzliches über die Ehe als unauflösliche Lebensgemeinschaft

eines Mannes und einer Frau zu sagen. Die Sinnordnung der

Schöpfung ist engstens mit dem Universale verknüpft. Nur so läßt sich
die unauflösliche Einehe als Institution begreifen. Man kann daher

begreifen, daß die Soziologen, welche nur die konkrete Liebesäußerung von
Mann und Frau zum Gegenstand ihres Fragens nach Einigung und Distanz
in der Ehe machen, mit der institutionellen Bewandtnis der Ehe auf

Kriegsfuß stehen.

Die theologische Bedeutung der Lehre vom Ewigen Gesetz

Thomas von A quin erklärt ausdrücklich, daß das Ewige Gesetz alles

enthalte, was irgendwie geschaffen werde und jemals geschehe. Es ist also

darin nicht nur die Naturordnung im Sinne der Wesenheiten der Dinge
enthalten, sondern auch die dynamische Ordnung, also all das, was
geschieht, was wird, was sich ereignet (I-II 91, 3 ad 1). Wie wir noch sehen

werden, umfaßt das Naturgesetz nicht die ganze Weite und Tiefe des

Ewigen Gesetzes, sondern partizipiert es nur zum Teil, nämlich zu jenem
Teil, der in Proportion zu unserer Natur steht, und hier nur sehr
unvollkommen, weshalb das menschliche Gesetz ergänzend eintreten muß. Im
Ewigen Gesetz sind auch alle jene Zielsetzungen mitenthalten, welche
die Theologie als typisch übernatürlich bezeichnet und die die Ordnung
der Erlösung betreffen. Dem Christen kann es darum nicht nur darauf
ankommen, das Naturrecht zu erkennen. Er hat sich vielmehr auch um
die höheren und letzten Ziele zu kümmern, die der Natur durch das

übernatürliche Geschehen, d. h. durch die Heilsordnung, gesetzt worden
sind. Gerade die evangelische Theologie sieht das Naturrecht von dieser
letzten Sinnhaftigkeit aus. Allerdings spielt dabei auch die Auffassung
von der Erbsünde, näherhin von den Zerrüttungen, welche diese in unserer
sittlichen Natur hervorgerufen hat, eine entscheidende Rolle. Anderseits
darf der Hinweis auf die letzte Orientierung der Naturordnung in der

Heilsordnung nicht übersehen werden. Dieser Gesichtspunkt ist vor allem
in der Auseinandersetzung über die Frage nach der Gerechtigkeit eines

Atomkrieges lebendig geworden. Bei aller Bejahung eines gerechten
Abwehrkrieges vom Standpunkt der Natur aus, wird sich der Christ fragen



54 Wesen und Begründung des Rechts

müssen, ob es Gottes Absicht sein konnte, die gerechte Gegenwehr
soweit zu gestatten, daß durch die Vernichtung des Erdballes jede weitere

Heilsverwirklichung in dieser Welt abgebrochen wird. Es sei hier zu
diesem Problem nicht weiter Stellung genommen 3S. Es soll nur darauf
hingewiesen werden, daß die theologische Lehre vom Ewigen Gesetz einen

Anhaltspunkt bietet, mit der evangelischen Auffassung vom Naturrecht
ins Gespräch zu kommen. Dem katholischen Theologen, der an der un-
zerstörten natürlichen Sinngebung der Wesenheiten und ihrer Erkennbarkeit

durch die menschliche Vernunft festhält, ist das schwere Problem
aufgetragen, zu erklären, wo das Naturgeschehen sich dem Übernatürlichen

zu beugen hat. Die Beziehung zwischen Natur und Übernatur,
d. h. der Gnade, ist nicht damit erschöpfend ausgedrückt, daß man sagt,
die Gnade setze die Natur voraus. Es gilt auch das weitere Prinzip : die
Gnade vervollkommnet die Natur, und sogar : sie korrigiert die Natur 39.

DRITTER ARTIKEL

Die natürliche Rechtsnorm: Das Naturgesetz

I. Die Notwendigkeit des Naturgesetzes

Das Ewige Gesetz schwebte in der Luft, würde es uns nicht in
irgendeiner Weise offenbar. Damit die Wesensfinalitäten der Dinge
überhaupt als Norm für uns auftreten können, muß uns nicht nur das Sein,
sondern auch das Soll eingehen. Aus dem Sein als solchem läßt sich, und
darin hat Poincaré Recht, niemals ein Soll « ableiten ». Setzen wir den

Fall, daß wir wirklich die wesentliche Zweckbestimmung der Dinge
erkennen, daß wir auch wissen, daß der Schöpfer diese Zwecke in sie hineingelegt

hat, dann verständen wir noch nichts von der Normbewandtnis,
sondern hätten eine Erkenntnis von Kausalitäten und Nützlichkeiten, aller-
höchstens der Absichten Gottes, die uns aber noch gar nicht als verbindlich

erschienen. Wir würden uns dann um unserer eigenen Interessen

willen den Wesenszwecken der Dinge und auch unserer eigenen Natur
fügen, weil wir wüßten, daß wir sonst unglücklich wären. Dieser
Sachverhalt käme ungefähr der Überlegung eines Wanderers gleich, der vor
einem breiten Bach steht, den zu überspringen seine kurzen Beine nicht

38 Vgl. A. F. Uxz, Sozialethik, Bd. V (in Vorbereitung).
39 Vgl. A. F. Utz, Wesen und Sinn des christlichen Ethos, Heidelberg 1940,

184-210.



Wesen und Begründung des Rechts 55

ausreichen. Er würde, wenn er klug ist, ein Brett oder einen Ast suchen,

um sich darauf hinüberzuschwingen. Daß also das Ewige Gesetz wirklich
Norm für uns werde, dazu braucht es mehr als nur die Erkenntnis der
Wesenszwecke der Dinge und der Existenz eines göttlichen Wesens.

Die ewige Norm muß demnach irgendwie in Uns selbst existieren, Und

zwar naturhaft. Damit aber sind wir beim Naturgesetz.

II. Das Wesen des Naturgesetzes

Das natürliche Gewissen als « Partizipation des Ewigen Gesetzes »

Erkennt man die Normenbildung, die beim ewigen Gesetzgeber

beginnt, an, dann wird man nichts Befremdendes in der Vorstellung
finden, daß die menschliche Vernunft nicht nur mit reinem Seinserken-

nen begabt, sondern auch mit normativer Kraft ausgestattet ist. In der
Tat stellen wir fest, daß unsere Vernunft auf Seinsüberlegungen nicht
nur in der Form des utilitaristischen Selbsterhaltungstriebes antwortet,
sondern auch in spontaner, also natürlicher Reaktion das Vernünftige
aus SelbstVerantwortung fordert. Hier liegt das Prinzip der Naturrechtsordnung.

Es handelt sich also nicht um einen Katalog von verschiedenen

Rechtsgrundsätzen, wie etwa « Jedem das Seine geben », « Schuld muß

gesühnt werden » usw., sondern zuallererst run die natürliche Forderung,
daß die der Natur der Sache entsprechende Finalität auch zu befolgen
ist. Wir brauchen uns dann « nur » noch darüber zu streiten, was
grundsätzlich und was im je und je gegebenen Fall vernünftig ist. Es wird aber
niemand leugnen, daß das vernünftige Handeln für Uns eine

Verantwortungssache ist. Und es wird auch niemand bestreiten, daß das

Vernünftige nicht kontradiktorische Möglichkeiten offen läßt, selbst jener
nicht, der in idealistischer Vorstellung dasjenige als vernünftig bezeichnet,

was der einzelne gewissermaßen schöpferisch zum Vernünftigen
macht. Wenn man die Wesenserkenntnis als natürliche Funktion unserer
Vernunft annimmt, hat man nur noch den Aufweis zu erbringen, daß
der Mensch in ebenso spontaner und natürlicher Weise, wie er das Sein

bejaht, auch die Seinsordnung als Norm ausspricht. Vom ewigen Gesetzgeber

herkommend, ist diese Naturveranlagung unserer Vernunft eine

Selbstverständlichkeit, denn sonst wäre die kreatürliche Vernunft ein
Torso. Man kann sich nicht vorstellen, daß der Schöpfer einen Geist
schafft, für den die Seinsordnung natürliches Objekt der spekulativen
Erkenntnis wäre, der aber in der praktischen Ordnung nur im Sinne des



56 Wesen und Begründung des Rechts

Nützlichkeitsstrebens, also nicht als sittliches Wesen urteilen und fordern
würde. Wenn schon die Vernunft das Mittel zur Erkenntnis der
Seinsordnung sein soll, dann muß sie zugleich auch das Mittel zur Nachformung

des ewigen Befehles sein. In diesem Zusammenhang der Metaphysik

steht die alte Lehre vom Naturgesetz.
Die praktische Vernunft des Menschen ist somit die erste Norm

im erfahrbaren Innenraum unserer Seele. Allerdings muß man bei dieser

Erfahrung tief loten, um auf das Wesen des Urgewissens schließen zu
können. Immerhin vermögen wir einige Daten aufzuweisen, die uns ihr
Wesen näherbringen. Es war von diesen Daten anläßlich der vierten
Realdefinition die Rede. Die Tatsache, daß wir über praktische Dinge
miteinander diskutieren, um sie abzuklären, zeigt doch, daß wir jedem
Menschen Seinserkenntnis zugestehen und von ihm auch erwarten, daß

er die Seinsfinalität auch als solche fordert.
Um die praktische Vernunft als objektive, d. h. als allgemein

menschlich gültige Norm logisch zu verankern, bedarf es über die
Erfahrung hinaus des Anschlusses an das Ewige Gesetz. Das will aber besagen,

daß man die praktische Vernunft als Teilhabe am Ewigen Gesetze

(participatio legis aeternae) auffassen muß 40. Es ist selbstverständlich,
daß wir in der Praxis des Lebens mit der natürlichen Ausrüstung des

Gewissens operieren, ohne Uns über dessen innere Struktur und metaphysiche

Fundierung Rechenschaft geben zu müssen. In der Spontaneität
des Lebens erscheint der Gewissensspruch einfachhin als das Absolute
in uns. Erst die philosophische Reflexion bemüht sich um die Aufdeckung
der metaphysischen Grundlagen.

Prinzipien, d. h. Rechtssätze des natürlichen Gewissens

Aus dem Gesagten dürfte hervorgehen, daß das Naturgesetz sich
nicht einfach in Form von allgemeinen Vernunft- und Rechtssätzen
formulieren läßt. Das oberste Gesetz heißt : Das als vernünftig Erkannte
muß erfüllt werden. Und auch dieses Prinzip ist nicht in Form eines

Rechtssatzes zu verstehen, sondern im Sinne einer Naturveranlagung
Unserer praktischen Vernunft, Vernünftiges zu fordern.

Natürliche Rechtssätze, sogenannte Naturrechtsprinzipien, lassen

sich ohne Erfahrung nicht gewinnen. Es ist ein besonderes Verdienst von

/. Messner, die Erfahrung in der Naturrechtslehre wieder mit besonderem

Nachdruck zur Geltung gebracht zu haben. Wer den Grundsatz aufstellt,

40 Thomas von Aquin, S. Theol. I-II 91,2.



Wesen und Begründung des Rechts 57

der Mensch müsse im gemeinschaftlichen Leben die Leutseligkeit, von
Aristoteles Euthrapelia genannt, pflegen, und meint, diese Forderung sei

von Natur aus eine Selbstverständlichkeit und darum ein naturrechtliches
Prinzip, sodaß ein jeder auf die Freundlichkeit des anderen einen gewissen

Anspruch erheben könne, der ist bald enttäuscht, wenn er in der
Eisenbahn neben jemandem sitzt, dessen Leutseligkeit in der Unterhaltung

kein Ende mehr findet. Man macht also die Erfahrung, daß Leutseligkeit

auch lästig sein kann, wenn sie das Maß des Erträglichen
übersteigt. Um dieses Maß des Erträglichen festzustellen, braucht es eine

ausgedehnte Erfahrung, weil sozusagen jeder Mensch verschieden auf
leutselige Mitmenschen reagiert. Jedem das Seine zu geben, mag eine

Forderung des Leihvertrages sein, anderseits haben aber die Alten schon

gewußt, daß man eine entliehene Waffe, die vom Eigentümer mißbraucht
würde, nicht zurückgeben darf. Der Arzt weiß, daß jeder Kranke einen

Anspruch auf Diskretion erheben kann, und dennoch macht er daraus
noch nicht ein absolutes Prinzip, da er in Fällen, in denen das allgemeine
Wohl auf dem Spiele steht, sich von der Diskretionspflicht entbunden

glaubt. Diese Beispiele zeigen, wie verwickelt die Frage ist, ob es

überhaupt möglich ist, natürliche Rechtsprinzipien nach Art von Rechtssätzen

zu formulieren.

Werterfahrung und Seinserfahrung

Unter Erfahrung ist allerdings nicht einfach das Erleben des

Ausganges, Erfolges oder Mißerfolges, einer Handlung zu verstehen. Das

wäre reine Seinserfahrung, wie sie jeder Handwerker machen kann und
muß. Wenngleich auch die Seinserfahrung eine Rolle im Werterleben
spielt, so macht doch die Aktuierung des natürlichen Wertungsvermögens

das Wesen der Erfahrung auf ethischem und in der Folge auch auf
rechtlichem Gebiete aus. Die Wertphilosophie hat richtig erkannt, daß

es eines Wertfühlens bedarf, um Werte zu erfassen, daß also die
Werterkenntnis nicht einfach Seinsbewüßtsein sein kann. M. Scheler sah in
der Werterkenntnis ein unreduzierbares Grundphänomen der fühlenden

Anschauung 41. Der Gedanke ist nicht so leicht von der Hand zu weisen.

Denn das Werterkennen ist nicht einfach eine Schlußfolgerung des

Seinserkennens. Es ist in ihm ein wirklich Unreduzierbares gegeben.
Aber dieses Unreduzierbare der Werterkenntnis ist einzig die naturhafte

41 Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Halle 21921,
272 ; Bern 41954, 278.



58 Wesen und Begründung des Rechts

Befehlsfunktion unserer praktischen Vernunft, während der Inhalt selbst
aus dem Sein stammt. Es ist also Scheler, den übrigens H. Coing
rechtsphilosophisch auswertet, nicht mehr zu folgen, wenn er annimmt, das

Reich der Werte stehe « neben » der Welt des Seins. In der Lehre Sche-

ler's fehlt die real-universale Erkenntnis, aufgrund welcher allein die

Verbindung von Sein und Wert denkbar wird. Wenn man Sein nur im
Sinne von naturwissenschaftlich Erkennbarem begreift, muß man
allerdings zur Trennung von Sein und Wert gelangen.

Der Wertphilosophie gegenüber ist zu betonen, daß das Naturgesetz

als Anlage Unserer praktischen Vernunft von der Seinserkenntnis
nicht getrennt werden kann, sondern auf diese engstens bezogen ist.
Nur auf diese Weise ist die gleiche Gewissensveranlagung aller Menschen

auf die Natur der Sache hin überhaupt vertretbar. Die Erkenntnis, daß
das gesellschaftliche Leben ein freundliches und leutseliges Verhalten
fordert, ist zwar wesentlich Werterkenntnis und nicht etwa nur die Folge
davon, daß man das griesgrämige Verhalten des Mitmenschen an sich
erfahren mußte. Anderseits wird die Bedeutung dieser Seinserfahrung
nicht zu leugnen sein. Unsere praktische Vernunft ist zwar von Natur aus
auf das Wertfordern eingestellt, aber auf ein Wertfordern, das mit dem
Sein verbunden ist. Das läßt sich besonders auch an dem schwierigen
Thema der Unauflöslichkeit der Ehe deutlich machen. Um das Wert-
empünden für die Unauflöslichkeit der Ehe zu gewinnen, bedarf es

zunächst des Eindringens in die personalen Werte von Mann und Frau,
in der Folge dann in die Unwiderruflichkeit der Schenkung von Person

zu Person, woraus sich dann erst das Verständnis für die Unauflöslichkeit
der Ehe ergibt. Es braucht also eine hohe sittliche Erziehung des natürlichen

Wertempfindens bis zur spontanen Angleichung des praktischen
Urteils an die Natur der Sache. Diese Erziehung vollzieht sich aber im
Sinne des Seins.

Das in der Erfahrung sich entwickelnde Naturgewissen verlangt
von der Freiheit des Menschen das entsprechende Mittun. Das will
besagen, daß die naturhafte Anlage der praktischen Vernunft sich nur
gradlinig entwickeln kann, wenn der Wille seinerseits naturkonform
bleibt. Aristoteles sagte daher, daß das konkrete sittliche Urteil ohne

« rectitudo appetitus » nicht gesichert sei. Aus diesem Grunde ist die

Erziehung des natürlichen Wertempfindens im tiefsten Grunde immer eine

Angelegenheit der Selbsterziehung. Dennoch braucht die Seinserfahrung,
die stets mit der Werterfahrung zusammengeht, nicht notwendigerweise
vom Subjekt selbst erlebt zu sein. Da der Mensch soziales Wesen ist,



Wesen und Begründung des Rechts 59

hat er zur Erweiterung seiner Werterfahrung die beiden Erziehungsmittel
zu berücksichtigen : 1. die Belehrung, 2. die autoritative Intervention
durch andere. Dieser Gedanke ist nicht nur für die Pädagogik, sondern
auch für die Rechtsbildung von Bedeutung. Man ist sich heute in
zivilisierten Ländern darüber einig, daß man die politische Freiheit nur jenen
bisher im kolonialstaatlichen Verhältnis gestandenen Völkern zubilligen
darf, die bereits die Mündigkeit für die politische Freiheit erworben haben.

Die Notwendigkeit der Empirie in der Aneignung von sittlichen und
rechtlichen Prinzipien macht stark den Eindruck, als ob es sich hier,
entsprechend der Annahme der transzendentalen Philosophie, um bloß
ontische Feststellungen handelte, wann Soll möglich sei, nicht aber um
die Erstellung von allgemeinen Werturteilen, d. h. von sittlich-rechtlichen

Normen. Anderseits erweist sich durch die ganze Geschichte des

Menschengeschlechts, daß man sich über allgemeine Prinzipien leichter
einigt als über besondere. Diese Tatsache dürfte ein Zeichen für die

Standfestigkeit des aristotelischen Prinzips sein, daß das Sein als solches

und entsprechend das Gute als solches der Vernunft leichter aufgeht,
daß also für die allgemeinste und dem einzelnen gegenüber noch offene

Formulierung von (wie das Sein analogen) Prinzipien die Erfahrungsbasis

gar nicht so ausgedehnt zu sein braucht. Nimmt man aber das aristote-
lisch-thomistische Axiom an, daß das Sein das Ersterkannte ist, dann
wird man verstehen, daß der weitere Erkenntnisprozeß in der
Wertordnung nicht etwa nur in einer detaillierten Aufnahme von Bedingungen
für das Soll besteht, sondern in der inhaltlichen Auffüllung der
allgemeinsten Wertforderungen.

III. Die Prinzipien oder Rechtsgrundsätze des Naturgesetzes

Das Naturgesetz ist nach dem Gesagten nicht gleich den formulierten

Rechtsprinzipien oder Rechtssätzen. Dennoch tendiert unsere
praktische Vernunft, wenigstens in jener Theorie, welche die universale
Wesenserkenntnis als die natürliche Erkenntnis unserer Vernunft
annimmt, zur Fomulierung von solchen Prinzipien. Darin unterscheidet
sich die thomistische Naturrechtslehre von einer Rechtslehre, welche

auf der kantischen Transzendentalphilosophie aufbaut. Bei letzterer ist
das Gewissen nur insofern normativ, als es bei gegebenen Bedingungen
entscheidet, ob ein Soll möglich ist oder nicht. Vom Standpunkt der



60 Wesen und Begründung des Rechts

universalen Wesenserkenntnis aus aber ergibt sich die Notwendigkeit
von allgemeinen Prinzipien. Welches aber sind diese Prinzipien

Die Frage muß klar in zwei Teile unterschieden werden : 1. Welches
sind die Rechtsprinzipien, welche die praktische Vernunft an sich, d. h.

ihrer naturgegebenen und wesentlichen Kapazität nach formulieren
kann 2. Welche Prinzipien formuliert sie tatsächlich da und dort, wo
sich die Menschen im Gemeinschaftsleben begegnen Unter der Voraussetzung

nämlich, daß wir der praktischen Vernunft ein bestimmtes
Wesen zuerkennen, werden wir ihr auch ein entsprechendes Objekt
zubilligen müssen, denn jedes Vermögen wird von seinem Objekt her
determiniert. Damit ist aber noch nicht gesagt, daß in der tatsächlichen
Entfaltung die praktische Vernunft ihre Kapazität ausschöpft. Während
die erste Frage eine metaphysische ist, d. h. die Analyse des dem Wesen

der praktischen Vernunft entsprechenden Objekts, ist die zweite ein

soziologisches Problem, insofern nämlich hier untersucht wird, inwieweit

spontane, natürliche Werturteile in einer Gesellschaft als allgemeine
Prinzipien des Zusammenlebens wirksam sind. Die zweite Frage kann
aber ohne die erste sinnvoll nicht gestellt werden. Fällt nämlich die erste

Frage weg, dann fehlt uns für die zweite Frage überhaupt der Maßstab,
wonach wir Wertforderungen als naturhafte beurteilen können. Die
soziologische Erhebung würde uns also nicht mehr darüber aufklären,
welche naturhaften Werturteile in einer Gesellschaft wirksam sind,
sondern würde uns ganz einfach darüber belehren, daß irgendwelche
Werturteile das Zusammenleben der Menschen regeln. Erst wenn man die
erste Frage beantwortet hat, ergibt sich die Diskrepanz zwischen dem
absoluten Können unserer wertfordernden praktischen Vernunft und
der faktischen Aktuierung dieser Potenz, d. h. die Möglichkeit, über die
Vollkommenheit von Kulturen zu urteilen.

1. Die Naturrechtsprinzipien aus absoluter Sicht

Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen

a bsoluter Naturrechtsprinzipien

Betrachten wir also zunächst einmal die Frage nach der Formulierung
von Naturrechtsprinzipien von der absoluten Kapazität der menschlichen
Vernunft her. Von dieser Sicht aus ergab sich im Laufe der Geschichte
die theologische Auseinandersetzung zwischen der evangelischen und
katholischen Theologie.



Wesen und Begründung des Rechts 61

Wenn man von der Position der evangelischen Theologen spricht,
wird man sich allzu leicht bei der voreiligen Verallgemeinerung ertappen,
in der evangelischen Theologie gebe es überhaupt kein Naturrecht.
E. Wolf 42 hat richtig betont, daß die Gegenüberstellung zwischen
katholischer und evangelischer Naturrechtsauffassung eigentlich nur auf dem
Boden der kontroverstheologischen Auseinandersetzung über die Reichweite

der natürlichen Sittlichkeit oder theologisch ausgedrückt : der
« sola-gratia »- oder « sola-fides »-Lehre möglich ist. Denn tatsächlich
lassen sich auf Seiten der evangelischen Rechtsdenker eifrige Vertreter
des Naturrechts namhaft machen, so z. B. die Lutheraner Schönfeld und
Ellul. Nicht zu vergessen sind der schweizerische Reformierte Emil
Brunner, der zwischen biblischer Weisung und vernünftigen
Rechtsgrundsätzen eine weitreichende Übereinstimmung verteidigt, ähnlich
auch der deutsche Lutheraner Althaus, der amerikanische Lutheraner
Niebuhr und der holländische Reformierte Dengerink. Anderseits fehlt
es nicht an verwerfenden Stellungnahmen, so beim schweizerischen Theologen

Karl Barth, den deutschen Lutheranern Ernst Wolf und Hans
Dombois und dem Reformierten Simon.

Theologisch geht es um die Frage, ob die praktische Vernunft ihre
grundsätzliche Orientierung auf die absoluten Normen durch die
Erbsünde verloren habe oder nicht. Die katholische Theologie hat einheitlich
in der ganzen Kontroverse auf der wesentlichen Unversehrtheit der

praktischen Vernunft bestanden.
Für den Philosophen kann als Argument nur gelten, was sich irgendwie

erfahrungsmäßig noch erschließen läßt, wenngleich selbstverständlich

philosophische Erkenntnisse nicht gleich Erfahrung ist. Es kann kein
Zweifel darüber bestehen, daß die Wertkapazität der praktischen
Vernunft weit über das hinausgeht, was sich soziologisch als Faktum
beweisen läßt. Wenn wir tiefer als die Statistiken in das Problem der

Ehescheidung hineinschauen und einmal auf das innere Werturteil hören,
das sich in Zahlen nicht mehr ausdrücken, aber doch erfahren läßt,
dann müssen wir doch zugestehen, daß die Unauflöslichkeit dem Wesen

der Ehe sicher mehr entspricht als die Auflöslichkeit. Wir brauchen uns
dann nur noch darüber zu streiten, in welchem Sinn diese allgemeine
Wertung gilt, ob absolut oder nur unter der Bedingung, daß die beiden

Partner harmonieren. Die Tatsache, daß wir Wertvorstellungen von

42 Erik Wolf, Die evangelischen Stellungnahmen zum Naturrechtsproblem,
in : Staatslexikon der Görres-Gesellschaft, Bd. V, Freiburg 61960, 965 ff.



62 Wesen und Begründung des Rechts

Jahrtausenden gegeneinander abwägen, läßt doch eine Vernunft erkennen,

die nach absoluten Werten vorgeht. Die Gewissenserforschung, die
wir nach vollbrachten Handlungen machen und in der wir uns der
Vorwerfbarkeit oder Tadellosigkeit der Tat bewußt werden, setzt voraus,
daß wir einen Maßstab gebrauchen, der über der Situation steht. Allerdings

erklärt darauf der Positivist, man könne überhaupt nicht von
absoluten Werten sprechen, wie man auch nicht die Kunst eines

erwachsenen Künstlers über jene eines Kindes stellen könne, da Kunst der

genuine sinnvolle Ausdruck des inneren Erlebens sei. Für die Kunst mag
diese Labilität stimmen. In der sittlichen Ordnung dagegen handelt es

sich um mehr als nur um Äußerungen von LebensVorgängen, nämlich
um Normen mit absolutem Anspruch. Und zwar setzen sich diese Normen
nicht etwa aus einem formellen absoluten Imperativ und einem je und je
wechselnden Inhalt zusammen, der gleichsam die Bedingung des Imperativs

ist. Die Suche nach den seinsmäßigen Bedingungen, aufgrund
welcher nach kantischer Vorstellung der Imperativ möglich werden soll,
ist nicht denkbar von einem rein formellen Soll aus. Sie benötigt einen
inhaltlichen Maßstab, der nicht nur ontische, sondern auch ethische
Bewandtnis hat. Man könnte diese inhaltlich bestimmten
Allgemeinforderungen etwa als eine Art Idealvorstellung bezeichnen. Von der

Idealvorstellung unterscheiden sich die absoluten sittlichen Forderungen
aber insofern, als sie nicht einen « Zustand » bezeichnen, sondern ein
allgemeines Soll sind, dem je und je konkrete Gestalt verliehen werden muß.

Unter der Voraussetzung, daß die praktische Vernunft wirklich
absolute Werte formuliert und fordert und daß sie in der Erfüllung dieser

Funktion trotz der (noch zu besprechenden) individuellen Schwächeerscheinungen

eine gewisse Treffsicherheit beweist, läßt sich das Folgende
über die Naturrechtsprinzipien sagen.

Univoke und analoge Prinzipien

Die Rechtsgrundsätze, wie überhaupt alle Soll-Sätze der praktischen
Vernunft unterscheiden sich in univoke Und analoge.

Univoke Prinzipien sind jene, die in gleichem Sinne angewandt werden.

Hierher gehören alle jene Grundsätze, die ontologisch in einer einzigen

Wesenheit, sei es der Wesenheit einer Substanz oder einer Handlung,
begründet sind. So ist die menschliche Natur in allen Menschen ein und
dieselbe unter dem Gesichtspunkt des Wesens, nicht allerdings der
Individualität. Die menschliche Würde als die Würde eines geistigen, freien
Wesens ist darum grundsätzlich dieselbe, wenngleich damit über die



Wesen und Begründung des Rechts 63

soziale Stellung des einzelnen Menschen noch nichts ausgesagt werden

kann ; diese ist nämlich vielgestaltig. Aber gewisse « Substanz »-Werte
müssen wir als minimale, somit einheitliche und univoke Forderungen im
Namen aller Menschen zur Geltung bringen : Recht auf Leben (hierher
gehört die Frage des Abortus), Recht auf freie Glaubens- und
Gewissensentscheidung, Recht auf Integrität des Körpers (z. B. die Frage der

zwangsweisen Sterilisierung). Ein an sich inhaltlich eindeutiges, wenngleich

de facto umstrittenes Beispiel für die Univozität eines Prinzips,
das sich aus dem Wesen einer Handlung ergibt, ist die Forderung der
unauflöslichen Einehe. Jede Ehe ist nämlich in gleicher Weise
unauflöslich.

Sobald man sich jedoch in jene soziale Ordnung hineinbegibt, wo
qualitative Verschiedenheiten der Menschen miteinander ins Verhältnis
gesetzt werden müssen, werden die analogen Prinzipien wirksam. So

spielt die Verschiedenheit von Mann und Frau in der Ehe dort eine Rolle,
wo die Frage der Kompetenz erörtert wird. Hier ist nicht mehr die
personale Gleichheit, sondern die personale Verschiedenheit von entscheidender

Bedeutung. Beide Partner sind im Gemeinwohl, das durch die Ehe

begründet wird, enthalten und auf Grund dieses Gemeinwohls einander
in gegenseitiger Liebe zugeordnet, wobei um des Gemeinwohls willen
eine Entscheidung notwendig wird, die nicht, wenigstens nicht zunächst,
in außerehelicher Instanz gesucht werden darf, die darum einem der
beiden Partner zugestanden werden muß 43. Ebenso verhält es sich mit
allen sogenannten « sozialen Rechten » (droits sociaux), Recht auf
berufliche Förderung, auf Bildung usw. Hierher gehören alle Menschenrechte,

die von der Gesellschaft eine positive Leistung verlangen. Sie alle
sind soziale Organisationsprinzipien, die den einzelnen stets den ihnen
im Rahmen des Ganzen, d. h. in der analogen Sinnfülle des Gemeinwohls

zustehenden Platz einräumen. Unter den analogen Prinzipien
findet sich auch, vielleicht überraschenderweise, das Prinzip « Pacta sunt
servanda », denn ein Vertrag kann nur unter der Voraussetzung gültig
sein, daß er das Ordnungsganze nicht stört. Darum ist die Diskretionspflicht,

zu welcher der Arzt auf Grund eines stillschweigenden Vertrages,
den er mit dem Patienten geschlossen hat, verpflichtet ist, nur im Rahmen

des Gemeinwohls gültig. Allerdings, und das ist sehr wichtig, ist
damit noch nichts für die positivrechtliche Formulierung eines solchen

43 Vgl. Albert Ziegler, Das natürliche Entscheidungsrecht des Mannes in
Ehe und Familie, Ein Beitrag zur Frage der Gleichberechtigung von Mann und Frau.
Sammlung Politeia, Bd. XI, Heidelberg 1958.



64 Wesen und Begründung des Rechts

Prinzips ausgesagt. Es könnte sich unter Umständen um der
Rechtssicherheit willen eine univoke Formulierung als notwendig erweisen.

Auch der Rechtsgrundsatz « Suum cuique » steht in einer Ordnung. Nur
von dort her läßt sich das « suum » bestimmen. « Verbrechen müssen
bestraft werden » ist ebenfalls nur im Ordnungsdenken als Prinzip haltbar.
In einer Gesellschaft, in welcher jeder Verbrecher seine schuldhafte Tat
auf einen kurzen Hinweis hin einsehen, aufrichtig bereuen und der Umwelt

die fundierte Sicherheit der Beharrung im Guten bieten würde,
würde die Forderung der Bestrafung ihren Sinn verlieren. Man könnte
höchstens noch an frei zu übernehmende Sühne denken. Das viel diskutierte

Prinzip « Gleiches muß gleich, Ungleiches muß ungleich behandelt
werden » ist ebenfalls analog, da es ja jeweils darauf ankommt, was eigentlich

gleich ist. Im Hinblick auf die Unauflöslichkeit ist zwar jede Ehe

gleich zu behandeln. Die einzelne Ehe ist nichts anderes als eine reine
Subsumtion eines konkreten Falles unter einen universalen Inhalt.
Dagegen können « an sich » Gleiche (z. B. Mann und Frau) durch die
Proportion, in welcher sie zu einem Ordnungsganzen stehen, « ungleich »

werden, etwa im Hinblick auf die Funktionen in der Familie, in Gesellschaft

und Staat. Die Gleichheit besteht einzig darin, daß sie beide im
Sinne desselben Gemeinwohls ihre Funktion erfüllen. Da diese aber
verschieden ist, ergibt sich die Notwendigkeit einer « ungleichen »

Behandlung. Diese ungleiche Behandlung bleibt aber doch proportional
zum Gemeinwohl gleich. Erst recht sind Grundsätze wie : « Jeder nach
seinen Fähigkeiten, jedem nach seinen Bedürfnissen », oder : « Jedem
nach seinen Leistungen », nur verständlich im Zusammenhang einer

Ordnungsvorstellüng. Es geht hier um nichts anderes als um die
Definition des Gemeinwohls als eines Universale mit analoger Sinnfülle 44.

Von der analogen Erkenntnis aus werden jene in der Scholastik so

starr formulierten Prinzipien, die dann in der Praxis eine « Ausnahme »

nach der andern erforderlich machen, etwas aufgeweicht. Damit ist
zugleich wenigstens einer der Einwände gegen die Brauchbarkeit der
Prinzipien behoben.

Von der analogen Universalerkenntnis aus läßt sich die in der

Rechtsprechung so bedeutende Beurteilung von Fällen nach Analogie
erst begreifen. Bestände nämlich zwischen dem einen konkreten Fall,
den es zu lösen gilt, und dem analogen, den man zum « Vorbild » der

Lösung nimmt, keine Gemeinsamkeit, dann wäre überhaupt keine analoge

Rechtsanwendung denkbar.
44 Vgl. A. F. Utz, Sozialethik, Bd. I, 151 ff.



Wesen und Begründung des Rechts 65

In der analogen Allgemeinerkenntnis liegt auch der Grund, warum
die thomistische Philosophie nicht einfach von den ontischenBedingungen
spricht, gemäß welchen Soll möglich werden kann, sondern von einer
echten Konkretisierung universaler Sollprinzipien.

Die Naturrechtsprinzißien in der Anwendung : die naturrechtlichen
Schlußfolgerungen - Von der naturrechtlichen Norm zum Naturrecht

Die rationalistische Naturrechtsauffassung war dem Mißverständnis
erlegen, der praktische Syllogismus sei nichts anderes als die Subsumtion
eines konkreten Sachverhaltes unter ein universales, univokes Prinzip,
wie man etwa von hundert gleichen Einheiten auf jede einzelne Einheit
schließt. Der Grund dieses Fehlschlusses war wohl die Annahme, daß das

Naturrecht nach Art eines subjektiven Rechts im Rechtsanspruch eines

individuellen Menschen bestände, der sich gegen die anderen gleichen
Individuen zur Wehr setzt. Der Weg von den Naturrechtsprinzipien, vom
obersten rechtlichen Soll, also von der Gerechtigkeitsforderung, bis

zum konkreten Soll, dem hic et nunc geltenden Naturrecht, ist viel
verwickelter. Er führt über die Kenntnis der konkreten Seinsbedingungen.
Diese aber sind, wie öfters betont, nicht nur Bedingungen des kategorischen

Imperativs. Da die Natur der Sache das wesensgemäße Objekt
unserer praktischen Vernunft ist, besitzen auch sie Normbewandtnis (a).

Außer diesen ontischen Bedingungen spielen aber auch konkrete,
unabänderliche sittliche Bedingungen mit, denen zwar, weil sie der Norm
widersprechen, nicht Normkraft, aber doch normrestringierende Funktion
zukommt (b).

Mit der Unterscheidung zwischen dem universalen Prinzip und der
konkreten Formulierung stehen wir vor der geschichtlich berühmten
Unterscheidung zwischen primärem und sekundärem Naturrecht. Allerdings

haben wir damit erst eine der in der Geschichte wirksam gewordenen

Unterscheidungen zwischen primärem und sekundärem Naturrecht.
Es gibt noch eine andere, nicht eigentlich rechtsphilosophische, sondern

entwicklungsgeschichtliche Sicht dieser Unterscheidung, die den idealen
Urzustand als primäres Naturrecht, den späteren, durch die Hinfälligkeit

des Menschen gekennzeichneten Naturzustand als sekundäres Naturrecht

bezeichnet (vgl. weiter unten).
a) Die Natur der Sache als normgestaltende Wirklichkeit. - In der

rationalen Analyse einer konkreten, noch zu gestaltenden Wirklichkeit
versuchen wir instinkthaft, die verschiedenen vorgegebenen Seinsbedin-

5



66 Wesen und Begründung des Rechts

gungen so zu ordnen, daß sie einen unseren sittlichen Zielstrebungen
gemäßen Sinn erhalten. Wir wollen, daß sie gerecht seien. Dabei leitet uns
die, wenngleich nur analoge, Vorstellung von einer Gesellschaft, in
welcher jeder Mensch seiner Natur entsprechend integriert ist. Eine arbeitslose

Volksschicht erscheint uns ebenso als Zeichen der Ungerechtigkeit
wie die Existenz von begabten Analphabeten. Wir sind zwar nicht in der

Lage, das universale Prinzip, gemäß welchem diese Tatsachen als Ungerecht

und ungeordnet bezeichnet werden müssen, präzis, d. h. univok,
anzugeben. Dennoch weist uns die Gerechtigkeitsvorstellung, weil eben

nicht ganz leer, in eine bestimmte konkrete Richtung, ist also echter

Rechtsgrundsatz. Doch ist mit diesem Prinzip noch nicht viel anzufangen,

wenn es sich nicht in konkreten Fällen bewährt. Die konkrete Natur
der Sache verlangt darum Berücksichtigung, weil sie zum Prinzip gehört,
entweder auf Grund reiner Subsumtion oder auf Grund der Analogie.
So versteht man, daß beim Naturrecht, d. h. bei aller konkreten
Prinzipienbildung immer etwas Geschichtliches mitspielt. Thomas von A quin 45

erklärt ausdrücklich, daß die praktische Vernunft sachlich anders
bestimmt ist als die spekulative, weil die praktische Vernunft nicht wie die

spekulative das Überzeitliche, sondern das Konkrete sucht. Das konkrete
Soll der Natur der Sache ist aber je und je verschieden.

Als Reaktion gegen die absoluten Naturrechtskataloge tritt heute
das geschichtliche Element allenthalben in den Naturrechtstheorien mehr
in Erscheinung, so z. B. bei A. Kaufmann, J. Messner, W. Maihofer 46.

In der Individualethik ist die Einbeziehung der konkreten
Befindlichkeit schon immer eine Selbstverständlichkeit gewesen. Zwar weiß

jeder, daß er seine Gesundheit nicht zu Schaden kommen lassen darf,
wenn nicht höhere Werte auf dem Spiele stehen. In der konkreten
Entscheidung aber wird er das schwere Werk der Abwägung der verschiedenen

konkurrierenden Werte zu leisten haben. Ein Mensch mit schwächlicher

Gesundheit wird sich nicht solche Verzichtleistungen in der
Ernährung auferlegen können wie ein Gesunder. Das Beispiel zeigt, daß
das Sein selbst sich als wertvoll oder wertwidrig im Hinblick auf die

naturgegebene Zielordnüng des Menschen erweist. So wird klar, daß, wie
Thomas von A quin 47 sagt, die Veritas practica Soll) im Hinblick auf
die Besonderheit des einzelnen Falles nicht bei allen gleich sein kann, son-

45 I-II 94,4.
46 Vgl. A. Moser, Die Rechtskraft der natürlichen Lebenswerte, Sammlung

Politeia Bd. XV, Heidelberg 1962, 54 ff.
47 I-II 94,4.



Wesen und Begründung des Rechts 67

dem wechselhaft, wandelbar ist. So gibt es ein wandelbares Naturrecht,
so unwandelbar sich die Naturrechtsprinzipien allgemeinster Art
ausnehmen, wenn sie überhaupt je in ihrer Totalität vom Menschen erfaßt
werden 48.

Terminologisch dürfte von einiger Bedeutung sein, daß Thomas von
A quin die durch die Vernunft abgelesene konkrete Natur der Sache das

eine Mal als Naturrecht, das andere Mal als menschliche Hinzufügung
zum Naturrecht, sogar als positives Recht bezeichnet. So spricht er von
der Eigentumsordnung als einer aus Übereinkunft entstandenen, zum
positiven Recht gehörenden Ordnung 49. Jedoch zählt eine solche menschliche

Institution bei Thomas so lange zum Naturrecht, als sie in der
vernunftgemäßen Analyse sich als der « Natur der Sache » entsprechend
ausgeben kann.

h) Die normbegrenzende Kraft der konkreten sittlichen Bedingungen.

- In der Individualethik darf die sittliche Entartung des Individuums
in keiner Weise ins Gewicht fallen. Es ist keine Entschuldigung,
vielmehr eine Anschuldigung und eine Erschwerung der Schuld, wenn
jemand aus erworbenem bösem Wollen (soweit es sich nicht um rein
physische Dispositionen handelt, welche das freie Handeln einschränken)
das rechte Maß überschreitet. Im sozialen Leben verhält es sich
anders. Hier ist das tatsächliche sittliche Wollen der Gesellschaftsglieder
oft eine unüberwindliche Größe, die sich wie eine Seinstatsache auswirkt.
Man wird also die Gesetzesnorm oft nur als Schranke gegen weiteres
Absinken, nicht aber Unmittelbar als erzieherisches Mittel ausgestalten
können. Zur Verdeutlichung dieses Gedankens sei auf das Schulbeispiel
der Ehescheidungsgesetzgebung hingewiesen. Auch jene Naturrechtler,
welche die Ehescheidung als einen Verrat an der Ehe ansehen, werden
unter bestimmten Umständen ohne Ehescheidungsgesetze nicht
auskommen können, wenn sie nicht vor dem öffentlichen Konkubinat die

Augen verschließen wollen. So hat Thomas von A quin zur Vermeidung
eines größeren Übels (ad vitandum maius malum), nämlich des

Gattinnenmordes, sogar die Zulassung der Polygamie im Alten Testament als
eine Dispens von Seiten Gottes aufgefaßt (übrigens hier großen Vorbildern

48 H. Kelsen (Reine Rechtslehre, 431 f.) hat meine Ausführungen im
Kommentar zu Bd. 18 der Deutschen Thomasausgabe (Recht und Gerechtigkeit) über
das wandelbare Naturrecht gründlich mißverstanden. Nicht die Naturrechtsnormen
sind wandelbar, sondern das konkrete Naturrecht. Vgl. meine Besprechung des
zitierten Werkes von Kelsen in « Grundsatzfragen », Bd. II.

49 II-II 66,2 ad 1.



68 Wesen und Begründung des Rechts

folgend), wobei er allerdings ausdrücklich erklärt, daß die sittliche
Unordnung damit nicht aus dem Wege geräumt sei50.

In diesen Zusammenhang gehört auch die Frage nach der allgemeinen

Kompromißformel, die wir in der positiven Gesetzgebung und
Gesetzesauslegung zu finden haben. Das Naturrecht als Vernunftrecht kann
nur bestehen, wenn man die naturkonforme Vernunft dort voraussetzen
kann, wo Recht gestaltet wird. Die positive Gesetzgebung und
Rechtsprechung ist also als naturrechtlich orientierte Gesetzgebung und
Rechtsprechung nur denkbar, wenn der richtige Gebrauch der menschlichen

Vernunft, d. h. wenn die rectitudo rationis sowohl von Seiten des

Gesetzgebers als auch von seiten des Richters garantiert und der
Mißbrauch in Form von Willkür ausgeschlossen ist. Im Hinblick auf die in
der Geschichte reichlich nachgewiesene Hinfälligkeit der einzelnen
menschlichen Vernunft und des menschlichen Willens wird man daher
solche gesetzliche Regelungen anstreben, die weitmöglichst univok
anwendbar sind trotz der vielleicht sich ergebenden kleineren «

Unvernünftigkeiten ». Die eingehendere Darstellung dieses Problems gehört
in die Frage des positiven Gesetzes und der Gesetzesauslegung.

2. Naturrechtsprinzipien im Rechtsbewußtsein der Gesellschaft

Bisher war die Rede von der objektiven Ordnung, objektiv im Sinn
des Objektes, dem die praktische Vernunft naturgemäß zugeordnet ist,
ohne Rücksicht darauf, ob der einzelne Mensch in seinem Rechtsbewußtsein

den vollen Inhalt dieses « An-sich-Objekts » aktuiert. Im Folgenden
ist nun von diesem aktuierten Rechtsbewußtsein die Rede. In der
Formulierung des Thomas von A quin heißt dies, daß wir nun nicht mehr von
den Naturrechtsprinzipien « quoad objectum », sondern « quoad nos »

sprechen. Diese Unterscheidung hat aber nichts zu tun mit jener
zwischen idealisierter Ordnung und Wirklichkeit. Es handelt sich bei der

objektiven Ordnung nicht um ein unzugängliches Ideal, sondern um eine

echte Normordnung, d. h. Um die Wesensordnung, die Unserer praktischen
Vernunft an sich entspricht.

Fragen wir uns nun aber einmal, ob die Durchdringung des Objektes
nicht nur im Rahmen des Möglichen, sondern auch des Wirklichen liege.
Gehen wir also nicht mehr von der Wesenheit der praktischen Vernunft
und ihrer natürlichen Kapazität, sondern von dem im guten Sinne

60 IV Sent. q. 2, a. 2, qua 2, ad 5.



Wesen und Begründung des Rechts 69

« oberflächlichen » Rechtsbewußtsein, d. h. von dem Unmittelbar als

Tatsache erfahrbaren sozialen Bewußtsein aus. Wir untersuchen damit
das Ausmaß, in dem die Menschen tatsächlich das Objekt der praktischen
Vernunft erfaßt haben oder noch erfassen.

Diese Frage ist, wie wir jetzt besser erkennen, nur unter der Voraussetzung

der objektiven Ordnung, von der bereits die Rede war, zu stellen.
Ohne die objektive Ordnung verbliebe man im maßstablosen Evolutionismus,

es sei denn, man suchte als Theologe über die Natur hinaus einen

absoluten Maßstab im religiösen Glauben als dem Organ, mit welchem
der einzig gültige Heilswille Gottes erfahren würde.

So sehr wir in der Lage sind, in die Tiefen unserer Seele hineinzuloten

und dort nach dem Absoluten zu suchen, d. h. unser konkretes
Werturteil stets an irgendwie gewußten und doch nicht explizierbaren
Normen zu messen, so sind wir der Kultur, in welche wir hineingeboren
sind, derart verhaftet, daß es uns oft schwer wird, den Unterschied
zwischen dem durch unsere Kultur geprägten Urteil und dem absoluten
Werturteil zu bestimmen. Unser natürliches Wertbewußtsein wird so

zum soziologischen, ohne allerdings von diesem absorbiert zu werden,
denn sonst wären wir unseres Maßstabes, dessen wir uns bei allem Wechsel

stets bewußt bleiben, beraubt. Thomas von A quin hat dieser soziologischen

Durchformung des Rechtsbewußtseins weitesten Raum
zuerkannt. Zu den Unveränderlichen Normen unseres Rechtsbewußtseins,
den sogenannten allgemeinsten Prinzipien, zählt er : die rechte Mitte
(III Sent. 37, 1, 4 ad 3), Niemandem Unrecht tun (I-II 100,3), Gottes-
und Nächstenliebe (I-II 100,11 ; CG III 117), die goldene Regel : Was
du willst, das man dir tue, das tue auch dem andern (I-II 99,1 ad 2

u. 3), Streben nach absoluter Wahrheit, Leben in Gemeinschaft (I-II
94,2,5 ; CG III 117,129), Recht auf Selbsterhaltung, Selbstvervollkommnung,

auf eheliche Gemeinschaft, Erziehung der Kinder (I-II 94,2). Sie

alle sind im allgemeinsten Prinzip verwurzelt : Das Gute ist zu tun, das

Böse zu meiden (I-II 94,2). Das Naturhafte im Naturgesetz ist also nichts
anderes als ein gewisses « direktives Prinzip menschlicher Handlungen »

(I-II 93,5 ad 1), das weiterhin der menschlichen Mühen bedarf, um
expliziert und auf die vielen Bereiche menschlichen Zusammenlebens
angewandt zu werden. Und hier in diesem Bereich wird sogleich die individuelle
Vielfalt der Werturteile fühlbar. Um der gleichen, nämlich naturhaften
Direktive willen auch die gleiche konkrete Normenbildung erwarten zu
wollen, bedeutete eine Verkennung der Eigenheiten der praktischen
Vernunft. Es geht im Bereich der praktischen Vernunft nicht mehr nur wie



70 Wesen und Begründung des Rechts

in dem der spekulativen um reine Seinserkenntnisse, sondern um Wertungen,

die, je konkreter sie werden, um so mehr des rectus appetitus, wir
würden sagen : des sittlichen Ernstes Und der sittlichen Wahrhaftigkeit,
bedürfen. Jedoch nicht nur das ist notwendig. Es bedarf auch, wie wir
bereits gesehen haben, einer reichen Erfahrung. Diese geht allerdings oft
über Irrungen. Aber auch in diesen nimmt der Mensch seine Gewissensstimme

in Form der Verwerfung wahr. Er kommt also auch über die
irrende Erfahrung langsam, wenn auch unsicher, zu konkreten
Werturteilen, die eine gradlinige Vervollkommnung der naturhaften Anlage
darstellen. Da nun alle Glieder der Menschheit in dieser Lage sind, daß

sie höchster sittlicher Wahrhaftigkeit und zugleich umfassendster
Werterfahrung bedürfen, diese aber nie ganz besitzen, so folgt, daß das

soziologische Werturteil in der Bildung konkreter Rechtsnormen auch dann

nicht außer acht gelassen werden darf, wenn es nicht auf der Höhe der
Vollkommenheit steht. Anderseits erkennt man schon hier, daß es bei
der soziologischen Erhebung nicht bleiben darf, sondern eine Führung
durch das positive Gesetz, statuiert von verantwortungsbewußten
Persönlichkeiten, eine unabdingbare Notwendigkeit ist.

Terminologische Zusammenfassung (zu 1 und 2): absolutes und relatives

Naturrecht, primäres und sekundäres Naturrecht

Absolutes Naturrecht. - Mit diesem Ausdruck bezeichnet man jene
Naturrechtsgrundsätze, welche eine solche universale Bewandtnis
besitzen, daß sie entweder das Wesen einer Handlung betreffen, zu welchem
sich der einzelne Fall wie eine reine Subsumtion verhält (Beispiel : der

Ehevertrag), oder in ihrer analogen Sinnfülle alle nur möglich denkbaren

Einzelfälle in sich beschließen (Beispiel : Niemandem Unrecht tun). Die

Ansichten darüber, was im einzelnen zu diesen absoluten Naturrechtsprinzipien

gehört, gehen weit auseinander. So ist im Laufe der Geschichte

selbst Unter den katholischen Theologen darüber gestritten worden, ob

die Ehe ihrem naturhaften Wesen nach oder erst auf Grund der
sakramentalen Heilsordnung unauflöslich sei. Auf den Streit, welche Grundsätze

im einzelnen zum absoluten Naturrecht gehören, brauchen wir uns
hier nicht einzulassen. Es genügt die terminologische Fixierung, daß mit
absolutem Naturrecht stets das Unabänderliche der menschlichen Natur
und der menschlichen Gemeinschaftsordnung bezeichnet wird, so wie

sich dieses unabänderlich der reinen menschlichen Vernunft bietet. In
diesem Sinne spricht die Theologie von der natura pura, im Unterschied



Wesen und Begründung des Rechts 71

zur Natur im Zustand des Paradieses (natura intégra), der Natur im
Sündenzustand (natura lapsa) oder der Natur in der Erlösung (natura
reparata).

Relatives Naturrecht. - Mit diesem Ausdruck werden die Anwendungen

der absoluten Naturrechtsprinzipien belegt, und zwar grundsätzlich
alle Anwendungen sowohl jene auf die einzelnen von der Theologie
unterschiedenen Naturzustände (status naturae) : Paradies, gefallene Natur,
erlöste Natur, als auch die einzelnen Anwendungen auf konkrete Fälle,
z. B. die Anwendung des Prinzips der Personenwürde in der Formulierung
des Rechts auf Arbeit, auf politische Mitsprache usw. Alle diese Anwendungen

heißen « relativ », weil die einzelnen Fälle sich voneinander
unterscheiden wie jedes Konkrete vom anderen Konkreten. Man kann daher
in diesem Bereich vom wandelbaren Naturrecht sprechen. Auch dieses

ist noch Naturrecht, sofern man die praktische Vernunft als das Ur-
prinzip des Naturgesetzes erkennt.

Primäres und sekundäres Naturrecht. - Man kann dieser Unterscheidung

auf verschiedenen Ebenen begegnen, je nach dem Gesichtspunkt,
unter dem man die Naturrechtsprinzipien betrachtet : 1. vom Objekt
her, dann besagt primäres Natürrecht dasselbe wie das absolute Und
sekundäres dasselbe wie Anwendung des absoluten Naturrechts auf den
einzelnen Fall. - 2. Man betrachtet die Naturrechtsprinzipien in ihrer
soziologischen Wirkbreite, d. h. im faktischen Rechtsbewußtsein der
Gesellschaftsglieder. Danach verdienen jene Naturrechtsprinzipien, die
tatsächlich allgemein von allen Menschen anerkannt werden, den Namen

primäres Naturrecht Und jene, die nur ins Rechtsgefühl einzelner

eingegangen sind, die Bezeichnung sekundäres Naturrecht. Es ist klar, daß
das primäre Naturrecht dieses zweiten Punktes im primären des ersten
enthalten ist, jedoch nicht Umgekehrt. Vieles, was vom Objekt her
(quoad objectum) zum primären Naturrecht des ersten Punktes gehört,
ist vom soziologischen Gesichtspunkt aus (das heißt entsprechend der

Betrachtungsweise von 2) als sekundäres Naturrecht zu bezeichnen. Man
wird namentlich bei Thomas von A quin gut aufmerken müssen, wenn man
den Begriffen « erste » und « zweite » Naturrechtsprinzipien begegnet,
weil der Gesichtspunkt sehr oft nicht präzisiert ist. - 3. Primäres und
sekundäres Naturrecht können begrifflich aber auch bestimmt werden

vom Standpunkt der Menschheitsgeschichte aus. In diesem Sinne gilt der
ideale Urzustand des Menschen (Paradies) als primäres Naturrecht,
während der Zustand, in welchem wir uns heute befinden, als sekundäres
Naturrecht bezeichnet wird. Wenn wir also annehmen, daß der Mensch



72 Wesen und Begründung des Rechts

ursprünglich ideal gesinnt gewesen sei, und zwar nicht nur für sich selbst,
sondern auch für die Gemeinschaft, und für die Gemeinschaft und aus ihr
gelebt hätte, während er heute grundsätzlich auf sich bedacht und nur
von dieser Selbstsorge aus für die Gemeinschaft und für das Gemeinwohl
zu gewinnen wäre, dann müßten wir von diesem geschichtlichen
Gesichtspunkte aus den ersten Zustand, nämlich den Zustand des freien
Kommunismus, als primäres Naturrecht, die heutige Ordnung dagegen,
nämlich die Ordnung des am Gemeinwohl orientierten Individualismus,
als sekundäres Naturrecht bezeichnen. Die geschichtliche Betrachtungsweise

des Naturrechts, ob man nun an den Anfang den Menschen als
« Engel » oder als « Wolf » stellte, hat in der Staatsphilosophie größte
Verheerung angerichtet (Hobbes, Rousseau). Der ursprüngliche Idealzustand
verwandelt sich unmerklich zum Leitbild des konkret zu gestaltenden
Augenblickes, während doch die konkrete Bestimmung, was der Natur
der Sache gemäß sei, nicht von einem Leitbild, sondern von Prinzipien
her vorgenommen werden muß, wobei der Übergang vom Rechtsprinzip
zum Recht ein Norm-erzeugendes Verfahren und nicht eine formalistische
Anwendung darstellt. Daß nun der Urzustand oder das Paradies eine
idealere Erfüllung des absoluten Naturrechts gewesen sein soll, läßt
sich, streng genommen, von der natürlichen Norm her nicht behaupten.
Das Ideale im konkreten Fall ist immer jene rationale Lösung, welche
das hic et nunc und nicht etwa das « o, wenn doch » gestaltet. Wenn wir
also das primäre Naturrecht als idealeres ansehen wollen, dann nur mit
dem Vorbehalt, daß es idealer ist, sofern darin bestimmte ontische
Bedingungen der menschlichen Natur und damit größere sittliche Kräfte
der Gesellschaftsglieder als wirklich vorausgesetzt sind. Die Unterscheidung

in primäres und sekundäres Naturrecht in dieser geschichtlichen
Sicht drückt wohl eine gewisse menschliche Sehnsucht nach einem in
jeder Weise ausgeglichenen und vollkommenen Dasein und somit auch
nach höheren sittlichen Möglichkeiten aus. Könnte aber dieses Wunschbild

nicht utopisch sein In dieser Frage ist ein weittragendes politisches
Problem enthalten : Wird es je möglich sein, die Menschheit so zu
erziehen, daß sie aus sich den Idealzustand verwirklicht Oder müssen

wir den Menschen nehmen, wie er ist Im ersten Falle spukt in unserer
Welt stets der Geist der Utopisten, der, wie man weiß, nicht nur totalitär
im Sinne von Ganzheit-betonend, sondern auch von Freiheit-erstickend
ist. Nur für den Realisten, nicht für den Utopisten gilt die bereits
dargestellte Lehre, daß die konkrete Wirklichkeit entweder selbst normierende

oder Normen beschränkende Kraft besitze. Wer die Dinge nimmt, wie



Wesen und Begründung des Rechts 73

sie sind, Und sie nicht unter ein vermeintliches « primäres » Naturrecht,
sondern unmittelbar unter das absolute Naturrecht stellt, dem gelingt
es, den Gegebenheiten in vollem Ausmaße Rechnung zu tragen, ohne

deshalb aus dem Auge zu verlieren, daß der Weg des Menschen ein Weg
zur stets besseren Anwendung der absoluten Normen sein muß.

IV. Die Sanktion des Naturgesetzes

Das Naturrecht ist nicht nur Rechtsgesetz, sondern zuerst Sittengesetz,

d. h. es ist in erster Bewandtnis naturhafter Imperativ zu sittlicher
Vollendung des Menschen in seiner Individual- und Sozialnatur. Insofern
es aber zugleich auch Normen des Zusammenlebens ausspricht, hat es

rechtlichen Charakter. Die individuelle und die soziale Seite des

Naturgesetzes verhalten sich wie zwei Funktionen des einen Gesetzes. Die erste
Sanktion des rechtlichen Naturgesetzes beruht in der durch das Gewissen

ausgesprochenen Approbation und Reprobation einer gesetzten
Handlung. Diese Belobigung und dieser Tadel drücken sich aus im
Glücks- bzw. Unglücksempfinden des sittlichen Menschen. Wer die
ontische Struktur des Gewissens annimmt, kommt nicht darum herum,
die Pflichtlehre mit der Glückslehre zu verbinden. Pflicht ist Bindung an
das Gesollte, an die Norm, welche, da sie seinswahr ist, zugleich das die
Natur des Menschen Vollendende, sie Beglückende bedeutet. Diese
sittliche Sanktion ist immer gegeben, allerdings stets nach dem Maß der

möglichen Gewissensbildung. Sie erhält ihre volle Auswirkung
allerdings erst dann, wenn der menschliche Geist sich vom Körperlichen
trennt. Dann erfährt der Geist in unabänderlicher Weise, daß Handeln

gegen das Gewissen Verlust der naturhaften Vollendung im Gefolge hat.
Darüber mehr Worte zu verlieren, dürfte hier überflüssig sein. Es sei nur
angemerkt, daß die Annahme eines glücklichen oder unglücklichen
Endzustandes die logische Konsequenz eines absoluten Normendenkens ist,
das seine Inhalte aus dem Sein holt, wobei die Unsterblichkeit der menschlichen

Seele als eine aus der menschlichen Psychologie, und nicht nur aus
dem Glauben, erkannte Tatsache Voraussetzung ist.

Schwieriger wird das Problem der Sanktion des Naturgesetzes, insofern

man dieses streng als Rechtsgesetz sieht, das in unsere diesseitige
Gemeinschaft hineinwirken soll. Zur rechtlichen Sanktion gehört die

zwangsmäßige Einordnung in eine Gemeinschaft. Die rein sittliche Sanktion

wirkt sich allerdings auch hier aus. Man weiß von dem unwidersteh-



74 Wesen und Begründung des Rechts

liehen Druck des Gewissens, durch den Mörder gezwungen werden, sich
dem Richter zu stellen. Doch sind dies Ausnahmefälle. Auf politischer
Ebene soll, nach Ansicht Max Weber's, das sittliche Gewissen sogar
ausgeschaltet werden, weil hier oft Mittel notwendig würden, welche sittlich

nicht mehr vertretbar seien 51. Für die internationalen Beziehungen
wird in ähnlicher Weise der reine Kampf um Macht propagiert (Hans
Morgenthau, Harold Lasswell). Es muß offenbar « klüger » sein, auf diesem
Felde nicht zuviel an die sittlichen Normen zu denken. Auf jeden Fall ist
nach diesen Meinungen die Sanktion des Naturgesetzes im sozialen
Bereich recht schwach oder sogar nichtig.

Anderseits ist die Sanktion des rechtlichen Naturgesetzes im großen
Raum der menschlichen Gesellschaft zu sehen. Hier wissen wir sehr wohl,
daß erst die Geschichte lehrt, was der gewissenlose Einsatz eines
Machtmittels eigentlich wert ist. Der Untergang der öffentlichen Moral hat im
Laufe der Geschichte immer auch zürn Ruin eines Volkes geführt. Die
reine Machtauseinandersetzung in der wirtschaftlichen Konkurrenz
beschwört die revolutionäre Macht der um ihre tiefsten menschlichen
Belange Betrogenen herauf.

Allerdings wird der eigentliche Sünder, nämlich der Träger der
sozialen und politischen Verantwortung, verhältnismäßig selten auf dem

Wege der natürlichen Entwicklung zur Übernahme der ihm gebührenden
Strafe gezwungen. Die individuelle rechtliche Sanktion des Naturgesetzes

ist darum im diesseitigen Raum sehr schwach. Das weist darauf
hin, daß das positive Gesetz, abgesehen von seiner Funktion als neue

Rechtsquelle, als Stütze des Naturgesetzes eine naturrechtliche
Notwendigkeit ist.

51 « Keine Ethik der Welt kommt um die Tatsache herum, daß die Erreichung
.guter' Zwecke in zahlreichen Fällen daran gebunden ist, daß man sittlich bedenkliche

oder mindestens gefährliche Mittel und die Möglichkeit oder auch die
Wahrscheinlichkeit übler Nebenerfolge mit in den Kauf nimmt, und keine Ethik der
Welt kann ergeben : wann und in welchem Umfang der ethisch gute Zweck die
ethisch gefährlichen Mittel und Nebenerfolge 'heiligt'. » (Politik als Beruf, in :

Gesammelte Politische Schriften, Tübingen 21958, 540).


	Wesen und Begründung des Rechts

