Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 7 (1960)

Artikel: Consecratio eucharistica : vere - realiter - proprie sacrificativa
Autor: Kunii, Jordanus
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761474

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JorpANUs Kuniéi¢c OP

Consecratio eucharistica
vere — realiter — proprie sacrificativa

Constitutivum formale, essentiam quasi metaphysicam, Missae quatenus
sacrificii, in consecratione prout est conversiva — renovativa seu oblativa —
et applicativa reposuimus '. In discussione « Ist das Wesen des eucharisti-
schen Opfers mit einer Konsekration gegeben ? » auctor articuli * duos textus,
sorte quasi, ex nostro articulo deprompsit, quod factum non uni minus rectae
conclusioni ansam praebere posset. Sint, propterea, haec quae adiuguntur
verba, signum sinceri desiderii ut quaestio, pro posse, magis clare exposita
appareat.

1. Consecvatio ut una actto. Validitas omnium sacramentorum, respectu
utique ad naturam uniuscuiusque habito, ab unione materiae et formae
dependet, nam sacramentum est unum signum. Sacramentum Eucharistiae
duplici materia et forma componitur, pluribus itaque partibus integralibus
constat. Haec materialis multiplicitas fundamentum praebet ut dicamus,
singulas partes posse valide a diversis poni, « dummodo idem materiam et
formam respiciat uniuscuiusque partis. Ita uno sacerdote consecrante
hostiam, alter valide consecraret calicem » ®. Quilibet igitur consecrator in
casu praestaret omnia essentialia ad sacramentum conficiendum. Formaliter
consecratio consideratur nihilominus ut una actio.

Verba efficitunt, quod significant, unde una materia consecrata statim
effectum obtinet. Consecratio unius materiae essentiam sacramenti praebet,
valida est. Et salvatur essentia sacramenti in una materia consecrata, non
solum si per accidens et prater intentionem una sine altera consecratur, puta
ob impossibilitatem physicam vel moralem consecrantis, sed etiam « si fiat
ex intentione et de industria, quia in omnibus sacramentis, quando profe-
runtur verba super materiam, statim habetur effectus, nec pendet ab eventu
futuro » *. Sub unaquaque specie vere, realiter et substantialiter totus Christus
continetur, et dicere illum ibi contineri solum tamquam in signo, figura vel
virtute, contra fidem esset. Consecrato solo pane, Christus praesens fidelibus
adorandus proponitur. Ex hoc deduximus et alia (cfr. nostrum art. p. 130).
Specialis indoles huius sacramenti numquam obliviscenda !

1 J. Kunici¢ OP : De Missa ut vero ac proprio sacrificio sec. S. Thomam.
FZPT 7 (1960) 121-138.

2 T. KreipErR OSB : Ibidem, p. 313 sq.

® B. MErxkeLBACH OP, Summa Theol. Mor. IIT (1949) num. 15, p. 25.

4 Ibidem, num. 213, p. 174.



416 Consecratio eucharistica vere — realiter — proprie sacrificativa

Consecratio, qua sacramentalis et sacrificalis actio, una est. Certum
videtur dicendum consecrationem unius materiae invalidam esse, si conse-
crans ante consecrationem omnino excluderet vel si sciret alteram materiam
consecrare non posse, at si alteram materiam non omnino excludit, iam in
consecratione unius materiae, quasi ex natura actus, intentio invenitur alte-
ram quoque materiam consecrandi. Una materia consecrata iam est opus
sacrificii inchoatum, iam hostia posita est, iam essentialia pro sacramento,
inde et pro sacrificio, adsunt, quia non unum sine altero datur®. Aliam tamen
rationem esse utriusque non negamus. Sacramentum in re permanente, sacrifi-
cium in actione transeunte consistit. Formale igitur constitutivum utriusque :
rei permanentis seu status, et actionis, non ex eodem capite repetimus.

Ex parte significationis passionis Christi, in qua corpus a sanguine sepa-
ratum fuit, duplex consecratio requiritur, et haec tam eloquens est, ut passio
Christi « non potuit melius significari quam sic, ut significetur sanguis ut
effusus et separatus a corpore » °, quod duplex consecratio indicat.

Una igitur consecratione peracta iam sacrificium incoepit, iam essen-
tialiter, quoad hostiae praesentiam, quamvis non complete repraesentati-
vum, idem sacrificium peractum est. Nihil mirum si haec verba in nostro
articulo inveniantur : « Verum est panem sine vino consecrare non licere,
tamen utrumque per se habet suam perfectionem ita, ut finita consecratione
panis lam est sacrificium peractum, iam res significata adest, iam totus
Christus est praesens» (art. cit. p. 129). Hoc sacramentum igitur quodam-
modo multiplex est, formaliter tamen unum, nam unum signum, unus
Christus. Neminem tamen latere debet, aliud esse quaerere de constitutivis
physicis, puta anima et corpore pro homine ut ente physico, materia et
forma ut partibus integralibus sacramenti, aliud denuo de partibus meta-
physicis, puta humanitate in homine vel toto sensibili eiusque significatione
in sacramento Eucharistiae.

In Eucharistia, solum una parte signi sacramentalis consecrata, salvatur
eiusdem essentia, obtinetur effectus, unde consecratio solius unius materiae
proclamanda est valida. Unitas autem consecrationis, tamquam perfecte
significativae, solum consecratione alterius materiae obtinetur, at res sig-
nificata, hostia realiter sacrificata, iam in consecratione solius panis adest.
Completio significationis per secundam consecrationem differt ab incoep-
tione eiusdem per primam consecrationem sicut modus a re, signum perfec-
tum a signo imperfecto, completum ab incompleto in repraesentando.

2. In consecratione, sumpta ut una, multiplex vivtus intelligitur. Conse-
cratio ut una existens, nam ad unum signum : Christum praesentem terminat,
a nobis, non sine fundamento, ut multiplex virtute considerari potest, nam
aequivalet ad diversa terminare, prout nos concipimus et distinguimus prae-
sentiam, actionem oblativam, applicativam et significativam unius et eiusdem
Subiecti. Multiplex virtus eiusdem consecrationis maxime ostenditur in hoc,
quod sacramentum, et aliquo modo ipsum sacrificium, iam in prima conse-
cratione obtinetur, tamen perfecta significatio seu repraesentatio nonnisi
secunda consecratione peracta verificatur. Cum igitur, salva essentia, unum

5 Ibidem. 6 S. THoMmAS : in Math., c. 26, num. 4.



Consecratio eucharistica vere — realiter — proprie sacrificativa 417

sine altero esse possit, multiplicem virtutem distinguere possumus et qua
damtenus debemus.

Consecratio itaque a nobis concipitur primo ut virtutem habens con-
versivam, prout nempe conversione transubstantiva praesens fit Christus,
id est: consecratio quatenus conversiva terminat ad praesentiam Christi;
eadem consecratio quasi constringit Christum praesentem, ut renovet actus
oboedientiae et charitatis erga Patrem et animas salvandas, et secundum
talem respectum consecratio a nobis concipitur et est removativa actuum
beatae animae Christi, consequenter oblativa eosdem Patri, sicut eosdem
in passione cruenta eidem Patri obtulit, unde consecratio quatenus renova-
tiva et oblativa terminat ad positionem actus seu actuum ; eadem conse-
cratio fructus passionis Christi ad animas transfert, unde est applicativa
meritorum Christi, quod intelligitur ut terminus distinctus ab aliis, ad quos
eadem consecratio terminat.

Haec omnia verificantur etiam in consecratione solius materiae panis
seu unius speciei. Negare hos effectus competere soli consecrationi panis
idem esset ac negare totum Christum statim, prolatis verbis consecrationis
panis, praesentem esse ; per hoc negaretur officium illum adorandi statim
ac prolatio verborum desierit ; item, haec negare, de facili duceret ad negan-
dam validitatem consecrationis solius unius speciei, si, dicamus, a conse-
cranda altera specie consecrator impeditus fuerit. Consecrans accepit potes-
tatem consecrandi per modum sacrificii, et aliter potestatem exercere nequit,
quod patet ex doctrina Tridentini (Denz. 938, 949) et ex verbis ordinationis,
quibus confertur potestas offerendi sacrificium. Iamvero, consecrans, qui
recte potestate intendit uti, iam in prima consecratione sacrificat, et quidem
vere et realiter, quia « semper inchoatio alicuius ordinatur ad consumma-
tionem ipsius, sicut patet tam in iis quae fiunt a natura, quam in his quae
fiunt ab arte » *. Dicamus igitur inchoationem completi ritus sacrificalis ordi-
nariad completionem eiusdem ritus, et hoc adstantes intelligere. Consummata,
tamen perfectio aderit, cum altera materia fuerit consecrata, quia tunc per-
fecta erit significatio passionis Christi, in qua sanguis a corpore separatus tuit.

Ex hoc 1am patet, consecrationem virtutem habere quoque significa-
tivam passionis Christi, eiusdem repraesentativam, manifestativam, demon-
strativam, commemorativam. Virtus tamen separativa non obtinet realiter,
vere et proprie suum effectum, nam Christus nunc est impassibilis, manet
proinde haec virtus solum separativa symbolice. Quis non videt hanc diffe-
rentiam ? Consecratio quatenus conversiva, oblativa, applicativa, vere, re-
aliter, proprie effectum sortitur, dum quatenus separativa solum id obtinet
symbolice, in figura, imagine, repraesentatione. Quemnam terminum habet
taliter intellecta consecratio ? Ad terminum hypotheticum, ad modum rei
seu victimae sacrificatae iam praesentis, ad completam significationem, non
ad essentialem rei positionem.

3. Elementum externum in sacvificio. Hominum natura illud exigit. In
Missa hoc elementum est obvium : visibilis, externe apparens duplex materia,
visibilis offerens, audibilis prolatio formae, visibilis ritus etc.

7 S. THomas ; I-1I1, gq. 1, a. 6.

28



418 Consecratio eucharistica vere — realiter — proprie sacrificativa

Hoc tamen elementum externum sacrificii nequaquam elementum for-
male constitutivum vocare possumus, cum hoc in actibus internis Christi
et offerentis sacerdotis reposuerimus. Homo physice constat quoque corpore,
elemento externo, sed formale, specificum elementum, quod hominem a
vivente irrationali distinguit, in anima reponendum est. Totus noster arti-
culus ad hoc tendebat, ut formale constitutivum sacrificii Missae ab actibus
internis desumatur. Externum elementum ut manifestativum interni dixi-
mus, iuxta dicta S. Thomae : « Significat autem sacrificium, quod offertur
exterius, interius spirituale sacrificium, quo anima seipsam offert Deo. » ®
Quod elementum externum ut pars materialis sacrificii haberi debeat, nemo
dubitare potest.

4. Immolatio mystica ad hoc elementum non reducituy. Nodus quaestionis
hic videtur iacere. Ille « externus habitus mortis », qui post secundam con-
secrationem habetur, taliter ab asseclis immolationis mysticae tamquam
constitutivi formalis urgetur, ut huic hypotheticae separationi valorem deci-
sivum sacrificalem adscribant, immo parati inveniantur verum ac proprium
characterem sacrificii Missae negare, nisi haec ratio sacrificii ex tali hypo-
thetico statu separationis repeteretur. Haec ergo mystica immolatio, hic
status hypotheticus separationis, secundum hanc sententiam, rationem nobis
reddit, cur Missa in ratione sacrificii constituatur, cur consecratio actio sacri-
ficalis dicenda sit.

Non videtur identificandum elementum externum sacrificii cum hoc
apparenti habitu mortis, nam iste externus habitus mortis seu status mysticae
immolationis neque videtur neque sentitur neque auditur. Non ergo aliquid
apparens, irreale, alienum — sunt enim species panis et vini quae videntur —
elemento externo simpliciter adnumerare licet. Sacrificium exigit elementum
externum, at verum, reale, proprium. Hoc in statu symbolicae macta-
tionis deest.

Videntes separatas species panis et vini nihil concipiunt quam quod
natura docet, illas ex natura separatas esse. Si autem ad vim verborum con-
secrationis appellare velis, non certe illis virtutem vere separativam tribues,
nam Christus amplius non moritur. Quid igitur aliud est iste externus habitus
mortis nisi symbolum, imago, figura, repraesentatio ? Et quae causalitas
sacrificalis tali symbolo vel figurae competit ? Constitutivum formale ac-
tionis sacrificalis aliquid plus quam symbolum, figuram vel repraesenta-
tionem exigit. Opus namque nobis est invenire illum actum positivum, illam
causam, quae ut radix inservit et explicat alia quae conveniunt consecra-
tioni qua actioni sacrificali. Status, isque solum hypotheticus, non potest
dare explicationem formalem constitutivam realitati, quae in linea actus
positivi sacrificalis ponitur.

Significatio igitur, quae rem consecratam et sacrificatam supponit, non
explicat ob quam rationem formaliter hostia sacrificata fuerit. Nec neces-
saria nmec possibilis haec separatio corporis et animae Christi, nec verba
consecrationis ad hanc separationem directe tendunt ; directe enim signifi-
cant et efficiunt Christum praesentem et quidem : « solummodo sub speciebus

8 S. Teomas : 1I-11, q. 85, a. 2, et 3 ad 2; III, q. 22, a. 2.



Consecratio eucharistica vere — realiter — proprie sacrificativa 419

sacramentalibus talem praesentem eum reddunt, qualis existit, sive vivum
sicut in ultima coena ac nunc, sive mortuum sicut durante triduo mortis,
si eo tempore sacramentum confectum fuisset » °. Verba igitur consecrationis
directe nobis praebent Christum vivum.

5. Consecratio est vere, vealiler et proprie actio sacvificativa. Omnino ob-
vium nobis videtur constitutivum formale, rationem ultimam Missae, qua-
tenus sacrificii, non quaerendam esse in quoddam « statu », multo minus in
statu hypothetico, sed quaerendum in elemento dynamico, in actione ; nam
sacrificium consistit in actione.

Nota duplicem sensum termini « repraesentare ». Imago regis nobis ante
oculos ponit, in mentem revocat regem, at illum non faciet vere et realiter
praesentem, unde photographia regis illum nobis repraeseniat seu simpliciter
idealiter praesentat ; alium sensum idem terminus induere potest, nempe :
denuo praesentem facere, id est repraesentare, iterato modo, denuo adducere.
Consecratio quatenus sacrificativa hunc alterum sensum primario induit,
nam est conversiva.

Numquid symbolicus et hypotheticus status mortis, qui per separatam
positionem specierum intelligitur, id est consecratio quatenus significativa,
valorem habet reproductionis ? Et quidem vere, realiter et proprie ? Minime,
nam vera-realis-proprie dicta praesentia Christi iam intelligitur adesse, ante-
quam significatio mortis per secundam speciem completur. Dicamus ergo
sacrificium Missae relativum ad sacrificium Crucis, tamen, sacrificium Missae
per aliquid in se constitutivum, absolutum, primo explicetur oportet.

Mystica ergo separatio corporis et animae, per specierum separatam
positionem significata, solum significat vel significare intelligitur mortem
Christi, at illa non facit Christum ut hostiam praesentem, deest illi causalitas
sacrificalis ; illa per alienas res, per species panis et vini, aliud in mentem
venire facit, at formalem rationem, ob quam est sacrificalis consecratio in
Missa, nequaquam ultimatim explicat ; illa potius hostiam praesentem sup-
ponit, et sacrificium complet in ratione significationis.

Hinc scripsimus : « Nec imago nec signum nec symbolum nec repraesen-
tatio constituere possunt veritatem sacrificii et immolationis, sed sacrificium
iam supponunt constitutum, ergo non constituunt » (cfr. nostrum art. p. 130).
Signum hypotheticum, separatio intellecta ut apparens, quomodo primo et
per se, formaliter ac radicaliter, constitutive et non advenienter, rationem
ipsam actionis sacrificalis reddere possunt ? Ante omnia igitur non videtur
rectum hanc conceptam figuram separationis animae a corpore inter signa
sensibilia, qualia sunt illa supra enumerata, adnumerare ; deinde, et magis,
nequaquam talis status hypotheticus explicat cur consecratio sit vere, rea-
liter et proprie sacrificativa. Dicas ergo symbolicam separationem pertinere
ad essentialem modum significandi passionem Christi, ad illam complete ante
oculos ponendi, manifestandi ultimum stadium huius repraesentationis, at
per hoc non exies e regione figurae vel signi, non attinges vere-realiter-proprie
essentiam sacrificii, eius constitutivum formale. Non aliud scripsimus his

® F. DiEkaMP - A. HOFFMANN: Theol. Dogm. Manuale, IV, ed. lat. 1956, § 36,
P. 243.



420 Consecratio eucharistica vere — realiter — proprie sacrificativa

verbis ; « Christus in eucharistia invenitur insensibiliter et invisibiliter, unde
aliud est dicere separatem positionem specierum valde expresse significare,
aliud autem talem separatam positionem constituere ipsam essentiam sacri-
ficii et immolationis » (loc. cit. p. 129). Et sermo est, sicut initio dicti articuli
monuimus, de essentia quasi metaphysica, non physica. Sermo est de primo
perfectivo in ratione sacrificali et immolativa, de elemento constitutivo et
quidem primo, de radice, de ratione primo explicativa, de eo, quo posito
alia advenire intelliguntur, quo remoto, alia recedere constringuntur (loc. cit.
p. 121 sq.).

Dices : Symbolica immolatio est eo ipso oblatio sacrificalis, eadem ex-
tensio utriusque termini. — Respondemus : a) diximus supra, consecrationem
sub variis aspectibus varios terminos habere ; b) significatio mystica est per
species alienas, sed constitutivum sacrificii debet repeti per propria, per in-
ternos, veros, reales et proprios actus; ¢) separatio animae et corporis est
conceptus sacrificii cruenti, hic vero agitur de sacrificio quod in actione
interna consistit, in actione quae reproducere debet illud internum « pati »,
hoc est internos actus oboedientiae, charitatis etc. ; d) symbolicae immola-
tioni seu eius figurae deest actio sacrificalis, illa non pertinet ad lineam
actionis, sed significationis ; ¢) talem essentiam sacrificii debemus invenire,
quae convenit vivo et numquam morituro Christo, significationem autem
puram nihil prohibet quominus ad cruentum sacrificium, quod transiit,
extendamus.

Verum est omnes sententias difficultatibus obnoxias esse, at sententia
immolationis mysticae non videtur attingere id quod est primum et essen-
tiale, nempe : veram, realem et propriam actionem sacrificalem. Unde scrip-
simus : « Facile est dicere talem explicationem non sistere in significatione
tantum, sed difficile est monstrare veram et propriam causalitatem sacrifi-
calem et immolativam consecrationis » (loc. cit. p. 122).

6. Analogia cum covpove et anima in homine ad vem non facit. Auctores,
inter quos Kreider '°, in hac comparatione invenire putant rationem for-
malem, ob quam externum elementum ad constitutivum formale reducen-
dum est etiam pro sacrificio Crucis, inde et pro sacrificio Missae. Constrin-
guntur itaque aliqui dicere Christum sese tradidisse, animam a corpore sepa-
rasse, seipsum hoc sensu mactasse. Mactatio igitur realis fuit pars constitu-
tiva sacrificii crucis, eamdemque, licet symbolicam, invenire debemus in
sacrificio Missae.

Ad haec dici possunt sequentia : @) Minus nobis placet hic modus lo-
quendi de Christo, qui seipsum « mactavit » vel aliquid id genus, quia talis
locutio inducere videtur sensum voluntarii directi, quasi cuiusdam suicidii,
unde prudentius est dicere cum S. Thoma, Christum voluntarie sustinuisse
passionem, noluisse a se repellere nocumenta, permisisse, ut morti succum-
beret ' ; b) passio corporis Christi in passione dicatur materiale elementum
eiusdem passionis, sed « externum habitum mortis » in Missa vocare elemen-
tum essentialiter constitutivum eiusdem consecrationis quatenus sacrificalis,

10 T. KrREIDER OSB: art. cit., p. 311.
11 5. Tromas : III, q. 47, a. 1.



Consecratio eucharistica vere — realiter — proprie sacrificativa 421

est quid aliud, utpote hic « externus habitus mortis » nequidem ut materiale
elementum in sacrificio Missae censeri potest, est enim quid hypotheticum,
solum symbolicum ; ¢) analogia cum corpore humano videtur contra ipsam
sententiam immolationis mysticae militare, nam de facto anima corpori dat
unum esse, subsistere et specificum esse, eademque anima est unicum prin-
cipium totius activitatis, utpote forma corporis humani, ergo et elementum
formale, specifice constitutivum consecrationis quatenus sacrificalis, in ele-
mento interno est reponendum ; d) corpus humanum unam possidet formam,
in Eucharistia autem quaelibet materia habet formam, et praesentia obiecti
significati in una sola specie verificatur ; ¢) corpus humanum est visibile et
est hoc corpus per hanc animam, immolatio mystica non subiacet sensibus,
nec status separationis talis censetur per propria, sei per aliena ; f) corpus
sine anima non est corpus humanum, deficit illi essentia specifica, anima
autem soluta corpore sola existit, panis vero consecratus continet vere, rea-
liter et substantialiter totum Christum etiam ante consecrationem vini ;
g) melior esset comparatio corporis humani cum pane et vino, sed haec ele-
menta sunt materia remota Eucharistiae.

Concesso, animam sacrificii eucharistici in actibus internis consistere,
internis inquam animae Christi, pergit Diekamp : « Sed oportet ut anima
corpore non careat ideoque adsit actio visibilis, qua oblatio visibilis signifi-
cetur » '?, Esto necessarium esse aliquod elementum sacrificii eucharistici,
quod oblationem visibilem reddit, et hoc tribuimus signo externo visibili,
elemento materiali : materiae, formae, ritui etc., hypothetica tamen mors
non est quid visibile, multo minus quid primo et per se ac formaliter rationem
reddens characteris sacrificalis, causalitatis sacrificativae eiusdem sacrificii
eucharistici. Estne possibile per statum « ac si esset » corpus separatum ab
anima rationem reddere alicuius quod de facto est ? Estne legitimum con-
fundere elementum physicum cum ratione formali ? Utrum iure Kreider ea
quae ad elementum materiale et visibile pertinet, ad repraesentationem sym-
bolicam transferat ? Censemus dictum auctorem hanc differentiam vidisse,
sed ex eius verbis hoc non cogimur concludere.

Dices : exclusa immolatione mystica, circa rem oblatam nihil fit, deest
ergo ratio sacrificii. — Ad hoc observamus : @) Et, inclusa seu admissa immo-
latione mystica, quid vere, realiter et proprie fit ? b) etiam sine immolatione
mystica ut elemento formali constitutivo sacrificii eucharistici « aliquid fit »,
sed nec cum illa nec sine illa « mactatio fit », nec realis mutatio hostiae,
nam hoc sacrificium est essentialiter incruentum, est primo in actione con-
sistens, non in statu, eoque hypothetico ; ¢) immolatio mystica neque tangit
hostiam, Christum, neque tangit species panis et vini, nam istae ante et
post consecrationem immutatae manent, quoad id quod de illis extrinsecus
apparet ; d) admissa immolatione mystica, quae duplici consecratione verifi-
catur, fit aliquid : significatio completa, at per aliud iudicamus significa-
tionem, per aliud formalem seu essentialem constitutionem, cum, antequam
perficiatur completa significatio, iam essentia hostiae oblatae adsit ; ¢) Christo
praesente sub una specie iam « recolitur memoria passionis eius », quia prae-

2. A. Diegamp : loc. cit., p. 243.



422 Consecratio eucharistica vere — realiter — proprie sacrificativa

sens est Christus passus, pro nobis datus, fructus passionis nobis applicans,
in divitias passionis nos introducens.

Alia, quae hinc subiungi possent, ex num. sequenti adiungantur. Natura
sacrificii eucharistici talis est, ut in modo offerendi differat a sacrificio Crucis.
Aliis igitur conceptibus quam qui cruento sacrificio competunt, utendum
est. Non contenti simus symbolo vel figura, sed inferre debemus veritatem,
realitatem et proprietatem sacrificii eucharistici. Realismus est salvandus,
symbolismus superandus !

7. De mente S. Thomae. Concedimus simpliciter, neque apud S. Thomam
neque in Magisterio Ecclesiae talem quaestionem solutam inveniri. Scimus
quidem in Missa offerri verum, reale sacrificium, repraesentativum sacrificii
crucis, quod cruentum fuit (Denz. 938, 949, 950). Qua autem ratione con-
secratio evadat sacrificativa, ubi reponenda ultima ratio immolationis, sub
quo respectu Missa est sacrificium — haec ad disputationes in schola usque
nunc pertinere dicenda sunt. Nec ad « Mediator », uti observavimus, appel-
landum est.

Certum est requiri actionem sacrificalem veram, realem, specifice huic
sacrificio convenientem. Totus articulus, quem scripsimus, ad hoc tendebat,
ut sententiam immolationis mysticae imparem ad rationem veri, realis et
proprii sacrificii constituendam declaremus. Deest tali elemento significativo
positiva ratio actionis sacrificalis, sistit, diximus, in signo. Inveniendum
igitur erat in S. Thoma id, quod vere, realiter et proprie ad essentiam sacri-
ficii pertinet. Invenienda erat causalitas sacrificalis. Adduximusne ad hoc
ostendendum apta principia ex S. Thoma ?

Pro S. Thoma realis connexio inter praesentiam Christi in eucharistia
et passionem eiusdem Christi peractam invenitur, nam Eucharistia continet
Christum passum, sacrificatum. Vere igitur, realiter praesens est Christus qua-
tenus passus. Hoc non sistit in linea significationis, figurae vel solius reprae-
sentationis. — Item, pro S. Thoma vere, realiter et proprie competens ratio cele-
brationi huius sacrificii assignatur haec, ut nempe merita passionis Christi
applicentur animabus salvandis. Hoc sine dubio transcendit rationem signi ;
fructus passionis Christi obveniunt realiter et personaliter singulis animabus
salvandis vel supernaturaliter ditandis. Non solum apparens est nexus inter
merita Christi et animas, sed verus; non in symbolo solum animae sanantur et
salvantur, sed in rei veritate ; non per merita in aere pendentia, sed unicuique
animae applicata, haec ad caelestia evehitur. Cogitet ergo quisquis vel non
cogitet, independenter a mentis nostrae consideratione haec omnia obiective,
vere et realiter eveniunt. — Intrando in sacrarium animae ChristiibiS. Thomas
invenit fundamentum ut sacrificium crucis verum declaret, invenit nempe
charitatem, oboedientiam, et secundum hos internos actus proclamavit veri-
tatem sacrificii, nam hi actus vere extiterunt. Vere, obiective, realiter isti
actus renovantur in sacrificio eucharistico, ibi igitur fundamentum veritatis
et realitatis eiusdem est inveniendum. Assignare sacrificio eucharistico id,
quod illud transcendere rationem signi vel figurae non permittit, idem esset
ac illud cum imperfectis sacrificiis V. Testamenti identificare *°.

13 S, THomas : III, q. 75, a. 1; 48, a. 3; 83, a. 1.



Consecratio eucharistica vere — realiter — proprie sacrificativa 423

Commentatores S. Thomae non semper recta via videntur processisse.
Post Concilium Tridentinum auctores invenire conantur in sacrificio Missae
realem immutationem Hostiae, ut fortius existentiam sacrificii Missae contra
Novatores adstruant. Aliqui commentatores in ipsam notionem sacrificii in
genere introducere conati sunt elementa, quae huic vel illi sacrificio con-
veniunt. Dixerat S. Thomas in omni sacrificio cira res oblatas « aliquid fieri ».
Si aliquis loco « aliquid fit » inserat : « realis mutatio fit » vel « mactatio fit »
vel aliquid simile, iam non de sacrificio in genere, sed de hac vel illa sacrificii
specie sermo fit. Insuper, aliqui commentatores loquuntur de effusione
sanguinis in qualibet Missa, at S. Thomas potius diceret : « Calix sanguinem
eius continet, prout est per passionem fusus » 14 Nihil mirum, si, conceptu
ex sacrificiis cruentis mutuato, ad impossibilia asserenda quoad sacrificium
Missae deventum fuerit.

Quod iuxta mentem S. Thomae formale constitutivum in actibus inter-
nis non in materiali elemento sacrificii reponendum sit, extra dubium nobis
videtur sistere. Accedamus ad aliquos textus. Distinctio inter veritatem et
veritatis signum nobis indubitanter occurrit.

Qua ratione passio Christi in cruce fuit verum sacrificium ? Ad hoc
respondet expresse III P., q. 48, a. 3 : « Sacrificium proprie dicitur aliquid
factum in honorem proprie Deo debitum, ad eum placandum ». Bene notetur
hic ad rationem sacrificii proprie dicti nihil requirere, nisi, ut aliquid fiat
in honorem Dei, quod vim habeat ad eum placandum. Quid autem Christus
fecit ? « Voluntarie passionem sustinuit ». Hoc Deo fuit acceptissimum.
Quare » « Utpote ex charitate maxima proveniens ». Sustinere ergo passio-
nem est actus Deo acceptissimus, si ex charitate provenit. Hic animi actus
effecit, ut passio Christi fuerit « verum sacrificium ». En causalitas sacrificalis !

Quomodo iudicanda externa passio corporis ? Occidentes Christum,
vim inferendo separarunt corpus ab anima, et opus eorum maleficium est
iudicandum **. Optime Caietanus in commentario ad hunc locum observat
essentiale in sacrificiis, quae consistunt in pati, repeti, secundum actionem
interiorem, qua sponte Deo pati offertur, sicut et Christus fecit ; externum
elementum praestarunt occisores, et sacrilegium commiserunt.

Consecratio igitur secundum S. Thomam dicenda est sacrificalis actio,
quia vere et realiter habet vim conversivam in corpus et sanguinem Christi,
quia continet ipsum Christum passum '®. — Insuper, ex positione internorum
actuum animae Christi repetitur natura veri sacrificii, sicut passio in cruce
fuit verum sacrificium, utpote ex internis animae actibus procedens ', et
in Missa Christus hos actus renovat ac Patri offert. — Ulterius, sacrificium
Missae fructus passionis applicat animabus salvandis, in omni consecratione
« opus redemptionis exercetur » seu : « Effectum, quem passio Christi fecit
in mundo, hoc sacramentum facit in homine », et ex hac parte « proprium est
huic sacramento, quod in eius celebratione Christus immoletur » *®. —Tandem,

14 1d.: IV Sent. d. 8, . 2, a. 2, sol. 1 ad 2 et 3.
15 S, Tuomas : III, q. 28, a. 3 ad 3.

16 Ibid., q. 78, 2. 5 ad 2; 9. 75, 8. 1,

17 Ibid., q. 48, a. 3.

18 Ibid., q. 83, a.1; q. 79, a. 1.



424 Consecratio eucharistica vere — realiter — proprie sacrificativa

consecratio habet virtutem quoque significativam, repraesentativam, at
haec significatio non constituit, non facit, sed supponit sacrificium peractum.

Munus significandi et munus constituendi distinguuntur. En aliqui textus:
« Hoc sacramentum habet triplicem significationem : Unam quidem respectu
praeteriti, in quantum scilicet est commemorativum dominicae passionis,
quae fuit verum sacrificium » ¥ _ Ttem, alio loco : « Celebratio huius sacra-
menti ... imago quaedam est repraesentativa passionis Christi, quae est vera
eius immolatio » *°. — Pariter, figura vel imago sacrificii non dant rationem
propriam sacrificii N. Testamenti, sed oportet realiter applicentur fructus pas-
sionis Christi, et « sic proprium est huic sacramento, quod in eius celebra-
tione Christus immoletur » *!, — Tandem, sacramentum Eucharistiae habet
effectum primo ex eo, quod Christus in eo « est contentus », quod fit per con-
secrationem quatenus conversivam, et ulterius per hoc quod « passio eius
est vepraesentata » **. Ordo ergo significandi et constituendi non eodem modo
considerantur.

8. Comnclusio. Sana logica et obiectivus valor cognitionis prohibent, ne
id quod est verum sacrificium explicemus per id quod est apparens, tamquam
per elementum constitutivam, ergo non possumus verum sacrificium Missae
explicare essentialiter per apparentem statum mortis ; item, impossibile est
rveale sacrificium Missae, tamquam per constitutivum formale, explicare per
elementum ordinis figurativi, hypothetici, per « ac si esset » corpus a sanguine
separatum ; tandem impossibile videtur proprium sacrificium N. Testamenti,
tamquam per essentiale elementum constitutivum, explicare per aliquid
alienum, per species panis et vini, quod solum figura est veri sacrificii, nec
sic differret a sacrificiis Veteris Testamenti.

Habet tamen consecratio virtutem quoque significativam seu repraesen-
tativam, supposita eiusdem virtute conversiva, renovativa-oblativa, et ap-
plicativa. Prima consecrationis materia consecrata, iam totus Christus prae-
sens est, Christus inquam cum anima et corpore inseparabiliter unitis. Con-
secratio separationem efficere nequit, potest tamen illam significare, prout
refertur ad praeteritum, ad passionem peractam, sed prout refertur ad
actualem Christi statum, impossibile est et inutile, ut separationem significet.
Completa, consummata imago mortis Christi, respectu igitur ad praeteritum,
habetur solum secunda consecratione peracta. Haec secunda consecratio est
de iure divino, de specialissimo Christi mandato, est in intentione cuiusvis
sacerdotis legitime utentis sua potestate. Consecrato vino perfecta habetur
repraesentatio mortis Christi, ergo potes hanc significationem vocare essen-
tialem quoad ritum, modum, liturgice, quoad repraesentationem, sed nequa-
quam illam ut constitutivum formale ipsius sacrificii aestimare possumus.
Non adest proportio, non affertur ratio sufficiens ; magis nempe explicaretur
per minus, si rationem essentialem veri explicaremus per apparens, reale
per hypotheticum, proprium per elementum alienum.

Haec, quae hic diximus, iis, quae in priori ariculo dicta sunt, addita,
quoad hanc quaestionem sufficiant.

1 Tbid., q. 73, a. 4. 20 Tbid., q. 83, a. 1.
21 Ibid. 22 S. THomas : III, q. 79, a. 2.



	Consecratio eucharistica : vere - realiter - proprie sacrificativa

