
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 7 (1960)

Artikel: Das Problem der christlichen Philosophie

Autor: Fellermeier, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jakob Fellermeier

Das Problem der christlichen Philosophie

Das Problem der christlichen Philosophie enthält eine doppelte
Fragestellung, eine historische und eine grundsätzliche. Historisch
gesehen lautet die Frage : Gibt es philosophische Systeme, die als christliche

Philosophie angesprochen werden können Vom grundsätzlichen
Standpunkt aus geht es darum, ob christliche Philosophie berechtigt
oder gar notwendig ist.

Bevor das Problem selber in Angriff genommen werden kann,
bedarf es wenigstens einer vorgängigen Klärung des Begriffes der christlichen

Philosophie.
Christliche Philosophie kann man zunächst in einem allerweitesten

Sinn fassen als jene Philosophie, die aus der Begegnung der christlichen

Offenbarung mit dem philosophischen Denken entstanden ist. Demnach
wären zur christlichen Philosophie fast alle philosophischen Systeme zu
rechnen, die sich im Abendland seit Beginn der christlichen Zeitrechnung
herausgebildet haben ; denn sobald die christliche Lehre an die
Weltöffentlichkeit getreten war, konnte das menschliche Denken nicht mehr
achtlos an ihr vorübergehen, mußte es Stellung zu ihr nehmen, sei es

positiv oder negativ. Daß es in diesem Sinn christliche Philosophie
gegeben hat und gibt, bedarf keines Beweises. Mit Recht erklärt Hans

Meyer : « Man nehme die aus der christlichen Tradition stammenden
Elemente aus Descartes, Malebranche, selbst aus dem Pantheismus Spinozas,

aus Leibniz, Kant, Fichte, Schelling, Hegel, aus Baader, dem jungen
Fichte, Weisse, selbst aus dem Atheismus Schopenhauers weg, und man
sehe zu, was übrig bleibt » L Sogar Nietzsche gesteht : « Auch wir Erken-

1 H.Meyer: Christliche Philosophie MTZ 2 (1951) 415. Vgl. E. Gilson :

Der Geist der mittelalterlichen Philosophie. Dt. von R. Schmücker, Wien 1950, 14 f.



376 Das Problem der christlichen Philosophie

nenden von heute, wir Gottlosen und Antimetaphysiker, auch wir nehmen

unser Feuer noch von einem Brand, den ein Jahrtausend alter Glaube
entzündet hat, der auch der Glaube Piatos war, jener Christenglaube, daß

Gott die Wahrheit ist, daß die Wahrheit göttlich ist. » 2 Und ebenso

bekennt Jaspers : « Die Bibel und die biblische Religion sind eine Grundlage

unseres Philosophierens, eine ständige Orientierung und eine Quelle
unersetzlicher Gehalte. Das abendländische Philosophieren ist - mag
man es eingestehen oder nicht - stets mit der Bibel, auch dann, wenn es

gegen sie kämpft. » 3

Doch in einem engeren Sinn können nur die philosophischen Systeme
als christlich bezeichnet werden, die eine positive Haltung zur
Offenbarungslehre einnehmen, d. h. die die christlichen Offenbarungswahrheiten

als göttliche Wahrheiten und damit als Norm für das menschliche
Denken anerkennen. Auch in dieser Fassung wird die Existenz einer

christlichen Philosophie wohl kaum bestritten werden können. Das ganze
philosophische Denken der Patristik und Scholastik und sogar auch weithin

der Neuzeit ist in dieser Hinsicht christlich geprägt.
Christliche Philosophie im eigentlichen Sinn verlangt aber nun nicht

nur, daß das menschliche Denken in ein positives Verhältnis zur
göttlichen Offenbarung tritt, sondern daß es dabei auch noch echt
philosophisches Denken bleibt, d. h. ein Denken, das sich mit Hilfe des natürlichen

Lichtes der Vernunft vollzieht und sich zur Aufgabe setzt, die

Dinge der Natur aus ihren Ursachen - zurück bis zu ihrer letzten
Ursache - zu erklären 4. Als wissenschaftliches System umfaßt die
Philosophie « lehrinhaltliche Wahrheiten die nur, unmittelbar oder mittelbar,

vernunftevident sind Sowohl die Grundprinzipien der Philosophie,

von denen sie ausgeht, (sind) vernunfteinsichtig, als auch die
Methode und ihr begründender Aufbau und folglich auch ihre Resultate » 5.

Christliche Philosophie ist somit jene Philosophie, « die die Ordnung der

Offenbarung und die Ordnung der Vernunft formell auseinanderhält,
trotzdem aber die christliche Offenbarung als unentbehrliche Helferin
der Vernunft betrachtet » 6.

2 Genealogie der Moral, III, 24.
3 K. Jaspers: Der philosophische Glaube, München 1954, 75.
4 Vgl. S. Th. I. q. 1, a. 1-8 ; C. Gent. I, 4.
5 G. M. Manser: Gibt es eine christliche Philosophie Divus Thomas (Fr.)

14 (1936) 24.
6 É. Gilson [s. oben Anm. 1] 40. Vgl. E. Gilson : La possibilité philosophique

de la philosophie chrétienne. Revue des sciences religieuses 32 (1958) 195;
H. MEYER [1] 415.



Das Problem der christlichen Philosophie 377

Als echte Philosophie beansprucht auch die christliche Philosophie
Autonomie, d. h. Eigenständigkeit und Eigengesetzlichkeit mit eigenem

Objekt und eigener wissenschaftlicher Methode. Objekt der Philosophie
ist der Bereich der Erfahrung, der inneren und der äußeren, und alles,

was daraus erschlossen werden kann ; die Erkenntnismethode ist
bestimmt durch die eigene Vernunfteinsicht, die entweder, wie bei der

Beobachtung und Analyse der Erfahrungstatsachen und der daraus

gewonnenen Begriffe, unmittelbar gegeben ist, oder mittelbar durch
Beweisverfahren erzielt wird. In beider Hinsicht unterscheidet sich die

Philosophie von der Theologie, deren spezifischer Gegenstand die
übernatürlichen Wahrheiten darstellen, die weder in der Erfahrung gegeben
sind noch aus ihr erschlossen werden können, und die sich darum nicht
auf eigene menschliche Einsicht, sondern auf das Zeugnis des sich
offenbarenden Gottes stützt.

Diese Autonomie besagt jedoch nicht, daß die christliche Philosophie

von der Offenbarung völlig unabhängig sein muß. Es ist, wie Maurice
Nedoncelle treffend erklärt, « ein weitverbreiteter Irrtum, der in der

Philosophie eine wahre Katastrophe darstellt, Autonomie und
Unabhängigkeit in eins zu setzen »7. Philosophie bedeutet keineswegs, wie
Hilckman meint, « die Wahrheitssuche der Ratio, die Erkenntnisgewinnung

des auf sich seihst gestellten menschlichen Geistes » 8. Eine solche

Definition als Maßstab würde von vornherein jede christliche Philosophie

unmöglich machen. Die Abhängigkeit der Philosophie von der

Offenbarung darf nur nicht so weit gehen, daß dadurch das Werk der
Vernunft aufgehoben und verfälscht würde. Es kann sich darum die

Philosophie in ihrer Beweisführung selber nicht auf Offenbarungswahrheiten

stützen. Offenbarungswahrheiten dürfen bei einer philosophischen

Argumentation nicht als Prämissen benützt werden. Auch eine
christliche Philosophie hat ausschließlich ihren eigenen, aus der Vernunft
sich ergebenden, d. h. den logischen Gesetzen zu folgen. Worin die
Abhängigkeit der christlichen Philosophie von der Offenbarung besteht und
wie weit sie sich jeweils erstreckt, wird sich im Lauf der Ausführungen
zeigen.

Im Bereich der christlichen Philosophie im engeren Sinn finden sich

nun vor allem zwei Hauptrichtungen, die für den Anspruch, auch christliche

Philosophie im eigentlichen Sinn zu sein, in Betracht kommen : die

augustinische und die thomistische.

7 M. Nedoncelle : Existe-t-il une Philosophie Chrétienne Paris 1956, 94.
8 A. Hilckman : Christliche Philosophie PJ 60 (1950) 458.



378 Das Problem der christlichen Philosophie

Der hl. Augustinus, in dem die Philosophie der Väterzeit ihren

Höhepunkt erreichte und der weit in die Scholastik hinein, ja bis Albertus
Magnus und Thomas von Aquin, das philosophische Feld des Abendlandes

beherrschte, begründete unter Zusammenfassung und Vertiefung
vorausgegangener patristischer Gedankengänge ein Verhältnis von christlicher

Offenbarung und Philosophie, das in den Sätzen zum Ausdruck

gebracht ist : « Fides quaerit, intellectus invenit » und « Intellectus est

merces fidei »9.

Das bedeutet, daß nach Augustinus dem Glauben die Priorität vor
der Vernunfteinsicht zukommt10. Augustinus kam zu dieser Aufstellung

vor allem auf Grund seines eigenen philosophischen Werdeganges.
Der Glaube bot ihm jene Wahrheit an, die er bei den verschiedenen

philosophischen Systemen vergebens gesucht hatte ; die aus dem Glauben

übernommenen Wahrheiten sollten dann nachträglich auch vernunftgemäß

begründet und durchdrungen werden. Ferner weist Augustinus auf
die allgemeine Erfahrung hin, daß am Anfang des menschlichen Wissens

immer der Glaube steht. Die Kinder glauben an den Vater auf das Wort
der Mutter hin und an die Mutter auf Grund des Zeugnisses der Dienstboten

und Ammen 11. Ebenso muß man sich, bevor man zur Kenntnis
einer Wissenschaft gelangt, der Autorität des Lehrers unterwerfen 12.

Um nun das Verhältnis von Philosophie und Glaube bei Augustinus
richtig würdigen zu können, ist zu beachten, daß Augustinus den Begriff
Philosophie, der bei ihm vielfach gleichlautend ist mit dem Wort «

intellectus », in einer doppelten Bedeutung verwendet. In einem allgemeinen
Sinn gebraucht er ihn « von beliebiger Philosophie, das heißt einer rein

vernunftgemäßen Spekulation » ; hiernach ist « jede Erforschung der
Wahrheit Philosophie »13. Im spezifisch augustinischen Sinn ist aber

Philosophie oder intellectus die « vernunftgemäße Erforschung des

Glaubensinhaltes »14. Durch die Philosophie soll der Glaube, soweit möglich,
nachträglich vernunftgemäß begründet, vertieft und dadurch auf eine

höhere Stufe erhoben werden, auf die Stufe eines bewußt erfaßten und
aus eigener, innerer Überzeugung gehaltenen Glaubens. Die Philosophie

in diesem höheren Sinn ist somit für Augustinus « ein Glaube, der

9 De Trin. XV, 2, 2 ; In Joan. Evang. tract. XXIX, 6.
10 Vgl. Sermo 118, 1.
11 De utilitate credendi XII, 26.
12 De ordine II, 9, 26.
13 E. Gilson : Der hl. Augustinus. Dt. von Phil. Böhner u. T. Sigge, Hellerau

1930, 459.
14 A. a. O. 69.



Das Problem der christlichen Philosophie 379

sich zum Wissen entfaltet, oder ein Wissen, das sich vom Glauben nährt
und seinen Inhalt fortschreitend in sich hineinbaut »15. Philosophie ist
hier « der Übergang vom begründeten Glauben an das Zeugnis der
Heiligen Schrift zur Schau Gottes von Angesicht zu Angesicht in der Ewigkeit

»16, fällt zusammen mit dem Besitz der beseligenden Weisheit und
wird identisch mit der wahren Religion. So ist es zu verstehen, daß bei
Augustinus der Glaube der Philosophie vorausgehen muß. « Der Glaube

an Gott (geht) dem Beweis des Daseins Gottes voraus, nicht um davon zu
befreien, sondern um uns vielmehr dazu anzuspornen ; denn zu Gott
führt uns die Weisheit und Gott erreicht man nicht ohne Gott17. »

In diesem spezifischen Sinn genommen verdient die augustinische
Philosophie «nicht den Namen Philosophie wenn man darunter ein

System von Ideen versteht, deren Prämissen nur von der Vernunft
aufgestellt werden »18 und haben diejenigen recht, die die « Philosophie »

des hl. Augustinus zwar als christlich, aber nicht als eigentliche Philosophie

anerkennen 19. Es war auch gar nicht die vordringliche Absicht des

hl. Augustinus, eine reine Vernunftphilosophie aufzustellen ; es ging ihm
in seinem Denken nicht so sehr um eine explicatio rerum per causas, um
eine vernunftgemäße Erklärung der Erscheinungswelt durch Rückführung

auf ihre Ursachen, sondern sein ganzes Denken zielt auf die Gewinnung

des persönlichen Heiles, auf die Verwirklichung des rechten
Verhältnisses der Seele zu Gott. « Deum et animam scire cupio. Nihilne
plus Nihil omnino » 20. « Im augustinischen Wortsinn ist der wahre

Philosoph jener, der Gott liebt ; der vollendete jener, der Gott genießt ;

denn er besitzt mit der vollkommenen Weisheit das höchste Ziel und die

Seligkeit21 ».

Philosophie ist für Augustinus Welt- und Lebensanschauung. Der
Christ kann aber seine Welt- und Lebensanschauung nicht allein aus der
Vernunft schöpfen. Denn dort, wo es gilt, die Gesamtheit der Wirklichkeit

und des Lebens zu erfassen, um aus dieser Erkenntnis das eigene
Leben zu gestalten und zu seiner Vollendung zu führen, muß der Christ
auch die Übernatur, von der uns die Offenbarung kündet, mithereinbe-
ziehen. « Aus zwei Quellen, einer natürlichen - Philosophie - und einer

15 A. a. O. 73 f.
16 A. a. O. 68.
17 A. a. O. 71.
18 A. a. O.
19 Vgl. Manser [5] 134 ; B. Jansen : Christliche Philosophie. SZ 128(1935) 237.
20 Soliloquia I, 2, 7.
21 Gilson [13] 74.



380 Das Problem der christlichen Philosophie

übernatürlichen - Offenbarung - sollte der natürlich-übernatürliche
Mensch seine Informationen als Leitstern des Lebens schöpfen, um glücklich

sein Ziel zu erreichen » 22. « Für den Christen kann (reine Vernunft-)
Philosophie niemals den Sinn beinhalten, Erlösungswissen zu gewinnen,
Wahrheiten zu erfahren, die er im Geheimnis des Glaubens schon

empfangen. Für ihn bedeutet (reine Vernunft-) Philosophie nicht Religions-
ersatz, auch nicht eine Weltanschauung als philosophischer Glaube, der
das Totum der Welt und ihre Sinngebung vernunftgemäß aus nur-mensch-
lichen, sinnimmanenten Bezirken der Seele und der Welt aufbaut.
Philosophie allein vermag dem Christen letzthin keine Weltanschauung oder
Lebensnorm zu begründen oder auch gültig zu sichern.»23 Da nun aber
Augustinus den Begriff Philosophie primär im Sinn von Welt- und Lebensanschauung

nimmt, muß für ihn Philosophie eine innere Einheit von
Vernunft- und Glaubenserkenntnis sein und muß er eine Scheidung zwischen

Glaube und Vernunft als zweier selbständiger Erkenntnisbereiche
ablehnen 2i. In diesem seinem spezifischen Philosophiebegriff schließt sich

Augustinus dem Neuplatonismus an, dessen Philosophie ja den Anspruch
erhob, echte Welt- und Lebensanschauung, ja sogar Heilslehre, Religion
zu sein. Ihm gegenüber wollte Augustinus betonen, daß eine Philosophie,
die zurecht diesen Anspruch erhebt, nie reine menschliche
Vernunftphilosophie, sondern nur eine innerlich mit dem christlichen Glauben
verbundene Philosophie sein kann.

Nun ist aber die Frage, ob sich nicht vielleicht doch auch bei Augustinus

das findet, was im herkömmlichen Sinn als Philosophie bezeichnet

wird, ob es nicht auch bei ihm echte, auf natürlichen Prinzipien beruhende

Vernunfterkenntnis gibt, die die Ursachen der Dinge zu erforschen sucht.
Wir haben schon gehört, daß Augustinus den Begriff der Philosophie in
einem weiteren Sinn auch für die reine vernunftgemäße Spekulation
anwendet. Ausdrücklich erklärt er : « Sache des Verstandes ist das Einsehen;
das Erkennen besteht in dem Aufdecken der Gründe der Dinge. »25. Daß
die Vernunft gewisse Wahrheiten, wie die mathematischen, erkennen

kann, steht für Augustinus außer Zweifel. Ferner gibt es für ihn Ver-

nunfterkenntnis, die dem Glauben vorausgeht, ihn rechtfertigt und
begründet und infolgedessen nicht wieder vom Glauben abhängig sein kann.

Aller Glaube bedarf auch nach Augustinus einer Vorbereitung durch die

22 Manser [1] 126.
23 R. Schwarz : Das Problem einer christlichen Philosophie. PJ 60 (1950) 229.
24 Gilson [13] 73.
25 Soliloquia II, 6, 12.



Das Problem der christlichen Philosophie 381

Vernunft ; die Vernunft muß uns den Gegenstand des Glaubens vorstellen

und die Gründe angeben, die zum Glauben berechtigen und unsere

Glaubenszustimmung veranlassen 26. « Für Augustinus steht fest, daß

neben der Vernünftigkeit der natürlichen Schöpfung die Vernünftigkeit
des Glaubens steht, daß die Ratio das Vorrecht des Glaubens aufweisen

kann, daß ein vorgängiger Glaube kein sacrificium intellectus, sondern
daß die geistige Durchdringung des Glaubens höchste Aktivität des

Verstandes und zugleich vernünftige Erhellung des Offenbarungsinhaltes
bedeutet. »27

Und wenn man schließlich bei Augustinus die Ergebnisse der mit
Hilfe der Vernunft angestellten Untersuchungen über Gott, Seele und
Natur zusammenfaßt, so ergibt sich sogar ein geschlossenes System, das

durchaus als echte Philosophie angesprochen werden kann. Man denke

an die Widerlegung des Skeptizismus, an die erkenntnistheoretische

Begründung der Wahrheit mit Hilfe der Illuminationstheorie, an die Lehre

von den rationes seminales, die, wenn auch vielfach durch Hinweise auf
Stellen der Heiligen Schrift gestützt, doch letztlich durch Vernunftüberlegungen

gewonnen sind und in logischem Zusammenhang untereinander
stehen. Das gilt selbst von seinem Gottesbeweis, der, obwohl vom Glauben

an die Existenz Gottes ausgehend, doch durch vernunftgemäßes
Schlußfolgern entwickelt wird und sich organisch in die ganze Erkenntnislehre

einfügt. Es hat auch darum Augustinus durchaus seinen berechtigten

Platz in jeder Geschichte der Philosophie.
Daß diese augustinische Vernunftphilosophie ebenfalls als christlich

bezeichnet werden kann, steht außer Zweifel ; sie ist ja ganz in den

Dienst des Glaubens gestellt und empfängt von ihm her Ziel und Norm.
So ist also auch bei Augustinus der Begriff der christlichen Philosophie
im eigentlichen Sinn verwirklicht, allerdings mit dem Hauptakzent auf
dem « christlich ». So sehr die vernunftgemäße Erklärung der Dinge aus
ihren eigenen Ursachen als echte Wahrheitserkenntnis gewertet wird,
so wird sie doch von Augustinus nicht um ihrer selbst willen gesucht,
sondern insofern sie beiträgt zur Erkenntnis und zur Erreichung des

menschlichen Lebenszieles, der Weisheit, der « wahren Philosophie », die
dann gleich der wahren Religion ist.

Dasselbe gilt hinsichtlich der Existenz einer christlichen Philosophie

für Anselm von Canterbury und Bonaventura. Auch Anselm hat mit

26 Epist. 120, 1, 3 ; Conf. VI, 5, 7 ; De utilitate credendi XII, 26.
27 H. Meyer [1] 394.



382 Das Problem der christlichen Philosophie

seiner « fides quaerens intellectum » dem Glauben die Priorität vor der
Vernunft zuerkannt, deren höchste Aufgabe es ist, nicht eine natürliche
Erklärung der Dinge, sondern Glaubenseinsicht zu gewähren. Dennoch
betont er im Vorwort zu seinem « Monologium », daß er « nichts von dem,

was über den betreffenden Gegenstand in der Heiligen Schrift steht, aus
der Autorität der Heiligen Schrift beweise, sondern all das, was durch
eine von der Offenbarung unabhängige Untersuchung als wahr erwiesen
werden kann, durch rationale Evidenz und allein durch das natürliche
Licht der Wahrheit festlegen » wolle 28. Also auch Anselm erkennt eine

rationale Erklärung der Dinge aus ihren eigenen Gründen an, die aber
wiederum ganz im Dienst des Glaubens steht und zu seiner Erhellung
und Vertiefung beizutragen hat.

Bonaventura sieht ebenso wie Augustinus die rechte Ordnung darin,
« daß man von der Festigkeit des Glaubens ausgeht und fortschreitet
zur Klarheit der Vernunft, um zu gelangen zur Süßigkeit der Beschauung

» 29. Gegen die aristotelische Richtung unter Albertus Magnus und
Thomas von Aquin verteidigt er die enge Verbindung von Glaube und
Vernunfterkenntnis, doch macht er bereits ausdrücklich eine begriffliche

Unterscheidung zwischen beiden und verleiht der Philosophie durch
Hereinnahme aristotelischer Elemente (besonders in der Erkenntnislehre)

ein stärkeres Gewicht gegenüber dem Glauben als Augustinus.
Die zweite Hauptrichtung der scholastischen Philosophie ist die

thomistische. Dieser gesteht man nun, soweit man überhaupt im Mittelalter

die Existenz einer Philosophie anerkennt, den Charakter einer
echten Vernunftphilosophie ohne weiteres zu. Thomas von Aquin ist es

ja gewesen, der, seinem Lehrer Albert dem Großen folgend, die Philosophie

zu einer eigenständigen Wissenschaft erhoben hat. Er wies ihr vor
allem ein eigenes Objekt zu, nämlich alles, was der äußeren und inneren

Wahrnehmung unterliegt (quae praesto sunt corporis et animi sensibus)
und was daraus durch Intellekt und Vernunft, d. h. durch unmittelbare
Wesenseinsicht und Beweis erkannt werden kann. So fallen in das Gebiet
der philosophischen Erkenntnis die Erscheinungsformen und Wesenheiten

der geschaffenen Dinge, der körperlichen sowohl wie der geistigen
(Seele) und auch die Existenz Gottes und seine Wesenseigenschaften,
soweit sie aus der erfahrbaren Welt erschlossen werden können. Im
Gegensatz dazu bildet den Gegenstand des Glaubens und der Theologie

28 É. Gilson : Der Geist der mittelalterlichen Philosophie, 36.
29 Sermo IV. de rebus theologicis, 15.



Das Problem der christlichen Philosophie 383

« quod est absens ab intellectu », was sich der natürlichen
Verstandeseinsicht entzieht ; dazu gehören nach Thomas die Wahrheiten, für die
es keinen Anhaltspunkt in der Erfahrung, weder in der äußeren noch in
der inneren, gibt 30.

Ein weiterer Unterschied zwischen der Philosophie und der Theologie
betrifft die Methode der Beweisführung sowie die gesamte Betrachtungsweise.

Die Philosophie geht von den geschöpflichen Dingen aus, um mit
Hilfe der Vernunft ihre Ursachen und vor allem die letzte Ursache, Gott,
zu ergründen. Dabei verfährt sie rein sachlich ; es geht ihr nur um die

Erforschung der objektiven Wahrheit ; sie ist also streng « wissenschaftlich

». Die Theologie dagegen nimmt in ihren Beweisen den Ausgang von
Gott und seinen Eigenschaften, stützt sich auf seine Offenbarung und
betrachtet die Dinge im Lichte Gottes, « sub specie aeternitatis », nämlich

in ihrer Hinordnung auf Gott als ihren Anfang und ihr Ziel und insofern

sie Gottes Größe darstellen. Wenn darum auch Philosophie und Theologie

zuweilen den gleichen Gegenstand haben, z. B. Gott, so ist doch ihre
Betrachtungsweise verschieden 31.

Somit existiert bei Thomas ohne Zweifel eine echte Vernunftphilosophie,

die klar von der Theologie, vom Bereich des Glaubens, geschieden
ist. Aber trotz aller Eigenständigkeit, die Thomas der Philosophie
gewährte, hat er sie doch in engster Verbindung mit der Offenbarung
belassen. Vor allem herrscht nach ihm zwischen beiden keinerlei
Widerspruch, sondern völlige Übereinstimmung ; was theologisch gewiß ist,
gilt auch von der Vernunft und umgekehrt 32. Ferner unterstützen sich
beide Erkenntnisordnungen gegenseitig. Die Philosophie leistet dem
Glauben ihre Dienste, indem sie durch aus dem Geschöpflichen genommene

Analogien und Gleichnisse seinen Inhalt verdeutlicht, ohne ihn
allerdings beweisen oder einsichtig machen zu können ; ihn durch Lösung
der vorgebrachten Schwierigkeiten gegen Angriffe verteidigt und ihm
seine Vernunftgrundlagen (praeambula fidei) namentlich durch den Aufweis

der Existenz Gottes sichert 33.

Anderseits erleichtert der Glaube der Philosophie ihre Aufgabe in
mannigfacher Hinsicht. Er bietet dem menschlichen Denken eine Reihe

30 De veritate 14, 9 ; 14, 1 ; C. Gent. I, 3.
31 S. Th. I, 1, 7 ; C. Gent. II, 4 ; In Boeth. de Trin. II, 4 ; vgl. M. Grabmann :

Der Wissenschaftsbegriff des hl. Thomas von Aquin und das Verhältnis von Glaube
und Theologie zur Philosophie und weltlichen Wissenschaften. Jahresber. d. Görres-
gesellschaft 1931/32, Anhang,7*-44*.

32 C. Gent. I, 7.
33 C. Gent. I, 8 ; 9 ; In Boeth. de Trin. II, 3.



384 Das Problem der christlichen Philosophie

von Wahrheiten dar, die zwar an sich in den Bereich der Vernunfterkenntnis

fallen, z. B. die Existenz Gottes, doch von den meisten
Menschen wegen der Tiefe, Schwierigkeit und Abstraktheit ihres Gegenstandes

und den hohen Anforderungen, die sie stellen, da ihr Beweis vielfach
die Kenntnis der ganzen Metaphysik und somit ein langes und beschwerliches

Studium voraussetzt, ferner auf Grund der allgemeinen Schwäche
des von der Sinnlichkeit abhängigen Verstandes, der geistigen Trägheit
und der Verstricktheit in moralische Laster und schließlich infolge der

Inanspruchnahme durch die Sorgen des Alltags gar nicht oder nur schwer
und in mühsamem Forschen und nicht ohne Irrtum erkannt würden 34.

So steht also bei Thomas die Philosophie in enger Verbindung mit der
christlichen Offenbarung ; mit vollem Recht verdient- sie daher die

Bezeichnung « christlich » 3S. Und da diese Bindung an die Offenbarung die

Eigenständigkeit der Philosophie nicht aufhebt, handelt es sich um
echte Philosophie. Zum Unterschied von der christlichen Philosophie des

hl. Augustinus liegt allerdings beim hl. Thomas der Hauptakzent auf der

Philosophie.
In der Folgezeit wurde der Begriff der christlichen Philosophie vor

allem durch Duns Skotus weiter ausgestaltet und modifiziert. Er trieb
einerseits die Unterscheidung zwischen Philosophie und Theologie so

weit, daß er beiden kein gemeinsames Objekt mehr beließ - Gott, gefaßt
als das unendliche Sein, ist allein Gegenstand der Theologie 36

; anderseits

verband er aber wieder beide so eng, daß es bei ihm nur Philosophie
auf dem Boden der christlichen Offenbarung gibt, die sogar notwendig
ist, um der Philosophie ihren eigenen Gegenstand, nämlich das Sein,
insofern es Sein ist, zu umschreiben 37. Auch die meisten übrigen
Scholastiker dürften als Vertreter einer christlichen Philosophie anzusprechen

34 S. Th. I, 1, 1 ; II. II. 2, 4 ; C. Gent. I, 4 ; Vgl. Grabmann [31] 23*.
35 Es dürfte darum jeder Berechtigung entbehren, der Philosophie des hl. Thomas

mit M. Souriau (Qu'est-ce qu'une philosophie chrétienne Revue de
Métaphysique et de Morale 39 [1932] 383 f.) und E. Bréiiier (Y a-t-il une philosophie
chrétienne a. a. O. 38 [1931] 141 G.) das Prädikat der Christlichkeit abzusprechen.
Gewiß hat Thomas seine philosophischen Gedanken weitgehend aus Aristoteles
entnommen, der als typisch « heidnischer » Philosoph gilt ; doch war es gerade sein
Bestreben, Aristoteles in die christliche Gedankenwelt einzubauen. Es mag ihm
diese Christianisierung des Aristoteles vielleicht nicht in allen Punkten restlos
gelungen sein, doch aufs Ganze gesehen hat Thomas die aristotelische Philosophie dem
christlichen Denken durchaus angepaßt und zu diesem Zweck in wesentlichen Stük-
ken umgewandelt ; man denke nur an die Gottes- und Seelenlehre.

36 Ox. Prol. q. 3, a. 4 nn. 11-12 ; q. 1, n. 27 ; I, d. 3, q. 1 und q. 2, a. 4. n. 17.
37 Ox. I, d. 3, q. 3, nn. 2-3.



Das Problem der christlichen Philosophie 385

sein, wenn auch vielleicht bei dem einen oder anderen gewisse Abstriche

zu machen sind, sei es von der Philosophie oder von der Christlichkeit,
was jeweils im Einzelfall zu beurteilen ist.

Christliche Philosophie im eigentlichen Sinn ist also als historisches
Faktum nicht zu leugnen. Freilich darf man ihren Begriff nicht absolut
starr fassen ; man muß ihm jedenfalls in der konkreten Verwirklichung
Abwandlungsmöglichkeiten zugestehen. In dieser analogen Auslegung
bedeutet dann christliche Philosophie auch keine Uniformierung des

philosophischen Denkens ; diesem ist vielmehr innerhalb der von der

Offenbarung abgesteckten Grenzen immer noch ein weiter Spielraum
belassen, der eine Mannigfaltigkeit von Ansichten (und auch von
Irrtümern) ermöglicht. Das Prädikat der christlichen Philosophie kann darum

auch keinen Anspruch auf Unfehlbarkeit und unbedingte Richtigkeit
verleihen, sondern gewährt nur Sicherung gegen die gröbsten Irrtümer.

Ist nun christliche Philosophie - und damit kommen wir zu unserer
zweiten Hauptfrage - auch innerlich gerechtfertigt oder sogar notwendig
M. a. W. ist echte Wahrheitserkenntnis auch im natürlichen Bereich als

letzte Erklärung der Erscheinungswelt nur in Verbindung und in
Abhängigkeit von der christlichen Offenbarung möglich Gewiß hat die

Philosophie ihrem Wesen nach nicht die Aufgabe, christliche Philosophie

zu sein ; sondern ihre einzige « Aufgabe ist es, wahre Erkenntnis zu
finden, also wahr zu sein » 38. Aber die Frage ist eben, ob die Philosophie
wahr sein kann, ohne christlich zu sein, d. h. ohne von Seiten der christlichen

Offenbarung eine Hilfe zu erfahren.
Die Geschichte der Philosophie beweist zur Genüge, daß nicht nur die

vorchristlichen Systeme, sondern auch alle nachchristlichen, die völlig
von der Offenbarung abstrahierten, schwerwiegenden Irrtümern
verfielen, wichtigste Wahrheiten außer acht ließen und so manche Probleme

ungelöst stehen lassen mußten oder jedenfalls keine befriedigende Lösung
dafür fanden. Man kann demnach eine dreifache Notwendigkeit der

Offenbarung für die Philosophie aufzeigen.
Die Offenbarung ist vor allem als äußere Richtlinie (norma negativa)

erfordert, an der die Philosophie sich zu orientieren und ihre
Ergebnisse zu kontrollieren hat. «Der Glaube nimmt den Menschen
gewissermaßen bei der Hand, bringt ihn auf den rechten Weg und begleitet
ihn so weit, wie er vor Irrtum geschützt werden muß. » 39 Und « kommt

38 Hilckman [8] 458.
39 Gilson : Der Geist der mittelalterlichen Philosophie, 43 f.

26



386 Das Problem der christlichen Philosophie

ein christlicher Denker zu einem den christlichen Grundlehren
widersprechenden Standpunkt, so besteht für ihn der Anlaß zur kritischen
Nachprüfung »40'.

Diese Abhängigkeit der Philosophie von der Offenbarung bedeutet

nun allerdings eine gewisse Priorität des Glaubens vor der Vernunft ;

als Norm der Vernunfterkenntnis muß der Glaube vorgegeben sein. Doch
diese Priorität des Glaubens kann nur als psychologische, nicht aber als

logische verstanden werden 41 ; der Glaubensakt geht zwar zeitlich der
Vernunfteinsicht voraus - in diesem Sinn gilt : credo ut intelligam -,
bildet aber nicht deren logische Grundlage ; die Vernunfteinsicht benützt
die Glaubenswahrheiten nicht als Beweismittel, sondern hat vielmehr
diese selber zu begründen. In der logischen Ordnung gilt darum der
Satz : intelligo ut credam. Da also die Offenbarungswahrheiten als norma
negativa, als äußere Richtschnur in den philosophischen Beweisgang selber

nicht eingreifen, wird durch sie das Werk der Philosophie nicht
verfälscht, bleibt diese christliche Philosophie echte Philosophie.

Weiterhin bietet die Offenbarung der Vernunft aber auch vielfach
inhaltliche Wahrheiten dar, die als solche dem philosophischen Bereich
angehören, jedoch vom Menschen mit seiner natürlichen Erkenntniskraft

tatsächlich nie oder nur mangelhaft erreicht wurden. Dazu gehören
neben dem reinen Gottesbegriff vor allem die Schöpfungsidee, der

Unsterblichkeitsgedanke und verschiedene Begriffe, die erst unter dem Licht
der Offenbahrungslehre ihren vollen Sinn und ihre ganze Bedeutung
erlangten. Man denke an das Verhältnis von Substanz und Akzidens, das

besonders durch das Dogma der Eucharistie eine Vertiefung erfahren hat ;

oder an dasTrinitätsgeheimnis und die Unio hypostatica, die den Person-

und Relationsbegriff klarer erstehen ließen. Dadurch empfing die
Philosophie von der Offenbarung her eine inhaltliche Bereicherung, die aber
keine Fremdbestandteile in sie hineintrug, da es sich grundsätzlich um
Vernunftswahrheiten handelte. « Insofern all diese Fragen, der bloßen

Vernunft zugänglich, von der bloßen Vernunft bewiesen werden konnten
und wurden, berührten sie das Wesen der Philosophie als rein rationeller
Wissenschaft gar nicht, d. h. waren eine bloße äußerliche, zufällige
Stoffvermehrung, haben also auch keine irgendwie lehrinhaltlich neue

Philosophie geschaffen »42.

40 H. Meyer [1] 411.
41 Vgl. J. de Vries : Christliche Philosophie. Sch 12 (1937) 8 f. ; 10; 13.

W. Keilbach : Einübung ins philosophische Denken, München 1960, 122.
42 Manser [5] ; vgl. H. Meyer : a. a. O. 411.



Das Problem der christlichen Philosophie 387

Noch in einer dritten Hinsicht schließlich erweist sich die Offenbarung

als notwendig für die Philosophie. Der hl. Thomas selber kennt
philosophische Probleme, die auf der Ebene des Philosophischen, d. h.

mit den Erkenntnismitteln der natürlichen Vernunft nicht mehr zur
Lösung gebracht werden können, sondern hier als Antinomien bestehen

bleiben, deren Aufhebung nur vom Glauben her erfolgen kann. Ein
solches Problem ist ihm die Frage nach dem zeitlichen Anfang der Welt.
Weder die Argumentation Bonaventuras, der in einer Reihe von Beweisen

den zeitlichen Anfang der Welt darzutun suchte, erscheint ihm
überzeugend 43, noch kann er sich auch zur Position des Aristoteles bekennen,
der die Ewigkeit der Welt behauptete 44 ; einzig aus der Offenbarung ist
die Beantwortung dieser Frage, die an sich eine philosophische ist, da sie

sich auf die sichtbare Welt bezieht, möglich 45.

Solcher philosophischer Probleme, die zu ihrer restlosen Lösung eines

Rückgriffes auf die Offenbarung bedürfen, gibt es noch mehrere. So kann
die Tatsache des Übels in der Welt, die, weil aus der Erfahrung
feststehend, ein der philosophischen Forschung unterliegendes Faktum ist,
ausschließlich im Licht des Glaubenssatzes von der Erbsünde eine

befriedigende Klärung finden. Alle Lösungsversuche rein philosophischer
Art führen denn auch zu unhaltbaren Theorien : entweder zu einem
grundsätzlichen Dualismus, der Gott ein gleich ewiges Prinzip des Bösen
gegenüberstellt (Manichäismus, Piaton) ; oder zu einem unwahrscheinlichen

Optimismus, der das Übel mehr oder minder wegdistinguiert (Stoiker,

Leibniz) ; oder schließlich zu einem extremen Pessimismus, der die Welt
nur aus Übeln bestehen läßt (Schopenhauer). Auch in dem Gegensatz
zwischen Piaton - Augustinus einerseits und Aristoteles - Thomas anderseits

hinsichtlich des Verhältnisses von Seele und Leib kann wohl nur
vom Dogma der Erbsünde her eine gültige Entscheidung erfolgen : Der
ursprünglichen Ordnung nach ist zwar die Seele mit Aristoteles - Thomas
als forma substantialis des Leibes, als einziges Form- und Wirkprinzip
des Menschen zu fassen, das den Leib ganz nach seinem eigenen Wesensplan

gestaltet und alle menschlichen Funktionen und Tätigkeiten bedingt ;

durch die Erbsünde wurde dieses Verhältnis zwar nicht grundsätzlich
aufgehoben, aber doch gestört, so daß sich nun der Leib der Gestaltungsund

Wirkkraft der Seele nicht mehr unbedingt fügt, sondern weithin
seinen eigenen Gesetzen folgt und dadurch zurBehinderung für die Seele wird.

43 C. Gent. II, 38.
44 S. Th. I. q. 46, a. 1.
45 A. a. O. a. 2.



388 Das Problem der christlichen Philosophie

Ein weiteres philosophisches Problem, das in seiner geschichtlichen
Abhandlung immer wieder zu Antinomien geführt hat, betrifft das
Verhältnis von Individuellem und Allgemeinem, das auf der sozialphilosophischen

Ebene als Frage nach dem Verhältnis der Einzelperson zur
Gemeinschaft erscheint. Entweder wird hier das Individuelle vom
Allgemeinen, die Einzelperson von der Gemeinschaft abgeleitet ; dann
ergibt sich ein einseitiger Universalismus und Kollektivismus. Oder das

Allgemeine wird auf das Individuelle, die Gemeinschaft auf die Einzelperson

zurückgeführt, dann gelangt man zum entgegengesetzten Extrem,
zum Nominalismus und Individualismus. Beide Positionen können nicht
nur in der Theorie nicht befriedigen, sondern führen auch in der Praxis
zu unhaltbaren Konsequenzen. Auch hier kann, wenn auch nicht eine

rationale Lösung und Erklärung, so doch eine Aufhebung der Antinomie
erfolgen, indem man dieses ganze Problem vom höchsten Geheimnis des

Glaubens, vom Geheimnis der Trinität her beleuchtet. Wie in der Trini-
tät die drei göttlichen (individuellen) Personen in der einen (gemeinsamen)

Wesenheit existieren und zwar so, daß die Personen weder von der

gemeinsamen Wesenheit, noch diese von den Personen abgeleitet werden

kann, und die Wesenheit überhaupt nichts « Viertes » neben und über
den drei Personen darstellt, sondern nur in diesen wirklich ist, so findet
sich auch im Geschöpflichen als Abbild der göttlichen Dreieinigkeit
Individuelles und Allgemeines in Gleichordnung verbunden in der Weise,
daß das Allgemeine (die Gemeinschaft) nur im Individuellen (in der

Person) existent und das Individuelle (die Person) von sich auch bereits

Allgemeincharakter (Gemeinschaftsbezogenheit) aufweist 46.

In all diesen Fällen, in denen philosophisch nicht mehr lösbare Fragen

durch Rückführung auf Offenbarungswahrheiten zur Entscheidung
gebracht werden, werden diese selber nicht in den philosophischen
Bereich hineingezogen ; es findet keine Vermengung der Philosophie mit
Glaubenswahrheiten statt. Denn diese Glaubenswahrheiten werden nicht
zu « formell lehrinhaltlichen Einlagen der Philosophie als Wissenschaft »,

sie werden ihr nicht « einverleibt », um dann « eine inhaltlich spezifische
.christliche Philosophie' zu begründen »47. Die OffenbarungsWahrheiten
werden hier auch nicht nachträglich zu Vernunftswahrheiten gemacht ;

46 Vlg. J. Fellermeier : Abriß der katholischen Gesellschaftslehre, Freiburg
i. Br. 1956, 46 f.

47 Manser [5] 32. Christliche Philosophie ist darum keineswegs, wie Heidegger

meint, « ein hölzernes Eisen und ein Mißverständnis » (Einführung in die
Metaphysik, Tübingen 1958, 6). Auch der Vorwurf Hilckmans trifft nicht zu :



Das Problem der christlichen Philosophie 389

sie bleiben übernatürliche Mysterien im strengen Sinn, die die Fassungskraft

der menschlichen Vernunft übersteigen. Was hier geschieht, ist
vielmehr ein Übergang von der philosophischen Ebene, von der Ebene
der Vernunft, die ihr eigenes Werk nicht zu Ende führen kann, auf die

theologische Ebene, auf die Ebene des Glaubens, die das Ungenügen der
Vernunft ergänzt und behebt.

Christliche Philosophie hat sich also stets offen zu halten zur
Offenbarung hin, und zwar nicht nur in dem Sinn, daß sie die Möglichkeit der

Offenbarung nicht durch Aufstellen von Systemen, die unvereinbar mit
ihr sind, von vorneherein unterbindet, sondern auch indem sie gegebenenfalls

ihre eigenen Probleme offen läßt, keine Lösungen auf reiner
Vernunftebene zu erzwingen sucht, sondern in der Bereitschaft bleibt, die

Lösung ihrer Probleme vom Glauben her entgegenzunehmen, wenn sie

selber mit ihnen nicht mehr zurecht kommt. Dies bedeutet eine

Selbstbescheidung der Philosophie, bedeutet den Verzicht auf eine geschlossene

philosophische Weltanschauung, auf den Anspruch, unter allen
Umständen auf sämtliche Fragen auch der natürlichen Wirklichkeit letzte
Antwort zu geben.

Diese dreifache Notwendigkeit der Offenbarung für die Philosophie

: als äußere, negative Norm, als inhaltliche Ergänzung und Bereicherung

und als letzter Rekurs zur Lösung ihrer Antinomien 48 erweist nun

« Eine .christliche Philosophie' ist im Grunde genommen die Verbindung zweier
Begriffe, die sich überhaupt nicht verbinden lassen, ja fast, wenn man es streng
systematisch nimmt, eine geradezu widerspruchsvolle Begriffsverbindung », da hier
« die beiden Ebenen (der Ratio und des Glaubens) vermengt und durcheinander
gebracht» würden (PJ 60 [1950] 458, 462). Wenn die Philosophie auf echte
Glaubensgeheimnisse zurückgreift, dann gehen diese nicht als Bestandteile in die Philosophie
ein ; wenn sie aber von dort eine innere Bereicherung empfängt, dann handelt es
sich immer um an sich natürliche Wahrheiten.

48 Diese dreifache Notwendigkeit der Offenbarung für die Philosophie ist vor
allem durch die Erbsünde bedingt. Wegen ihrer erbsündlichen Schwächung bedarf
die Vernunft der Offenbarung als Führerin namentlich in den schwierigen Beweisgängen

und als Vermittlerin besonders der abstrakten Wahrheiten, die über den
sinnlichen Bereich hinausliegen. Die durch die Erbsünde in die Natur, in die menschliche

sowohl wie in die äußere, hineingetragene Unordnung ist schuld, daß die in ihr
bestehenden Probleme nicht mehr alle « aufgehen ». Darüber hinaus wirkt sich dann
schließlich auch die Tatsache aus, daß Natur und Übernatur nicht zwei absolut
voneinander getrennte Bereiche sind, daß der Dreifaltige Gott es ist, der die Welt
als sein Abbild geschaffen hat, so daß sich in ihr auch Spuren seines innersten Wesens
finden, wenn diese auch in keiner Weise genügen, um daraus das tiefste Lebensgeheimnis

Gottes zu erschließen und zu erklären.
Die Auffassung vom Wesen der Erbsünde und Verhältnis zwischen Natur und

Übernatur ist auch letztlich entscheidend für die Stellung zum Problem der christlichen

Philosophie. Wer die Erbsünde und überhaupt die Übernatur leugnet oder



390 Das Problem der christlichen Philosophie

die innere Berechtigung der christlichen Philosophie, d. h. einer Philosophie,

die unter Wahrung ihrer Eigenständigkeit sich eng an die christliche

Offenbarung anschließt. Ja, nur eine im dargelegten Sinn verstandene

christliche Philosophie wird der wesensgemäßen Aufgabe der
Philosophie, wahre Erkenntnis zu finden, eine gültige Erklärung der Dinge
aus ihren Ursachen zu geben, gerecht werden können. Eine reine Ver-
nunftphilosophie, die nur auf sich steht und ganz in sich beschlossen ist,
muß unweigerlich diese Aufgabe verfehlen. Christliche Philosophie ist
also nicht nur eine historische Tatsache, sondern auch innerlich gerechtfertigt,

ja sogar notwendig. Nicht nur im augustinischen Sinn, sondern

ganz allgemein gilt, daß wahre Philosophie nur eine christliche Philosophie

sein kann.

ihnen keinen inneren Einfluß auf die Natur zugesteht, wird für eine christliche
Philosophie, für eine von der übernatürlichen Glaubenswelt her bestimmte
Philosophie kein Verständnis aufbringen. Wer die Natur durch die Erbsünde völlig
verderbt sein läßt und ihr jegliche Eigenständigkeit der Übernatur gegenüber
abspricht, für den bleibt kein Raum für eine christliche Philosophie. Nur wenn Natur
und Übernatur als eigenständige Bereiche anerkannt und doch in innerer Verbindung

gesehen werden und die Erbsünde als ein Faktum betrachtet wird, das die
Natur innerlich getroffen hat, ohne sie aber zu zerstören, ergibt sich die Möglichkeit

und sogar die Notwendigkeit einer christlichen Philosophie. Und je nach der
engeren oder loseren Verbindung, die zwischen Natur und Übernatur aufgestellt
und der Tiefe des Eingriffs, der der Erbsünde in Bezug auf die Natur zugesprochen
wird, wird bei der christlichen Philosophie der Akzent bald mehr auf der « Philosophie

», bald mehr auf dem « christlich » liegen. So enthüllt sich das Problem der
christlichen Philosophie selber letztlich als theologisches Problem.


	Das Problem der christlichen Philosophie

