
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 7 (1960)

Artikel: Ist das Wesen des eucharistischen Opfers mit einer Konsekration
gegeben?

Autor: Kreider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Kreider OSB

Ist das Wesen des eucharistischen Opfers
mit einer Konsekration gegeben

Zu dieser Frage hat sich Joh. Brinktrine in « Theologie und Glaube »

(49 [1959] 81-86) geäußert. Eines ergeben seine Darlegungen mit Sicherheit :

das Wesen der heiligen Messe als Opfer ist allein in der Konsekration zu
suchen ; Opferung und Kommunion sind keine wesentlichen und speziellen
Opferhandlungen Christi und des menschlichen Priesters. Die Beweise hiefür
sind überzeugend und zum Teil neu, wie z. B. der Hinweis darauf, daß der
sakramentale Priestercharakter als Potenz nur bei und zwecks der
Konsekration seine Aktuierung erfährt. Aus dieser Tatsache will nun aber Brinktrine

seine weitere These ableiten, daß eine einzige Konsekration genüge
zum wesentlichen Vollzug und Vorhandensein des Meßopfers. Er geht von der
Annahme aus, daß die eucharistische Konsekration aus zwei physisch von
einander getrennten Betätigungen des priesterlichen Charakters bestehe,
deshalb müssen auch zwei physisch von einander getrennte und verschiedene
Opferakte des Priesters vorliegen. Da sich aber diese zwei Opferakte, des
Priesters und die Konsekration, nicht trennen lassen vom Opferakt
Christi des ewigen Hohepriesters, so liegen auch von Seiten Christi auf Grund
der Doppelkonsekration zwei physisch von einander getrennte Opferakte
vor. Weil nun aber schon in einer Konsekration der Opferakt Christi ganz
gesetzt ist, so sei auch das Opfer, nach der Schlußfolgerung Brinktrines, schon
mit einer Konsekration dem Wesen und der Gültigkeit nach gegeben. Die
Doppelkonsekration wäre also nur zur « Integrität », nicht zum Wesen des

eucharistischen Opfers nötig ; die zweite Konsekration sei eine « höchst
eindrucksvolle Verstärkung und Vervollkommnung des Opfers » (S. 85).

Diese Argumentation scheint logisch richtig und überzeugend, übersieht

aber ein wesentliches Moment der Opferlehre. Jedes Opfer im theologischen

Sinne konstituiert sich aus zwei Wesenselementen : dem sacrificium
internum und externum 1. Das innere oder geistige Opfer findet im äußeren
Opfer oder Opferzeichen seinen sinnenfälligen Ausdruck : « Significat autem
sacrificium quod offertur exterius, interius spirituale sacrificium, quo anima
seipsam offert Deo »

2 Darum ist auch das sacrificium in genere signi :

« Sacrificium ergo visibile invisibilis sacrificii sacramentum, id est sacrum

1 II-II, 85, 2 und 4. 2 A. a. O. art. 2.



Ist das Wesen des eucharistischen Opfers mit einer Konsekration gegeben 311

Signum est. »8 Obwohl die innere Opferhingabe das formale Element und
die Seele jedes Opfers ist, so gibt es doch kein wahres Opfer im theologischen
Sinn ohne das zweite Wesenselement, ohne das äußere Opfer. Das sacri-
ficium internum et externum sind aber nur ein Opferakt und nur ein Opfer,
ähnlich wie Seele und Leib zusammen als Wesenselemente den einen
Menschen konstituieren. Der Seele aber, d. h. dem inneren Opfer, darf die « Ver-
leiblichung » durch das äußere Opfer nicht fehlen. Das äußere Opfer muß
das, was der Opfernde innerlich will, sinnenfällig darstellen 4.

Diese Grundgedanken über das Opfer lassen sich nun auch auf das
Kreuzopfer und das Meßopfer anwenden, ja sie müssen in beiden, nachdem
Christi Erlösertod ein wirkliches Opfer war, ihre Verwirklichung finden.
Das innere Opfer (oblatio interna) am Kreuz waren Christi totale Liebeshingabe

und der Liebesgehorsam an Gott den Vater, den es galt zu versöhnen,
sowie die Liebe zu den Menschen, die es galt zu erlösen. Dieser innere Opferakt

Christi kommt in etwa zum Ausdruck in den folgenden Worten Christi :

« Die Welt soll erkennen, daß ich den Vater liebe und tue, wie mir der Vater
aufgetragen hat. »

6 Und : « Eine größere Liebe hat niemand, als wenn er
sein Leben hingibt für seine Freunde. »

6 Um diese Liebes- und Opferhingabe
nach außen zu bezeugen, wählte Christus die am « mächtigsten redende
Sprache »7 und das eindrucksvollste Zeichen : die Hinopferung seines Lebens,
das Vergießen seines Blutes als äußeres Opfer : « Darum spricht er bei seinem
Eintritt in die Welt : Opfer und Gabe hast du nicht verlangt, einen Leib
aber hast du mir bereitet siehe ich komme deinen Willen, Gott, zu
erfüllen. »8

Die absolut vollendete innere Liebeshingabe Christi allein, obwohl sie
das formale Element und die Seele des Opfers ist, hätte zwar ausgereicht
uns zu erlösen, aber sie hätte nicht genügt, um die Erlösung durch ein
Opfer zu erwirken. Zum Kreuzesopfer, wie es Christus frei gewollt, gehören
also wesentlich die innere Opferhingabe und das physische Sterben Christi
durch Trennung von Leib und Blut oder durch Trennung von Leib und Seele.

Aber auch bei Christus sind inneres und äußeres Opfer nur ein Opferakt
und wesentlich nur ein Opfer.

Da nun das heilige Meßopfer spezifisch und numerisch das gleiche Opfer
ist wie das Kreuzesopfer, so müssen sich die beiden Wesenselemente :

sacrificium internum et externum, auch in der heiligen Messe finden. Sicher

- und bis hier kann man Brinktrine zustimmen - ist das sacrificium internum,
der innere Opferakt Christi schon bei einer Konsekration wirksam. Aber das
sacrificium externum, das andere Wesenselement des heiligen Kreuzesopfers

oder das geschichtlich einmalige Sterben Christi ist in einer
Konsekration allein nicht repräsentiert, d. h. sakramental oder zeichenhaft nicht

3 S. Augustinus, de civit. Dei X, 5. Migne PL 41, 282.
4 II-II, 85, 1 : « Et ideo ex naturali ratione procedit quod homo quibusdam

sensibilibus rebus utatur, offerens easDeo in Signum debitae subiectionis et honoris...»
Vgl. auch a. a. O. art. 2 ad 2 und art. 3 ad 2.

6 Joh. 14, 31. Vgl. Mt. 26, 39 ff. 0 Joh. 15, 13.
7 Vgl. Hebr. 12, 24. 8 Hebr. 10, 5 f.



312 Ist das Wesen des eucharistischen Opfers mit einer Konsekration gegeben

dargestellt. Der Kreuzestod und das Kreuzesopfer Christi müssen aber auch
in der heiligen Messe ganz gegenwärtig werden. Dies aber ist nur möglich
durch die doppelte Konsekration. Nur wenn beide Konsekrationen erfolgen,
ist das Kreuzesopfer Christi auf unseren Altären auch im sacrificium externum

vollzogen. Beide Konsekrationen zusammen stellen vi verborum und vi
signi externi (Brot und Wein-Leib und Blut) den Opfertod Christi, die
Trennung von Leib und Blut mystisch-sakramental dar. Das ist der Sinn der
Worte Pius' XII. aus « Mediator Dei » 8, die Brinktrine auf seine Lösung
einengen will : «... durch Anordnung der göttlichen Weisheit wird die
Opferung unseres Erlösers durch äußere Zeichen, die auf seinen Tod
hinweisen, auf wunderbare Weise aufgezeigt. Durch die Transsubstantiation
des Brotes in den Leib und des Weines in das Blut Christi nämlich ist sein
Leib wahrhaft gegenwärtig ebenso wie sein Blut : die eucharistischen
Gestalten aber (also Brot und Wein, nicht das Brot allein), unter denen er
zugegen ist, versinnbilden die blutige Trennung des Leibes und Blutes. Daher
wird das Gedächtnis und die Darstellung seines Todes, der auf Kaivaria
sich wirklich ereignete, in den einzelnen Meßopfern wiederholt, da ja durch
getrennte Hinweise Christus Jesus im Zustande des Opfers dargestellt und
gezeigt wird. »

Außerdem geschah es nicht von ungefähr, daß Christus schon im
Abendmahlssaal das blutige Kreuzesopfer unblutig vorweggenommen durch die
doppelte Konsekration. Die zweite Konsekration ist also nicht bloß eine
« höchst eindrucksvolle Verstärkung und Vervollkommnung des Opfers »,

sie gehört nicht bloß zu seiner « Integrität », sondern genau so gut wie die
erste Konsekration gehört auch die zweite zum Wesen des Meßopfers als

Darstellung des Todes Christi. Nur beide Konsekrationen zusammen stellen
in ihrer Zeichenhaftigkeit dar, was Christus in seinem inneren Opferakt
will und am Kreuze vollbrachte : das Sterben und den Tod. Nur beide
getrennten Konsekrationen zusammen haben als sacrificium externum die
Mächtigkeit, die « blutige Trennung des Leibes und Blutes zu versinnbilden. »

Selbst wenn wir annehmen, daß es für die beiden Konsekrationen zwei
physisch getrennte innere Opferakte Christi braucht, so sind diese Akte
intentional und virtuell doch nur ein einziger Akt, der auch in der heiligen
Messe, ähnlich wie beim Opfertod am Kreuze, von Anfang an auf die totale
und ganze Opferhingabe im sacrificium internum und externum hindrängt.
Sowohl Christus als auch der menschliche Priester wollen von Anfang an,
wenn der innere Opferakt in der einen Konsekration gesetzt wird, auch das
äußere Opfer, d. h. auch die zweite Konsekration, den ganzen Opfertod
Christi, sonst würde ein Wesensbestandteil des Opfers fehlen. Darum ist die
heilige Messe trotz der doppelten Konsekration nur ein Opfer. Würde eine
Konsekration zum wesenhaften Vollzug des heiligen Opfers genügen, so
müßte man ja fast annehmen, daß der Tod Christi zweimal dargestellt
und gegenwärtig werde, also zwei Opfer vorlägen. Die heilige Messe ist aber,
genau so wie das Kreuzesopfer, obwohl wir auch dort ein sacrificium internum
et externum unterscheiden können, nur ein Opfer.

8 Mediator Dei 69 (Herderausgabe).



Ist das Wesen des eucharistischen Opfers mit einer Konsekration gegeben 313

Daß Theologen, die irgend einer der vielen « Meßopfertheorien »

anhingen, ohne das Wesen des Meßopfers in der Konsekration zu suchen, oder
das Problem nur rubrizistisch und juristisch betrachteten, die Auffassung
vertraten, eine Konsekration genüge, ist nicht verwunderlich. Auf Grund der
Aussagen von « Mediator Dei » und tieferer Erkenntnisse über das Opfer
und den Opfercharakter im allgemeinen scheint es aber unmöglich, das Wesen

des Meßopfers woanders zu suchen als in der Konsekration. Um so
verwunderlicher ist es, wenn Brinktrine, der das Wesen des Meßopfers in die
Konsekration legt, trotzdem die Auffassung vertritt, eine Konsekration
genüge zum wesentlichen Vollzug des Opfers. Das ist nur verständlich, weil
Brinktrine allein vom sacrificium internum, vom inneren Opferakt her
argumentiert und das andere Wesenselement, das sacrificium externum,
die zeichenhafte Darstellung des Kreuzestodes, übersieht.

Dem hl. Thomas war diese ganze Problematik unbekannt. Er spricht
nie von der einen oder von zwei Konsekrationen, sondern nur von « der »

Konsekration als Ganzem. Das Wesen des Meßopfers liegt nach Thomas
darin, daß es « repraessentatio passionis Christi »

10 oder « memoriale domini-
cae passionis »11 ist. « Celebratio autem huius sacramenti imago quaedam
est repraesentativa passionis Christi, quae est vera immolatio. »12 Da aber
bei der immolatio Christi Leib und Blut getrennt wurden, so muß diese

Trennung als vera immolatio auch in der imago repraesentativa zu erkennen
sein, sonst wäre die heilige Messe keine imago passionis, oder kein wirkliches
Opfer13. Thomas nimmt die doppelte Konsekration als Einheit, die das
Herrenleiden vergegenwärtigt, darum müssen beide Konsekrationen erfolgen :

« Repraesentatio dominicae passionis agitur in ipsa consecratione huius
sacramenti, in qua non debet corpus sine sanguine consecrari. »

14 Auf den
Einwand, den auch Brinktrine zugunsten seiner Ansicht vorbringen könnte,
daß ja unter beiden eucharistischen Gestalten das Gleiche, nämlich der ganze
Christus gegenwärtig sei, antwortet Thomas wiederum mit dem Hinweis
darauf, daß nicht nur der ganze Christus, sondern auch die passio Christi
gegenwärtig werden muß, in welcher das Blut vom Leibe getrennt wurde.
Darum wird auch in der Konsekrationsformel über das Blut sein Vergossenwerden

erwähnt15. Auf Grund des bisher Gesagten nehme ich an, daß
Kunicic 16 in unserem Fragepunkt die Ansicht des Aquinaten nicht ganz
trifft, wenn er sagt : « Verum est panem sine vino consecrare non licere,
tarnen utrumque per se habet suam perfectionem ita, ut finita consecratione
panis iam est sacrificium peractum, iam res significata adest, iam totus

10 III, 79, 1 und 7. 11 III, 79, 7 ad 2.
12 III, 83, 1 c et ad 2. 13 Vgl. III, 74, 1 (Secundo
14 III, 80, 12 ad 3.
16 III, 76, 2 ad 1 : « Quamvis totus Christus sit sub utraque specie, non tarnen

frustra. Nam primo quidem hoc valet ad repraesentandam passionem Christi, in
qua seorsum fuit sanguis a corpore separatus, unde et in forma consecrationis fit
mentio de eius eiïusione. »

16 J. Kunicic OP: De missa ut vero ac proprio sacrificio secundum S. Thomam.
FZPT 7 (1960) 121-138.

21



314 Ist das Wesen des eucharistischen Opfers mit einer Konsekration gegeben

Christus est praesens. »17 Zugegeben : « nec imago nec signum nec symbolum
nec repraesantatio constituere possunt veritatem sacrificii et immolationis,
sed sacrificium iam supponunt constitutum, ergo non constituunt »18 ;

aber eben : imago, Signum, symbolum sind, wie wir erkannten, als
sacrificium externum auch Wesensbestandteile des Opfers, wenn auch das ele-
mentum formale constitutivum allein in der oblatio interna Christi zu erkennen

ist. Wohl könnte man sagen, daß schon mit einer Konsekration die
Voraussetzung zum äußeren Opfer gegeben sei : « Quando circa res Deo oblatas
aliquid fit. »19 Da aber die heilige Messe ein relatives Opfer ist, also nur
Opfer ist als repraesentatio sacrificii Crucis, so muß sich in der heiligen
Messe, wenigstens sakramental und signifikativ das sacrificium externum
so manifestieren wie beim Kreuzesopfer. Auch im Meßopfer muß also wie
am Kreuz « Christi Blut vergossen werden », d. h. es muß auch im Meßopfer
das ganze Sterben Christi, das sacrificium internum (Opferhingabe an Gott
und die Menschen) und externum (Trennung von Leib und Blut) Gegenwart
werden, was sakramental nur durch die Doppelkonsekration möglich ist.
Die Ansicht, eine Konsekration genüge zum Wesen des Meßopfers, scheint
also doch dieses Opfer um ein wesentliches Moment, um das sacrificium
externum, zu verkürzen.

" A. a. O. 129.
18 A. a. O. 130.
18 II-II, 85, 3 ad 3.


	Ist das Wesen des eucharistischen Opfers mit einer Konsekration gegeben?

