
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 7 (1960)

Artikel: Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum nach der Lehre Basilius
der Grossen

Autor: Drack, Basil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761471

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Basil Drack OSB

Beschauliches und tätiges Leben

im Mönchtum
nach der Lehre Basilius des Grossen

Einleitung

In den letzten Jahren wird immer wieder die Frage nach Sinn und
Geist des Mönchtums gestellt. Ist es rein beschaulich oder soll es

vermehrt in den Dienst der Seelsorge gestellt werden 1 Zur Beantwortung
dieser Frage ist es sicher von großem Nutzen, die Lehre jener Männer

zu untersuchen, welche dem Mönchtum eine feste Form gegeben haben.

Einer der größten Theoretiker und Praktiker der monastischen Lebensweise

ist zweifellos der heilige Basilius von Cäsarea. Empfiehlt doch auch

der Vater des abendländischen Mönchtums, Sankt Benedikt, seinen Söhnen

aufs wärmste die Lektüre der « Regula sancti patris nostri Basilii » 2.

In dieser Arbeit soll untersucht werden, ob die Mönche des hl. Basilius
ein rein beschauliches Leben führten, das nur dem Gebet und der
persönlichen Askese gewidmet war, oder ob sie sich auch in den Dienst
des Apostolates stellten. Eine eingehende Darstellung des monastischen
Ideals des Basilius, die vor allem auf dem Studium seiner Regeln fußt 3,

zeigt uns, was er über dieses Problem denkt.
In der monastischen Bewegung ist Basilius aber kein Anfang. Er

steht bereits in einer Überlieferung. Er hat Bestehendes übernommen,
umgebildet und vertieft. Einzelne der großen Mönchsväter besaßen wenig

1 Vgl. L. Bouyer : Vom Geist des Mönchtums. Salzburg 1958 ; T. Merton :

Lebendige Stille. Einsiedeln 1959.
a Regula cap. 73.
3 Über die Textgeschichte der aszetischen Werke des hl. Basilius vgl. J. Gribo-

mont OSB : Histoire du texte des Ascétiques de S. Basile. Löwen 1953.

20



298 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

Bildung, wie etwa Antonius 4. Nicht so Basilius. Durch seine Studien

war er mit dem Geistesgut der Antike wohl vertraut 5. Von den früheren
kirchlichen Schriftstellern war ihm Origenes am besten bekannt 6. In
einem kurzen Überblick wollen wir zuerst darstellen, was einzelne

Philosophen, kirchliche Schriftsteller und Mönchsväter über kontemplatives
und aktives Leben dachten.

Piaton, der auf die Väter einen großen Einfluß ausübte 7, behandelt

unser Problem besonders im « Staat ». Er stellt dort den Grundsatz auf :

« Wofern nicht entweder die Philosophen Könige werden in den Staaten,
oder die, welche jetzt Könige oder Herrscher heißen, echte und gründliche

Philosophen werden gibt es keine Erlösung vom Übel der
Staaten. »8 Nur ein kleiner Kreis, die Begabtesten im Staat, ist für die
Theoria befähigt. Diese besteht in der Schau der ewig seienden Ideen
und findet ihren Höhepunkt in der Schau der Idee des Guten. Sie

verlangt eine mühevolle und langwierige Vorbereitung zweifacher Art.
Zuerst müssen die niederen Seelenkräfte durch die Übung der Tugenden,

vor allem der Gerechtigkeit, ganz der Herrschaft des Geistes unterworfen
werden 9. Die zweite, wichtigere Reinigung betrifft den Geist selbst. Sie

soll ihn dazu befähigen, daß er von jeder sinnlichen Erkenntnis absehend,

Zutritt zum Reich der Ideen erhalte. Diese « Katharsis » wird durch das

Studium der Dialektik verwirklicht, welches die gründliche Kenntnis
der Arithmetik, Geometrie, Stereometrie und Harmonielehre zur
Voraussetzung hat10. Das Höchste was es für einen Menschen geben kann,
ist die Schau der Idee des Guten. Aber der vom Staat ausgebildete

Philosoph darf nicht immer in jenen reinen Höhen der Beschauung
verweilen. Er muß der Gemeinschaft dienen. Was er im Ideenreich erkannt
hat, muß er im Staat verwirklichen u. So ist nach der Auffassung
Piatons, wenigstens für jene Philosophen, die ihre Ausbildung der Polis
verdanken, das Lebensideal nicht ein ausschließlich kontemplatives,
sondern um in einer späteren Terminologie zu sprechen, ein gemischtes Leben,
in welchem das in der Ideenschau Erkannte dem Staatswohl dienstbar

gemacht wird.

4 Vita Antonii cap. 1, MG 26, 841 A.
6 Vgl. besonders die « Mahnworte an die Jugend über den nützlichen Gebrauch

der heidnischen Literatur», MG 31, 564-589 oder Ausg. v. Boulenger, Paris 1935.
* Mit Gregor von Nazianz stellte Basilius eine Blütenlese aus des Origenes

Schriften, die Philocalia zusammen.
7 Vgl. R. Arnou : Platonisme des Pères. Diet, de théol. cath. XII, 2258-2392.
8 Staat V 473d. 9 Staat IV 441e-444a.
10 Staat 522c, 525d, e, 527b, 527c-531c. 11 Staat 519d.



nach der Lehre Basilius des Großen 299

Die Stoiker sind, wenigstens im allgemeinen, weniger positiv zum
Staat eingestellt als Piaton 12. Als Chrysipp gefragt wurde, warum er
nicht im Staatsdienst stehe, sagte er : « Wenn jemand den Staat schlecht

verwaltet, mißfällt er den Göttern, wenn er ihn gut verwaltet, den

Bürgern. »13 Viele Stoiker ziehen Ruhe und Einsamkeit dem öffentlichen
Leben vor, weil sie im Getriebe der Politik die « Apatheia » verlieren
könnten M. Aber trotz der Zurückhaltung, die gewisse Stoiker der
Mitarbeit am Staat gegenüber zeigen, vertreten doch alle Anhänger dieser

philosophischen Schule ein hohes Ideal allgemeiner Menschenliebe. Sie

begründen die Notwendigkeit der Nächstenliebe aus der Tatsache, daß

die Menschen von Natur aus gesellschaftliche Wesen sind16. Die
stoischen Weisen geben die mannigfaltigsten Ratschläge zur praktischen
Betätigung der Menschenfreundlichkeit. Epiktet verlangt, man solle die
Mitmenschen ertragen, ihnen gegenüber herablassend, mild und zur
Verzeihung bereit sein 16. Mark Aurel vertritt den schönen Grundsatz : « Das

einzig Wertvolle ist : In Wahrheit und Gerechtigkeit leben und auch

gegen Lügner und Ungerechte wohlgesinnt sein. »17 Die wahre Menschenliebe

darf sich aber nicht auf das Ertragen von Unrecht beschränken,
sondern soll sich auch im Erweisen von Wohltaten auswirken. So wünscht
Seneca, man solle gegen alle liebenswürdig sein 18. Auch Mark Aurel
wünscht : « Verehre die Götter, hilf den Menschen »19

Philo von Alexandrien versuchte die Lehre des alten Testamentes
mit griechischer Weisheit zu verbinden 20. Wie Piaton stellt er die Gottesschau

als des Menschen höchstes Ziel hin 21. Wer der « Theoria »

teilhaftig werden will, muß sich von der Welt und ihrem Treiben abwenden22.

Das Ideal des weitabgewandten Lebens findet Philo bei den Therapeuten
verwirklicht23. Diese widmen sich in der Einsamkeit ganz dem Studium

12 Vgl. Seneca : de otio 8, 1.
13 Stoicor. Vet. Fragm. 694.
14 Seneca : Ep. 28, 7.

" Epiktet : Dissertationes, I, 23, 1, 7 ; vgl. Cicero : De legibus, I, 43 :

« Natura propensi sumus ad diligendos homines. »

13 Dissertationes II, 22, 35.
17 Selbstbetrachtungen VI, 47.
18 De ira III, 43, 1.
18 Selbstbetrachtungen VI, 30.
20 Vgl. W. Völker : Fortschritt und Vollendung bei Philo von Alexandrien.

Leipzig 1938, S. 349.
21 « Quod deterius potiori insidiari solet », 89, I 278, 1-11.
22 De Cherubim 120, I, 196, 20.
23 Vgl. den Artikel Therapeutai v. I. Heinemann in Pauly-Wissowa, Real-

enzykl. d. klass. Altert., V A II, 2321-2346.



300 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

des Gesetzes und der Propheten. Am Morgen und am Abend erheben
sie ihre Hände zum Gebet ; die Zwischenzeit benützen sie zur Lektüre
der Heiligen Schrift. In heiliger Nachtfeier, der « Pannychis » verehren
sie den Allerhöchsten durch religiöse Gesänge und Reigen 24. Philo
verlangt vom Vollkommenen dennoch, daß er sich von seinen Mitmenschen
nicht gänzlich abschließt. « Der Frömmigkeit nah verwandt und geradezu

Zwillingsschwester von ihr ist die Menschenliebe », schreibt er in seinem

Werk über die Tugenden 25. Die vollkommene Tugend ist nur jenem zu
eigen, der sein Leben dem Dienst Gottes und der Menschen weiht 26.

Der Weise gehört nicht sich selbst, sondern ist ein allen gemeinsames
Gut. Da er sieht, wie alle Menschen einen erbitterten Kampf gegen
einander führen, fühlt er sich gedrängt, die Menschen zur Besinnung zu
rufen, weil er in seinem Haß gegen das Böse keine Ruhe finden kann.
Den Unvollkommenen ist er Führer und Lehrer, den Wissensdurstigen
spendet er Weisheit in reicher Fülle. Seine schönste Aufgabe ist die
Fürbitte für die weniger Vollkommenen ; denn Gott schenkt ja um der
Würdigen willen seinen Reichtum auch den Unwürdigen 27.

Das Vollkommenheitsideal Plotins gleicht in vielem dem Piatons 28.

Auch für ihn besteht das Ziel des Menschen in der Vereinigung mit dem
höchsten Sein. Der Aufstieg zum Gipfelpunkt der Ekstase 29 setzt die

Reinigung der Seele voraus. Der Mensch gelangt zur Gottähnlichkeit,
wenn sich die Seele vom Sinnlichen befreit hat, auf den « Nus » schaut
und das tut, was sie in ihm gesehen hat30. Mit der Schau des « Nus »

hat die Seele noch nicht die höchste Vollkommenheit erreicht. Erst wenn
sie in bildloser, ekstatischer « Theoria » mit dem Einen ("Ev) vereinigt
ist, hat sie das Ziel ihres Strebens erreicht 81. Während Piaton der
Ansicht ist, die Philosophen sollten Könige sein 32, wendet sich Plotin gegen

24 De vita contemplativa 19, VI, 51, 5-12 ; 25, VI, 52, 14-19 ; 37, VI, 55,
14-16 ; 27, VI, 53, 4-5 ; 28, 29, VI, 53, 9-14 ; 83-90, VI, 68, 16-70, 19.

26 De virtutibus 35, V, 276, 5-8.
29 De decalogo 108-110, IV 293, 16-294, 3.
27 De somniis II, 76, III, 242, 19-21 ; De confusione linguarum 46, II, 238,

3-9 ; De migratione Abrahami 120, 121, II, 291, 17-19, 21-22 ; Quis rerum divinarum
heres 19, III, 5, 15-16 ; De specialibus legibus 140, V, 240, 15-18 ; De sacrificiis
Abelis et Caini 124, I, 252, 8-9.

28 Vgl. R. Arnou : Le désir de Dieu dans la philosophie de Plotin. Paris 1921.
29 Enn. VI, 7, 35, vgl. Überweg-Praechter, Die Philos, d. Altertums, Berlin

1926, S. 608 f.
39 Enn. I, 2, 3, über die Lehre Plotins von der Gottähnlichkeit vgl. H. Merki :

Von der platonischen Angleichung an Gott zur Gottähnlichkeit bei Gregor von
Nyssa. Freiburg 1952, S. 17-25.

31 Enn. IV, 8, 1 ; VI, 7, 34. 32 Staat V, 473d.



nach der Lehre Basilius des Großen 301

die Beteiligung der Philosophen am öffentlichen Leben 33. Diese

Überzeugung hinderte ihn aber nicht, viele Menschen in Fragen des praktischen

Lebens zu beraten und in seinem Haus Waisen liebevoll zu
betreuen 34.

Wie Philo die Weisheit der Griechen und die Lehre des alten
Testamentes in Einklang zu bringen versuchte, so wollte Klemens von Alexandrien

mit Hilfe der griechischen Philosophie die Lehre Christi tiefer
erfassen und den gebildeten Heiden zugänglich machen. Bei Piaton, den

Stoikern und bei Plotin sind Vollkommenheit und Weisheit das
Vorrecht einer kleinen Elite. So auch bei Klemens. Nach seiner Auffassung
gibt es zwei Arten von Christen : Die einfachen Gläubigen und die Gno-

stiker. Diese sind die vollendeten Philosophen, welche aus einer höheren

Erkenntnis heraus leben. Nehmen die gewöhnlichen Gläubigen die Lehre
der Heiligen Schrift im Glauben einfach an, so sucht der Gnostiker ihren
tieferen Sinn zu erfassen 35. Klemens beschreibt den Gnostiker gern in
der Ausdrucksweise der Stoa. Der Gnostiker ist erhaben über alle Regungen

der Leidenschaft. Er besitzt vor allem die « Apatheia » in vollendetem

Maß 36. Aber Klemens ist kein reiner Stoiker. Er begründet sein

Vollkommenheitsideal sehr oft aus der Heiligen Schrift 37. Der Gnostiker
ist « ein im Fleisch wandelnder Gott » nach dem Ebenbild Christi38. Mit
diesen Worten schlägt der Alexandriner ein Thema an, das seit Piaton
den Philosophen geläufig war : Das Ziel des Menschen ist seine Vergöttlichung

39. Die Vergöttlichung wird auch nach Klemens in der Gottesschau

vollendet 40. Diese empfängt er, wenn seine Seele durch die «

Apatheia » ganz rein geworden ist 41. Zur Leidenschaftslosigkeit gelangt er
durch den unermüdlichen Kampf gegen seine leidenschaftlichen Regun-

83 Enn. III, 2, 9. Doch hatte Plotin die Absicht, das platonische Staatsideal
in einer Stadt, die er Platonopolis nennen wollte, zu verwirklichen (Vita Plotini 12).

81 Vita Plotini 9.
36 Strom. VII, 95, 9 (ed. O. Stählin 68, 1-5). Vgl. W. Völker : Der wahre

Gnostiker nach Clemens Alexandrinus. Berlin 1952.
36 Strom. VI, 71 (467, 7-32) ; ebd. VI, 74 (468, 27-469, 4).
37 Strom. IV, 101, 1 (293, 3-7) ; Vgl. Th. Rüther : Die sittliche Forderung

der Apatheia. Freiburg i. Br. 1949, S. 83-85.
38 Strom. VII, 101, 4 (71, 21.)
39 Platon, Theaitetos 176 A ; vgl. H. Merki, Von der platonischen Anglei-

chung [s. Anm. 30] S. 44-60.
40 Strom. VII, 13, 1 (10, 1-16) ; vgl. E. Zeller ; Philosophie der Griechen

III/l, 4. Aufl., S. 83, Anm. 2.
41 Strom. VII, 68, 4 (49, 14-18) ; vgl. G. Békés, Pura oratio apud dementem

Alexandrinum (Studia Anselmiana 18/19). Roma 1947, S. 168.



302 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

gen 42. Aber dies genügt noch nicht für die wahre Gnosis. Eine gute
wissenschaftliche Ausbildung ist für den Gnostiker unbedingte Notwendigkeit.

In jeder Wissenschaft, die der Erforschung der Wahrheit förderlich
ist, soll er unterwiesen werden 43. Mit ganz besonderem Eifer widmet er
sich dem Studium der Heiligen Schrift. Die Lehre des Heilandes ist ihm
eine geistige Speise, ein Trunk, der keinen Durst mehr kennt, und Wasser
des Lebens 44 Der Gnostiker darf aber nicht ein stiller Stubengelehrter
sein, der im Studium der Schrift und der griechischen Weisheit seine

eigene Vervollkommnung sucht und fern von allen Menschen lebt. Was

er in der Stille und Einsamkeit an geistigem und geistlichem Besitz
erworben hat, soll er selbstlos an seine Brüder weitergeben 4S. Die größte
Wohltat, welche er seinen Brüdern erweisen kann, ist das Gebet. Der
Gnostiker gehört nicht zu jenen Menschen, welche nur an bestimmten
Stunden des Tages beten ; denn er betet sein ganzes Leben hindurch
ohne Unterlaß 46. So ist er kein weitabgewandter Gelehrter und kein in
der Wüste lebender Mönch. Er ist dem Leben in der Welt weit mehr
zugewandt als die Therapeuten Philos. Ja es finden sich Stellen in den

Stromateis, welche das Leben in der Ehe mehr preisen als die
Ehelosigkeit 47.

Mehr als Klemens hat Origenes die Geistigkeit des Mönchtums beeinflußt,

nicht nur durch das Vorbild seines streng asketischen Lebens, son.

42 Strom. II, 120, 2 (178, 13-15).
43 Strom. VI, 80 (471, 19-472, 3).
44 Strom. VII, 104, 1, 4 (73, 15-19, 25-29).
46 Strom. II, 46, 1 (137, 14-17).
46 Strom. VII, 40, 3 (30, 28-34) ; vgl. Békés, Pura oratio apud dementem

Alexandrinum, S. 173-175.
47 Strom. VII, 70, 7, 8 (51, 4-14) ; Völker : Der wahre Gnostiker [s. Anm. 35]

S. 203 schreibt : « Wir beobachten hier ein eigenartiges Schwanken zwischen
Weltaufgeschlossenheit und Rigorismus, das man sich nicht so erklären darf, als fordere
Clemens die Ehelosigkeit nur von Vollkommenen, während die Durchschnittschristen

verheiratet sind. Wir sahen ja gerade, daß dieses auch für die Gnostiker
zutreffe. Es geht auch nicht an, für die aszetischen Züge einseitig die hellenistische
Philosophie verantwortlich zu machen oder die weltoffenen lediglich aus der anti-
gnostischen Polemik zu erklären. Alle diese Deutungsversuche bleiben an der
Oberfläche ; man muß die tieferen Ursachen für diese Spannungen nicht in äußeren
Gründen suchen, sondern in der Person des Clemens selbst. Ihr fehlte gerade die
innere Ausgeglichenheit ; ein tiefer Riß ging durch sie hindurch. Daher konnte
Clemens eine Forderung zuweilen ins Ungesunde und Maßlose steigern nur um
bereits im nächsten Augenblick ernüchtert zu werden und weitgehende Konzessionen

an die Wirklichkeit zu machen. Das ist wohl der eigentliche Grund für dies
fortgesetzte Schwanken, das auf jeden Leser einen etwas peinlichen Eindruck
macht und die Ermittlung der wahren Clementinischen Ansicht in eine förmliche
Rätselaufgabe umwandelt. »



nach der Lehre Basilius des Großen 303

dern vor allem durch seine Lehre über das geistliche Leben, die nicht
mehr so stark wie die des Klemens von der Terminologie der griechischen
Philosophie beherrscht ist48. Auch er sieht das Ziel des Vollkommenheitsstrebens

in der Schau Gottes. Sie wird erreicht durch die Vereinigung
der Seele mit dem göttlichen Logos, die Origenes besonders in seinem

Kommentar zum Hohen Lied mit begeisterten Worten preist 49. Von
Piaton beeinflußt, schätzt er das Körperliche und Sinnenfällige nicht
hoch ein. Auch für ihn ist der Leib die Fessel der Seele 50. Solange die
Seele im Körper weilt, kann sie die Weisheit Gottes nicht schauen. Im
Zustand der Verbundenheit mit dem Leib kann sie Gott nur indirekt
und unvollkommen durch Beispiele und aus der Ähnlichkeit sinnenfälliger
Geschöpfe erkennen 51. Wie Gott über alle Geschöpfe erhaben und von,
allem Geschaffenen getrennt ist, so muß der Vollkommene von allem

Unheiligem abgesondert sein. Doch diese Trennung ist nicht eine materielle,

sondern eine geistige. « Segregari autem dicimus non locis, sed

actibus, nec regionibus, sed conversationibus. » 52 Origenes hat die Stadt
nicht verlassen und verlangt von seinen Schülern kein Leben in der
Wüste B3. Er hat in Maria das Vorbild des beschaulichen und in Martha
das des tätigen Lebens gesehen 54. Das beschauliche Leben ist das
Geheimnis der Liebe, aber es kann nicht bestehen ohne das tätige 55. Von
seinem Lehrer Klemens ließ sich Origenes für das Studium der Heiligen
Schrift begeistern 55a. Immer wieder mahnt er seine Schüler, sie sollten
ohne Unterlaß in den Heiligen Büchern lesen. Die wahre Bekehrung
erweist sich darin, daß man alles verläßt und seine ganze Zeit Gott widmet in
der Betrachtung seiner Zeugnisse 56. Wer nicht täglich zum Brunnen der
Schrift kommt, kann andere nicht tränken und leidet selbst Durst nach

dem Worte GottesB7. Stärker als Klemens hebt Origenes die Notwen-

48 Vgl. K. Heussi : Der Ursprung des Mönchtums, Tübingen 1936, S. 47-49,
und K. Völker : Das Vollkommenheitsideal des Origenes, Tübingen 1931, S. 228.

49 Jer. Comm. XVI, 4 (ed. Klostermann, S. 135, 28-136, 2) ; Cant. Ct. Comm.
III (ed. Baehrens S. 194, 6-13).

60 De princ. I, 8, 1 (ed. Koetschau S. 97, 3).
61 In Cant. Ct. III (ed. Baehrens S. 220, 1-5).
62 In Lev. Horn. XI (ed. Baehrens S. 448, 12-18).
53 K. Heussi [s. Anm. 48] S. 48 schreibt mit Recht : « Eines allerdings fehlt

[bei Origenes], etwas ganz Entscheidendes : Die Anachorese. »

64 In Luc. Fragm. XXXIX (ed. Rauer S. 251, 31-252, 8).
66 In Luc. Fragm. XXXIX (ed. Rauer S. 252, 4).
6äa So nach Eusebius : Kirchengesch. VI, 6.
66 omissis omnibus Deo vacemus, exerceamur in testimoniis eius, hoc est

conversum esse ad Dominum. » In Exod. Horn. XII, 2 (ed. Baehrens S. 263, 19-23).
67 In Gen. Horn. X, 3 (ed. Baehrens S. 96, 13-17).



304 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

digkeit der Nachfolge Christi hervor 58. Christus begab sich in seiner
Menschenfreundlichkeit zumVolk, welches nicht zu ihm kommen konnte 59.

Diese Menschenliebe des Herrn muß sich auch der Vollkommene zu eigen
machen. Auch er soll, wie Christus, seinen Brüdern das Wort Gottes
verkünden. Es gibt aber nur sehr wenige, welche durch ihre guten Werke,
rechtschaffenen Sitten und die ehrenhafte Ausübung ihres Berufes Gott
gefallen, sich um Wissenschaft und Weisheit bemühen, ihren Geist ganz
rein bewahren, die Seele mit allen Tugenden schmücken und den Lebensweg

der einfachen Gläubigen durch die Gnade der Lehre erleuchten 60.

Der Vollkommene darf nicht Petrus nachahmen, der auf dem Berg der

Verklärung bleiben wollte, sondern muß dem Beispiel des Herrn folgen,
der zum Volk niedersteigt, um es zu gewinnen 61.

Klemens von Alexandrien und besonders Origenes haben durch ihre
Vollkommenheitslehre das Mönchtum geistig vorbereitet. Eines aber
fehlte bei ihnen noch : Die Anachorese. Sie wurde durch Antonius
verwirklicht, dessen durch Athanasius geschriebene Vita Unzählige für das

monastische Ideal begeisterte62. Antonius ist nicht sofort auf seinen

Entschluß hin, ein Leben evangelischer Vollkommenheit zu führen, in
die Einsamkeit der Wüste gegangen, sondern suchte die Asketen der

Umgebung auf, um bei ihnen zu lernen63. Der Gedanke, durch eine

noch härtere Askese die Anfechtungen der Dämonen noch besser über-

68 In Luc. Horn. 8 (ed. Rauer S. 56, 23).
69 Mt. Com. X, 1 (ed. Klostermann S. 1, 4).
60 In libr. Jesu Nave Horn. XVII, 2 (ed. Baehrens S. 402, 27-403, 3).
61 Mt. Com. XII, 41 (ed. Klostermann S. 163, 4-164, 9).
62 Über die Geschichtlichkeit der Vita schreibt K. Heussi (s. Anm. 48 S. 100 :

« Es ist nach alldem ziemlich aussichtslos, im einzelnen feststellen zu wollen,
welche von den zahlreichen Zügen, aus denen das Bild des Antonius zusammenge-
wobcn ist, geschichtlich sind, und mit welchem Maß von Zuversicht man im einzelnen

Fall von ihrer Geschichtlichkeit sprechen kann. Geschichtlich gegeben ist das
Maß der Vita Antonii, und der Geschichtsschreiber muß sich damit trösten, daß
dieses Antoniusbild der Vita geschichtlich noch weit wirksamer gewesen ist, als
der in seinen Einzelzügen für uns schwer erkennbare « geschichtliche » Antonius.
Von diesem vermag eine vorsichtige Kritik nur einige Umrißstriche zu geben.» -
H. Dörries : Die Vita Antonii als Geschichtsquelle, Göttingen 1949, vergleicht
das Antoniusbild der Vita mit dem der Apophthegmata und kommt zum Schluß,
daß Athanasius sein Ideal und seine Theologie in Antonius hineingelegt habe.
In Antonius Magnus Eremita, Studia ad antiquum monachismus spectantia,
Roma 1956, S. 22, setzt sich L. v. Hertling im Aufsatz : Studi storici antoniani
negli ultimi trent'anni, mit der Ansicht von Dörries kritisch auseinander und meint
abschließend : « Cosi con tutte le sue osservazioni argute e ingegniose, non costituisce
un vero progresso nelle ricerche su Antonio, ma dopo Heussi un notevole passo
indietro. »

63 Vita Antonii, MG 26, 844 B.



nach der Lehre Basilius des Großen 305

winden zu können, hat ihn dann in die Wüste hinausgeführt64. Wie die

Vita berichtet, hat auch das Beispiel des Propheten Elias zu diesem

Wechsel seiner Lebensweise mitgewirkt 65. Am meisten hat ihn zum
Aufsuchen äußerster Einsamkeit der Gedanke bewogen, sich ganz dem Dienste
Gottes hinzugeben. Heißt es doch in der Vita, daß er den Mönchen, die

ihn aufsuchten, den Rat gab, « beständig zu beten, vor und nach dem
Schlafen Psalmen zu singen, sich die Gebote der Heiligen Schrift
einzuprägen, der Taten der Heiligen sich zu erinnern, um durch ihre
Nachahmung der Seele, indem sie der Gebote eingedenk bleibt, Harmonie zu
verleihen »66. Den tiefsten Sinn des einsamen Lebens enthüllt Antonius
in einer schönen Antwort, die er einem Offizier gab, der ihn gebeten hatte,
etwas länger mit ihm zu sprechen : « Wie die Fische sterben, wenn sie

auf dem Trockenen bleiben, so werden die Mönche schlaff, wenn sie sich
bei euch aufhalten und mit euch verweilen. Wie der Fisch in das Meer,

so müssen wir auf den Berg eilen, damit wir nicht durch unser Zögern
der Dinge vergessen, die da innen sind. »67 Antonius hat die Welt
verlassen, um ganz für Gott zu leben, aber die Welt hat ihn in seiner
Einsamkeit aufgesucht. Der Ruf seiner Heiligkeit verbreitet sich bald über

ganz Ägypten und gelangte sogar an den kaiserlichen Hof68. Deshalb
kamen viele Menschen zu ihm, besonders solche, die sich zum Mönchsleben

berufen fühlten. Antonius wurde so zum Förderer des monasti-
schen Lebens 69. Das Bestreben, recht viele immer tiefer in den Geist
des Mönchtums einzuführen, veranlaßte ihn, seinen geliebten Berg
zeitweilig zu verlassen, um die Mönchssiedelungen in Unterägypten zu besuchen.

Wie segensreich er mit seinen Besuchen wirkte, beschreibt uns die

Vita : « Als Antonius zu den Klöstern, die außerhalb der Wüste lagen,
kam, begrüßten ihn alle, wie wenn sie ihren Vater sähen. Er selbst

beschenkte sie mit seinen Erzählungen, die er gleichsam wie eine

Wegzehrung von seinem Berg mitbrachte und teilte ihnen von seinen
nützlichen Erfahrungen mit. Und wieder war Freude auf den Bergen und
Eifer zum Fortschritt und Trost wegen des Glaubens untereinander. » 70

64 MG 26, 852 B ; vgl. L. v. Hertling : Antonius der Einsiedler. Innsbruck
1929, S. 47-56.

65 MG 26, 853 B.
66 MG 26, 951 C. Der Gedanke der Harmonie ist platonisch, vgl. Staat IV,

441e 444a.
67 MG 26, 961 C, 64A.
68 MG 26, 956 B, vgl. dazu K. Heussi, Der Ursprung [s. Anm. 48] S. 91.
69 MG 26, 908 B.
70 MG 26, 921 A.



306 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

Nicht nur Mönchen, sondern auch Weltleuten stand der Heilige mit
seinen Ratschlägen bei. Die Vita berichtet darüber : « In der Tat war
er wie ein Arzt, den Gott dem Land Ägypten geschenkt hatte. Denn

wer kam traurig zu ihm und kehrte nicht voll Freude heim »71 So

hat Antonius, der die Abgeschiedenheit der Wüste aufgesucht hatte,
um ganz nach den Lehren des Evangeliums zu leben, das Gebot der
Bruderliebe in schlichter Selbstverständlichkeit geübt.

Der Antoniusschüler Ammonas 72 befaßt sich ausdrücklich mit der

Frage, ob der Mönch sich dem Apostolat widmen dürfe. Nach ihm ist
das Leben in der Einsamkeit die beste Vorbereitung auf die Verkündigung

des Wortes Gottes. Elias und Johannes der Täufer, die großen
Vorbilder der Mönche haben unter den Menschen so Großes gewirkt,
weil sie in der Einsamkeit die Kraft Gottes empfingen. Erst nachdem
sie von ihren eigenen Fehlern geheilt waren, gingen sie zu den Menschen.

Wer sich anschickt zu predigen, bevor er die Vollkommenheit erlangt
hat, handelt gegen Gott. Wer aber Gottes Willen gemäß zum Dienst des

Wortes hinausgeschickt wird, verläßt die Einsamkeit nur ungern. Denn

er ist sich dessen bewußt, daß er die Gottesgabe der Beschauung in der
Einsamkeit empfangen hat. Dennoch weigert er sich nicht hinauszugehen.

Wie der Sohn vom Vater ausgegangen ist, um die Schwächen und
Krankheiten der Menschen zu heilen, so verläßt auch der Mönch die

Einsamkeit, die er lieb gewonnen hat, um die Gläubigen geistig zu
erbauen. Leider haben nicht alle Anachoreten den unschätzbaren Wert
der Einsamkeit erkannt. Allzuschnell wollen sie bei den Menschen Trost
suchen. Deshalb werden sie der Kraft und der Süßigkeit der Beschauung
nicht gewürdigt73.

Den besten Einblick in das ägyptische Mönchtum anachoretischer
Form gewinnen wir durch die « Apophthegmata Patrum » 74. Man könnte

71 MG 26, 964 C, 965 A.
72 Über die Persönlichkeit des Ammonas vgl. die Einleitung M. Kmoskos

in Patrol. Orientalis 10, 1915, S. 663 f., und Viller-Rahner, Aszese und Mystik
in der Väterzeit, Freiburg i.Br. 1939, S. 89.

73 Ep. XII, 2 ; Patrol. Or. X, S. 604 f. ; 3, S. 606 f.
74 Über die historische Bedeutung der Apophthegmata schreibt Wilhelm

Bousset, Apophtegmata, Tübingen 1923, S. 91 f. : « Ich lege getrost Athanasius
Vita Antonii... die Reisenovellen des Rufin und des Palladios und gar des Sulpicius
Severus, die sämtlichen Werke Kassians die späteren vortrefflichen Viten des

Euthymios und des Sabas ich lege das alles in die eine Wagschale und in die
andere die Apophthegmata Patrum, und meine diese sinken und jene emporschnellen
zu sehen. Ich stelle für die Geschichte des ältesten Mönchtums überhaupt nur eine
Quelle an Wichtigkeit neben die Apophthegmata ; das wäre die erst noch aus den
Quellen zu rekonstruierende Vita Pachoms Daneben würde ich dann noch die



nach der Lehre Basilius des Großen 307

meinen, die in der Wüste lebenden Einsiedler, von denen in den

Vätersprüchen die Rede ist, hätten sich wohl kaum karitativen und seelsorglichen

Aufgaben gewidmet, sondern einzig und allein der Beschauung
gelebt. Doch konnten sie nicht jeden Verkehr mit der Außenwelt meiden.
Sie mußten, um ihr Leben fristen zu können, die Erzeugnisse ihrer Arbeit
verkaufen und ihr vorbildliches Leben zog viele Besucher an. Auch
untereinander hatten die Anachoreten einen wenn auch ziemlich beschränkten
Verkehr. Jede Woche trafen sie sich einmal zum gemeinsamen Gottesdienst

75. Die berühmtesten Mönchsväter hatten Schüler, die sie ins
Mönchsleben einführten 76. Jüngere Mönche kamen zu den Älteren und
baten sie um Rat in ihren Schwierigkeiten und Zweifeln. So übten viele
Väter ein segensreiches Apostolat an ihren Mitbrüdern aus 77. Die Tugend
der Gastfreundschaft wurde von diesen ägyptischen Mönchen in beispielhafter

Art ausgeübt. In einem Ausspruch des Abba Apollo lesen wir :

« Man soll sich den ankommenden Brüdern zu Füßen werfen. Denn wir
werfen uns nicht vor ihnen, sondern vor Gott zu Füßen. Denn so sagt
man : Du hast deinen Bruder gesehen, du hast deinen Herrn gesehen. » 78

Es ist bekannt, wie einzelne Mönche in der Wüste Höchstleistungen
körperlicher Askese vollbrachten 79. Aber wir finden in den « Apophtheg-
mata » eine ganze Reihe von Aussprüchen, die ganz entschieden die
Gastfreundschaft den Werken körperlicher Abtötung vorziehen. Sie zeigen

uns, wie diese zum größten Teil ungebildeten koptischen Mönche,
unbeeinflußt von den Spekulationen griechischer Philosophen und der Alexandriner,

sich von den schlichten Grundsätzen des Evangeliums leiten
ließen. Kassian fragte einst einen Mönch, warum er das Fasten nicht
halte, wenn er Gäste empfange. Er erhielt die Antwort : « Das Fasten

ist immer bei mir. Euch kann ich nicht immer bei mir haben. Das Fasten

ist zwar eine notwendige und eine nützliche Sache, die aber doch aus

asketischen Werke des Basileios stellen, ferner die Schriften und die Persönlichkeit
des Euagrios und endlich die Historia religiosa des Theodoret Aber unter
allen diesen Quellen gebe ich den Apophthegmata Patrum die Krone und die
Palme. Keine kann sich was Massenhaftigkeit und Breite, Mannigfaltigkeit und
Treue des Stoffes betrifft mit ihr ganz messen. » Vgl. auch Heussi : Der Ursprung
[s. Anm. 48] S. 142 f.

76 Heussi, a. a. O. S. 162 f.
76 Heussi, S. 198 ff.
77 Apophth. Joh. Kolobos 18, MG 65, 209 D, 212 AB.
78 Apophth. Apollo 1, MG 65, 136 B.
79 Darüber Heussi, a. a. O. S. 218-229. S. 229 schreibt er : « Solches Wüten

gegen den Körper entsprach wohl kaum je der überwiegenden Meinung der Mönche.
Die gemäßigte Ansicht hielt die geistige Askese für wichtiger als die körperliche. »



308 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

unserer freien Wahl hervorgeht. Das Gebot Gottes aber verlangt von
uns notwendigerweise die Ausübung der Liebe. Da ich nun in euch

Christus aufgenommen habe, muß ich euch mit aller Sorgfalt bedienen.

Wenn ich euch dann wieder entlassen habe, kann ich das Fasten
aufnehmen. »80

Pachomius81 wird mit Recht der Begründer des zönobitischen
Mönchtums genannt. Eine Vita hebt die Wichtigkeit des Übergangs von
der anachoretischen zur zönobitischen Lebensweise hervor, indem sie

Pachomius die zönobitische Lebensform auf Geheiß einer himmlischen

Erscheinung begründen läßt 82. Eine bohairische Vita überliefert uns
eine Ansprache des Pachomius, in welcher er die Vorzüge des Zönobi-
tenturns stark unterstreicht. Er begründet seine Ansicht folgendermaßen :

« Wer nun im gemeinsamen Leben Fortschritte macht in der Reinheit,
im Gehorsam und in der Unterwerfung und niemand durch Wort und
Tat Stein des Anstoßes und Ärgernis wird, wird reich durch einen

unvergänglichen und immerwährenden Reichtum ; ist er aber nachlässig und
wird einer Seele zum Ärgernis, die seinetwegen stirbt, so kommt das

Unheil über diesen Menschen. Er hat nicht nur seine eigene Seele und
die Mühen, die er auf sich genommen, zunichte gemacht, sondern muß
Gott noch Rechenschaft ablegen über die Seelen, die er geärgert hat...
Er [der Anachoret] trägt keine Verantwortung für die Menschen seiner

Art, aber er hat auch die Augen derjenigen nicht vor sich, die sich im
geistlichen Leben üben, was ihn zu einem Nacheiferer der ausgezeichneten

Übungen machen würde und ihn so antriebe, diese ebenfalls ins
Werk zu setzen. Ein solcher wird im Himmelreich keinen hohen Rang
einnehmen, aber er wird des ewigen Lebens nicht beraubt wegen der
Reinheit und der Askese, in der er gelebt hat. » 83 Diese Stelle ist schon

deswegen bedeutsam, weil Basilius in seinen ausführlichen Regeln, wo
er beweisen will, daß das zönobitische Leben dem anachoretischen vor-

80 Apophth. Kassian 1 ; MG 65, 244 A ; vgl. Institut. V, 24 (ed. Petschenig
S. 102, 8-12).

81 Über die Bedeutung des hl. Pachomius, seiner Regel und Viten vgl. P.

Ladeuze, Étude sur le cénobitisme Pakhomien pendant le IV siècle et la première
moitié du Ve, Löwen-Paris 1898 ; W. Bousset, Apophthegmata, S. 209-280 ;

K. Heussi, Der Ursprung des Mönchtums, S. 115-131 ; H. Bacht, L'importance
de l'idéal monastique de St. Pacôme pour l'histoire du monachisme Chrétien.
Revue d'ascét. et myst. 26, 1950, S. 308-326.

82 Cod. Sahid. 9 (ed. Lefort S. 60, 26-61, 6) ; vgl. Vita prima (ed. Halkin
S. 14, 1-5).

83 Cod. Bohairic., 105 (ed. Lefort S. 177, 16-178, 13).



nach der Lehre Basilius des Großen 309

zuziehen sei, ganz ähnliche Gründe anführt 84 Die Zönobiten des Pachomius

sind nicht weniger von der Welt abgeschlossen als die Anachoreten
der Wüste. Nur wenige, ganz zuverlässige Mönche wurden beauftragt,
mit den Gästen zu verkehren oder, um die Geschäfte des Klosters zu
besorgen, mit den Weltleuten in Verbindung zu treten 85. Ein eigentliches

Apostolat übten an den Mönchen die Klostervorsteher und die
Vorsteher der einzelnen Häuser aus. Dreimal in der Woche mußte der
Vorsteher des ganzen Klosters den Brüdern Katechesen halten. An den

Fasttagen mußten zudem noch die Vorgesetzten der einzelnen Häuser
ihre Untergebenen ins geistliche Leben einführen86. Pachomius selber

war von einem brennenden Seeleneifer erfüllt. Er verkündete den Hirten,
die in der Umgegend seines Klosters wohnten, das Wort Gottes. Im
Auftrag des Bischofs von Denderah baute er ihnen eine Kirche. Jeden

Sonntag kam er mit einigen Brüdern in jenes Gotteshaus und las dem

Volk aus der Heiligen Schrift vor. Dies tat er, bis dort ein Priester für
die Seelsorge angestellt wurde 87. Aber seine Mönche wollte Pachomius
nicht zu Priestern weihen lassen. Für den Vollzug der sonntäglichen
Eucharistiefeier ließ er von auswärts Priester in sein Kloster kommen.
Denn er befürchtete, daß Streit, Neid und Eifersucht im Kloster
aufkämen, wenn einige seiner Mönche die Priesterweihe empfingen88

(Fortsetzung folgt.)

84 R. F. 7, MG 31, 928 C.
86 Cod. Bohairic. (ed. Lefort S. 97, 7-11) ; Von der Klausurmauer ist die Rede

in praec. 84. (ed Boon S. 38, 4).
86 Vita prima c. 28 (ed. Halkin S. 19, 3-5), ebenso Cod. Bohairic. n. 26 (ed.

Lefort S. 97, 18-21 ; Die Praecepta et Instituta 15 (ed. Boon S. 57, 14-15) sprechen
nur von den 2 Katechesen des Klostervorstehers.

87 Vita prima 29 (ed. Halkin S. 19, 6-19).
88 Cod. Bohairic. n 25 (ed. Lefort S. 96, 8-22).



Basil Drack OSB

Beschauliches und tätiges Leben

im Mönchtum
nach der Lehre Basilius des Grossen

(.Fortsetzung)

I. Das monastische Ideal des hl. Basilius

Viel mehr als Pachomius hat der heilige Basilius 89 das Mönchtum
in den Dienst der Kirche gestellt Und seinen Mönchen Aufgaben
karitativer und erzieherischer Art gegeben 90. Er machte in seinen beiden

Regeln den Versuch, zwei scheinbare Gegensätze zu vereinigen :

Gottinnige Beschauung und selbstlosen Dienst am Mitmenschen, strengste
Trennung von der Welt und wirksame Einflußnahme auf die Welt.

a) Pie Gottesliebe

Ziel des Mönchslebens ist ein Leben in Frömmigkeit, wie Basilius
im Prolog zu den ausführlichen Regeln schreibt 91. Was darunter im

89 Es werden hier besonders folgende Werke untersucht :

Regulae fusius tractatae R. F.
Regulae brevius tractatae R.B.

Brief 2 Ep. 2.

Die Übersetzung der Texte schließt sich im allgemeinen an V. Grone :

Ausgewählte Schriften des hl. Basilius des Großen, Kempten 1877, und A. Stegmann :

Des heiligen Kirchenlehrers Basilius des Großen, Bischofs von Cäsarea Ausgewählte

Briefe, München 1925, an.
00 Zur Lehre über die monastischen Tugenden bei Basilius vgl. D. Amand :

L'ascèse monastique de Saint Basile. Maredsous 1948. Darüber handelt vor allem
S. Giet : Les idées et l'action sociales da Saint Basile. Paris 1941, S. 183-217.

91 MG 31, 889 A.



392 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

einzelnen zu verstehen ist, zeigt er in den « Moralia », in denen er mit
den Worten der Heiligen Schrift das Ideal christlicher Vollkommenheit
zeichnet. Der vollkommene Christ und vor allem der vollkommene Mönch
soll ganz Christus ähnlich sein. Er darf nur das tun, was er in Christus
sieht und von ihm hört, so wie der Herr selber sagt : « Nehmt mein
Joch auf euch und lernet von mir, denn ich bin sanftmütig und von
Herzen demütig », und : « Ihr nennt mich Meister und Herr und habt
recht, denn ich bin es. Wenn nun ich der Meister und Herr euch die
Füße gewaschen habe, dann müßt auch ihr einander die Füße waschen »92.

Die Vollkommenen sollen sein : Schafe Christi, die nur die Stimme des

Hirten hören und ihm folgen, Zweige Christi 93, Glieder Christi in der

Ausübung seiner Gebote, vollendet durch die Gaben des Heiligen Geistes

94, Bräute Christi, die den Willen des Bräutigams erfüllen 95, heilige
Tempel Gottes 96, eine unbefleckte und unversehrte Opfergabe 97, Kinder
Gottes, nach Gottes Bild geformt, Licht der Welt, nicht der Bosheit

unterworfen, um die Menschen zur Annahme der Wahrheit zu erleuchten

98, Salz der Erde, um die zu erleuchten, welche Gemeinschaft mit
ihnen haben ", und endlich Wort des Lebens 10°. Im letzten Kapitel des

gleichen Werkes beantwortet Basilius die Frage : Wie soll der Christ
sein folgendermaßen : « Rein sein von jeder Befleckung des Fleisches

und des Geistes im Blute Christi Und sich in Gottesfurcht und Liebe

zu Christus heiligen. Er darf keinen Makel und keine Runzel und nichts
ähnliches haben, sondern soll heilig und untadelig sein und so den Leib
des Herrn essen und sein Blut trinken. Seine Gerechtigkeit soll größer
sein als die der Schriftgelehrten und Pharisäer, dem Evangelium und
der Lehre des Herrn gemäß. Er soll die andern lieben, wie Christus uns

geliebt hat. In allem soll er den Herrn vor Augen haben. Täglich und
stündlich soll er wachsam sein und immer bereit zur Erfüllung des

göttlichen Willens, im Bewußtsein, daß der Herr zu einer Stunde kommt,
wo man es nicht vermutet101. Dieses Vollkommenheitsideal ist ganz
biblisch. Obwohl Basilius sich in seinen Studienjahren die Lehren der

Philosophen angeeignet hatte, ist hier nicht der geringste Einfluß der

Philosophie zu spüren. Zwar spricht Basilius an einer andern Stelle in

92 Moralia, Reg. 80, c. 1, MG 31, 860 C.
93 c. 2, 860 D ; c. 3, 861 A.
91 c. 4, 861 B. 95 c. 5, 861 B.
98 c. 6, 861 C. 97 c. 7, 861 C.
98 c. 8, 861 D ; 863 A. 99 c. 9, 864 A.

109 c. 10, 864 B. 101 c. 22, 869 BC.



nach der Lehre Basilius des Großen 393

platonischer Terminologie auch von der Gottähnlichkeit des Menschen102.

Aber er erfüllt diese Terminologie, die er nicht oft anwendet, mit
christlichem Inhalt. Das zeigt uns eine Stelle aus den kurzgefaßten Regeln,
in der Basilius die Gesinnung beschreibt, in welcher der Mönch Gott
dienen soll : « Eine gute Gesinnung, glaube ich, ist ein heftiges,
unersättliches, festes und unabänderliches Verlangen, Gott zu gefallen. Sie

wird erlangt durch eine fleißige Und anhaltende Betrachtung der Majestät
und Herrlichkeit Gottes, sowie durch die dankbare und stete Erinnerung
an die uns von Gott verliehenen Güter. Dadurch wird der Seele eingeprägt

: 'Du sollst den Herrn deinen Gott lieben aus deinem ganzen
Herzen und aus allen deinen Kräften und aus deinem ganzen Gemüte'

(Mk. 12, 30). Mit einer solchen Gesinnung muß man Gott dienen, daß

der Ausspruch des Apostels erfüllt wird : 'Wer wird uns scheiden von
der Liebe Christi Trübsal oder Angst oder Verfolgung oder Blöße oder

Gefahr oder das Schwert ' »103

In der ersten Frage der ausführlichen Regeln behandelt Basilius die

Ordnung und Reihenfolge der göttlichen Gebote. Er zitiert die Stelle
Mt. 22, 36-39 und sagt dazu : « Also hat der Herr selbst seinen Geboten
die Ordnung gewiesen. Das erste und größte Gebot hat er auf die Liebe

zu Gott beschränkt ; als zweites in der Ordnung und jenem gleich, oder

vielmehr als Ergänzung des vorigen und von ihm abhängig, hat er die

Nächstenliebe aufgestellt. »104

Die zweite Frage der ausführlichen Regeln ist der Gottesliebe
gewidmet. Sie kann den Menschen nicht gelehrt werden, da der Schöpfer
sie wie die Liebe zu den Eltern in unser Herz gelegt hat. Die Gottesliebe

ist nur eine Tugend, aber sie hat die Kraft in sich, jegliches Gebot zu
erfüllen. Das sagt Christus selbst mit den Worten : « Wer mich liebt,
wird meine Gebote halten » (Jo. 14, 23). Basilius zählt nun die Beweggründe

zur Gottesliebe auf. Sicher von Piaton beeinflußt, nennt er als

erstes Motiv die Schönheit Gottes. Der Mensch verlangt von Natur aus
nach dem Schönen. « Was ist nun bewunderungswürdiger als die göttliche

Schönheit Welches Verlangen der Seele ist so stark und gewaltig
wie dasjenige, welches von Gott der von allem Bösen gereinigten Seele

eingeflößt wird, sodaß sie sagen kann : 'Ich bin verwundet vor Liebe'

(Hl. 2, 5). Der Glanz der göttlichen Schönheit läßt sich weder aussprechen
noch erklären ; keine Rede schildert ihn. Nennst du den Glanz des Morgen-

102 De Spir. Sancto, c. 1, n. 2, MG 32, 69 B.
103 R.B. 157, MG 31, 1185 B.
104 R. F. 1, MG 32, 905 C, 908 A.



394 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

sterns, die Klarheit des Mondes und das Licht der Sonne, so sind sie

doch alle verächtlich im Vergleich mit jener Herrlichkeit und stehen mit,
dem wahren Licht verglichen, hinter diesem weiter zurück als die tiefe,
traurige mondlose Nacht hinter dem hellsten Mittag. So also sehnen sich
die Menschen von Natur aus nach dem Schönen. Das wirklich Schöne
und Liebenswürdige ist das Gute. Gut aber ist Gott, Und nach dem Guten

trägt alles Verlangen ; also trägt alles Verlangen nach Gott. »105 Die Güte
Gottes offenbart sich darin, daß er uns erschaffen hat und uns jegliche
Wohltat erweist. « Wenn aber schon die Kinder von Natur aus ihre
Eltern lieben, wie dies sowohl das Benehmen der unvernünftigen Tiere
als auch die Zuneigung der Menschen zu den Müttern in den ersten
Jahren zeigt, so dürfen wir uns doch nicht unvernünftiger als die
Unmündigen und wilder als die Tiere dadurch erweisen, daß wir uns lieblos
Und fremd gegen unsern Schöpfer benehmen, den wir, auch wenn wir
nicht wissen, wie gut er ist, schon deswegen über alle Maßen lieben müssen,

weil er uns erschaffen hat. Stets müssen wir ihm anhangen und an
ihn denken, wie die kleinen Kinder an ihre Mütter. »106 Die natürlichen
Wohltaten Gottes gegen uns sind ein Beweggrund für die Gottesliebe.
Aber viel größer als diese ist die Wohltat, « daß Gott den Menschen nach
seinem Bild und seiner Ähnlichkeit erschaffen, ihn seiner Erkenntnis
gewürdigt, ihn vor allen lebenden Wesen mit Vernunft ausgestattet hat,
ihn sich der unaussprechlichen Schönheiten des Paradieses erfreuen ließ

und zum Herrn aller irdischen Dinge einsetzte ; dann aber, als er von
der Schlange verführt in die Sünde gefallen war und durch die Sünde

in den Tod und das seiner würdige Elend, ihn doch nicht verließ, sondern

sofort ein Gebot zu seiner Hilfe gab, Engel zu seiner Bewachung und
Beschützung aufstellte, Propheten zur Widerlegung der Bosheit und zur
Lehre der Tugend sandte, die Angriffe des Bösen durch Drohungen niederhielt,

das Verlangen nach dem Guten durch Verheißungen anregte
und obwohl wir bei all dem im Ungehorsam verharrten, sich dennoch

nicht abwandte ; denn wir sind von der Güte des Herrn nicht verlassen,
und haben seine Liebe nicht auslöschen können, obwohl wir durch
Gefühllosigkeit gegen seine Wohltaten den Wohltäter hart kränkten ;

vielmehr sind wir vom Tode zurückgerufen und dem Leben wiedergegeben
durch unsern Herrn Jesus Christus»107. In Christi Erlösungstod zeigt sich

die Liebe Gottes zu uns am augenscheinlichsten. « 'Er hat sich ja selber

105 909 D, 912 A.
106 912 BC.
107 913 B-D.



nach der Lehre Basilius des Großen 395

entäußert und Knechtsgestalt angenommen' (Phil. 2, 6-7). 'Er nahm
unsere Schwachheiten auf sich und trug unsere Krankheiten' (Is. 53, 4).

Er hat uns vom Fluch erlöst, indem er selbst für uns zum Fluch wurde
Und den schmachvollsten Tod erduldete, um uns zum ruhmvollen Leben
zurückzuführen. Es genügte ihm nicht, uns wieder zum Leben zu
erwecken, sondern er verlieh uns auch die Würde seiner Gottheit und
bereitete uns die ewige Ruhe, welche an Größe der Freude alle menschlichen

Gedanken übersteigt. Was nun sollen wir dem Herrn vergelten
für alles, was er uns getan hat Er ist sogar so gütig, daß er nicht einmal
eine Vergeltung fordert, sondern er ist zufrieden, wenn er für das, was

er gegeben hat, nur geliebt wird »108. Die Gottesliebe ist « die
ununterbrochene, unsere Kraft übersteigende Anstrengung der Seele, den Willen
Gottes zu erfüllen, zu dem Zwecke und in dem Verlangen, ihn zu
verherrlichen »109. So ist nach Basilius der Zweck des Mönchslebens die

ununterbrochene Verherrlichung Gottes in der Liebe, die nichts anderes

ist als die Erfüllung seines Willens. Wir merken, wie Basilius sich in
seiner Auffassung nicht von der alexandrinischen Schule beeinflussen

läßt, die in viel stärkerer Abhängigkeit von der Philosophie die Gnosis

allzustark betont. Nach der aufmerksamen Lektüre dieser Texte können

wir D. Amand nur zustimmen, wenn er schreibt : « Disciple de l'Evangile,

qu'il interprète toujours à la lettre, il veut que la première et la
plus essentielle vertu de ses moines soit la vertu chrétienne et évangélique

par excellence, la charité, Payouty). Pour Basile, la charité est la première
des vertus, et la vie monastique n'a qu'un but : la charité et l'union
à Dieu. »110

b) Die Nächstenliebe

In der dritten Frage der ausführlichen Regeln befaßt sich Basilius
mit der Nächstenliebe. In stoischen Wendungen zeigt er zunächst, daß
der Mensch nicht allein leben kann. « Wer weiß wohl nicht, daß der
Mensch ein zutunliches und geselliges Lebewesen ist und nicht einzeln
in der Wildnis lebt Denn nichts ist unserer Natur so eigentümlich wie
dieses, daß wir gesellig miteinander leben, einander bedürfen und Unsere

Stammesgenossen lieben. »111 Was keimhaft in unsere Natur hinein-

108 914 gig A.
109 R.B. 211, MG 31, 1224 A.
110 L'ascèse monast. [Anm. 90], S. 295.
111 R. F. 3, MG 31, 917 A: T £ç o5v oùx oISsv, oti îjfxspov xal xotvcovtxôv

£<5ov ö <5cv0ptû7roç xal ot!>xl ptovacmxôv ouSe aypiov ; 'OuSèv yàp out<ùç ïStov t9)ç
«péaecùç ^[icov <î>ç t6 xoivcovstv àXXvjXoiç xal XP"Ö^e'-v xal ayarcav to



396 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

gelegt wurde, hat Christus ausdrücklich zum Gebot erhoben, indem er

sagte : « Ein neues Gebot gebe ich euch, daß ihr einander liebt » Jo.13,35).
Als Kennzeichen seiner Jüngerschaft fordert der Herr nicht Wunder,
sondern die Liebe zum Nächsten : « Daran werden alle erkennen, daß

ihr meine Jünger seid, wenn ihr einander liebt » (Jo. 13, 35). Alles Gute,
das wir dem Nächsten tun, erweisen wir Christus selber. Denn er sagt :

« Denn ich war hungrig und ihr habt mich gespeist »... und « Was ihr
einem dieser meiner geringsten Brüder getan habt, habt ihr mir getan »

(Mt. 25, 35, 40). Mit diesen Worten verbindet der Herr die Gebote der
Gottes- und der Nächstenliebe112. Der Christ liebt den Nächsten, weil
er Christus in ihm sieht, der Stoiker, weil alle Menschen von den Göttern
abstammen und die gleiche Natur haben113.

Beispiele der Nächstenliebe sind Moses, der aus Liebe zu seinen

Brüdern sogar aus dem Buche Gottes, in welches er geschrieben war,
ausgelöscht zu werden verlangte, wenn dem Volk die Sünde nicht
vergeben würde (Ex. 32, 32), und Paulus, der Christus bat, statt seiner dem

Fleische nach verwandten Brüder ausgestoßen zu werden (Rom. 9, 3),

weil er ein Lösegeld zur Rettung aller werden wollte114. In der Frage 200

der kurzgefaßten Regeln zeigt Basilius, wie auch ein Mönch, der wegen
körperlicher Schwäche keine großen Werke ausüben kann, den jungen
Brüdern nützlich ist, indem er in seinen Bewegungen und seinem Ge-

sichtsausdruck die Gegenwart Goctes an den Tag legt und die Eigenschaften

der Liebe verwirklicht, die der Apostel aufzählt (1 Kor. 13, 4-8) Uä.

Nur wer aus Liebe handelt, erlangt ewigen Lohn, denn Paulus sagt :

« Wenn ich die Sprache der Menschen und Engel redete und wenn ich
alle Erkenntnis und allen Glauben hätte ; und wenn ich alle meine Güter
zur Speisung der Armen austeilte, Und wenn ich meinen Leib zum
Verbrennen hingäbe, hätte aber die Liebe nicht, so nützte es mir nichts »

(1 Kor. 13, 1, 2). Wer nicht aus Liebe zu Gott dem Nächsten dient, und
vollführte er auch die größten Werke, verfällt dem Vorwurf, den
Menschen zu gefallen, dem Vorwurf der Selbstgefälligkeit, der Streitsucht,
des Neides oder einer ähnlichen Schuld. Da ist wiederum Paulus Vorbild,
der von sich sagen kann : « Nicht um Menschen zu gefallen, sondern

ôfxocpuAov. In diesen Worten ist bereits die Kritik am Anachoretentum enthalten,
die Basilius ausführlich in der 7. Frage der ausführlichen Regeln darlegt.

112 917 B.
113 Vgl. Epiktet : Dissertationes I, 23, 1, 7 ; II, 20, 8.
114 917 CD.
115 1215 B.



nach der Lehre Basilius des Großen 397

Gott, der unsere Herzen prüft. Denn weder haben wir Uns jemals bei
euch schmeichelhafter Worte bedient, wie ihr wißt, und Gelegenheit zur
Habsucht gesucht, Gott ist Zeuge ; noch suchten wir Ehre vor den
Menschen, weder bei euch, noch bei andern » (1 Thess. 2, 4-6)lle.

Diese Stellen mögen genügen. Sie zeigen uns mit aller Deutlichkeit,
daß Basilius von seinen Mönchen, ganz im Sinne des Neuen Testamentes,

vor allem die vollkommene Erfüllung des Gebotes der Gottes- und
Nächstenliebe verlangt.

Die Übung der Gottesliebe verlangt vom Mönch das Verlassen aller
Geschöpfe, die Trennung von der Welt. Die Nächstenliebe hingegen
erfordert den Verkehr mit den Menschen. Wie bringt nun unser Heiliger
diese beiden Forderungen miteinander in Einklang

c) Die Trennimg von der Welt

Im Brief 2, den Basilius zu Beginn seiner monastischen Laufbahn

an seinen Freund Gregor von Nazianz schrieb, begründet er die

Notwendigkeit des von der Welt abgeschiedenen Lebens. « Ein Auge, das

immerfort herumschweift kann einen bestimmten Gegenstand nicht
sehen. Vielmehr muß man den Blick auf den zu betrachtenden Gegenstand

heften, wenn man von ihm eine genaue Ansicht bekommen will.
So kann auch der menschliche Geist, von tausend weltlichen Sorgen
beschwert, unmöglich scharf in die Wahrheit eindringen. Wer noch nicht
durch das Band der Ehe gebunden ist, den jagen tolle Begierden, fast
unbezähmbare Reize und unselige Liebeshändel. Wer aber schon durch
das Eheband gebunden ist, den nimmt ein anderer Schwärm von Sorgen

auf : Bei Kinderlosigkeit das Verlangen nach Kindern, im Falle des Kindersegens

die Sorge um die Kindererziehung, die Obhut über die Gattin
Jeder Tag, der kommt, bringt eine neue Verfinsterung der Seele, und die
Nächte übernehmen die Sorgen des Tages und umgaukeln den Geist mit
gleichen Träumen. Dem zu entrinnen gibt es nur einen Weg : die
Lostrennung von der Welt.»117 Es genügt aber nicht, wenn der Mensch

sich nur äußerlich von der Welt absondert. Das Leben in der Einsamkeit

ist nur ein Mittel, um den Geist in der Ruhe zu halten. Hier stimmt
Basilius voll und ganz überein mit den Vätern der Sketis, welche in der
Wüste die âvârotuanç, suchen 118. Er spricht von dieser inneren Ruhe,
welche die Einsamkeit bringen soll, folgendermaßen : « Die Flucht aus

116 R.B. 282, 1280 CD, 1281 A.
117 Ep. 2, MG 32, 224 C, 225 A.
118 Apophth. Rufus 1, MG 65, 389 C.



398 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

der Welt ist aber nicht ein bloß leibliches Abschiednehmen von ihr,
sondern ein Losreißen der Seele von ihrer Anhänglichkeit an den Leib, ist
ein Verzichten auf Heimat Und Haus, auf Eigentum Und Freunde, auf
Besitz und Lebensunterhalt, auf Geschäft und Gesellschaft und menschliche

Wissenschaft, ist die Bereitschaft, die Weisungen aus der göttlichen
Schule mit dem Herzen aufzunehmen. Die Bereitung des Herzens besteht
aber im Verlernen der Theorien, die es als Folge schlechter Gewohnheiten

beschlagnahmt haben. Denn wie man in Wachs nicht schreiben kann,
ohne zuvor die Buchstaben darin zu tilgen, so kann man auch einer
Seele göttliche Lehren nicht beibringen, ohne zuvor ihre der Gewohnheit

entstammenden Vorurteile zu beseitigen. Zu diesem Zweck ist uns
die Einsamkeit von größtem Gewinn : sie schläfert unsere Leidenschaften
ein und gibt der Vernunft Muße, sie gänzlich aus der Seele auszurotten.
Wie nämlich die wilden Tiere, einmal gezähmt, leicht zu bändigen sind,
so sind auch die Lüste, die Erregungen des Zornes, Furcht- und
Traueranwandlungen, diese Giftbruten der Seele, wenn durch die Ruhe
eingeschläfert und nicht durch fortgesetzte Reizung wild gemacht, durch
die Macht der Vernunft leichter niederzukämpfen. Demnach muß die
Einsiedelei derartig sein wie es die unsrige ist, abgesondert von allem
Verkehr mit den Menschen, sodaß eine fortlaufende Askese durch nichts

von der Außenwelt eine Unterbrechung erleidet. »119 Diese innere Ruhe

- wir erinnern uns an die « Apatheia » der Stoiker - ist für Basilius nicht
Selbstzweck. Sie soll es dem Mönch ermöglichen, seine Gedanken ständig
auf Gott zu richten. Das zeigt Basilius mit folgenden Worten : « Ruhe
ist daher für die Seele Anfang der Reinigung : nicht redet die Zunge von
menschlichen Dingen, nicht sieht sich das Auge um nach gefälligen
Körperfarben und Formen, nicht lähmt das Ohr die Spannkraft der
Seele im Aufhorchen auf Lieder, die auf Lust gestimmt sind, oder auf

Gespräche von oberflächlichen Menschen und Witzbolden. Gerade das

letztere ist dazu angetan, der Seele die Spannkraft zu nehmen. Denn ein

Geist, der nicht nach außen hin sich zerstreut, der nicht durch die Sinnesorgane

in die Welt sich ergießt, kehrt in sich selbst zurück und erhebt
sich von selbst zum Gedanken an Gott. Im Lichte dieser Schönheit

kommt er bis zum Vergessen seiner Natur : er läßt sich nicht niederziehen

von den Sorgen um Nahrung und Kleidung, sondern frei von den

irdischen Sorgen stellt er sein ganzes Streben ein auf den Besitz der
himmlischen Güter. »120 Dieser Brief könnte von einem neuplatonischen

119 Ep. 2, MG 32, 225 BC.
120 228 AB.



nach der Lehre Basilius des Großen 399

Philosophen stammen. Er ist voll von Ideen Piatons und Plotins. Basilius

hat ihn im Jahre 358 geschrieben, erst ein Jahr nach seiner Taufe,
als er noch nicht so vertraut war mit der Lehre der Heiligen Schrift121.

Die Beweggründe, die Einsamkeit aufzusuchen, sind also nach
diesem Text folgende :

1. Das Leben in der Welt läßt den Geist nie zur Ruhe kommen.
Er ist mit Sorgen aller Art beschäftigt und kann daher seine Aufmerksamkeit

nicht auf Gott richten.
2. Das ganz auf Gott gerichtete Leben ist unmöglich, solange die

Seele nicht frei ist von den Ideen und Urteilen, die sie in ihrem weltlichen
Leben in sich aufgenommen hat. Das Vergessen dieser Ideen und Urteile
ist nur in der Einsamkeit möglich.

3. Die Leidenschaften kommen nie zur Ruhe, solange sie noch durch
die Empfindungen der Sinne gereizt werden. Da in der Einsamkeit diese

Empfindungen auf ein Minimum beschränkt sind, gelangt die Seele zur
Leidenschaftslosigkeit122.

Ähnliche Gedanken äußert Basilius in der 5. und 6. Frage der
ausführlichen Regeln. In der erstgenannten, die vom ständigen Denken an
Gott handelt, schreibt er : « Wer also Gott wahrhaft nachfolgen will,
muß sich von den Banden der leidenschaftlichen Anhänglichkeit an dieses

Leben frei machen. Dies aber geschieht durch gänzliche Trennung und

Vergessen der alten Gewohnheiten. Verzichten wir also nicht gänzlich
auf fleischliche Verwandtschaft und Lebensgemeinschaft und versetzen

wir uns geistig nicht in eine andere Welt nach dem Beispiele dessen, der

sagt : 'Unsere Heimat ist im Himmel' (Phil. 3, 20), so sind wir nicht im
Stande, unser Ziel, das Wohlgefallen Gottes zu erreichen, da der Herr
ausdrücklich sagt : 'So kann auch keiner von euch, der nicht allem
entsagt, was er besitzt, mein Jünger sein' (Luk. 14, 23). Haben wir aber
dies getan, so müssen wir womöglich darüber wachen, daß unser Herz
niemals den Gedanken an Gott verhert oder die Erinnerungen an seine
Wunder mit eitlen Einbildungen befleckt, sondern wir müssen den
heiligen Gedanken an Gott beständig und in reinem Andenken unserer Seele

eingeprägt wie ein unauslöschliches Siegel bei uns tragen. Denn auf diese

Weise gelangen wir zur Liebe zu Gott, die uns zugleich antreibt, die

121 P. Henry : Etudes plotiniennes I, Paris 1938, S. 159 zeigt, wie Basilius
stark von Plotin abhängig ist. Er vergleicht dort die Stelle MG 32, 228 AB mit
Enn. V, 1, 2, 11-14 ; V, 1, 12, 12-20 und VI, 9, 7, 14. Vgl. noch Porphyr: De

abstinentia I, c. 31-35.
m ygp Porphyr : De abstinentia I, c. 34, 35.



400 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

Gebote des Herrn zu erfüllen. »123 Die Trennung von der Welt ist also

notwendig, damit der Mönch in stetem Denken an Gott zur Vollkommenheit

der Liebe gelangt. Den gleichen Gedanken betont Basilius in einem
weiteren Abschnitt : « Das müssen wir freilich wissen, daß wir weder
ein anderes Gebot halten, noch selbst die Liebe gegen Gott und gegen
den Nächsten erfüllen können, wenn wir mit unseren Gedanken bald
da, bald dorthin abschweifen... Daher besteht die Gott wohlgefällige
Tugendübung nach dem Evangelium Christi in der Entfernung von den

Sorgen der Welt und in der Verbannung aller geistigen Zerstreuungen.
Daher hat der Apostel, obgleich die Ehe erlaubt und des Segens gewürdigt

ist, die mit ihr verbundenen Beschäftigungen den Sorgen um Gott
entgegengestellt, gleich als wenn diese nebeneinander nicht bestehen

könnten, und sagt : 'Wer kein Weib hat, sorgt nur für das, was des Herrn
ist, wie er dem Herrn gefalle : wer aber ein Weib hat, sorgt für das, was
der Welt ist, wie er dem Weib gefallen werde' (1 Kor. 7, 32, 33) 124. Welcher

Unterschied zur Auffassung des Klemens von Alexandrien, der den

verheirateten Gnostiker höher schätzt als den unverheirateten125

In der 6. Frage der ausführlichen Regeln beweist Basilius ausführlich,

daß der Mönch in der Einsamkeit leben muß, wenn er zur
Vollkommenheit gelangen will. Diese Frage trägt den Titel : « "Oti àvayxalov

to îSidcÇsiv »126.

Der erste Grund für die Notwendigkeit eines von der Welt
abgeschiedenen Lebens : Das einsame Leben hilft uns, den Geist in beständiger

Sammlung zu halten127. Eine ausführliche Begründung dafür konnten

wir bereits im 2. Brief lesen.

Der zweite Grund : Das Zusammenleben mit den Sündern ist schädlich.

Wenn wir mit den Schlechten zusammen wohnen, dringen durch

Augen und Ohren die Lockungen der Sünde auf uns ein. Die Abbilder
des Gesehenen und Gehörten bleiben in unserer Seele, was uns daran
hindert, im Gebet zu verharren. Die gleiche Wahrheit lehrt uns die Heilige
Schrift : « Schließ keine Freundschaft mit einem zornmütigen Mann, noch

wohne bei einem jähzornigen Freunde, damit du nicht etwa seine Wege
lernest und deiner Seele Schlingen legest» (Sprichw.22,24,25). Paulus sagt :

« Gehet heraus aus ihrer Mitte und sondert euch ab » (2 Kor. 6, 17)128.

123 R. F. 5, MG 31, 921 AB.
124 920 BCD.
125 Strom. VII, 70, 7, 8 (ed. Stählin S. 51, 4-14).
126 R. F. 6, MG 31, 925 A.
127 925 A. 128 925 AB.



nach der Lehre Basilius des Großen 401

Der dritte Grund : Die sündhaften Gewohnheiten können in der
Welt nicht überwunden werden. Der Kampf gegen die eingewurzelten
Laster ist sehr schwer - denn eine durch die Länge der Zeit erstarkte
Gewohnheit erlangt die Stärke der Natur - und kann nur durch anhaltendes

Gebet und durch die stete Betrachtung des göttlichen Willens
erfolgreich geführt werden. Dies ist aber bei den vielen Zerstreuungen und
Beschäftigungen des Weltlebens nicht möglich129. Hier kommt der
Rigorismus unseres Heiligen zum Ausdruck, der ihn die Ansicht vertreten
läßt, die Weltleute könnten nicht zur Vollkommenheit gelangen130.

Der vierte Grund : Das Leben in der Welt macht die Selbstverleugnung

sehr schwer, welche Christus mit den Worten geboten hat :

« Wer mir nachfolgen will, der verleugne sich selbst » (Luk. 9, 23). Die
Selbstverleugnung besteht im gänzlichen Vergessen des Vergangenen und
im Aufgeben des eigenen Willens. Das fällt dem sehr schwer, der in einer

gemischten Gesellschaft lebt. Selbstverleugnung ist die Nachfolge Christi
und das Tragen seines Kreuzes. Das Kreuz Christi auf sich nehmen heißt :

« Sich um Christi willen zum Tode bereit halten, die irdischen Glieder
abtöten, für jede Gefahr, die um des Namens Christi willen über uns
kommt, gerüstet sein und nicht mit Leidenschaft am gegenwärtigen
Leben hangen ». Es ist offensichtlich, daß das Leben in der Welt dem

sehr hinderlich ist131.

Der fünfte Grund : Das Leben in der Welt läßt die Seele nicht zur
Zerknirschung kommen. Wegen der Menge der Sünden, welche sie an
den andern sieht, kommt sie gar nicht dazu, an die eigenen Sünden zu
denken und sie zu bereuen. Denn sie vergleicht sich mit den Schlechteren

und hält sich für tugendhaft132.
Der sechste Grund : Im Zusammenleben mit den Weltleuten wird

die Seele vom Gedanken an Gott abgelenkt. Sie wird der Freude an Gott
beraubt und des Genusses des Herrn, so daß sie nicht sagen kann : « Ich
denke an Gott und freue mich » (Ps. 76, 4), und : « Wie süß sind deine
Worte meinem Gaumen, sie sind süßer meinem Mund als Honig »

(Ps. 118, 105). Im Getümmel der Welt vergißt die Seele die Gerichte des

Herrn zu überdenken und welches das größte Übel ist, das ihr zustoßen
kann133.

129 925 BC.
130 Vgl. D. Amand : L'ascèse monast. [Anm. 90], S. 338-341.
131 R. F. 6, MG 31, 925 CD, 928 A.
132 928 B.
133 928 B.

27



402 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

Auch in der 8. Frage der ausführlichen Regeln zeigt Basilius, daß

nur in der Abgeschiedenheit von der Welt die Forderung des Herrn, sich
selber abzusterben und täglich das Kreuz zu tragen, vollkommen
verwirklicht werden kann. Er beginnt diese Frage folgendermaßen : « Da
unser Herr Jesus Christus nach vielen, auch durch mehrere Taten
bekräftigten Beweisen zu allen sagt : 'Wenn jemand zu mir kommen will, so

verleugne er sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich und folge mir
nach' (Mt. 16, 24), und wiederum : 'Also kann keiner von euch, der nicht
allem, was ihm eigen ist, entsagt, mein Jünger sein' (Luk. 14, 23), so

glauben wir, daß sich dieses Gebot auf mehreres erstreckt, dem man
entsagen muß. Freilich vor allem entsagen wir dem Teufel und den

Begierden des Fleisches den menschlichen Freundschaften und den

Lebensgewohnheiten, welche der Vollkommenheit des Evangeliums des

Heiles widerstreiten. Aber notwendiger als diese Entsagung ist, sich
selber zu entsagen. Auch allen weltlichen Begierden, welche dem Zweck
der Frömmigkeit hinderlich sind, wird er (der Mönch) entsagen. Für
seine wahren Eltern wird ein solcher diejenigen ansehen, welche ihn in
Christus Jesus durch das Evangelium geboren haben, für seine Brüder
jene, welche denselben Geist der Kindschaft empfangen haben, alle

Besitzungen wird er für fremdes Gut halten, was sie wirklich sind. Mit einem

Wort : wie kann derjenige, dem um Christi willen die ganze Welt und
der selbst der Welt gekreuzigt ist, an den Sorgen der Welt Anteil haben

Zumal unser Herr Jesus Christus sowohl den Haß der Seele als auch die

Selbstverleugnung unverbrüchlich fordert, wenn er sagt : 'Wenn jemand
mir nachfolgen will, so verleugne er sich selbst und nehme sein Kreuz
auf sich' (Mt. 16, 24), und dann hinzufügt : 'und folge mir nach', und
wiederum : 'Wenn jemand zu mir kommt und haßt nicht seinen Vater
seine Mutter, sein Weib, seine Kinder, seine Brüder und Schwestern,

ja sogar seine Seele, der kann mein Jünger nicht sein' (Luk. 14, 26).
Daher besteht die vollkommene Entsagung darin, auch gegen das Leben
selbst gleichgültig zu sein, ihm abzusterben, sodaß man nicht mehr auf
sich selbst vertraut. Man beginnt aber damit, sich von den äußerlichen

Gütern loszusagen, wie Besitzungen, eitlem Ruhm, Umgang, Anhänglichkeit

an unnütze Dinge, wovon die heiligen Jünger des Herrn Jakobus
und Johannes ein Beispiel gegeben haben, die ihren Vater Zebedäus und
selbst das Schiff, ihre einzige Nahrungsquelle, verließen, ferner Matthäus,
der sich von dem Zolltische erhob und dem Herrn folgte » 184. Diese

134 R. F. 8, 933 D - 936 C. Weitere Texte über die Trennung von der Welt :

Ep. 226, MG 32, 849 D-852 A ; Ep. 9, MG 32, 272 BC : 'Hpsïç fiiv yàp forà TÎjç



nach der Lehre Basilius des Großen 403

Stellen aus den Regeln unterscheiden sich sehr stark vom 2. Brief. Sie

sind ganz im Geiste des Evangeliums geschrieben. Waren im 2. Brief die
Gründe für die Bevorzugung des einsamen Lebens fast ganz den
Philosophen entnommen, so stützt sich Basilius in seinen Mönchsregeln fast
ausschließlich auf die Lehre Christi. Es ist nicht das Verlangen nach der
«Theoria », sondern der Wunsch, das Gebot der Gottesliebe mit aller
Konsequenz zu erfüllen, welcher Basilius die Vorzüge des einsamen, von der

Welt abgeschiedenen Lebens mit so großer Eindringlichkeit preisen läßt.
Wie streng Basilius diese Trennung von der Welt auffaßt, zeigt die

32. Frage der ausführlichen Regeln. Er spricht an dieser Stelle vom
Verhalten des Mönches seinen leiblichen Verwandten gegenüber. Wer
einmal in die Mönchsgemeinschaft aufgenommen wurde, darf vom
Vorsteher nicht die Erlaubnis erhalten, unter dem Vorwande die Verwandten
zu besuchen, sich von den Brüdern zu trennen135. Weil der Mönch das

Wort mein und dein nicht mehr gebrauchen darf, so kann er auch nicht
von seinen Verwandten reden. Die Apostelgeschichte sagt von den ersten
Christen in Jerusalem, daß keiner von ihnen etwas sein eigen nannte
(Apg. 4, 32). Wenn die fleischlichen Eltern oder Brüder eines Mönches
ein gottgefälliges Leben führen, sollen sie als gemeinschaftliche Eltern
oder Verwandte gepflegt werden. Denn der Herr sagt : « Wer immer den

Willen meines Vaters tut, der im Himmel ist, der ist mir Bruder, Schwester

und Mutter » (Mt. 12, 50). Die Sorge für diese Verwandten ist nicht
Sache eines gewöhnlichen Mönches, sondern des Vorstehers 136. Mit
Verwandten, die noch in der Welt leben, hat der Mönch keine Gemeinschaft

zu pflegen. Verbindung mit diesen ist nicht nur nutzlos, sondern auch

schädlich, weil so das Leben des Mönches mit Lärm und Verwirrung er-

œppcooTÎaç ptixpou Ssïv fntrirep xa <poxà bel xîjç aùxîjç /Mpaç àsl xaxExôp.E0a • xal
ccjj.cc to AccQetv ßtcicravxE? sv xotç rrpwToiç xûv àya0à>v ayoptEV ...Et yàp xal
xotç 7i:paxTixoïç ûjjiïv TCpÉTCOucriv 8t)[xoi xal ttôAeiç atç xàç xax' àpexY]V 7rpâÇetç
lv£7u8sîxvua0E • àAAâ ye -jrpàç 0ea>ptav xal xaxà voûv svspystav, 8t' îjç auva7txôp.£0a
tS> ©sep, àya07) ativspyoç 7) ^au/ta. - Aà0s ßtcoaaç stammt von Epikur,
Fragm. 551.

135 MG 31, 993 D, 996 A.
136 996 A. Es handelt sich um Verwandte eines Mönches, die auch im Kloster

leben. Das ergibt sich aus dem folgenden Satz 996 B : Et 8è eptTCETrAsyptsvot eEctI

T<ö xoivco ßtep..., wo die Rede ist von Verwandten, die in der Welt wohnen. Der
gleichen Ansicht ist auch D. Amand [Anm. 90], der S. 253 Anm. 284 sagt : « Si

je comprends bien, il s'agit de pères ou de frères de moines, qui eux aussi, ont
embrassé la vie selon Dieu... et sont donc agrégés à la communauté. » Er wendet
sich gegen L. Clarke, der in The ascetic Works of Saint Basil, Cambridge 1913,
S. 197, Anm. 4, die Ansicht vertritt, es handle sich um Verwandte, die im Spital
oder einem andern zum Kloster gehörigen Gebäude wohnen.



404 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

füllt wird. Die größte Gelegenheit zu sündigen ist die Erinnerung an das

frühere Leben. Sie wird gerade durch die Besuche der Verwandten
wachgerufen. Diese Veranlassung zum Sündigen muß dem Mönch genommen
werden, damit das Wort der Heiligen Schrift nicht auf ihn zutrifft : « Sie

kehrten in ihrem Herzen nach Ägypten zurück» (Num. 14, 4).
Unterredungen der Mönche mit Verwandten oder Gästen dürfen nur dann

geführt werden, wenn der Obere davon überzeugt ist, daß sie Erbauung
und Vervollkommnung der Seelen bewirken. Nur jene dürfen mit den
Gästen reden, denen die Geistgabe der Sprache verliehen ist. Der Apostel
lehrt, daß diese Gabe nur wenigen geschenkt wird : « Dem einen wird
durch den Geist das Wort der Weisheit verliehen, dem andern das Wort
der Wissenschaft... » (1 Kor. 12, 8)137.

In diesem Punkt : der Trennung der Mönche von den Verwandten
ist Basilius nicht weniger streng als die Väter der Wüste und Pachomius,
der nicht einmal mit seiner eigenen Schwester sprach. Basilius will die

Forderungen des Herrn von der Entsagung und vomHassen der nächsten
Verwandten wortwörtlich befolgen. Erwill seine Mönche ganz und gar von der
Welt losreißen, damit ihr ganzes Sein und Denken restlos Gott gehören.

Es kann vorkommen, daß einzelne Mönche das Kloster für kürzere
Zeit verlassen müssen, besonders zum Verkauf der im Kloster
hergestellten Waren. Diese Gelegenheiten müssen auf das allernotwendigste
beschränkt werden. Nicht jeder Mönch darf solche für die wirtschaftliche
Existenz des Klosters notwendige Reisen übernehmen. Diesem Problem
widmet Basilius die 39. Frage seiner ausführlichen Regeln138. Erster
Grundsatz ist : « Darauf ist Bedacht zu nehmen, die Arbeiten nicht in
der Ferne zu verkaufen und daß man des Verkaufes wegen nicht unter
das Volk gehe. »139 Denn es gereicht mehr zur gegenseitigen Erbauung
und ist zur genauen Beobachtung der täglichen Lebensordnung nützlich,
wenn die Mönche immer am gleichen Ort bleiben. Deshalb soll man
lieber die Ware etwas unter ihrem Wert verkaufen, als um eines geringen
Gewinnes willen an andere Orte zu gehen. Ist man aber doch genötigt,
die Waren in andern Ortschaften zu verkaufen, so sollen mehrere Brüder
die Reise unternehmen und den Weg unter Gebet und Psalmengesang
zur gegenseitigen Erbauung zurücklegen. Am Ort, wo sie ihre Geschäfte

verrichten, sollen sie in der gleichen Herberge wohnen, um übereinander

gegenseitig zu wachen und um die täglichen Gebetszeiten gemeinsam

137 996 B-D.
138 R.F. 39, 1017 D, 1020 AB.
139 1017 D.



nach der Lehre Basilius des Großen 405

zu halten. Diese Reisen dürfen nur Brüder unternehmen, die dabei an
ihrer Seele keinen Schaden leiden und die den Menschen, mit denen sie

zusammentreffen, von Nutzen sein können140. Es ist dies die gleiche
Auffassung, der schon Ammonas huldigte : Der Mönch darf seine
Einsamkeit erst verlassen, wenn er die Vollkommenheit schon erreicht hat141.

Evagrius würde sagen : Nachdem er leidenschaftslos geworden ist und
die Gnade des reinen Gebetes empfangen hat. Es ist für Basilius bezeichnend,

das er auch an den Nutzen der Weltleute denkt, der ihnen von
den reisenden Mönchen zuteil werden kann. Immer muß das Gebot der
Nächstenliebe erfüllt werden.

Wenn in einem Kloster kein Mönch zu finden ist, der fähig wäre,
auf Reisen geschickt zu werden, so ist es für dieses Kloster besser, Trübsal

und Bedrängnis zu erleiden, als daß ein Mönch um materieller Vorteile

willen an seiner Seele Schaden litte. Doch sollen in einem solchen

Falle andere Klöster, denen geeignete Mönche zur Verfügung stehen,
diesem Mangel abhelfen142.

Diese Anordnungen zeigen uns aufs neue, wie ernst es Basilius mit
der Abgeschiedenheit von der Welt nimmt. Die Gelegenheiten, mit der
Außenwelt in Berührung zu kommen, müssen auf das Mindestmaß
eingeschränkt werden. Die örtliche Trennung von der Welt und die

Abgeschlossenheit des Klosters ist für Basilius nicht Zweck des Mönchslebens,

sondern ein unumgängliches Mittel, um den Mönch möglichst
schnell zur vollkommenen Liebe zu führen. Nur eine Seele, die vom
ständigen Denken an Gott erfüllt ist und die alle ihre Handlungen, auch

die geringfügigsten, auf Gott bezieht, ist in der Liebe wahrhaftig befestigt.

d) Der Wandel in der Gegenwart Gottes

Wenn man verstehen will, weshalb Basilius soviel Gewicht legt auf
die Notwendigkeit eines einsamen, weltabgeschiedenen Lebens, so muß
man seine Lehre über den ständigen Wandel in Gottes Gegenwart kennen,
die vor allem in der 5. Frage der ausführlichen Regel niedergelegt ist.

Nur wer gänzlich auf fleischliche Verwandtschaft und Lebensgemeinschaft

verzichtet, kann Gott wohlgefällig werden143. Hat der Mönch der

Welt entsagt, so muß er besonders darüber wachen, daß sein Herz
niemals den Gedanken an Gott verliert. Beständig soll er den heiligen Ge-

110 1020 AB; R. F. 44, 1029 B.
141 Ep. XII, 2-3, Patrol, orient. X, S. 604-07.
142 R. F., 49, 1049 C.
143 R. F., 5, 921 A.



406 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

danken an Gott festhalten und wie ein unauslöschliches Siegel seiner
Seele einprägen144. Das unaufhörliche Denken an Gott führt den Mönch

zur Gottesliebe, die ihn dann antreibt, alle Gebote zu erfüllen. Bei jedem
Werk müssen wir daran denken, daß sein Zweck die Erfüllung des

göttlichen Willens ist. Christus selber gibt uns ein Beispiel dafür mit seinem

Wort : « Ich bin vom Himmel herabgekommen, nicht damit ich meinen
Willen erfülle, sondern den Willen des Vaters, der mich gesandt hat »

(Jo. 6, 36). Alle unsere Werke haben nur einen Zweck : in Gott
wohlgefälliger Weise die Gebote zu erfüllen. Dieser Zweck kann nur dann
erreicht werden, wenn wir unsere Werke genau nach dem Willen des

Auftraggebers erfüllen. Wenn wir uns bemühen, sie dem göttlichen
Willen gemäß zu tun, vereinigen wir uns so mit dem Schöpfer durch
immerwährendes Denken an ihn145. Wenn ein Schmied eine Axt herstellt,
so muß er beständig daran denken, welche Ausführung der Auftraggeber
von ihm verlangt hat, sonst macht er nicht das, was von ihm verlangt
wurde 146. So muß auch der Christ alles, mag es groß oder klein sein,

immer nach dem Willen Gottes tun, in größter Genauigkeit, stets an den

göttlichen Auftraggeber denkend. Dann erfüllt er das Wort der Schrift :

« Ich sehe den Herrn allzeit vor Augen, denn er ist mir zur Rechten, daß

ich nicht wanke » (Ps. 15, 8)147. Auch der Wunsch des heiligen Paulus
wird so verwirklicht : « Ihr möget essen oder trinken oder etwas anderes

tun, verrichtet alles zur Ehre Gottes » (1 Kor. 10, 31). Alles müssen wir
so ausführen, als ob es vor den Augen Gottes geschähe 148. Wer so handelt,
wird von der Furcht des Herrn erfüllt und in der Liebe vollendet, die
das Wort des Herrn befolgt : « Ich suche nicht meinen Willen, sondern
den Willen dessen, der mich gesandt hat » (Jo. 5, 30) 149.

Wie sehr die stete Vergegenwärtigung Gottes mit der Liebe
verknüpft ist, zeigt uns die 157. Frage der kurzgefaßten Regeln. Es ist dort
die Rede von der Gesinnung, mit welcher man Gott dienen soll. Basilius
schreibt : « Eine gute Gesinnung, glaube ich, ist ein heftiges, unersättliches,

festes und unabänderliches Verlangen, Gott zu gefallen. Sie wird
erlangt durch eine fleißige und anhaltende « Theoria » der Majestät und
Herrlichkeit Gottes, wie durch die dankbare und stete Erinnerung an

die uns von Gott verliehenen Güter. So wird der Seele eingeprägt : 'Du
sollst den Herrn deinen Gott lieben aus deinem ganzen Herzen und aus

allen deinen Kräften und aus deinem ganzen Gemüte' (Mt. 12, 30), nach

141 921 B.
146 921 D, 924 A.
148 924 B.

145 921 C.
147 924 A.
149 924 C.



nach der Lehre Basilius des Großen 407

dem Beispiel dessen, der sagt : 'Gleich wie der Hirsch verlangt nach den

Wasserquellen, so verlangt meine Seele nach Gott' (Ps. 41, 1). Mit einer
solchen Gesinnung muß man Gott dienen, daß der Ausspruch des Apostels

erfüllt wird : 'Wer wird uns scheiden von der Liebe Christi Trübsal
oder Angst oder Verfolgung oder Blöße oder Gefahr oder das Schwert ?'

(Rom. 8, 35) »150. Die ständige Erinnerung an die Größe und Herrlichkeit

Gottes, welche am besten in der Stille und Einsamkeit des Klosters

möglich ist, entzündet in der Seele des Mönchs das Feuer der Gottesliebe.

In dieser Liebe hat er in allen seinen Handlungen nur einen Beweggrund :

den Willen, Gott allein zu gefallen und in allen Dingen Gottes Willen
zu tun.

e) Die Schriftlesung

Die Einsamkeit allein genügt nicht, die Seele des Mönches mit diesen

erhabenen Gesinnungen zu erfüllen. Seine Seele muß durch die Lehren der

Heiligen Schrift genährt werden. Es ist nicht zu verwundern, daß Basilius

als eifriger Leser der Werke des Origenes auf die Schriftlesung so

großen Wert legt. Schon in Brief 2 schreibt er : «Der beste Weg aber,
die Pflichten kennen zu lernen, ist die Betrachtung der göttlich
inspirierten Schriften. Denn hier findet man die Lehren für das Handeln
angegeben, wie den Lebenswandel der seligen Männer schriftlich
überliefert, die wie lebende Bilder jenes gottgefälligen Wandeins zur
Nachahmung der guten Werke aufrufen »181. Wenn einer sich schwach fühlt,
so findet er in der Schrift wie in einer Apotheke die zuträgliche Arznei
für seine Gebrechen. Der Freund der Keuschheit wählt sich die
Geschichte Josefs zur Lektüre ; Starkmut lernt man von Job. Wer lernen

will, den Unmut gegen die Sünde und die Sanftmut gegen die Menschen

walten zu lassen, der findet seine Vorbilder in David und Moses152. « Wie
die Maler, welche Kopien von Bildern herstellen, häufig auf das Original
schauen, um dessen Züge auf das Bild zu übertragen, so muß auch
derjenige, welcher nach Vollkommenheit in all den Einzeltugenden strebt,
auf das Leben der Heiligen wie auf lebende und handelnde Bilder sehen

und das Gute an ihnen durch Nachahmung sich zu eigen machen. »153

In der 95. Frage der kurzgefaßten Regeln verlangt Basilius, daß jeder
Mönch aus den Heiligen Schriften das auswendig lerne, was ihm dazu

150 R. B. 157, 1185 AB.
131 Ep. 2, MG 32, 228 BC. MsyîdTT] 8è ô8oç 7rpoç tï)v toü xa0f]xoVTOÇ

söpsaiv xai f) psXsTV) tcov SsoirvetiaTcov Ppaçcôv.
152 228 CD.
153 229 A. Dieses Bild vom Maler ist platonisch. Vgl. Staat VII 501 bc.



408 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

verhelfen kann, zur vollkommenen Frömmigkeit zu gelangen und ihn
davon abhält, sich an menschliche Überlieferungen zu gewöhnen151. Durch
die Schriftlesung und das Auswendiglernen wichtiger Bibelstellen wird es

dem Mönch möglich, Gottes würdige Gedanken zu haben, und er
bekommt die geeigneten Motive, um alles in Gott wohlgefälligerWeise zu tun.

/) Das Gebet

Neben der Lesung der Heiligen Schrift ist es vor allem das Gebet,
welches unsern Geist mit Gott vereinigt. « Gebete wiederum folgen den

Lesungen und nehmen die verjüngte und gekräftigte Seele, die schon

von der Sehnsucht nach Gott ergriffen ist, wieder auf. Das ist ja ein

gutes Gebet, das eine lebhafte Vorstellung von Gott in der Seele bewirkt.
Und darin besteht das Wohnen Gottes in uns, daß wir ihn in lebendiger
Erinnerung behalten. So werden wir Tempel Gottes, wenn das beständige

Andenken an ihn, nicht durch irdische Sorgen unterbrochen, noch
der Geist durch plötzliche Ausbrüche der Leidenschaften erschüttert
wird, sondern wenn der Gott Liebende alles fliehend sich auf Gott zurückzieht,

die zur Unenthaltsamkeit reizenden Leidenschaften ausrottet und
Übungen obliegt, die zur Tugend führen. »155 Basilius begründet hier
die Notwendigkeit des Gebetes mit der Lehre der Philosophen. Piaton
und die Neuplatoniker, vor allem Plotin, reden viel von der Sehnsucht
des Philosophen nach der Welt der Ideen und des Göttlichen. Damit der
Mensch mit seinem Geiste ständig in dieser Welt des Geistigen wohnen

kann, muß er allem Körperlichen entfliehen, seine Leidenschaften
bekämpfen und ein möglichst zurückgezogenes Leben führen, was auch
sehr stark von Porphyr, dem Schüler Plotins betont wird156. Diese ganze
Vollkommenheitslehre ist enthalten und zusammengefaßt in der
berühmten Theaitetosstelle : « Das Böse, o Theodoras, kann weder
ausgerottet werden - denn es muß immer etwas dem Guten Entgegengesetztes

geben - noch auch bei den Göttern seinen Sitz haben. Unter
der sterblichen Natur aber und in dieser Gegend zieht es umher jener
Notwendigkeit gemäß. Deshalb muß man auch trachten, von hier dorthin

zu entfliehen aufs schleunigste. Der Weg dazu ist Verähnlichung
mit Gott soweit als möglich ; und diese Verähnlichung besteht darin,
daß man gerecht und fromm sei mit Einsicht. »157

154 R.B. 95; MG 31, 1148 D, 1149 A.
155 Ep. 2, MG 32, 229 B.
156 Vgl. Porphyr : De abstinentia I, c. 35 f.
167 Theait. 176ab.



nach der Lehre Basilius des Großen 409

Damit der Geist des Mönches ständig bei Gott weile, sollen Tag und
Nacht Gebete verrichtet werden. « Für die Aszeten ist die Mitternacht,
was für die andern Menschen die Morgendämmerung ist. Die nächtliche
Ruhe gibt der Seele ganz besondere Muße ; Aug und Ohr führen dem
Herzen keine schädlichen Gehör- oder Gesichtswahrnehmungen zu. »158

« Vielmehr weilt der Geist allein für sich bei Gott, bessert sich im
Gedenken seiner Verfehlungen, setzt sich Schranken, um das Fallen in die
Sünde zu verhüten, und erfleht von Gott die nötige Hilfe zur
Vollbringung dessen, was er anstrebt. »159

Auch in den ausführlichen Regeln spricht Basilius vom Gebet und
zwar im Zusammenhang mit der Arbeit. Die 37. Frage der ausführlichen
Regeln trägt den Titel : « Soll man unter dem Vorwand des Gebetes und
des Psalmengesanges die Arbeit vernachlässigen Welche Zeit ist für
das Gebet geeignet Soll man arbeiten »160 Diese Fragestellung ist
wohl durch den Messalianismus bedingt. Diese Irrlehre behauptete, daß

der Mensch wegen der Erbsünde vom Teufel bewohnt sei. Solange der
böse Geist im Menschen wohnt, findet der Heilige Geist in ihm keinen
Einlaß. Die Taufe hat nach der Ansicht der Messalianer nicht die Kraft,
den bösen Geist zu vertreiben. Das vermag nur das Gebet. Deshalb
verachteten die Messalianer die Arbeit und sagten, man müsse immer
beten, um des Heiligen Geistes teilhaftig zu werden. Sie suchten ihre
Auffassung mit dem Pauluswort zu stützen : « Betet ohne Unterlaß »

(1 Thess. 5,17)161. Basilius widerlegt diese falsche Auffassung folgendermaßen

: « Weil aber einige unter dem Vorwand des Gebetes und des

Psalmengesanges die Arbeiten vernachlässigen, so soll man wissen, daß

bei manch anderen Dingen jedes eine bestimmte Zeit hat, wie der
Prediger sagt : 'Jedes Ding hat seine Zeit' (Pred. 8, 6), daß aber zum Gebet

und Psalmengesang, sowie auch zu mehreren anderen Dingen jede Zeit
geeignet ist, so daß wir, während wir die Hände zur Arbeit bewegen,

zugleich auch mit der Zunge, wenn dies möglich, oder vielmehr zur
Auferbauung des Glaubens nützlich ist ; wenn aber nicht, dann im Herzen
durch Psalmen, Hymnen und geistliche Lieder Gott preisen, wie
geschrieben steht (Kol. 3, 16), und so während der Arbeit das Gebet
verrichten, indem wir dem danken, der uns die Kraft der Hände zur Arbeit

158 Vgl. Porphyr : De abstinentia I, c. 33 f.
169 Ep. 2, 233 AB.
160 R. F. 37, MG 31, 1009 B.
nu Vgl. I. Hausherr : L'erreur fondamentale et la logique du Messalianisme.

Orientalia christ. Periodica 1 (1935) 328-360.



410 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

und Weisheit des Verstandes zur Erlangung der Kenntnis gegeben hat,
zugleich auch den Stoff für die Werkzeuge und die Kunstgegenstände,
welche wir bearbeiten, geliefert hat, und bitten, daß die Arbeiten unserer
Hände den Zweck, Gott zu gefallen, erreichen möchten162. Wenn wir
das nicht tun, können wir die zwei scheinbar einander widersprechenden
Forderungen des Apostels nicht erfüllen : 'Betet ohne Unterlaß' (1 Thess.

5, 17) und 'arbeitet Tag und Nacht' » (2 Thess. 3, 8)163.

Damit seine Mönche ganz von diesem Geist des Gebetes erfüllt
seien, ordnete Basilius zu gewissen Stunden des Tages und der Nacht
gemeinsames Psalmengebet an. « Da die Danksagung zu jeder Zeit selbst
durch ein Gesetz geboten und gezeigt ist, daß sie nach Natur und
Vernunft unserem Leben notwendig ist, so dürfen wir freilich die in den
Brüderschaften festgesetzten Zeiten des Gebetes nicht versäumen, die

wir nach Bedürfnis gewählt haben, indem jede besonders an die Wohltaten

Gottes erinnert. »164 « Im Frühgebet werden die ersten Regungen
der Seele und des Geistes Gott geweiht, damit wir uns keiner anderen

Sorge unterziehen, bevor wir durch den Gedanken an Gott freudig
gestimmt worden sind, wie geschrieben steht : 'Ich dachte an Gott und
freute mich' (Ps. 76, 4), oder zur Arbeit gehen, bevor wir getan haben,
wie es in der Heiligen Schrift heißt : 'Zu dir will ich beten, Herr, und
des Morgens wirst du meine Stimme hören, des Morgens will ich vor dir
stehen und betrachten' » (Ps. 5, 4)165.

« Dann sollen die Brüder zur dritten Stunde zum Gebet versammelt
werden, auch wenn sie mit verschiedenen Arbeiten beschäftigt sind, in
der Erinnerung an den Heiligen Geist, welcher den Aposteln zur dritten
Stunde verliehen wurde. Alle sollen ihn anrufen, daß sie gewürdigt werden,

an der Heiligkeit Anteil zu nehmen. Sie sollen beten, daß er sie

auf den rechten Weg führe und sie lehre, was nützlich ist, gemäß dem

Psalmwort : 'Ein reines Herz erschaffe in mir, o Gott, und den rechten
Geist erneuere in meinem Innern' (Ps. 50, 12), und : 'Dein guter Geist
führe mich auf die rechte Bahn' » (Ps. 142, 10) 166.

Das nächste gemeinschaftliche Gebet wird um die sechste Stunde

gehalten nach dem Beispiel des Psalmisten, der sagt : « Abends und morgens

und mittags will ich erzählen und verkünden und er wird anhören

meine Stimme » (Ps. 54, 18) 167.

182 Vgl. Apophthegma Lukios, MG 65, 2253 BC.
163 R. F. 37, MG 31, 1012 CD.
164 1013 A. 165 1013 B.
168 1013 C. 18' 1013 D.



nach der Lehre Basilius des Großen 411

Nach dem Beispiel der Apostel Petrus und Johannes (Apg. 3, 1)

wird um die neunte Stunde wiederum gebetet168.

Ist der Tag beendigt, so sollen die Mönche Gott danken für alles,

was er ihnen gegeben, und für alles Gute, das sie getan haben ; sie sollen

bekennen, was sie unterlassen haben und ihre Sünden bereuen. Dadurch
erfüllen sie das Psalmwort : « Was ihr sprecht in euren Herzen, das bereut
auf euren Lagern » (Ps. 4, 5)1G!>.

Bei Beginn der Nacht sollen die Mönche um eine von Schuld und
Phantasiebildern freie Ruhe bitten. Sie beten in dieser Gebetsstunde den
90. Psalm, den sie bereits in der sechsten Stunde gegen die Nachstellungen

des Mittagsteufels gebetet haben 170.

Zum mitternächtlichen Gebet erheben sich die Mönche des heiligen
Basilius nach dem Beispiel des Paulus und Silas, von denen die

Apostelgeschichte schreibt : «Um Mitternacht aber lobten Paulus und Silas Gott »

(Apg. 16, 25). Sie befolgen so auch das Beispiel des Psalmisten, der sagt :

« Um Mitternacht stehe ich auf, um dich zu preisen wegen der Gerichte
deiner Gerechtigkeit » (Ps. 118, 62)171.

Bevor die Morgenröte anbricht, sollen sich die Mönche zum Gebet

168 1016 A.
163 1016 A.
170 1016 B.
171 1016 B. P. Humbertclaude : La doctrine ascétique de Saint Basile de

Césarée, S. 302, 305 f. meint, dieses mitternächtliche Gebet sei kein mündliches.
Er sucht seine Ansicht mit der Stelle aus Ep. 2 zu stützen : « Für die Asketen
aber sei die Mitternacht, was für die andern Menschen die Morgendämmerung.
Die nächtliche Ruhe gibt der Seele ganz besondere Muße : Aug und Ohr führen
dem Herzen keine schädlichen Gehörs- oder Gesichtswahrnehmungen zu, vielmehr
weilt der Geist allein für sich bei Gott, bessert sich im Gedenken seiner Verfehlungen,

setzt sich Schranken, um das Fallen in die Sünde zu verhüten und erfleht
von Gott die nötige Hilfe, zur Vollbringung dessen, was er anstrebt. » (MG 32,
233 B.) Humbertclaude meint, dieses Fürsichsein bei Gott lasse sich mit dem
Psalmengesang nicht vereinbaren. Dagegen ist zu sagen, daß Basilius sich auf
das Beispiel des Paulus und Silas beruft, die im Kerker von Philippi Gott mit
lauter Stimme gepriesen haben (Apg. 16, 25). Wenn Basilius Ps. 118, 62 anführt :

Ms<tovÜxtiov ê|sy£t.p6(X7)V toü èÇopoXoYSÏo0a( ctoi. Im rà xptpara Tyjç Sixato-
(Tuvrjç aou, so ist zu sagen, daß sÇopoXoysïv nicht nur das Bekenntnis der
Sünden bezeichnen kann, wie Humbertclaude meint, sondern auch das Lob Gottes.
Vgl. Liddel-Scott, Greek-English Lexicon, Oxford 1951, I, 597 Sp. 2. Daß zu
allen von Basilius aufgezählten Gebetszeiten Psalmen gesungen wurden, geht aus
dem Schluß der 37. Regel (MG 31, 1016 C) hervor, der so lautet : « Ich halte aber
dafür, daß Verschiedenheit und Abwechslung in den Gebeten und Psalmengesängen

in den bestimmten Stunden nützlich sind, schon deshalb, weil die Seele in
Folge des Einerlei oft gleichgültig und zerstreut wird ; wird aber in jeder Stunde
mit dem Psalmengesang und Gebet gewechselt, so wird die Sehnsucht der Seele

erneuert und die Aufmerksamkeit aufgefrischt. »



412 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

versammeln, damit sie mit David sagen können : « Meine Augen kommen
der Morgenröte zuvor, um deine Aussprüche zu betrachten » (Ps. 118,

148) 172.

Diesen Gebetsstunden darf niemand fernbleiben173. Mönche, die

wegen Arbeiten oder aus andern Gründen weit vom Kloster entfernt
sind, sollen dort, wo sie weilen, ihre Gebetspflicht erfüllen, denn der Herr
sagt : « Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin
ich mitten unter ihnen » (Mt. 18, 20) 174. Wer nicht bereitwillig zum
Psalmengebet kommt und nicht die Gesinnung des Psalmisten zeigt, der

sagt : « Wie süß sind deine Worte meinem Gaumen, süßer meinem Munde
als Honig» (Ps. 118, 103), soll entweder gebessert oder ausgeschlossen
werden 175. Wie später St. Benedikt, betrachtet der heilige Basilius das

gemeinsame Psalmengebet, dessen Einteilung er aus der Heiligen Schrift
begründet, als eine der vornehmsten Aufgaben des Mönches.

g) Das Stillschweigen

Schriftlesung und Psalmengesang erfüllen die Seelen der Mönche
mit heiligen Gedanken. Damit diese nicht durch unnötiges Reden aus
dem Gedächtnis verdrängt werden, mahnt Basilius seine Mönche mit
eindringlichen Worten zum Stillschweigen. In der 13. Frage der ausführlichen

Regeln spricht Basilius über den Nutzen des Stillschweigens bei
den Novizen. Das Silentium bewirkt, daß der Mönch das Frühere
vergißt, und verleiht ihm die Muße, das Gute zu lernen. Basilius verlangt
kein absolutes Stillschweigen. Der Mönch darf reden, wenn es sein Seelenheil

verlangt oder wenn es die Handarbeit erfordert176. Jedes Wort, das

nicht zur Erbauung des Glaubens dient, ist unnütz. Deshalb sollen die

Brüder darauf achten, daß sie nicht durch unnötiges Reden den Heiligen
Geist betrüben. Das Wort des Apostels sei ihnen Richtschnur : « Kein
häßliches Wort gehe aus eurem Mund hervor, sondern was gut ist zur Erbauung

im Glauben, damit es den Hörenden Gnade verleihe » (Eph. 4, 29) 177.

h) Die Arbeit

Wie sehr Basilius die weihevolle Stille des Klosters am Herzen liegt,
die allein die Atmosphäre bildet, in welcher der Mönch in ständiger
Vereinigung mit Gott leben kann, zeigen seine Ausführungen über die den

172 1016 B.
174 1013 c.
176 R. F. 13, 949 BC.

173 1016 C.
175 R. B. 281, 1280 B.
177 R. B. 23, 1097 D, 1100 A.



nach der Lehre Basilius des Großen 413

Mönchen angemessenste Arbeit. Erster Grundsatz für die Wahl einer
bestimmten Beschäftigung ist : Es dürfen nur solche Arbeiten verrichtet
werden, welche den Frieden und die Stille des klösterlichen Lebens nicht
stören. Die Arbeit darf auch nicht viel Mühe zur Herbeischaffung der
Rohmaterialien und zum Verkauf der Fertigprodukte erfordern. Ferner
darf sie kein ungeziemendes und schädliches Zusammentreffen mit Männern

und Frauen veranlassen. Abzulehnen sind Beschäftigungen, welche

Lärm verursachen oder das Zusammenleben der Brüder stören. Solche

Arbeiten sind vorzuziehen, welche das Leben vor Zerstreuung bewahren
und die Mönche nicht vom Psalmengesang abhalten. Da der Ackerbau
diesen Forderungen entspricht, kein ständiges Umherschweifen verlangt
und den notwendigen Lebensunterhalt gewährt, ist er für Mönche die

geeignetste Arbeit178.
Die Antike hat im allgemeinen die Handarbeit nicht hoch

eingeschätzt, für sie wurden die Sklaven verwendet179. Das Christentum hat
in dieser Hinsicht Wandel geschaffen 180. Die Mönche - die Anhänger
des Messalianismus ausgenommen - haben die Handarbeit hoch
eingeschätzt, sowohl die Väter der Wüste als auch Pachomius181. Basilius hat
sich dieser Auffassung angeschlossen und begründet die Notwendigkeit
der Arbeit aus der Heiligen Schrift. Sie ist eine Forderung Christi, der

sagt: «Der Arbeiter ist seines Unterhaltes wert» (Mt. 10, 10). Das
Mönchsleben darf niemals der Trägheit und der Arbeitsscheu Vorschub

leisten, sondern es muß ein Leben des Kampfes, häufigerer Arbeit und
der Geduld in Trübsalen sein, gemäß dem Wort des heiligen Paulus :

« In Mühsal und Elend, in zahlreichen Nachtwachen, in Hunger und

Durst » (2 Kor. 11, 27). Die Arbeit ist aber nicht nur notwendig zur Ab-

tötung des Leibes, sondern auch um Werke der Nächstenhebe auszuüben.

Durch ihre Arbeit werden die Mönche in die Möglichkeit versetzt,
den schwachen Brüdern das Notwendige zu verschaffen. Sie ahmen
damit den Völkerapostel nach, der von sich sagen konnte : « In allem habe

ich euch gezeigt, daß man also arbeitend sich der Schwachen annehmen

müsse » (Apg. 20, 35) 182. Weitere Schrifttexte führt Basilius in der

folgenden Stelle an, wo er das Laster der Trägheit brandmarkt : « Was

brauche ich noch zu sagen, ein wie großes Übel die Trägheit sei, da der

"8 R. F. 38, 1016 D, 1017 A-C.
1,9 s. Artikel « Arbeit » v. F. Hauck in Reallex. f. Antike u. Christentum, I,

Sp. 585-590.
180 Ebd. 588 f.
181 Vita prima 6, (ed. Halkin S. 5, 6-8) ; Pachom., Reg. 5 (ed. Boon S. 26).
182 R. F. 37 ; 1009 CD.



414 Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum

Apostel ausdrücklich befiehlt, daß derjenige, welcher nicht arbeitet,
auch nicht essen solle (2 Thess. 3, 10) Wie also jedem die tägliche Nahrung

nötig ist, ebenso notwendig ist es ihm auch, nach Kräften zu
arbeiten. Denn nicht umsonst hat Salomon geschrieben : 'Sie ißt ihr Brot
nicht müßig' (Sprichw. 31, 27). Ferner sagt der Apostel von sich selbst :

'Wir haben von keinem umsonst Brot gegessen, sondern in Mühsal und
Elend Tag und Nacht gearbeitet' (2 Thess. 3, 8), obwohl er als Verkünder
des Evangeliums Erlaubnis hatte, vom Evangelium zu leben. Aber auch
der Herr verband die Trägheit mit der Bosheit, indem er sagt : 'Du böser
und fauler Knecht' (Mt. 25, 26) Allein der weise Salomon lobt, wie aus
dem Gesagten hervorgeht, nicht allein die Arbeitsamen, sondern straft
auch den Faulen im Vergleich mit den kleinsten Tieren : 'Gehe zur Ameise,
du Fauler' (Sprichw. 6, 6) Daher müssen wir fürchten, auch uns könne
dies am Tage des Gerichtes vorgehalten werden, wo derjenige, welcher

uns Kraft zum Arbeiten gegeben hat, die dieser Kraft entsprechenden
Werke von uns fordert. Deshalb heißt es : 'Wem sie viel anvertraut haben,

von dem werden sie um so mehr fordern' » (Luk. 12, 48) 183.

Fassen wir diesen Abschnitt über das monastische Ideal des heiligen
Basilius kurz zusammen. Das Ziel des Mönches ist nach dem großen
Kirchenlehrer die vollkommene Gottesliebe, nicht die Gnosis wie bei den

Vertretern der alexandrinischen Schule. Die restlose Erfüllung des

Hauptgebotes ist nur dem möglich, welcher die Welt verlassen hat. Das führt
die Trennung des Mönches von seinen Eltern und nächsten Verwandten
mit sich. Auf der Weltabgeschiedenheit des Mönches beharrt Basilius
nicht weniger als die großen Väter der Wüste. Wahrhaft Gott lieben
kann nur der Mönch, welcher ständig in der Gegenwart Gottes wandelt.
Diese ununterbrochene Vereinigung mit Gott wird unterhalten und
gefördert durch die eifrige Lesung der Fleiligen Schrift und das gemeinsame

Psalmengebet. Die Zeit, welche nicht diesen geistlichen Übungen
gewidmet ist, verbringt der Basilianermönch mit Arbeiten, welche seine

Gottverbundenheit nicht stören. Das Leben im Kloster des heiligen
Basilius ist also ein streng beschauliches, welches das Gebot der Gottesliebe

mit äußerster Konsequenz verwirklichen will. Von der Gotteshebe läßt
sich die Nächstenliebe nicht trennen. Wer Gott liebt, muß auch seinen

Bruder lieben. Deshalb verlangt Basilius von seinen Mönchen auch die

Übung der Nächstenliebe. {Fortsetzung folgt.)

1S3 1012 AB.


	Beschauliches und tätiges Leben im Mönchtum nach der Lehre Basilius der Grossen

