Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 7 (1960)

Artikel: Zur Lehrentwicklung tber die moralische Qualifizierung der Trunkenheit
bei Thomas von Aquin

Autor: Groner, Josef Fulko

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761470

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JosEF FurLko GRONER OP.

Zur Lehrentwicklung iiber die
moralische Qualifizierung der Trunkenheit
bei Thomas von Aquin

Der Textbefund

Zu den Thesen, die Thomas v. Aq. nach anfinglicher Ubernahme
der damals allgemein verbreiteten Ansichten in spiteren Jahren revi-
dierte, gehort auch die Lehre von der moralischen Beurteilung der
Trunkenheit. In seiner ersten wissenschaftlichen Periode, wihrend er die
Sentenzen des Petrus Lombardus erklirte, hielt er die Trunkenheit ihrer
Natur nach fiir eine l4iBliche Siinde. Einen Wechsel der theologischen
Spezies lieB er nur gelten, wenn der Trinker den alkoholischen Gaumen-
kitzel zum letzten Sinn und Zweck seines Lebens machte (unter dieser
Voraussetzung kann ja jede an sich laBlliche Siinde zur schweren werden).
So lesen wir im Sentenzenkommentar 11, dist. 24, q. 3, a. 6, sol. bei der
Erlduterung der Frage, auf wieviele Weisen eine an sich leichte Sache
zur schweren werden konne : « Hoc possibile est, si tantum placeat, ut
finis in eo constituatur : cum enim impossibile sit esse duos fines ultimos,
quandocumque ponitur aliquod bonum commutabile finis ultimus vitae,
oportet quod Deus non pro fine habeatur ; et cum finis semper maxime
sit dilectus, oportet quod illud, in quo finis constituitur, supra Deum
diligatur ; quod constat peccatum mortale esse. Huiusmodi autem
complacentiae expressissimum signum est, quando aliquis alicui rei
etiam non prohibitae tantum adhaeret, ut sentiat, si etiam esset prohibita,
illam se non relicturum ; ut praecipue patet in quibusdam ebriosis,
qui totam vitam suam in vino posuerunt. » In De malo Q. 2, a. 8, einem
Werk, das etwas spiter liegt, findet sich anndhernd der gleiche Gedan-



Zur Lehrentwicklung iiber die moralische Qualifizierung der Trunkenheit 285

kengang, iibrigens, wie auch an der eben erwdhnten Sentenzenstelle,
ohne irgendeine Referenz auf diese oder jene Autoritdt: « Multoties
inebriari non est circumstantia constituens speciem peccati; et ideo
sicut semel inebriari est peccatum veniale, ita et multoties inebriari per
se loquendo; per accidens autem et dispositive multoties inebriari
potest esse peccatum mortale ; puta si ex consuetudine in tantam compla-
centiam ebrietatis perduceretur, quod etiam divino praecepto contempto
inebriari proponeret. » Objektiv gesehen, seiner inneren Natur nach also,
will Thomas hier ganz deutlich sagen, iiberschreitet die Trunkenheit
nicht die Grenze der ldBlichen Siinde. Auch objektive Umstinde, wie
etwa die Wiederholung, vermégen an dieser Tatsache moralisch nichts
zu dndern.

In De malo (.7, a. 4, ad 1 vertritt Thomas zwar immer noch die
gleiche Anschauung, riickt jedoch hier mit seinem Gewidhrsmann heraus,
der niemand anders ist als Augustinus (wenigstens nach seiner Meinung).
Ad 1 gibt ndmlich Antwort auf eine Stelle im Sermo De Purgatorio
(sermo IV in die animarum == sermo 104, 2 ; PL 39, 1946), wo Augustinus
nach Erwidhnung von neun Kapitalsiinden weiterzdhlt: «et, si longo
tempore teneatur, iracundia, et ebrietas, si assidua sit, in eorum numero
computatur. Quicumque enim aliqua de istis peccatis in se dominari
cognoverit ... aeterna illum flamma sine ullo remedio cruciat.» Die
Nuance in der Verarbeitung dieses Textes besteht nun darin, daB3 Thomas
die Trunkenheit in die Ndhe des Zornes riickt, der ja als Verfehlung gegen
die Nichstenliebe ex genere suo eine schwere Siinde darstellt : «simi-
liter (d. h. wie vom Zorn) dicendum est de ebrietate ... » Doch bringt
diese Wendung tatsichlich noch keine Anderung des bisherigen Urteils
mit sich, die Trunkenheit bleibt weiterhin nur ldBliche Siinde, auBer
wenn sie, wie schon frither betont, durch eine entsprechende subjektive
Einstellung Gott als letztes Ziel bewuBt und auf die Dauer ausschlieft :
« ebrietas, quantum in se est, avertit rationem a Deo in actu, ut scilicet
ratio ebrietate durante non possit in Deum converti. Et quia homo non
tenetur rationem suam semper in Deum convertere actu, propter hoc
ebrietas non semper est peccatum mortale ; sed quando homo assidue
inebriatur, videtur quod non curet, quod ratio sua convertatur ad Deum,
et in statu tali ebrietas est peccatum mortale : sic enim videtur, quod
conversionem rationis ad Deum contemnat propter delectationem vini ».

Einen wesentlich anderen Ton vernehmen wir erst im Kommentar
zum 1. Kovintherbrief c. 5, lect. 3 (Marietti-Ausgabe N. 258). Es wird hier
zwar ausdriicklich auf die zitierte Augustinusstelle Bezug genommen



286 Zur Lehrentwicklung iiber die moralische Qualifizierung der Trunkenheit

— dieser Text war nun einmal in die Diskussion hineingeraten und lie3
sich nicht so ohne weiteres abtun —, doch die uniiberwindliche Ehrfurcht
vor dem groflen Kirchenvater und all seinen wirklichen und vermeint-
lichen Worten einerseits und die inzwischen reif gewordene eigene
Uberzeugung anderseits verfithren Thomas zu einer etwas akrobatischen
Auslegung. Auf des Augustinus These, die Trunkenheit sei nur dann
schwere Siinde, wenn man ihr dawuernd erliegt (das Moment der habituel-
len Betrunkenheitszustinde ist dann Beweis fiir die totale aversio a
Deo), antwortet Thomas hier: « Quod credo ideo esse, quia ebrietas
ex suo gemere est peccatum mortale. Quod enim aliquis propter delecta-
tionem vini velit perdere usum rationis, exponens se periculo multa
alia peccata perpetrandi, videtur esse contrarium caritati.» Ob diese
Erklirung zu jenem Augustinustext paBt oder nicht, auf jeden Fall
sehen wir hier die Wende : die Trunkenheit ist schwere Siinde, und zwar
ex genere suo ! Und der Beweisgrund ? Weil sie gegen die Liebe verstoBt, —
natiirlich gegen die Liebe zu sich selbst wegen der Gefahr, im Rausche
« viele andere Siinden zu begehen », und da die Siinden gegen die Liebe
« ex genere suo» schwere sind, konnte diese moralische Qualifizierung
ohne weiteres auch auf die Trunkenheit {ibertragen werden und logischer-
weise nunmehr auch auf jeden einzelnenn Akt gianzlicher Berauschung.
Fir eine mildere Beurteilung bleibt jetzt nur noch die « diminutio actus »
iibrig : « Per accidens kommt es vor, daf die Trunkenheit keine schwere
Siinde ist wegen der unterschitzten Kraft des Weines oder wegen der
Schwiche des eigenen Kopfes. Diese Entschuldigung gilt freilich nicht
mehr nach wiederholter Erfahrung » (ebd.).

Die gleiche Beweisfithrung — ebenfalls auf Grundlage des bekannten
Augustinuszitates — findet sich auch im Kommentar zum Romerbrief
c. 13, lect. 3 (Ed. Marietti N. 1075). Die Belegstelle im Kommentar
zum Galaterbrief c. 5, lect. 5 (Ed. Marietti N. 320) gilt nicht als authen-
tisch ; sie bringt iibrigens iiber den Sentenzenkommentar und De malo
hinaus nichts Neues.

Erst in der Sumima befreit sich Thomas voll und ganz von der Tradi-
tion und vertritt ohne « videtur » und « credo » und #ngstliche Blicke
auf Augustinus seine eigene Meinung: « De ebrietate dicendum est,
quod secundum suam rationem habet quod sit peccatum mortale :
quod enim homo absque necessitate reddat se impotentem ad utendum
ratione, per quam homo in Deum ordinatur et multa peccata occurentia
vitat, ex sola voluptate vini, expresse contrariatur virtuti» (I-II, 88, 5).
Und I1-I1, 150, 2 : « Ebrietas est peccatum mortale. Quia secundum hoc,



bei Thomas von Aquin 287

homo volens et sciens privat se usu rationis, quo secundum virtutem
operatur et peccata declinat : et sic peccat mortaliter, periculo peccandi
se committens ... Unde ebrietas, per se loquendo, est peccatum mortale. »
Die Trunkenheit ist also klar und deutlich « an sich » schwere Siinde, und
zwar deshalb, weil sich der Mensch ohne Notwendigkeit (wie etwa zum
Schlafen oder zur Betdubung bei mittelalterlichen Operationen oder viel-
leicht auch noch aus anderen therapeutischen Griinden 1) des Gebrauches
dey Vernunft beraubt, durch den er erst eigentlich Mensch, zielstrebendes,
Vollkommenheit verwirklichendes, mit Gott verbundenes Wesen wird.
Durch die Trunkenheit macht der Mensch diese hochsten Beziige un-
moglich, er zerstért, wenn auch nur voriibergehend, sozusagen seine
geistige Existenz, eine Sache also, die evident als «materia gravis»
anzusehen ist und darum auch das strenge sittliche Urteil auf sich herab-
zieht. Dabei gibt es keinerlei objektive Umsténde, die einen geringeren
Grad der Siindhaftigkeit zulieBen, ganz abgesehen davon, daB das Ob-
jekt selbst keine « diminutio » zuldBt, denn Trunkenheit bedeutet eben
immer und niemals weniger als totale Beraubung des Vernunftgebrauches.
Zu allem hin ist noch das Woértchen von den « vielen Siinden » zu beach-
ten, die der Betrunkene in seinem Zustand begehe, falls er sie — natiirlich —
einigermallen voraussehen konnte. Und schlieBlich wird die Sachlage
noch mehr erschwert wegen jener « filiae », die sich beim Bacchusdiener
alsbald einstellen, wie Geistesverwirrung, Ausgelassenheit, schwitzeri-
sche Ausgegossenheit, Randaliersucht und kérperliche Beschmutzung, —
Folgeerscheinungen auch des Potus (nicht nur der Gula), von denen
kurz zuvor (II-11, 148, 6) die Rede war. Freilich zeigt sich Thomas be-
sonnen genug, um auch in der Summa Zurechnungsminderung aufgrund
subjektiven Irrtums (Unkenntnis der Kraft des Alkohols oder der Kraft
des personlichen Widerstands) zu gewdhren (I-1I, 88, 5, 1).

Selbstverstidndlich lieB sich auch in der Summa jene oft bemiihte
Augustinusstelle nicht ignorieren. Sie erscheint jetzt aber in den bei-
den Summaartikeln nur noch jeweils als erste Objektion und wird in
den entsprechenden Responsa keinesfalls gegen die Lehre des Corpus
ausgelegt.

1 ArpHONS vON Licuorl kommt in seiner Theologia moralis, L.V, N. 75
(Ed. Gaudé) ausfiithrlicher auf diese Frage zu sprechen.



288 Zur Lehrentwicklung iiber die moralische Qualifizierung der Trunkenheit

AuBere Erkldrung fiir den Meinungswandel
iiber die sittliche Schwere der Trunkenheit

Ohne Zweifel 148t sich Thomas zunichst vom Meinungsstrom seiner
Vorgidnger und Zeitgenossen tragen. Weit und breit herrschte die milde
Auffassung iiber die Trunkenheit, wenigstens fiir den Normalfall, d. h.
insofern die Trunkenheit als Verfehlung gegen die Tugend der MaBhal-
tung angesehen wurde. Albertus Magnus kommt in seiner Summa theo-
logica (I1 p., tract. 18, q. 121, membr. 1, art. 4, part. 2, sol. ; Ed. Borgnet,
33, p- 392) nur beildufig im Zusammenhang von Noes und Lots Betrun-
kenheit auf das Problem zu sprechen und entschuldigt natiirlich die
beiden Minner, da sie die « qualitas vini» nicht gekannt hitten. Von
schwerer Siinde spricht Albert de facto nur fiir den Fall, « si quis bibens
vinum, finem delectationis in eo ponat.» Alexander von Hales (Summa
theol. L. IT-II, inq. 3, tract. 4, sect. 2, q. 1, tit. VI, dist. 2, c. 2, 2. 1 u. 2;
Ed. Quaracchi vol. ITI, p. 584-585) verarbeitet den Sermo Augustins
De Purgatorio, ohne weiter die Frage nach der Moralitdt der Trunkenheit
an sich zu stellen. Auch Bonaventura kommt in seinem Sentenzenkom-
mentar (Ed. Quaracchi, tom. 4, p. 409) nur beildufig bei der Erklirung
« Utrum veniale peccatum possit fieri mortale » auf die Trunkenheit zu
sprechen, die er u. a. als Beispiel fiir seine Doktrin verwendet. Raymund
von Pennafort (Summa de poenitentia et matrimonio, Romae 1603,
pag. 265, col. 1) spricht ebenfalls im Sinn von Augustins Sermo 104,
und in diese Abhidngigkeits- und Denkreihe gehtéren auch das Decretum
Gratiani (c. 3, D. 25) sowie die Collectanea in omnes D. Pauli Apostoli
epistolas, gen. Glossa, des Petrus Lombardus (Migne PL 192 159).

Wie kommt Thomas nun dazu, seine Ansicht gegen die geschlossene
Phalanx seiner theologischen Umwelt und gegen seine eigenen fritheren
Publikationen mit Beginn seiner Summa theologica auf einmal zu dndern?
Man kann natiirlich sagen, der Aquinate habe die Frage jetzt zum ersten
Mal in systematischer Weise aufgegriffen und sich darum auch tiefere
und richtigere Gedanken dariiber gemacht. GewiB3, doch kam der Um-
schwung doch nicht einfach nur so von innen her, er empfing entschei-
dende Anst6Be durch das fortgeschrittene Studium der Kirchenviter,
wie aus den entsprechenden Zitationen der Summa klar hervorgeht.
Und zwar ist das Sonderbare dabei, daB in II-II, 150, 2, 2™ ein newues
Awugustinuswort, niamlich aus den Confessiones X, 31, 45 (PL 32, 798),
das traditionelle aus dem Sermo 104 De Purgatorio abldst, und dieses,



bei Thomas von Aquin 289

wie bereits bemerkt, in den Responsa nur noch ein zweifelhaftes Schat-
tendasein fithrt. Die neue Augustinusstelle aber beweist, da Thomas
inzwischen durch die Viter eines anderen belehrt worden war. Jene
Zitation aus den « Bekenntnissen » 2 bietet zwar keine streng wissen-
schaftliche Aussage, obwohl sie in einem wissenschaftlichen Zusammen-
hang verwendet wird, doch legt das neue Augustinuszitat den Gedanken,
den sehr wahrscheinlichen, nahe, daf3 sich Thomas mittlerweile auch noch
in anderen Werken des groBen Kirchenlehrers umgesehen hatte. Und
hier fand er tatsidchlich eine Anzahl von Sitzen ziemlich eindeutiger
Art zugunsten der schweren Siindhaftigkeit der Berauschung : « ... mo-
desti homines, ut longe se faciant a turpitudine ebrietatis, castigant
se aliquantum et a libertate satietatis» (Sermo de utilitate jejunii,
c. b, 6; PL 40, 711). Noch deutlicher in der Enarratio in Ps. 75, Sermo
ad plebem n. 16 (Corpus Christianorum, ser. lat. 39, 1048, 12-14;
PL 36, 967): « Non amare vinolentiam, qua ingurgitatur anima, et
corrumpit in se templum Dei, omnibus aequaliter praecipitur. » — Eine
noch entschiedenere Sprache aber fithrt Chrysostomus in seiner 57. Mat-
thaushomilie (PG 58, 563), die Thomas in II-II, 150, 3, arg. 1™ heran-
zieht : « Nichts gefillt dem Teufel so sehr wie die Trunkenheit ... Sie
ist die Mutter aller Laster. » :

Ubrigens beweisen gerade die beiden von Thomas ausdriicklich
zitierten Stellen aus Augustinus und Chrysostomus, wieweit er in seinen
patristischen Studien iiber seine Vorginger und Zeitgenossen hinausge-
kommen war. Denn diese beiden Zitate finden sich nicht einmal unter
den zahlreichen Exzerpten, die Gratian in seinem Dekret zusammenstellt
(das Dekret wird von Thomas selbst in II-II, 150, 3, arg. 1™ erwihnt ;
er hatte sich also sicher darin umgesehen).

Den Leser quilt natiirlich nun die Frage, wieso sich bei Augustin
so widerspriichliche Aussagen finden sollen, ohne daB eine der beiden
von ihrem Autor selbst — wie zu erwarten gewesen wire — retraktiert
worden ist. Das Rétsel 16st sich ganz einfach dadurch, da8 man jenen
Sermo De Purgatorio nicht taliter qualiter Augustinus zuschreiben kann.
Man sucht ndmlich in den sicher echten Werken Augustins vergeblich
nach der milden Beurteilung der Trunkenheit, sie stammt in Wirklich-
keit aus den Predigten des Caesarius von Arles (T 543), eines bekanntlich
eifrigen Verkiindigers augustinischer Gedanken. In jenem Sermo 104

2 « Wissentlich bis zur Berauschung trinken, ist eine schwere Siinde. Daher
sagt Augustinus im 10. Buch der Bekenntnisse : ‘Trunkenheit ist fern von mir,
erbarme dich meiner, auf daB sie mir nicht nahe komme’. »



290 Zur Lehrentwicklung iiber die moralische Qualifizierung der Trunkenheit

(= S. Caesarii sermo 79, n. 1; Corpus Christianorum ser. lat. 104,
p- 724 sq.) heiBt es wortlich : « Et quamvis Apostolus capitalia plura
commemoraverit, nos tamen, ne desperationem facere videamur, breviter
dicimus quae illa sint: sacrilegium, homicidium, adulterium, falsum
testimonium, furtum, rapina, superbia, invidia, avaritia ; et, si longo
tempore teneatur, iracundia, ebrietas, si assidua sit, et detractio in
eorum numero computantur.» Und um jeden Zweifel auszuschlieBen,
fiigt er kurz darauf (n. 3) hinzu : « Quotiens aliquis aut in cibo aut in
potu plus accipit quam necesse est, ad minuta peccata noverit pertinere. »
Anderseits jedoch : « Sola eos, si frequens fuerit, ebrietas, et emendatio
ac poenitentia non subvenerit, in inferni profunda praecipitat, secandum
illud quod iam dictum est: neque ebriosi regnum Dei possidebunt »
(S. Caesarii sermo 47, n.5; CC ser. lat. 103, 214 ; PL 39, 2309 : sermo
295). Um zu verstehen, wieso der Bischof von Arles, dessen soeben ange-
fiihrte Predigtstellen sicher echt sind 2, unter einer wohl nicht ganz ge-
rechtfertigten Berufung auf Paulus 4 und entgegen seinem Lehrmeister
Augustinus den Alkoholgenuf so nachsichtig durchgehen 1aft, mull man
bedenken, daB der heilige Seelsorger gegen fiirchterliche Trinksitten
in seiner Didzese zu kidmpfen hatte. Alkoholische Exzesse waren im
Gallien seiner Zeit derart verbreitet und in Ubung, daB er bei seiner
Zuhorerschaft auf taube Ohren, verstindnislosen Sinn, wenn nicht gar
auf Verzweiflung gestoBen wire (« ne desperationem facere videamur » !),
hitte er tiber jeden einzelnen Rausch das Verdammungsurteil ewiger
Hollenstrafe herabrufen wollen. Welch barbarische Zustinde herrschten,
berichtet Caesarius in seinem Sermo 295, n.5 (PL 39, 2308) selbst :
«... jam transacto convivio et expleta siti, cum amplius bibere nec
possint nec debeant, tunc quasi novelli, et qui ipsa hora supervenerint,
diversis nominibus incipiunt bibere, non solum vivorum hominum, sed
etiam Angelorum et reliquorum antiquorum sanctorum, aestimantes
quod maximum illis honorem impendant, si se in illorum nominibus
nimia ebrietate sepeliant.» Und im Sermo 266, n.3 (PL 39, 2241)
apostrophiert er jene « schonen Christen » und seltenen Kirchgénger, die
betrunken ins Gotteshaus kommen, sich dort iibergeben und hernach
mit benebeltem Kopf wie Verriickte im Delirium nach teuflischem Rhyth-

3 Vgl. P. Lejav, Dict. de théol. cath. II, 2170.

4 Caesarius 148t das paulinische Urteil iiber den «ebriosus» (1 Kor. 5, 11 ;
6, 10; Roém. 3, 13 ; Gal. 5, 21) einfach nicht fiir den « ebrius » gelten, sodaB fiir das
W ort vom Ausschlul aus dem Reich Gottes zwar auf die Trunksucht (« ebrietas
assidua »), nicht aber auf jede einzelne Trunkenheit zutrifft.



bei Thomas von Aquin 201

mus zu tanzen beginnen und dabei allerlei haBliche, erotische oder un-
keusche Lieder singen. Unter dem Druck dieser pastorellen Sachlage
schwichte Caesarius seine Sittenpredigt in der dargelegten Weise ab,
um zu retten, was vielleicht zu retten war, auch wenn sich der heilige
Paulus und Gewdhrsmann Augustinus in diesem Punkt eine Privatexe-
gese gefallen lassen muBten. Und dann nahm manche der niederge-
schriebenen Predigten des Caesarius eben ihren nicht iiberraschenden
Lauf. Wegen ihrer vielfiltigen Augustinuszitate kursierten sie bald
unter dem Namen Augustins selbst. Ein Sermonarium, wahrscheinlich
aus dem 9. Jahrhundert, das unter dem Namen des Kirchenlehrers
von Hippo herumgereicht wurde, enthdlt bereits jenen beriichtigten
Sermo 104 De Purgatorio 3. Von dieser Predigtsammlung drang die
pseudoaugustinische Ebrietas-Lehre in die patristische Sentenzensamm-
lung des Petrus Lombardus sowie in das Dekret Gratians ein, erwarb
sich Heimatrecht in der damaligen Theologie und wurde eben dann
auch zunichst von Thomas iibernommen, der sie auf seine Weise wieder
ausschied. Darin liegt denn auch die besondere Leistung des Aquinaten
in diesem Punkt, eine Leistung, die zwar, entsprechend der Sache,
um die es geht, nicht {ibertrieben werden soll, die aber in Anbetracht
der tiberaus starken Autorititsgebundenheit der mittelalterlichen Wis-
senschaftler immerhin Beachtung verdient und einen Beitrag fiir die
Charaktergestalt des groBen Scholastikers bildet, der nicht davor zuriick-
schreckte, auch gegen den Strom der Zeitmeinungen zu schwimmen.

Die inneren Griinde fiir die schwere Siindhaftigkeit der Berauschung

Um einen klaren Begriff der Trunkenheit, die als schwere Siinde
verurteilt werden soll, zu erhalten, unterscheidet Thomas in II-II,
150, 2 drei psychologisch-moralisch verschiedene Formen der Berau-
schung. Einmal ndmlich kann der Mensch durch Irrtum iiber das zu-
kommliche quantitative MalB oder iiber die alkoholisierende Wirkung
in diesen Zustand geraten. Fiir einen derartigen Fall pflegen die Theolo-

8 D. G. MoriN : Recueils perdus d’homélies de S. Césaire d’Arles. Rev. bénéd.
27 (1910) 465-467 ; 472. Migne PL 39, Append. 2307 bemerkt in Nota b zum Sermo
295 des Caesarius: «... in testamento Evrardi comitis, scripto aetate Ludovici
Pii, anno Christi 837, expressum legitur : ‘Judith volumus ut habeat missale unum,
et librum unum qui incipit a sermone S. Augustini de Ebrietate’. Caesarianos
quosdam sermones iam olim fuisse Augustini nomine citatos observatum est supra
ad sermonem 278.»



292 Zur Lehrentwicklung iiber die moralische Qualifizierung der Trunkenheit

gen den biblischen Noe als Musterbeispiel hinzustellen (Gen. 9, 21).
Moralisch gesprochen handelt es sich hier nicht formell, sondern nur
materiell um « UnméiBigkeit » ; die Stinde wird bei dieser Sachlage durch
ignorantia invincibilis vermieden, — so wenigstens kann es sein, wie be-
reits im vorausgehenden Artikel zugegeben wird (freilich mit einer ge-
wissen Hemmung : «... wenn die falsche Meinung des Trinkers nicht
auf Nachldssigkeit beruht » ; vgl. auch Art. 4). — Bei der zweiten Form
der Berauschung fillt moralisch gesehen nur das quantitative UbermaB
ins Gewicht, denn hier trinkt jemand lediglich ein zu groBes « Quantum »,
ohne dabei in seiner Ahnungslosigkeit an die berauschende Wirkung zu
denken. Wegen des Zuviel muBB man natiirlich von Siinde gegen die
MaBhaltung sprechen, da jedoch die unverniinftige Menge nicht «ex
delectatione potus inebriantis » genommen wurde (der Berauschungs-
charakter des Getrinkes war ja, wie vorausgesetzt wird, nicht bekannt),
sondern nur ex delectatione potus #mmoderati, handelt es sich in diesem
Fall tatsichlich nur um eine Stinde der « Gula » und iibersteigt deswegen
an sich nicht den Siindhaftigkeitsgrad eines peccatum veniale. — So fordert
denn schlieBlich der eigentliche Begriff der Trunkenheit zwei Elemente
im BewuBtsein des Trinkers : das Zuviel und zugleich das Berauschende.
Dabei ist das « Zuviel » moralisch zu verstehen, d. h. insofern die kon-
krete Quantitdt der Vernunft widerspricht. Thomas betont in I-II,
88, 5,1 denn auch ausdriicklich, schwer siindige durch Trunkenheit
nur, wer «absque necessitate » iiber seine Vertriglichkeit Alkoholika
nehme ; etwaige therapeutische Berauschungen kommen also nicht unter
negativen sittlichen Betracht. Anders ausgedriickt: «betrunken » ist,
wer sich aus reiner Lust am Gaumenkitzel («ex sola voluptate vini»)
bis zur Berauschung dem Alkohol ergibt.

Die Trunkenheit als moralisches Phidnomen deckt sich demnach
mit der Berauschung als physischem Zustand. Es war Thomas natiirlich
nicht moglich, diesen physischen oder physiologischen Zustand mit Er-
kenntnissen der exakten Wissenschaften zu beschreiben. Darauf kam
es ihm auch gar nicht so sehr an. Denn das Entscheidende bei der Trun-
kenheit sieht er in der leicht fiir jedermann feststellbaren psychischen
Wirkung jener physischen Alteration, d. i. in der Unfihigkeit, die Ver-
nunft zu gebrauchen. Hier, in der « privatio usus rationis », herbeige-
fithrt durch unbeherrschte Sinnenlust, liegt tatsdchlich das spezifische
Novum der Trunkenheit, und nicht nur das physische, sondern vor allem
das moralische Novum. Denn durch den Verlust der geistigen Selbst-
bestimmungsfidhigkeit iiberschreitet die Intemperantia den bloBen Abu-



bei Thomas von Aquin 293

sus des sinnlichen Lusttriebes, es handelt sich jetzt nicht mehr nur um
eine « Ubertreibung » einer an sich erlaubten Sache, sondern mit seiner
Hemmungslosigkeit bis zum Grad der Berauschung eliminiert der Mensch
andere und hohere Werte, ja den héchsten Wert seiner Personlichkeit,
den Gebrauch der Vernunft. Diese Tatsache wird fiir Thomas nun auch
zum entscheidenden Beweisstiick fiir sein strenges Urteil {iber die Trun-
kenheit. Bei dieser neuen Sicht der Dinge geht es nicht mehr «nur»
um die ziigellose Sucht nach sinnlicher Lust wie bei vielen anderen Siin-
den gegen die Temperantia, auch nicht nur um irgendwelche gesundheit-
lichen Folgen, obwohl diese gewiBl auch eine Rolle spielen (vgl. II-II,
150, 2, 3) und bei habitueller Betrunkenheit ohne Zweifel schwer ins
Gewicht fallen (in diesem Sinne sprach Thomas ja schon frither, wenig-
stens 148t sich das «nisi sit assidua » aus jener pseudoaugustinischen
Stelle so auslegen). Die These der Summa lautet demnach folgender-
maBen : Jede einzelne Berauschung ist in sich eine schwere Siinde, weil
sie jeweils und ihrer Natur nach den Menschen ohne Notwendigkeit des
Gebrauchs seiner hochsten Potenz beraubt («absque necessitate se
reddit impotentem ad utendum ratione » ; «homo volens et sciens privat
se usu rationis »). Um die ganze Tragweite dieser « Beraubung » zu er-
fassen, mul3 man bedenken, daB3 der Mensch, indem er sich in der Trun-
kenheit selbst seiner Menschenwiirde entsetzt, sozusagen unter die
Ebene des Tieres herabsteigt. Freilich driickt sich Thomas nicht auf
diese, uns Modernen so nahe liegende Weise aus, sondern formuliert in
Richtung des verfehlten sittlichen Lebenszieles: die Trunkenheit ist
schwere Siinde, weil dadurch der Vernunftsgebrauch verloren geht,
« durch den sich der Mensch auf Gott ausrichtet » (I-II, 88, 5, 1), bzw.
« durch den der Mensch tugendhaft handelt » (II-II, 150, 2). M. a. W. im
Rausch erlischt im Menschen die aktuelle sittliche Existenz und damit
die Ebenbildlichkeit Gottes, eben gerade das, wodurch der Mensch im
héchsten Sinne Mensch ist und durch das Tugendleben immer mehr wer-
den soll. Vom Augenblick an, wo der Geist des Alkohols den Verstand
regiert, beginnt eine tote Strecke im sittlichen Vollkommenheitsstreben,
die alles andere als milde Nachsicht verdient. Darum heiBt es in I-II,
88, 5, 1 auch, die Trunkenheit widerspreche «expresse» der Tugend,
d. h. der Aufgabe und Pflicht, stets und immer, soweit die physischen
Verhiltnisse es nur gestatten, durch ein ununterbrochenes Tugendleben
an seiner moralischen Persénlichkeitsformung zu arbeiten.

Mit der primédren sittlichen Folge des Alkoholgenusses — Cajetan
nennt sie in seinem Kommentar zu II-II, 150, 2 (IV) « gravitas sub-



294  Zur Lehrentwicklung iber die moralische Qualifizierung der Trunkenheit

stantialis » — verbindet sich, je nach Reaktionstyp in manchen Fillen
wenigstens, noch die Gefahr « anderer Siinden », die man im Rausch be-
gehen kann, wie VerstoBe gegen die Anstindigkeit, Keuschheit, Gerech-
tigkeit (Sachbeschidigung, Korperverletzung) und Liebe. Thomas ver-
giBt nicht, an beiden Summastellen auf diese Dinge hinzuweisen, nach-
dem er jedesmal zunichst den Hauptgrund fiir die moralische Verurtei-
lung — ungerechtfertigte kiinstliche Ausschaltung des Vernunftgebrau-
ches — genannt hat. Im {ibrigen beschiftigt sich Artikel 3 der II-II,
150 eingehender mit der Verantwortlichkeit der im Rauschzustand be-
gangenen Untaten. Sie spielen naturgemil fiir die wesenhaft-funda-
mentale Schuld der Trunkenheit keine Rolle, wenngleich sie sie schwer
und aufs schwerste aggravieren konnen. Heutzutage ist man vielleicht
eher geneigt, den Akzent auf diese (und andere, z. B. soziale) Folgexn der
Trunkenheit zu legen, vor allem wenn sie als Trunksucht (Alkoholismus)
erscheint.

Vom Begriff der Lahmlegung der geistigen Funktionen ausgehend
wollte der unentwegte Summakritiker Martinus de Magistris die These
des Aquinaten zu Fall bringen, indem er entgegenhielt : auch im Schlaf
beraubt sich der Mensch wissentlich und willentlich des Vernunftge-
brauchs. Dies aber sei doch gewill keine Siinde und sicher auch dann
wenigstens keine schwere Siinde, wenn der Schlaf aus reiner Lust am
Schlafen iiber das notwendige MaBl hinaus verlingert werde. Freilich
kommt diese Kritik bei Cajetan, der sich in seinen Fortitudo- und Tem-
perantiakommentaren ausfithrlich jenen Thomasgegner vornimmt, nicht
weit, denn, so lesen wir in N. XIII zu II-II, 150, 2 : der Schlaf stellt
eine natiirliche Lahmlegung der Verstandestétigkeit dar, die Berauschung
hingegen eine gewaltsame, und wihrend jene in der « Ruhe der Sinne »
besteht, handelt es sich beim Betrunkenen — der im {ibrigen wach sein
kann — um eine « perturbatio aegritudinalis». Des weiteren, so fihrt
Cajetan fort, muB3 man bei der Betrachtung des Vernunftgebrauches
ein Dreifaches unterscheiden : den tatsichlichen Gebrauch, den Gebrauch
nach Belieben und schlieBlich die Méglichkeit, nach Belieben Gebrauch
zu machen. Durch den Schlaf werden lediglich die beiden ersten Punkte
eliminiert, beim Betrunkenen ist jedoch nicht nur die Vernunft hic et
nunc « gefesselt », sondern es besteht nicht einmal die Moglichkeit, sich
von diesen Fesseln zu befreien, wie dies beim Schlaf mit Hilfe eines
starken Gerdusches geschehen kann, woraufhin dann die Vernunft zu
sofortigem « Gebrauch » bereitsteht. Ja, der Niichterne vermag sich
nach freiem Ermessen in die Wachheit zuriickzurufen, ndmlich « per



bei Thomas von Aquin 295

hominem aut horologium », dem Betrunkenen aber niitzt der Wecker
nichts, weil er «der gewaltsamen Notwendigkeit der Verstandesfessel
unterliegt. »

Die Einordnung der Trunkenheit in das Tugend-Lasterschema

Es fragt sich nun noch, zu welcher Siindenspezies die Trunkenheit
eigentlich gehort. Da sie im Traktat De temperantia behandelt wird,
legt sich der Gedanke nahe, daf3 sie eben eine Siinde gegen diese Tugend
sei. Doch als schwere Stinde — und sie ist doch, wie wir gesehen haben,
ihrer Natur nach immer und in jedem einzelnen Falle schwere Siinde -
kann sie nicht einfach zur Intemperantia als solcher gezédhlt werden,
weil das bloBe Streben nach dem UbermaB sinnlicher Lust — die Erlaubt-
heit dessen, womit die Lust verbunden ist (wie z. B. Essen und Trinken)
vorausgesetzt — nie die Grenze der ldBlichen Siinde iiberschreitet. Denn
es wiirde sich dabei immer nur um einen excessus in re per se licita
handeln. Thomas beweist die Schwere der Trunkenheitssiinde darum
auch nicht von der Temperantia her, sondern vom Motiv der Vernunft-
beraubung. Damit stehen wir aber auch schon in einer ganz anderen
Kategorie sittlicher Begriffe, ndmlich im Bereich der Iustitia. Der
Mensch beraubt sich im Rausch seiner geistigen Funktionstiichtigkeit,
er greift durch alkoholische Schidigung seines Hirns seine korperliche
Integritit an, er begeht m. a. W. eine voriibergehende Selbstverstiimme-
lung, ja bei chronischem Alkoholismus kommt es zur irreparablen geisti-
gen und koérperlichen Zerriittung bis in die Tiefe des Fortpflanzungs-
gutes | Das Denken in dieser Richtung fallt uns freilich etwas schwer,
es kommt uns geradezu absonderlich vor, weil wir zu sehr daran ge-
woéhnt sind, die Trunkenheit immer auf der Linie der « UnméiBigkeit »
zu sehen. In Wirklichkeit braucht hier der Spezieswechsel (von der
Temperantia in die Iustitia) nicht unbegreiflicher zu sein als bei einem
Akt sexueller Intemperanz, der im Ehebruch endigt, also in der Unge-
rechtigkeit, und formell eine Siinde eben der Ungerechtigkeit darstellt.
So ist auch der Rausch etwas ganz anderes als bloB « UnmaBigkeit ».
Wegen UnmiBigkeit in Alkoholicis hat sich auch schon der « maBig »
Angetrunkene anzuklagen, der Betrunkene jedoch begeht dazu und darii-
ber hinaus noch einen schweren Angriff auf das organische Substrat
seines geistigen Lebens. Ohne Zweifel wiirde jedermann eine Gewalt-
narkose als gerichtlichen Fall, somit als Rechtsverletzung erklidren. Ist
die Trunkenheit etwas anderes ? « Violenta privatio usus rationis »,



296 Zur Lehrentwicklung iiber die moralische Qualifizierung der Trunkenheit

lauten die stereotypen Formeln der Theologie ! Will man die Ebrietas
im Tugend-Lastersystem unterbringen, so mufl man sie also logischer-
weise unter die Siinden gegen die Gerechtigkeit einreihen, wenigstens
in jenem Sinn, wie man darunter auch jede andere Selbstverstiimmelung
zahlt. Jedenfalls 148t sich sagen, daBl die Trunkenheit die Grenze des
Selbstverfiigungsrechtes iiber den eigemen Leibh iiberschreitet und damit
jenes « Dominium divinum » verletzt, das Gott als dem Herrn und Schop-
fer der korperlichen Natur allein zusteht und von dem er dem Men-
schen nur ein Gebrauchs- und vernunftgemé@fBles Verbrauchsrecht zuge-
standen hat.

Zur Bestarkung dieser Gedanken sei noch einmal Cajetan angefiihrt,
der in seinem Kommentar zu II-IT, 150, 2 (XIII) bei der Begriindung
der gravitas materiae des Rausches — die Evidenz dieser Begriindung
dringt sich bei der Einsichtsnahme der Thomastexte selbst keineswegs
so eindringlich auf! — mit ganz klaren Vergleichen aus der Iustitia
(sogar der strengen Tauschgerechtigkeit) arbeitet. Er sagt dort: « Die
ganze Schwierigkeit liegt im Aufweis, daB3 die Trunkenheit einen schwe-
ren Schaden verursacht. Sicherlich siindigt nun in schwerer Weise, wer
einem anderen die Beniitzung seines Hauses unmoglich macht, und zwar
nicht nur, wenn dies ginzlich, d. h. fiir immer, sondern auch voriiber-
gehend, z. B. fiir einen Tag, geschieht. Der personliche Gebrauch stellt
ndmlich ein bedeutsames Gut dar, und der Umstand der zeitlichen Dauer
verringert die Sache durchaus nicht bis zur Unerheblichkeit. Um wieviel
mehr siindigt also schwer, wer seinen Nichsten einen Tag lang seines
Vernunftgebrauches beraubt ! Denn der Vernunftgebrauch ist kein Gut,
das im Belieben des einzelnen steht wie ein Haus, sondern ein Naturgut
wie das Auge und die {ibrigen Naturgiiter. Aut dem Gebiet der Natur-
gliter aber siindigt in gleicher Weise einer schwer durch Selbstberaubung
wie durch Beraubung des Nichsten, denn der Mensch ist nicht Herr
seiner Naturgiiter, als ob er iiber sie nach Belieben verfiigen koénnte,
wie er etwa ein Haus verschenken und seine Beniitzung einriumen kann.
In der Trunkenheit, welche den Vernunftsgebrauch gewaltsam aufhebt,
tritt also eine ungerechte Beraubung (iniuriosa privatio) eines bedeut-
samen Gutes (notabilis boni) zu Tage, und zwar an sich (ex suo genere),
eine Tatsache, die sich nicht ex imperfectione actus, d. h. aufgrund der
kurzen Zeitdauer (des Rauschzustandes) entschuldigt, so wenig wie je-
mand sich entschuldigen kénnte, der auch nur so lange einen anderen
durch Fesselung gewaltsam am Gebrauch der Hand hindern wiirde. »



	Zur Lehrentwicklung über die moralische Qualifizierung der Trunkenheit bei Thomas von Aquin

