
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 7 (1960)

Artikel: Zur Lehrentwicklung über die moralische Qualifizierung der Trunkenheit
bei Thomas von Aquin

Autor: Groner, Josef Fulko

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Fulko Groner OP.

Zur Lehrentwicklung über die

moralische Qualifizierung der Trunkenheit
bei Thomas von Aquin

Der Textbefund

Zu den Thesen, die Thomas v. Aq. nach anfänglicher Übernahme
der damals allgemein verbreiteten Ansichten in späteren Jahren
revidierte, gehört auch die Lehre von der moralischen Beurteilung der
Trunkenheit. In seiner ersten wissenschaftlichen Periode, während er die
Sentenzen des Petrus Lombardus erklärte, hielt er die Trunkenheit ihrer
Natur nach für eine läßliche Sünde. Einen Wechsel der theologischen
Spezies ließ er nur gelten, wenn der Trinker den alkoholischen Gaumenkitzel

zum letzten Sinn und Zweck seines Lebens machte (unter dieser

Voraussetzung kann ja jede an sich läßliche Sünde zur schweren werden).
So lesen wir im Sentenzenkommentar II, dist. 24, q. 3, a. 6, sol. bei der

Erläuterung der Frage, auf wieviele Weisen eine an sich leichte Sache

zur schweren werden könne : « Hoc possibile est, si tantum placeat, ut
finis in eo constituatur : cum enim impossibile sit esse duos fines Ultimos,
quandocumque ponitur aliquod bonum commutabile finis ultimus vitae,
oportet quod Deus non pro fine habeatur ; et cum finis semper maxime
sit dilectus, oportet quod illud, in quo finis constituitur, supra Deum

diligatur ; quod constat peccatum mortale esse. Huiusmodi autem

complacentiae expressissimum signum est, quando aliquis alicui rei
etiam non prohibitae tantum adhaeret, ut sentiat, si etiam esset prohibita,
illam se non relicturum ; ut praecipue patet in quibusdam ebriosis,

qui totam vitam suam in vino posuerunt. » In De malo Q. 2, a. 8, einem

Werk, das etwas später liegt, findet sich annähernd der gleiche Gedan-



Zur Lehrentwicklung über die moralische Qualifizierung der Trunkenheit 285

kengang, übrigens, wie auch an der eben erwähnten Sentenzenstelle,
ohne irgendeine Referenz auf diese oder jene Autorität : « Multoties
inebriari non est circumstantia constituens speciem peccati ; et ideo
sicut semel inebriari est peccatum veniale, ita et multoties inebriari per
se loquendo ; per accidens autem et dispositive multoties inebriari
potest esse peccatum mortale ; puta si ex consuetudine in tantam compla-
centiam ebrietatis perduceretur, quod etiam divino praecepto contempto
inebriari proponeret. » Objektiv gesehen, seiner inneren Natur nach also,

will Thomas hier ganz deutlich sagen, überschreitet die Trunkenheit
nicht die Grenze der läßlichen Sünde. Auch objektive Umstände, wie

etwa die Wiederholung, vermögen an dieser Tatsache moralisch nichts
zu ändern.

In De malo Q. 7, a. 4, ad 1 vertritt Thomas zwar immer noch die

gleiche Anschauung, rückt jedoch hier mit seinem Gewährsmann heraus,
der niemand anders ist als Augustinus (wenigstens nach seiner Meinung).
Ad 1 gibt nämlich Antwort auf eine Stelle im Sermo De Purgatorio
(sermo IV in die animarum sermo 104, 2 ; PL 39,1946), wo Augustinus
nach Erwähnung von neun Kapitalsünden weiterzählt : « et, si longo
tempore teneatur, iracundia, et ebrietas, si assidua sit, in eorum numéro
computatur. Quicumque enim aliqua de istis peccatis in se dominari
cognoverit aeterna ilium flamma sine ullo remedio cruciat. » Die
Nuance in der Verarbeitung dieses Textes besteht nun darin, daß Thomas
die Trunkenheit in die Nähe des Zornes rückt, der ja als Verfehlung gegen
die Nächstenliebe ex genere suo eine schwere Sünde darstellt : «similiter

(d. h. wie vom Zorn) dicendum est de ebrietate » Doch bringt
diese Wendung tatsächlich noch keine Änderung des bisherigen Urteils
mit sich, die Trunkenheit bleibt weiterhin nur läßliche Sünde, außer

wenn sie, wie schon früher betont, durch eine entsprechende subjektive
Einstellung Gott als letztes Ziel bewußt und auf die Dauer ausschließt :

« ebrietas, quantum in se est, avertit rationem a Deo in actu, ut scilicet
ratio ebrietate durante non possit in Deum converti. Et quia homo non
tenetur rationem suam semper in Deum convertere actu, propter hoc
ebrietas non semper est peccatum mortale ; sed quando homo assidue

inebriatur, videtur quod non curet, quod ratio sua convertatur ad Deum,
et in statu tali ebrietas est peccatum mortale : sie enim videtur, quod
conversionem rationis ad Deum contemnat propter delectationem vini ».

Einen wesentlich anderen Ton vernehmen wir erst im Kommentar
zum 1. Korintherbrief c. 5, lect. 3 (Marietti-Ausgabe N. 258). Es wird hier
zwar ausdrücklich auf die zitierte Augustinusstelle Bezug genommen



286 Zur Lehrentwicklung über die moralische Qualifizierung der Trunkenheit

- dieser Text war nun einmal in die Diskussion hineingeraten und ließ
sich nicht so ohne weiteres abtun —, doch die unüberwindliche Ehrfurcht
vor dem großen Kirchenvater und all seinen wirklichen und vermeintlichen

Worten einerseits und die inzwischen reif gewordene eigene
Überzeugung anderseits verführen Thomas zu einer etwas akrobatischen

Auslegung. Auf des Augustinus These, die Trunkenheit sei nur dann
schwere Sünde, wenn man ihr dauernd erliegt (das Moment der habituellen

Betrunkenheitszustände ist dann Beweis für die totale aversio a

Deo), antwortet Thomas hier : « Quod credo ideo esse, quia ebrietas

ex suo genere est peccatum mortale. Quod enim aliquis propter delecta-
tionem vini velit perdere usum rationis, exponens se periculo multa
alia peccata perpetrandi, videtur esse contrarium caritati. » Ob diese

Erklärung zu jenem Augustinustext paßt oder nicht, auf jeden Fall
sehen wir hier die Wende : die Trunkenheit ist schwere Sünde, und zwar
ex genere suo Und der Beweisgrund Weil sie gegen die Liebe verstößt, -
natürlich gegen die Liebe zu sich selbst wegen der Gefahr, im Rausche

« viele andere Sünden zu begehen », und da die Sünden gegen die Liebe
« ex genere suo » schwere sind, konnte diese moralische Qualifizierung
ohne weiteres auch auf die Trunkenheit übertragen werden und logischerweise

nunmehr auch auf jeden einzelnen Akt gänzlicher Berauschung.
Für eine mildere Beurteilung bleibt jetzt nur noch die « diminutio actus »

übrig : « Per accidens kommt es vor, daß die Trunkenheit keine schwere

Sünde ist wegen der unterschätzten Kraft des Weines oder wegen der
Schwäche des eigenen Kopfes. Diese Entschuldigung gilt freilich nicht
mehr nach wiederholter Erfahrung » (ebd.).

Die gleiche Beweisführung - ebenfalls auf Grundlage des bekannten

Augustinuszitates - findet sich auch im Kommentar zum Römerbrief
c. 13, lect. 3 (Ed. Marietti N. 1075). Die Belegstelle im Kommentar

zum Galaterbrief c. 5, lect. 5 (Ed. Marietti N. 320) gilt nicht als authentisch

; sie bringt übrigens über den Sentenzenkommentar und De malo
hinaus nichts Neues.

Erst in der Summa befreit sich Thomas voll und ganz von der Tradition

und vertritt ohne « videtur » und « credo » und ängstliche Blicke
auf Augustinus seine eigene Meinung : « De ebrietate dicendum est,

quod secundum suam rationem habet quod sit peccatum mortale :

quod enim homo absque necessitate reddat se impotentem ad utendum
ratione, per quam homo in Deum ordinatur et multa peccata occurentia

vitat, ex sola voluptate vini, expresse contrariatur virtuti » (I-II, 88, 5).
Und II-II, 150, 2 : « Ebrietas est peccatum mortale. Quia secundum hoc,



bei Thomas von Aquin 287

homo volens et sciens privat se usu rationis, quo secundum virtutem
operatur et peccata déclinât : et sie peccat mortaliter, periculo peccandi
se committens Unde ebrietas, per se loquendo, est peccatum mortale. »

Die Trunkenheit ist also klar und deutlich « an sich » schwere Sünde, und
zwar deshalb, weil sich der Mensch ohne Notwendigkeit (wie etwa zum
Schlafen oder zur Betäubung bei mittelalterlichen Operationen oder
vielleicht auch noch aus anderen therapeutischen Gründen 1) des Gebrauches

der Vernunft beraubt, durch den er erst eigentlich Mensch, zielstrebendes,
Vollkommenheit verwirklichendes, mit Gott verbundenes Wesen wird.
Durch die Trunkenheit macht der Mensch diese höchsten Bezüge
unmöglich, er zerstört, wenn auch nur vorübergehend, sozusagen seine

geistige Existenz, eine Sache also, die evident als « materia gravis »

anzusehen ist und darum auch das strenge sittliche Urteil auf sich herabzieht.

Dabei gibt es keinerlei objektive Umstände, die einen geringeren
Grad der Sündhaftigkeit zuließen, ganz abgesehen davon, daß das

Objekt selbst keine « diminutio » zuläßt, denn Trunkenheit bedeutet eben

immer und niemals weniger als totale Beraubung des Vernunftgebrauches.
Zu allem hin ist noch das Wörtchen von den « vielen Sünden » zu beachten,

die der Betrunkene in seinem Zustand begehe, falls er sie - natürlich -
einigermaßen voraussehen konnte. Und schließlich wird die Sachlage
noch mehr erschwert wegen jener « filiae », die sich beim Bacchusdiener
alsbald einstellen, wie Geistesverwirrung, Ausgelassenheit, schwätzerische

Ausgegossenheit, Randaliersucht und körperliche Beschmutzung, -
Folgeerscheinungen auch des Potus (nicht nur der Gula), von denen

kurz zuvor (II-II, 148, 6) die Rede war. Freilich zeigt sich Thomas

besonnen genug, um auch in der Summa Zurechnungsminderung aufgrund
subjektiven Irrtums (Unkenntnis der Kraft des Alkohols oder der Kraft
des persönlichen Widerstands) zu gewähren (I-II, 88, 5,1).

Selbstverständlich ließ sich auch in der Summa jene oft bemühte

Augustinusstelle nicht ignorieren. Sie erscheint jetzt aber in den beiden

Summaartikeln nur noch jeweils als erste Objektion und wird in
den entsprechenden Responsa keinesfalls gegen die Lehre des Corpus

ausgelegt.

1 Alphons von Liguori kommt in seiner Theologia moralis, L. V, N. 75

(Ed. Gaudé) ausführlicher auf diese Frage zu sprechen.



288 Zur Lehrentwicklung über die moralische Qualifizierung der Trunkenheit

Äußere Erklärung für den Meinungswandel
über die sittliche Schwere der Trunkenheit

Ohne Zweifel läßt sich Thomas zunächst vom Meinungsstrom seiner

Vorgänger und Zeitgenossen tragen. Weit und breit herrschte die milde

Auffassung über die Trunkenheit, wenigstens für den Normalfall, d. h.

insofern die Trunkenheit als Verfehlung gegen die Tugend der Maßhaltung

angesehen wurde. Albertus Magnus kommt in seiner Summa theo-

logica (II p., tract. 18, q. 121, membr. 1, art. 4, part. 2, sol. ; Ed. Borgnet,
33, p. 392) nur beiläufig im Zusammenhang von Noes und Lots Betrunkenheit

auf das Problem zu sprechen und entschuldigt natürlich die

beiden Männer, da sie die « qualitas vini » nicht gekannt hätten. Von
schwerer Sünde spricht Albert de facto nur für den Fall, « si quis bibens

vinum, finem delectationis in eo ponat. » Alexander von Haies (Summa
theol. L. II-II, inq. 3, tract. 4, sect. 2, q. 1, tit. VI, dist. 2, c. 2, a. 1 u. 2 ;

Ed. Quaracchi vol. Ill, p. 584-585) verarbeitet den Sermo Augustins
De Purgatorio, ohne weiter die Frage nach der Moralität der Trunkenheit
an sich zu stellen. Auch Bonaventura kommt in seinem Sentenzenkommentar

(Ed. Quaracchi, torn. 4, p. 409) nur beiläufig bei der Erklärung
« Utrum veniale peccatum possit fieri mortale » auf die Trunkenheit zu
sprechen, die er u. a. als Beispiel für seine Doktrin verwendet. Raymund
von Pennafort (Summa de poenitentia et matrimonio, Romae 1603,

pag. 265, col. 1) spricht ebenfalls im Sinn von Augustins Sermo 104,

und in diese Abhängigkeits- und Denkreihe gehören auch das Decretum

Gratiani (c. 3, D. 25) sowie die Collectanea in omnes D. Pauli Apostoli
epistolas, gen. Glossa, des Petrus Lombardus (Migne PL 192 159).

Wie kommt Thomas nun dazu, seine Ansicht gegen die geschlossene
Phalanx seiner theologischen Umwelt und gegen seine eigenen früheren
Publikationen mit Beginn seiner Summa theologica auf einmal zu ändern?

Man kann natürlich sagen, der Aquinate habe die Frage jetzt zum ersten
Mal in systematischer Weise aufgegriffen und sich darum auch tiefere
und richtigere Gedanken darüber gemacht. Gewiß, doch kam der

Umschwung doch nicht einfach nur so von innen her, er empfing entscheidende

Anstöße durch das fortgeschrittene Studium der Kirchenväter,
wie aus den entsprechenden Zitationen der Summa klar hervorgeht.
Und zwar ist das Sonderbare dabei, daß in II-II, 150, 2, 2m ein neues

Augustinuswort, nämlich aus den Confessiones X, 31, 45 (PL 32, 798),
das traditionelle aus dem Sermo 104 De Purgatorio ablöst, und dieses,



bei Thomas von Aquin 289

wie bereits bemerkt, in den Responsa nur noch ein zweifelhaftes
Schattendasein führt. Die neue Augustinusstelle aber beweist, daß Thomas
inzwischen durch die Väter eines anderen belehrt worden war. Jene
Zitation aus den « Bekenntnissen »2 bietet zwar keine streng
wissenschaftliche Aussage, obwohl sie in einem wissenschaftlichen Zusammenhang

verwendet wird, doch legt das neue Augustinuszitat den Gedanken,
den sehr wahrscheinlichen, nahe, daß sich Thomas mittlerweile auch noch
in anderen Werken des großen Kirchenlehrers umgesehen hatte. Und
hier fand er tatsächlich eine Anzahl von Sätzen ziemlich eindeutiger
Art zugunsten der schweren Sündhaftigkeit der Berauschung : «... mo-
desti homines, ut longe se faciant a turpitudine ebrietatis, castigant
se aliquantum et a libertate satietatis » (Sermo de utilitate jejunii,
c. 5, 6 ; PL 40, 711). Noch deutlicher in der Enarratio in Ps. 75, Sermo
ad plebem n. 16 (Corpus Christianorum, ser. lat. 39, 1048, 12-14 ;

PL 36, 967) : « Non amare vinolentiam, qua ingurgitatur anima, et

corrumpit in se templum Dei, omnibus aequaliter praecipitur. » - Eine
noch entschiedenere Sprache aber führt Chrysostomus in seiner 57. Mat-
thäushomilie (PG 58, 563), die Thomas in II-II, 150, 3, arg. lm heranzieht

: «Nichts gefällt dem Teufel so sehr wie die Trunkenheit Sie

ist die Mutter aller Laster. »

Übrigens beweisen gerade die beiden von Thomas ausdrücklich
zitierten Stellen aus Augustinus und Chrysostomus, wieweit er in seinen

patristischen Studien über seine Vorgänger und Zeitgenossen hinausgekommen

war. Denn diese beiden Zitate finden sich nicht einmal unter
den zahlreichen Exzerpten, die Gratian in seinem Dekret zusammenstellt

(das Dekret wird von Thomas selbst in II-II, 150, 3, arg. lm erwähnt ;

er hatte sich also sicher darin umgesehen).
Den Leser quält natürlich nun die Frage, wieso sich bei Augustin

so widersprüchliche Aussagen finden sollen, ohne daß eine der beiden

von ihrem Autor selbst - wie zu erwarten gewesen wäre - retraktiert
worden ist. Das Rätsel löst sich ganz einfach dadurch, daß man jenen
Sermo De Purgatorio nicht taliter qualiter Augustinus zuschreiben kann.
Man sucht nämlich in den sicher echten Werken Augustins vergeblich
nach der milden Beurteilung der Trunkenheit, sie stammt in Wirklichkeit

aus den Predigten des Caesarius von Arles (f 543), eines bekanntlich
eifrigen Verkündigers augustinischer Gedanken. In jenem Sermo 104

2
« Wissentlich bis zur Berauschung trinken, ist eine schwere Sünde. Daher

sagt Augustinus im 10. Buch der Bekenntnisse : 'Trunkenheit ist fern von mir,
erbarme dich meiner, auf daß sie mir nicht nahe komme'. »



290 Zur Lehrentwicklung über die moralische Qualifizierung der Trunkenheit

S. Caesarii serrao 79, n. 1 ; Corpus Christianorum ser. lat. 104,

p. 724 sq.) heißt es wörtlich : « Et quamvis Apostolus capitalia plura
commemoraverit, nos tarnen, ne desperationem facere videamur, breviter
dicimus quae ilia sint : sacrilegium, homicidium, adulterium, falsum

testimonium, furtum, rapina, superbia, invidia, avaritia ; et, si longo

tempore teneatur, iracundia, ebrietas, si assidua sit, et detractio in
eorum numéro computantur. » Und um jeden Zweifel auszuschließen,

fügt er kurz darauf (n. 3) hinzu : « Quotiens aliquis aut in cibo aut in

potu plus accipit quam necesse est, ad minuta peccata noverit pertinere. »

Anderseits jedoch : « Sola eos, si frequens fuerit, ebrietas, et emendatio

ac poenitentia non subvenerit, in inferni profunda praecipitat, secundum

illud quod iam dictum est : neque ebriosi regnum Dei possidebunt »

(S. Caesarii sermo 47, n. 5 ; CC ser. lat. 103, 214 ; PL 39, 2309 : sermo

295). Um zu verstehen, wieso der Bischof von Arles, dessen soeben
angeführte Predigtstellen sicher echt sind 3, unter einer wohl nicht ganz
gerechtfertigten Berufung auf Paulus 4 und entgegen seinem Lehrmeister

Augustinus den Alkoholgenuß so nachsichtig durchgehen läßt, muß man
bedenken, daß der heilige Seelsorger gegen fürchterliche Trinksitten
in seiner Diözese zu kämpfen hatte. Alkoholische Exzesse waren im
Gallien seiner Zeit derart verbreitet und in Übung, daß er bei seiner
Zuhörerschaft auf taube Ohren, verständnislosen Sinn, wenn nicht gar
auf Verzweiflung gestoßen wäre (« ne desperationem facere videamur »

hätte er über jeden einzelnen Rausch das Verdammungsurteil ewiger
Höllenstrafe herabrufen wollen. Welch barbarische Zustände herrschten,
berichtet Caesarius in seinem Sermo 295, n. 5 (PL 39, 2308) selbst :

«... jam transacto convivio et expleta siti, cum amplius bibere nec

possint nec debeant, tunc quasi novelli, et qui ipsa hora supervenerint,
diversis nominibus incipiunt bibere, non solum vivorum hominum, sed

etiam Angelorum et reliquorum antiquorum sanctorum, aestimantes

quod maximum illis honorem impendant, si se in illorum nominibus
nimia ebrietate sepeliant. » Und im Sermo 266, n. 3 (PL 39, 2241)

apostrophiert er jene « schönen Christen » und seltenen Kirchgänger, die

betrunken ins Gotteshaus kommen, sich dort übergeben und hernach
mit benebeltem Kopf wie Verrückte im Delirium nach teuflischem Rhyth-

3 Vgl. P. Lejay, Diet, de théol. cath. II, 2170.
4 Caesarius läßt das pauliniscbe Urteil über den « ebriosus » (1 Kor. 5, 11 ;

6, 1 0 ; Rom. 3, 13 ; Gal. 5, 21) einfach nicht für den « ebrius » gelten, sodaß für das
W ort vom Ausschluß aus dem Reich Gottes zwar auf die Trunksucht (« ebrietas
assidua »), nicht aber auf jede einzelne Trunkenheit zutrifft.



bei Thomas von Aquin 291

mus zu tanzen beginnen und dabei allerlei häßliche, erotische oder
unkeusche Lieder singen. Unter dem Druck dieser pastorellen Sachlage
schwächte Caesarius seine Sittenpredigt in der dargelegten Weise ab,

um zu retten, was vielleicht zu retten war, auch wenn sich der heilige
Paulus und Gewährsmann Augustinus in diesem Punkt eine Privatexegese

gefallen lassen mußten. Und dann nahm manche der
niedergeschriebenen Predigten des Caesarius eben ihren nicht überraschenden
Lauf. Wegen ihrer vielfältigen Augustinuszitate kursierten sie bald
unter dem Namen Augustins selbst. Ein Sermonarium, wahrscheinlich
aus dem 9. Jahrhundert, das unter dem Namen des Kirchenlehrers
von Hippo herumgereicht wurde, enthält bereits jenen berüchtigten
Sermo 104 De Purgatorio5. Von dieser Predigtsammlung drang die

pseudoaugustinische Ebrietas-Lehre in die patristische Sentenzensammlung

des Petrus Lombardus sowie in das Dekret Gratians ein, erwarb
sich Heimatrecht in der damaligen Theologie und wurde eben dann
auch zunächst von Thomas übernommen, der sie auf seine Weise wieder
ausschied. Darin liegt denn auch die besondere Leistung des Aquinaten
in diesem Punkt, eine Leistung, die zwar, entsprechend der Sache,

um die es geht, nicht übertrieben werden soll, die aber in Anbetracht
der überaus starken Autoritätsgebundenheit der mittelalterlichen
Wissenschaftler immerhin Beachtung verdient und einen Beitrag für die

Charaktergestalt des großen Scholastikers bildet, der nicht davor
zurückschreckte, auch gegen den Strom der Zeitmeinungen zu schwimmen.

Die inneren Gründe für die schwere Sündhaftigkeit der Berauschung

Um einen klaren Begriff der Trunkenheit, die als schwere Sünde

verurteilt werden soll, zu erhalten, unterscheidet Thomas in II-II,
150, 2 drei psychologisch-moralisch verschiedene Formen der
Berauschung. Einmal nämlich kann der Mensch durch Irrtum über das zu-
kömmliche quantitative Maß oder über die alkoholisierende Wirkung
in diesen Zustand geraten. Für einen derartigen Fall pflegen die Theolo-

6 D. G. Morin : Recueils perdus d'homélies de S. Césaire d'Arles. Rev. bénéd.
27 (1910) 465-467 ; 472. Migne PL 39, Append. 2307 bemerkt in Nota b zum Sermo
295 des Caesarius : «... in testamento Evrardi comitis, scripto aetate Ludovici
Pii, anno Christi 837, expressum legitur : 'Judith volumus ut habeat missale unum,
et librum unum qui incipit a sermone S. Augustini de Ebrietate'. Caesarianos
quosdam sermones iam olim fuisse Augustini nomine citatos observatum est supra
ad sermonem 278. »



292 Zur Lehrentwicklung über die moralische Qualifizierung der Trunkenheit

gen den biblischen Noe als Musterbeispiel hinzustellen (Gen. 9, 21).

Moralisch gesprochen handelt es sich hier nicht formell, sondern nur
materiell um « Unmäßigkeit » ; die Sünde wird bei dieser Sachlage durch

ignorantia invincibilis vermieden, - so wenigstens kann es sein, wie
bereits im vorausgehenden Artikel zugegeben wird (freilich mit einer
gewissen Hemmung : «... wenn die falsche Meinung des Trinkers nicht
auf Nachlässigkeit beruht » ; vgl. auch Art. 4). - Bei der zweiten Form
der Berauschung fällt moralisch gesehen nur das quantitative Übermaß

ins Gewicht, denn hier trinkt jemand lediglich ein zu großes « Quantum »,

ohne dabei in seiner Ahnungslosigkeit an die berauschende Wirkung zu
denken. Wegen des Zuviel muß man natürlich von Sünde gegen die

Maßhaltung sprechen, da jedoch die unvernünftige Menge nicht « ex
delectatione potus inebriantis » genommen wurde (der Berauschungscharakter

des Getränkes war ja, wie vorausgesetzt wird, nicht bekannt),
sondern nur ex delectatione potus immoderati, handelt es sich in diesem

Fall tatsächlich nur um eine Sünde der « Gula » und übersteigt deswegen

an sich nicht den Sündhaftigkeitsgrad eines peccatum veniale. - So fordert
denn schließlich der eigentliche Begriff der Trunkenheit zwei Elemente
im Bewußtsein des Trinkers : das Zuviel und zugleich das Berauschende.
Dabei ist das « Zuviel » moralisch zu verstehen, d. h. insofern die
konkrete Quantität der Vernunft widerspricht. Thomas betont in I-II,
88, 5, 1 denn auch ausdrücklich, schwer sündige durch Trunkenheit

nur, wer « absque necessitate » über seine Verträglichkeit Alkoholika
nehme ; etwaige therapeutische Berauschungen kommen also nicht unter
negativen sittlichen Betracht. Anders ausgedrückt : « betrunken » ist,
wer sich aus reiner Lust am Gaumenkitzel (« ex sola voluptate vini »)

bis zur Berauschung dem Alkohol ergibt.
Die Trunkenheit als moralisches Phänomen deckt sich demnach

mit der Berauschung als physischem Zustand. Es war Thomas natürlich
nicht möglich, diesen physischen oder physiologischen Zustand mit
Erkenntnissen der exakten Wissenschaften zu beschreiben. Darauf kam
es ihm auch gar nicht so sehr an. Denn das Entscheidende bei der
Trunkenheit sieht er in der leicht für jedermann feststellbaren psychischen

Wirkung jener physischen Alteration, d. i. in der Unfähigkeit, die
Vernunft zu gebrauchen. Hier, in der « privatio usus rationis », herbeigeführt

durch unbeherrschte Sinnenlust, liegt tatsächlich das spezifische
Novum der Trunkenheit, und nicht nur das physische, sondern vor allem
das moralische Novum. Denn durch den Verlust der geistigen
Selbstbestimmungsfähigkeit überschreitet die Intemperantia den bloßen Abu-



bei Thomas von Aquin 293

sus des sinnlichen Lusttriebes, es handelt sich jetzt nicht mehr nur um
eine « Übertreibung » einer an sich erlaubten Sache, sondern mit seiner

Hemmungslosigkeit bis zum Grad der Berauschung eliminiert der Mensch
andere und höhere Werte, ja den höchsten Wert seiner Persönlichkeit,
den Gebrauch der Vernunft. Diese Tatsache wird für Thomas nun auch

zum entscheidenden Beweisstück für sein strenges Urteil über die
Trunkenheit. Bei dieser neuen Sicht der Dinge geht es nicht mehr « nur »

um die zügellose Sucht nach sinnlicher Lust wie bei vielen anderen Sünden

gegen die Temperantia, auch nicht nur um irgendwelche gesundheitlichen

Folgen, obwohl diese gewiß auch eine Rolle spielen (vgl. II-II,
150, 2, 3) und bei habitueller Betrunkenheit ohne Zweifel schwer ins
Gewicht fallen (in diesem Sinne sprach Thomas ja schon früher, wenigstens

läßt sich das « nisi sit assidua » aus jener pseudoaugustinischen
Stelle so auslegen). Die These der Summa lautet demnach folgendermaßen

: Jede einzelne Berauschung ist in sich eine schwere Sünde, weil
sie jeweils und ihrer Natur nach den Menschen ohne Notwendigkeit des

Gebrauchs seiner höchsten Potenz beraubt (« absque necessitate se

reddit impotentem ad utendum ratione » ; « homo volens et sciens privat
se usu rationis »). Um die ganze Tragweite dieser « Beraubung » zu
erfassen, muß man bedenken, daß der Mensch, indem er sich in der
Trunkenheit selbst seiner Menschenwürde entsetzt, sozusagen unter die

Ebene des Tieres herabsteigt. Freilich drückt sich Thomas nicht auf
diese, uns Modernen so nahe liegende Weise aus, sondern formuliert in

Richtung des verfehlten sittlichen Lebenszieles : die Trunkenheit ist
schwere Sünde, weil dadurch der Vernunftsgebrauch verloren geht,
« durch den sich der Mensch auf Gott ausrichtet » (I-II, 88, 5, 1), bzw.
« durch den der Mensch tugendhaft handelt » (II-II, 150, 2). M. a. W. im
Rausch erlischt im Menschen die aktuelle sittliche Existenz und damit
die Ebenbildlichkeit Gottes, eben gerade das, wodurch der Mensch im
höchsten Sinne Mensch ist und durch das Tugendleben immer mehr werden

soll. Vom Augenblick an, wo der Geist des Alkohols den Verstand
regiert, beginnt eine tote Strecke im sittlichen Vollkommenheitsstreben,
die alles andere als milde Nachsicht verdient. Darum heißt es in I-II,
88, 5, 1 auch, die Trunkenheit widerspreche « expresse » der Tugend,
d. h. der Aufgabe und Pflicht, stets und immer, soweit die physischen
Verhältnisse es nur gestatten, durch ein ununterbrochenes Tugendleben
an seiner moralischen Persönlichkeitsformung zu arbeiten.

Mit der primären sittlichen Folge des Alkoholgenusses - Cajetan
nennt sie in seinem Kommentar zu II-II, 150, 2 (IV) « gravitas sub-



294 Zur Lehrentwicklung über die moralische Qualifizierung der Trunkenheit

stantialis » - verbindet sich, je nach Reaktionstyp in manchen Fällen
wenigstens, noch die Gefahr « anderer Sünden », die man im Rausch
begehen kann, wie Verstöße gegen die Anständigkeit, Keuschheit, Gerechtigkeit

(Sachbeschädigung, Körperverletzung) und Liebe. Thomas
vergißt nicht, an beiden Summastellen auf diese Dinge hinzuweisen, nachdem

er jedesmal zunächst den Hauptgrund für die moralische Verurteilung

- ungerechtfertigte künstliche Ausschaltung des Vernunftgebrauches

- genannt hat. Im übrigen beschäftigt sich Artikel 3 der II-II,
150 eingehender mit der Verantwortlichkeit der im Rauschzustand

begangenen Untaten. Sie spielen naturgemäß für die wesenhaft-fundamentale

Schuld der Trunkenheit keine Rolle, wenngleich sie sie schwer

und aufs schwerste aggravieren können. Heutzutage ist man vielleicht
eher geneigt, den Akzent auf diese (und andere, z. B. soziale) Folgen der
Trunkenheit zu legen, vor allem wenn sie als Trunksucht (Alkoholismus)
erscheint.

Vom Begriff der Lahmlegung der geistigen Funktionen ausgehend
wollte der unentwegte Summakritiker Martinus de Magistris die These
des Aquinaten zu Fall bringen, indem er entgegenhielt : auch im Schlaf
beraubt sich der Mensch wissentlich und willentlich des Vernunftgebrauchs.

Dies aber sei doch gewiß keine Sünde und sicher auch dann
wenigstens keine schwere Sünde, wenn der Schlaf aus reiner Lust am
Schlafen über das notwendige Maß hinaus verlängert werde. Freilich
kommt diese Kritik bei Cajetan, der sich in seinen Fortitudo- und Tem-

perantiakommentaren ausführlich jenen Thomasgegner vornimmt, nicht
weit, denn, so lesen wir in N. XIII zu II-II, 150, 2 : der Schlaf stellt
eine natürliche Lahmlegung der Verstandestätigkeit dar, die Berauschung
hingegen eine gewaltsame, und während jene in der « Ruhe der Sinne »

besteht, handelt es sich beim Betrunkenen - der im übrigen wach sein

kann - um eine « perturbatio aegritudinalis ». Des weiteren, so fährt
Cajetan fort, muß man bei der Betrachtung des Vernunftgebrauches
ein Dreifaches unterscheiden : den tatsächlichen Gebrauch, den Gebrauch
nach Belieben und schließlich die Möglichkeit, nach Belieben Gebrauch

zu machen. Durch den Schlaf werden lediglich die beiden ersten Punkte
eliminiert, beim Betrunkenen ist jedoch nicht nur die Vernunft hic et
nunc « gefesselt », sondern es besteht nicht einmal die Möglichkeit, sich

von diesen Fesseln zu befreien, wie dies beim Schlaf mit Hilfe eines

starken Geräusches geschehen kann, woraufhin dann die Vernunft zu
sofortigem « Gebrauch » bereitsteht. Ja, der Nüchterne vermag sich
nach freiem Ermessen in die Wachheit zurückzurufen, nämlich «per



bei Thomas von Aquin 295

hominem aut horologium », dem Betrunkenen aber nützt der Wecker
nichts, weil er « der gewaltsamen Notwendigkeit der Verstandesfessel

unterliegt. »

Die Einordnung der Trunkenheit in das Tugend-Lasterschema

Es fragt sich nun noch, zu welcher Sündenspezies die Trunkenheit
eigentlich gehört. Da sie im Traktat De temperantia behandelt wird,
legt sich der Gedanke nahe, daß sie eben eine Sünde gegen diese Tugend
sei. Doch als schwere Sünde - und sie ist doch, wie wir gesehen haben,
ihrer Natur nach immer und in jedem einzelnen Falle schwere Sünde -
kann sie nicht einfach zur Intemperantia als solcher gezählt werden,
weil das bloße Streben nach dem Übermaß sinnlicher Lust - die Erlaubtheit

dessen, womit die Lust verbunden ist (wie z. B. Essen und Trinken)
vorausgesetzt - nie die Grenze der läßlichen Sünde überschreitet. Denn

es würde sich dabei immer nur um einen excessus in re per se licita
handeln. Thomas beweist die Schwere der Trunkenheitssünde darum
auch nicht von der Temperantia her, sondern vom Motiv der
Vernunftberaubung. Damit stehen wir aber auch schon in einer ganz anderen

Kategorie sittlicher Begriffe, nämlich im Bereich der Iustitia. Der
Mensch beraubt sich im Rausch seiner geistigen Funktionstüchtigkeit,
er greift durch alkoholische Schädigung seines Hirns seine körperliche
Integrität an, er begeht m. a. W. eine vorübergehende Selbstverstümmelung,

ja bei chronischem Alkoholismus kommt es zur irreparablen geistigen

und körperlichen Zerrüttung bis in die Tiefe des Fortpflanzungsgutes

Das Denken in dieser Richtung fällt uns freilich etwas schwer,

es kommt uns geradezu absonderlich vor, weil wir zu sehr daran
gewöhnt sind, die Trunkenheit immer auf der Linie der « Unmäßigkeit »

zu sehen. In Wirklichkeit braucht hier der Spezieswechsel (von der

Temperantia in die Iustitia) nicht unbegreiflicher zu sein als bei einem
Akt sexueller Intemperanz, der im Ehebruch endigt, also in der
Ungerechtigkeit, und formell eine Sünde eben der Ungerechtigkeit darstellt.
So ist auch der Rausch etwas ganz anderes als bloß « Unmäßigkeit ».

Wegen Unmäßigkeit in Alkoholicis hat sich auch schon der « mäßig »

Angetrunkene anzuklagen, der Retrunkene jedoch begeht dazu und darüber

hinaus noch einen schweren Angriff auf das organische Substrat
seines geistigen Lebens. Ohne Zweifel würde jedermann eine Gewaltnarkose

als gerichtlichen Fall, somit als Rechtsverletzung erklären. Ist
die Trunkenheit etwas anderes « Violenta privatio usus rationis »,



296 Zur Lehrentwicklung über die moralische Qualifizierung der Trunkenheit

lauten die stereotypen Formeln der Theologie Will man die Ebrietas
im Tugend-Lastersystem unterbringen, so muß man sie also logischerweise

unter die Sünden gegen die Gerechtigkeit einreihen, wenigstens
in jenem Sinn, wie man darunter auch jede andere Selbstverstümmelung
zählt. Jedenfalls läßt sich sagen, daß die Trunkenheit die Grenze des

Selbstverfügungsrechtes über den eigenen Leib überschreitet und damit
jenes «Dominium divinum » verletzt, das Gott als dem Herrn und Schöpfer

der körperlichen Natur allein zusteht und von dem er dem
Menschen nur ein Gebrauchs- und vernunftgemäßes Verbrauchsrecht
zugestanden hat.

Zur Bestärkung dieser Gedanken sei noch einmal Cajetan angeführt,
der in seinem Kommentar zu II-II, 150, 2 (XIII) bei der Begründung
der gravitas materiae des Rausches - die Evidenz dieser Begründung
drängt sich bei der Einsichtsnahme der Thomastexte selbst keineswegs
so eindringlich auf - mit ganz klaren Vergleichen aus der Iustitia
(sogar der strengen Tauschgerechtigkeit) arbeitet. Er sagt dort : « Die

ganze Schwierigkeit liegt im Aufweis, daß die Trunkenheit einen schweren

Schaden verursacht. Sicherlich sündigt nun in schwerer Weise, wer
einem anderen die Benützung seines Hauses unmöglich macht, und zwar
nicht nur, wenn dies gänzlich, d. h. für immer, sondern auch vorübergehend,

z. B. für einen Tag, geschieht. Der persönliche Gebrauch stellt
nämlich ein bedeutsames Gut dar, und der Umstand der zeitlichen Dauer

verringert die Sache durchaus nicht bis zur Unerheblichkeit. Um wieviel
mehr sündigt also schwer, wer seinen Nächsten einen Tag lang seines

Vernunftgebrauches beraubt Denn der Vernunftgebrauch ist kein Gut,
das im Belieben des einzelnen steht wie ein Haus, sondern ein Naturgut
wie das Auge und die übrigen Naturgüter. Auf dem Gebiet der Naturgüter

aber sündigt in gleicher Weise einer schwer durch Selbstberaubung
wie durch Beraubung des Nächsten, denn der Mensch ist nicht Herr
seiner Naturgüter, als ob er über sie nach Belieben verfügen könnte,
wie er etwa ein Haus verschenken und seine Benützung einräumen kann.
In der Trunkenheit, welche den Vernunftsgebrauch gewaltsam aufhebt,
tritt also eine ungerechte Beraubung (iniuriosa privatio) eines bedeutsamen

Gutes (notabilis boni) zu Tage, und zwar an sich (ex suo genere),
eine Tatsache, die sich nicht ex imperfectione actus, d. h. aufgrund der
kurzen Zeitdauer (des Rauschzustandes) entschuldigt, so wenig wie
jemand sich entschuldigen könnte, der auch nur so lange einen anderen
durch Fesselung gewaltsam am Gebrauch der Hand hindern würde. »


	Zur Lehrentwicklung über die moralische Qualifizierung der Trunkenheit bei Thomas von Aquin

