Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 7 (1960)

Artikel: Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik
Autor: Utz, Arthur-Fridolin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761469

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ARTHUR-FRrRIDOLIN UTZ OP

Die philosophischen Grundlagen
der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Neuorientierung an der Sozialphilosophie

Je nidher wir die Gesetze, welche die Wirtschaft einer freien Gesell-
schaft beherrschen, kennen, um so mehr fithlen wir das Bediirfnis nach
einer Konzeption, um diese Gesetze richtig zu handhaben. Da und dort
ist diese Konzeption schon so weit gediehen, dal} man iiberhaupt das
Denkschema verlif3t, welches einstens bei der Griindung der freien Wirt-
schaft Pate gestanden hat. In der Erkenntnis, dal3 der Liberalismus, der
an der Wiege der freien Wirtschaft stand, eine falsche Philosophie ist,
versucht ein nicht unbedeutender Teil moderner Wirtschaftspolitiker,
einen vollig neuen Weg zu gehen, der nicht Kapitalismus und nicht
Kommunismus sein soll, aus der Uberzeugung, daf} eine neue Doktrin
auch ein anderes Wirtschaftssystem schaffen miisse. Die Frage ist aber
die, ob man nicht doch zuerst untersuchen sollte, wo d. h. an welchem
systematischen Ort die Freiheitsgedanken des Liberalismus eine legi-
time Heimat haben konnten. Denn so unwahr kann der Liberalismus,
vor allem der Neoliberalismus auch wieder nicht sein, da sich immerhin
philosophisch begabte und ethisch hochstehende Personlichkeiten fiir
ihn entschieden haben. '

Die Entwicklung der sozialen Frage ging, abgesehen von den typisch
weltanschaulichen Einfliissen, unphilosophisch vor sich. Am Anfang
stand der Erfolg oder MiBerfolg eines wagnisvollen Versuches. Bei Mil3-
erfolg iiberdachte man die Mittel der Abhilfe. Die systematisch-philo-
sophische Begriindung der neuen Wirtschafts- und Sozialpolitik, die
zugleich auch die Begriindung des vorherigen MiBerfolges sein sollte,
war daher mehr Nachkonstruktion als eigentliche Basis der wirtschafts-

17



250 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

politischen Maflnahmen. Darum miissen wir uns z. B. ernstlich dariiber
Rechenschaft geben, ob die augenblickliche Umstellung der neoliberalen
Wirtschaftspolitik auf eine gesellschaftsstrukturierte Wirtschaftspolitik
nicht einfach eine philosophische Plakette ist fiir einige interventioni-
stische MaBnahmen, die sich aus sozialpolitischen und vor allem politi-
schen Riicksichten als notwendig erweisen. Damit soll keineswegs iiber
die Neuorientierung der Wirtschaftspolitik des einen oder andern Landes
abfillig geurteilt werden. Es gehort nun einmal zum Wesen der Ethik
— und die philosophische Grundlegung der Wirtschafts- und Sozialpoli-
tik ist eine ethische, ndmlich sozialethische Frage —, dal} sie ihre Prin-
zipien aus den vielen, im tatsichlichen Leben spontan sich bildenden
Werturteilen sammelt. Es ist dann Aufgabe des Sozialethikers, diese
vielen Werturteile zu sammeln und systematisch zu ordnen.

Das soll im folgenden versucht werden. Wir miissen uns einmal vom
Alltag trennen und das Normengebilde, welches die Gesellschaft prégt
oder prigen sollte, i»n sich betrachten. Es ist dies die Frage nach der
Gesellschaftsdokirin. Dann haben wir die Verwirklichungsmoglichkeit
dieser Wertwelt zu iiberlegen. Das ist das Problem des Gesellschafts-
systems. Von hier aus dringen wir in drei Ordnungen vor : in die wirt-
schaftliche, die soziale und die politische Ordnung. Hier leuchten dann
jene Fragen wieder auf, die uns im wirtschafts- und sozialpolitischen
Alltag so ernst beschéiftigen.

Doch hat diese sozialphilosophische Systematisierung einen schwe-
ren Haken : ein Stiick Weltanschauung. Es ist dabei in keiner Weise
an eine Glaubensiiberzeugung gedacht, aber immerhin an eine Grund-
auffassung der Ethik, die wohl rational ist, aber geschichtlich doch
durchaus die Signatur des christlichen Abendlandes trigt. Es geht dabei
um die entscheidende Frage: anerkennen wir ein Gesellschaftsbild,
das nicht vom Menschen geschaffen, sondern ihm aufgetragen worden
ist, da er nicht der Schopfer seiner sozialen Natur sein kann ? Um also
keine Tduschung iiber die letzten und tiefsten Fundamente einer am
Menschenbild orientierten Wirtschafts- und Sozialpolitik aufkommen
zu lassen, werden zunichst diese sogen. weltanschaulichen Voraus-
setzungen besprochen : die ethischen Grundlagen der Gesellschaftsdoktyin .

1 Die Darstellung der Grundlagen der Ethik und Sozialethik ist hier auf das
AuBerste zusammengedrangt. Wer mehr sucht, lese die entsprechenden Kapitel in
meiner « Sozialethik », Band I (Heidelberg 1958) nach. Die Auseinandersetzung mit
dem Neoliberalismus ist im Hinblick auf die Verdffentlichung von E. E. Nawroth
(vgl. FuBnote 9) ebenfalls nur angedeutet.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 251

I. Die ethische Grundlegung der Gesellschaftsdoktrin

Zum Begriff der Ethik

Unter Ethik hat man die Gesamtheit jener Normen zu verstehen,
welche sich dem einzelnen BewuBtsein als verpflichtend auferlegen. Soll
eine Ethik echt sein und sich nicht nur etwa in einem BewuBtsein
psychologischer Natur erschopfen, dann muf3 man annehmen, daf3 dieses
Verpflichtetsein von irgendwoher kommt, d. h. eine personliche, ver-
pflichtende Autoritdt voraussetzt. Einzig in diesem Sinne ist der Cha-
rakter der Verpflichtung voll und ganz gewahrt. Verlegt man dagegen
die Verpflichtung in das personliche BewuBtsein des einzelnen, dann sieht
man nicht ein, warum der Mensch sich nicht iiber die « Eigen-Verpflich-
tung » erheben, also sich selbst zur Norm machen koénne.

In diesem Sinne ist der Begriff der sogenannten absoluten Norm
zu verstehen : eine Norm, die sich unbedingt aufdriangt und eine riick-
haltlose Unterwerfung fordert. Das «absolut » ist also zuallererst im
Sinne der iiber dem Menschen stehenden Autoritit aufzufassen. Nur
in dieser Weise ist die Norm dem Zugriff des Menschen entriickt.

Man konnte allerdings die Meinung dullern, das Absolute der Nor-
men bestinde in der naturhaften und spontanen Art und Weise, wie sie
sich dem menschlichen BewuBtsein aufdringen. Allerdings gehort diese
psychologische Seite ebenfalls zum Absoluten der Normen. Jedoch ist
sie nur eine Konsequenz der Absolutheit der Normen als solchen. Wiirde
sich der Absolutheitsanspruch in der naturhatten Spontaneitit erschop-
fen, dann wire nicht einzusehen, warum wir von Ethik und nicht von
Naturwissenschaft sprechen.

Im christlichen Denken wird dieser Sachverhalt sehr einfach aus-
gedriickt. Die Absolutheit der Normen kommt aus dem absoluten Gebot
eines Schopfergottes. Da aber die Normen niemals eine echte Ethik
zu, konstituieren imstande wiren, wenn sie nicht zugleich auch im Men-
schen, d. h. in dessen BewuBtsein inkarniert wiren, ergibt sich fir das
christliche Denken die Notwendigkeit, die sittliche Veranlagung des
Menschen mit dem Gebot des Schopfers zur Einheit zu verbinden. In
diesem Sinne haben die Alten das sittliche Bewulltsein des Menschen
als eine « Partizipation des gottlichen Intellektes » bezeichnet.

Doch ist diese Fundierung des sittlichen Wesens des Menschen in
der Metaphysik heute wohl nicht mehr modern. Vielleicht iiberfordert



252 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

sie unsere zeitgenossischen Wirtschafts- und Sozialpolitiker. Man mége
aber dann doch soviel zugestehen, dal3 die ethischen Normen nicht aus
dem freien Willen des Menschen stammen, sondern ein unabweisbares
Soll darstellen, welches die Freiheit bindet. Es gibt in der inneren Er-
fahrung des Menschen gewisse Tatsachen, die untriiglich auf einen
naturhaften sittlichen Imperativ hinweisen. Jeder von uns empfindet
im Innern seiner Seele die unwahre Aussage als etwas Verwerfliches.
Und wir sind uns ebenso bewul3t, daf3 diese Verwerflichkeit einem wirk-
lichen Verbot gleichkommt. Es bedeutet darum nicht nur Dummbheit,
dagegen zu handeln, sondern auch innere Schande.

Die Gleichheit der Gewissensanlage in allen Menschen

Dal3 die Gewissensanlage im Menschen iiberall die gleiche ist, wird
von vielen Wissenschaftlern bestritten, wird aber von den Praktikern,
vor allem von den Juristen, als selbstverstindlich angenommen, sonst
hitten die Kriegsverbrecher keinen Richter. Die Soziologen meinen,
die Gleichheit im Gewissensspruch riithre von der sozialen Erziehung her.
Anderseits ist gerade heute in der volligen Verwirrung der sittlichen
Begriffe eine Tatsache auffallend, nidmlich die allgemeine Uberzeugung,
daB3 bestimmte Vergehen eigentlich von jedem Menschen als wirkliche
Verbrechen erkannt werden miillten. Selbst in den Menschenfressern
setzt man noch ein solches Gewissen voraus, das seiner natiirlichen An-
lage gemil3 eines Tages die von ihnen geiibte Tétung von Menschen als
ein Verbrechen bezeichnen muf3. Wenngleich es wahr ist, daB3 auf inter-
nationaler Ebene, d.h. in der AuBenpolitik, das Prinzip der Selbst-
rettung vordringlich ist und somit gemeinsame sittliche Ordnungsge-
setze auller Kurs gesetzt werden, so wird man doch bei allen internatio-
nalen Gesprichen ohne die gemeinsame Gewissensanlage nicht auskom-
men. Wenn in einer internationalen Abriistungskonferenz simtliche
Teilnehmer das grundsitzliche Werturteil iber die Verwerflichkeit des
Krieges ausschalten, wird jedes Diskutieren zwecklos, denn der Exi-
stenzdrang des einzelnen Partners allein, ohne jede Einbeziehung einer
natiirlichen Sittlichkeit wird nie die Garantie fiir die Einhaltung eines

Paktes geben konnen.

Die natiivlich-sittliche Anlage als soziale Ordnungsnorm

Um zu einer wirklichen Sozialethik, d. h. zu einer Gesellschafts-
konzeption zu gelangen, bedarf es nicht nur der gleichen sittlichen An-



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 253

lagen in jedem Menschen, vielmehr mul} dieses sittliche Empfinden,
das sich in jedem Menschen naturhaft im Gewissensspruch dulBert,
auch gleiche Normen fiir das Zusammenleben aufstellen. Ohne gemein-
same Ordnungsideen 1iBt sich keine Gesellschaft aufbauen. Zumindest
miissen diese an hochster Stelle existieren, wo mit autoritativer Wirk-
samkeit das Gesellschaftsganze gelenkt wird, d. h. im Autoritatstriager,
wenn die Gesellschaftsglieder von sich aus gleiches Ordnungsdenken
und gleiches Ordnungswollen nicht aufbringen k&nnen.

Wenn es aber nicht nur eine natiirliche Sif#tlichkeit, sondern auch
ein natiirliches Recht geben soll, dann miissen wir notwendigerweise
voraussetzen, dal3 die sittliche Anlage eines jeden Menschen nicht nur
gleiche Normen fiir das personliche Verhalten, sondern auch fiir das
Zusammenleben miteinbegreift.

Die entscheidende Frage ist nun diese : kann man in der Erfahrung
solche gemeinsamen naturgegebenen und spontanen Ordnungsurteile in
den Menschen nachweisen ? Greifen wir auf das Beispiel der Liige zuriick.
Es ist jedem Menschen klar, dall die unwahre Aussage nicht nur seiner
individuellen sittlichen Verantwortung widerspricht, sondern zugleich
auch einen MiBbrauch am Mitmenschen bedeutet. Und ebenso leuchtet
allen Menschen ohne weiteres ein, daf3 ohne Wahrhaftigkeit eine Gesell-
schaft nicht bestehen kann. Aus diesem Grunde genie3t die ausdriick-
liche Bekriftigung der Wahrheitsaussage, d.h. der Eid, gesteigerte
Wertschitzung. Hierbei ist es belanglos, ob der Eid die Form einer gott-
lichen Anrufung erhilt, wenn er nur den Willen ausspricht, im Falle der
Unwahrhaftigkeit schwerste Sanktion zu iibernehmen.

Die gesellschaftliche Reaktion gegen Parasyten, welche das Zusam-
menleben der Menschen nur fiir ihre eigenen Zwecke ausniitzen, ist
einmiitig. Also auch hier liegt offenbar ein gemeinsames Ordnungs-
denken vor.

Im Anblick eines offenbaren Ungleichgewichtes innerhalb der Ge-
sellschaft, etwa der Verelendung eines Teiles des Gesellschaftsganzen,
duBert sich das Wertempfinden eines jeden durch die entsprechende
Emporung gegen jene, welche dieses Elend hitten verhindern kénnen
und miissen. Und in diesen selbst erwacht infolge des Lirmes der Ver-
elendeten das Gewissen, ungerecht gehandelt zu haben. Selbst dort,
wo es sich nicht um menschliches Verschulden, sondern um eine Natur-
katastrophe handelt, welche das Massenelend hervorgebracht hat, reagiert
das menschliche Gewissen in Form der solidaren Hilfeverpflichtung ge-
geniiber den Geschidigten, und zwar iiber alle nationalen Grenzen hinweg.



254  Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Eine aufmerksame Analyse des sittlichen Bewul3tseins des Menschen
kann um die Feststellung nicht herumkommen, daf3 es im Menschen
a priori geltende Ordnungsvorstellungen gibt, die nicht nur dem einzel-
nen Individuum und seiner sittlichen Vollendung gelten, sondern auch
der Gesamtheit der Gesellschaftsglieder. Es handelt sich also um echte
soziale Normen, d. h. um solche Normen, die sich zunichst an das Ganze
richten und vom Ganzen erst an den einzelnen. Nur in dieser Weise ist
eine Gesellschaftskonzeption denkbar.

Die Art und Weise der Gewinnung dieser Normen ist allerdings ein
schweres Problem, das in die Rechtsphilosophie gehort 2,

Man kann nicht genug Wert auf die Feststellung legen, daf} die
sozialen Normen die Gesellschaft als Ganzes im Auge haben, diese also
von oben her formen, somit nicht etwa nur ein Resultat des Normen-
denkens der vielen Gesellschaftsglieder sind. Die sozialen Normen sind
Strukturgesetze der Gesellschaft, die gelten, bevor der einzelne sich in
Freiheit fiir sie entscheidet. Sie integrieren a priori das Individuum
im Ganzen. Sie sind also « grundsétzlich » nicht von der freien Meinungs-
duBerung des Individuums bestimmt. Allerdings sehen diese Normen
nicht von der menschlichen Person und ihrer Freiheit ab. Die mensch-
liche Personwiirde ist in den sozialen Normen ebenso a priori enthal-
ten, wie diese auch fiir das Individuum als Glied des Ganzen gelten.

Liberalismus und Neoliberalismus sehen in der Annahme von a
priori geltenden Ordnungsnormen die Gefahr der Diktatur. Doch hat
diese Konzeption mit Totalitarismus und Diktatur noch nichts zu tun.
Nur jenes soziale Ordnungsdenken ist totalitir, das in seiner Gemein-
schaftsvorstellung, d. h. in seiner Gemeinwohlidee die echte Menschen-
wiirde mi3achtet. Und nur jene soziale Lenkung ist diktatorisch, welche
den freien Gewissensentscheid als sozialen Wert negiert. Es kommt also
ganz darauf an, was man in das Gemeinwohl als allgemein giiltigen Wert
des personlichen Wesens aufnimmt. Gegen den Liberalismus und Neo-
liberalismus ist festzuhalten, dal3 das Gemeinwohl a priori die einzelnen
Gesellschaftsglieder integriert, also nicht erst das Resultat ihrer freien
AuBerungen abwartet.

® Vgl. A. F. Urz, Sozialethik, Bd. IT : Rechtsphilosophie (in Vorbereitung),
Heidelberg, Kerle-Verlag.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 255

II. Die Gesellschaftsdoktrin

Das entscheidende und zugleich schwierige Problem der Sozialethik
besteht nun darin, in streng logischer Folge und zugleich mit groflem
Wirklichkeitssinn den Weg von den universalsten Normen des Gesell-
schaftslebens bis in die konkrete Formulierung hinein zu finden. Den Ge-
dankengang etwas vorwegnehmend, konnen wir auch sagen : Es handelt
sich um die Umformung der Gesellschaftsdokirin in ein Gesellschafts-

system.

Zum Begriff der Gesellschaftsdokirin

Die beiden Ausdriicke Gesellschaftsdoktrin und Gesellschaftssystem
werden zwar oft unterschiedslos gebraucht. Auf terminologische Spitz-
findigkeiten gehen wir hier nicht ein. Wichtiger ist, von der Sache her
an die Begriffswelt heranzutreten. Die sachbegriindete Unterscheidung
zwischen Gesellschaftsdoktrin und Gesellschaftssystem ergibt sich, wenn
man sorgfdltig die Etappen verfolgt, welche unser Erkennen von den
héchsten Normenvorstellungen bis in die konkrete Wirklichkeit hinein
durchschreitet.

Derjenige, der ethisch denkt, stellt als erstes die Frage, welches die
gemeinsamen Werte sind, die wir im Zusammenleben zu erringen trach-
ten. Er sieht darum im Gemeinwohl ein hohes Gut, das wir zwar niemals
ganz verwirklichen, dem wir aber doch zustreben miissen, wenn wir
unser Gemeinschaftsleben iiberhaupt sinnvoll gestalten wollen. Sind
diese Werte wirklich nicht nur die Frucht einer Volksbefragung, sondern
die Freiheit des einzelnen a priori bindende Forderungen, dann wird man
ohne weiteres erkennen, daf3 sie nicht nur ein Ideal darstellen, welchem
zuzustreben fiir den einzelnen lobenswert ist, sondern echte Gemein-
schaftsauftrige, die von vornherein das Ganze der Gesellschaft prigen,
also Rechtsprinzipien sind, d. h. Normen, welche der Gesellschaft eine
bestimmte Struktur verleihen. Es handelt sich also nicht nur um soge-
nannte rein « moralische » Normen.

In der sowjetischen Gesellschaftsphilosophie haben die Gesell-
schaftsnormen nicht juristischen Charakter. Dort ist das Recht erst die
nichste Etappe, die nach der Ideologie kommt. Das Recht ist von der
Ideologie derart getrennt, dal am Ende der gesellschaftlichen Entwick-
Iung nur noch die Ideologie, nicht mehr das Recht tibrigbleibt.



256 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Man hat die Annahme von a priori geltenden Gesellschaftsnormen
mit der Utopie vergleichen wollen. Die grobe Unkorrektheit dieser Auf-
fassung mullte aber jedem klar sein, der Normen von Idealbildern zu
unterscheiden vermag. Die Utopie spricht immer von einer konkreten
Gesellschaft, die nach bestimmten, eigenwillig geformten Traumwiin-
schen idealisiert wird. Das Gemeinwohl ist als sozialer Wert und soziales
Strukturgesetz keine konkrete Gesellschaftsvorstellung, sondern viel-
mehr ein Hinweis, wie Gesellschaft orientiert sein miisse.

Das Gemeinwohl als Summe aller jener Werte, die der Gesellschaft
ein bestimmtes Geprige geben, wird erfal3t in der Gesellschaftsdoktrin.
Die Gesellschaftsdoktrin ist also ein Normenganzes, das iiber aller Zeit
steht, das aber in die Realitit hineinweist, bestimmte Orientierungen
gibt und dennoch keine praktisch greifbare Formulierung dessen ist,
wie eine hic et nunc gegebene Gesellschaft gestaltet sein mul}. Wir
brauchen das schon anderswo 3 Gesagte hier nicht mehr zu wiederholen,
dal die gesellschaftlichen (wie {iberhaupt die ethischen) Prinzipien keine
Schablonen darstellen, die man in einfacher Anwendung auf die Wirk-
lichkeit aufkleben koénnte. ,

Die Gesellschaftsdoktrin befindet sich auf dem héchsten Grade des
Normendenkens. Es wird dabei noch in keiner Weise an die andere
Seite gedacht, die bei der Verwirklichung mitspricht, ndmlich an die
Reaktion, welche der tatsidchliche lebende Mensch auf diese Normen-
welt hin empfindet und nach aullen kundtut. Wenn irgendwo, dann ist
gerade im sozialen Bereich diese Reaktion ausschlaggebend fiir die Reali-
sierbarkeit von Normen. Davon ist aber in der Gesellschaftsdoktrin
noch nicht die Rede. Es wird hier noch nicht iiber leichtere oder schwerere,
geeignetere oder weniger geeignete praktische Durchfiihrbarkeit ge-
sprochen. Wo dieser Gesichtspunkt auftritt, wo also der Blick in die
Gegenwart, in die Verwirklichung fillt, wendet man sich jener Etappe
der Normenbildung zu, wo das Gesellschaftssystem geformt wird.

Der Begriff « sozial » im Rahmen der Gesellschaftsdokirin

Man kann sich nicht eindringlich genug vor Augen halten, dal} die
Gesellschaftsdoktrin ein universales Wertgebdude darstellt, das zwar
fahig ist, die Gesellschaft zu strukturieren, jedoch noch nichts dariiber
aussagt, nach welchem methodischen Prinzip man in der konkreten

8 A. F. Urz, Sozialethik, Bd. I : Die Prinzipien der Gesellschaftslehre, Heidel-
berg 1958, 91 f.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 257

Wirklichkeit an eine Durchformung der Gesellschaft gehen soll. Wir er-
kennen darum in dieser obersten Ordnung der Werte noch keineswegs
die Unterscheidung zwischen wirtschaftlicher, sozialer und politischer
Ordnung. Hier ist alles sozial, und zwar in einem viel umfassenderen
Sinne als man spéter von sozial sprechen wird, wenn man « sozial » und
« wirtschaftlich » gegeneinander abgrenzt. Auch das Wirtschaftliche,
d. h. die Giiterversorgung ist unbedingt etwas Soziales in der obersten
Wertordnung. Von hier stammt {ibrigens die Lehre, daf} die Wirt-
schaft ein Kulturprozel3 sei. Die Richtweisungen kirchlicher Instanzen
im Hinblick auf soziale Belange bewegen sich durchweg auf dieser héch-
sten Ebene der sozialen Werte. Das ist sehr wichtig zu wissen, weil viele
Wirtschaftswissenschaftler sich einfach nicht vorstellen konnen, daB3
man z. B. einen Anspruch auf Familienlohn erheben kann, bevor man
iiber die wirtschaftlichen Moglichkeiten nachgedacht hat, d. h. bevor
man sich Rechenschaft dariiber gegeben hat, ob das Leistungsprinzip
dadurch nicht auller Kurs gesetzt wiirde. Jedoch will die héchste Forde-
rung des sogenannten Familien- oder Soziallohnes noch gar nicht ent-
scheiden, ob dieser Soziallohn in die wirtschaftliche oder soziale Ordnung
fdllt — beide im engen Sinne verstanden, wie spiter davon die Rede
sein wird. Wer alle sozialen Normen von vornherein in die dreifache
Ordnung der Wirtschaft, der Gesellschaft und der Politik (mit Absicht
sagen wir hier nicht « Staat») einreiht, verbaut sich den Weg in eine
gesellschaftsstrukturierte Wirtschaftspolitik. So ruhmvoll es fiir die
moderne Gesellschaftsphilosophie auch sein mochte, diese drei Ordnungen
zu den Grundpfeilern des gesellschaftlichen Aufbaues gemacht zu haben,
ein A-priori des Denkens iiber die Gesellschaft kénnen diese drei Ordnun-
gen niemals sein. Die Einheit wire genau so zerschlagen, wie sie einstens
zerschlagen wurde, als man die Kultur vom Zentrum des Menschen 16ste,
ndmlich von seiner sittlichen Vollkommenheit. Die gesellschaftliche
Kooperation muf} zunichst als gemeinsame Erarbeitung tief menschlicher
Werte angesehen werden. Nur in dieser Sicht fiigen sich alle gesellschaft-
lichen Tétigkeiten in die Ganzheit der menschlichen Vollendung ein.
Halten wir diese héchste Wertordnung fest im Auge, um nachher den
Sinn jener Gesetze zu verstehen, denen gemil das gesellschaftliche Leben
sich innerhalb drei unterscheidbaren Ordnungen abwickeln lif3t.

Auf der obersten Ebene der Gesellschaftsdoktrin erkennt man aller-
dings einen leichten Schein einer moglichen Unterscheidung zwischen
sozialer und politischer Ordnung. In jeder Gesellschaft, wie sie auch
immer heie, ob Familie oder Staat, ist ein Unterschied zu machen



258 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

zwischen der Kooperation der Gesellschaftsglieder und der Autoritit,
welche diese Kooperation leitet. Doch reicht diese Unterscheidung nicht
soweit, um jene politische Ordnung zu begriinden, die sich erst ergibt,
wenn man das Gesellschaftssystem erkannt hat.

III. Das Sozialsystem

Dey Begriff des Sozialsystems

Nachdem man sich iiber den Wert bzw. iiber die vielen Werte
Rechenschaft gegeben hat, welche dem gesellschaftlichen Leben Inhalt
und Sinn geben, stellt man sich von selbst die Frage, auf welchem Wege
man diesen Werten in der Gesellschaft greifbare Gestalt geben soll. Der
Blick wendet sich also der Wirklichkeit zu. Man studiert mit abgewogener
Klugheit das Verhalten des Menschen, sein tatsdchliches Benehmen gegen-
tiber den Gesellschaftswerten. Wahrend man z. B. in der Gesellschafts-
doktrin das Gemeinwohl als den iiberragenden Gesamtwert erkannt hat,
der das Einzelwohl aller Gesellschaftsglieder miteinschliet, dem darum
auch die Prioritit gegeniiber dem Einzelwohl gebiihrt, sieht man sich
jetzt vor die Frage gestellt, ob der tatsichliche Mensch wirklich so ge-
sonnen ist, daf} er durchweg dem Gemeinwohl den Vorzug gibt. Bei aller
Hochachtung, welche die kommunistische Gesellschaftsdoktrin dem
Sozialphilosophen abringt, weil sie die vorherrschende Stellung des Ge-
meinsamen vor dem Einzelnen herausstellt, kann sie dem Vorwurf der
Utopie doch nicht entgehen, da sie die Werte mit der Methode der Ver-
wirklichung verwechselt. Aus dem Satz : « Gemeinnutz vor Eigennutz »
folgt noch nicht die Formulierung des Kommunismus. Ohne die Uber-
legenheit des Gemeinwohls gegeniiber dem Einzelwohl zu bezweifeln,
wird man doch einen anderen Weg finden als den des Kommunismus.
Ein auch nur oberflichlicher Blick in die menschliche Welt belehrt uns,
daB3 der Mensch nicht jenes ideale Wesen ist, das unmittelbar das Ge-
meinwohl sucht, sondern umgekehrt leichter und mit gréBerer Sicherheit
zuerst das Eigenwohl und erst durch dieses das Gemeinwohl erstrebt.

Bei diesen Uberlegungen iiber das wirkliche Verhalten des Menschen
kommt es natiirlich nicht auf jene Motive an, die voriibergehend das
menschliche Handeln bestimmen, sondern vielmehr auf jene, die seine
spontanen und in gewissem Sinne triebhaften Strebungen dauernd
charakterisieren. Anderseits geht es nicht um das « Ewige im Menschen »,



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 259

um die untergriindige Sehnsucht nach jenen Werten, die in der Sozialdok-
trin betrachtet werden, sondern vielmehr um die Natur, wiesie sich tatsich-
lich bewegt, und zwar nicht nur da und dort, sondern immer und iiberall.

Unter diesen Naturveranlagungen oder, besser gesagt, Naturten-
denzen des tatsdchlichen Menschen wird sicherlich ein Charakteristikum
ganz besonders hervorragen. Von diesem Charakteristikum aus wird
man sich die groBe Wertwelt, welche die Sozialdoktrin enthilt, einmal
ansehen und sich fragen, welcher Wert nun der vordringliche sei, durch
den hindurch erst die anderen Werte praktisch werden kénnen. Man wird
also auf diesem Wege « eine Systematisierung sdmtlicher Gesellschafts-
werte um einen einzigen Wert, der zum Ziel und Ausgangspunkt der
gesellschaftlichen Kooperation in der Praxis gemacht wird, » vornehmen.
Eine solche Systematisierung aber nennt man Sozialsystem. « Die Erstel-
lung eines Sozialsystems geschieht also dadurch, dal man eine Gesell-
schaftslehre auf den letzten praktischen Nenner bringt durch Herausarbei-
tung des zentralen Wertes. Das Sozialsystem ist demnach ‘Ausdruck’ oder
‘Charakterisierung’ einer Gesellschaftslehre oder Gesellschaftsdoktrin. »4

Bei der Ermittlung des Gesellschaftssystems wird das allgemeine
soziale Verhalten des Menschen untersucht, wie es sich etwa in der
staatlich organisierten Gesellschaft kundtut. Damit sind alle jene be-
sonderen Verhaltensweisen auller acht gelassen, die den Vater, die
Mutter, den Sippenangehodrigen kennzeichnen. Hier treten Instinkte
in Tatigkeit, die unter Umstdanden das gerade umgekehrte Wertverhilt-
nis des Menschen zum Gemeinwohl beweisen, als man es innerhalb der
« societas perfecta » feststellt, ndmlich den Ersteinsatz fiir das Gemein-
wohl und die Hintansetzung des Eigenwohls, wie dies beim Eltern-
instinkt eindeutig der Fall ist 5.

Die Eigenart des Systemwertes

Die Suche nach dem Systemwert beginnt mit folgenden Fragen :
Welches ist nun jener zentrale Wert, um den sich alle anderen Werte
gruppieren, durch den hindurch die anderen gewissermallen gesiebt
werden ? Durch welchen Kanal werden sdmtliche sozialen Aufgaben
und Rechte geschleust ? Die Frage kann nur dadurch entschieden wer-
den, daB3 man sich um den am meisten gefihrdeten Wert kiimmert. Denn
unser Anliegen im Gesellschaftssystem ist doch dieses, die groBe Wert-

¢ A F.Urz, Sozialethik I, 313.
5 Vgl. meine Ausfithrungen in : Sozialethik I, 337 {,



.260 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

ordnung (Sozialdoktrin) in der konkreten Welt, in der wir leben, zu ver-
wurzeln. Wir bemiihen uns also um jene soziale Taktik, welche die um-
fassendste soziale Wertwelt verwirklichen hilft. Diese Taktik ist aber
nicht im Sinne eines raffinierten Kunstgriffes zu verstehen, wie er in der
Diplomatie iiblich ist. Es handelt sich vielmehr um die Handhabung
eines echten Sozialwertes, der allerdings nicht mehr nach seiner Stellung
im Ganzen der Sozialdoktrin, sondern nach seiner praktischen Tauglich-
keit untersucht wird. Selbst im dulBlersten Falle, wo z. B. in der Welt
iiberhaupt keine Wertordnung unter den Menschen mehr zu gelten
scheint, wie man das fiir die aullenpolitische Situation annimmt (vgl.
den politischen Realismus von Morgenthau, Kennan, Niebuhr), muf3 man
noch einen sozialen Wert herausfinden, auf Grund dessen man Politik
treibt. Sogar der Krieg untersteht noch einer solchen sozialen Norm.

Wie immer dieser Wert heilen mag, eines miissen wir uns von
vornherein sagen, um nicht dem verhingnisvollen Irrtum des Kommu-
nismus oder Liberalismus anheimzufallen : er darf nicht isoliert, sondern
muf3 stets als Durchgang der anderen Werte zur sozialen Wirklichkeit
unserer Gesellschaft hin verstanden werden. Anderseits ist ebenso klar,
daB auf Grund dieses einen sich nun nach vorn dringenden Wertes
die anderen eine gewisse Schattierung erhalten, die sie innerhalb der
Gesellschaftsdoktrin nicht gehabt hitten. Wiirde z. B. der Gehorsam
gegeniiber der Obrigkeit als zentraler Wert bezeichnet, wie dies bei reli-
giosen Genossenschaften und Gemeinschaften der Fall ist, dann wiirden
damit die Freiheit und die Ausiibung der Freiheit in einem ganz eigenen
Lichte erscheinen, ohne daf3 deswegen die Menschenwiirde ihres Inhal-
tes beraubt wire. Dieser Gedanke ist iiberaus wichtig, weil man nur so
verstehen kann, dal} es eine demokratische Staatsidee, eine demokrati-
sche Wirtschaftsauffassung, eine monarchistische Staatsidee, eine auto-
ritire Wirtschaftsauffassung gibt. Je nach der Eigenart des Wertes, der
als Durchgangswert fiir alle anderen gewdhlt werden muf3, kann es sogar
vorkommen, dal3 bestimmte absolute Werte als undurchfithrbar erklart
werden. Und das ist z. B. der Fall dort, wo die Freiheit, und zwar die
individuelle Freiheit als Kernwert des gesamten Wertgesellschaftssystem
bezeichnet wird.

Dre individuelle Fretheit als Systemwert

Und wir méchten nun tatsichlich behaupten, da3 die Freiheit, und
zwar die individuelle Freiheit Triger der ganzen Wertordnung in der



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 261

Gesellschaft sein muf3. Das mag zwar iiberraschend kommen. Von vielen
Seiten hat man die « Personwiirde » als Grundwert empfohlen. Wenn
man jedoch die Autoren eingehender studiert, dann stellt man fest,
daf} darunter doch mehr oder weniger dasselbe wie die persénliche, indi-
viduelle Freiheit verstanden ist. Der Begriff der Menschenwiirde ist
viel zu universal und enthilt zu viele Einzelwerte, als dal3 man sie ohne
weiteres als praktikable Formulierung einer Gesellschaftsdoktrin, also
als Grundwert eines Gesellschaftssystems bezeichnen konnte. Sie ist
Doktrin-, nicht Systemwert. Man miillte sie schon interpretieren, um
sie zum Systemwert zu machen. Man wird sie aber nur richtig auslegen,
wenn man sie in die personliche und individuelle Freiheit umformt.

Die Freiheit als Grundwert ergibt sich aus dem bereits erwdhnten
sozialen Verhalten des Menschen. Der Mensch entfaltet seinen natiirli-
chen Instinkt und seine natiirliche Aktionsfreudigkeit am leichtesten
und besten, wenn er fiir sich selbst titig ist, d. h. wenn er fiir sein Eigen-
wohl sorgt. Das ist eine Feststellung, die nicht nur gestern galt oder
heute und morgen gilt, sondern durchweg gilt und vom Menschen iiber-
haupt ausgesagt werden kann, wie er nun einmal existiert. Das will
nun nicht heillen, daBl wir den Egoismus zum Ordnungsprinzip erkliren,
gelinder ausgedriickt : das Eigenwohl vor das Gemeinwohl setzen. Wir
miissen aber doch den Menschen dort anpacken, wo er sein, im letzten
Sinne personal-sittlich verstandenes Eigenwohl mit dem Gemeinwohl
identifiziert, d. h. dort, wo er sich aus eigener Wahl und Bestimmung
fiir das Gemeinwohl einsetzt. Die Freiheit des Menschen, die als Grund-
wert eingesetzt wird, wird demnach verstanden als das aus persénlich-
individueller Lebensauffassung geborene Verantwortungsbewultsein.
Dabei stehen wir zur Erfahrung, dal3 dieses Verantwortungsbewul3tsein
in sichererer und besserer Weise fiir die eigenen Belange des Einzelmen-
schen arbeitet. In diesem Bereich des Eigenwohls ist die vortrefflichste
und héchste Leistung sozusagen garantiert. Da das Gemeinschaftsleben
ohne Leistung von seiten der Individuen undenkbar ist, bedeutet das
Verantwortungsbewultsein, das der einzelne im Hinblick auf sein Eigen-
wohl an den Tag legt, einen machtigen Faktor in der Verwirklichung des
Gemeinwohls. Wir kénnen also die Freiheit, in diesem Sinne als Verant-
wortung verstanden, die sich zuerst vm Hinblick auf das Individuum voll
und ganz auswivkt und in der Folge dem Gemeinwohl nutzbar wird, als
sicheren Ordnungswert dev Gesellschaft einsetzen.



262 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Erst wenn man die Freiheit als Systemwert erkannt hat, kennt man
den legitimen Ort, der den subjektiven Rechten, vor allem auch den
Freiheitsrechten wie Presse-, Rede-, Versammlungsfreiheit usw., im
Rechtsdenken zusteht.

Die Grenzen der Freiheit

Ehe wir in die drei Ordnungen, die wirtschaftliche, die soziale und
die politische, vordringen, sei es gesagt, dal3 die Freiheit nicht der héchste
der Werte ist. Sie kann nur den Sinn haben, die menschlichen Giiter er-
reichbar zu machen. « Wer nichts mit seiner Freiheit anzufangen weil3,
fir den ist es u. U. ein subjektiver Gewinn, nicht frei entscheiden zu
miissen, zumal wenn ihm anstelle der Freiheit ein gréBeres Mal3 an
Sicherheit geboten wird. »® Die menschliche Freiheit ist ein Gut, das
man in seiner Dienstfunktion im Hinblick auf die Verwirklichung des
echten Gemeinwohls einzuschidtzen und zu lieben gelernt haben mul.
Der Freiheit sind darum von vornherein Grenzen gesetzt. Sie darf nicht
in Widerspruch stehen zu den materiellen, kulturellen und sittlichen
Anliegen der Gesellschaft. Sie kann also nicht gegen den hochstmdéglichen
Wohlstand des Gesellschattsganzen eingesetzt werden, « Wohlstand »
nicht im materialistischen, sondern vollmenschlichen Sinne begriffen.
Bewahren wir diese Wahrheit im Auge: der Systemwert mul} immer
dort begrenzt werden, wo er seine Dienstfunktion am Gemeinwohl zu
erfiillen auBerstande ist. Wer das begreift, wird nachher verstehen, dal3
man echte Wirtschaftspolitik nur im engen Kontakt mit den sozialen
Werten pflegen darf. Dem geht es ebenfalls auf, dal} die Dispositions-
freiheit iiber Eigentum, vor allem {iber den Boden, immer nur Dienst-
recht im Sinne der menschlichen Werte sein kann. Dem wird erst recht
klar, dall man die unterentwickelten Voélker nicht vom kapitalistischen
Wirtschaftsgeist Europas oder Nordamerikas aus beurteilen darf. Der
Systemwert der Freiheit hat nicht unbedeutende Voraussetzungen fiir
sein wertgetreues Funktionieren.

¢ F. KARRENBERG, Gestalt und Kritik des Westens, Beitrage zur christlichen
Sozialethik heute, Kreuz-Verlag, Stuttgart 1959, 49.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 263

IV. Die Freiheit als Systemwert in der Giiterversorgung
Die wirtschaftliche Ordnung

Das Prinzip des Wirischaftens

Der Grundsatz der Freiheit und eigenpersonlichen Verantwortung, der
nichts anderes ist alsder Grundsatz der subjektiven Rechte, hat im Sektor
der Giiterversorgung die private Eigentumsverteilung, das (begrenzte) pri-
vate Eigentums- und Dispositionsrecht {iber Kapital und Boden und die
volle personliche Verfiigungsfreiheit {iber die Arbeit zur Folge. Es kommt
also nicht nur auf die materielle Uberwindung der Knappheit an. Diese
lieBe sich auf kollektivem Wege erreichen. Vielmehr handelt es sich da-
rum, die letzten geistigen und kérperlichen Reserven des Menschen auf
menschliche Weise zu aktivieren, um so eine Ordnung gemil3 dem Lei-
stungsprinzip zu verwirklichen. Die Anwendung der Freiheit auf den
Bereich der Giiterversorgung, d. h. auf die drei Produktionsfaktoren :
Kapital, Boden, Arbeit, hat notwendigerweise das kapitalistische System
zur Folge. Man braucht dabei keineswegs an Gewinnsucht oder sonstige
Egoismen zu denken, vielmehr handelt es sich um ein rechtliches Ord-
nungsprinzip sowohl fiir den Sektor der Verteilung als auch den der
Produktion, um «jene Wirtschaftsweise ..., bei der es im allgemeinen
andere sind, die die Produktionsmittel, und andere, die die Arbeit zum
gemeinsamen Wirtschaftsvollzuge beistellen » (Quadragesimo Anno, 100).
Das Verhiltnis zwischen Kapital und Arbeit ist also grundsétzlich das
Verhiltnis des Arbeitsvertrages. Und die Beziehung von Betrieb zu Be-
trieb bzw. von Unternehmung zu Unternehmung ist die der Konkurrenz.

Dal3 die Dispositionsfreiheit iiber die Produktionsfaktoren, vorab
iber Kapital und Boden (iiber diesen sogar in besonderem Male), mit
der schweren Hypothek des Gemeinwohls belastet ist, dariiber brauchen
wir uns hier nicht weiter zu verbreiten. In unserem Zusammenhang
kommt es darauf an, einmal die Konsequenzen zu iiberdenken, welche
die Freiheit als Systemwert in der Giiterversorgung nach sich zieht.

Wir sind von dieser Sicht aus imstande, den Sektor der Giiterver-
sorgung als eine ganz eigene Ordnung des sozialen Lebens zu umschrei-
ben. Die wirtschaftliche Ordnung ist gekennzeichnet durch den freien Wett-
bewerb um die produktivste Verwaltung von Kapital und Boden und um
die hichste Leistung der Arbeit. Wir haben also einen ganz eigenen Sektor
vor uns, den zu erkennen nicht unwichtig sein diirfte.



264 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Es handelt sich dabei nicht nur um eine materielle, sondern um
eine echt menschliche Leistung : die moglichst billige und moglichst reich-
haltige Zurverfiigungstellung von Giitern im gegenseitigen Wettkampf.
Beriihren wir die brennende Frage vorldufig noch nicht, ob die reale
wirtschaftliche Zielsetzung sich in diesem Wettbewerb erschdpfen diirfe
oder ob es sich nur um einen in der sozialen Kooperation zu beriicksichti-
genden Gesichtspunkt handle. Wir kommen nicht darum herum, einmal
klar logisch und formal zu denken, d. h. das Prinzip der Freiheit und
der Individualrechte, das als Prinzip des Gesellschaftssystems erkldrt
worden ist, konsequent auf die Giiterversorgung anzuwenden. Von hier
aus gesehen spielt es also auch noch keine Rolle, ob hinter der mensch-
lichen Arbeit jenes Subjekt steht, dem {iberhaupt zum groBen Teil die
Giiterversorgung im Grunde gilt. Die Nachfrage ist darum unter diesem
« streng wirtschaftlichen » Gesichtspunkt nicht gleich Bedarf schlecht-
hin, sondern gleich durch Kaufkraft gedecktemn Bedarf. Die Nachfrage
spielt also einzig als Nachfrageverhalten im Hinblick auf die Preisbildung
eine Rolle. Und zwar soll im Sinne der Individualrechte die Machtstel-
lung jedes einzelnen Beteiligten, sowohl des Anbietenden wie des Nach-
fragenden, weitgehend atomisiert werden. Der ideale, d. h. dem Wirt-
schaftsprinzip entsprechende Wettbewerb ist darum der sog. vollstindige
Wettbewerb, in welchem die Macht des einzelnen gleichbedeutend ist mit
« totaler Machtlosigkeit » 7. Unter Machtlosigkeit ist «die Unfidhigkeit
jedes Marktbeteiligten zu verstehen ..., auf das marktmiige Angebots-
und Nachfrageniveau anders als durch Verbesserung seiner individuellen
Leistungskraft bzw. durch verstindige Handhabung seiner Kaufkraft ein-
zuwirken » 8. Es geht vom Gesichtspunkt des streng wirtschaftlichen Den-
kens her einzig um die Frage,wer die bessere Leistung erbringen kann.Wenn
es das Kapital ist, dann wird eben die Arbeit durch das Kapital ersetzt.

Fir den Wirtschaftswissenschaftler ist die formale Betrachtung
der Produktivitit das A und O allen Denkens. Und auch der Wirt-
schaftspolitiker wird ohne diese formale Sicht niemals ein echter Wirt-
schaftler sein.

Obwohl der formale Begriff der Wirtschaftspolitik ein verhidngnis-
voller Irrtum ist, gehen wir ihm im folgenden doch einmal nach, weil
wir nur so in die Lage versetzt werden, die in ihm enthaltenen wert-
vollen Gesichtspunkte als Arbeitshypothese in einer realen Wirtschafts-
politik zu verwerten.

? F. BoaMm, Wettbewerb und Monopolkampf, 1933, 20.
B A a Q.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 265

Der formale Begriff der Wirtschaftspolitik

Da die Wirtschaftspolitik erstmals von jenen Leuten definiert
wurde, die vom reinen Wirtschaftsprinzip her kommen, hat man darun-
ter nur das verstanden, was die Wirtschaftstheoretiker sich unter wirt-
schaftlicher Handlung vorstellen. Alles andere also, was im Hinblick
auf die durch Kaufkraft gedeckte Nachfrage nicht in den Bereich der
billigeren und besseren Produktion fiel, wurde aus der Wirtschaftsord-
nung ausgestrichen und in die sogenannte « soziale Ordnung » verwiesen.
Ein Lohn z. B., der auch nach den Bediirfnissen des Arbeitenden bemes-
sen wire, wurde darum immer als Soziallohn, nicht als Leistungslohn
bezeichnet und somit auch der sozialen Ordnung zugeteilt. Dasselbe
gilt beziiglich des Bedarts, der nicht durch Kaufkraft gedeckte Nachfrage
ist. Die soziale Ordnung wird so mit all dem belastet, was die Gesell-
schaftsdoktrin unter Giiterversorgung begreift. Einzig jener Teil der
Giiterversorgung formiert sich nun in einer neuen, nidmlich der wirt-
schaftlichen Ordnung, der sich durch das Mittel des Wettstreites auf
dem Markt verwirklichen 1aBt. In dieser Sicht ist die Abtrennung und
Isolierung der wirtschaftlichen Ordnung eine ausgemachte Sache.

Natiirlich konnte man gewissen sozialen Anforderungen nicht wider-
streben, weil sie sich durch die staatliche Macht gewissermaflen als
Gegebenheiten der wirtschaftlichen Ordnung aufdriangten. Der Wirt-
schaftler ist sich durchaus bewul3t, daB3 er auf einem Boden steht, den
er nicht geschaffen hat. Dieser Boden kann sehr schwer vorbelastet
sein, unter Umstdnden sogar durch politische Machenschaften. All das
gehoért zum sogenannten Datenkranz der Wirtschaft, ist also noch nicht
Wirtschaft. Hier ist das Feld, auf welchem der Wirtschaftler steht.
Die Daten sind die Zdune, innerhalb welchen ihm zu wirken vergénnt
ist. Da aber, wo wirklich das Wirtschaften anfingt, da herrscht nur das
Leistungsprinzip.

Natiirlich kiimmert sich der Wirtschaftler auch nicht um die
sozialen Folgen solchen Wirtschaftens. Wenn z. B. durch Konzentration
besser und billiger hergestellt werden kann, dann ist eben die Konzentra-
tion das Mittel, um zum Ziel zu gelangen. Soziale Uberlegungen, einen
sogenannten unternehmerischen Mittelstand zu retten, liegen diesem
Wirtschaftler grundsitzlich fern, wenn der mittelstdndische Unterneh-
mer nicht seinerseits beweist, daBl er im Leistungskampf zu bestehen
imstande ist. Der Wirtschaftler, der in diesem Sinne die wirtschaftliche
Ordnung auffaBt, hat nichts dagegen, dal durch soziale MaBnahmen

18



266 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

etwa aufkommenden sozialen Ubeln gesteuert wird. Das alles liBt er
noch in seinen Datenkranz aufnehmen. Er wehrt sich aber grundsitzlich
dagegen, dafl man aus der Wirtschaft eine soziale Angelegenheit macht.
Die soziale Aufgabe der Wirtschaft ist streng genommen dadurch er-
fullt, daB der Mensch sich auf die Arena des Wettkampfes begibt.

Der Wirtschaftler, der auf diesem Boden groB3 geworden ist, kann
sich auch mit all den sozialen MaBnahmen befreunden, welche dem
arbeitenden Menschen im Betrieb das Leben und Arbeiten erleichtern.
Aber auch das gehort zu den sozialen Aufgaben.

Diese Vorstellung der Wirtschaftspolitik ist die des Liberalismus.
Diese Behauptung mag etwas iiberraschend kommen. Denn es war doch
reichlich genug hervorgehoben worden, dal3 das Gesellschaftssystem ge-
préigt ist durch die persénliche Freiheit und personliche Verantwortung.
Wie kann man nun auf einmal gerade in dem Sektor, wo die personliche
Freiheit und Verantwortung zur Uberwindung der Knappheit der Giiter
eine solche Rolle spielt, die konsequente Durchfithrung dieses Gesell-
schaftsprinzips mit der Zensur des Liberalismus versehen ? ?

Um eine Antwort auf diese Frage zu geben, haben wir uns der
iibergeordneten Werte zu erinnern, denen der Systemwert der Freiheit
zwar vorgezogen worden ist, denen er aber im Grunde noch zu dienen
hat. Wir miissen uns nidmlich dariiber Rechenschaft geben, dal3 der
Systemwert nicht der hochste unter den Werten ist, sondern nur der
praktische Wert, der gewissermallen das Instrument darstellt, mit wel-
chem alle anderen Werte in der konkreten sozialen Welt Wirklichkeit
erhalten sollen. Es sei nicht abgestritten, dall alle Werte der Gesell-
schaftsdoktrin durch den Systemwert gewissermallen gefirbt werden.
Und es kann auch sein, wie bereits gesagt worden ist, dal3 bestimmte
Werte sehr stark zuriicktreten. Anderseits ist der Systemwert doch grund-
sdtzlich als der Kanal aufzufassen, durch den weitmdglichst alle Werte
der Gesellschaftsdoktrin hindurchgehen sollten. Der Systemwert ist also
gewissermallen belastet.Von diesen Belastungen sei im folgenden die Rede.

Das rationale Wirischaften im Lichie der personalethischen Werte

In dem grundsitzlichen Teil, in welchem die allgemeinen Normen
der Sozialethik besprochen worden sind, haben wir festgestellt, daBl die

® Bzgl. der Weiterfithrung des klassischen Liberalismus in den Neoliberalis-
mus vgl. das instruktive Werk von E. E. NaAwroTH : Die Sozial- und Wirtschafts-
philosophie des Neoliberalismus, Sammlung Politeia Bd. XV, Heidelberg 1961,
Verlag F. H. Kerle.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 267

Sozialethik im Grunde nichts anderes ist als eine Sektion der Personal-
ethik. Die Personalethik bedeutet den universelleren, abstrakteren Teil
der Ethik tiberhaupt, der sich dann in zwei Teile der Realisierung spaltet,
ndmlich in die Individual- und in die Sozialethik. Die Sozialethik tragt
also sdmtliche persénlichen Werte in den gesellschaftlichen Raum hinein.

Wir haben nun festzustellen oder zu untersuchen, in welchem Ver-
hiltnis die freie Wirtschaft, d. h. die Konkurrenzwirtschaft zu jenen
universalsten Werten steht, die jedem menschlichen Handeln eigen sein
miissen. Im Grunde genommen geht es hier um den Sinn der Giiterwelt
fiir den Menschen und der daraus entstehenden Verpflichtungen, welche
dem Menschen obliegen, sobald er die Giiter in Dienst nehmen will.
Die irdischen Gdiiter sollen dem Menschen jenen Bedarf decken, der seine
korperliche und geistige, einschlieBlich kulturelle und moralische Ver-
vollkommnung betrifft. Grundsitzlich ist also die Giiterwelt auf den
Konsum des Menschen ausgerichtet. Diese Zielsetzung wird immer im
Auge zu behalten sein, wenn es darum geht, das letzte Ziel der Wirt-
schaft zu bestimmen. Auf dieser héchsten Ebene der Werte befindet sich
jene beriihmte Formel, die beinahe von jedem Philosophen und jedem
weltanschaulich orientierten Wirtschaftler ausgesprochen wird, daf3
ndmlich die Wirtschaft eine Bedarfsdeckungswirtschaft zu sein habe.
Leider bedenken die betreffenden Philosophen nicht, daf sie mit dieser
Forderung noch nicht auf jenem Boden stehen, den wir im strengen Sinne
als wirtschaftliche Ordnung abgegrenzt haben. Fast durchweg fehlt
ihnen die Einsicht in die eigentliche wirtschaftliche Ordnung. Von da
aus erkliren sich die sehr diktatorisch und totalitir klingenden Forderun-
gen der Konsum- und Produktionslenkung. Wir kommen auf diesen Ge-
danken spiter noch einmal zuriick. Halten wir fiir den Augenblick ein-
mal fest, daB} das Ziel der Giiter die Bedarfsdeckung des Menschen ist,
daB also dem Menschen die sittliche Pflicht obliegt, die Giiter nur in die-
sem Sinne zu gebrauchen, d. h. im Sinne der menschlichen Vollendung.

Die sittliche Pflicht im Umgang mit den Giitern geht aber noch um
ein bedeutendes weiter. Die Giiter gemil} der « rechten Vernunft » be-
niitzen, bedeutet nicht nur, sie als Gebrauchsgiiter im Sinne der mensch-
lichen Vollendung zu verwenden, sondern auch, sie so zu verwenden,
daB sie den moglichst besten Dienst zu erreichen imstande sind. Das
will besagen, daf3 der Mensch im Umgang mit den Giitern nicht nur im
Ziel rational sei (handeln gemiB der «rechten », d. h. geordneten Ver-
nunft), sondern auch in der Art und Weise der Beniitzung : in der Ver-
meidung von Verschwendung im Hinblick auf die Knappheit der Giiter.



268 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Schon auf héchster sittlicher Ebene bedeutet darum die Verschwendung
eine Siinde, weil die Giiter ihrem eigentlichen Ziele nicht zugefiithrt wor-
den sind.

Diese Forderung der sinnvollen Beniitzung der dem Menschen
unterwortenen Wesen kommt in ansprechender Weise in der Zielsetzung
der Tierschutzvereine zum Ausdruck. Diese wollen doch nichts anderes
(oder sollten nichts anderes wollen) als die Uberwachung der geordneten
Beniitzung und Indienstnahme der Tierwelt. Die rationale Struktur des
sittlichen BewulBtseins verlangt vom Menschen eine sach- und natur-
gerechte Beniitzung der dulleren Dingwelt. Wir begegnen also hier auf
der hochsten Ebene der Werte dem Rationalitdtsprinzip, auf das sich
die Wirtschaftler mit hohem Ethos berufen. Es diirfte aber doch wichtig
sein, festzustellen, dal3 dzeses Rationalitdtsprinzip nicht identisch ist mit
jenem, das der Wirtschaftler im Sinne der reinen Wirtschaft fiir sich
zum Gegenstand seiner Aufgabe erwihlt. Das Ethos der Rationalitit
gehdrt zu den groflen Triimpfen der Neoliberalen. Allerdings geben
diese sich nicht geniigend Rechenschaft iiber den Ort, den «ihre»
Rationalitdit im System der Sozialethik einnimmt. Das Rationalitits-
prinzip, dem wir auf der hochsten Ebene der Ethik begegnen und das
himmelweit von dem des Neoliberalismus entfernt ist, beinhaltet folgen-
des: Jede Verschwendung von irdischen Giitern, d.h. jede Nutzung
dieser Giiter, die nicht eingeordnet wird in das Vollkommenheitsstreben
des Menschen, ist sittlich schlecht.

Die Giiterversorgung im Lichte der Gesellschaftsdoktrin

Die Gesellschaftsdoktrin betrachtet die absoluten personalen Werte
des Menschen als Normen des Zusammenlebens. Die Zielausrichtung der
Glter besagt also hier nicht einfach nur Dienst an der menschlichen
Person als solcher, sondern Dienst an allew menschlichen Personen. Vom
Menschen her gesehen handelt es sich nun nicht etwa nur um die Exi-
stenzsicherung, sondern vielmehr um die Existenzsicherung als ein ge-
meinsames Recht aller. Der Mensch hat also die Aufgabe, die Bedarfs-
deckung zu organisieren im Sinne des Existenzrechtes aller.

Das Prinzip der rationalen Nutzung der Giiter, d. h. der Vermeidung
jeder Verschwendung bedeutet somit auf der Ebene der Gesellschafts-
doktrin nicht nur eine allgemeine moralische Forderung, sondern zu-
gleich auch ein Rechtsprinzip, nimlich jede Verschwendung zu meiden,
um nicht dem andern den Zugang zu den Giitern zu verwehren.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 269

Auch hier miissen wir wiederum betonen, dall weder das Prinzip
der Bedarfsdeckung noch jenes der rationalen Nutzung der Giiter das
bedeutet, was im engen Bereich der wirtschaftlichen Ordnung - als
sogen. reine Wirtschaft aufgefaBBt — die Wirtschaftler darunter verstehen.
Die sittliche Eigenart der Bedarfsdeckung und der rationalen Nutzung
hat keinerlei Verinderung erfahren dadurch, dafl3 diese beiden Werte
aus der allgemeinen Personalethik in die Sozialdoktrin hiniibergeholt
worden sind. Das einzige, was als neu auffillt, ist ihr Charakter der juri-
stischen Norm, der sich dem des moralischen Wertes beigesellt hat.

Wenn man die Giiterversorgung auf dieser Ebene, d. h. innerhalb
der Gesellschaftsdoktrin betrachtet, dann gelangt man zu jenen natur-
rechtlichen Forderungen, die als Grundrechte an die gesellschaftlich
organisierte Giiterversorgung gestellt werden: Recht auf Existenz,
Existenzsicherheit, ausreichenden Lebensstandard, Recht auf Arbeit,
Recht auf Freizeit usw. fiir alle. Hier auf dieser Ebene befindet sich also
auch die Forderung des familiengerechten Einkommens.

Die Insujfizienz der reinen Wirischaft —
Wirtschafispolitik und Sozialpolitik als « getrennte » Sachbereiche

Das Prinzip der besseren Leistung auf Grund freier Initiative hat
uns in einen Bereich gefithrt, der sich klar gegen die anderen gesell-
schaftlichen Raume abgrenzen 1da[3t, der aber, wenn man ihn in seiner
Reinheit nimmt, ein ganz neues Problem aufgibt, das seine Existenz
zu untergraben droht, ndmlich die Frage, ob diese wirtschaftliche Ord-
nung tiberhaupt lebensfdhig ist. Im Grunde genommen handelt es sich
hierbei um die Frage, ob man das Prinzip der wirtschaftlichen Ordnung,
das sich aus dem Gesellschaftssystem ergeben hat, zum ausschlieBlichen
MaBstab der Wirtschaftspolitik machen darf. Wir rithren hiermit an
die heikle Frage der Unterscheidung zwischen Wirtschaftspolitik und
Sozialpolitik.

An sich waren wir uns dartiber klar, daf3 der zentrale Systemwert
der Freiheit gewissermalen nur ein Durchgangswert fiir alle anderen
gesellschaftsdoktrindren Werte sein kann, sodal3 die Formulierung dieses
Systemwertes im Sektor der Giiterversorgung (Leistungssteigerung auf
Grund privater Initiative) gewissermal3en nur das Sieb bildet, die funda-
mentalen Normen der Giiterversorgung, wie sie in der Gesellschafts-
doktrin enthalten sind, zu sondieren. Allerdings nehmen wir es dabei
in Kauf, daB3 gewisse Werte in der praktischen Wirklichkeit sehr stark



270 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

relativiert werden. Wir haben uns auf politischer Ebene damit schon
lange abgefunden, indem wir uns klar dariiber sind, daB in der Demo-
kratie die Normenbildung nicht von einem Magisterium, sondern von
den Gesellschaftsgliedern ausgeht. Mit denselben Konsequenzen miissen
wir uns selbstverstdndlich auch auf dem Sektor der Giiterversorgung
zufrieden geben. D. h. wir werden uns sagen miissen, dafl in dem um-
grenzten Kreis der wirtschaftlichen Ordnung, den wir im folgenden als
die « reine Wirtschaft » bezeichnen wollen, nicht alle Forderungen erfiillt
werden konnen, welche die Sozialdoktrin an den Giitersektor stellt.
Wo aber finden jene Werte ihre entsprechende Erfiillung ?

Wer in der Wirtschaftspolitik einzig jene gesellschaftlichen Mal3-
nahmen sieht, welche der reinen Wirtschaft zur Verwirklichung helfen
sollen, der mul3 notwendigerweise alle anderen, zur Giiterversorgung
gehorenden Forderungen der Gesellschaftsdoktrin in die Sozialpolitik
verweisen. Das Objekt der Sozialpolitik 1408t sich von hier aus leicht be-
stimmen : die Sozialpolitik hat alle jene Hirten, welche der wirtschaft-
liche Konkurrenzkampf geschaffen hat, in einem neuen, nidmlich dem
sozialen Raum auszugleichen, sowie alle jene, von der Gesellschafts-
doktrin an die Giiterversorgung gestellten Anforderungen zu erfiillen,
welche der wirtschaftliche Wettbewerb niemals realisieren kann.

Der nicht-neoliberale Leser wird wohl mit Empérung diese Zeilen
lesen. Tatsichlich ist diese Konzeption von Wirtschafts- und Sozial-
politik keine andere als die des Neoliberalismus, wie er noch bis vor kur-
zem lebendig war. Jedoch tut es gut, einmal in diesen reinen Formalit4ten
zu denken, um dariiber klar zu werden, wo wir eine Korrektur anzubrin-
gen haben.

Auf Grund dieses formalen Denkens, gemil} welchem die wirt-
schaftliche Ordnung systemgetreu durchgedacht ist, ist es also moglich,
Wirtschafts- und Sozialpolitik klar voneinander zu unterscheiden.

Die Sozialpolitik und die soziale Ordnung

Selbstverstindlich ist durch diesen Begriff der Sozialpolitik nicht
der gesamte Sektor der sozialen Ordnung gedeckt. In die soziale Ord-
nung gehoren iiberhaupt simtliche zwischenmenschlichen Beziehungen,
durch welche jene menschlichen Werte (im weitesten Sinne genommen :
materiellen, intellektuellen, sittlichen und religiésen) in gemeinsamer
Zusammenarbeit geschaffen werden sollen, welche die menschliche Per-
son zur Vollkommenheit fithren. Wir miissen bedenken, daf3 die soziale



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 271

Ordnung im Systemdenken beinahe das ganze Erbe der Sozialdoktrin
iibernehmen muf3 mit Ausnahme dessen, was nach dem Freiheitsprinzip
in die wirtschaftliche und in die politische Ordnung abfillt. Der weit-
gespannte gesellschaftliche Bereich entliB3t also aufgrund des System-
denkens einzig jene gesellschaftlichen Kooperationen in die wirtschaft-
liche Ordnung, welche die gemil3 dem Konkurrenzprinzip veranstaltete
Giiterversorgung betreffen. Die soziale Ordnung ist demnach sehr um-
fangreich. Die den Staat angehenden Obliegenheiten in diesem Sektor
lassen sich durch folgende Begriffe andeuten : Gesellschaftspolitik, Kul-
turpolitik, Bevolkerungspolitik, Sozialreform, Sozialpolitik.

An sich besagen Gesellschaftspolitik und Sozialpolitik rein termino-
logisch dasselbe. Sachlich wird aber etwas grundsitzlich verschiedenes
damit bezeichnet. Die Gesellschaftspolitik ist die universalste gesell-
schaftliche Planung. Sie ist demnach eine Forderung der Gesellschafts-
doktrin. Die Sozialpolitik aber ergibt sich erst auf dem Boden des Gesell-
schaftssystems, d. h. jenes Gesellschaftssystems, das die freie Initiative
im Raum der Giiterversorgung zum Grundgesetz der Produktion und
der Verteilung macht.

Das Giiltige am neoliberalen Begriff der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Diese streng formal logische Sicht der Wirtschafts- und Sozialpolitik
entspricht voll und ganz dem Systemdenken, allerdings in seiner iso-
lierten Form. Aber man wird nicht ohne weiteres den Stab iiber ein
solches Denken brechen diirfen, da hier immerhin Ernst gemacht wird
mit der wirtschaftlichen Ordnung, so wie diese sich aus dem System-
wert der Freiheit ergibt. Wollte man dieser wirtschaftlichen Ordnung,
d. h. also der reinen Wirtschaft jede Wirklichkeit abstreiten, dann wiirde
man iiberhaupt den Ausgangspunkt, von dem aus man in dieses wirt-
schaftliche Denken eingedrungen ist, ndmlich die menschliche Natur,
so wie sie leibt und lebt, als etwas Unwirkliches bezeichnen.

Und dennoch miissen wir uns fragen, ob diese reine Wirtschaft,
d. h. also die wirtschaftliche Ordnung, wie sie sich aus dem reinen
Systemdenken ergibt, ausreicht, um ein geniigendes Feld fiir eine Wirt-
schaftspolitik abzugeben, oder ob es nicht vielmehr dringend notwendig
ist, sich auch noch auf dem Boden des Systems daran zu erinnern, daf3
auf héchster Ebene, nimlich in der Gesellschaftsdoktrin, die wirtschaft-
liche Kooperation von der sozialen nicht trennbar ist. Um zu verhin-
dern, da8 nun auf einmal das Systemdenken auBer Kurs gesetzt,



272 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

dal3 also plotzlich die Aufgabe der wirtschaftlichen Ordnung (Lei-
stungssteigerung in gegenseitiger Konkurrenz) fiir null und nichtig
erklirt werde, hat der Neoliberalismus die Sozialpolitik genau nach
den Gesetzen der reinen wirtschaftlichen Ordnung abgesteckt. Dabei
lag es ithm fern, die soziale Heimat der Giiterversorgung abzustreiten.
Er nahm daher ohne weiteres Belastungen der Wirtschaft durch soziale
und politische Daten in Kauf. Zu diesen Daten gehért z. B. auch die
Forderung des Familienlohnes. Die Wirtschaft hat als Ganzes mit diesen
Daten zu rechnen. Innerhalb dieser Pfihle aber gilt ein neues Gesetz, das
Gesetz der Uberwindung der Giiterknappheit durch Leistungssteigerung
in Konkurrenz. Die soziale Forderung der Giiterversorgung wird dabei
durch zwei Faktoren erfiillt : 1. durch die kaufkriftige Nachfrage inner-
halb der wirtschaftlichen Ordnung, 2. durch eine Neuverteilung innerhalb
der sozialen Ordnung gemaf3 dem Prinzip: Jedemnach seinen Bediirfnissen.

Dem Neoliberalismus von heute (im Gegensatz zum alten Liberalis-
mus) liegt ein Nebeneinanderhergehen von Sozialpolitik und Wirtschafts-
politik véllig fern. Im Gegenteil hatte und hat er das grofite Inter-
esse, dall der durch die soziale und politische Ordnung erstellte Daten-
kranz die wirtschaftliche Kooperation nicht zu sehr begrenze. Und zwar
stellt er diese Forderungen gerade im Interesse einer besseren Befriedigung
der sozialen Bediirfnisse, aus der einfachen Uberlegung heraus, daf
man zuerst produzieren mull, um verteilen zu kénnen.

Von der «reimen » zur « gemischien » Wivischaftspolitik —
Gesellschaftsstrukturierte Wirtschafispolitik

Das Leben 1463t sich nicht schematisieren. Wie das sittliche, iiber-
haupt ganz allgemein das persoénliche Leben eines Einzelmenschen eine
Ganzheit darstellt und jedes einzelne Urteil im Sinne dieser Ganzheit
gefillt werden mul3, so ist auch das soziale Leben eine Ganzheit, und
nur von hier aus lassen sich die einzelnen Ordnungen in ihrer Bedeutung
erst erkennen. Wie der Wirtschaftler, d. h. derjenige, der sich einzig und
allein um die reine Wirtschaft bekiimmert, mit Recht vom Sozialpoliti-
ker verlangt, daf3 dieser sich nicht zu weit in die wirtschaftliche Ordnung
hineinwage, so kann auch der Sozialpolitiker, der doch den grofen Teil,
und zwar den Hauptteil der gesellschaftlichen Aufgaben {ibernimmt, vom
Wirtschaftspolitiker erwarten, daf er sich in den Dienst jener Ordnung
stellt, von der er im Grunde seine Existenz ableitet. Gewil3 soll in keiner
Weise die eminent praktische Bedeutung des gesellschaftlichen System-



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 273

wertes geleugnet oder herabgesetzt werden, anderseits aber muf3 man
sich doch klar dariiber sein, daf3 der Systemwert nur funktionale Bedeu-
tung hat, um die Grundwerte des menschlichen Daseins in reale Miinzen
zu préigen. Der Systemwert soll das Bindeglied zwischen Sozialdoktrin
und Wirklichkeit sein und so gewissermaflen den Kompromif3 zwischen
den hochsten Zielen der Gesellschaft und der Wirklichkeit herstellen.
Er ist darum immer ein Kompromif3wert. Bei jedem Kompromill aber
miissen wir uns fragen, wie weit wir uns von den sittlichen — in unserem
Falle : von den sozialethischen Werten der Gesellschaftsdoktrin — ent-
fernen. Wir kénnen also niemals ausschlieBlich im Systemwert denken.
Das hielle, eine philosophia perennis aus dem Systemdenken machen.
Das bedeutet aber praktisch : Die wirtschaftliche Ordnung, so wie sie
auf Grund des Freiheitswertes herausdestilliert worden ist, stellt wohl
eine giiltige Arbeitshypothese dar, ist jedoch niemals die ganze wirt-
schaftliche Wirklichkeit. In Erinnerung dessen also, dal} die Wirtschaft
urspriinglich zum sozialen Leben, d. h. zur sozialen Kooperation gehort,
im BewulB3tsein also, dal3 der Systemwert der Freiheit nur ein Instrument
sein darf, um die hochsten Gesellschaftswerte zu verwirklichen, ist jede
wirtschaftliche Entscheidung von vornherein im Hinblick auf das ge-
sellschaftliche Ziel, d. h. das eigentlich soziale Ziel aller Kooperation
abzuwdgen. Wir miissen somit eine hohere Synthese suchen, auf welcher
sich die sogenannte reine Wirtschaftspolitik und die Sozialpolitik treffen.
In der Hauswirtschaft sind diese Dinge evident, weil dort der System-
wert nicht diese «individualisierte » Freiheit ist wie in der staatlich
organisierten Gesellschaft. Der Familienvater steckt nicht von vorn-
herein die sozialen Ziele ab, um dann in einer folgenden, sozusagen iso-
lierten Wirtschaftsentscheidung das zu realisieren, was noch iibrig bleibt.
Vielmehr wird er von vornherein gegenseitig wirtschaftliche Moglichkei-
ten und soziale, d. h. Familienziele abwédgen, um ein echtes Kultururteil
und einen Kulturentscheid zu fillen. So geht er z. B. vor, wenn er die
Berufswahl seines Sohnes gemeinsam im Familienkreis iiberlegt.
Wenngleich infolge des Systemwertes der individuellen Freiheit
das Wirtschaften in der grofBen Gesellschaft (Staat) im Gegensatz zur
Familie mehr nach dem Niitzlichkeitsgesetz ablduft, so miissen doch
wirtschaftliche Niitzlichkeitsfragen und kulturelle Zielsetzungen gegen-
einander gehalten und gemeinsam in einem einzigen Urteil und Ent-
scheid formuliert werden. Auf diese Weise gelangt man auf einer héheren
Ebene zur Einheit zwischen der sogenannten « reinen » Wirtschaftspoli-
tik und der Sozialpolitik, d.h. zur gesellschaftsstrukturierten Wirt-



274 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

schaftspolitik. Einzig auf dieser hoheren Ebene ist es moglich, die
Arbeitskraft nicht mehr als eine Ware, die etwa dem Kapital gleich-
oder gar untergeordnet wire, zu betrachten, sondern sie vielmehr als das
aufzufassen, was sie wirklich ist, ndmlich Anstrengung des Menschen
im Hinblick auf die kulturellen Zielsetzungen des gesellschaftlichen
Lebens. Von hier aus 1Bt sich erst die Politik der Vollbeschiftigung
und der Integrierung des Arbeitnehmers in der Gesellschaft begreifen.
Von da aus ist es auch erst moglich, eine Wirtschaftspolitik zu betreiben,
welche weitgehendes Verstindnis fiir den selbstindigen Unternehmer-
eigentiimer (den sogenannten mittelstindischen Unternehmer, und zwar
nicht nur den handwerklichen, sondern vor allem auch den industriellen)
beweist 10. Erst auf diesem Boden ist ein Urteil zu fillen, gemi3 welchem
MaBstab die industrielle Konzentration zu begriilen oder zuriickzuwei-
sen ist. Vom Gesichtswinkel der reinen Wirtschaft aus wiirde man den
Blick stets nur in materialistischer Orientierung auf die wirtschaftliche
Produktivitit richten. Man wire nie imstande, die echt menschlichen
Konsumbediirfnisse abzuschitzen, d. h. einen Bedarf anzuerkennen, der
in der Konkurrenz nicht erstickt werden darf.

Die gesellschaftsstrukturierte Wirtschaftspolitik setzt keineswegs
das Prinzip der Produktivitit auBer Kurs. Es mul3 selbstverstindlich
auch diese Wirtschaftspolitik sich dariiber Rechenschaft geben, da@3
der Grundsatz des Privateigentums und damit der gegenseitigen Konkur-
renz einen entscheidenden Ordnungsfaktor darstellt. Die Frage des
Familienlohnes wird darum nicht auf betrieblicher Basis gelost werden
konnen. Die Familienausgleichskasse auf hochster Ebene wird nicht
auller Kraft gesetzt. Anderseits bedeutet es doch einen nicht zu iiber-
sehenden Unterschied, ob man die Frage des Familienlohnes innerhalb
einer gesellschaftsstrukturierten Wirtschaftspolitik behandelt oder ein-
fach als vorgegebenes Datum in Kauf nimmt, das durch den politischen
Druck der Interessenverbinde erzwungen worden ist. Dal3 eine solche
gesellschaftsstrukturierte Wirtschaftspolitik eine ordentliche Portion
moralischen Verhaltens in der demokratisch geeinten Gesellschaft vor-
aussetzt, ist klar und sei nur beiliufig erwihnt.

10 Vgl. hierzu : Der Mittelstand in der Wirtschaftsordnung heute. Die Akten
des internationalen Mittelstandskongresses von Madrid, hrsg. von A.F. Urz.
Sammlung Politeia Bd. XI[I, Heidelberg 1958, . H. Kerle-Verlag. Wie der Kongref3
bewiesen hat, fithren auch rein wirtschaftliche Uberlegungen zur Befiirwortung
des mittelstdndischen Betriebs. Jedoch kommt man dabei kaum weiter als bis
zum Handwerksbetrieb.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 275

V. Die gesellschaftliche Ordnung im Rahmen des Gesellschaftssystems

Die gesellschaftliche Ordnung ist viel weniger als die wirtschaftliche
eine reine Arbeitsmethode. Sie ist es nur dort, wo sie ihr urspriingliches
Betitigungsfeld an die wirtschaftliche Ordnung abgetreten hat, d.h.
dort, wo die reine Wirtschaft ihre unabweisbare Forderung der Produkti-
vitit stellt.

Das Prinzip der Fretheit im sozialen Sekior

Die Freiheit ist an sich eine Eigenheit der menschlichen Person
und geho6rt darum in den hochsten Bereich der Sozialdoktrin. Dennoch
ist auf dieser Ebene noch nichts iiber das Ausmal} und die Entfaltung
der personlichen und individuellen Freiheit ausgesagt. Der Mensch er-
scheint voll und ganz als an die sittlichen Werte gebunden, die nicht
nur individuelle, sondern auch soziale Werte sind. Zwar wird dem ein-
zelnen volle Freiheit gewidhrt dort, wo er sich im Sinne des echten, an
der menschlichen Natur gemessenen Gemeinwohls bewegt. Dennoch
bleibt immer noch offen, wer diese Natur auslegt und in Form von sozia-
len Normen der Gesellschaft verkiindet. Da keine Gesellschaft ohne
Autoritit bestehen kann, erhebt sich die Frage, wer zuerst handelt :
die Gesellschaftsglieder oder die Autoritdt. Das Problem, wem man die
Initiative in der Organisation der Gesellschaft iiberlassen soll, wird
innerhalb der Sozialdoktrin noch nicht gelst.

Diese Frage wird erst durch den gesellschaftlichen Systemwert ent-
schieden. Die Freiheit des einzelnen erhdlt den Vortritt. IThr traut man
zunichst die Entscheidung zu. Darum die Akzentuierung des sogen.
Subsidiarititsprinzips. In der Formulierung der Doktrin besagt dieses
Prinzip eigentlich nur, daB die Autoritit das Gute nicht unterdriicken
diirfe, das der einzelne aus freien Stiicken zum Wohle der Gesamtheit
zu tun gewillt ist 1. Auf dem Boden des Systems aber verlangt das
Subsidiarititsprinzip, daB der Autoritdtstriger iiberhaupt erst dort
Gebrauch von der Fithrungs- und Gesetzesgewalt machen darf, wo die
individuelle Initiative versagen wiirde. Man achte wohl auf die Akzent-
verschiebung : in der Doktrin wird noch offen gelassen, wer von beiden
mehr wisse, der einzelne oder der Autoritdtstriger. Im System dagegen
wird dem Wissen des Autoritdtstrigers zunichst miB3traut und dem Wis-

sen des einzelnen vertraut.

11 Vgl. A. F. Urz, Formen und Grenzen des Subsidiarititsprinzips, Samm-
lung Politeia Bd. IX, Heidelberg 1956, . H. Kerle-Verlag.



276 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Durch die Betonung der Freiheit erhilt die soziale Ordnung ihre
Priagung, ist tiberhaupt erst « soziale Ordnung » im Sinne einer von den
anderen, niamlich der Wirtschaft und der Politik, unterscheidbaren Ord-
nung. So wird es erst moglich, die Politik definitiv als einen eigenen,
mit gewissen eigenen Gesetzen ausgestatteten Sektor zu erkennen. Die
Freiheit, die am individuellen Werturteil nicht nur das ganz eigen-per-
sonliche, sondern auch das soziale Leben mi3t, fordert folgende soziale
Prinzipien : Aufbau von unten nach oben, vielfiltige Gruppenbildung,
Dezentralisation des gesellschaftlichen Lebens, weitgehendste Enthal-
tung staatlicher Intervention u. a.

Allerdings liest man hdufig — namentlich in katholischen Schriften —,
daf3 der Aufbau von unten eine Forderung des absoluten Naturrechts sei.
Das hieBle, da3 diese Norm in der Sozialdoktrin und nicht im Sozial-
system beheimatet wiire.

Etwas Wabhres liegt in dieser Behauptung, insofern ndmlich die
natiirlichen Gemeinschaften, iiber deren wesentliche Gestaltung der
Mensch keine Befugnis hat, wie Ehe und Familie, von vornherein als
juristische Einheiten einen eigenen Platz im Gesellschaftsgefiige ver-
langen. Der Riickgriff auf das absolute Naturrecht ist aber nicht so
schliissig, wenn man an die freien Gemeinschaften denkt, die mehr einem
Niitzlichkeitstrieb als einem ewigen sozialen Sittengesetz ihr Dasein
und ihre Formung verdanken. Hier hilft nur der Systemwert der Frei-
heit, um die Logik herzustellen.

Bedenken gegen die Dezentralisierung

Gegen das Prinzip der Streuung, der Dezentralisation, der Auf-
l6sung in Vielheiten koénnen allerdings nicht geringfiigige Einwinde er-
hoben werden. Erdriickt die grélere Gemeinschaft notwendigerweise
den einzelnen oder die kleinere Gemeinschaft ? Vermachtung und Unter-
driickung gibt es in zahlreichen Mengen gerade in kleineren Gruppen.
Unter vielen Gesichtspunkten ist in der GroBstadt das Leben fiir den
einzelnen ertrdglicher und angenehmer als in einer Dorfgemeinde. Der
soziale Friede ist gerade in kleineren Gemeinden ein Problem. Der
ZusammenschluB3 auf umfassenderer Ebene bietet sehr oft wirksamere
soziale Leistungen als in der Verzettelung. Man braucht nur an die
Altersversicherung zu denken. Gerade hier scheint das « prinzipielle »
Festhalten an der Streuung auf die Dauer zur spieBbiirgerlichen Klein-
kramerei zu werden.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 277

Unter dem groBen Fragezeichen steht nicht zuletzt auch die Befiir-
wortung der weitgehenden Streuung des selbstdndigen Unternehmer-
tums. Dort, wo der selbstindige Unternehmer eine von den GroBbetrie-
ben nicht erreichbare Produktivitit aufweist, ist das Problem vom
wirtschaftlichen Gesichtspunkt aus gel6st. Es bedarf also nicht der Ab-
leitung von einem sogenannten sozialen Prinzip. Wiirde man die mittel-
standische Wirtschaftspolitik einfach nach dem Grundsatz der produkti-
vitdtsbestimmten Betriebsgr6Be einrichten, dann briuchte man davon
tiberhaupt nicht zu reden. Das ist ja auch der Grund, warum die neo-
liberale Wirtschaftspolitik, die ganz vom wirtschaftlichen Denken im
Sinne der « wirtschaftlichen Ordnung » herkommt, nicht versteht, wie
man auf den Gedanken kommen kann, eine Unternehmensform zu
proklamieren, die ihre tiefste Begriindung in einem anderen Bereich
als dem der reinen Wirtschaft hat. Man ist gerne bereit, eine gewisse
an sozialen Forderungen gemessene Einkommenspolitik in Kauf zu
nehmen. Wie aber soll die Produktion selbst einem «sinnfremden »
Element unterworfen werden ? Tatsdchlich ist der Gedanke des freien
Unternehmers (einzig in diesem Sinne ist der « Mittelstand » in der
Wirtschaft ein echtes Anliegen) nur von der sozialen Wertordnung her
begreifbar.

Trotz allem : Streuung der individuellen Freiheiten

Um diese ohne Zweifel schwerwiegenden Bedenken gegen das Auf-
bauprinzip der sozialen Ordnung, das, wie man sieht, uniiberschaubare
Konsequenzen auf die Wirtschafts- und Sozialpolitik hat, zu beheben,
mufl man sich iiber den Sinn des Systemwertes der Freiheit klar sein.
Die Freiheit wurde zum Systemwert gewihlt, um in der Praxis eine weit-
gehende Identifikation herzustellen zwischen dem, was der Einzelmensch
fur sich als Individuum als seine wirtschaftliche, kulturelle und auch
sittliche Vollkommenheit anstrebt, und dem, was die Gemeinschaft als
Ganzes fordert. Und zwar geht es dabei mehr darum, die Belange der
Gemeinschaft von den vielen Einzelnen her zu sehen, als etwa die vielen
Einzelnen vom Ganzen her, wie es eigentlich urspriinglich im Sinne des
Gemeinwohls ldge. Aber wir miissen nun einmal jenen Weg wihlen, der
einigermafen den unausrottbaren menschlichen Neigungen Rechnung
trigt, denen gemil} der Mensch leichter und zuverldssiger um seine
eigenen Anliegen besorgt ist als um das fernliegende Gemeinwohl. In
der Organisation unseres Gemeinschaftslebens ist ebenfalls zu beachten,



278 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

daf3 wir keinen « natiirlichen » Chef haben, der mit « Vater »- oder « Mut-
terinstinkt » wiiBte und tdte, was dem echten Gemeinwohl dient, und
peinlich jeden AutorititsmiBbrauch miede. Das Anliegen des System-
wertes « Freiheit » ist also nicht, die gro3e Organisation um jeden Preis
abzuriegeln, sondern vielmehr, die reichen menschlichen, besonders die
sittlichen Werte des Individuums zu mobilisieren, um so die individuelle
Verantwortung zu einem brauchbaren Baustein im Ganzen zu machen.
Natiirlich bleibt jene unabianderliche Norm, die zum Grundbestand der
Gesellschaftsdoktrin gehort, bestehen : der Mensch ist, soweit er sozial
ist, dem Ganzen verpflichtet und unterworfen und nicht umgekehrt 12,
Die Unterordnung unter die soziale Autoritdt bleibt darum dort ein
unabinderliches Erfordernis, wo offenkundige Ungerechtigkeiten das
Gemeinschaftsleben stéren und nur durch hoéheren Eingriff beseitigt
werden koénnen.

Das also ist der Geist der Freiheit, in welchem die Gesellschaft
aufgebaut wird. Es wird nicht danach gefragt, ob der Einzelmensch in
einer grof3eren oder in einer kleineren Gruppe « angenehmer », « konfortab-
ler », «reicher » und « unbesorgter » lebe, sondern auf welche Weise er
seine personliche Freiheit in ihrer ganzen sittlichen Wiirde am besten
zur Geltung bringen kann.

Unter diesem Gesichtswinkel mag es manchmal gleichgiiltig sein,
ob man sich fiir eine Organisation im Grofen oder Kleinen entscheidet.
Dort aber, wo hochstpersonliche, ndmlich kulturelle und vor allem
sittliche Werte (wie z. B. auch in der Berufswahl) auf dem Spiele stehen,
wird man den Vorrang stets dem einzelnen und der kleineren Gruppe
geben miissen.

Dieser Grund spricht aber ebenso eindringlich fiir die Erhaltung
eines weitgestreuten selbstidndigen Unternehmertums, da zu guter Letzt
auch die Wirtschaft (und vielleicht gerade sie) in einer wenigstens an-
nihernden Weise die Grundlage fiir eine geordnete Gesellschaft abgeben
mul}. Die Abgrenzung der produktivititsbestimmten BetriebsgroBe ge-
schieht also endgiiltig nicht in jener Wirtschaftspolitik, die nach der
«reinen » Wirtschaft ausgerichtet ist, sondern vielmehr in jener, die
gesellschaftspolitische Normen miteinschlieft. Diese Aufgabe ist aller-
dings nicht so glatt zu 16sen, wie jene der « reinen » Wirtschaftspolitik.
Man hat zunichst das Anliegen der Produktivitit fest ins Auge zu fassen,
dann aber zugleich den Gegenwert zu vergleichen, den es auf sozialer

12 Vgl. A. F. Urz, Sozialethik, Kap. 6.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 279

Ebene zu erhalten gilt, im BewuBtsein, dal3 eine geordnete Gesellschaft
zugleich auch der beste Garant fiir eine ruhige wirtschaftliche Ent-
wicklung ist. Kurzum, es handelt sich um einen Wertvergleich und
um eine Wertabwigung, welche die Wirtschaftspolitik zugleich auch zu
einem sittlichen, nicht nur technisch-wirtschaftlichen Entscheid macht.

Die Gesellschaftsphilosophie des Neoliberalismus

Der Neoliberalismus hat sich in neuester Zeit um eine eigene Gesell-
schaftslehre bemiitht. Er entwickelte hierbei etwa die Ideen der Freiheit,
wie sie soeben dargelegt worden sind, mit dem einen Unterschied aller-
dings, daBl die der Gemeinschaft vorgingige individuelle Freiheit im
Sinne einer Dokirin, nicht eines Systems hingestellt wurde. Das bedeutet
aber soviel wie Werimonismus, d.h. Anerkennung nur eines einzigen
sozialen Wertes, nimlich der Freiheit. Daher rithrt dann auch das Un-
vermogen des Neoliberalismus, die wirtschaftliche und die soziale Ord-
nung miteinander zu einer hoheren Einheit zu verbinden. Hier liegen
die tietsten Wurzeln, die den Neoliberalismus mit dem alten Liberalismus
verbinden, von hier aus erkldrt sich das Unvermogen des Neoliberalis-
mus, eine Wirtschaftspolitik im Sinne des vielgestreuten selbstdndigen
Unternehmertums zu betreiben. Gerade die Stellungnahme zum selb-
stindigen Unternehmer bedeutet einen Priifstein fiir die Doktrin, zu der
man sich bekennt. Im {iibrigen ist der Neoliberalismus so tief im Indi-
vidualismus und Nominalismus verwurzelt, dal3 er allerh6chstens indi-
vidualethisch, nie aber sozialethisch zu denken vermag. Er wird darum
den Weg zu einer gesellschaftsstrukturierten Wirtschaftspolitik nur
finden, wenn er eine philosophische Wendung um hundertachtzig Grad
vornimmt. Ob die Neoliberalen zu dieser Selbstaufgabe je bereit sein
werden ?

VI. Die politische Ordnung

Das Wesen der Politik

Fiir Aristoteles war das Problem der Politik erschépft in der Frage
nach dem Zweck und Ziel, dem die Macht zu dienen hat. Die politische
Macht wurde als die wirksame Kraft angesehen, welche alle Glieder der
Gesellschaft auf das gemeinsame Ziel hinordnet. Darum wurde die Ge-
setzgebung als spezifische Wirkung der politischen Macht bezeichnet.



280 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Besieht man sich einmal diese Konzeption der Politik ndher, dann
wird man als politische Handlungen jene Handlungen bezeichnen miis-
sen, welche vom Machttriger der societas perfecta ausgehen. An dieser
Konzeption der Politik wird man nicht riitteln kénnen, solange man da-
mit einig geht, daB das Philosophieren iiber die hohen Werte des Gemein-
schaftslebens trotz der Abstraktion sinnvolle und giiltige Aussagen iiber
den Staat zu machen imstande ist. Es wird allerdings auf dieser hohen
Ebene noch nicht danach gefragt, wer der reale Triger der Gewalt sein
soll, d. h. wie man es zu bewerkstelligen hat, dafl die Gewalt sinnent-
sprechend gebraucht und nicht mi3braucht werde. Versteht man Politik
im aristotelischen Sinne, dann mul} man die gesamte Tatigkeit der Re-
gierung, also die Wirtschaftspolitik, die Sozialpolitik, die Kulturpolitik
usw. des Staates als politische Handlungen bezeichnen.

Solange wir unter solch allgemeinem Gesichtspunkt das Problem
der politischen Machtausiibung betrachten, verbleiben wir immer noch
auf dem Boden der Gesellschaftsdoktrin. Hier steht die Forderung, dal3
die Macht sich nach dem Gesellschaftsziel auszurichten hat. Thre Gren-
zen sind durch das Objekt vorbestimmt, welches der staatlichen Ge-
meinschaft Inhalt und Dasein verleiht. Die staatliche Macht schafft
nicht die politische Gemeinschaft, sondern ist eine Wesensnotwendig-
keit des bereits konstituierten staatlichen Gemeinwesens.

Mit einer solchen Betrachtung der politischen Macht befindet man
sich aber noch in keiner Weise in jenem Bereich, den wir heute mit poli-
tischer Ordnung bezeichnen. Es wire schlimm, wenn die Wirtschafts-
und Sozialpolitik eine Frage der « Politik » wire. Leider ist sie das, wenn
es dem Wahlkampf zugeht. Die Wirtschafts- und Sozialpolitik ist zwar
immer eine Handlung des staatlichen Ganzen. Sie diirfte aber nie eine
politische Aktion sein. Wer zwischen staatlicher Handlung (d. h. politi-
scher Handlung im aristotelischen Sinne) und eigentlich politischer
Handlung (im modernen Sinne) unterscheiden kann, dem geht es ohne
weiteres auf, dal} all das, was einstens Aristoteles in der Staatsphiloso-
phie behandelt hat und was wir sehr oft unter Staatslehre begreifen,
eigentlich in den sozzalen Raum gehort, ndmlich zum Thema : der Staat
als umfassendste Gesellschaft. Politik im modernen Simme ist erst be-
greiflich, wenn man vm System der Freiheit denkt und die staatliche Machi
als einen trgendwie dem freien Spiel der Krifte iiberantworteten Gegenstand
auffaft. Das Wort vom « freien Spiel » konnte wohl aufreizend wirken,
da es doch gerade in der politischen Ordnung um etwas geht, was das
Gemeinwohl sichern und endgiiltig festigen soll, ndmlich eben um die



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 281

staatliche Macht. Anderseits verlangt aber der Systemwert, dal} die
individuelle Freiheit dem geringsten Risiko ausgesetzt werde. Wenn
irgendwo, dann kommt man also auf Grund des Systemwertes gerade
im Bereich der politischen Macht zur Forderung der Aufteilung und
Aufspaltung. Aufteilung soll heien : moglichst viele haben ein Anrecht
auf Teilnahme an der politischen Macht, Aufspaltung : die Gewalt selbst
soll weitmoglichst in Bereiche aufgegliedert werden (legislative, exeku-
tive, richterliche Gewalt).

Dey Liberalismus auf politischer Ebene

Die politische Ordnung, sofern sie rein formal gesehen wird, be-
greift also nicht mehr die MaBnahmen im Hinblick auf die Erreichung
des Gemeinschaftszieles in sich. Diese sind sozialer Natur. Die Politik
ist somit einiig das Kriftespiel in der Machtverteilung. Nimmt man
nun diese Ordnung parallel zur wirtschaftlichen so blutig ernst, dal3 man
in ihr ein mehr oder weniger in sich abgeschlossenes gesellschaftliches
Wirkungsfeld erkennt, dann wird man auch hier nichts anderes mehr
tun konnen, als die Spielregeln sduberlich und peinlichst genau aufzu-
stellen und den Motor in Gang zu bringen. Es bedarf dann nur noch einer
tiichtigen politischen Technik, wie dhnlich im wirtschaftlichen Sektor
vom Liberalismus einzig die Befreiung des Wettbewerbs von allen
« wirtschaftlichen » Fesseln ins Auge gefal3t wird.

Wihrend in der Wirtschattswissenschaft der Liberalismus langsam
zu Ende geht, scheint er sich in den politischen Wissenschaften neu ein-
genistet zu haben. Es hat sich z. B. eingebiirgert, die « pressure groups »,
die aus der wirtschaftlichen oder sozialen Ordnung in die Politik aufge-
stiegen sind, diskussionslos als ein politisches Phdnomen in Kauf zu
nehmen. In der Tat hat vom historischen Standpunkt aus jede Kraft,
die sich um die politische Macht bemiiht oder sich in ihr auswirkt,
politische Signatur. Die positive Wissenschaft der Politik kann sich so-
gar rithmen, nicht abstrakt, sondern lebensvoll mit den politischen
Phinomenen umzugehen, da sie jedweden Machttriger, ob wirtschaft-
licher oder sozialer Natur, in ihr Register aufzunehmen versteht, wenn
immer er sich auf hochster Ebene des Staates zum Kampfe meldet.

Die Tatsache, da3 wirtschaftliche und soziale Verbinde als nor-
male politische Krifte auftauchen koénnen, scheint allerdings ein Zeug-
nis fiir eine antiliberale Haltung zu sein. Wir haben bei der Besprechung
der wirtschaftlichen Ordnung gesehen, dal3 der Liberalist sich bemiiht

19



282 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

alle nicht wirtschaftlichen Uberlegungen aus der Wirtschaft auszuschei-
den. Die Positivisten in den politischen Wissenschaften kénnen sich also
offenbar dagegen verwahren, als liberal getadelt zu werden, da sie alle
Krifte zulassen, woher sie auch immer kommen mdgen.

Doch liegt diese Auffassung der Politik ganz in der Konsequenz
des Liberalismus. Denn die politische Macht ist die letzte aller Krifte,
die sich im gesellschaftlichen Leben einsetzen. Dort muf} sich demnach
alles treffen, was sich irgendwie auf dem Wege iiber die oberste Gewalt
durchsetzen will. Die wirtschaftlichen Méchte sind auf dieser Ebene
nicht mehr spezifisch wirtschaftliche, sondern eben politische Krifte.
Zu, guter Letzt sind es also doch nur anonyme Michte, die sich im ent-
scheidendsten aller Kdmpfe messen. Die politische Ordnung ist in diesem
Denken ebenso von der hochsten Gesellschaftsdoktrin abgespalten wor-
den wie die wirtschaftliche Ordnung im liberalen Denken. Das ist die
Signatur des politischen Liberalismus.

Die «wirkliche » Politik

Die echte Losung des politischen Problems hidngt davon ab, wie
es gelingt, durch das Spiel der Krifte die gesellschaftlichen Werte in der
freien staatlich geeinten Gemeinschaft zu garantieren. Wir haben uns
auch hier wiederum dariiber Rechenschaft zu geben, dal3 die politische
Ordnung ebenfalls nur einen Arbeitstitel, d. h. einen Ausschnitt unseres
sozialen Werturteils bedeutet. Wie kénnen die vielen politischen Sub-
jekte in einer den Gesellschaftsformen entsprechenden Weise zur Gel-
tung kommen, wobei im Zweifelsfall stets die individuelle Freiheit den
Vorrang hat ? Das ist die Art der Problemstellung, wenn man nicht nur
im System, sondern zugleich in Funktion der Doktrin denkt.

Das Problem der Anwendung gesellschaftlicher Normen mittels
des Freiheitswertes wird auf politischer Ebene zu einem fast unlésbaren
Ritsel. Es ist nur l6sbar dort, wo die politischen Subjekte (genannt :
das souverdne Volk) den Vertretern soviel Vertrauen schenken konnen,
dafl die Fihrung fir sie kein Risiko mehr ist. Es bedarf hierzu nicht
nur einer hohen Moral in der politischen Gesellschaft als Ganzem, son-
dern vor allem auch in den politischen Vertretern. Wo diese doppelte
Bedingung nicht geschaffen ist, sinkt die Demokratie zur Technik herab
und stellen sich jene verhingnisvollen Ubel ein, die mit dem Namen
« Blirokratismus » zusammengefal3t sind. Gelingt es nicht, auf der be-
sagten moralischen Ebene eine Volksvertretung zusammenzustellen,



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 283

dann ist es eitel, weiter iiber die gesellschaftsstrukturierte Wirtschafts-
politik und die normengebundene Sozialpolitik zu diskutieren. Der
Liberalismus hat ohne Zweifel eine « glattere » Lésung anzubieten, inso-
fern er das Vorzugsrecht der individuellen Freiheit auf allen Gebieten
des gesellschaftlichen Zusammenlebens zur Doktrin erhebt. Damit hat
er ein formales Prinzip gefunden, das den Inhalt des sozialen, wirtschaft-
lichen und politischen Lebens vollkommen offen 148t und der stets wech-
selnden Entwicklung anheimgibt. Ob aber diese glatte Losung wirklich
eine Losung ist, diirfte sehr fraglich sein. Zu guter Letzt wird eben doch
immer der « Wolf » im Menschen ausbrechen, im Regierenden durch
diktatorische MaBnahmen, im Regierten durch revolutionidre Selbst-
rettung.

Schluffolgerung

Ohne ein der Gesellschaft vorgegebenes, alle menschlichen — materiel-
len, kulturellen und sittlichen — Werte umfassendes Ordnungsbild
(Sozialdoktrin) ist ein ganzheitliches Verstindnis der drei Ordnungen
(der wirtschaftlichen, sozialen und politischen) und damit auch eine
gesellschaftsstrukturierte Wirtschaftspolitik unmoglich. Liberalismus
und Neoliberalismus haben in Ermangelung einer echten Sozialethik
aus dem Systemwert der individuellen Freiheit eine Doktrin gemacht
und damit die drei Ordnungen verabsolutiert. Der Kommunismus hat
in utopischem Optimismus die Gesellschaftsdoktrin, die ohnehin schon
an einem verheerenden Miflverstindnis des sittlichen Menschen krankt,
ohne den vermittelnden Systemwert der Freiheit in die soziale Wirklich-
keit hineingetragen. Die menschlichen Werte lassen sich nur in jener
Gesellschaftsordnung verwirklichen, in welcher die drei Ordnungen
(wirtschaftliche, soziale und politische) in relativer Eigenstindigkeit
beriicksichtigt, jedoch zugleich in hoherer Einheit zusammengesehen
werden.



	Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

