
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 7 (1960)

Artikel: Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Autor: Utz, Arthur-Fridolin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arthur-Fridolin Utz OP

Die philosophischen Grundlagen
der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Neuorientierung an der Sozialphilosophie

Je näher wir die Gesetze, welche die Wirtschaft einer freien Gesellschaft

beherrschen, kennen, um so mehr fühlen wir das Bedürfnis nach
einer Konzeption, um diese Gesetze richtig zu handhaben. Da und dort
ist diese Konzeption schon so weit gediehen, daß man überhaupt das

Denkschema verläßt, welches einstens bei der Gründung der freien
Wirtschaft Pate gestanden hat. In der Erkenntnis, daß der Liberalismus, der

an der Wiege der freien Wirtschaft stand, eine falsche Philosophie ist,
versucht ein nicht unbedeutender Teil moderner Wirtschaftspolitiker,
einen völlig neuen Weg zu gehen, der nicht Kapitalismus und nicht
Kommunismus sein soll, aus der Überzeugung, daß eine neue Doktrin
auch ein anderes Wirtschaftssystem schaffen müsse. Die Frage ist aber

die, ob man nicht doch zuerst untersuchen sollte, wo d. h. an welchem

systematischen Ort die Freiheitsgedanken des Liberalismus eine
legitime Heimat haben könnten. Denn so unwahr kann der Liberalismus,
vor allem der Neoliberalismus auch wieder nicht sein, da sich immerhin
philosophisch begabte und ethisch hochstehende Persönlichkeiten für
ihn entschieden haben.

Die Entwicklung der sozialen Frage ging, abgesehen von den typisch
weltanschaulichen Einflüssen, unphilosophisch vor sich. Am Anfang
stand der Erfolg oder Mißerfolg eines wagnisvollen Versuches. Bei
Mißerfolg überdachte man die Mittel der Abhilfe. Die systematisch-philosophische

Begründung der neuen Wirtschafts- und Sozialpolitik, die

zugleich auch die Begründung des vorherigen Mißerfolges sein sollte,
war daher mehr Nachkonstruktion als eigentliche Basis der wirtschafts-

17



250 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

politischen Maßnahmen. Darum müssen wir uns z. B. ernstlich darüber
Rechenschaft geben, ob die augenblickliche Umstellung der neoliberalen

Wirtschaftspohtik auf eine gesellschaftsstrukturierte Wirtschaftspolitik
nicht einfach eine philosophische Plakette ist für einige interventionistische

Maßnahmen, die sich aus sozialpolitischen und vor allem politischen

Rücksichten als notwendig erweisen. Damit soll keineswegs über
die Neuorientierung der Wirtschaftspohtik des einen oder andern Landes

abfällig geurteilt werden. Es gehört nun einmal zum Wesen der Ethik
- und die philosophische Grundlegung der Wirtschafts- und Sozialpolitik

ist eine ethische, nämlich sozialethische Frage -, daß sie ihre
Prinzipien aus den vielen, im tatsächlichen Leben spontan sich bildenden
Werturteilen sammelt. Es ist dann Aufgabe des Sozialethikers, diese

vielen Werturteile zu sammeln und systematisch zu ordnen.
Das soll im folgenden versucht werden. Wir müssen uns einmal vom

Alltag trennen und das Normengebilde, welches die Gesellschaft prägt
oder prägen sollte, in sich betrachten. Es ist dies die Frage nach der
Gesellschaftsdoktrin. Dann haben wir die Verwirklichungsmöglichkeit
dieser Wertwelt zu überlegen. Das ist das Problem des Gesellschaftssystems.

Von hier aus dringen wir in drei Ordnungen vor : in die
wirtschaftliche, die soziale und die politische Ordnung. Hier leuchten dann

jene Fragen wieder auf, die uns im wirtschafts- und sozialpolitischen
Alltag so ernst beschäftigen.

Doch hat diese sozialphilosophische Systematisierung einen schweren

Haken : ein Stück Weltanschauung. Es ist dabei in keiner Weise

an eine Glaubensüberzeugung gedacht, aber immerhin an eine

Grundauffassung der Ethik, die wohl rational ist, aber geschichtlich doch
durchaus die Signatur des christlichen Abendlandes trägt. Es geht dabei

um die entscheidende Frage : anerkennen wir ein Gesellschaftsbild,
das nicht vom Menschen geschaffen, sondern ihm aufgetragen worden

ist, da er nicht der Schöpfer seiner sozialen Natur sein kann Um also

keine Täuschung über die letzten und tiefsten Fundamente einer am
Menschenbild orientierten Wirtschafts- und Sozialpolitik aufkommen

zu lassen, werden zunächst diese sogen, weltanschaulichen
Voraussetzungen besprochen : die ethischen Grundlagen der Gesellschaftsdoktrin1.

1 Die Darstellung der Grundlagen der Ethik und Sozialethik ist hier auf das
Äußerste zusammengedrängt. Wer mehr sucht, lese die entsprechenden Kapitel in
meiner « Sozialethik », Band I (Heidelberg 1958) nach. Die Auseinandersetzung mit
dem Neoliberalismus ist im Hinblick auf die Veröffentlichung von E. E. Nawroth
(vgl. Fußnote 9) ebenfalls nur angedeutet.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 251

I. Die ethische Grundlegung der Gesellschaftsdoktrin

Zum Begriff der Ethik

Unter Ethik hat man die Gesamtheit jener Normen zu verstehen,
welche sich dem einzelnen Bewußtsein als verpflichtend auferlegen. Soll
eine Ethik echt sein und sich nicht nur etwa in einem Bewußtsein

psychologischer Natur erschöpfen, dann muß man annehmen, daß dieses

Verpflichtetsein von irgendwoher kommt, d. h. eine persönliche,
verpflichtende Autorität voraussetzt. Einzig in diesem Sinne ist der
Charakter der Verpflichtung voll und ganz gewahrt. Verlegt man dagegen
die Verpflichtung in das persönliche Bewußtsein des einzelnen, dann sieht

man nicht ein, warum der Mensch sich nicht über die « Eigen-Verpflich-
tung » erheben, also sich selbst zur Norm machen könne.

In diesem Sinne ist der Begriff der sogenannten absoluten Norm
zu verstehen : eine Norm, die sich unbedingt aufdrängt und eine
rückhaltlose Unterwerfung fordert. Das « absolut » ist also zuallererst im
Sinne der über dem Menschen stehenden Autorität aufzufassen. Nur
in dieser Weise ist die Norm dem Zugriff des Menschen entrückt.

Man könnte allerdings die Meinung äußern, das Absolute der Normen

bestände in der naturhaften und spontanen Art und Weise, wie sie

sich dem menschlichen Bewußtsein aufdrängen. Allerdings gehört diese

psychologische Seite ebenfalls zum Absoluten der Normen. Jedoch ist
sie nur eine Konsequenz der Absolutheit der Normen als solchen. Würde
sich der Absolutheitsanspruch in der naturhaften Spontaneität erschöpfen,

dann wäre nicht einzusehen, warum wir von Ethik und nicht von
Naturwissenschaft sprechen.

Im christlichen Denken wird dieser Sachverhalt sehr einfach
ausgedrückt. Die Absolutheit der Normen kommt aus dem absoluten Gebot
eines Schöpfergottes. Da aber die Normen niemals eine echte Ethik
zu konstituieren imstande wären, wenn sie nicht zugleich auch im
Menschen, d. h. in dessen Bewußtsein inkarniert wären, ergibt sich für das

christliche Denken die Notwendigkeit, die sittliche Veranlagung des

Menschen mit dem Gebot des Schöpfers zur Einheit zu verbinden. In
diesem Sinne haben die Alten das sittliche Bewußtsein des Menschen

als eine « Partizipation des göttlichen Intellektes » bezeichnet.

Doch ist diese Fundierung des sittlichen Wesens des Menschen in
der Metaphysik heute wohl nicht mehr modern. Vielleicht überfordert



252 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

sie unsere zeitgenössischen Wirtschafts- und Sozialpolitiker. Man möge
aber dann doch soviel zugestehen, daß die ethischen Normen nicht aus
dem freien Willen des Menschen stammen, sondern ein unabweisbares
Soll darstellen, welches die Freiheit bindet. Es gibt in der inneren
Erfahrung des Menschen gewisse Tatsachen, die untrüglich auf einen

naturhaften sittlichen Imperativ hinweisen. Jeder von uns empfindet
im Innern seiner Seele die unwahre Aussage als etwas Verwerfliches.
Und wir sind uns ebenso bewußt, daß diese Verwerflichkeit einem
wirklichen Verbot gleichkommt. Es bedeutet darum nicht nur Dummheit,
dagegen zu handeln, sondern auch innere Schande.

Die Gleichheit der Gewissensanlage in allen Menschen

Daß die Gewissensanlage im Menschen überall die gleiche ist, wird
von vielen Wissenschaftlern bestritten, wird aber von den Praktikern,
vor allem von den Juristen, als selbstverständlich angenommen, sonst

hätten die Kriegsverbrecher keinen Richter. Die Soziologen meinen,
die Gleichheit im Gewissensspruch rühre von der sozialen Erziehung her.

Anderseits ist gerade heute in der völligen Verwirrung der sittlichen
Begriffe eine Tatsache auffallend, nämlich die allgemeine Überzeugung,
daß bestimmte Vergehen eigentlich von jedem Menschen als wirkliche
Verbrechen erkannt werden müßten. Selbst in den Menschenfressern

setzt man noch ein solches Gewissen voraus, das seiner natürlichen
Anlage gemäß eines Tages die von ihnen geübte Tötung von Menschen als

ein Verbrechen bezeichnen muß. Wenngleich es wahr ist, daß auf
internationaler Ebene, d.h. in der Außenpolitik, das Prinzip der

Selbstrettung vordringlich ist und somit gemeinsame sittliche Ordnungsgesetze

außer Kurs gesetzt werden, so wird man doch bei allen internationalen

Gesprächen ohne die gemeinsame Gewissensanlage nicht auskommen.

Wenn in einer internationalen Abrüstungskonferenz sämtliche
Teilnehmer das grundsätzliche Werturteil über die Verwerflichkeit des

Krieges ausschalten, wird jedes Diskutieren zwecklos, denn der

Existenzdrang des einzelnen Partners allein, ohne jede Einbeziehung einer

natürlichen Sittlichkeit wird nie die Garantie für die Einhaltung eines

Paktes geben können.

Die natürlich-sittliche Anlage als soziale Ordnungsnorm

Um zu einer wirklichen Sozialethik, d. h. zu einer Gesellschaftskonzeption

zu gelangen, bedarf es nicht nur der gleichen sittlichen An-



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 253

lagen in jedem Menschen, vielmehr muß dieses sittliche Empfinden,
das sich in jedem Menschen naturhaft im Gewissensspruch äußert,
auch gleiche Normen für das Zusammenleben aufstellen. Ohne gemeinsame

Ordnungsideen läßt sich keine Gesellschaft aufbauen. Zumindest
müssen diese an höchster Stelle existieren, wo mit autoritativer
Wirksamkeit das Gesellschaftsganze gelenkt wird, d. h. im Autoritätsträger,
wenn die Gesellschaftsglieder von sich aus gleiches Ordnungsdenken
und gleiches Ordnungswollen nicht aufbringen können.

Wenn es aber nicht nur eine natürliche Sittlichkeit, sondern auch

ein natürliches Recht geben soll, dann müssen wir notwendigerweise
voraussetzen, daß die sittliche Anlage eines jeden Menschen nicht nur
gleiche Normen für das persönliche Verhalten, sondern auch für das

Zusammenleben miteinbegreift.
Die entscheidende Frage ist nun diese : kann man in der Erfahrung

solche gemeinsamen naturgegebenen und spontanen Ordnungsurteile in
den Menschen nachweisen Greifen wir auf das Beispiel der Lüge zurück.
Es ist jedem Menschen klar, daß die unwahre Aussage nicht nur seiner

individuellen sittlichen Verantwortung widerspricht, sondern zugleich
auch einen Mißbrauch am Mitmenschen bedeutet. Und ebenso leuchtet
allen Menschen ohne weiteres ein, daß ohne Wahrhaftigkeit eine Gesellschaft

nicht bestehen kann. Aus diesem Grunde genießt die ausdrückliche

Bekräftigung der Wahrheitsaussage, d. h. der Eid, gesteigerte
Wertschätzung. Hierbei ist es belanglos, ob der Eid die Form einer
göttlichen Anrufung erhält, wenn er nur den Willen ausspricht, im Falle der

Unwahrhaftigkeit schwerste Sanktion zu übernehmen.

Die gesellschaftliche Reaktion gegen Parasyten, welche das
Zusammenleben der Menschen nur für ihre eigenen Zwecke ausnützen, ist
einmütig. Also auch hier liegt offenbar ein gemeinsames Ordnungsdenken

vor.
Im Anblick eines offenbaren Ungleichgewichtes innerhalb der

Gesellschaft, etwa der Verelendung eines Teiles des Gesellschaftsganzen,
äußert sich das Wertempfinden eines jeden durch die entsprechende

Empörung gegen jene, welche dieses Elend hätten verhindern können
und müssen. Und in diesen selbst erwacht infolge des Lärmes der
Verelendeten das Gewissen, ungerecht gehandelt zu haben. Selbst dort,
wo es sich nicht um menschliches Verschulden, sondern um eine

Naturkatastrophe handelt, welche das Massenelend hervorgebracht hat, reagiert
das menschliche Gewissen in Form der solidaren Hilfeverpflichtung
gegenüber den Geschädigten, und zwar über alle nationalen Grenzen hinweg.



254 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Eine aufmerksame Analyse des sittlichen Bewußtseins des Menschen

kann um die Feststellung nicht herumkommen, daß es im Menschen

a priori geltende Ordnungsvorstellungen gibt, die nicht nur dem einzelnen

Individuum und seiner sittlichen Vollendung gelten, sondern auch
der Gesamtheit der Gesellschaftsglieder. Es handelt sich also um echte
soziale Normen, d. h. um solche Normen, die sich zunächst an das Ganze

richten und vom Ganzen erst an den einzelnen. Nur in dieser Weise ist
eine Gesellschaftskonzeption denkbar.

Die Art und Weise der Gewinnung dieser Normen ist allerdings ein

schweres Problem, das in die Rechtsphilosophie gehört 2.

Man kann nicht genug Wert auf die Feststellung legen, daß die

sozialen Normen die Gesellschaft als Ganzes im Auge haben, diese also

von oben her formen, somit nicht etwa nur ein Resultat des Normendenkens

der vielen Gesellschaftsglieder sind. Die sozialen Normen sind

Strukturgesetze der Gesellschaft, die gelten, bevor der einzelne sich in
Freiheit für sie entscheidet. Sie integrieren a priori das Individuum
im Ganzen. Sie sind also « grundsätzlich » nicht von der freien Meinungsäußerung

des Individuums bestimmt. Allerdings sehen diese Normen
nicht von der menschlichen Person und ihrer Freiheit ab. Die menschliche

Personwürde ist in den sozialen Normen ebenso a priori enthalten,

wie diese auch für das Individuum als Glied des Ganzen gelten.
Liberalismus und Neoliberalismus sehen in der Annahme von a

priori geltenden Ordnungsnormen die Gefahr der Diktatur. Doch hat
diese Konzeption mit Totalitarismus und Diktatur noch nichts zu tun.
Nur jenes soziale Ordnungsdenken ist totalitär, das in seiner

Gemeinschaftsvorstellung, d. h. in seiner Gemeinwohlidee die echte Menschenwürde

mißachtet. Und nur jene soziale Lenkung ist diktatorisch, welche
den freien Gewissensentscheid als sozialen Wert negiert. Es kommt also

ganz darauf an, was man in das Gemeinwohl als allgemein gültigen Wert
des persönlichen Wesens aufnimmt. Gegen den Liberalismus und
Neoliberalismus ist festzuhalten, daß das Gemeinwohl a priori die einzelnen

Gesellschaftsglieder integriert, also nicht erst das Resultat ihrer freien

Äußerungen abwartet.

2 Vgl. A. F. Utz, Sozialethik, Bd. II : Rechtsphilosophie (in Vorbereitung),
Heidelberg, Kerle-Verlag.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 255

II. Die Gesellschaftsdoktrin

Das entscheidende und zugleich schwierige Problem der Sozialethik
besteht nun darin, in streng logischer Folge und zugleich mit großem
Wirklichkeitssinn den Weg von den universalsten Normen des

Gesellschaftslebens bis in die konkrete Formulierung hinein zu finden. Den
Gedankengang etwas vorwegnehmend, können wir auch sagen : Es handelt
sich um die Umformung der Gesellschaftsform} in ein Gesellschaftssystem.

Zum Begriff der Gesellschaftsdoktrin

Die beiden Ausdrücke Gesellschaftsdoktrin und Gesellschaftssystem
werden zwar oft unterschiedslos gebraucht. Auf terminologische
Spitzfindigkeiten gehen wir hier nicht ein. Wichtiger ist, von der Sache her
an die Begriffswelt heranzutreten. Die sachbegründete Unterscheidung
zwischen Gesellschaftsdoktrin und Gesellschaftssystem ergibt sich, wenn
man sorgfältig die Etappen verfolgt, welche unser Erkennen von den
höchsten NormenVorstellungen bis in die konkrete Wirklichkeit hinein
durchschreitet.

Derjenige, der ethisch denkt, stellt als erstes die Frage, welches die

gemeinsamen Werte sind, die wir im Zusammenleben zu erringen trachten.

Er sieht darum im Gemeinwohl ein hohes Gut, das wir zwar niemals

ganz verwirklichen, dem wir aber doch zustreben müssen, wenn wir
unser Gemeinschaftsleben überhaupt sinnvoll gestalten wollen. Sind
diese Werte wirklich nicht nur die Frucht einer Volksbefragung, sondern
die Freiheit des einzelnen a priori bindende Forderungen, dann wird man
ohne weiteres erkennen, daß sie nicht nur ein Ideal darstellen, welchem
zuzustreben für den einzelnen lobenswert ist, sondern echte
Gemeinschaftsaufträge, die von vornherein das Ganze der Gesellschaft prägen,
also Rechtsprinzipien sind, d. h. Normen, welche der Gesellschaft eine

bestimmte Struktur verleihen. Es handelt sich also nicht nur um
sogenannte rein « moralische » Normen.

In der sowjetischen Gesellschaftsphilosophie haben die
Gesellschaftsnormen nicht juristischen Charakter. Dort ist das Recht erst die
nächste Etappe, die nach der Ideologie kommt. Das Recht ist von der

Ideologie derart getrennt, daß am Ende der gesellschaftlichen Entwicklung

nur noch die Ideologie, nicht mehr das Recht übrigbleibt.



256 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Man hat die Annahme von a priori geltenden Gesellschaftsnormen

mit der Utopie vergleichen wollen. Die grobe Unkorrektheit dieser

Auffassung müßte aber jedem klar sein, der Normen von Idealbildern zu
unterscheiden vermag. Die Utopie spricht immer von einer konkreten
Gesellschaft, die nach bestimmten, eigenwillig geformten Traumwünschen

idealisiert wird. Das Gemeinwohl ist als sozialer Wert und soziales

Strukturgesetz keine konkrete Gesellschaftsvorstellung, sondern
vielmehr ein Hinweis, wie Gesellschaft orientiert sein müsse.

Das Gemeinwohl als Summe aller jener Werte, die der Gesellschaft
ein bestimmtes Gepräge geben, wird erfaßt in der Gesellschaftsdoktrin.
Die Gesellschaftsdoktrin ist also ein Normenganzes, das über aller Zeit
steht, das aber in die Realität hineinweist, bestimmte Orientierungen
gibt und dennoch keine praktisch greifbare Formulierung dessen ist,
wie eine hic et nunc gegebene Gesellschaft gestaltet sein muß. Wir
brauchen das schon anderswo 3 Gesagte hier nicht mehr zu wiederholen,
daß die gesellschaftlichen (wie überhaupt die ethischen) Prinzipien keine
Schablonen darstellen, die man in einfacher Anwendung auf die
Wirklichkeit aufkleben könnte.

Die Gesellschaftsdoktrin befindet sich auf dem höchsten Grade des

Normendenkens. Es wird dabei noch in keiner Weise an die andere
Seite gedacht, die bei der Verwirklichung mitspricht, nämlich an die

Reaktion, welche der tatsächliche lebende Mensch auf diese Normenwelt

hin empfindet und nach außen kundtut. Wenn irgendwo, dann ist
gerade im sozialen Bereich diese Reaktion ausschlaggebend für die
Realisierbarkeit von Normen. Davon ist aber in der Gesellschaftsdoktrin
noch nicht die Rede. Es wird hier noch nicht über leichtere oder schwerere,

geeignetere oder weniger geeignete praktische Durchführbarkeit
gesprochen. Wo dieser Gesichtspunkt auftritt, wo also der Blick in die

Gegenwart, in die Verwirklichung fällt, wendet man sich jener Etappe
der Normenbildung zu, wo das Gesellschaftssystem geformt wird.

Der Begriff « sozial » im Rahmen der Gesellschaftsdoktrin

Man kann sich nicht eindringlich genug vor Augen halten, daß die

Gesellschaftsdoktrin ein universales Wertgebäude darstellt, das zwar
fähig ist, die Gesellschaft zu strukturieren, jedoch noch nichts darüber

aussagt, nach welchem methodischen Prinzip man in der konkreten

8 A. F. Utz, Sozialethik, Bd. I : Die Prinzipien der Gesellschaftslehre, Heidelberg

1958, 91 f.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 257

Wirklichkeit an eine Durchformung der Gesellschaft gehen soll. Wir
erkennen darum in dieser obersten Ordnung der Werte noch keineswegs
die Unterscheidung zwischen wirtschaftlicher, sozialer und politischer
Ordnung. Hier ist alles sozial, und zwar in einem viel umfassenderen
Sinne als man später von sozial sprechen wird, wenn man « sozial » und
« wirtschaftlich » gegeneinander abgrenzt. Auch das Wirtschaftliche,
d. h. die Güterversorgung ist unbedingt etwas Soziales in der obersten

Wertordnung. Von hier stammt übrigens die Lehre, daß die
Wirtschaft ein Kulturprozeß sei. Die Richtweisungen kirchlicher Instanzen
im Hinblick auf soziale Belange bewegen sich durchweg auf dieser höchsten

Ebene der sozialen Werte. Das ist sehr wichtig zu wissen, weil viele
Wirtschaftswissenschaftler sich einfach nicht vorstellen können, daß

man z. B. einen Anspruch auf Familienlohn erheben kann, bevor man
über die wirtschaftlichen Möglichkeiten nachgedacht hat, d. h. bevor

man sich Rechenschaft darüber gegeben hat, ob das Leistungsprinzip
dadurch nicht außer Kurs gesetzt würde. Jedoch will die höchste Forderung

des sogenannten Familien- oder Soziallohnes noch gar nicht
entscheiden, ob dieser Soziallohn in die wirtschaftliche oder soziale Ordnung
fällt - beide im engen Sinne verstanden, wie später davon die Rede
sein wird. Wer alle sozialen Normen von vornherein in die dreifache

Ordnung der Wirtschaft, der Gesellschaft und der Politik (mit Absicht

sagen wir hier nicht « Staat ») einreiht, verbaut sich den Weg in eine

gesellschaftsstrukturierte Wirtschaftspolitik. So ruhmvoll es für die
moderne Gesellschaftsphilosophie auch sein mochte, diese drei Ordnungen
zu den Grundpfeilern des gesellschaftlichen Aufbaues gemacht zu haben,
ein A-priori des Denkens über die Gesellschaft können diese drei Ordnungen

niemals sein. Die Einheit wäre genau so zerschlagen, wie sie einstens

zerschlagen wurde, als man die Kultur vom Zentrum des Menschen löste,
nämlich von seiner sittlichen Vollkommenheit. Die gesellschaftliche
Kooperation muß zunächst als gemeinsame Erarbeitung tief menschlicher
Werte angesehen werden. Nur in dieser Sicht fügen sich alle gesellschaftlichen

Tätigkeiten in die Ganzheit der menschlichen Vollendung ein.

Halten wir diese höchste Wertordnung fest im Auge, um nachher den

Sinn jener Gesetze zu verstehen, denen gemäß das gesellschaftliche Leben
sich innerhalb drei unterscheidbaren Ordnungen abwickeln läßt.

Auf der obersten Ebene der Gesellschaftsdoktrin erkennt man
allerdings einen leichten Schein einer möglichen Unterscheidung zwischen
sozialer und politischer Ordnung. In jeder Gesellschaft, wie sie auch
immer heiße, ob Familie oder Staat, ist ein Unterschied zu machen



258 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

zwischen der Kooperation der Gesellschaftsglieder und der Autorität,
welche diese Kooperation leitet. Doch reicht diese Unterscheidung nicht
soweit, um jene politische Ordnung zu begründen, die sich erst ergibt,
wenn man das Gesellschaftssystem erkannt hat.

III. Das Sozialsystem

Der Begriff des Sozialsystems

Nachdem man sich über den Wert bzw. über die vielen Werte
Rechenschaft gegeben hat, welche dem gesellschaftlichen Leben Inhalt
und Sinn geben, stellt man sich von selbst die Frage, auf welchem Wege

man diesen Werten in der Gesellschaft greifbare Gestalt geben soll. Der
Blick wendet sich also der Wirklichkeit zu. Man studiert mit abgewogener

Klugheit das Verhalten des Menschen, sein tatsächliches Benehmen gegenüber

den Gesellschaftswerten. Während man z. B. in der Gesellschaftsdoktrin

das Gemeinwohl als den überragenden Gesamtwert erkannt hat,
der das Einzelwohl aller Gesellschaftsglieder miteinschließt, dem darum
auch die Priorität gegenüber dem Einzelwohl gebührt, sieht man sich

jetzt vor die Frage gestellt, ob der tatsächliche Mensch wirklich so

gesonnen ist, daß er durchweg dem Gemeinwohl den Vorzug gibt. Bei aller
Hochachtung, welche die kommunistische Gesellschaftsdoktrin dem

Sozialphilosophen abringt, weil sie die vorherrschende Stellung des

Gemeinsamen vor dem Einzelnen herausstellt, kann sie dem Vorwurf der

Utopie doch nicht entgehen, da sie die Werte mit der Methode der

Verwirklichung verwechselt. Aus dem Satz : « Gemeinnutz vor Eigennutz »

folgt noch nicht die Formulierung des Kommunismus. Ohne die
Überlegenheit des Gemeinwohls gegenüber dem Einzelwohl zu bezweifeln,
wird man doch einen anderen Weg finden als den des Kommunismus.
Ein auch nur oberflächlicher Blick in die menschliche Welt belehrt uns,
daß der Mensch nicht jenes ideale Wesen ist, das unmittelbar das

Gemeinwohl sucht, sondern umgekehrt leichter und mit größerer Sicherheit
zuerst das Eigenwohl und erst durch dieses das Gemeinwohl erstrebt.

Bei diesen Überlegungen über das wirkliche Verhalten des Menschen

kommt es natürlich nicht auf jene Motive an, die vorübergehend das

menschliche Handeln bestimmen, sondern vielmehr auf jene, die seine

spontanen und in gewissem Sinne triebhaften Strebungen dauernd
charakterisieren. Anderseits geht es nicht um das « Ewige im Menschen »,



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 259

um die untergründige Sehnsucht nach jenen Werten, die in der Sozialdoktrin

betrachtet werden, sondern vielmehr um die Natur, wie sie sich tatsächlich

bewegt, und zwar nicht nur da und dort, sondern immer und überall.
Unter diesen Naturveranlagungen oder, besser gesagt, Naturtendenzen

des tatsächlichen Menschen wird sicherlich ein Charakteristikum

ganz besonders hervorragen. Von diesem Charakteristikum aus wird
man sich die große Wertwelt, welche die Sozialdoktrin enthält, einmal
ansehen und sich fragen, welcher Wert nun der vordringliche sei, durch
den hindurch erst die anderen Werte praktisch werden können. Man wird
also auf diesem Wege « eine Systematisierung sämtlicher Gesellschaftswerte

um einen einzigen Wert, der zum Ziel und Ausgangspunkt der

gesellschaftlichen Kooperation in der Praxis gemacht wird, » vornehmen.
Eine solche Systematisierung aber nennt man Sozialsystem. « Die Erstellung

eines Sozialsystems geschieht also dadurch, daß man eine
Gesellschaftslehre auf den letzten praktischen Nenner bringt durch Herausarbeitung

des zentralen Wertes. Das Sozialsystem ist demnach 'Ausdruck' oder

'Charakterisierung' einer Gesellschaftslehre oder Gesellschaftsdoktrin. »4

Bei der Ermittlung des Gesellschaftssystems wird das allgemeine
soziale Verhalten des Menschen untersucht, wie es sich etwa in der
staatlich organisierten Gesellschaft kundtut. Damit sind alle jene
besonderen Verhaltensweisen außer acht gelassen, die den Vater, die

Mutter, den Sippenangehörigen kennzeichnen. Hier treten Instinkte
in Tätigkeit, die unter Umständen das gerade umgekehrte Wertverhältnis

des Menschen zum Gemeinwohl beweisen, als man es innerhalb der
« societas perfecta » feststellt, nämlich den Ersteinsatz für das Gemeinwohl

und die Hintansetzung des Eigenwohls, wie dies beim
Elterninstinkt eindeutig der Fall ist 5.

Die Eigenart des Systemwertes

Die Suche nach dem Systemwert beginnt mit folgenden Fragen :

Welches ist nun jener zentrale Wert, um den sich alle anderen Werte
gruppieren, durch den hindurch die anderen gewissermaßen gesiebt
werden Durch welchen Kanal werden sämtliche sozialen Aufgaben
und Rechte geschleust Die Frage kann nur dadurch entschieden werden,

daß man sich um den am meisten gefährdeten Wert kümmert. Denn

unser Anliegen im Gesellschaftssystem ist doch dieses, die große Wert-

4 A. F. Utz, Sozialethik I, 313.
5 Vgl. meine Ausführungen in : Sozialethik I, 337 f.



260 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Ordnung (Sozialdoktrin) in der konkreten Welt, in der wir leben, zu
verwurzeln. Wir bemühen uns also um jene soziale Taktik, welche die
umfassendste soziale Wertwelt verwirklichen hilft. Diese Taktik ist aber
nicht im Sinne eines raffinierten Kunstgriffes zu verstehen, wie er in der

Diplomatie üblich ist. Es handelt sich vielmehr um die Handhabung
eines echten Sozialwertes, der allerdings nicht mehr nach seiner Stellung
im Ganzen der Sozialdoktrin, sondern nach seiner praktischen Tauglichkeit

untersucht wird. Selbst im äußersten Falle, wo z. B. in der Welt
überhaupt keine Wertordnung unter den Menschen mehr zu gelten
scheint, wie man das für die außenpolitische Situation annimmt (vgl.
den politischen Realismus von Morgenthau, Kennan, Niebuhr), muß man
noch einen sozialen Wert herausfinden, auf Grund dessen man Politik
treibt. Sogar der Krieg untersteht noch einer solchen sozialen Norm.

Wie immer dieser Wert heißen mag, eines müssen wir uns von
vornherein sagen, um nicht dem verhängnisvollen Irrtum des Kommunismus

oder Liberalismus anheimzufallen : er darf nicht isoliert, sondern

muß stets als Durchgang der anderen Werte zur sozialen Wirklichkeit
unserer Gesellschaft hin verstanden werden. Anderseits ist ebenso klar,
daß auf Grund dieses einen sich nun nach vorn drängenden Wertes
die anderen eine gewisse Schattierung erhalten, die sie innerhalb der
Gesellschaftsdoktrin nicht gehabt hätten. Würde z. B. der Gehorsam

gegenüber der Obrigkeit als zentraler Wert bezeichnet, wie dies bei

religiösen Genossenschaften und Gemeinschaften der Fall ist, dann würden
damit die Freiheit und die Ausübung der Freiheit in einem ganz eigenen
Lichte erscheinen, ohne daß deswegen die Menschenwürde ihres Inhaltes

beraubt wäre. Dieser Gedanke ist überaus wichtig, weil man nur so

verstehen kann, daß es eine demokratische Staatsidee, eine demokratische

Wirtschaftsauffassung, eine monarchistische Staatsidee, eine
autoritäre Wirtschaftsauffassung gibt. Je nach der Eigenart des Wertes, der
als Durchgangswert für alle anderen gewählt werden muß, kann es sogar
vorkommen, daß bestimmte absolute Werte als undurchführbar erklärt
werden. Und das ist z. B. der Fall dort, wo die Freiheit, und zwar die

individuelle Freiheit als Kernwert des gesamten Wertgesellschaftssystem
bezeichnet wird.

Die individuelle Freiheit als Systemwert

Und wir möchten nun tatsächlich behaupten, daß die Freiheit, und

zwar die individuelle Freiheit Träger der ganzen Wertordnung in der



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 261

Gesellschaft sein muß. Das mag zwar überraschend kommen. Von vielen
Seiten hat man die « Personwürde » als Grundwert empfohlen. Wenn

man jedoch die Autoren eingehender studiert, dann stellt man fest,
daß darunter doch mehr oder weniger dasselbe wie die persönliche,
individuelle Freiheit verstanden ist. Der Begriff der Menschenwürde ist
viel zu universal und enthält zu viele Einzelwerte, als daß man sie ohne

weiteres als praktikable Formulierung einer Gesellschaftsdoktrin, also

als Grundwert eines Gesellschaftssystems bezeichnen könnte. Sie ist
Doktrin-, nicht Systemwert. Man müßte sie schon interpretieren, um
sie zum Systemwert zu machen. Man wird sie aber nur richtig auslegen,

wenn man sie in die persönliche und individuelle Freiheit umformt.
Die Freiheit als Grundwert ergibt sich aus dem bereits erwähnten

sozialen Verhalten des Menschen. Der Mensch entfaltet seinen natürlichen

Instinkt und seine natürliche Aktionsfreudigkeit am leichtesten
und besten, wenn er für sich selbst tätig ist, d. h. wenn er für sein Eigenwohl

sorgt. Das ist eine Feststellung, die nicht nur gestern galt oder
heute und morgen gilt, sondern durchweg gilt und vom Menschen

überhaupt ausgesagt werden kann, wie er nun einmal existiert. Das will
nun nicht heißen, daß wir den Egoismus zum Ordnungsprinzip erklären,
gelinder ausgedrückt : das Eigenwohl vor das Gemeinwohl setzen. Wir
müssen aber doch den Menschen dort anpacken, wo er sein, im letzten
Sinne personal-sittlich verstandenes Eigenwohl mit dem Gemeinwohl

identifiziert, d. h. dort, wo er sich aus eigener Wahl und Bestimmung
für das Gemeinwohl einsetzt. Die Freiheit des Menschen, die als Grundwert

eingesetzt wird, wird demnach verstanden als das aus
persönlichindividueller Lebensauffassung geborene Verantwortungsbewußtsein.
Dabei stehen wir zur Erfahrung, daß dieses Verantwortungsbewußtsein
in sichererer und besserer Weise für die eigenen Belange des Einzelmenschen

arbeitet. In diesem Bereich des Eigenwohls ist die vortrefflichste
und höchste Leistung sozusagen garantiert. Da das Gemeinschaftsleben
ohne Leistung von Seiten der Individuen undenkbar ist, bedeutet das

Verantwortungsbewußtsein, das der einzelne im Hinblick auf sein Eigenwohl

an den Tag legt, einen mächtigen Faktor in der Verwirklichung des

Gemeinwohls. Wir können also die Freiheit, in diesem Sinne als

Verantwortung verstanden, die sich zuerst im Hinblick auf das Individuum voll
und ganz auswirkt und in der Folge dem, Gemeinwohl nutzbar wird, als

sicheren Ordnungswert der Gesellschaft einsetzen.



262 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Erst wenn man die Freiheit als Systemwert erkannt hat, kennt man
den legitimen Ort, der den subjektiven Rechten, vor allem auch den

Freiheitsrechten wie Presse-, Rede-, Versammlungsfreiheit usw., im
Rechtsdenken zusteht.

Die Grenzen der Freiheit

Ehe wir in die drei Ordnungen, die wirtschaftliche, die soziale und
die politische, vordringen, sei es gesagt, daß die Freiheit nicht der höchste
der Werte ist. Sie kann nur den Sinn haben, die menschlichen Güter
erreichbar zu machen. « Wer nichts mit seiner Freiheit anzufangen weiß,
für den ist es u. U. ein subjektiver Gewinn, nicht frei entscheiden zu
müssen, zumal wenn ihm anstelle der Freiheit ein größeres Maß an
Sicherheit geboten wird. »6 Die menschliche Freiheit ist ein Gut, das

man in seiner Dienstfunktion im Hinblick auf die Verwirklichung des

echten Gemeinwohls einzuschätzen und zu lieben gelernt haben muß.
Der Freiheit sind darum von vornherein Grenzen gesetzt. Sie darf nicht
in Widerspruch stehen zu den materiellen, kulturellen und sittlichen
Anliegen der Gesellschaft. Sie kann also nicht gegen den höchstmöglichen
Wohlstand des Gesellschaftsganzen eingesetzt werden, « Wohlstand »

nicht im materialistischen, sondern vollmenschlichen Sinne begriffen.
Bewahren wir diese Wahrheit im Auge : der Systemwert muß immer
dort begrenzt werden, wo er seine Dienstfunktion am Gemeinwohl zu
erfüllen außerstande ist. Wer das begreift, wird nachher verstehen, daß

man echte Wirtschaftspolitik nur im engen Kontakt mit den sozialen

Werten pflegen darf. Dem geht es ebenfalls auf, daß die Dispositionsfreiheit

über Eigentum, vor allem über den Boden, immer nur Dienstrecht

im Sinne der menschlichen Werte sein kann. Dem wird erst recht
klar, daß man die unterentwickelten Völker nicht vom kapitalistischen
Wirtschaftsgeist Europas oder Nordamerikas aus beurteilen darf. Der
Systemwert der Freiheit hat nicht unbedeutende Voraussetzungen für
sein wertgetreues Funktionieren.

6 F. Karrenberg, Gestalt und Kritik des Westens, Beiträge zur christlichen
Sozialethik heute, Kreuz-Verlag, Stuttgart 1959, 49.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 263

IV. Die Freiheit als Systemwert in der Güterversorgung
Die wirtschaftliche Ordnung

Das Prinzip des Wirtschajtens

Der Grundsatz der Freiheit und eigenpersönlichenVerantwortung, der
nichts anderes ist als der Grundsatz der subjektiven Rechte, hat im Sektor
der Güterversorgung die private Eigentumsverteilung, das (begrenzte)
private Eigentums- und Dispositionsrecht über Kapital und Boden und die
volle persönliche Verfügungsfreiheit über die Arbeit zur Folge. Es kommt
also nicht nur auf die materielle Überwindung der Knappheit an. Diese
ließe sich auf kollektivem Wege erreichen. Vielmehr handelt es sich

darum, die letzten geistigen und körperlichen Reserven des Menschen auf
menschliche Weise zu aktivieren, um so eine Ordnung gemäß dem

Leistungsprinzip zu verwirklichen. Die Anwendung der Freiheit auf den

Bereich der Güterversorgung, d. h. auf die drei Produktionsfaktoren :

Kapital, Boden, Arbeit, hat notwendigerweise das kapitalistische System
zur Folge. Man braucht dabei keineswegs an Gewinnsucht oder sonstige
Egoismen zu denken, vielmehr handelt es sich um ein rechtliches
Ordnungsprinzip sowohl für den Sektor der Verteilung als auch den der

Produktion, um «jene Wirtschaftsweise bei der es im allgemeinen
andere sind, die die Produktionsmittel, und andere, die die Arbeit zum
gemeinsamen Wirtschaftsvollzuge beistellen » (Quadragesima Anno, 100).

Das Verhältnis zwischen Kapital und Arbeit ist also grundsätzlich das

Verhältnis des Arbeitsvertrages. Und die Beziehung von Betrieb zu
Betrieb bzw. von Unternehmung zu Unternehmung ist die der Konkurrenz.

Daß die Dispositionsfreiheit über die Produktionsfaktoren, vorab
über Kapital und Boden (über diesen sogar in besonderem Maße), mit
der schweren Hypothek des Gemeinwohls belastet ist, darüber brauchen
wir uns hier nicht weiter zu verbreiten. In unserem Zusammenhang
kommt es darauf an, einmal die Konsequenzen zu überdenken, welche
die Freiheit als Systemwert in der Güterversorgung nach sich zieht.

Wir sind von dieser Sicht aus imstande, den Sektor der Güterversorgung

als eine ganz eigene Ordnung des sozialen Lebens zu umschreiben.

Die wirtschaftliche Ordnung ist gekennzeichnet durch den freien
Wettbewerb um die produktivste Verwaltung von Kapital und Boden und um
die höchste Leistung der Arbeit. Wir haben also einen ganz eigenen Sektor

vor uns, den zu erkennen nicht unwichtig sein dürfte.



264 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Es handelt sich dabei nicht nur um eine materielle, sondern um
eine echt menschliche Leistung : die möglichst billige und möglichst
reichhaltige Zurverfügungstellung von Gütern im gegenseitigen Wettkampf.
Berühren wir die brennende Frage vorläufig noch nicht, ob die reale

wirtschaftliche Zielsetzung sich in diesem Wettbewerb erschöpfen dürfe
oder ob es sich nur um einen in der sozialen Kooperation zu berücksichtigenden

Gesichtspunkt handle. Wir kommen nicht darum herum, einmal
klar logisch und formal zu denken, d. h. das Prinzip der Freiheit und
der Individualrechte, das als Prinzip des Gesellschaftssystems erklärt
worden ist, konsequent auf die Güterversorgung anzuwenden. Von hier
aus gesehen spielt es also auch noch keine Rolle, ob hinter der menschlichen

Arbeit jenes Subjekt steht, dem überhaupt zum großen Teil die

Güterversorgung im Grunde gilt. Die Nachfrage ist darum unter diesem

« streng wirtschaftlichen » Gesichtspunkt nicht gleich Bedarf schlechthin,

sondern gleich durch Kaufkraft gedecktem Bedarf. Die Nachfrage
spielt also einzig als Nachfrageverhalten im Hinblick auf die Preisbildung
eine Rolle. Und zwar soll im Sinne der Individualrechte die Machtstellung

jedes einzelnen Beteiligten, sowohl des Anbietenden wie des

Nachfragenden, weitgehend atomisiert werden. Der ideale, d. h. dem

Wirtschaftsprinzip entsprechende Wettbewerb ist darum der sog. vollständige
Wettbewerb, in welchem die Macht des einzelnen gleichbedeutend ist mit
« totaler Machtlosigkeit » 7. Unter Machtlosigkeit ist « die Unfähigkeit
jedes Marktbeteiligten zu verstehen auf das marktmäßige Angebots-
und Nachfrageniveau anders als durch Verbesserung seiner individuellen
Leistungskraft bzw. durch verständige Handhabung seiner Kaufkraft
einzuwirken »8. Es geht vom Gesichtspunkt des streng wirtschaftlichen Denkens

her einzig um die Frage,wer die bessere Leistung erbringen kann.Wenn
es das Kapital ist, dann wird eben die Arbeit durch das Kapital ersetzt.

Für den Wirtschaftswissenschaftler ist die formale Betrachtung
der Produktivität das A und O allen Denkens. Und auch der

Wirtschaftspolitiker wird ohne diese formale Sicht niemals ein echter
Wirtschaftler sein.

Obwohl der formale Begriff der Wirtschaftspolitik ein verhängnisvoller

Irrtum ist, gehen wir ihm im folgenden doch einmal nach, weil
wir nur so in die Lage versetzt werden, die in ihm enthaltenen
wertvollen Gesichtspunkte als Arbeitshypothese in einer realen Wirtschaftspolitik

zu verwerten.

7 F. Böhm, Wettbewerb und Monopolkampf, 1933, 20.
8 A. a. O.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtscliafts- und Sozialpolitik 265

Der formale Begriff der Wirtschaftspolitik

Da die Wirtschaftspolitik erstmals von jenen Leuten definiert
wurde, die vom reinen Wirtschaftsprinzip her kommen, hat man darunter

nur das verstanden, was die Wirtschaftstheoretiker sich unter
wirtschaftlicher Handlung vorstellen. Alles andere also, was im Hinblick
auf die durch Kaufkraft gedeckte Nachfrage nicht in den Bereich der

billigeren und besseren Produktion fiel, wurde aus der Wirtschaftsordnung

ausgestrichen und in die sogenannte « soziale Ordnung » verwiesen.
Ein Lohn z. B., der auch nach den Bedürfnissen des Arbeitenden bemessen

wäre, wurde darum immer als Soziallohn, nicht als Leistungslohn
bezeichnet und somit auch der sozialen Ordnung zugeteilt. Dasselbe

gilt bezüglich des Bedarfs, der nicht durch Kaufkraft gedeckte Nachfrage
ist. Die soziale Ordnung wird so mit all dem belastet, was die Gesellschaf

tsdoktrin unter Güterversorgung begreift. Einzig jener Teil der

Güterversorgung formiert sich nun in einer neuen, nämlich der
wirtschaftlichen Ordnung, der sich durch das Mittel des Wettstreites auf
dem Markt verwirklichen läßt. In dieser Sicht ist die Abtrennung und
Isolierung der wirtschaftlichen Ordnung eine ausgemachte Sache.

Natürlich konnte man gewissen sozialen Anforderungen nicht
widerstreben, weil sie sich durch die staatliche Macht gewissermaßen als

Gegebenheiten der wirtschaftlichen Ordnung aufdrängten. Der
Wirtschaftler ist sich durchaus bewußt, daß er auf einem Boden steht, den

er nicht geschaffen hat. Dieser Boden kann sehr schwer vorbelastet
sein, unter Umständen sogar durch politische Machenschaften. All das

gehört zum sogenannten Datenkranz der Wirtschaft, ist also noch nicht
Wirtschaft. Hier ist das Feld, auf welchem der Wirtschaftler steht.
Die Daten sind die Zäune, innerhalb welchen ihm zu wirken vergönnt
ist. Da aber, wo wirklich das Wirtschaften anfängt, da herrscht nur das

Leistungsprinzip.
Natürlich kümmert sich der Wirtschaftler auch nicht um die

sozialen Folgen solchen Wirtschaftens. Wenn z. B. durch Konzentration
besser und billiger hergestellt werden kann, dann ist eben die Konzentration

das Mittel, um zum Ziel zu gelangen. Soziale Überlegungen, einen

sogenannten unternehmerischen Mittelstand zu retten, liegen diesem

Wirtschaftler grundsätzlich fern, wenn der mittelständische Unternehmer

nicht seinerseits beweist, daß er im Leistungskampf zu bestehen

imstande ist. Der Wirtschaftler, der in diesem Sinne die wirtschaftliche
Ordnung auffaßt, hat nichts dagegen, daß durch soziale Maßnahmen

18



266 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

etwa aufkommenden sozialen Übeln gesteuert wird. Das alles läßt er
noch in seinen Datenkranz aufnehmen. Er wehrt sich aber grundsätzlich
dagegen, daß man aus der Wirtschaft eine soziale Angelegenheit macht.
Die soziale Aufgabe der Wirtschaft ist streng genommen dadurch
erfüllt, daß der Mensch sich auf die Arena des Wettkampfes begibt.

Der Wirtschaftler, der auf diesem Boden groß geworden ist, kann
sich auch mit all den sozialen Maßnahmen befreunden, welche dem
arbeitenden Menschen im Betrieb das Leben und Arbeiten erleichtern.
Aber auch das gehört zu den sozialen Aufgaben.

Diese Vorstellung der Wirtschaftspolitik ist die des Liberalismus.
Diese Behauptung mag etwas überraschend kommen. Denn es war doch

reichlich genug hervorgehoben worden, daß das Gesellschaftssystem
geprägt ist durch die persönliche Freiheit und persönliche Verantwortung.
Wie kann man nun auf einmal gerade in dem Sektor, wo die persönliche
Freiheit und Verantwortung zur Überwindung der Knappheit der Güter
eine solche Rolle spielt, die konsequente Durchführung dieses

Gesellschaftsprinzips mit der Zensur des Liberalismus versehen 9

Um eine Antwort auf diese Frage zu geben, haben wir uns der

übergeordneten Werte zu erinnern, denen der Systemwert der Freiheit
zwar vorgezogen worden ist, denen er aber im Grunde noch zu dienen
hat. Wir müssen uns nämlich darüber Rechenschaft geben, daß der

Systemwert nicht der höchste unter den Werten ist, sondern nur der

praktische Wert, der gewissermaßen das Instrument darstellt, mit
welchem alle anderen Werte in der konkreten sozialen Welt Wirklichkeit
erhalten sollen. Es sei nicht abgestritten, daß alle Werte der Gesellschaf

tsdoktrin durch den Systemwert gewissermaßen gefärbt werden.
Und es kann auch sein, wie bereits gesagt worden ist, daß bestimmte
Werte sehr stark zurücktreten. Anderseits ist der Systemwert doch
grundsätzlich als der Kanal aufzufassen, durch den weitmöglichst alle Werte
der Gesellschaftsdoktrin hindurchgehen sollten. Der Systemwert ist also

gewissermaßen belastet. Von diesen Belastungen sei im folgenden die Rede.

Das rationale Wirtschaften im Lichte der personalethischen Werte

In dem grundsätzlichen Teil, in welchem die allgemeinen Normen
der Sozialethik besprochen worden sind, haben wir festgestellt, daß die

9 Bzgl. der Weiterführung des klassischen Liberalismus in den Neoliberalismus

vgl. das instruktive Werk von E. E. Nawroth : Die Sozial- und Wirtschaftsphilosophie

des Neoliberalismus, Sammlung Politeia Bd. XV, Heidelberg 1961,

Verlag F. H. Kerle.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 267

Sozialethik im Grunde nichts anderes ist als eine Sektion der Personalethik.

Die Personalethik bedeutet den universelleren, abstrakteren Teil
der Ethik überhaupt, der sich dann in zwei Teile der Realisierung spaltet,
nämlich in die Individual- und in die Sozialethik. Die Sozialethik trägt
also sämtliche persönlichen Werte in den gesellschaftlichen Raum hinein.

Wir haben nun festzustellen oder zu untersuchen, in welchem
Verhältnis die freie Wirtschaft, d. h. die Konkurrenzwirtschaft zu jenen
universalsten Werten steht, die jedem menschlichen Handeln eigen sein

müssen. Im Grunde genommen geht es hier um den Sinn der Güterwelt
für den Menschen und der daraus entstehenden Verpflichtungen, welche
dem Menschen obliegen, sobald er die Güter in Dienst nehmen will.
Die irdischen Güter sollen dem Menschen jenen Bedarf decken, der seine

körperliche und geistige, einschließlich kulturelle und moralische
Vervollkommnung betrifft. Grundsätzlich ist also die Güterwelt auf den

Konsum des Menschen ausgerichtet. Diese Zielsetzung wird immer im
Auge zu behalten sein, wenn es darum geht, das letzte Ziel der
Wirtschaft zu bestimmen. Auf dieser höchsten Ebene der Werte befindet sich

jene berühmte Formel, die beinahe von jedem Philosophen und jedem
weltanschaulich orientierten Wirtschaftler ausgesprochen wird, daß

nämlich die Wirtschaft eine Bedarfsdeckungswirtschaft zu sein habe.

Leider bedenken die betreffenden Philosophen nicht, daß sie mit dieser

Forderung noch nicht auf jenem Boden stehen, den wir im strengen Sinne
als wirtschaftliche Ordnung abgegrenzt haben. Fast durchweg fehlt
ihnen die Einsicht in die eigentliche wirtschaftliche Ordnung. Von da

aus erklären sich die sehr diktatorisch und totalitär klingenden Forderungen

der Konsum- und Produktionslenkung. Wir kommen auf diesen

Gedanken später noch einmal zurück. Halten wir für den Augenblick
einmal fest, daß das Ziel der Güter die Bedarfsdeckung des Menschen ist,
daß also dem Menschen die sittliche Pflicht obliegt, die Güter nur in
diesem Sinne zu gebrauchen, d. h. im Sinne der menschlichen Vollendung.

Die sittliche Pflicht im Umgang mit den Gütern geht aber noch um
ein bedeutendes weiter. Die Güter gemäß der « rechten Vernunft »

benützen, bedeutet nicht nur, sie als Gebrauchsgüter im Sinne der menschlichen

Vollendung zu verwenden, sondern auch, sie so zu verwenden,
daß sie den möglichst besten Dienst zu erreichen imstande sind. Das

will besagen, daß der Mensch im Umgang mit den Gütern nicht nur im
Ziel rational sei (handeln gemäß der « rechten », d. h. geordneten
Vernunft), sondern auch in der Art und Weise der Benützung: in der
Vermeidung von Verschwendung im Hinblick auf die Knappheit der Güter.



268 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Schon auf höchster sittlicher Ebene bedeutet darum die Verschwendung
eine Sünde, weil die Güter ihrem eigentlichen Ziele nicht zugeführt worden

sind.
Diese Forderung der sinnvollen Benützung der dem Menschen

unterworfenen Wesen kommt in ansprechender Weise in der Zielsetzung
der Tierschutzvereine zum Ausdruck. Diese wollen doch nichts anderes

(oder sollten nichts anderes wollen) als die Überwachung der geordneten
Benützung und Indienstnahme der Tierwelt. Die rationale Struktur des

sittlichen Bewußtseins verlangt vom Menschen eine sach- und
naturgerechte Benützung der äußeren Dingwelt. Wir begegnen also hier auf
der höchsten Ebene der Werte dem Rationalitätsprinzip, auf das sich
die Wirtschaftler mit hohem Ethos berufen. Es dürfte aber doch wichtig
sein, festzustellen, daß dieses Rationalitätsprinzip nicht identisch ist mit
jenem, das der Wirtschaftler im Sinne der reinen Wirtschaft für sich

zum Gegenstand seiner Aufgabe erwählt. Das Ethos der Rationalität
gehört zu den großen Trümpfen der Neoliberalen. Allerdings geben
diese sich nicht genügend Rechenschaft über den Ort, den « ihre »

Rationalität im System der Sozialethik einnimmt. Das Rationalitätsprinzip,

dem wir auf der höchsten Ebene der Ethik begegnen und das

himmelweit von dem des Neoliberalismus entfernt ist, beinhaltet folgendes

: Jede Verschwendung von irdischen Gütern, d. h. jede Nutzung
dieser Güter, die nicht eingeordnet wird in das Vollkommenheitsstreben
des Menschen, ist sittlich schlecht.

Die Güterversorgung im Lichte der Gesellschaftsdoktrin

Die Gesellschaftsdoktrin betrachtet die absoluten personalen Werte
des Menschen als Normen des Zusammenlebens. Die Zielausrichtung der
Güter besagt also hier nicht einfach nur Dienst an der menschlichen
Person als solcher, sondern Dienst an allen menschlichen Personen. Vom
Menschen her gesehen handelt es sich nun nicht etwa nur um die
Existenzsicherung, sondern vielmehr um die Existenzsicherung als ein
gemeinsames Recht aller. Der Mensch hat also die Aufgabe, die Bedarfsdeckung

zu organisieren im Sinne des Existenzrechtes aller.
Das Prinzip der rationalen Nutzung der Güter, d. h. der Vermeidung

jeder Verschwendung bedeutet somit auf der Ebene der Gesellschaftsdoktrin

nicht nur eine allgemeine moralische Forderung, sondern

zugleich auch ein Rechtsprinzip, nämlich jede Verschwendung zu meiden,

um nicht dem andern den Zugang zu den Gütern zu verwehren.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 269

Auch hier müssen wir wiederum betonen, daß weder das Prinzip
der Bedarfsdeckung noch jenes der rationalen Nutzung der Güter das

bedeutet, was im engen Bereich der wirtschaftlichen Ordnung - als

sogen, reine Wirtschaft aufgefaßt - die Wirtschaftler darunter verstehen.
Die sittliche Eigenart der Bedarfsdeckung und der rationalen Nutzung
hat keinerlei Veränderung erfahren dadurch, daß diese beiden Werte
aus der allgemeinen Personalethik in die Sozialdoktrin hinübergeholt
worden sind. Das einzige, was als neu auffällt, ist ihr Charakter der
juristischen Norm, der sich dem des moralischen Wertes beigesellt hat.

Wenn man die Güterversorgung auf dieser Ebene, d. h. innerhalb
der Gesellschaftsdoktrin betrachtet, dann gelangt man zu jenen
naturrechtlichen Forderungen, die als Grundrechte an die gesellschaftlich
organisierte Güterversorgung gestellt werden : Recht auf Existenz,
Existenzsicherheit, ausreichenden Lebensstandard, Recht auf Arbeit,
Recht auf Freizeit usw. für alle. Plier auf dieser Ebene befindet sich also

auch die Forderung des familiengerechten Einkommens.

Die Insuffizienz der reinen Wirtschaft -
Wirtschaftspolitik und Sozialpolitik als « getrennte » Sachbereiche

Das Prinzip der besseren Leistung auf Grund freier Initiative hat
uns in einen Bereich geführt, der sich klar gegen die anderen
gesellschaftlichen Räume abgrenzen läßt, der aber, wenn man ihn in seiner

Reinheit nimmt, ein ganz neues Problem aufgibt, das seine Existenz

zu untergraben droht, nämlich die Frage, ob diese wirtschaftliche

Ordnung überhaupt lebensfähig ist. Im Grunde genommen handelt es sich

hierbei um die Frage, ob man das Prinzip der wirtschaftlichen Ordnung,
das sich aus dem Gesellschaftssystem ergeben hat, zum ausschließlichen
Maßstab der Wirtschaftspolitik machen darf. Wir rühren hiermit an
die heikle Frage der Unterscheidung zwischen Wirtschaftspolitik und
Sozialpolitik.

An sich waren wir uns darüber klar, daß der zentrale Systemwert
der Freiheit gewissermaßen nur ein Durchgangswert für alle anderen

gesellschaftsdoktrinären Werte sein kann, sodaß die Formulierung dieses

Systemwertes im Sektor der Güterversorgung (Leistungssteigerung auf
Grund privater Initiative) gewissermaßen nur das Sieb bildet, die
fundamentalen Normen der Güterversorgung, wie sie in der Gesellschaftsdoktrin

enthalten sind, zu sondieren. Allerdings nehmen wir es dabei
in Kauf, daß gewisse Werte in der praktischen Wirklichkeit sehr stark



270 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

relativiert werden. Wir haben uns auf politischer Ebene damit schon

lange abgefunden, indem wir uns klar darüber sind, daß in der Demokratie

die Normenbildung nicht von einem Magisterium, sondern von
den Gesellschaftsgliedern ausgeht. Mit denselben Konsequenzen müssen

wir uns selbstverständlich auch auf dem Sektor der Güterversorgung
zufrieden geben. D. h. wir werden uns sagen müssen, daß in dem

umgrenzten Kreis der wirtschaftlichen Ordnung, den wir im folgenden als
die « reine Wirtschaft » bezeichnen wollen, nicht alle Forderungen erfüllt
werden können, welche die Sozialdoktrin an den Gütersektor stellt.
Wo aber finden jene Werte ihre entsprechende Erfüllung

Wer in der Wirtschaftspolitik einzig jene gesellschaftlichen
Maßnahmen sieht, welche der reinen Wirtschaft zur Verwirklichung helfen
sollen, der muß notwendigerweise alle anderen, zur Güterversorgung
gehörenden Forderungen der Gesellschaftsdoktrin in die Sozialpolitik
verweisen. Das Objekt der Sozialpolitik läßt sich von hier aus leicht
bestimmen : die Sozialpolitik hat alle jene Härten, welche der wirtschaftliche

Konkurrenzkampf geschaffen hat, in einem neuen, nämlich dem
sozialen Raum auszugleichen, sowie alle jene, von der Gesellschaftsdoktrin

an die Güterversorgung gestellten Anforderungen zu erfüllen,
welche der wirtschaftliche Wettbewerb niemals realisieren kann.

Der nicht-neoliberale Leser wird wohl mit Empörung diese Zeilen
lesen. Tatsächlich ist diese Konzeption von Wirtschafts- und Sozialpolitik

keine andere als die des Neoliberalismus, wie er noch bis vor kurzem

lebendig war. Jedoch tut es gut, einmal in diesen reinen Formalitäten
zu denken, um darüber klar zu werden, wo wir eine Korrektur anzubringen

haben.

Auf Grund dieses formalen Denkens, gemäß welchem die
wirtschaftliche Ordnung systemgetreu durchgedacht ist, ist es also möglich,
Wirtschafts- und Sozialpolitik klar voneinander zu unterscheiden.

Die Sozialpolitik und die soziale Ordnung

Selbstverständlich ist durch diesen Begriff der Sozialpolitik nicht
der gesamte Sektor der sozialen Ordnung gedeckt. In die soziale

Ordnung gehören überhaupt sämtliche zwischenmenschlichen Beziehungen,
durch welche jene menschlichen Werte (im weitesten Sinne genommen :

materiellen, intellektuellen, sittlichen und religiösen) in gemeinsamer
Zusammenarbeit geschaffen werden sollen, welche die menschliche Person

zur Vollkommenheit führen. Wir müssen bedenken, daß die soziale



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 271

Ordnung im Systemdenken beinahe das ganze Erbe der Sozialdoktrin
übernehmen muß mit Ausnahme dessen, was nach dem Freiheitsprinzip
in die wirtschaftliche und in die politische Ordnung abfällt. Der
weitgespannte gesellschaftliche Bereich entläßt also aufgrund des
Systemdenkens einzig jene gesellschaftlichen Kooperationen in die wirtschaftliche

Ordnung, welche die gemäß dem Konkurrenzprinzip veranstaltete
Güterversorgung betreffen. Die soziale Ordnung ist demnach sehr

umfangreich. Die den Staat angehenden Obliegenheiten in diesem Sektor
lassen sich durch folgende Begriffe andeuten : Gesellschaftspolitik,
Kulturpolitik, Bevölkerungspolitik, Sozialreform, Sozialpolitik.

An sich besagen Gesellschaftspolitik und Sozialpolitik rein terminologisch

dasselbe. Sachlich wird aber etwas grundsätzlich verschiedenes

damit bezeichnet. Die Gesellschaftspolitik ist die universalste
gesellschaftliche Planung. Sie ist demnach eine Forderung der Gesellschaftsdoktrin.

Die Sozialpolitik aber ergibt sich erst auf dem Boden des

Gesellschaftssystems, d. h. jenes Gesellschaftssystems, das die freie Initiative
im Raum der Güterversorgung zum Grundgesetz der Produktion und
der Verteilung macht.

Das Gültige am neoliberalen Begriff der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Diese streng formal logische Sicht der Wirtschafts- und Sozialpolitik
entspricht voll und ganz dem Systemdenken, allerdings in seiner
isolierten Form. Aber man wird nicht ohne weiteres den Stab über ein
solches Denken brechen dürfen, da hier immerhin Ernst gemacht wird
mit der wirtschaftlichen Ordnung, so wie diese sich aus dem Systemwert

der Freiheit ergibt. Wollte man dieser wirtschaftlichen Ordnung,
d. h. also der reinen Wirtschaft jede Wirklichkeit abstreiten, dann würde

man überhaupt den Ausgangspunkt, von dem aus man in dieses

wirtschaftliche Denken eingedrungen ist, nämlich die menschliche Natur,
so wie sie leibt und lebt, als etwas Unwirkliches bezeichnen.

Und dennoch müssen wir uns fragen, ob diese reine Wirtschaft,
d. h. also die wirtschaftliche Ordnung, wie sie sich aus dem reinen

Systemdenken ergibt, ausreicht, um ein genügendes Feld für eine

Wirtschaftspolitik abzugeben, oder ob es nicht vielmehr dringend notwendig
ist, sich auch noch auf dem Boden des Systems daran zu erinnern, daß

auf höchster Ebene, nämlich in der Gesellschaftsdoktrin, die wirtschaftliche

Kooperation von der sozialen nicht trennbar ist. Um zu verhindern,

daß nun auf einmal das Systemdenken außer Kurs gesetzt,



272 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

daß also plötzlich die Aufgabe der wirtschaftlichen Ordnung
(Leistungssteigerung in gegenseitiger Konkurrenz) für null und nichtig
erklärt werde, hat der Neoliberalismus die Sozialpolitik genau nach
den Gesetzen der reinen wirtschaftlichen Ordnung abgesteckt. Dabei
lag es ihm fern, die soziale Heimat der Güterversorgung abzustreiten.
Er nahm daher ohne weiteres Belastungen der Wirtschaft durch soziale

und politische Daten in Kauf. Zu diesen Daten gehört z. B. auch die

Forderung des Familienlohnes. Die Wirtschaft hat als Ganzes mit diesen

Daten zurechnen. Innerhalb dieser Pfähle aber gilt ein neues Gesetz, das

Gesetz der Überwindung der Güterknappheit durch Leistungssteigerung
in Konkurrenz. Die soziale Forderung der Güterversorgung wird dabei
durch zwei Faktoren erfüllt : 1. durch die kaufkräftige Nachfrage innerhalb

der wirtschaftlichen Ordnung, 2. durch eine Neuverteilung innerhalb
der sozialen Ordnung gemäß dem Prinzip: Jedem nach seinen Bedürfnissen.

Dem Neoliberalismus von heute (im Gegensatz zum alten Liberalismus)

liegt ein Nebeneinanderhergehen von Sozialpolitik und Wirtschaftspolitik

völlig fern. Im Gegenteil hatte und hat er das größte Interesse,

daß der durch die soziale und politische Ordnung erstellte Datenkranz

die wirtschaftliche Kooperation nicht zu sehr begrenze. Und zwar
stellt er diese Forderungen gerade im Interesse einer besseren Befriedigung
der sozialen Bedürfnisse, aus der einfachen Überlegung heraus, daß

man zuerst produzieren muß, um verteilen zu können.

Von der « reinen » zur « gemischten » Wirtschaftspolitik -
Gesellschaftsstrukturierte Wirtschaftspolitik

Das Leben läßt sich nicht schematisieren. Wie das sittliche,
überhaupt ganz allgemein das persönliche Leben eines Einzelmenschen eine
Ganzheit darstellt und jedes einzelne Urteil im Sinne dieser Ganzheit

gefällt werden muß, so ist auch das soziale Leben eine Ganzheit, und
nur von hier aus lassen sich die einzelnen Ordnungen in ihrer Bedeutung
erst erkennen. Wie der Wirtschaftler, d. h. derjenige, der sich einzig und
allein um die reine Wirtschaft bekümmert, mit Recht vom Sozialpoliti-
ker verlangt, daß dieser sich nicht zu weit in die wirtschaftliche Ordnung
hineinwage, so kann auch der Sozialpolitiken der doch den großen Teil,
Und zwar den Hauptteil der gesellschaftlichen Aufgaben übernimmt, vom
Wirtschaftspolitiker erwarten, daß er sich in den Dienst jener Ordnung
stellt, von der er im Grunde seine Existenz ableitet. Gewiß soll in keiner
Weise die eminent praktische Bedeutung des gesellschaftlichen System-



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 273

wertes geleugnet oder herabgesetzt werden, anderseits aber muß man
sich doch klar darüber sein, daß der Systemwert nur funktionale Bedeutung

hat, um die Grundwerte des menschlichen Daseins in reale Münzen

zu prägen. Der Systemwert soll das Bindeglied zwischen Sozialdoktrin
und Wirklichkeit sein und so gewissermaßen den Kompromiß zwischen

den höchsten Zielen der Gesellschaft und der Wirklichkeit herstellen.

Er ist darum immer ein Kompromißwert. Bei jedem Kompromiß aber
müssen wir uns fragen, wie weit wir uns von den sittlichen - in unserem
Falle : von den sozialethischen Werten der Gesellschaftsdoktrin -
entfernen. Wir können also niemals ausschließlich im Systemwert denken.
Das hieße, eine philosophia perennis aus dem Systemdenken machen.
Das bedeutet aber praktisch : Die wirtschaftliche Ordnung, so wie sie

auf Grund des Freiheitswertes herausdestilliert worden ist, stellt wohl
eine gültige Arbeitshypothese dar, ist jedoch niemals die ganze
wirtschaftliche Wirklichkeit. In Erinnerung dessen also, daß die Wirtschaft
ursprünglich zum sozialen Leben, d. h. zur sozialen Kooperation gehört,
im Bewußtsein also, daß der Systemwert der Freiheit nur ein Instrument
sein darf, um die höchsten Gesellschaftswerte zu verwirklichen, ist jede
wirtschaftliche Entscheidung von vornherein im Hinblick auf das

gesellschaftliche Ziel, d. h. das eigentlich soziale Ziel aller Kooperation
abzuwägen. Wir müssen somit eine höhere Synthese suchen, auf welcher
sich die sogenannte reine Wirtschaftspolitik und die Sozialpolitik treffen.

In der Hauswirtschaft sind diese Dinge evident, weil dort der Systemwert

nicht diese « individualisierte » Freiheit ist wie in der staatlich
organisierten Gesellschaft. Der Familienvater steckt nicht von
vornherein die sozialen Ziele ab, um dann in einer folgenden, sozusagen
isolierten Wirtschaftsentscheidung das zu realisieren, was noch übrig bleibt.
Vielmehr wird er von vornherein gegenseitig wirtschaftliche Möglichkeiten

und soziale, d. h. Familienziele abwägen, um ein echtes Kultururteil
und einen Kulturentscheid zu fällen. So geht er z. B. vor, wenn er die

Berufswahl seines Sohnes gemeinsam im Familienkreis überlegt.
Wenngleich infolge des Systemwertes der individuellen Freiheit

das Wirtschaften in der großen Gesellschaft (Staat) im Gegensatz zur
Familie mehr nach dem Nützlichkeitsgesetz abläuft, so müssen doch

wirtschaftliche Nützlichkeitsfragen und kulturelle Zielsetzungen
gegeneinander gehalten und gemeinsam in einem einzigen Urteil und
Entscheid formuliert werden. Auf diese Weise gelangt man auf einer höheren
Ebene zur Einheit zwischen der sogenannten « reinen » Wirtschaftspolitik

und der Sozialpolitik, d. h. zur gesellschaftsstrukturierten Wirt-



274 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Schaftspolitik. Einzig auf dieser höheren Ebene ist es möglich, die

Arbeitskraft nicht mehr als eine Ware, die etwa dem Kapital gleich-
oder gar untergeordnet wäre, zu betrachten, sondern sie vielmehr als das

aufzufassen, was sie wirklich ist, nämlich Anstrengung des Menschen

im Hinblick auf die kulturellen Zielsetzungen des gesellschaftlichen
Lebens. Von hier aus läßt sich erst die Politik der Vollbeschäftigung
und der Integrierung des Arbeitnehmers in der Gesellschaft begreifen.
Von da aus ist es auch erst möglich, eine Wirtschaftspolitik zu betreiben,
welche weitgehendes Verständnis für den selbständigen Unternehmereigentümer

(den sogenannten mittelständischen Unternehmer, und zwar
nicht nur den handwerklichen, sondern vor allem auch den industriellen)
beweist10. Erst auf diesem Boden ist ein Urteil zu fällen, gemäß welchem
Maßstab die industrielle Konzentration zu begrüßen oder zurückzuweisen

ist. Vom Gesichtswinkel der reinen Wirtschaft aus würde man den

Blick stets nur in materialistischer Orientierung auf die wirtschaftliche
Produktivität richten. Man wäre nie imstande, die echt menschlichen
Konsumbedürfnisse abzuschätzen, d. h. einen Bedarf anzuerkennen, der
in der Konkurrenz nicht erstickt werden darf.

Die gesellschaftsstrukturierte Wirtschaftspolitik setzt keineswegs
das Prinzip der Produktivität außer Kurs. Es muß selbstverständlich
auch diese Wirtschaftspolitik sich darüber Rechenschaft geben, daß
der Grundsatz des Privateigentums und damit der gegenseitigen Konkurrenz

einen entscheidenden Ordnungsfaktor darstellt. Die Frage des

Familienlohnes wird darum nicht auf betrieblicher Basis gelöst werden
können. Die Familienausgleichskasse auf höchster Ebene wird nicht
außer Kraft gesetzt. Anderseits bedeutet es doch einen nicht zu
übersehenden Unterschied, ob man die Frage des Familienlohnes innerhalb
einer gesellschaftsstrukturierten Wirtschaftspolitik behandelt oder
einfach als vorgegebenes Datum in Kauf nimmt, das durch den politischen
Druck der Interessenverbände erzwungen worden ist. Daß eine solche

gesellschaftsstrukturierte Wirtschaftspolitik eine ordentliche Portion
moralischen Verhaltens in der demokratisch geeinten Gesellschaft
voraussetzt, ist klar und sei nur beiläufig erwähnt.

10 Vgl. hierzu : Der Mittelstand in der Wirtschaftsordnung heute. Die Akten
des internationalen Mittelstandskongresses von Madrid, hrsg. von A. F. Utz.
Sammlung Politeia Bd. XXI, Heidelberg 1958, F. H. Kerle-Verlag. Wie der Kongreß
bewiesen hat, führen auch rein wirtschaftliche Überlegungen zur Befürwortung
des mittelständischen Betriebs. Jedoch kommt man dabei kaum weiter als bis
zum Handwerksbetrieb.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 275

V. Die gesellschaftliche Ordnung im Rahmen des Gesellschaftssystems

Die gesellschaftliche Ordnung ist viel weniger als die wirtschaftliche
eine reine Arbeitsmethode. Sie ist es nur dort, wo sie ihr ursprüngliches
Betätigungsfeld an die wirtschaftliche Ordnung abgetreten hat, d. h.

dort, wo die reine Wirtschaft ihre unabweisbare Forderung der Produktivität

stellt.

Das Prinzip der Freiheit im sozialen Sektor

Die Freiheit ist an sich eine Eigenheit der menschlichen Person
und gehört darum in den höchsten Bereich der Sozialdoktrin. Dennoch
ist auf dieser Ebene noch nichts über das Ausmaß und die Entfaltung
der persönlichen und individuellen Freiheit ausgesagt. Der Mensch
erscheint voll und ganz als an die sittlichen Werte gebunden, die nicht
nur individuelle, sondern auch soziale Werte sind. Zwar wird dem
einzelnen volle Freiheit gewährt dort, wo er sich im Sinne des echten, an
der menschlichen Natur gemessenen Gemeinwohls bewegt. Dennoch
bleibt immer noch offen, wer diese Natur auslegt und in Form von sozialen

Normen der Gesellschaft verkündet. Da keine Gesellschaft ohne

Autorität bestehen kann, erhebt sich die Frage, wer zuerst handelt :

die Gesellschaftsglieder oder die Autorität. Das Problem, wem man die

Initiative in der Organisation der Gesellschaft überlassen soll, wird
innerhalb der Sozialdoktrin noch nicht gelöst.

Diese Frage wird erst durch den gesellschaftlichen Systemwert
entschieden. Die Freiheit des einzelnen erhält den Vortritt. Ihr traut man
zunächst die Entscheidung zu. Darum die Akzentuierung des sogen.

Subsidiaritätsprinzips. In der Formulierung der Doktrin besagt dieses

Prinzip eigentlich nur, daß die Autorität das Gute nicht unterdrücken
dürfe, das der einzelne aus freien Stücken zum Wohle der Gesamtheit

zu tun gewillt ist11. Auf dem Boden des Systems aber verlangt das

Subsidiaritätsprinzip, daß der Autoritätsträger überhaupt erst dort
Gebrauch von der Führungs- und Gesetzesgewalt machen darf, wo die

individuelle Initiative versagen würde. Man achte wohl auf die
Akzentverschiebung : in der Doktrin wird noch offen gelassen, wer von beiden

mehr wisse, der einzelne oder der Autoritätsträger. Im System dagegen

wird dem Wissen des Autoritätsträgers zunächst mißtraut und dem Wissen

des einzelnen vertraut.

11 Vgl. A. F. Utz, Formen und Grenzen des Subsidiaritätsprinzips, Sammlung

Politeia Bd. IX, Heidelberg 1956, F. H. Kerle-Verlag.



276 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Durch die Betonung der Freiheit erhält die soziale Ordnung ihre
Prägung, ist überhaupt erst « soziale Ordnung » im Sinne einer von den

anderen, nämlich der Wirtschaft und der Politik, unterscheidbaren

Ordnung. So wird es erst möglich, die Politik definitiv als einen eigenen,
mit gewissen eigenen Gesetzen ausgestatteten Sektor zu erkennen. Die
Freiheit, die am individuellen Werturteil nicht nur das ganz eigen-persönliche,

sondern auch das soziale Leben mißt, fordert folgende soziale

Prinzipien : Aufbau von unten nach oben, vielfältige Gruppenbildung,
Dezentralisation des gesellschaftlichen Lebens, weitgehendste Enthaltung

staatlicher Intervention u. a.

Allerdings liest man häufig - namentlich in katholischen Schriften -,
daß der Aufbau von unten eine Forderung des absoluten Naturrechts sei.

Das hieße, daß diese Norm in der Sozialdoktrin und nicht im
Sozialsystem beheimatet wäre.

Etwas Wahres liegt in dieser Behauptung, insofern nämlich die

natürlichen Gemeinschaften, über deren wesentliche Gestaltung der
Mensch keine Befugnis hat, wie Ehe und Familie, von vornherein als

juristische Einheiten einen eigenen Platz im Gesellschaftsgefüge
verlangen. Der Rückgriff auf das absolute Naturrecht ist aber nicht so

schlüssig, wenn man an die freien Gemeinschaften denkt, die mehr einem
Nützlichkeitstrieb als einem ewigen sozialen Sittengesetz ihr Dasein

und ihre Formung verdanken. Hier hilft nur der Systemwert der Freiheit,

um die Logik herzustellen.

Bedenken gegen die Dezentralisierung

Gegen das Prinzip der Streuung, der Dezentralisation, der
Auflösung in Vielheiten können allerdings nicht geringfügige Einwände
erhoben werden. Erdrückt die größere Gemeinschaft notwendigerweise
den einzelnen oder die kleinere Gemeinschaft Vermachtung und
Unterdrückung gibt es in zahlreichen Mengen gerade in kleineren Gruppen.
Unter vielen Gesichtspunkten ist in der Großstadt das Leben für den

einzelnen erträglicher und angenehmer als in einer Dorfgemeinde. Der
soziale Friede ist gerade in kleineren Gemeinden ein Problem. Der
Zusammenschluß auf umfassenderer Ebene bietet sehr oft wirksamere
soziale Leistungen als in der Verzettelung. Man braucht nur an die

Altersversicherung zu denken. Gerade hier scheint das « prinzipielle »

Festhalten an der Streuung auf die Dauer zur spießbürgerlichen Klein-
krämerei zu werden.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 277

Unter dem großen Fragezeichen steht nicht zuletzt auch die

Befürwortung der weitgehenden Streuung des selbständigen Unternehmertums.

Dort, wo der selbständige Unternehmer eine von den Großbetrieben

nicht erreichbare Produktivität aufweist, ist das Problem vom
wirtschaftlichen Gesichtspunkt aus gelöst. Es bedarf also nicht der
Ableitung von einem sogenannten sozialen Prinzip. Würde man die
mittelständische Wirtschaftspolitik einfach nach dem Grundsatz der
produktivitätsbestimmten Betriebsgröße einrichten, dann bräuchte man davon

überhaupt nicht zu reden. Das ist ja auch der Grund, warum die
neoliberale Wirtschaftspolitik, die ganz vom wirtschaftlichen Denken im
Sinne der « wirtschaftlichen Ordnung » herkommt, nicht versteht, wie

man auf den Gedanken kommen kann, eine Unternehmensform zu

proklamieren, die ihre tiefste Begründung in einem anderen Bereich
als dem der reinen Wirtschaft hat. Man ist gerne bereit, eine gewisse

an sozialen Forderungen gemessene Einkommenspolitik in Kauf zu
nehmen. Wie aber soll die Produktion selbst einem « sinnfremden »

Element unterworfen werden Tatsächlich ist der Gedanke des freien
Unternehmers (einzig in diesem Sinne ist der « Mittelstand » in der
Wirtschaft ein echtes Anliegen) nur von der sozialen Wertordnung her

begreifbar.

Trotz allem: Streuung der individuellen Freiheiten

Um diese ohne Zweifel schwerwiegenden Bedenken gegen das

Aufbauprinzip der sozialen Ordnung, das, wie man sieht, unüberschaubare

Konsequenzen auf die Wirtschafts- und Sozialpolitik hat, zu beheben,

muß man sich über den Sinn des Systemwertes der Freiheit klar sein.

Die Freiheit wurde zum Systemwert gewählt, um in der Praxis eine

weitgehende Identifikation herzustellen zwischen dem, was der Einzelmensch
für sich als Individuum als seine wirtschaftliche, kulturelle und auch

sittliche Vollkommenheit anstrebt, und dem, was die Gemeinschaft als

Ganzes fördert. Und zwar geht es dabei mehr darum, die Belange der
Gemeinschaft von den vielen Einzelnen her zu sehen, als etwa die vielen
Einzelnen vom Ganzen her, wie es eigentlich ursprünglich im Sinne des

Gemeinwohls läge. Aber wir müssen nun einmal jenen Weg wählen, der

einigermaßen den unausrottbaren menschlichen Neigungen Rechnung

trägt, denen gemäß der Mensch leichter und zuverlässiger um seine

eigenen Anliegen besorgt ist als um das fernliegende Gemeinwohl. In
der Organisation unseres Gemeinschaftslebens ist ebenfalls zu beachten,



278 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

daß wir keinen « natürlichen » Chef haben, der mit « Vater »- oder «

Mutterinstinkt » wüßte und täte, was dem echten Gemeinwohl dient, und

peinlich jeden Autoritätsmißbrauch miede. Das Anliegen des Systemwertes

« Freiheit » ist also nicht, die große Organisation um jeden Preis

abzuriegeln, sondern vielmehr, die reichen menschlichen, besonders die
sittlichen Werte des Individuums zu mobilisieren, um so die individuelle
Verantwortung zu einem brauchbaren Baustein im Ganzen zu machen.

Natürlich bleibt jene unabänderliche Norm, die zum Grundbestand der
Gesellschaftsdoktrin gehört, bestehen : der Mensch ist, soweit er sozial

ist, dem Ganzen verpflichtet und unterworfen und nicht umgekehrt12.
Die Unterordnung unter die soziale Autorität bleibt darum dort ein
unabänderliches Erfordernis, wo offenkundige Ungerechtigkeiten das

Gemeinschaftsleben stören und nur durch höheren Eingriff beseitigt
werden können.

Das also ist der Geist der Freiheit, in welchem die Gesellschaft

aufgebaut wird. Es wird nicht danach gefragt, ob der Einzelmensch in
einer größeren oder in einer kleineren Gruppe « angenehmer », « konfortab-
ler », « reicher » und « unbesorgter » lebe, sondern auf welche Weise er
seine persönliche Freiheit in ihrer ganzen sittlichen Würde am besten

zur Geltung bringen kann.
Unter diesem Gesichtswinkel mag es manchmal gleichgültig sein,

ob man sich für eine Organisation im Großen oder Kleinen entscheidet.

Dort aber, wo höchstpersönliche, nämlich kulturelle und vor allem

sittliche Werte (wie z. B. auch in der Berufswahl) auf dem Spiele stehen,
wird man den Vorrang stets dem einzelnen und der kleineren Gruppe
geben müssen.

Dieser Grund spricht aber ebenso eindringlich für die Erhaltung
eines weitgestreuten selbständigen Unternehmertums, da zu guter Letzt
auch die Wirtschaft (und vielleicht gerade sie) in einer wenigstens
annähernden Weise die Grundlage für eine geordnete Gesellschaft abgeben
muß. Die Abgrenzung der produktivitätsbestimmten Betriebsgröße
geschieht also endgültig nicht in jener Wirtschaftspolitik, die nach der
« reinen » Wirtschaft ausgerichtet ist, sondern vielmehr in jener, die

gesellschaftspolitische Normen miteinschließt. Diese Aufgabe ist
allerdings nicht so glatt zu lösen, wie jene der « reinen » Wirtschaftspolitik.
Man hat zunächst das Anliegen der Produktivität fest ins Auge zu fassen,

dann aber zugleich den Gegenwert zu vergleichen, den es auf sozialer

12 Vgl. A. F. Utz, Sozialethik, Kap. 6.



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 279

Ebene zu erhalten gilt, im Bewußtsein, daß eine geordnete Gesellschaft

zugleich auch der beste Garant für eine ruhige wirtschaftliche
Entwicklung ist. Kurzum, es handelt sich um einen Wertvergleich und

um eine Wertabwägung, welche die Wirtschaftspolitik zugleich auch zu
einem sittlichen, nicht nur technisch-wirtschaftlichen Entscheid macht.

Die Gesellschaftsphilosophie des Neoliberalismus

Der Neoliberalismus hat sich in neuester Zeit um eine eigene
Gesellschaftslehre bemüht. Er entwickelte hierbei etwa die Ideen der Freiheit,
wie sie soeben dargelegt worden sind, mit dem einen Unterschied
allerdings, daß die der Gemeinschaft vorgängige individuelle Freiheit im
Sinne einer Doktrin, nicht eines Systems hingestellt wurde. Das bedeutet
aber soviel wie Wertmonismus, d. h. Anerkennung nur eines einzigen
sozialen Wertes, nämlich der Freiheit. Daher rührt dann auch das

Unvermögen des Neoliberalismus, die wirtschaftliche und die soziale

Ordnung miteinander zu einer höheren Einheit zu verbinden. Hier liegen
die tiefsten Wurzeln, die den Neoliberalismus mit dem alten Liberalismus
verbinden, von hier aus erklärt sich das Unvermögen des Neoliberalismus,

eine Wirtschaftspolitik im Sinne des vielgestreuten selbständigen
Unternehmertums zu betreiben. Gerade die Stellungnahme zum
selbständigen Unternehmer bedeutet einen Prüfstein für die Doktrin, zu der

man sich bekennt. Im übrigen ist der Neoliberalismus so tief im
Individualismus und Nominalismus verwurzelt, daß er allerhöchstens indi-
vidualethisch, nie aber sozialethisch zu denken vermag. Er wird darum
den Weg zu einer gesellschaftsstrukturierten Wirtschaftspolitik nur
finden, wenn er eine philosophische Wendung um hundertachtzig Grad

vornimmt. Ob die Neoliberalen zu dieser Selbstaufgabe je bereit sein

werden

VI. Die politische Ordnung

Das Wesen der Politik

Für Aristoteles war das Problem der Politik erschöpft in der Frage
nach dem Zweck und Ziel, dem die Macht zu dienen hat. Die politische
Macht wurde als die wirksame Kraft angesehen, welche alle Glieder der
Gesellschaft auf das gemeinsame Ziel hinordnet. Darum wurde die
Gesetzgebung als spezifische Wirkung der politischen Macht bezeichnet.



280 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

Besieht man sich einmal diese Konzeption der Politik näher, dann
wird man als politische Handlungen jene Handlungen bezeichnen müssen,

welche vom Machtträger der societas perfecta ausgehen. An dieser

Konzeption der Politik wird man nicht rütteln können, solange man
damit einig geht, daß das Philosophieren über die hohen Werte des

Gemeinschaftslebens trotz der Abstraktion sinnvolle und gültige Aussagen über
den Staat zu machen imstande ist. Es wird allerdings auf dieser hohen
Ebene noch nicht danach gefragt, wer der reale Träger der Gewalt sein

soll, d. h. wie man es zu bewerkstelligen hat, daß die Gewalt
sinnentsprechend gebraucht und nicht mißbraucht werde. Versteht man Politik
im aristotelischen Sinne, dann muß man die gesamte Tätigkeit der
Regierung, also die Wirtschaftspolitik, die Sozialpolitik, die Kulturpolitik
usw. des Staates als politische Handlungen bezeichnen.

Solange wir unter solch allgemeinem Gesichtspunkt das Problem
der politischen Machtausübung betrachten, verbleiben wir immer noch
auf dem Boden der Gesellschaftsdoktrin. Hier steht die Forderung, daß

die Macht sich nach dem Gesellschaftsziel auszurichten hat. Ihre Grenzen

sind durch das Objekt vorbestimmt, welches der staatlichen
Gemeinschaft Inhalt und Dasein verleiht. Die staatliche Macht schafft
nicht die politische Gemeinschaft, sondern ist eine Wesensnotwendigkeit

des bereits konstituierten staatlichen Gemeinwesens.

Mit einer solchen Betrachtung der politischen Macht befindet man
sich aber noch in keiner Weise in jenem Bereich, den wir heute mit
politischer Ordnung bezeichnen. Es wäre schlimm, wenn die Wirtschaftsund

Sozialpolitik eine Frage der « Politik » wäre. Leider ist sie das, wenn
es dem Wahlkampf zugeht. Die Wirtschafts- und Sozialpolitik ist zwar
immer eine Handlung des staatlichen Ganzen. Sie dürfte aber nie eine

politische Aktion sein. Wer zwischen staatlicher Handlung (d. h. politischer

Handlung im aristotelischen Sinne) und eigentlich politischer
Handlung (im modernen Sinne) unterscheiden kann, dem geht es ohne

weiteres auf, daß all das, was einstens Aristoteles in der Staatsphilosophie

behandelt hat und was wir sehr oft unter Staatslehre begreifen,

eigentlich in den sozialen Raum gehört, nämlich zum Thema : der Staat
als umfassendste Gesellschaft. Politik im modernen Sinne ist erst

begreiflich, wenn man im System der Freiheit denkt und die staatliche Macht
als einen irgendwie dem freien Spiel der Kräfte überantworteten Gegenstand

auffaßt. Das Wort vom « freien Spiel » könnte wohl aufreizend wirken,
da es doch gerade in der politischen Ordnung um etwas geht, was das

Gemeinwohl sichern und endgültig festigen soll, nämlich eben um die



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 281

staatliche Macht. Anderseits verlangt aber der Systemwert, daß die

individuelle Freiheit dem geringsten Risiko ausgesetzt werde. Wenn

irgendwo, dann kommt man also auf Grund des Systemwertes gerade
im Bereich der politischen Macht zur Forderung der Aufteilung und
Aufspaltung. Aufteilung soll heißen : möglichst viele haben ein Anrecht
auf Teilnahme an der politischen Macht, Aufspaltung : die Gewalt selbst
soll weitmöglichst in Bereiche aufgegliedert werden (legislative, exekutive,

richterliche Gewalt).

Der Liberalismus auf politischer Ebene

Die politische Ordnung, sofern sie rein formal gesehen wird,
begreift also nicht mehr die Maßnahmen im Hinblick auf die Erreichung
des Gemeinschaftszieles in sich. Diese sind sozialer Natur. Die Politik
ist somit einzig das Kräftespiel in der Machtverteilung. Nimmt man
nun diese Ordnung parallel zur wirtschaftlichen so blutig ernst, daß man
in ihr ein mehr oder weniger in sich abgeschlossenes gesellschaftliches
Wirkungsfeld erkennt, dann wird man auch hier nichts anderes mehr

tun können, als die Spielregeln säuberlich und peinlichst genau
aufzustellen und den Motor in Gang zu bringen. Es bedarf dann nur noch einer

tüchtigen politischen Technik, wie ähnlich im wirtschaftlichen Sektor

vom Liberalismus einzig die Befreiung des Wettbewerbs von allen
« wirtschaftlichen » Fesseln ins Auge gefaßt wird.

Während in der Wirtschaftswissenschaft der Liberalismus langsam
zu Ende geht, scheint er sich in den politischen Wissenschaften neu
eingenistet zu haben. Es hat sich z. B. eingebürgert, die « pressure groups »,

die aus der wirtschaftlichen oder sozialen Ordnung in die Politik
aufgestiegen sind, diskussionslos als ein politisches Phänomen in Kauf zu
nehmen. In der Tat hat vom historischen Standpunkt aus jede Kraft,
die sich um die politische Macht bemüht oder sich in ihr auswirkt,
politische Signatur. Die positive Wissenschaft der Politik kann sich

sogar rühmen, nicht abstrakt, sondern lebensvoll mit den politischen
Phänomenen umzugehen, da sie jedweden Machtträger, ob wirtschaftlicher

oder sozialer Natur, in ihr Register aufzunehmen versteht, wenn
immer er sich auf höchster Ebene des Staates zum Kampfe meldet.

Die Tatsache, daß wirtschaftliche und soziale Verbände als
normale politische Kräfte auftauchen können, scheint allerdings ein Zeugnis

für eine antiliberale Haltung zu sein. Wir haben bei der Besprechung
der wirtschaftlichen Ordnung gesehen, daß der Liberalist sich bemüht

19



282 Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

alle nicht wirtschaftlichen Überlegungen aus der Wirtschaft auszuscheiden.

Die Positivisten in den politischen Wissenschaften können sich also

offenbar dagegen verwahren, als liberal getadelt zu werden, da sie alle
Kräfte zulassen, woher sie auch immer kommen mögen.

Doch liegt diese Auffassung der Politik ganz in der Konsequenz
des Liberalismus. Denn die politische Macht ist die letzte aller Kräfte,
die sich im gesellschaftlichen Leben einsetzen. Dort muß sich demnach
alles treffen, was sich irgendwie auf dem Wege über die oberste Gewalt
durchsetzen will. Die wirtschaftlichen Mächte sind auf dieser Ebene
nicht mehr spezifisch wirtschaftliche, sondern eben politische Kräfte.
Zu guter Letzt sind es also doch nur anonyme Mächte, die sich im
entscheidendsten aller Kämpfe messen. Die politische Ordnung ist in diesem
Denken ebenso von der höchsten Gesellschaftsdoktrin abgespalten worden

wie die wirtschaftliche Ordnung im liberalen Denken. Das ist die

Signatur des politischen Liberalismus.

Die « wirkliche » Politik

Die echte Lösung des politischen Problems hängt davon ab, wie
es gelingt, durch das Spiel der Kräfte die gesellschaftlichen Werte in der
freien staatlich geeinten Gemeinschaft zu garantieren. Wir haben uns
auch hier wiederum darüber Rechenschaft zu geben, daß die politische
Ordnung ebenfalls nur einen Arbeitstitel, d. h. einen Ausschnitt unseres
sozialen Werturteils bedeutet. Wie können die vielen politischen
Subjekte in einer den Gesellschaftsformen entsprechenden Weise zur
Geltung kommen, wobei im Zweifelsfall stets die individuelle Freiheit den

Vorrang hat Das ist die Art der Problemstellung, wenn man nicht nur
im System, sondern zugleich in Funktion der Doktrin denkt.

Das Problem der Anwendung gesellschaftlicher Normen mittels
des Freiheitswertes wird auf politischer Ebene zu einem fast unlösbaren
Rätsel. Es ist nur lösbar dort, wo die politischen Subjekte (genannt :

das souveräne Volk) den Vertretern soviel Vertrauen schenken können,
daß die Führung für sie kein Risiko mehr ist. Es bedarf hierzu nicht
nur einer hohen Moral in der politischen Gesellschaft als Ganzem,
sondern vor allem auch in den politischen Vertretern. Wo diese doppelte
Bedingung nicht geschaffen ist, sinkt die Demokratie zur Technik herab
Und stellen sich jene verhängnisvollen Übel ein, die mit dem Namen
« Bürokratismus » zusammengefaßt sind. Gelingt es nicht, auf der
besagten moralischen Ebene eine Volksvertretung zusammenzustellen,



Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik 283

dann ist es eitel, weiter über die gesellschaftsstrnkturierte Wirtschaftspolitik

und die normengebundene Sozialpolitik zu diskutieren. Der
Liberalismus hat ohne Zweifel eine « glattere » Lösung anzubieten, insofern

er das Vorzugsrecht der individuellen Freiheit auf allen Gebieten
des gesellschaftlichen Zusammenlebens zur Doktrin erhebt. Damit hat
er ein formales Prinzip gefunden, das den Inhalt des sozialen, wirtschaftlichen

und politischen Lebens vollkommen offen läßt und der stets
wechselnden Entwicklung anheimgibt. Ob aber diese glatte Lösung wirklich
eine Lösung ist, dürfte sehr fraglich sein. Zu guter Letzt wird eben doch
immer der « Wolf » im Menschen ausbrechen, im Regierenden durch
diktatorische Maßnahmen, im Regierten durch revolutionäre
Selbstrettung.

Schlußfolgerung

Ohne ein der Gesellschaft vorgegebenes, alle menschlichen - materiellen,

kulturellen und sittlichen - Werte umfassendes Ordnungsbild
(Sozialdoktrin) ist ein ganzheitliches Verständnis der drei Ordnungen
(der wirtschaftlichen, sozialen und politischen) und damit auch eine

gesellschaftsstrukturierte Wirtschaftspolitik unmöglich. Liberalismus
und Neoliberalismus haben in Ermangelung einer echten Sozialethik
aus dem Systemwert der individuellen Freiheit eine Doktrin gemacht
und damit die drei Ordnungen verabsolutiert. Der Kommunismus hat
in utopischem Optimismus die Gesellschaftsdoktrin, die ohnehin schon

an einem verheerenden Mißverständnis des sittlichen Menschen krankt,
ohne den vermittelnden Systemwert der Freiheit in die soziale Wirklichkeit

hineingetragen. Die menschlichen Werte lassen sich nur in jener
Gesellschaftsordnung verwirklichen, in welcher die drei Ordnungen
(wirtschaftliche, soziale und politische) in relativer Eigenständigkeit
berücksichtigt, jedoch zugleich in höherer Einheit zusammengesehen
werden.


	Die philosophischen Grundlagen der Wirtschafts- und Sozialpolitik

