
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 7 (1960)

Artikel: Situationsethik bei Emil Brunner

Autor: Wiederkehr, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietrich Wiederkehr OFMCap

Situationsethik bei Emil Brunner

« Das Gebot und die Ordnungen »

Wenn der Umbruch der Zeit auch eine Erneuerung der Theologie
auslöste, konnte die der Wirklichkeit am nächsten stehende Moraltheologie

nicht unberührt bleiben. Zugleich zeigen sich hier aber auch
besonders deutlich die Gefahren und Schwierigkeiten des Umbruchs, geht
es doch um Wahrheiten, die das menschliche Handeln und Leben
entscheidend gestalten, anschauliche Wirklichkeit werden. Es ist gewiß

klug, hier nicht unbekümmert und eigenständig vorzugehen, sondern
sich umzusehen, wie andere sich mit der gleichen neuen Welt
auseinandersetzen. Aber dadurch, daß eine ganze Anzahl von Theologen ein
bestimmtes Thema, eine bestimmte Richtung wählen, ist über den

Wahrheitsgehalt noch nicht entschieden, besonders wenn die Anregung von
nichtkatholischen Denkern ausgeht. Auch ökumenische Gesinnung kann

von dieser Frage nicht dispensieren, sie verpflichtet vielmehr, auf
Gefahren und Irrwege aufmerksam zu machen. Der Um-Bruch der Zeit
kann die Kontinuität, die Tradition echter katholischer Moraltheologie
nicht aufheben durch einen Bruch mit der kirchlichen Überlieferung,
dem aktuellen Lehramt und einer Theologie, die darin nicht nur eine

äußere Norm erblickt, sondern auch in ihrem Geist und innerer Kon-
naturalität gedacht hat.

Dies gilt auch vom Werk Emil Brunners « Das Gebot und die

Ordnungen, Entwurf einer protestantisch-theologischen Ethik » (3. Aufl.,
Zürich 1939)L Nach H.-H. Schrey muß dieses Buch noch heute als

1 Die Arbeit will eine kurze Darstellung der Ethik Brunners und ihrer
Problematik bieten. Sie stützt sich nicht auf sein ganzes Schrifttum, sondern einzig
auf das oben zitierte Hauptwerk. Im Folgenden bezeichnen die eingeklammerten
Zahlen im Text die Seitenzahl dieses Buches.



140 Situationsethik bei Emil Brunner

Markstein des Neuaufbruchs in der ethisch-theologischen Besinnung
gelten. Brunner schlägt Themen an, die nach dem Krieg auch in der
katholischen Moraltheologie aufgegriffen wurden: größere Nähe zu biblischer
Theologie und Dogmatik, die allein der Moral ihren theologischen Charakter

wahren kann ; Sittlichkeit als dialogisches Verhältnis, als Ich-Du -
Begegnung zwischen Gott und Mensch; Primat der Liebe ; Betonung des

Personalen vor dem Naturhaften und Gesetzlichen. Die innere Verwandtschaft

der Probleme, erst recht die praktischen Folgerungen mahnen

zur Vorsicht : Läßt sich das Anliegen Brunners, oft auch die anklagende
Forderung gegenüber der herkömmlichen Moral, von seinen unannehmbaren

Voraussetzungen scheiden? Denn nur dann lassen sich die ebenso

unannehmbaren Folgerungen vermeiden, die inzwischen auch offiziell
von der Kirche verurteilt sind (Ansprache Papst Pius XII. am 18. April
1952 und Dekret des S. Officium vom 2. Febr. 1956). Diese Darstellung
der Situationsethik bei Emil Brunner, der abschließend noch einige
kritische Ansätze beigefügt werden, soll den katholischen Moraltheologen

veranlassen, der authentischen Moraltheologie des hl. Thomas von
Aquin, die scheinbar nicht mit solch existenzieller Dynamik aufwarten
kann, die neuen Fragen zu stellen. Er wird feststellen, daß sie keineswegs

veraltet der neuen Zeit ratlos gegenübersteht, sondern ihm die

Antwort geben kann, die das berechtigte Anliegen in Wahrheit zu wahren

weiß.

1. Natürliche Sittlichkeit

Bevor Brunner seine theologische Ethik entwirft, schickt er eine

kritische Darstellung ihrer Geschichte voraus. Er anerkennt, daß dem
Menschen die Frage nach dem Sittlichen wesentlich ist (1-6, 18), zeigt
aber aus den geschichtlichen Erfahrungen, daß diese Normen durch natürliche

Erkenntnis nicht gefunden werden können. Angesichts der
verschiedenen Religionen kann die Frage nach dem Vorhandensein eines

allgemein sittlichen Bewußtseins weder mit einem glatten Ja noch mit
einem glatten Nein beantwortet werden. Ja ist zu antworten auf die

Frage nach der Tatsache, Nein aber in Bezug auf den Inhalt, da sich

die Moralkodizes der verschiedenen Völker auch im Grundsätzlichen

widersprechen (18). Aus der innigen Verbindung von Religion und
Sittlichkeit folgt, daß es keine natürliche wahre Sittlichkeit geben kann,
sowenig es für den Sünder eine natürliche Gotteserkenntnis gibt (579);
denn wenn auch ein Gott erkannt wird, ist es ein Götze, nicht der Gott



Situationsethik bei Emil Brunner 141

des Glaubens. Die Vernunft, die dem Menschen auch nach der Sünde

bleibt, zieht Gott als rationale Größe in die Ratio hinein. Das Verhältnis

von Schöpfer und Schöpfung muß und kann nur aus der Offenbarung
und dem Glauben als personales erkannt werden (21, 39). Gut ist nicht
das der Natur Gemäße, sondern Gottes Wille (44). Wer die natürliche
Sittlichkeit zur Norm macht, begeht die Sünde, aus eigenen Kräften
gerecht zu werden, sich zu vervollkommnen (56). Wie Glaube und
Vernunft für die Erkenntnis der Wahrheit sich gegenüberstehen, so in der

Ethik das tödliche Gesetz und Gottes Gebot, sein Wille (97). Eine Ethik
auf natürlicher anthropologischer Grundlage weicht der wichtigsten
Frage aus, übersieht, daß der Mensch Sünder ist, geht gleich dazu über,
was er tun soll, ohne zu fragen, was er ist (136). Das Gottesverhältnis
hegt nicht in der Natur, sondern in der Personbeziehung von Ich-Du.
Wenn auch sein Wesen durch die Stellung der Person mitbestimmt wird,
ist der fundamentale Widerspruch doch nur aus dem Glauben erkennbar
als Isolation, Emanzipation gegen Gott und die Mitmenschen, als Ich-
Sucht und Welt-Sucht (137-138). Der Standpunkt Brunners wird noch

deutlicher, wo er sich polemisch abhebt gegen die katholische Lehre vom
Naturgesetz gemäß der Interpretation von Rom 1, 19 und 2, 14 und
der Lehre des hl. Thomas. « Lex naturae » sei ein Begriff, « der sich auf
die Fiktion einer Vernunftnatur stütze, die in Wirklichkeit eine vom
christlichen Glauben und der daraus bestimmten christlichen Anthropologie

belehrte Vernunft ist » (607). « Es zeigt sich hier die Ur-Aktion der
aristotelischen Anthropologie: die Lehre von einer allgemeinen Vernunftnatur,

die Verwechslung der Idee des A-Priori mit einer anthropologischpsychologischen

Interpretation dieser Idee » (605). Der Unterschied
zwischen absolutem und relativem Naturrecht bei Thomas schwäche ab,

was die Väter noch als Ausdruck des Gegensatzes von gottgeschaffener
und gefallener Welt verstanden hätten (605).

2. Die Rechtfertigung und ihre Bedeutung für die Ethik

Aller natürlichen Ethik ist gemeinsam das Selbstinteresse und die

Selbstgerechtigkeit des Menschen, der sich selber zu realisieren versucht.
Auch äußerliche, gute Werke können nichts daran ändern, daß er im
innersten Kern sündig ist : nicht nur die Taten, auch der Täter (57).
Im Fluch des Gesetzes erfährt sich der Mensch nicht nur als von Gott
entfernt, sondern als von ihm geschieden (59). Das Kreuz des Christus



142 Situationsethik bei Emil Brunner

stellt das wahre Gottesverhältnis wieder her (62). « Gott spricht die

Ungerechten als die Gerechten an, weil sie ihm recht sind, weil er es so

will. » Gott gibt das wahre Gottesverhältnis nicht auf dem Gesetzesweg,
sondern auf dem Gnadenweg (62). Rechtfertigung ist eine Umkehrung
der Existenz : sie wird zum Leben von Gott her, während der Widerspruch

der natürlichen Sittlichkeit darin bestand, auf Gott hin zu leben. In
der Versöhnung, im neuen Leben, ist Gott zum Menschen gekommen (63).
Glaube heißt nun, sich wiedergeboren wissen, das Leben als geschenktes
und die Gerechtigkeit als die « fremde » hinnehmen : Christus meine

Gerechtigkeit. Das Gute ist nun das, was Gott tut, nicht was der Mensch

tut (64). Der Christ hat es nun nicht mehr mit einem Gesetz zu tun,
sondern unmittelbar mit dem liebenden Gott selbst, der das Leben gibt,
nicht mehr der, der es fordert. Glauben heißt, in dieses schenkende

Wollen Gottes hineingenommen sein (65). Aber das heißt nicht, daß

Glaube eine Qualität der Seele würde, gar eine Tugend, sondern Glauben

gibt es dort, wo Gott durch den Heiligen Geist in der Seele spricht und
selbst im Ich des Menschen dem Ruf Gottes antwortet, in der Aktualität

der Entscheidung, die immer wieder dem Unglauben abgerungen
werden muß (67). Es ist nämlich zu unterscheiden zwischen dem neuen
Leben im Glauben und dem Glaubenden selbst, der immer auch ein

Nicht-glaubender, Sünder ist, für den immer noch die Forderung Gottes
besteht. Aber jetzt steht dahinter der liebende Gott. Im Glaubenden
besteht diese Dialektik fort : justus peccator, Glaube-Gesetz,
Rechtfertigung-Forderung, Liebe-Gericht, Heiligkeit Gottes-Versöhnungstat. Sie

ist aber nicht aufzulösen, sondern sie kann ausgehalten werden (68).
Die Ethik ist nur in dieser Dogmatik richtig gesehen, weil es in ihr

um Gottes Handeln an und durch den Menschen geht. Wie das Gebot,
die Wiedergeburt, Bekehrung, ist auch die Heiligung ganz allein Gottes
Werk ; dasjenige seiner Werke, das in unser eigenes äußeres Handeln
ausbricht (72). Dieser Aktualismus kommt auch in der Lehre vom
neuen Menschen zum Ausdruck (136-171). Der neue Mensch als Gottes
Werk und Gottes Forderung : « Da Gott allein gut ist, der Mensch aber

Sünder, so kommt als Subjekt des guten Handelns nur Gott selbst in
Frage, der Heilige Geist, der im Glauben den guten Willen erzeugt »

(136). Obschon sehr deutlich von Wiedergeburt die Rede ist, werden
doch aktualistische, nicht ontologische Begriffe verwendet : Glaube,
Gewissensakt, Stellung, Geschehen, Gottes Werk im Spruch, personaler

Akt, Erkennen, Gefühl, existenziell, bei-Gott-sein, in actu (145-146).
Brunner verbietet, in der Kategorie der Personalität eine sub-



Situationsethik bei Emil Brunner 143

stanzielle Kategorie zu sehen, die daraus ein Denkbares, Sachenhaftes

machte. Person ist nicht einfach da als neuer Lebenskeim, nach biologischen

Kategorien, sondern nur im Gehorsam des Glaubens (145-146).
Im Hinblick auf die Ethik ergibt sich aus dieser Lehre von der

Rechtfertigung und der Wiedergeburt eine ähnliche aktualistische
Auffassung der Lehre vom guten Handeln. Brunner sucht zwar eine

Mittelstellung zu gewinnen zwischen einer Ethik des naturhaften
Wohlgeborenseins (Aristoteles) und einer bloßen Gesinnungsethik des guten
Willens. Er bestimmt sie mit folgenden Worten : « Das Geheimnis des

Gutseins ist darum weder der Willensakt, noch die natürliche Geburt,
sondern die Wiedergeburt, die jenseits dieses Gegensatzes geschieht,
das Paradox des neuen personhaften Willens, der gutgewordenen Person.

Nicht Geburt, nicht Rasse, nicht Habitus gewordene Gewohnheit, aber
auch nicht der christliche Charakter ist Gegenstand der christlichen
Ethik, sondern die neue Person, ein göttlicher und menschlicher Zentralakt,

ein das ganze Sein des Ich betreffendes Geschehen» (147). Das

Rechtsein des Menschen ist nicht als Qualität des Menschen anzusehen,
sondern nur mit einer aktuellen Bezogenheit auf Gott anzugeben, das

Hineingenommensein in seine Menschenliebe (148). Liebe ist keine
Tugend, weil sie keine Qualität ist. « Der antike Tugendbegriff kann die

christlichen Aussagen über das Gutsein nur verderben. » Wie er auch
« die ganze mittelalterliche Moral beherrscht, macht er zum menschlichen

Besitz, was allein in der Aktualität des göttlichen Tuns seinen
Bestand hat. Durch den Tugendbegriff wird der Mensch in sich selbst

gerechtfertigt - das Gegenteil des wahren Gutseins » (149). Damit hängt
auch die Pluralität der Tugenden zusammen und die daraus fließende

Atomisierung des Guten in viele Eigenschaften (150, 588). Wenn das NT
die Tugenden doch aufgenommen hat, dann sind ihm Tugenden nur
Erscheinungsformen des einen Seins in der Liebe.

Folgerungen: Diese formale Unbestimmtheit des ethischen Subjekts
macht es unmöglich, für das Handeln des Menschen daraus eine Norm zu
gewinnen. Es wird keine innere Bestimmung gegeben, sondern einzig auf
die Beziehung zum Handeln Gottes verwiesen, wobei auch diesem Handeln

kein qualitativer Inhalt gegeben wird. Ein Effekt, ein neues Sein

im ontologischen Sinn wird nicht an die Stelle des sündigen Menschen

gesetzt. Die neue Person, der gemäß zu handeln ist, wird nur im Glauben

erkannt, und so entzieht sich auch das Handeln einer Beurteilung, umso-
mehr als darin mehr Gott als der Mensch tätig ist. Im nächsten
Abschnitt wird sich zeigen, daß nicht nur aus einer Betrachtung des Sub-



144 Situationsethik bei Emil Brunner

jekts, sondern auch der umgebenden Ordnung keine Normen oder

Prinzipien abgeleitet werden können ; vielmehr ist immer der neue,
unableitbare Akt Gottes für das Gutsein des Handelns entscheidend.

3. Schöpfung und Erlösung als Ordnungen der Sittlichkeit

Es hieße das Gute menschlich auffassen, wenn man meinte, auf die

Frage, was Gott gebiete, antworten zu können. Gottes Gebot ist sein

freies Gebieten, das an keine Vorschrift gebunden werden kann. Aber
ebenso gefährlich wie der orthodox-gesetzliche ist der schwärmerische-

antinomistische Irrtum, daß es überhaupt keine Vorschrift, kein Vorauswissen

des göttlichen Gebotes gebe (106-107). - Gottes Wille, der das

Gute ist, findet sich in seiner geschichtlichen Offenbarung als Schöpfer
und Erlöser : als Schöpfer ist er der Anfang und Grund, als Erlöser das

Ende und das Ziel (107). Die Entscheidung des Menschen wird in der

Mitte getroffen, ist doch Gottes Wille aus der Schöpfung ein anderer
als der Wille aus der Erlösung. Dieser Begriff des Guten aus der Vergangenheit

und der Zukunft ist nur für uns doppelt, nicht aber für Gott ;

für den Menschen in der Gegenwart ist er aber nur als doppelter faßbar,
in Jesus Christus handelt Gott als Schöpfer und Erlöser zugleich (107).

Gottes Wille bleibt auch in der sündigen Schöpfung aufrechterhalten,

fordert Ehrfurcht vor allen Dingen, insofern sie Gottes Kreatur
sind, Berücksichtigung ihres Standortes in der Stufenordnung der
Geschöpfe (108). Der Wille Gottes tritt uns nicht in einem Sollen entgegen,
das über dem Sein schwebt, sondern aus dem Seienden selbst heraus.

Die gegebene Gestalt ist als Ausdruck des göttlichen Willens zu erkennen,
sowohl im geschichtlichen wie im natürlichen Bereich : wir haben uns
in die Ordnimg einzuordnen (109). Weil der Standort, wo wir unsere
Entscheidung zu treffen haben, von seinem Willen und seiner Vorsehung
bestimmt ist, kommt uns aus der Welt Gottes Gebot der Stunde

entgegen (110).
Gottes Ruf will gerade dort beantwortet sein, wo er den Menschen

erreicht. Die Frage nach der Norm dieses Dienstes hat immer 2

Antworten : 1. läßt sich dies gar nicht vorwegsagen, sondern das ist stets

vom Nächsten zu hören, indem auf Gottes Gebot gehört wird. 2. Du
sollst ihm Liebe erweisen und ihm dienen. Der Mensch als Gottes Werk
ist mit der gleichen Liebe vom Menschen zu wollen, wie Gott ihn will.
Darin gibt Brunner auch der thomistischen Ethik recht, wenn sie den



Situationsethik bei Emil Brunner 145

Begriff der Angemessenheit zur Bestimmung des Guten verwendet. Ihr
Unrecht besteht darin, daß sie diese Angemessenheit dem göttlichen
Willen gegenüber verselbständigt. Gehorsam gegen das Gebot der
Schöpfung heißt zuerst, die Gesetze des dem Menschen eigentlichen
Lebens achten (192-193). Der Wille des Schöpfers begegnet nicht nur
im einzelnen Nächsten, sondern auch in den unveränderlichen
Voraussetzungen des Gemeinschaftslebens, z. B. im Aufeinanderangewiesen-
sein der Geschlechter. Dies gilt auch dann noch, wenn solche Ordnungen
erst durch die Sünde nötig geworden sind, um das Gemeinschaftsleben

überhaupt zu ermöglichen, so z.B. der Staat (194-197). Das Gebot des

Schöpfers fordert : Annehmen » (197)
Dieser These steht aber die Antithese gegenüber. Mit der Gottge-

schaffenheit der Welt wird auch ihre Sündigkeit erkannt, der Wille Gottes

tritt uns nur indirekt, gebrochen aus dieser Schöpfung entgegen.
Gott will das Wirkliche, insofern es seine Schöpfung ist ; er will es nicht,
sofern es durch die Sünde verkehrt ist. Auch abgesehen von der Sünde

ist die Welt auf ein Ziel hin, auf Vollendung hin geschaffen. Gottes Wille
ist darum mit der jetzigen Welt nicht identisch, bedeutet ein NEIN.
Keine gegebene Wirklichkeit ist als solche Gottes Ordnung und Gebot.
Zum Konservativismus hinzu muß das Revolutionäre des christlichen
Ethos hinzutreten (110-112). Gegenüber dem Nächsten fordert dieser

Wille, etwas Neues zu schaffen, den Dienst an seiner ewigen göttlichen
Bestimmung. Der Wille Gottes lautet darum nicht nur : Annehmen
sondern auch Widerstreben und Protest (199-202).

Die Synthese dieser gegensätzlichen Einstellung darf nicht in einer

Neutralisierung gesucht werden. Der Glaube an den Schöpfer weist uns
die vorgegebene Wirklichkeit an, der Glaube an den Erlöser dagegen
die Richtung und das Ziel. Die einzige Verbindung ist von der Erlösung
in Christus aus zu erkennen, in der Liebe als der einzig möglichen
Verbindung von Konservativismus und Revolution. Wo nun entweder
angegriffen, gerüttelt werden soll, und wo es zu bewahren gilt, ist gesetzlich

nicht zu sagen (113-115). Gottes Gebot fordert gleichzeitig in
verschiedener Weise : Einfügung und Protest, Annahme des Gegebenen
und Widerstreben. Der Glaubende wird bald erhalten, bald protestieren
und Neues fordern. An sich ist der Gehorsam weder konservativ, wie
die Welt konservativ ist, noch radikal oder revolutionär wie die Welt
revolutionär ist, sondern als konservativ und als revolutionär begründet
in dem einen unveränderlichen Willen des Schöpfers und Erlösers.

Es gibt in der Schöpfungsordnung Gefäße, die dem Inhalt der Liebe



146 Situationsethik bei Emil Brunner

widersprechen, dann muß der Inhalt das Gefäß der Ordnung zerbrechen
und sprengen (202-203). So werden nach Brunner die beiden Extreme
vermieden : die schlimme Gesetzüchkeit der Ordnungsmänner, und die
noch schlimmere der gesetzlosen Schwarmgeisterei (203).

Folgerungen: Wir stellen in der objektiven Wirklichkeit der Schöpfung

und Erlösung eine ähnliche Spannung fest wie in der Betrachtung
der Rechtfertigung, der Beschreibung des ethischen Subjekts : gerechtfertigt

und doch Sünder. In der Schöpfung entspricht jenem Gegensatz
der von Gesetz und Gebot, von Gottes Willen in der Schöpfung, der
doch nur Gesetz und nicht der eigentliche Wille, sein Gebot ist. Wie beim

Subjekt Rechtfertigung und Sündhaftigkeit zugleich ausgesagt werden,
wird auch der eine Akt des Menschen zugleich sündig und gut, im Gehorsam

des Glaubens und der Erfüllung des Willens Gottes. « Es gibt keinen
andern Dienst für Gott als den des sündigen Menschen in der sündigen
Wirklichkeit. Durch den Gehorsam gegen den Ruf ist dieser an sich sündige

Dienst in der an sich sündigen Wirklichkeit geheiligt » (183, 185).

4. Gesetz und Gebot

Der Hauptakzent der biblischen Ethik muß nicht in der Abwehr
der Gesetzlosigkeit, sondern der Gesetzlichkeit gesehen werden. Paulus

will in seiner Polemik herausstellen, das nur das gut ist, was Gott tut,
daß der Mensch nicht durch eigenes Tun, sondern nur durch Gottes
Handeln gerechtfertigt ist. Das Gesetz verführt den Menschen zum
Glauben, er könne es erfüllen, zu einer falschen Selbständigkeit, sich

vor Gott als gleichwertigen Partner zu stellen. Durch die Auflösung in
einzelne, scheinbar erfüllte Gesetze täuscht das Gesetz den Menschen

über seine Schuldhaftigkeit hinweg (58-59). Es macht es auch unmöglich,
dem Mitmenschen persönlich zu begegnen, tritt es doch als Abstraktum,
Prinzip dazwischen (60). Weil aus dem Gesetz das Sollen spricht, kann
es gerade nicht das Gute sein. Sollen ist Knechtschaft. Im Gesetz
erfährt der Mensch die Zerstörung der ursprünglichen Einheit mit Gott.
Gesetz ist der Wille Gottes, wie ihn der Sünder noch sehen kann (61-62).

Über den Sinn des Gesetzes hat Brunner ein eigenes Kapitel,
zusammengefaßt in dem Satz, den wir nachher an seinen Ausführungen
erläutern werden : Das göttliche Gebot setzt Gesetz in einem dreifachen
Sinn voraus : als Lex, welcher der schlichte Gehorsam in Legalität
entspricht, als das radikale Gesetz, das zur Buße führt, und als Weisung
für den Glauben (123).



Situationsethik bei Emil Brunner 147

a) Lex als Wort der Zucht : Der Mensch lebt immer in Ordnungen,
als Glied eines Ganzen, des Volkes oder der Menschheit. Auch als
Glaubender bleibt er davon bestimmt und geformt : Naturgesetze, soziale

Gewohnheiten, Rechtsgewohnheiten, Moralregeln : zusammengefaßt als

Lex (124). Dennoch läßt der Zwang dieser Regeln sich nicht vermeiden,
soll das Zusammenleben nicht unmöglich werden. Im gegenwärtigen
sündigen Zustand der Schöpfung ist Gesetz notwendig, als gröbere
Ordnung und Rahmen für ein gottgefälliges Leben. Aber Gesetz ist
nicht nur vom Menschen her notwendig, sondern auch von Gott als

Aufgabe gegeben (125).

b) Gesetz, Wort der Buße. Die Lex ist nicht Gottes Wille selber,
aber sie steht unter seinem Gebot : mit dem Gesetz will Gott das Leben
in der sündigen Welt möglich machen und erhalten. Die Lex drückt
nicht aus, was Gott will, und doch hat ihr der Glaubende zu gehorchen :

indirekt, bedingt, unter Vorbehalt. Wenn auch das Gesetz an sich grob
und sündig ist, ist doch der Grund, warum es das Gesetz gibt, Gottes
Liebe. Um ihretwillen wird das Gesetz beachtet. Nie aber kann das
Gesetz den Gehorsam, die Gott geschuldete Ehre erhalten (126). Auch das

Gebot der Bibel ist zum Gesetz zu zählen : wenn der Glaube die
Gesetzlichkeit verneint, meint er nicht eine Überspringung, sondern eine

Durchbrechung des Gesetzes, wie die Frucht des Glaubens die Schale
durchbrechen muß. Darum kann weder ein allfälliges Naturgesetz, noch das

Gesetz des Moses, oder die als Gesetz verstandene Bergpredigt einen

eindeutigen Begriff vom Gesetz Gottes abgeben. Das wahrhaft Gute
kann nicht im Gehorsam gegen ein Gesetz getan werden (127-128).

Sogar das Liebesgesetz, - wenn das Gebot als Gesetz verstanden wird -
lenkt uns von Gott ab, wird der Gehorsam Legalität. Wenn einmal etwas
als Gottes Gebot erkannt ist, kommt ein Rechtsverhalten nicht mehr
in Frage : Gott will nicht nur diese oder jene Tat, sondern den ganzen
Menschen, sein Herz, die Person in ihrer Totalität, unbedingt und ungeteilt

(129). Eine Ganzhingabe vermag der Mensch aber aus sich nicht zu
leisten, eine Verwechslung des Gehorsams mit der Gesetzlichkeit täuscht
ihn darüber hinweg. Er flieht in eine bürgerliche Gerechtigkeit und löst
den absoluten Anspruch in erfüllbare Teilforderungen auf. Die gleiche
Verzweiflung kann aber auch heilsam sein : durch das daraus sich

ergebende Zugeständnis des Nicht-könnens, durch die Erkenntnis der
Gnade Gottes. Vor Gott erkennt der Mensch, daß Gott es auch war,
der ihn unter das Gericht des Gesetzes stellte, nicht in einem immanenten
dialektischen Prozeß, sondern durch seine freie Tat (130-131). Nur in



148 Situationsethik bei Emil Brunner

der völligen Verzweiflung am Können des Gesetzlich-Guten vollzieht
sich die Gnade. Gott will diesen diakritischen Punkt, die Erkenntnis der
Sünde. Das Gesetz ist Gottes Wille, nicht sein eigentlicher, sondern sein
fremder : wie ihn der Sünder verstehen soll. Ohne das Gesetz keine
Erkenntnis der Gnade (131).

c) Gesetz als Weisung : Darüber hinaus hat aber das Gebot als
Gesetz auch für den Glauben noch seine Bedeutung : nicht nur insofern er
immer ein Nichtglaubender bleibt, sondern als Weisung : was das
Seinin-Christus für sein Handeln bedeute. Der Heilige Geist spricht durch das

Wort : Gesetz und Geist (132). Denn die Genialität der Liebe ist selten
und gering, die erkennt und tut, was die Liebe gebietet. Gebote der Bibel
und Überlegungen der Ethik sind für die meisten unentbehrlich. Aber
dieses weisende Gesetz ist nicht mehr dasselbe. Die Gebote und Verbote
sind nicht mehr isoliert, sondern bezogen auf das Gebot der Liebe.
Der Glaubende kann selber Gesetze ableiten auf bestimmte Fälle, nicht
im Sinn einer Kasuistik, sondern nur als Bestimmung und Wegweisung
für den konkreten FaU. Vielleicht muß er in der Entscheidung anders

handeln. Aber er hat in diesem Allgemeinen, Vorauswißbaren doch eine

Hilfe und Richtung, daß er dann wirklich der Liebe entsprechend handle
(133-134).

Der Unterschied von Gesetz und Gebot wird von Brunner kurz
zusammengefaßt (vgl. auch das Kapitel über Liebe, Schöpfung und
Erlösung, wo der Inhalt des Gebotes näher bestimmt wird). Gottes Wort
ist das Gebot, insofern es unsern Willen angeht, in dem er sich uns
schenkt und zugleich für sich in Anspruch nimmt und beruft : wir können

glauben, das ist das erste Wort, das Gnadenwort ; wir sollen glauben,
das zweite : das Gebot. Davon unterscheidet sich das Gesetz : Alle
können das Gesetz hören, das Gebot aber nur der, zu dem Gott selbst
das Wort spricht im Glauben. Das Gesetz als Inhalt ist von der Gnade

gelöst, das Gebot ist zu verstehen als Anrede des gnädig schenkenden

Gottes. Das Gebot kann man darum nicht im Voraus wissen (97). -
Obwohl Gottes Gnadenwort und Gebot einerseits, der Glaube und der
Gehorsam des Menschen anderseits zusammengehören und unzertrennlich
sind, sind sie doch zu unterscheiden. Gnadenzusage und Glaube beziehen

sich auf mein Sein, wie es ohne mein Zutun bestimmt ist. Gebot und
Gehorsam beziehen sich auf dasselbe Sein, wie es durch meinen Willen
werden soll. Glaube blickt zurück auf das Gewordene, das Gott verwirklicht

hat, der Gehorsam vorwärts, in das noch nicht Verwirklichte. Wie
Glaube und Gesetz nicht das gleiche sind, ist auch die Tat des Menschen



Situationsethik bei Emil Brunner 149

eine andere : Gehorsam des Gesetzes oder Gehorsam des Glaubens.

Durch den Glauben wird das Gesetz zum Gebot. Erst im Augenblick des

göttlichen Anrufes und meines Glaubens : vorher ist es Gesetz, und
welchen Sinn das Gebot im Augenblick annimmt, ist nicht vorauszusehen.

Das Gesetz kann nur darauf hinleiten (98).

Erst nach dieser Darlegung und Grundbegriffe Brunners ist es möglich,

seine Ablehnung der Prinzipien, der Kasuistik usw. zu verstehen,
die in seinem Verständnis der Rechtfertigung, der Schöpfungs- und

Erlösungsordnung begründet ist. Die Motivierung der Sittlichkeit auf dem

formalen Gebot der Liebe führt zu seiner Betonung des Personalen,

Freiheitlichen, das durch keine Gesetzlichkeit zu bestimmen ist. Auf
diesem Fundament - an dem auch eine Kritik anzusetzen hätte -
ergeben sich seine situationsethischen Thesen als konsequent.

5. Die Liebe als das Gebot

Das Rechtsein des Menschen ist nicht als Qualität anzugeben,
sondern nur in einer aktuellen Bezogenheit auf Gott : Stehen in der Liebe

Gottes, von Gott her dem Menschen zugewendet. Liebe ist nicht eine

Möglichkeit des Menschen, was er von sich aus kann, sondern ausschließliche

Möglichkeit Gottes (149). Durch die Rechtfertigung lebt der Mensch

in der Richtung Gottes ; er will nun nicht mehr das Eigene, sondern was
Gott will. Sittliche Triebfeder ist jetzt nicht mehr die Selbstachtung,
sondern die Liebe (65-66). Erst so kann er dem Nächsten unmittelbar
gegenüberstehen, nicht mehr als einem « Fall » des Gesetzes. Die Liebe
ist das Ende des Gesetzes und der Ethik. Wenn die Glaubenden vom
Geist Gottes getrieben sind, « wer will da noch Ethik treiben » (66).

Auch die Liebe ist kein Prinzip, sondern wird von Gott in seinem Handeln

stets neu definiert. Von uns aus wissen wir nicht, was Liebe ist.
Sie wird nur aus der Offenbarung sichtbar, und nur im Glauben erkannt

(70). Die Besinnung über das gute Handeln des Menschen ist nur ein

Teil der Dogmatik als der umfassenderen Betrachtung über das Handeln
Gottes überhaupt (71). « Christliche Ethik ist die Wissenschaft von dem

durch das göttliche Handeln bestimmten menschlichen Handeln » (73),

so definiert Brunner seinen Gegenstand. Daß im Gottesknecht Jesus

Gott zu uns kommt, gibt dem Wort Liebe seinen neuen Sinn. In diesem

Geschehen wird das Leben des Menschen wieder in das Schenken Gottes

gestellt, und darin wird es gut. Dieses Schenken bedeutet aber auch



150 Situationsethik bei Emil Brunner

den Anspruch, daß der Mensch nun ganz dieser Liebe gehört (101).
Die Liebe Gottes ist keine Idee, sondern sein Werk. Weil es immer sein

Werk bleibt, gibt es kein Vorauswissen. Der Sinn der Liebe wäre gesetzlich

entstellt, Prinzip, wenn wir sie für den Einzelfall interpretieren
könnten. In der Aktualität des Hörens soll der Mensch für die freie
Liebe Gottes frei bleiben (102). So gibt es keine Zwischeninstanz
zwischen dem göttlichen Willen und uns. Die sittliche Mahnung - z. B. in
der Heiligen Schrift - will nur die Forderung in Erinnerung rufen, daß

jeder in seinem Glauben Gottes Willen erkennen kann und soll (104).
Weil Gottes Liebe alles erfaßt, bleibt nichts aus der ganzen Existenz

ausgenommen : aber dabei ist alles neutrale Technik, bis auf die Ordnung
des Technischen durch die Liebe : Dilige et fac quod vis (104). Der
Glaubensgehorsam in Liebe ist das einzig Sittliche, alles andere ist nur das

Suchen und das Gebrauchen von Mitteln, die das Lieben wirklich machen

(117). Eine Selbstliebe, die zu wissen meint, was recht ist, geht irre :

denn es bleibt für uns unbekannt, unverfügbar. Gott will zwar unser
Glück, aber so wie er allein es weiß (105). Nur durch den Heiligen Geist
können wir lieben, wenn Gott selbst uns mit seiner Liebe ergreift und
durch uns sein Werk tut (117).

Die Liebe zum Nächsten ist dieselbe. So gibt es für den Menschen

nur die eine Pflicht, Gott zu lieben. Diese eine Pflicht, Gott zu lieben,
ist auch die andere, den Nächsten zu lieben, wie Gott den Menschen
gehebt hat, indem er sich an ihn hingegeben hat. Wo das geschieht, da

geschieht Gottes Wille, was immer auch geschehen mag. Nur wissen wir
wieder nicht zum Voraus, gibt es keine menschliche, gesetzliche,
allgemeine Regelung, keine einzelnen Pflichten, sondern nur die eine, ihm
zu tun, was Gott ihm hier und jetzt getan wissen will (118).

Der Sinn der Gebote des Dekalogs : sie gehören mit zur geschichtlichen

Offenbarung des göttlichen Willens. Die Nicht-Gesetzlichkeit,
der Okkasionalismus der Liebe darf nicht als Schwärmerei verstanden
werden. Die 10 Gebote sind zudem nur authentische Auslegungen des

einen Gebotes, von Gott gegebene Beispiele, wie Liebe in konkreten
Situationen aussieht (119). Sie stehen in der Mitte zwischen der
Mannigfaltigkeit des Lebens und der Einheit des göttlichen Willens ; sie wollen
aber niemals Systematik, Kasuistik bieten, sonst würde die Verantwortung

Gesetzlichkeit, das Ich wäre nicht mehr ganz Ich, sondern durch
das allgemeine Gesetz repräsentiert (120).

Aus dem gleichen Grund kann einer Mehrheit von Tugenden in
untergeordneter Bedeutung Raum gelassen werden : sie sind nicht Aus-



Situationsethik bei Emil Brunner 151

Zeichnungen des Individuums, sondern verschiedene Arten, sich vom
Andern, vom Nächsten, bestimmen zu lassen. Der Unterschied zur
katholischen Zustands- Tugendlehre wird darin gesehen, daß sie bei Brunner
nicht von unten her naturhaft aufgebaut werden, sondern stets von der

Aktualität des Glaubens her (150-153). Für den Unterschied zwischen
der Qualität der Tugend und dem aktuellen Stehen in der Liebe Gottes
wählt Brunner das Bild Fixstern - Planet : nur Gott (Fixstern)
leuchtet im eigenen Licht, die Menschen sind Planeten, die nur im
geliehenen Licht leuchten (148).

Die Liebe ist nur in Christus möglich. In ihm hat Gott gehandelt,
und durch den Glauben wird es uns ermöglicht, diese Liebe Gottes zu

tun, am Reich Gottes mitzuarbeiten, innerhalb der geschaffenen Mittel-
Zweckordnung. In Christus ist der Schöpfungssinn verwirklicht ; nicht
nur gezeigt, wie es geschehen sollte, sondern wirklich geschehen. Für
uns gibt es diese Möglichkeit aber nur im Glauben - wiederholt Brunner -,
insofern sie Gott uns gibt : in der Indirektheit und Verborgenheit, die
der Verborgenheit des göttlichen Erfolges im Kreuz des Christus
entspricht (225-226).

6. Ausdrückliche Bezeichnung des situationsethischen Standpunktes

a) negative Ablehnung von Prinzipien aus der sündigen Ordnung :

Brunner anerkennt zwar das Bestehen von Ordnungen. Insofern das

geschöpfliche Tun an einem konkreten Ort in der konkreten Geschichte

ist, bleibt es an die Ordnungen des Schöpfers gewiesen. Menschliches
Leben vollzieht sich ja nicht nur in atomhaften Augenblicken flüchtiger
Begegnung, sondern in ebenso konstanten Beziehungen der Ehe, des

Staates, der Schöpfungsordnungen. Aber wir sahen schon (vgl. Schöp-

fungs- und Erlösungsordnung), daß diese Konstanten durch den Willen
Gottes in Frage gestellt werden können. Es kann aus ihnen kein absolutes

Prinzip abgeleitet werden, umsoweniger als diese Ordnungen als

sündige nicht den eigentlichen Willen Gottes darstellen können. Es wäre
einerseits utopischer Idealismus, die Ordnung zu übersehen, auf die

jeweilige konkrete Lage keine Rücksicht zu nehmen. Aber es ist auch
faule Weltlichkeit, das was sich aus dieser Lage ergibt, zu tun, weil es

der Ordnung gemäß erscheint, wenn mit der ganzen Kraft der Liebe
an den gottwidrigen Ordnungen gerüttelt werden müßte (114). Der Ge-



152 Situationsethik bei Emil Brunner

horsam gegenüber den Ordnungen ist nicht wahrer Gehorsam, sondern

Legalität (205), mehr können sie nicht beanspruchen (206). So besteht
ein Dualismus zwischen den Ordnungen und dem Liebesgebot, der auf
der Sünde aller beruht, und darum von allen zu tragen ist (206). Der
Glaubende steht im Konflikt, an dieser Ordnung mitzuwirken, die dem
Gebot der Liebe widerspricht ; er wird diesen Konflikt überwinden
dadurch, daß er konkret liebt (207). In der Ordnung arbeitet Gott mit der
menschlichen Sünde gegen die Sünde (210). Die Ordnungen sind nur der
Raum für die Liebe (212), die in sie hineingegossen werden muß : Ziel
ist die Personbeziehung (216).

Die Stellung des Menschen zu den Ordnungen läßt sich so zusammenfassen

: « Ein immer wachsames kämpfendes NEIN auf Grund eines

dankbaren, dienstwilligen JA. Diese Mittellinie ist nicht ein Kompromiß,
sondern ein Paradox : tun als täte man nicht. Nur auf dieser Linie wird
das gesuchte göttliche Gebot in den Ordnungen gefunden. Wir sind jederzeit

aufgeboten, uns in die gemeinschaftliche Wirklichkeit dankbar und
dienend hineinzustellen, und die Werke des Standes als Gottes Werke
zu tun ; wir sind aber auch aufgerufen, gegen die in ihnen waltende
Liebenswidrigkeit zu protestieren. Aber was das eine, verbunden mit
dem andern, heiße, das kann nicht ein für allemal, sondern nur immer
neu aus der geschichtlichen Situation, aus dem bestimmten Ort, an dem

wir stehen, gefunden werden, und deshalb können auch allgemeine
ethische Erwägungen, die der christliche Ethiker im Blick auf die
konkrete Lage anstellt, dazu nur vorläufigen Hinweis, aber kein 'Gesetz'

zutage fördern » (323).
b) positive Ablehnung von Prinzipien aus dem Willen Gottes und

dem Liebesgebot. Aber auch das Gebot, das zugleich mit Gottes Gnadenwort

gegeben wird, läßt sich nicht zum synthetischen Prinzip erheben,

sowenig der Glaube Synthese ist. Der christliche Glaube ist, was er ist,
als Antwort auf das göttliche Wort, als Glaube an die Tatsache der

Offenbarung. Darum stellt er kein Prinzip auf, er kann niemals Theorie

werden, sondern nur im Akt der Entscheidung da sein. So ist auch die
christliche Ethik nicht in ein Prinzip zu fassen, sondern nur im
wiederherstellenden göttlichen Handeln begründet : in der Rechtfertigung allein
aus Gnade (53-54). Die Unterscheidung des richtigen Handelns vom
falschen geschieht nicht durch ein letztes Prinzip, das als solches

einsichtig und verfügbar wäre. Es gibt nichts Gutes als der gehorsame Wille,
aber dieser Gehorsam gilt nicht einem vorauswißbaren Gesetz oder Prinzip,

sondern allein dem freien und souveränen Willen Gottes. Gut ist



Situationsethik bei Emil Brunner 153

jederzeit das zu tun, was Gott will. Der Wille Gottes ist in kein Prinzip
zu fassen, sondern unverfügbar und frei. Daher die Unmittelbarkeit
und Freiheit des Christenmenschen. Er ist weder Pflichtrigorist, noch

Eudämonist, weil er wohl absolut gebunden ist, aber gebunden an den

freien Liebeswillen Gottes, und so selbst frei von aller durchschaubaren

Prinzipienhaftigkeit und Gesetzlichkeit. Auch die Liebe ist kein Prinzip ;

Gott definiert sie in seinem Handeln (70). Wenn die Liebe Gottes Werk
ist, gibt es kein Vorauswissen. Es wäre ein Abbrechen vom Gehorsam,
wollten wir uns das Gebot Gottes als ein für allemal gegeben denken,
das wir von Fall zu Fall zu interpretieren hätten : so wäre der Sinn der
Liebe gesetzlich entstellt, Prinzip geworden (102). So unbedingt
individuell das Liebesgebot ist, so dennoch aller Willkür entnommen. Kein
Mensch kann diesen einmaligen Augenblick erleben als ich selbst. Gottes
Liebe ist nicht verfügbar, sondern in seinem eigenen Zu-uns-Reden
erkennbar. Auch in der Liebe liebt er als unser Herr: darin daß er uns

sagt, was hier und jetzt lieben heiße (102-103).
Könnte die Ethik allgemein, zeitlos bestimmen, was zu tun sei,

wäre das Gute gesetzlich bestimmt, wäre auch die christliche Ethik
Gesetzlichkeit. Von einem solchen Anspruch kann nicht die Rede sein.

Der Dienst der Ethik besteht darin, daß die Entscheidung vorbereitet
wird, nicht aber abgenommen (78).

c) A blehnung der Kasuistik : Diese Begründung der Ethik im Willen
Gottes ist der protestantischen Ethik wesentlich, und so will Brunner
schon in der Einleitung den Untertitel verstanden wissen : Entwurf einer

protestantischen Ethik : « Der Schrei nach der Ethik könnte aber auch

lediglich ein Ausdruck der Verantwortungsscheu sein, die nach einer

autoritativen, alle Fragen ein für allemal zur Ruhe bringenden Mitteilung
eines Gesetzes verlangt, das jedem in jeder Lage vorschreibt, was er zu
tun und zu lassen habe - mit einem Wort : der Schrei nach der
gewissenbindenden Lehrautorität der katholischen Kirche. Ich habe darum meinem
Buch die Bezeichnung 'protestantische Ethik' gegeben, um jedem, der

jene Antwort hören will, das Lesen von vorneherein zu ersparen. Es

ist das untrügliche Kriterium einer protestantischen Ethik, ob sie jene
Antwort zu geben behauptet oder verweigert » (V-VI). « In dieser

Abgrenzung des Guten unterscheidet sich auch die wahrhaft christliche
Ethik von der römisch-katholischen. Gemäß ihrem juristisch bestimmten
Glaubens- und Kirchenbegriff ist auch ihre Auffassung vom Guten eine

gesetzliche und ihre Methode eine grundsätzlich kasuistische. Aus dem

allgemeinen Gesetz werden die Unterbestimmungen abgeleitet und da-

u



154 Situationsethik bei Emil Brunner

durch ein engmaschiges Netz von weiteren Unterbestimmungen: so wird
der ganze Bereich des menschlichen Lebens gesetzlich bestimmt, so daß

für jeden Fall der Praxis das Gebotene und Verbotene aus dem ethischen
Gesetzbuch abzulesen ist. Das Verhältnis von allgemeiner Erkenntnis
und Anwendung auf den besonderen Fall ist durch das rein logische
Verhältnis der Subsumption des Besondérn unter das Allgemeine bestimmt.
Hier möge es genügen, diese Auffassung ausdrücklich als mit der Erkenntnis

der Rechtfertigung allein aus Glauben als unvereinbar zu bezeichnen »

(78). Brunner erblickt in dieser Unbestimmtheit bei aller Gefahr einen

großen Gewinn : « Die Auffassung des Gebotes Gottes als Gesetz, aus
dem sich für jeden Fall das zu Tuende erschließen und vorauswissen

läßt, gibt der katholischen Moral bis zum heutigen Tag - bis auf Casti

Connubii - ihre imposante Geschlossenheit und Sicherheit. Aber diese

Sicherheit ist teuer erkauft : durch eine konsequente Verfälschung der
im Evangelium gemeinten Beziehung zwischen mir und Gott und dem

Nächsten : da steht nun das Gesetz, der Nächste wird zum Kasus :

der Sinn der Freiheit eines Christenmenschen als unmittelbare Bindung
an die Person Gottes und des Nächsten ist verloren ; das Christentum
ist zum pharisäischen Judentum zurückgekehrt» (122). Welche
vorbereitende Funktion auch Brunner dem Gesetz beläßt, ist unter dem

Abschnitt Schöpfungsordnung und Gesetz-Gebot ausgeführt. Ohne

Antinomist zu werden, sieht sich Brunner gezwungen, « vor allem innerhalb

einer christlichen Ethik auf die nur vorläufige, von allen Seiten

zu begrenzende Bedeutung des Gesetzes hinzuweisen auf die Gefahr
hin, alle die zu enttäuschen, die von uns das wollen, was nur eine katholische

Ethik legitim, stilgerecht zu bieten vermag : die Vorwegnahme
der eigenen Entscheidung, die Entbindung von der unmittelbaren
Bindung an Gott und den Nächsten, die Reichsunmittelbarkeit der Kinder
Gottes. Die evangelische Ethik macht allerdings keine so stattliche Figur
wie ihre katholische Halbschwester, dafür aber hat sie die Eigenart
- wenn sie ihre Sache recht macht - mit der Wirklichkeit Gottes und
des Menschen ernstlicher zu rechnen » (122-123).

d) Suspension des « Ethischen » : Gebot gegen Gesetz. Führt diese

Hinordnung des Guten und seine Bestimmung durch die Liebe nicht zu
einer Suspension des Ethischen (Kierkegaard) Aber das Ethische ist
eben nie gesetzlich allgemein, durch kein Prinzip zu fassen. Gut ist nur
immer der Dienst, den Gott wirklich gebietet, und der kann ganz anders

aussehen, als was Menschen dafür ansehen würden. Der Gehorsam gegen
Gottes Gebot oder die von Gott gebotene Liebe muß sich oft merkwürdige



Situationsethik bei Emil Brunner 155

Verkleidungen gefallen lassen. Aber wie verborgen auch immer und
indirekt der Liebeswille sich äußern mag, das was Gott dient, wird immer
auch dem Menschen dienen. In diesem Sinn gibt es keine Suspension.
Anderseits ist alles Ethische, sofern darunter das von uns Einsehbare
verstanden wird, durch das Gottesgebot beständig suspendiert. Denn
der Christ hat nie nach allgemeinen Prinzipien zu handeln, sondern

immer nach dem konkreten Gebot der Liebe (181-182). Pflichtenkollision
ist die chronische Krankheit der gesetzlichen Sittlichkeit. Ich wäre jederzeit

zu mehreren Handlungen verpflichtet : so wird die Kollision der

Ort, wo uns die Unrichtigkeit dieses Pflichtbegriffes aufgeht. Es gibt
keine Pflichten an sich; die abstrakten Vorschriften sind nur
Anweisungen, das Gebot Gottes für diesen Augenblick zu suchen. Das Pflichtenheft

ist nur Handreichung, um im Blick auf die konkrete Situation Gottes

Gebot, die wirkliche Pflicht zu hören und zu tun. Diese ist aber nur eine,

und die Kollision der Pflichten ist ein Schein. Der Christ unterliegt zwar
der Not der Kollision, aber durch sie hindurch gelangt er zum
Vernehmen des göttlichen Gebotes. Mit der Entscheidung aus dem Glauben
hört sie auf, ihn zu quälen. Was man da gewagt hat, soll man als das

ansehen, was zu tun war (187-188).
e) konkrete Situationen: Die Liebe ist die Grundrichtung des

Gemeinschaftslebens, die sich in den verschiedenen « Pflichten » gegen den

nächsten konkretisiert. Brunner führt unter diesem Gesichtspunkt auch
die Wahrhaftigkeit an, in der dem andern die ihm geschuldete Wahrheit

gegeben wird. Dies ist aber von der Liebe zu bemessen. Bei aller

Ablehnung der Lüge bleibt die « Verpflichtung », das Gebot der

Wahrhaftigkeit dem Liebesgebot unterstellt. Wegen der Liebe ist die Unwahr-

haftigkeit Lüge, weil sie die Gemeinschaft zerstört. So unbedingt das

Gesetz der Wahrhaftigkeit sein mag, darf es doch dem göttlichen
Gebieten keine Schranke setzen und den Primat der Liebe nicht aufheben.
Es könnte einmal der Fall eintreten, wo wir Unwahrheit sagen müßten,
um Gott zu gehorchen und den Nächsten zu lieben wie uns selbst. Über
diesen Fall verfügen wir zwar nicht. Notlüge aus Liebe ist als kasuistische

Vorwegnahme des Ausnahmefalls, als Rechtfertigung des Lügens « in
einem solchen Fall » zu verwerfen. Aber die Möglichkeit des Ausnahmefalls

bleibt - mag er auch unter tausend Leben nicht einmal in einem

einzigen Wirklichkeit werden (309).
Ähnlich wirken sich Brunners theologische Grundlagen für die

Ehemoral aus : Weil die Schöpfungsordnung nur ein sündiges
Provisorium darstellt, und die personale Gemeinschaft jeder « Naturordnung »



156 Situationsethik bei Emil Brunner

vorausgeht, muß die Möglichkeit der Aufhebung offen gelassen werden

(336). Das bürgerliche Gesetz, das den Ehebruch als unstatthaft
erklärt, darf auf keinen Fall mit dem göttlichen Gebot verwechselt werden.

Das hier und jetzt Gebotene läßt sich nicht aus dem Gesetz und
der Schöpfungsordnung deduzieren. Es kann der Fall eintreten, daß

einer gegen das Gesetz handeln muß, um Gottes Gebot zu gehorchen,
wenn z. B. die Scheidung einer Ehe zur Pflicht wird. Das Gebot der
Liebe kann im konkreten Fall die gesetzliche Ordnung der Schöpfung
durchbrechen. Es ist der Fluch der gesetzlichen Moral, daß die gesetzliche

Handlungsweise immer für die ernstere gehalten wird. Denn über
allen unumstößlichen Schöpfungsordnungen steht der Satz, daß das

allgemeine Gesetz keinem das Suchen nach Gottes Gebot erspart. Über
allen Ordnungen steht der Wille Gottes, der hier und jetzt nichts von
mir fordert, als daß ich dem Nächsten in verantwortlicher Liebe

begegne. Was aber dies sei, kann in einer sündig verwirrten Welt kein
allgemeines Gesetz vorwegnehmen (338-340). Wenn Brunner auch zugibt,
daß Geschlechtsgemeinschaft und Zeugung zusammengehören, bestreitet
er die Identität als Unnatur (352). Die christliche Ethik hat sich
einzusetzen für eine selbständige Bedeutung des Erotischen in der Ehe als

Ausdruck der personalen Liebe, nicht bloß als Mittel zum Zweck der

Zeugung. In der Fruchtbarkeit der Ehe hat die Verantwortung dem Zufall

vorzugehen : Geburtenregelung halten wir für selbstverständliche
Pflicht der Ehegatten. Bloße Askese ist unbiblisch, eine furchtbare

gefährliche Vergewaltigung. Das katholische Zugeständnis offenbare nur
innere Unwahrheit und Heuchelei der katholischen Gesetzlichkeit. Weil
es kein allgemeines Gesetz gebe, soll auch keiner der Wege verurteilt
werden, die zwar neu und sicher mit großen Gefahren verbunden sind,
aber doch schon jetzt von vielen in strengster Verantwortung vor Gott
und den Menschen gegangen werden : verantwortungsvolle Mutterschaft

(353-355).
Brunner handelt dann ausführlich über die andern Ordnungen :

Arbeitsgemeinschaft, Volks- und Rechts-gemeinschaft, Kulturgemeinschaft,

Wissenschaft und Kunst, Bildung, Glaubensgemeinschaft in der
Kirche. Dabei finden die im ersten und zweiten Buch aufgestellten
Prinzipien nicht immer die gleiche konsequente Anwendung ; und deshalb
kann hier in vielem zugestimmt werden. Aber mehr oder weniger stehen
doch alle diese Gebiete unter der gleichen Dialektik, wie er sie abschließend

für die Ehe beschreibt : « Die Ehe ist ein besonderer Ort der Schöpfungsgnade,

und ein besonderer Ort der Erlösungsbedürftigkeit. Solange der



Situationsethik bei Emil Brunner 157

Christ in diesem Fleisch lebt, wird er mit ihrer Problematik nicht fertig
werden. Auch in der Ethik wird das letzte Wort heißen müssen : Leben

aus der göttlichen Vergebung » (368).

7. Zusammenfassung

Angesichts der Unmöglichkeit einer natürlichen Erkenntnis Gottes
und der Erfüllung eines Sittengesetzes, sowohl in der Philosophie wie
in der Wirklichkeit, bleibt nur die freie Tat der Erlösung in Christus
und der Rechtfertigung aus dem Glauben. Durch sie wird der Mensch
wieder in die rechte Beziehung zu Gott gebracht. Nach Brunner ist die

Rechtfertigung ein personaler Akt, und auch unter Wiedergeburt
versteht er mehr ein Beziehungsverhältnis als eine innere ontologische
Umgestaltung. Der Gegensatz zwischen der sündigen Natur und der ständig
neu konstituierten Person bleibt bestehen. Auch das Leben aus der

Rechtfertigung geschieht aus immer wieder neu geschenkten Akten
Gottes, wird nie innerer Besitz des Glaubenden oder Entfaltung eines

übernatürlichen Lebens. Dieses Handeln Gottes bestimmt die sittliche
Qualität, was gut oder schlecht ist, nicht etwa menschliches Urteil oder
die Ableitung aus einem erkannten Gesetz. Der gleiche Gegensatz findet
sich wieder im Verhältnis zwischen sündiger Schöpfungsordnung und der

Erlösung, sodaß die Schöpfungsordnung in einem gewissen Maß zu wahren
ist, in konkreten Fällen dagegen hinter ein neues Gebot zurückzutreten
hat. Gesetz und Gebot bezeichnen den analogen Gegensatz in der
sittlichen Entscheidung selber. Das konkrete Gebot ist nicht etwa eine

Aktuierung oder Applikation eines allgemeinen Gesetzes auf den Einzelfall,

sondern stets nur Wille Gottes, den der Mensch nicht vorauswissen
kann. Gesetz und Gebot schließen sich aus. Der Gehorsam aus Glauben

gegen Gottes Gebot wird immer wieder neu geschenkt und gefordert
in der formalen Gestalt der Liebe. Die Liebe wird bis zu einem gewissen
Maß die Ordnungen einhalten, wahrt sich aber die Freiheit, sie zu
durchbrechen, um des Gebotes willen das Gesetz zu übertreten. Dem Gesetz

kommt deshalb nur richtende und weisende Funktion zu, indem es den

Glaubenden vorbereitet auf die Situation und die Entscheidung ; der
Glaubende kann diese aber nicht vorausnehmen und vorauswissen.
Letztlich ist dies darauf zurückzuführen, daß in der an sich immer sündigen

Tat des Menschen Gott tätig ist, und dadurch das Tun des Menschen
kraft seines Willens als gut qualifiziert.



158 Situationsethik bei Emil Brunner

8. Kritische Ansätze

Eine gerechte Kritik an Brunners Ethik darf nicht die vielen tiefen
Einsichten übersehen. Besonders innerhalb der protestantischen Ethik
muß es schon als Fortschritt gebucht werden, wenn er sowohl im Titel
des Werkes, wie auch im langen dritten Buch von « Ordnungen » zu
sprechen wagt : vom Willen Gottes, der durch die Schöpfung sich in der
NaturWirklichkeit und in den Formen menschlicher Gemeinschaft
sichtbaren Ausdruck gegeben hat. Von einer großen Schau zeugt auch, wie

er die christliche Liebe aus der erlösenden Liebe Gottes entspringen und
wieder in sie einmünden läßt. Diese personale Liebe beseelt und durchdringt

die naturhafte Ordnung, bildet von der Gottesbeziehung her auch
die wahre Beziehung zum Menschen.

Aber daneben und dazwischen scheint Brunner selber wieder zu
zerstören, was er aufbaut, sodaß man am Aufbau selber und an seiner Festigkeit

zweifeln muß. Schon von Anfang an wird die an sich so positive
These der Schöpfungsordnungen durch die Antithese der Sündhaftigkeit

und der bloß forensischen Rechtfertigung überschattet und in Frage
gestellt. Diese Dialektik verweist die Auseinandersetzung mit der
Situationsethik Brunners ins Vorfeld seiner Ethik, in die Dogmatik, und
noch weiter zurück, in die philosophischen Voraussetzungen. Brunner
hat das mit fast aller protestantischer Theologie gemeinsam, daß oft
schwer zu sagen ist, ob die Theologie nur die Konsequenz einer bestimmten

Philosophie, oder ob die Philosophie eine säkularisierte Theologie
sei (Kant).

In der Anthropologie wird der Personbegriff von der Natur gelöst.
Natur und Substanz haben als A-Priori keinen objektiven, normierenden
Wert. Sie haben zurückzutreten gegenüber dem persönlichen Anruf
Gottes, der die Person erst eigentlich konstituiert. Vorher kann man
höchstens von einer sündhaft verkehrten Individualität reden. Was
Brunner von den Schöpfungsordnungen noch bestehen läßt, kommt
gegenüber dem Neuen der Erlösung und Rechtfertigung doch zu kurz.
Sowohl für die Person wie die Gemeinschaft entscheidet nicht die
schöpfungsmäßige Intention, das in der Wirklichkeit ausgesprochene und
konkretisierte Gesetz, sondern ein neuer, eigentlicher Wille Gottes, sein

Gebot. Muß dieser Eindruck des Kontradiktorischen nicht auf Gott selber

zurückfallen Gott und Mensch werden vom Naturhaften gelöst,

um in unumschränkter Freiheit der Person handeln zu können. Einer



Situationsethik bei Emil Brunner 159

verbindlichen Ethik muß aber eine feste, objektive Ontotogie vorausgehen,

auf Seiten Gottes wie des Menschen. Sonst führt dieser extreme
Personalismus gerade zum Gegenteil dessen, was er bezweckt : statt der
unmittelbaren Entscheidung für den Willen Gottes zu einem unkontrollierbaren

Subjektivismus, der keine andere Instanz anerkennt als das

eigene Gewissen. Wenn es im Einzelmenschen nur einmalige, aktuali-
stische Existenz, und nichts Bleibendes, keine Essenz gibt, dann
verlieren auch die Ordnungen der Gemeinschaft ihren Sinn. Sie sind nicht
mehr Norm, sondern nur Aufruf an den Einzelnen, nach dem persönlichen

Willen Gottes zu fragen. Solche Ordnungen gewähren auch keine
soziale Sicherheit mehr, der Ehegatte weiß z. B. nie, wann sich sein

Partner auf Grund eines Gebotes angerufen weiß, sich über die gesetzliche

Ordnung der Unauflöslichkeit, der Einehe, hinwegzusetzen.
Brunner dehnt damit auf die Ethik aus, was er schon für den Glauben

als allein wichtig ansah : den personalen Akt des Glaubens, nicht den

objektiven Glaubensgegenstand. Wie er eine dogmatische Wahrheit als

Orthodoxie ablehnt, kann er in einer objektiven Sittennorm nur starre
Gesetzlichkeit erblicken, von der die Freiheit des Evangeliums erlöst.
Was konkreter Inhalt und Ausdruck der Liebe ist, kann kein Gesetz

oder Prinzip festlegen. Das Gesetz, die Ordnung ist bloß Weisung, den

Willen Gottes zu suchen. Oft wird er innerhalb der Ordnung bleiben,
aber nicht unbedingt. Das Gesetz, wie es in der Schrift des Alten und
des Neuen Testamentes vorliegt, wird bloße Okkasio für das Hören des

Gebotes Gottes. Man kann sich fragen, warum dies nur anläßlich der

Lesung oder Verkündigung der Schrift geschieht. Nach der Verwerfung
eines authentischen Lehramtes für die Auslegung des Schriftwortes,
des dogmatischen wie des ethischen, ist hier eine Philosophie an seine

Stelle getreten : Gottes Wort wird beurteilt
Die Rechtfertigungslehre vermeidet eine wirkliche, seinshafte

Umwandlung. Auch das mächtige Gnadenwort Gottes vermag keinen
bleibenden, innern Effekt herbeizuführen. Aus der Wiedergeburt entspringt
kein innerliches, über-eignetes und vom Menschen an-geeignetes neues
Leben. Muß nicht schon das griechische, lateinische und deutsche Wort
die Verkürzung erkennen lassen, die die « Wiedergeburt » erfahren hat :

palingennesia - renasci Was von einer Seite her als lebendiger,
persönlicher Dialog zwischen Gott und Mensch, als aufmerksames Hören
auf den Anruf erscheint, erweist sich tatsächlich als Unselbständigkeit
und Unmündigkeit. Der Mensch muß sich damit begnügen, stets auf
neue Weisung zu warten, von Augenblick zu Augenblick zu entscheiden,



160 Situationsethik bei Emil Brunner

während Gott sich die Planung, die Ordinatio des ganzen Lebens auf
das letzte Ziel hin vorbehält. Gottes Werk in der Begnadigung wird doch
sicher nicht gemindert, seine Ehre nicht geschmälert, wenn der Mensch
selber in seiner neuen, wiedergeborenen Natur, in seiner Gleichförmigkeit
mit Christus den ordnenden Willen Gottes erkennt. Im Licht des Glaubens

entscheidet er sich selbst auf das ewige Leben hin, und führt auch
die Welt und ihre Ordnungen der Vollendung und Verwirklichung
entgegen. Durch den Glauben und die eingegossenen Tugenden partizipiert

er an der ordnenden Weisheit Gottes, durch die übernatürliche
Klugheit, die im Dienst der Liebe steht, ordnet er die konkreten
Handlungen und Situationen auf das letzte Ziel. Wenn auch nicht mit so

intuitiver Einfachheit wie Gott selbst, vermag er doch auch, durch die
Vernunft und eine rational erhellte Sinneserkenntnis, die konkrete
Wirklichkeit und Situation zu erreichen. Gottes Freiheit und Verfügung
wird dadurch nicht behindert, durch das Donum Consilii, vom hl. Thomas

der Klugheit zugeordnet, bleibt er offen für den unmittelbaren,
unableitbaren Anruf und Eingriff Gottes.

Nur so wird aus dem sittlichen Leben eine Einheit : Abbild und
Ausdruck des Urbildes im Geheimnis Gottes : motus et via rationalis crea-
turae in Deum. Die vielen einzelnen Handlungen werden eingefügt in
ein Ordnungsganzes. Um über eine willkürliche Reihe von atomisierten
Einzelentscheidungen hinauszukommen, muß die Kontinuität der
persönlichen Heilsgeschichte in einem konstanten, objektiven Subjekt
begründet werden : in einer Person, die in einer gnadenhaft erneuerten
individuellen menschlichen Natur subsistiert. Bei Brunner wird diese

Kontinuität von Schöpfung, Erlösung und Eschatologie fast gänzlich
aufgehoben durch die Diskontinuität der Erbsünde, der Verderbnis der

Natur, der forensischen Rechtfertigung. Ist denn die Natur des Menschen

derart zerstört, daß auch Gottes heilende und erhebende Gnade sie

nicht in die Erlösungs- und Heilsordnung hinüberzuretten vermag
Inkarnation und Auferstehung Christi müßten in den theologischen
Voraussetzungen der Ethik Brunners mehr Raum einnehmen, sind diese

Ereignisse doch auch beim hl. Paulus für die Jetzt-zeit nicht nur auf
Christus beschränkt. Man muß den Mut haben, ganz zu Gottes Werk zu
stehen.

Eine Korrektur der Prinzipien und Voraussetzungen Brunners in
der oben angewiesenen Richtung machte die verhängnisvollen Folgerungen

unmöglich. Sie bedeutete aber eher eine im wahren Sinn des Wortes
fundamentale Neubegründung. Damit wäre zwar noch nicht jede Form



Situationsethik bei Emil Brunner 161

von Situationsethik im falschen Sinn überwunden, die von andern

Voraussetzungen her zu gleichen Folgerungen kam. Ob Brunner dann noch
sein Anliegen gewahrt sähe : eine personale Ethik, die Begründung auf
der christlichen Heilsordnung, die Überwindung des Legalismus durch
die Liebe Soweit dieses Anliegen berechtigt ist und auch von einer
katholischen Moraltheologie übernommen werden kann : Ja. Von einer
Übernahme kann auch nur in einem beschränkten Sinn die Rede sein,
wurden diese von Brunner vermißten Eigenschaften von den besten

Vertretern der katholischen Moraltheologie doch immer gesehen und zur
Geltung gebracht. Ein Verdienst Brunners und anderer Vertreter der

Situationsethik läge nur schon darin, daß sie - gerade durch ihr
Mißverständnis der katholischen Lehre - die Moraltheologen nötigten, mit
dem « anvertrauten Gut » noch vertrauter zu werden. Gerade im
Umbruch der Zeit und im ökumenischen Gespräch wäre es für beide Seiten

verhängnisvoll, wenn man unbesehen und ungeläutert Themen
übernähme, die scheinbar gemeinsam sind, tatsächlich aber ganz verschieden
verstanden werden : von Brunner in einem Verständnis, das nicht nur
unserer wissenschaftlichen Tradition fremd ist, sondern auch die Fundamente

unseres Glaubens gefährdet. Das katholische Verständnis läßt
sich aber nicht durch eben diese unbestimmten Begriffe ausdrücken,
sondern bedarf heute mehr denn je klarer eindeutiger ontologischer
Kategorien. Wenn Glaube und Sittenlehre eine Einheit bilden, ist auch

der Moraltheologe zur unverfälschten Tradition, aber auch zur stets

lebendigen Vergegenwärtigung seiner Botschaft aufgerufen.


	Situationsethik bei Emil Brunner

