
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 7 (1960)

Artikel: Mensch und Naturgesetz : eine Untersuchung anlässlich der dritten
Auflage des "Naturrechts" von Johannes Messner

Autor: Schmölz, Franciscus M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franciscus M. Schmölz OP

Mensch und Naturgesetz

Eine Untersuchung anläßlich der dritten Auflage
des « Naturrechtes » von Johannes Messner

Acht Jahre sind vergangen, seitdem die zweite Auflage von Johannes
Messners « Naturrecht » erschienen ist. Das Werk war längst vergriffen ;

die Nachfrage nach ihm blieb nach wie vor. Kein Wunder Konnte doch
A. F. Utz schon zur ersten Auflage in dieser Zeitschrift (Divus Thomas 29

[1951] 508) schreiben : « Man findet in der Literatur aller Sprachen
keinen so klar und logisch durchgearbeiteten und mit Kenntnis der
modernen Fragestellung so ausgestatteten Traktat, wie ihn Messner

hier vorlegt. Das Werk ist in der Tat das bedeutendste Standardwerk
auf dem Gebiete der Gesellschaftslehre. » Es bietet eine - vielleicht
einmalige - wohlgeordnete und systematisch aufgebaute Gesamtschau über
das umfangreiche und weitverzweigte Gebiet der Gesellschaftslehre,
einfach und klar gegliedert.

Die Neubearbeitung 1 erfuhr in vielen Punkten eine begrüßenswerte
wesentliche Erweiterung. Nicht nur, daß die Literatur auf den neuesten
Stand gebracht worden ist, nicht nur, daß in drucktechnischer Hinsicht
dem Leser Erleichterungen verschafft wurden ; vor allem in sachlicher
Hinsicht hat Messner erweitert, ergänzt, Antworten auf inzwischen
aufgetauchte Fragen gegeben. An nicht wenigen Stellen findet man
überhaupt Neues. So z. B. in der Rechtsphilosophie (die geschichtliche
Bedingtheit des Rechtes, S. 222 ; die gesellschaftliche Bedingtheit des

Rechtes, S. 229 ; die Menschenrechte, S. 386). Eine umfangreiche, neu

hinzugefügte Diskussion bemüht sich um die Klärung des umstrittenen

1 J. Messner : Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik

und Wirtschaftsethik. 3., neubearbeitete, wesentlich erweiterte Aufl. - Tyrolia-
verlag, Innsbruck 1958. 1206 S.



Mensch und Naturgesetz 27

Begriffes der « sozialen Liebe » (401 ff.). In der Gesellschaftsethik ist das

Erziehungsrecht ausgedehnter behandelt worden (Erziehungsrecht der

Eltern, S. 481 ; des Staates, S. 484 ; der Kirche, S. 484). Im IV. Teil
(die Völkergemeinschaft) findet man das Kapitel : der Krieg mit
Atomwaffen (600). Ebenfalls können in den Kapiteln «Das Angebot» (885),
«Der Lohn» (920), «Die Ordnung der Sozialwirtschaft» (1021), und
« Die Funktionen des Staates in der Integration der SozialWirtschaft »

(1082 ff.) Ergänzungen wahrgenommen werden. Die Überarbeitung der
Staatsethik läßt sich u. a. erkennen an der « Kritik der modernen Demokratie

» (706 ff.), der « Reform der Demokratie » (710 ff.) und im Kapitel
« Das Wahlsystem » (715).

Während man so in allen Teilen des monumentalen Werkes
zahlreiche Verbesserungen und Erweiterungen feststellen kann, sieht man
aber auch hie und da Einzelheiten, die unverändert stehengeblieben
sind. Die angeregte « Übersiedlung » des Kapitels 87 (« Die politische
Partei») und des IV. Teiles («Die Völkergemeinschaft) aus der
Gesellschaftsethik in die Staatsethik ist unterblieben. Ebenso hat Messner

auf eine gänzliche Revision des ersten Buches (der Grundlegung)
verzichtet, wenn auch in diesem Teil sehr viele und nicht unerhebliche
« Glättungen » der Ausdrücke vorgenommen worden sind, die das Bild
der ersten (und zweiten unveränderten) Auflage gegenüber oft wesentlich

verändern. Die Grundkonzeption ist geblieben und mit ihr eine

Reihe problematischer Fragen, die wir für wichtig genug erachten, um
ihnen eine eigene Untersuchung zu widmen.

Der Mensch

Bereits auf der ersten Seite kommt Messner zu einer Grundfrage,
auf die eine Gesellschaftslehre auf jeden Fall eine klare und unzweideutige

Antwort geben muß : Was ist der Mensch Darum auch ist das

erste Anliegen, sich in einem Überblick über die grundlegenden, in der
Lehre vom Menschen zu erörternden Tatsachen klar zu werden. Messner

weist ausdrücklich darauf hin, daß er seine Lehre vom Menschen nicht
aus den Begriffen ableiten will, sondern aus der Wirklichkeit der
Erfahrung selbst (23).

Die empirische Anthropologie, die wissenschaftlich vorgeht, stellt
zwei Tatsachen fest. 1. Der Mensch steht seines Leibes wegen dem
Tierreich nahe, bildet aber in diesem auf Grund seiner unbeschränkten
Kreuzungsfähigkeit eine einzige Art (im zoologischen Sinne). Die empi-



28 Mensch und Naturgesetz

rische Anthropologie stellt 2. fest, daß der Mensch als homo faber ein

mit Vernunft begabtes Wesen ist, fähig, die Beziehung von Ursache

und Wirkung zu erfassen. Als einziges Lebewesen ist der Mensch
ausgestattet mit der Fähigkeit bewußter Selbstbestimmung in seinem Verhalten.

Sein Erkenntnis- und Selbstbestimmungsvermögen unterscheiden

ihn als animal rationale, homo sapiens, wesentlich von der Tierwelt (24).

Auf Grund dieser sehr tiefgehenden Ergebnisse der empirischen
Anthropologie verbleiben für die Metaphysik nur noch die zwei weiteren

Aufgaben : 1. Die Feststellung der Geistseele des Menschen. 2. daß er
zufolge seiner geistigen Natur ein Gemeinschaftswesen ist.

Das Wichtige an diesem Abschnitt ist die - sicher neue -
Feststellung, daß bereits die empirische Wissenschaft zur allgemeinen
Definition des Menschen, « animal rationale », kommt. Als erste Frage drängt
sich also dem Leser auf, ob es denn Aufgabe der empirischen Wissenschaft

sei, ein solches Ergebnis hervorzubringen. Die « venatio defini-
tionis », das Finden, das Erjagen der Definition ist das eigentliche,
das Hauptgeschäft der Philosophie 2. Wenn es stimmt, daß Wille und
blinder Drang nicht nur graduell, sondern « natura » unterschieden sind,
daß zwischen Instinkt und Intelligenz keine quantitative, sondern eine

essentielle Differenz besteht, dann brauchen wir auch verschiedene

Wissenschaften, die sich dieser verschiedenen Gegenstände annehmen 3.

Wenn Messner bei der bloßen Feststellung stehen geblieben wäre,
daß der Mensch auf diesem Weg auf Grund bestimmter Anzeichen als

geistbegabtes Wesen zu erkennen sei, so wäre nichts einzuwenden
gewesen. Daß aber die Empirie selber zu dieser Definition kommen könne,
ist eine Feststellung, die nicht jeder unwidersprochen hinnimmt. Messner

gebraucht den Ausdruck : homo faber : Der Mensch ist Werkzeugbe-
nützer oder « das einzige Lebewesen, das Werkzeuge anfertigt » (24) 4.

Das Beweismedium ist die Beziehungserfassung von Ursache und
Wirkung ; diese Beziehungserfassung verwendet Messner als univoken
Sachverhalt.

Wir sprachen eben von der Beschränkung der Wissenschaften auf
ihren Formalgegenstand. Das hat seinen Grund darin, daß die ver-

2 H. Christmann : Ein Forscherweg. - Einführung zu Hans Andres « Vom
Sinnreich des Lebens» (Salzburg 1952) 30.

3 Vgl. F. Olgiati : II concetto di giuridicità e San Tommase d'Aquino (Mi-
lano 1943) 78.

4 In der alten Ausgabe stand an dieser Stelle : «... das einzige Tier, das

Werkzeuge anfertigt ».



Mensch und Naturgesetz 29

schiedenen Abstraktionsstufen auch eine Verschiedenheit der Methode

mit sich bringen. « Es ist durchaus sinnvoll und streng wissenschaftlich

gefordert, daß jede Wissenschaft sich in den Grenzen hält, die ihrer
Abstraktionsstufe entsprechen. Von hier aus ergibt sich für die
experimentell arbeitende Naturforschung die Rechtfertigung der mechanischen

Kausalforschung als Methode, ja sogar die methodische Einschränkung
des Begriffes der Ursächlichkeit auf das rein äußere, gesetzmäßige
Nacheinander, nicht Auseinander der Erscheinungen. Dieser Ursachebegriff

bleibt solange in seinem Recht, als er nicht monopolisiert wird
und damit der tiefere Ursachebegriff, der erst auf der metaphysischen
Ebene Geltung gewinnt - nämlich Ursache als echte Seinsmitteilung
bzw. Seinsvermittlung ausgeschlossen wird.»5

Wir unterscheiden also einen zweifachen Ursachebegriff : einen

naturwissenschaftlichen, der das Nebeneinander meint, und einen

metaphysischen, der das Auseinander bezeichnet. Die empirischen
Wissenschaften können nur zum ersten gelangen. Der Mensch ist homo faber :

Werkzeugbenützer. Dazu ist Ursacheerfassung nötig. Das geben wir zu,
wenn Ursacheerfassung im naturwissenschaftlichen Sinn genommen wird.
Diese genügt auch, um den Menschen als « Werkzeugbenützer »

(reduplicative zu erkennen. Aber damit sind wir noch nicht beim wesentlichen

Unterschied zum Tier angekommen, wenn wir nicht vorher schon

die Geistigkeit des Menschen supponiert haben. Damit sind wir vor allem
nicht zur Wesensdefinition des Menschen, « animal rationale » gekommen.
Diese Definition stellt aber das Endergebnis des Gedankenablaufes bei
Messner dar.

Bleiben wir beim alten Beispiel : auch ein Affe in seinem Käfig,
der die Banane mit einem Bambusrohr nicht erreicht, kommt im Laufe
der Zeit darauf, daß das « Instrument » durch Zusammenstecken von
zwei Bambusstangen länger wird und daß er so die Banane erreichen
kann. In diesem Sinn ist also auch der Affe « Werkzeugbenützer ».

Prof. Hans André hat diese Ähnlichkeit und abgrundtiefe Verschiedenheit

mit Recht stark betont : <> Tierpsychologisch kann man nach heutigen

Versuchsergebnissen auch von einer gewissen Quasi-Intelligenz
höherer Tiere - namentlich bei Anthropoiden - sprechen, doch erreicht
dieselbe nie das Eigentliche, demgemäß der Mensch als animal meta-
physicum seinen Wirklichkeitsbezug als vom Sein als Sein her sich
ihm aufzulichtender zu entdecken vermag. »6

6 H. Christmann, a. a. O. 33.
6 H. André : Vom Sinnreich des Lebens (Salzburg 1952) 178.



30 Mensch und Naturgesetz

Diese beiden Beziehungserfassungen scheint Messner nicht scharf

genug getrennt zu haben, als er auf empirischem Wege zur Definition des

Menschen gelangte. In der Terminologie der Logik gesprochen : der

Mittelbegriff des Syllogismus ist ein doppelter. Der Mensch ist homo
faber. Homo-faber-Sein setzt Beziehungserfassung voraus. Beziehungserfassung

bedeutet Schlußfolgerung. Schlußfolgerung ist das Zeichen des

animal rationale.
Das zweite Merkmal des Menschen ist die Selbstbestimmung oder

Willensfreiheit. Auch hier muß gesagt werden : es besteht kein Zweifel,
daß man aus der Erfahrung aufweisen kann, daß der Mensch freie Akte
setzen kann. Aber ein A «/weis kann einem wissenschaftlichen Beweis

nicht gleichgesetzt werden. Ein streng wissenschaftlicher Beweis für
die Willensfreiheit kann nur aus der Geistigkeit und Universalanlage
des Verstandes erfolgen. Das wäre Aufgabe der spekulativen Psychologie.

Wie oben bereits erwähnt, hat in der Auffassung Messners die

metaphysische Anthropologie nur noch die Aufgabe, die Geistseele und
die Gemeinschaftsnatur des Menschen zu erweisen. « Die metaphysische
Anthropologie hält daran fest, daß die menschliche Seele im Gegensatz

zur Tierseele geistigen, selbständigen, unsterblichen Wesens und der Sitz
der Vernunft ist. Daraus ergibt sich die wesenhafte Verschiedenheit

(Dualismus) von Körper und Geist... Beide zusammen bilden die menschliche

Natur als wesenhafte Einheit, wobei die geistige Seele das Prinzip
der spezifisch menschlichen Handlungen, d. h. der der menschlichen Natur
wesenseigenen Handlungen ist » (24). In der Begründung des Menschen
als Sozialwesen führt Messner die zunächst ins Auge fallenden Argumente
an : die Vervollkommnungs- und Entfaltungsmöglichkeiten, ohne auf
die metaphysische Verankerung näher einzugehen 7.

Da es bei diesen Möglichkeiten immer um die Vervollkommnung

7 Vgl. dazu E. Welty : Gemeinschaft und Einzelmensch (Salzburg 1935) 108 :

« Der offensichtlichste Beweis ist nicht immer der einzige und der maßgebende.
Wer in den Werken des heiligen Thomas sorgfältig liest, wird bei der Überzeugung
enden : der große Gelehrte leitet die soziale Bestimmung des Menschen nicht nur
her aus der tatsächlichen Bedürftigkeit der Menschennatur Die Sozialanlage
greift viel zu tief in das Wesen des Menschen ein, als daß nur Zweckmäßigkeitserwägungen

zum Gemeinschaftsleben veranlassen würden. Wenn Thomas den Satz
vom Menschen als Gemeinschaftswesen zum allgemeinen Prinzip nimmt, damit
daraus ein pflichtgebietendes Gesetz menschlichen Zusammenseins und Zusammenwirkens

gefolgert werde ; wenn er die Sprache als Zeichen der Zuordnung wertet :

dann ist in beiden Fällen der Drang zum gemeinschaftlichen Leben als
Naturgegebenheit vorausgesetzt, also als selbstverständliche und gar nicht erst mühsam
zu erhärtende Elementarwahrheit anerkannt. »



Mensch und Naturgesetz 31

und Entfaltung der menschlichen Person geht, wollen wir die Hauptpunkte

der Lehre Messners über die menschliche Person hier
vorwegnehmen. Das Zentrum seiner Doktrin über die Person bildet nicht das

In-sich-, Für-sich- Existieren und Handeln, sondern die Selbstüberschreitung

und die Willensfreiheit. « Die Entfaltung der sittlichen 'Person'

ist die Selbstüberschreitung des Menschen gemäß der in seiner

,Natur' vorgezeichneten Ordnung. Und da das Naturgesetz den Menschen

bei dieser SelbstVerwirklichung an die Welt der absoluten Werte
verweist, gehört die Selbstüberschreitung zum innersten Antrieb seiner Natur

» (120). In diesem terminus und der durch sie bezeichneten Sache

sucht eine ganze Reihe von Philosophen die Auszeichnung des Menschen

einzufangen. Messner nannte Scheler (und in der ersten Auflage noch

Heidegger). Aber man könnte die Reihe noch weiterführen : Ferdinand
Ebner, Eberhard Griesebach, Theodor Steinbüchel, Michael Schmaus 8.

Doch hat jeder dem Ausdruck « Selbstüberschreitung » eine andere

Nuance verliehen. Messner wendet sich an den Aquinaten : « Thomas

von Aquin z. B. spricht von zwei Wegen, in denen der Mensch kraft
seines Geistes sich selbst überschreitet : erstens vermittels des Intellektes,
der ihn befähigt, die ganze Welt zu durchmessen und sich zu Gott zu
erheben ; zweitens vermittels des Willens, der ihn befähigt, nach dem

Guten als solchem zu streben und durch die Liebe, die Grundkraft seiner

Natur, zum höchsten Gute aufzusteigen » (120 f.). Diese Selbstüberschreitung

ist zugleich Selbstverwirklichung und Erfüllung. In dieser

Auszeichnung liegt auch das Risiko des Menschen : die Selbstunterschreitung.
Diese Selbstverwirklichung des Menschen vollzieht sich im « guten

Willen » ; das damit angerührte Problem des Willens und der Willensfreiheit

bezeichnet Messner mit Recht als einen & Prüfstein eines jeden
Systems der Ethik» (122). Die Willensfreiheit selbst hat Messner in
ein ganz neues (Sprach-)gewand gekleidet. « Die Willensfreiheit des

Menschen ist demnach sein Vermögen, das Gesetz seiner Natur zum
bestimmten Gesetz seines Verhaltens zu machen » (125). Oder : « Freiheit
ist die bewußte Selbstbewegungskraft des geistig begabten Wesens in
der Verwirklichung der ihm in den Trieben seiner Natur vorgezeichneten
Zwecken » (ebd.) 9.

8 Vgl. T. Steinbüchel : Die philosophischen Grundlagen der katholischen
Sittenlehre Bd. 1 (Düsseldorf 1938) Bd. 1, S. 104, 243, 250 ; Bd. 2, S. 152, 158. -
M. Schmaus : Von den letzten Dingen (Münster 1948) 573 f., 576, 610 u. a.

8 In der ersten Ausgabe (104) stand noch: «Die Selbstverwirklichung des
Menschen durch die Entfaltung seiner Triebe im Einklang mit seiner wesenhaften
Natur, ist sein freier Akt. »



32 Mensch und Naturgesetz

Der Intellekt kann vergleichen und damit « werten ». Das Tier tut
etwas Ähnliches : ein Hund z. B. wählt zwischen Fleisch und anderen

Dingen. «Was aber der Mensch allein vermag ist : über die Wahl eine

Überlegung anzustellen Thomas von Aquin ist daher sicher im Recht,
wenn er in seiner Erklärung der Willensfreiheit dem Vermögen des

Intellektes, seine Urteile zu beurteilen, de suo iudicio iudicare,
entscheidende Bedeutung zuschreibt. Andererseits scheint jedoch der Wille
nicht wirklich frei zu sein, wenn er nur auf Grund des Urteils des

Intellektes handeln kann und automatisch nach dem Objekt streben muß,
das ihm der Intellekt im Werturteil als erstrebenswert vorgibt Damit
wäre dem Intellekt eine Aufgabe ähnlich der der Weichenstellung im
Eisenbahnverkehr zugedacht, da er die Geleise wählen und bestimmen

würde, dem der Wille dann mit seiner Bewegungskraft automatisch zu
folgen hätte » (123 f.) 10.

Zunächst also gibt Messner dem hl. Thomas 11 recht, indem er
zugesteht, daß dem Intellekt in dieser Frage tatsächlich entscheidende

Bedeutung zukommt. Dann aber wendet er sich gegen ihn und zwar
auf Grund eines Mißverständnisses (offenbar unter dem Einfluß des

zitierten Thomas Molina : « Das Leiden ist Weltplan », 1929).

Worin das Mißverständnis besteht, haben wir schon dadurch
angedeutet, daß wir das zweimal vorkommende Wort automatisch oben

gesperrt haben. Messner scheint beim Objekt des Willens keinen Unterschied

zu machen zwischen dem summum bonum, dem bonum per se

auf der einen Seite und dem bonum limitatum, bonum creatum auf der

anderen Seite. In der Tat kommt es dem Willen nur in der visio beata

zu - wo er das summum bonum vor sich hat - « automatisch » dieses

Gut zu erstreben (wenn es gestattet ist, diesen Ausdruck nochmals zu
gebrauchen, wobei natürlich die summa libertas eingeschlossen werden

muß). Jedes kreatürliche Gut dagegen ist ein bonum fini tum - ein finis
intermedius Einem solchen Gut folgt aber der Wille nicht mehr «

automatisch » ; es gibt viele solcher Güter, von denen keines so perfekt ist,
daß es den Willen total anzieht. Und zwischen diesen Gütern hat der

Wille die freie Wahl! D. h. er kann eines nehmen, oder nicht, kann vom

10 Sperrung nur in der Zitation.
11 Die Stelle, auf die sich Messner bezieht, ist De Verit. 24, 2 : Tota ratio

Iibertatis ex modo cognitionis dependet. Appetitus enim cognitionem sequitur
Iudicium est in potestate iudicantis secundum quod potest de suo iudicio iudicare

Iudicare de suo iudicio est solius rationis, quae super actum suum reflec-
titur, et cognoscit habitudines rerum de quibus iudicat, et per quas iudicat : unde
totius Iibertatis radix est in ratione constituta.



Mensch und Naturgesetz 33

Verstand verlangen, daß er ihm ein anderes vorsetze, oder nicht. Das

ist auch in der Definition der Willensfreiheit ausgedrückt, die gemeinhin
gehalten wird : die Fähigkeit des Menschen, erkannte, begrenzte Güter
zu wählen oder nicht zu wählen, bzw. dieses oder jenes als begrenzt
erfaßtes Gut zu wählen. Diese Fähigkeit ist aber nicht im Verstand - dort
ist sie wurzelhaft12 - sondern sie ist formell im Willen selbst. Wohl
bleibt die Aufgabe der « Weichenstellung » des Intellektes, aber die

Bewegungskraft des Willens ist frei ; sie muß nicht « automatisch » folgen.
Olgiati13 bemerkt hierzu, daß es dem hl. Thomas ja nicht um eine

« voluntas capricciosa » ging, sondern um ein « arbitrium », das sich

etymologisch von « arbiter » herleitet. Diesem Gedankengang, dem

Zusammenspiel von Intellekt und Wille, beim hl. Thomas hat sich Messner

in der neuen Auflage genähert, wenn er sagt : » So kommen wir zu
dem Schluß, daß Intellekt und Wille gegenseitig aufeinander einwirken
und im Akte des freien Willens gemeinsam als geistige Fähigkeiten tätig
sind : die Willensfreiheit ist nicht nur eine Sache des Intellektes, sondern
wahrhaft auch des Willens selbst» (124). Geblieben ist allerdings das

ominöse Wort « automatisch » und die Meinung Messners, die Frage der
Willensfreiheit dem Bereich des Rationalen möglichst entziehen zu müssen

: « Die Selbstbestimmung des Willens ist ein Problem des Lebens
des Geistes und kann daher nicht gelöst werden mit den zu sehr an das

naturwissenschaftliche Denken angelehnten Kategorien von Ursache und
Wirkung. Diesen scheint auch die einseitige Betonung des Intellektes
im Akte der Freiheit verhaftet » (125).

12 I-II 17, 1 ad 2 : radix libertatis est voluntas sicut subiectum : sed sicut
causa est ratio.

13 F. Olgiati : II concetto di giuridicità, 80 : Poichè la radice ultima della
libertà è nella ragione : « Totius libertatis radix est in ratione constituta » (De
Verit. 24, 2). Di qua la terminologia, che ha suscitato tanti scandali e suona male
alle orecchie di coloro che non han curato diligentemente il latino nel loro ginnasio :

voglio dire liberum arbitrium, interpretato come se l'affermazione della libertà
significasse arbitrarietà e capriccio nella scelta, poichè - si osserva - una delle
due : o io, per fare un'azione, ho una ragione, ed allora sono determinato e non
più libero ; o non l'ho, ed allora l'azione libera è capricciosa e priva di motivi
rationali. II gran male è, rispondeva San Tommaso, che arbitrium dériva da
arbiter ed équivale, perciô a giudicio : « liberum arbitrium seu liberum iudicium » ;

ed il giudizio, non capriccioso, non immotivato, ma rationale, è libero quando
l'azione ha una ratio sufficiens, non una ratio determinans Noi siamo necessitati
solo dalla ratio boni (ossia tutto ciô che vogliamo, lo vogliamo in quanto è un
bene) L'intuizione diretta dell'Essere, che è la perfezione stessa, non ci per-
metterebbe di preferirgli esseri limitati e contingenti, ma fin quando si tratta di
questi Ultimi, nessuno di essi nécessita la nostra electio, perché manca una ragione
assolutamente déterminante.

3



34 Mensch und Naturgesetz

Wir haben schon oben gesehen, daß Messner keinen eindeutigen
und klaren Ursachebegriff hat. Hier macht sich dieser Mangel wieder
bemerkbar. Da die Empirie nur den causa-efficiens-Ursachebegriff des

Nacheinander hat, kann sie selbstverständlich das Problem der Willensfreiheit

nicht mit den Kategorien von Ursache und Wirkung lösen.

Da müssen wir Messner vollkommen recht geben. Aber es gibt darüber
hinaus noch einen anderen viel höheren Ursachebegriff, wie wir gesehen

haben, den der causa finalis Das durch den Intellekt erfaßte Gut-sein
des Zieles, das dem Willen vorgestellt wird, ist hinreichender, wenn auch

nicht nötigender Grund für das Wollen. Das ist in der Definition Messners

vorsichtig ausgeklammert worden : « Das Leben ist innere
Selbstbewegungskraft eines Wesens auf die seiner Natur inneren Zwecke hin.
Freiheit ist die bewußte Selbstbewegungskraft des geistbegabten Wesens

in der Verwirklichung der ihm in den Trieben seiner Natur vorgezeichneten

Zwecke. Die Willensfreiheit des Menschen ist demnach sein

Vermögen, das Gesetz seiner Natur zum bestimmenden Gesetz seines

Verhaltens zu machen » (125) 14.

Es würde sicher zu weit führen, die ganze Frage der Willensfreiheit
hier zu erörtern. Es sei nur der Hinweis gestattet, daß « Freiheit » auf
einer Ebene mit « Selbstbewegungskraft » und ähnlichen Ausdrücken (in
der ersten Auflage : « Grundkraft Liebe », Vitalität der geistigen Natur »

« élan vital ») steht und daß nicht von einer « Wahlfreiheit » die Rede

ist. Wenn auch der neue Text von « anstößigen Stellen » gereinigt worden

ist, die Sache ist geblieben : « Bergson ist in seinem Begriff des ,Lebens'
in doppelter Weise auf die Wahrheit vorgestoßen : 1. Er sah das Problem
der Freiheit als das des Lebens, daher als eines, das in einen, von der

Kausalität völlig verschiedenen Bereich gehört, also nicht in den, in
welchem der naturwissenschaftliche Determinismus die Lösung gesucht
hat. 2. Er zeigte zugleich, wo die Wurzel des schöpferischen Wesens der
Freiheit gesucht werden muß : Im Leben des Geistes mit dem Vernunft-

14 Um einem Mißverständnis vorzubeugen, daß wir etwa Messner falsch
verstehen würden, sei hier die Fortsetzung des Zitates, die sich in der ersten Ausgabe
S. 107 vorfindet, angeführt. Sie zeigt klar Hintergrund und Herkunft seiner
Meinung : « Willensfreiheit ist demnach eine positive Kraft zum Guten, sie ist negativ
nur als Möglichkeit des Menschen, sich dieser Kraft zu versagen. In Verbindung
dieser Überlegung mit dem, was wir über die Liebe als Grundkraft des Menschen
gesagt haben, kommen wir demnach zu dem Schluß, daß die Freiheit das dem
Geiste innewohnende Vermögen zur existentiellen Liebe ist und, in ihrer Entfaltung,
in einem wahren Sinn élan vital ist Die entfaltete Freiheit ist demnach die
Vitalität der geistigen Natur. »



Mensch und Naturgesetz 35

willen als der der Vernunfterkenntnis gleichgeordneten Kraft des Geistes »

(125, Fußnote 10 ; früher stand an dieser Stelle : « in ihrem Charakter
als Erscheinung des Lebens, nicht in der verselbständigten Vernunft ».

S. 107 in der ersten Ausgabe).
In der christlichen Anthropologie stellt Messner die beiden

Tatsachen der Erbsünde und der Erlösung als Neues zum Vorhergehenden
hinzu. Mit der Erlösung ist durch die Besiegelung der Gottebenbildlichkeit

der Wert des Menschen über jeden irdischen Wert erhaben (25).

Wir müssen diesen kleinen Abschnitt im Zusammenhang mit den beiden

Kapiteln über «die Beeinträchtigung der Menschennatur» (110) und
«das christliche Sittengesetz» (115) sehen, um zu einem Gesamtbilde
des christlichen Menschen in Messners Lehre zu kommen.

« Der christlichen Anthropologie entnimmt die traditionelle
Naturrechtslehre die endgültige Gewißheit hinsichtlich der vorhin erwähnten,
sich der empirischen und metaphysischen Anthropologie erschließenden

Einsichten über die durch seine Geistseele bedingte Natur des Menschen »

(24). Von der Feststellung ausgehend, daß die Naturrechtsethik
realistisch sei, hat Messner darauf hingewiesen, daß man in der Menschennatur

auch « weniger menschliche Elemente » finde, daß die Menschennatur

beeinträchtigt sei (110). « Der Mensch ist zwar im Besitz der

Vernunftnatur, er darf sich jedoch nicht im Besitze der irrtumslosen Erkenntnis

des Guten und der willigen Neigungen zum Guten wissen » (ebd.).
Das Wichtige an diesem Abschnitt ist der Begriff (Menschen-)

Natur. Einmal bezieht er sich auf die paradiesische, ideale Menschennatur,

die nachträglich durch die Sünde beeinträchtigt wird ; so z. B. im
folgenden Satz : «... ; zweitens sichert die übernatürliche Offenbarung
dem Menschen das volle und klare Verständnis seiner wahren Natur,
neigt er doch sehr dazu, falsche Züge in seiner Natur als « natürlich »

zu erachten, die in Wahrheit Folge der Beeinträchtigung seiner Natur
durch die Erbsünde sind» (115). Zum anderenmale steht der Begriff
Natur für den Erbsünde-Zustand : « Die christliche Anthropologie ist
durch die Lehre der Erbsünde gesichert vor einer Idealisierung der
menschlichen Natur » (110) ; oder : « Ihre realistische, in der Erbsündelehre

begründete Haltung bewahrt die Naturrechtsethik vor jedem
sozialen Utopismus. Die Wirklichkeit der menschlichen Natur allein
schon verurteilt jeden Glauben an bruchlos vollkommene Gesellschaftsund

Wirtschaftssysteme» (111).

In diesen letzteren Zitationen steht der Ausdruck « Natur » für die
« gefallene », für die « beeinträchtigte », oder für die « wirkliche » Men-



36 Mensch und Naturgesetz

schennatur, d. h. für die Menschennatur nach dem Sündenfall. Der
Unterschied zwischen der paradiesischen und der gefallenen Natur ist
natürlich für jede Naturrechtsethik von entscheidender Bedeutung.
Wenn man sich nicht von Anfang an auf eine bestimmte Supposition
festlegt, so müßte man jedesmal dazusagen, welche « Natur » gemeint
ist. Sonst treten unweigerlich Verwechslungen und Vertauschungen der
beiden status ein ; sonst besteht die Gefahr, daß aus der « beeinträchtigten

» Natur Sachverhalte abgeleitet werden, die nur der « reinen » Natur
zukommen. Wir stehen hier an der Grenze der Naturrechtslehre zur
Theologie hin und daraus erhellt schon die Notwendigkeit, den

theologischen Gesichts- und Ausgangspunkt in der Naturrechtslehre nicht zu
ignorieren. Wenn Messner die konkrete Menschennatur zum Ausgangspunkt

seiner Betrachtungen macht und aus dieser induktiv das Naturgesetz

ableitet, so läuft er Gefahr - das wird hier schon ersichtlich - die

gezeigten Unterschiede zu übersehen. Man muß, wie Fuchs das gezeigt

hat, die absolute Natur den Naturgesetzbetrachtungen zugrunde legen15.
Weder die Natur des Urstandes, noch die des Erbsünde-Zustandes liegt
zugrunde, « vielmehr ist ihr (d. h. der katholischen Theologie) Ausgangspunkt

innerlich unabhängig von jeder geschichtlichen oder möglichen
Weise menschlicher Existenz. Sie gründet (theologisch) in jenem
Restbestand, (philosophisch) in jenem metaphysischen Wesen, das wir menschliche

Natur nennen ; das allerdings als solches nur ein abstractum bedeutet,

tatsächlich aber in jedem Menschen, gleichgültig welchen

heilsgeschichtlichen Zustandes, wirklich ist16.

Durch den Sündenfall ist zwar die übernatürliche Gottebenbildlichkeit

verlorengegangen, die natürliche jedoch ist geblieben : die Geistigkeit

des Menschen, von der auch der hl. Thomas in der Einleitung zu

15 J. Fuchs : LexNaturae. Zur Theologie des Naturrechtes (Düsseldorf 1955) 88 :

« Man kann die mit der Natur als solcher schon festliegende Ordnung, 'absolutes'
Naturrecht nennen Die von den verschiedenartigen heilsgeschichtlichen Zuständen

herkommenden Konkretisierungen dieses Satzes, etwa für den Menschen des
Urstandes oder den der Sünde, könnte man entsprechend als .relatives' Naturrecht
bezeichnen : relativ im Sinne einer Anwendung des absoluten Naturrechtes auf die

heilsgeschichtliche Situation (nicht im Sinne der Änderung einer absoluten
Ordnung des Urstandes zwecks Anpassung an die veränderte Seinsweise). Die formale
Kraft dieses relativen Naturrechts aber stammt aus dem absoluten, dessen innere
Bestimmbarkeit rein materiell erfüllt ist. Es liegt also in jenem relativen Naturrecht,

das die besondere Situation des gefallenen Menschen berücksichtigt, nicht
eine Transformation des absoluten Naturrechtes vor, sondern eine echte Anwendung
desselben auf die konkreten Umstände, eine rein materielle Bestimmung formaler
Aussagen. »

16 J. Fuchs, a. a. O. 86 f.



Mensch und Naturgesetz 37

seiner Moraltheologie spricht17. Durch die Erlösung haben wir die
übernatürliche Gottebenbildlichkeit wieder zurückbekommen, haben wir das

Siegel der Gotteskindschaft erhalten. Im Hinblick auf Messners

Abschnitt « Das christliche Sittengesetz » ist es nötig, einen Vergleich
zwischen der natürlichen und übernatürlichen Gottebenbildlichkeit
anzustellen. « Daß es eine gottebenbildliche Natur des Menschen gibt, daß

auch die Ursünde diese Ebenbildlichkeit nicht vernichtet hat, erweist
sich übrigens auch als eindeutige Lehre der Heiligen Schrift. Zwar weiß
die Schrift davon, daß die ursprüngliche Gottebenbildlichkeit des

Menschen durch die Sünde verlorenging ; es ist jene herrliche Gottebenbildlichkeit,

dir wir in Christus durch die Taufe wiedergewinnen, die uns
ihm gleichgestaltet, die wir als in Christus (aber doch im Fleische)
lebend schon jetzt in uns tragen, damit sie am Ende einmal in voller
Herrlichkeit aufstrahle. Aber die Schrift kennt auch noch eine

Gottebenbildlichkeit, die mit der Ursünde nicht verlorengegangen ist, die

auch unabhängig von der Erlösung in Christus dem Menschen
verbleibt. »18 Fuchs spricht hier ganz deutlich von zwei verschiedenen
Gottebenbildlichkeiten, einer natürlichen und einer übernatürlichen. Und
es kann kein Zweifel bestehen, daß für den Christen die zweite unendlich
viel höher steht, als die erste. Messner hat dagegen nur eine einzige
Gottebenbildlichkeit und das ist die natürliche, denn - wie er selbst

sagt - das ist die Würde, auf die der Mensch nicht verzichten kann.
Es ist klar, daß das Wesentliche des Christen, d. h. das was ihn von den

anderen Menschen unterscheidet, die übernatürliche Gottebenbildlichkeit
ist, oder schlechthin die Übernatur.

Messner scheint in diesem Punkte anderer Meinung zu sein. Trotz
der inzwischen ergangenen Mahnung Nikolaus Monzels 19 hat Messner
den Standpunkt der ersten Auflage beibehalten : « Seinem wesentlichen

Inhalt, schon gar seiner sozialethischen Tragweite nach, geht jedoch das

christliche Sittengesetz nur wenig über das natürliche Sittengesetz hinaus.

Im Dekalog, den zehn Geboten, wie sie durch die Lehre Christi und der

Apostel bestätigt und erklärt werden, ist nicht mehr vorgeschrieben,
als das Naturgesetz selbst enthält (ausgenommen das dritte Gebot).
Soweit die Ethik Christi auf höhere Ziele sittlichen und religiösen Lebens

17 I-II Prol. : homo factus ad imaginera Dei dicitur, secundum quod per ima-
ginem significatur intellectuale et arbitrio liberum et per se potestativum.

18 J. Fuchs, a. a. O. 60.
19 N. Monzel : Was ist christliche Gesellschaftsordnung (Antrittsvorlesung,

München 1956.)



38 Mensch und Naturgesetz

hinweist, wie in den 'evangelischen Räten', ist eine besondere Berufung
erforderlich» (115) 20. Die in der neuen Auflage erfolgte Bekräftigung
Messners, sich mit seiner Auffassung in Einklang mit der ganzen Tradition

der christlichen Gesellschaftslehre zu wissen (115, Fußnote 1) kann
wohl mit Recht bezweifelt werden. Er scheint nicht genügend berücksichtigt

zu haben, daß nicht der Dekalog das Neue des christlichen
Sittengesetzes und der Lehre Christi enthält ; er war ja schon im Alten
Bund da Das Umwälzende ist in den Forderungen der Bergpredigt und
in den Stellen enthalten, die mit den Worten : « ...Ich aber sage euch... »

eingeleitet werden 21. Die Offenbarung hat selbstverständlich auch eine

Erklärung des natürlichen Sittengesetzes gebracht. Aber darüber hinaus
hat sie den Menschen die Kenntnis eines neuen Sittengesetzes vermittelt,
mit einem wesentlich neuen Inhalt.

Das Naturgesetz

Wohl an keiner Stelle des ganzen Buches hat sich die Neubearbeitung

so ausgewirkt, wie im Kapitel « Das Naturgesetz ». Die klare und
unzweideutige Absicht Messners, das Naturgesetz mit den Naturgesetzen
auf eine Stufe zu stellen, ist in der Fragestellung der ersten Ausgabe
unumwunden zum Ausdruck gekommen : « Wie entwickelt sich der
einzelne Mensch und wie wird er zum Vollmensch Ist die Menschennatur

ähnlichen Gesetzen unterworfen wie die höheren tierischen
Organismen Ist das menschliche Naturgesetz von dem der übrigen Wirbeltiere

verschieden » (in der ersten Auflage S. 28). Die Fragestellung hat
Messner fallen gelassen. An ihre Stelle ist keine neue getreten ; es konnte
keine neue treten, weil die Antwort (auf die diesmal nicht gestellte Frage)

die gleiche geblieben ist : « Wir beobachten somit im Bereich der

20 Sperrung nur in der Zitation. In der ersten Auflage fährt Messner fort :

« Das christliche Sittengesetz ist vor allem- die ausdrückliche Verkündigung und die
autoritative Erklärung des Naturgesetzes Aus der Tatsache, daß das christliche
Sittengesetz im Wesentlichen nicht mehr enthält, als eine autoritative Interpretation

des natürlichen Sittengesetzes, ergeben sich drei weitreichende Folgerungen :

erstens, daß das christliche Sittengesetz nur auf die naturgemäße Ordnung der
Dinge abziehlt ...» (S. 98).

21 Vgl. E. Welty : Sozialkatechismus Bd. I, 16: «Die Sittlichkeit des in
Christus erlösten und im Heiligen Geist wiedergeborenen Menschen ist übernatürlicher

Art : Die sozialen Forderungen der Bergpredigt gehen allen übrigen sozialen
Forderungen voraus. » Und S. 51 : « Die übernatürliche Heils- und Lebensordnung
baut auf der natürlichen auf und zwar in der Form, daß sie (die übernatürliche)
die schlechthin maßgebenden Zielsetzungen und Normen kündet bzw. auferlegt. »



Mensch und Naturgesetz 39

Natur des Menschen geistige und körperliche Triebanlagen und haben

keinen Grund, die Wirksamkeit derselben nicht als die Wirksamkeit
des Naturgesetzes im Menschen zu betrachten, solange wir die gleichen

Prinzipien gelten lassen, nach denen wir die Naturgesetze der äußeren

Welt erfassen » (32).

Wir haben oben schon darauf hingewiesen, daß Messner auf Grund
methodischer Unklarheiten zu Ergebnissen gelangte, die in Zweifel gezogen

werden können. Das ist auch hier der Fall ; er läßt die gleichen

Prinzipien gelten für die Erfassung der äußeren Welt und die der Natur
des Menschen. « Die einzelnen Wissenschaften gehen bei der Erforschung
der leblosen Natur und der Naturgesetze von der Beobachtung der

Kräfte aus, die in ihnen wirksam sind, so bei der der lebendigen Natur
von den Verhaltensweisen, vor allem auch denen gegenüber der Umwelt.
Bei der Erhebung der Natur des Menschen und der ihr wesenseigenen
Gesetze des Verhaltens kann der Weg kein anderer sein. Wir müssen daher
die Kräfte, Triebe und Antriebe untersuchen, die wir im Menschen am
Werk finden » (31).

Für den Naturwissenschaftler ist diese Methode richtig ; er findet
die Gesetze auf diesem Weg. Dem Ethiker kann es jedoch nicht gelingen,
auf die gleiche Art das natürliche Sittengesetz zu entdecken. Daß Messner

versucht, die beiden Arten von « Naturgesetz » unter einer Klammer
zusammenzufassen, kann auch in der neuen Ausgabe nicht übersehen

werden. Er spricht von den « wesenseigenen Gesetzen » (im Plural
die aus den Kräften, Trieben und Antrieben eruiert werden sollen.

Nach der Lehre des hl. Thomas jedoch kann die Zuteilung des Wortes
« Naturgesetz » an die unvernünftige Kreatur nur « per similitudinem »

geschehen 22.

Wenn wir das natürliche Sittengesetz konkret aus den Trieben und
Antrieben der menschlichen Natur aufweisen wollen - nach der
induktivempirischen Methode - dann laufen wir Gefahr, die « Beeinträchtigung »

durch die Erbsünde im gegenwärtigen status zu übersehen. Die Begier-
lichkeit, die Schwäche der menschlichen Natur muß in Rechnung gestellt

22 I-II 91, 2 ad 3 : Quia rationalis creatura participât earn (legem aeternam)
intellectualiter et rationaliter, ideo participatio legis aeternae in creatura rationali
proprie lex vocatur ; nam lex est aliquid rationis, ut supra (90, 1) dictum est. In
creatura autem irrationali non participatur rationaliter ; unde non potest dici lex,
nisi per similitudinem. — Vgl. dazu S. Ramirez : El Derecho de Gentes (Madrid
1955) 63 : « Por eso, no se da ley ni derecho propia y formalmente mâs que ne
los seres dotados de inteligencia, y solamente de una manera material y extensiva
se pueden atribuir a los brutos animales y demâs seres privados de razôn. »



40 Mensch und Naturgesetz

werden und kann nicht ohne weiteres Ausgangspunkt der Naturrechtsethik

werden. Daraus geht auch hervor, daß der Ausdruck « Naturgesetz

» in der Sittenlehre nicht das meint, was er in den Naturwissenschaften

bezeichnet 23. Für den Ethiker bedeutet « Gesetz » jenen Sachverhalt,

der die sittliche Handlung des Menschen lenkt 2i.

Es kann kaum bezweifelt werden, daß der hl. Thomas die Triebe
im Menschen nicht als Gesetze gelten läßt. Es gibt eine zweifache Art,
unter einem Gesetz zu stehen. Einmal, indem man durch Erkenntnis
an ihm teilnimmt. Zum anderenmal : per modum actionis et passionis
Weil nun die « rationalis creatura » manches hat, das mit den anderen
Kreaturen übereinkommt, andererseits aber etwas, was ihr eigentümlich
ist insofern sie geistig ist, darum steht sie auf beide Arten unter dem

ewigen Gesetz 25. Jede der beiden Arten ist aber unvollkommen und in
gewisser Weise korrumpiert, insofern nämlich die inclinatio naturalis
ad virtutem durch einen gegenteiligen Habitus verkehrt wird und andererseits

auch die naturhafte Erkenntnis des Guten durch Leidenschaften
und Sünden verdunkelt wird 26.

Es genügt also nicht, das « Naturgesetz » nur mit Hilfe der Erfahrung
aus der tatsächlich existierenden Menschennatur abzuleiten ; es geht

23 E. Welty : Sozialkatechismus I, 169.
24 W. Farrell : The natural moral law according to S. Thomas and Suarez

(Ditchling 1930) 1 : « Laws properly so called we shall restrict to those laws which
regulate the moral actions of man ; all other so called laws we shall consider as
laws improperly so called, such as physical laws, laws of art ...» - S. 4 : « This
direction of man must, first of all, be a direction of reason since man is a creature
of reason, capable of knowing the end and of choosing the means to the end.
Because he enjoys free will man can use his freedom to follow this guidance of
reason or he can abuse his liberty and refuse to follow - so the compelling force
behind these guiding rules must be moral, not physical. »

25 I-II 93, 6 : Duplex est modus quo aliquid subditur legi aeternae, ut ex
supradictis patet ; uno modo inquantum participatur lex aeterna per modum cogni-
tionis ; alio modo, per modum actionis et passionis, inquantum participatur per
modum interioris principii motivi. Et hoc secundo modo subduntur legi aeternae
irrationales creaturae, ut dictum est. Sed quia rationalis natura, cum eo quod est
commune omnibus creaturis, habet aliquid sibi proprium inquantum est rationalis,
ideo secundum utrumque modum legi aeternae subditur : quia et notionem
legis aeternae aliquo modo habet, et iterum unicuique rationali creaturae inest
naturalis inclinatio ad id quod est consonum legi aeternae.

28 I-II 93, 6 : Uterque tarnen modus imperfectus quidem est, et quodammodo
corruptus in malis ; in quibus et inclinatio naturalis ad virtutem depravatur per
habitum vitiosum ; et iterum ipsa naturalis cognitio boni in eis obtenebratur per
passiones et habitus peccatorum. In bonis autem uterque modus invenitur perfec-
tior : quia et supra cognitionem naturalem boni superadditur eis cognitio fidei
et sapientiae ; et supra naturalem inclinationem ad bonum superadditur eis in-
terius motivum gratiae et virtutis.



Mensch und Naturgesetz 41

auch nicht, für die beiden Arten der Seinsweise unter dem ewigen
Gesetz nur einen terminus Naturgesetz zu gebrauchen (im univoken Sinne).
Es ist vielmehr so, daß der menschliche Verstand auf abstraktivem Wege

aus der Menschennatur die Grundlage des Naturgesetzes erhebt. Vom
Verstand aus wirkt dann das Naturgesetz als Forderung für den
Menschen 27

; darin ist die wesentliche Funktion des Naturgesetzes zu sehen.

Auch Messner räumt der Vernunft eine besondere Stellung ein. Er
ist sich darüber klar, « daß der Ansatzpunkt zum Verstehen der Natur
des Menschen in seiner Vernunft ist ; daß nämlich seine Natur als

solche durch jene Verhaltensweise charakterisiert ist, die von seiner

Vernunft abhängig ist (32). Der Unterschied besteht darin, daß bei
Messner die Verwaltungsweisen abhängig und nicht gefordert sind ;

darum verfällt er einer petitio principii : Die Vernunft soll die Norm
für das menschliche Handeln geben. D. h. nach dieser Norm sollen die
verschiedenen Triebe und Strebungen im Menschen ausgerichtet werden.

Wenn aber die Vernunft ihrerseits auf dem Wege der Erfahrung
diese Norm aus ebendenselben Trieben und Strebungen herausnehmen

muß, so ist das ein circulus vitiosus. Hierher hätte die Anschuldigung
Hans Welzeis gegenüber der (falsch verstandenen) Lehre des Thomas von
Aquin gepaßt : « Wenn nun aber nicht alle natürlichen Neigungen
.naturgemäß' sind, sondern eben nur die guten, lasterfreien, so büßt
der Naturbegriff die Fähigkeit ein, das Kriterium für gut und schlecht

abzugeben. Nicht das 'Naturgemäße' vermag den konkreten Inhalt des

Guten zu definieren, sondern umgekehrt muß das Gute erst bestimmen,
was das Naturgemäße ist. »28

Ausgehend von der Tatsache des sittlichen Bewußtseins bei den

Menschen stellt sich Messner die Frage nach dem Grunde der Sittlichkeit.

«Die Wissenschaften erheben die Erfahrungsgegebenheiten ihres
Bereiches mit dem Zwecke, dem inneren Zusammenhang derselben in
sich selbst und in ihrer Verursachung zu ermitteln. Gleicherweise muß
auch die Ethik die Zusammenhänge der Erfahrungsgegebenheiten
erforschen, die sich in ihrem Bereich vorfindet, wie wir sie im vorangehenden

festgestellt haben » (34 f.). So kommt die Ethik zur Frage nach dem

Grund, nach dem Wesen und nach dem Kriterium der Sittlichkeit.
27 Vgl. W. Farrel : The natural law, 82 : This law consists in a dictate or

precept of reason : sicut ratio in homine dominatur et imperat aliis potentiis ; ita
oportet quod omnes inclinationes naturales ad alias potentias pertinentes ordi-
nentur secundum rationem. Unde hoc est apud omnes communiter receptum, ut
secundum rationem dirigantur omnes hominum inclinationes (I-II 94, 4 ad 3).

28 H. Welzel : Naturrecht und materiale Gerechtigkeit (Göttingen 1951) 61.



42 Mensch und Naturgesetz

Am Beginn der Untersuchung steht wiederum Thomas von Aquin 29.

« Das sittliche Gut, sagt er (Thomas) kann nur eine Art des Guten
seinem allgemeinen Begriffe nach sein. Die Frage ist dann : Wann nennen
wir die Dinge gut und wann schlecht Gut kann man zunächst die

Eignung eines Dinges für einen besonderen Zweck bezeichnen, so wenn
wir von einem guten Pferd sprechen in Anbetracht seiner Eignung als

Zugpferd oder seiner Gefügigkeit im Gegensatz zur Störrigkeit. Vor allem
aber und schlechthin ist ein Pferd gut, wenn sein Organismus allseitig
(natürlich unter Einschluß der normalen Intelligenz eines Pferdes)

richtig funktioniert. Das ist offensichtlich der Fall, wenn seine Natur
die ihren wesenhaften Funktionen innewohnenden Zwecke erfüllt, z. B.
die des Verdauungsapparates, des Sehens, des Hörens, des Nervensystems;

widrigenfalls ist es in der einen oder anderen Hinsicht ein mit Mängeln
behaftetes und daher schlechtes Pferd. Wir nennen Dinge somit gut oder

schlecht, je nachdem sie die Eignung zur Erfüllung der ihre Natur
konstituierenden Funktionen besitzen. Das Gute schlechthin ist demnach
die einem Dinge gemäße Vollkommenheit» (35).

In dem zitierten Artikel spricht der hl. Thomas zunächst vom Guten
und Schlechten überhaupt, wie Messner ganz richtig gesehen hat. Das
Axiom : « ens et bonum convertuntur », das von Thomas gebraucht
wird und von Messner übernommen wird, muß uns daran erinnern,
daß wir zunächst in der metaphysischen Ordnung stehen. Es ist also

29 I-II 18, 1 : De bono et malo in actionibus oportet loqui sicut de bono et
malo in rebus : eo quod unaquaeque res talem actionem producit, qualis est ipsa.
In rebus autem unumquodque tantum habet de bono, quantum habet de esse :

bonum enim et ens convertuntur, ut in Primo dictum est. Solus autem Deus habet
totam plenitudinem sui esse secundum aliquid unum et simplex : unaquaque vero
res aliam habet plenitudinem essendi sibi convenientem secundum diversa. Unde
in aliquibus contingit quod quantum ad aliquid habent esse, et tarnen eis aliquid
deficit ad plenitudinem essendi eis debitam. Sicut ad plenitudinem esse humani
requiritur quod sit quoddam compositum ex anima et corpore, habens omnes
potentias et instrumenta cognitionis et motus : unde si aliquid horum deficiat
alicui homini, deficit ei aliquid de plenitudine sui esse. Quantum igitur habet de

esse, tantum habet de bonitate : inquantum vero aliquid ei deficit de plenitudine
essendi, intantum deficit a bonitate, et dicitur malum; sicut homo caecus... Si vero
nihil haberet de entitate vel bonitate, neque malum neque bonum dici posset. Sed

quia de ratione boni est ipsa plenitudo essendi, si quidem alicui aliquid defuerit de
débita essendi plenitudine, non dicetur simpliciter bonum, sed secundum quid,
inquantum est ens ; poterit tarnen dici simpliciter ens et secundum quid non ens,
ut in Primo dictum est. Sic igitur dicendum est quod omnis actio, inquantum habet
aliquid de esse, intantum habet de bonitate : inquantum vero deficit ei aliquid
de plenitudine essendi quae debetur actioni humanae, intantum deficit a bonitate,

et sie dicitur mala : puta si deficiat ei vel determinata quantitas secundum
rationem, vel debitus locus, vel aliquid huiusmodi.



Mensch und Naturgesetz 43

ein Grundsatz, der in der physischen Ordnung gemäß dem physischen
Sein, in der ethischen Ordnung gemäß dem ethischen Sein gilt, denn wie

wir wissen, ist der Seinsbegriff (mit den Transcendentalien) ein analoger

Begriff30 So bringt der hl. Thomas im ersten Teil des Artikels Beispiele
aus der physischen Ordnung. (So wie ein Blinder Gutes hat insofern er
lebt, ein Übel aber, insofern er blind ist...)

Im zweiten Teil aber proiiziert Thomas das Axiom in die ethische

Sphäre hinein : insofern die Handlung (ethisches) Sein hat, ist sie

(ethisch) gut. Er spricht das ganz genau aus : inquantum deficit ei de

plenitudine essendi quae debetur actioni humanae. Und führt das auch

im Beispiel nochmals aus : puta si deficiat ei determinata quantitas
secundum rationem.

Wir müssen hier also sehr genau unterscheiden zwischen dem

physischen Teil einer Handlung und dem noch dazukommenden ethischen.

Wir wollen das an einem Beispiel sehen. Es spricht einer eine Lüge.
Dann hat diese Lüge zwei « Stockwerke ». Das physische ist perfekt :

Die Grammatik des Satzes war einwandfrei ; die Pronuntiation läßt
nichts zu wünschen übrig usw. In diesem Bereich - im physischen - ist
die Lüge mit allem Sein ausgestattet, das sie nötig hatte. Sie ist
vollkommen : ens et bonum convertuntur.

Anders im ethischen Bereich Hier fehlt ihr etwas von dem Sein,
das ihr zukommen müßte. Hier ist sie nicht gut. Daraus geht klar
hervor, daß ein und dieselbe Handlung zwei verschiedene Aspekte hat,
daß die physische von der moralischen Ordnung zu unterscheiden ist,
ja, die moralische Ordnung sogar zerstört werden würde, wenn man

- wie es in der These : « Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit » anscheinend

geschieht - die beiden Ordnungen zusammenfallen läßt31.

30 Vgl. dazu F. Ibranyi : Ethica secundum S. Thomam et Kant (Roma 1931)
48 : « Omnino assentimur doctissimo Sertillanges : ,Pour saint Thomas le bien moral
se rattache au bien ontologique d'une façon toute directe' (Sertillanges : La
philosophie morale de S. Thomas d'Aquin, Paris 1922, 37) quibus verbis bene

exprimi videtur quod aliud est bonum morale et bonum mere transcendentaliter
sumptum. »

31 F. Ibranyi : Ethica secundum S. Thomam et Kant, 32 f. : « Quid sit esse

morale, addatne aliquid supra entitatem physicam actus vel non ; dein : si
affirmative, quomodo se ad invicem habeant. Agitur proprio de actibus moralibus
interioribus. Quaestio est magni momenti, immo maximi. Nullum dubium est
quin ratione et sensus communis et cognitionis philosophicae conceptus naturae
et moralitatis sint adaequate extra invicem. Systema ergo realisticum docens con-
ceptum esse Signum rei asserit quod moralitas est realitas quaedam, quae est
adaequate extra realitatem naturae, saltern sub quadam formalitate. Conceptualismus



44 Mensch und Naturgesetz

An zweiter Stelle führt Messner I-II 71, 1 an : « In hoc enim con-
sistit uniuscuiusque rei bonitas, quod convenienter se habet ad modum

suae naturae ». Hier ist der Kontext wichtig 32. Thomas spricht hier von
der Tilgend. Tugend ist jedoch immer secundum rationem esse : virtus
est, quae bonum facit hominem et opus eius bonum reddit. Bonum
autem hominis est secundum rationem esse 33.

Um den Verdacht eines falschen Spiritualismus von vorneherein

zu entkräften, betonen wir, daß wir den ordo naturalis selbstverständlich

als Fundament für die Sittlichkeit annehmen, aber nur als materielles

Element 34. Die Menschennatur ist sich nicht selbst Regel. Wie könnte
sie auch zugleich Regel und geregelt sein Nur die recta ratio kann die

Regel für die menschliche Handlung bieten 3S.

Messners Ansicht ist von der allgemeinen Auffassung an diesem

Punkte nur um Haaresbreite verschieden. Aber in ihren Konsequenzen

gehen beide Auffassungen weit auseinander. Da die menschliche Natur
zum Unterschied von der Tierwelt durch die Vernunft bestimmt ist,
müssen wir die Voraussetzung für die ihr eigene « Vortrefflichkeit »,

et nominalismus vero cuiusvis temporis ratione principiorum id asserre non potuit
et quia adsunt difïicultates distinguendi in eodem actu inter esse morale et naturale,
identificavit esse morale et naturale in actu humano non abhorrens ab inconse-
quentiis. Iste nominalismus removendo distinctionem inter ilia duo esse confundit
ordinem moralem et naturalem seu proprie destruit totum ordinem moralem.

32 I-II 71, 1 : Circa virtutem duo possumus considerare : scilicet ipsam essen-
tiam virtutis, et id ad quod est virtus. In essentia quidem virtutis aliquid consi-
derari potest directe ; et aliquid ex consequenti. Directe quidem virtus importât
dispositionem quandam alicuius convenienter se habentis secundum modum suae
naturae : unde Philosophais dicit in VII Physic, quod virtus est dispositio perfecti
ad optimum ; dico autem perfecti, quod est dispositum secundum naturam. Ex
consequenti autem sequitur quod virtus sit bonitas quaedam : in hoc enim
consista uniusque rei bonitas quod convenienter se habet secundum modum suae naturae.

33 II-II 123, 1 und viele andere Stellen.
34 Vgl. F. Ibrânyi : Ethica, 46 : Fundamentum ergo ordinis moralis secundum

doctrinam s. Thomae est ordo naturalis rerum imprimis ex inclinationibus
naturae humanae exsurgens, inquantum praecepta legis naturalis, quae sunt im-
pressio legis aeternae, se ad illum ordinem naturalem ut ad elementum materiale
referunt et ex cognitione illius ordinis et imprimis naturae humanae naturaliter
innotescunt : « Manifestum est autem quod actus humani regulari possunt ex régula
rationis humanae, quae sumitur ex rebus creatis, quas naturaliter homo cognoscit »

(I-II 74, 7).
35 F. Ibranyi : a. a. O. 47 : Doctrina hodiernorum quorundam, secundum

quam régula moralitatis est natura humana, ut rationalis, vel complete conside-
rata etc., non est eadem ac doctrina s. Thomae nunc explicata aliud est régula
et aliud est fundamentum. Regula ut causa extrinseca formalis pertinet formaliter
ad ordinem moralem, fundamentum vero formaliter ad ordinem naturalem onto-
ogicum.



Mensch und Naturgesetz 45

«Vollkommenheit», VollWirklichkeit in der Vernunft suchen Es ist
die Vernunft, in der und durch die der Mensch Vollmensch ist gemäß
den Forderungen der Vollwirklichkeit seiner Natur. Er ist jedoch nicht
unausweichlich genötigt zum Verhalten nach diesen Forderungen Das

spezifisch menschliche Verhalten ist nicht bestimmt durch blinde Kräfte,
nicht nach Art der Unausweichlichkeit, die dem tierischen Instikt
innewohnt. Sein Verhalten nach oder entgegen den Forderungen seines

vollwirklichen Seins als Mensch hängt vom Einwirken seiner Vernunft ab,

von seiner Selbstbestimmung. Diese der menschlichen Natur eigene
Anlage zur Selbstbestimmung ist somit der Grund für die Verantwortlichkeit

des Menschen in seinem Verhalten, für das Entstehen des Phänomens

des Sittlichen im Menschen » (36).

Wie ist das « Einwirken der Vernunft » zu verstehen Auf diese

Frage ist eine zweifache Antwort möglich. Entweder abstrahiert die

Vernunft aus den materiellen Gegebenheiten das Gesetz (das darüber
hinaus dem Verstand natürlicherweise eingegeben ist in seinen ersten,
allgemeinen Geboten) und fordert dessen Erfüllung durch den Willen ;

darin besteht nach der allgemeinen Auffassung das Wesen der Sittlichkeit.

Oder die Vernunft hat nur die Aufgabe, die bestehende biologischphysische

Güte der Triebe zu erkennen und diesen gemäß zu handeln.
Im ersten Fall wird die Unterscheidung von physischer und moralischer
Ordnung vorausgesetzt, im zweiten das Zusammenfallen beider.

Daß Messner sich für die zweite Möglichkeit entschieden hat,
scheint aus folgendem hervorzugehen : « Das arteigene oder spezifisch
menschliche Verhalten ist das des Vernunftwesens ; das vom Menschen
durch die Vollwirklichkeit dieser seiner Natur geforderte Verhalten
bestimmt sich nach den in den geistigen und körperlichen Trieben seiner

Natur vorgezeichneten Zwecken, weil durch seine Vernunfterkenntnis
und seinen Vernunftwillen (Selbstbestimmung) bedingt, erhält für den
Menschen das von der Vollwirklichkeit seiner Natur geforderte Verhalten

das Wesen des Sittlichen. Demnach können wir definieren : Die
Sittlichkeit besteht in der Übereinstimmung des Verhaltens des Menschen

mit dem in seiner Natur, ihren körperlichen und geistigen Trieben
vorgezeichneten Zwecken oder kurz in der « Triebrichtigkeit » (38) 36.

36 Der Deutlichkeit wegen wollen wir den entsprechenden Text aus der
ersten Ausgabe (S. 35) anführen : « In der richtigen Wirkweise der Triebe liegt
nach dem allgemeinen Begriff des Guten die Vollkommenheit des menschlichen
Seins ; und in der Erzielung dieser Wirksamkeit durch die Einwirkung der
Vernunft, soweit von ihr diese Wirksamkeit abhängt, besteht das sittlich Gute. Denn



46 Mensch und Naturgesetz

Messners Formulierung & Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit » muß auf
alle Fälle den Eindruck erwecken, daß die Sittlichkeit in der
Übereinstimmung der « Vernunft » mit der « Natur » und ihren Trieben und nicht
in der des Willens mit dem Verstand bestehe. In der ersten Ausgabe
kommt das noch viel besser zum Vorschein : « In seinen späteren Jahren
bleibt er (Henri Bergson) in seiner Auffassung des « Lebens » und den

daraus sich ergebenden Folgerungen für die menschliche Existenz nicht
zu weit von unserem Begriff « Natur » entfernt, als daß nicht der
Vertreter der Naturrechtslehre eine Annäherung an die Wahrheit in der

Schlußfolgerung Bergsons finden könnte : « daß alle Sittlichkeit in ihrem
Wesen biologisch ist » (erste Ausgabe, 44). Diese Auffassung, die Messner

offenbar auch in der Neuauflage noch vertritt, scheint uns nicht haltbar,

weil sie ganz einfach der Wirklichkeit widerspricht. Fasten, Zölibat
usw. sind als « triebunrichtige » Handlungen sicher nicht unsittlich zu

nennen. Das Prinzip & Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit » vermag nicht
den ganzen Bereich des Sittlichen in befriedigender Weise zu umfassen

und zu erklären. Auch die Antwort Messners in der neuen Ausgabe auf
den Hinweis von A. F. Utz, daß Sittlichkeit auch in der Nichtübereinstimmung

mit den Trieben bestehen könne 37, befriedigt nicht. Er sagt :

« Keineswegs ist demnach unser Begriff des Wesens und Kriteriums
der Sittlichkeit dadurch in Frage gestellt, daß Sittlichkeit auch

Nichtübereinstimmung des Verhaltens des Menschen mit den Zwecken seiner

Natur bedeuten kann. Gedacht ist dabei an freiwilligen oder ungewollten,
völligen oder teilweisen Verzicht in der Triebbetätigung. Unser Begriff
besagt, daß bei Betätigung der Einzeltriebe die Sittlichkeit in der
Übereinstimmung mit den ihnen vorgezeichneten Zwecken besteht ; das heißt

keineswegs, daß jeder einzelne Trieb überhaupt oder von allen Menschen

im gleichen Ausmaß zu betätigen ist » (48).
Dem Charakter eines Prinzipes entsprechend müßte die Aussage

« Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit » eben alle sittlichen Handlungen
umfassen können, auch die freiwilligen, völligen oder teilweisen Verzichte, die

ja zuweilen enorme sittliche Leistungen darstellen. Weil aber diese
ausgeklammert werden (müssen, um die Richtigkeit des Satzes aufrechterhal-

das Sittliche hat ja seinen Grund darin, daß die menschlichen Triebe nicht
automatisch ihren Zweck erreichen müssen, sondern durch die Vernunft darauf
hingeordnet werden müssen Sittlichkeit ist nach dem Gesagten die Übereinstimmung

des Verhaltens des Menschen mit den in seiner Natur vorgezeichneten
Zwecken oder kurz : Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit. »

31 Vgl. Divus Thomas (Fr.) 29 (1951) 505.



Mensch und Naturgesetz 47

ten zu können), verliert die Meinung Messners « Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit

» seinen, das Wesen der Moralität treffenden Prinzipiencharakter.
Wir gestehen sicherlich zu, daß in vielen Fällen die Sittlichkeit mit

der Triebrichtigkeit übereinkommt. Doch sind diese Handlungen nicht
deswegen spezifisch sittlich, weil sie mit den Triebzwecken in Einklang
stehen, sondern weil sie, unter der Vernunftregelung stehend, vom freien
Willen in Einklang mit dieser gesetzt werden. Das Prinzip der Vernunftregelung,

bzw. die Übereinstimmung des Willens mit der Vernunft ist
deshalb das höhere, ist das Prinzip, das die ganze Wirklichkeit der
sittlichen Ordnung umspannt. « Die Realität des Sittlichen wird vielmehr
dadurch offenbar, daß der Willensakt seiner ganzen Naturhaftigkeit nach

Übereinstimmung oder Nichtübereinstimmung mit der Vernunft
einschließt. Das Sittliche ist demnach in die Naturhaftigkeit des Willens
eingebettet » 38. Messners Meinung « Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit » trifft
nur einen Teilbereich und damit nicht das Wesen des Sittlichen ; sie ist
daher entweder kein oder ein falsches Prinzip.

Die Bekräftigung Messners, hier dem hl. Thomas gefolgt zu sein,

ist nicht einleuchtend, weil dieser an der zitierten Stelle 39 ausdrücklich

sagt, daß die Sittlichkeit vom Willen abhänge. Auch die zweite von
Messner angeführte Stelle ist eindeutig in ihrem Zusammenhang40.
« Secundum ordinem inclinationum naturalium est ordo praeceptorum
legis naturae ». Thomas spricht an dieser Stelle nicht vom Wesen der

Sittlichkeit, sondern von ihrer Norm, dem Naturgesetz. Diese Norm
ist im Verstände. Das Wesen der Sittlichkeit besteht in der Annahme
oder Ablehnung dieser vom Verstand gegebenen Norm durch den Willen.

Matenaliter nur ist diese Norm in den inclinationes naturales
enthalten. Deshalb kann das Wesen der Sittlichkeit nicht in der
Übereinstimmung der Vernunft mit den inclinationes bestehen. Erst nachdem
der Verstand die natürlichen Gegebenheiten abstrahiert und als Norm
konstituiert hat, kann vom sittlichen Bereich die Rede sein. Der
Versuch, die Sittlichkeit als Übereinstimmung der Vernunft mit der Natur

38 Vgl. Divus Thomas (Fr.) 29 (1951) 505.
39 III C. G. 8 und 9 : Malum enim et bonum in moralibus specificae differentiae

ponuntur, ut prima ratio proponebat, quia moralia a voluntate dependent :

secundum hoc enim aliquid ad genus moris pertinet, quod est voluntarium. Voluntatis

autem obiectum est finis et bonum. Unde a fine speciem moralia sortiuntur
40 I-II 94, 2 : Quia vero bonum habet rationem finis, malum autem rationem

contrarii, inde est quod omnia ilia ad quae homo habet naturalem inclinationem,
ratio naturaliter apprehendit ut bona, et per consequens ut opere prosequenda,
et contraria eorum ut mala et vitanda. Secundum igitur ordinem inclinationum
naturalium est ordo praeceptorum legis naturae.



48 Mensch, und Naturgesetz

zu erklären, muß im übrigen schon an der Tatsache scheitern, daß im
Menschen zwei « Naturen » vorhanden sind 41.

In logischer Fortführung seines Gedankenganges vom Wesen der

Sittlichkeit mußte Messner auch bei der Darlegung des Naturgesetz-
Begriffes zu einer Überbetonung der « Natur » kommen. « Es besteht
kein Grund zur Annahme, daß der Schöpfer mit dem Menschen nicht in
gleicher Weise verfahren hat wie mit der übrigen Natur. Tatsächlich
sind wir bei der Erhebung des Naturgesetzes des Menschen nach den

gleichen Grundprinzipien der Untersuchung der Wirklichkeit und der

Erfahrung vorgegangen, nach denen die übrigen Wissenschaften ihre
Gesetze gewinnen. Unser Ergebnis war, daß das menschliche Naturgesetz
die Wirkweise der Natur des Menschen nach den Forderungen ihrer
Vollwirklichkeit selbst ist, das also, was für ihn wesenhafte Lebenserfüllung

und damit Glückserfüllung bedeuten muß » (66). Obwohl diese

Formulierung der der ersten Auflage gegenüber ganz bedeutend gemildert

ist 42, ist die Sache im Endergebnis dieselbe geblieben : « Daher ist
das Naturgesetz für den Menschen Natur» (69).

Wenn Messner an dieser Stelle auch nicht mehr wie in der ersten

Auflage geschrieben hat : « Die Zwecke bestimmen die menschliche
Natur », so hat er das doch an anderer Stelle ausgedrückt : « Es mußte
daher versucht werden, die menschliche Natur aus ihren Wirkweisen

zu begreifen, ähnlich wie wir b. im wissenschaftlichen Bemühen um das

Verständnis der Natur der Dinge verfahren. Es schien von vorneherein

unzweifelhaft, daß die Ergründung der Natur und Naturordnung menschlichen

Seins auch unmittelbar von der Natur des Menschen her möglich
sein müsse ohne den Umweg über den mit vielen metaphysischen Fragen
verbundenen « letzten Zweck » und das « ewige Gesetz ». Nur nach langen
Bemühungen ergab sich mir die nun einfach scheinende Lösung mit Hilfe
der Erhebung der « existenziellen Zwecke » aus der Triebkonstitution und

41 Vgl. I-II 71, 2 ad 3 : In homine est duplex natura, scilicet rationalis et
sensitiva. Et quia per operationem sensus homo pervenit ad actus rationis, ideo
plures sequuntur inclinationes naturae sensitivae quam ordinem rationis Ex
hoc autem vitia et peccata in hominibus proveniunt, quod sequuntur inclinationem
naturae sensitivae contra ordinem rationis.

42 In der alten Auflage hieß es auf S. 53 : « Unser Ergebnis war, daß das
Naturgesetz des Menschen in der Übereinstimmung seines Verhaltens mit den in
seiner Natur vorgezeichneten existentiellen Zwecken besteht. Da es die Zwecke
sind, die die menschliche Natur bestimmen, ist das Naturgesetz für den Menschen
zunächst Natur, d. h. das was die wesenhafte Wirklichkeit seiner Natur von ihm
verlangt und worin seine Natur ihre Erfüllung findet, also das im wesenhaften
Sinne Naturrichtige. » (Sperrungen nur in der Zitation.)



Mensch und Naturgesetz 49

Triebstruktur der menschlichen Natur. Allerdings war mir auch klar,
daß mit dem neuen Begriff die Naturrechtstradition nicht nur verlassen,
sondern ihre Fruchtbarkeit für das heutige erfahrungswissenschaftliche
Denken sichtbar werden mußte » (42). Wenn man weiter beachtet,
was Messner an anderer Stelle gesagt hat 43, so muß man annehmen, daß

es ihm ein besonderes Anliegen war, die Wirkkraft des Naturgesetzes
herauszustellen. Offenbar glaubte er sie in den Trieben der menschlichen

Natur gefunden zu haben. Nach allem, was wir gesehen haben, kann diese

Wirkkraft des Vernunftgebotes (Naturgesetzes) aber niemals in den incli-
nationes naturales gefunden werden. Eine solche Ansicht dürfte nicht
als Fortbildung der Naturrechtslehre von Thomas angesehen werden
können. Über die Wirk- oder dynamische Kraft ist inzwischen eine

eigene Arbeit erschienen, die darzulegen versuchte, daß einzig der freie
Wille als dynamische Kraft des Naturgesetzes in Frage kommen kann 44.

Nochmals zurück zur Ansicht Messners : Die Zwecke bestimmen
die Natur. Müßte man nicht vielmehr sagen : Die Zwecke werden von
der Natur (hier : von der Natur des Menschen) bestimmt Sonst
zerfällt ja das Naturgesetz (als Einheit) in die Vielzahl der Trieb-Zweck-
Gesetze. Wir haben dann nicht mehr ein Naturgesetz, sondern so viele
« Gesetze » als in den einzelnen Trieben Zwecke erkennbar sind.
(Tatsächlich hat Messner, wie wir oben gesehen haben, von den Gesetzen (im
Plural) gesprochen. Auch würde der höchste Trieb im Menschen, der
« auf die wesenhafte Integration des menschlichen Seins gerichtet ist »,

seine Eigenschaft als Kriterium der Sittlichkeit einbüßen (vgl. 45 ff.),
wenn er sich wiederum an der Vielzahl der Zwecke orientieren müßte.

Alle diese Schwierigkeiten haben sich aus der Grundauffassung
ergeben, daß das Naturgesetz (zuerst) Natur und dann erst Gesetz sei.

Im Unterschied zum Tierreich ist aber die menschliche Natur nicht selbst
schon Gesetz; das natürliche Sittengesetz des Menschen ist im Verstand45.

43 « Will man sich um die Interpretation und Fortbildung der Naturrechts-
lehre von Thomas bemühen, dann, scheint uns, müßte es geschehen, erstens durch
eine umfassende ontologisch-metaphysische Analyse der menschlichen Natur, zweitens

durch den Aufweis der der Natur des Menschen innewohnenden Eigenzwecke,
« fines proprii », drittens durch die Deutung des Naturgesetzes nicht nur als
Vernunftgebot, sondern auch als Wirkkraft auf Grund der der menschlichen Natur
innewohnenden Triebe » (38 f., Fußnote 7) sowie das 6. Kapitel : Die Wirkweise
des Naturgesetzes, S. 86-92).

44 F. Schmölz : Das Naturgesetz und seine dynamische Kraft. (Thomistische
Studien, VIII. Band.) Freiburg-Schweiz 1959.

45 Das ist einhellige Lehre der Tradition ; I-II 91, 2 ad 3 : Quia rationalis
creatura participât earn (legem aeternam) intellectualiter et rationaliter, ideo parti-

4



50 Mensch und Naturgesetz

Die « betonte Verähnlichung und Nachbildung mit dem Naturgesetz der
Tiere » 46 ist - im wesentlichen - auch in der neuen Auflage geblieben.
Die Probe und Bestätigung für unsere Meinung von Messners Naturge-

cipatio legis aeternae in creatura rational! proprie lex vocatur ; nam lex est
aliquid rationis, ut supra (90, 1) dictum est. In creatura autem irrationali non participate

rationaliter ; unde non potest dici lex, nisi per similitudinem.
Dazu die Thomisten :

W. Farrell : The natural moral law, 99 : « St. Thomas has stated this angle
of the Natural Moral Law when he explained that in this law there is an element
common to the natural laws governing irrational creation and elements peculiar
to man (I-II 91, 2) ; by the natural inclinations this law is brought into relation
with the natural physical laws ; by the proposition of reason and the light of reason
which it supposes, it is lifted to the heights peculiar to man, i. e. to the moral field. »

L. Lachance : Le Concept de droit selon Aristote et S. Thomas (Ottawa
1948) 94 : «Mais la règle et la mesure (propres) des actes humains est la raison,
qui est le premier principe des actes humains. C'est à la raison en effet qu'il appartient

de déterminer l'ordre qui va à la fin. Et comme dans tout genre, ce qui est
principe en est mesure et règle, il suit que la loi, qui est par définition nominale
une mesure et une règle des actes humains, est quelque chose de la raison. »

Cf. I-II 90, 1. - A. a. O. 95 : « Pour S. Thomas, il est évident que l'unité de l'agir
humain exige tout simplement que la loi soit la lumière de la raison pratique de
celui qui préside à la destinée de la collectivité, mise sous forme d'impératif, imperare,
de précepte, praecipere, de dictée ou de commandement, dictamen. » I-II 90, 1 :

lex quaedam régula est et mensura actuum Regula autem et mensura actuum
est ratio, quae est primum principium actuum humanorum.

O. Lottin : Morale fondamentale (Tournai 1954) 218 : «A celui qui replace
l'ordinatio rationis, l'imperium, dans son contexte psychologique, la définition
thomiste paraîtra donc suffisante. »

P. Lumbreras : De Lege (Rome 1954) 38 : « Damus quoque naturalem legem
differre a rationali natura : quoniam natura rationalis sive homo est id cui imponitur
seu id quod legi subdatur, a quo secernitur ideo lex. » - A. a. O. 4 : « Cum lex nihil
aliud sit quam quaedam ratio et régula operandi, illis solis convenit dari legem
qui sui operis rationem cognoscunt. Hoc autem convenit solum rationali crea-
turae Sola igitur rationalis creatura est susceptiva legis (3 C. G., 114). »

H. Rommen : Die ewige Wiederkehr des Naturrechtes (München 1947) 199.
S. Ramirez : El Derecho de Gentes (Madrid 1955) 41, N. 1.
A. D. Sertillanges : La Philosophie morale de S. Thomas (Paris 1922) 140 :

« Plus bas, il y a aussi une loi de chaque être, manifestée par ses propriétés, qu'on
peut appeller sa loi naturelle, participation, en lui, de la loi éternelle qui dirige
toutes choses ; mais le mot loi implicant, dans le langage thomiste, un aspect
rationnel qui ne se trouve plus chez les natures inférieures, on réserve d'ordinaire
le mot, et la loi naturelle se définit : Une participation ...»

E. T. Toccafondi : Philosophia Moralis Generalis (Roma 1943) 273 : « At lex
naturalis est essentialiter dictamen idest propositio dictans obligationem seu
verbum mentis per dictamen expressum. » - A. a. O. 2 74 : « Lex naturalis non est
ipsa natura rationalis secundum se, quia lex datur ipsi naturae rationali tamquam
mensura ipsius. »

A. F. Utz : Die Krise im modernen Naturrechtsdenken. NO 5 (1951) 206.
E. Welty : Sozialkatechismus, Bd. I, 169.
48 Vgl. Divus Thomas (Fr.) 29 (1951) 505.



Mensch und Naturgesetz 51

setz-Begriff (daß er die ontologische und ethische Sphäre unter einer

Klammer zusammenzufassen sucht), erhalten wir schließlich im
Abschnitt über das Naturgesetz als Gesetz. « Das Wort Gesetz hat einen

doppelten Sinn. Es bezeichnet Wirkweisen in den Dingen, wie z. B.

wenn in der Erblehre von den Mendelschen Vererbungsgesetzen
gesprochen wird (das ist die ontologisch-biologische Ebene) und es bedeutet
das Gebot eines Gesetzgebers, wenn wir z. B. vom staatlichen Gesetz

sprechen (das ist die juristisch-ethische Fassung). Das sittliche Naturgesetz

ist Gesetz in beiden Bedeutungen, es ist naturbedingte Wirkweise
sowie auferlegte Norm 47. Im vorigen Kapitel haben wir gesagt, das

Sittengesetz ist Naturgebot. Als Gebot der Natur ist es auch Gebot des

Schöpfers und seines sich in ihr offenbarenden Willens. Das sittliche
Naturgesetz ist daher für den Menschen Naturgebot und darüber hinaus

Gesetzesgebot. Wir sagen « darüber hinaus ». Denn in seiner verpflichtenden

Kraft ist das sittliche Naturgesetz als göttliches Gesetzesgebot ganz
anders gesichert denn als bloßes Naturgebot » (81).

So läßt sich also abschließend sagen, daß Messner in der Neuauflage

seines « Naturrechtes » im Wesentlichen nichts geändert hat. Die

Anregungen zu einer Überprüfung seiner Lehre, die seit dem Erscheinen
der ersten Auflage ergangen waren, hat er zur Kenntnis genommen.
An vielen Stellen hat er zu scharf klingende Formulierungen weggelassen

oder ausgefeilt. In der Sache jedoch ist er seinen früheren Auffassungen

von Mensch und Naturgesetz treu geblieben.

47 Die Formulierung in der ersten Auflage (S. 67) lautete an dieser Stelle :

Das Naturgesetz ist Gesetz in beiden Bedeutungen, es ist natürlicher Trieb und
auferlegte Norm ».


	Mensch und Naturgesetz : eine Untersuchung anlässlich der dritten Auflage des "Naturrechts" von Johannes Messner

