Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg
Band: 7 (1960)

Artikel: Mensch und Naturgesetz : eine Untersuchung anlasslich der dritten
Auflage des "Naturrechts" von Johannes Messner

Autor: Schmdlz, Franciscus M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761464

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FraNciscus M. Scamgrz OP

Mensch und Naturgesetz

Eine Untersuchung anldBlich der dritten Auflage
des « Naturrechtes » von Johannes Messner

Acht Jahre sind vergangen, seitdem die zweite Auflage von Johannes
Messners « Naturrecht » erschienen ist. Das Werk war lingst vergriffen ;
die Nachfrage nach ihm blieb nach wie vor. Kein Wunder ! Konnte doch
A. F. Utz schon zur ersten Auflage in dieser Zeitschrift (Divus Thomas 29
[1951] 508) schreiben: « Man findet in der Literatur aller Sprachen
keinen so klar und logisch durchgearbeiteten und mit Kenntnis der
modernen Fragestellung so ausgestatteten Traktat, wie ihn Messner
hier vorlegt. Das Werk ist in der Tat das bedeutendste Standardwerk
auf dem Gebiete der Gesellschaftslehre. » Es bietet eine — vielleicht ein-
malige — wohlgeordnete und systematisch aufgebaute Gesamtschau iiber
das umfangreiche und weitverzweigte Gebiet der Gesellschaftslehre, ein-
fach und Kklar gegliedert.

Die Neubearbeitung ! erfuhr in vielen Punkten eine begriiBenswerte
wesentliche Erweiterung. Nicht nur, daB die Literatur auf den neuesten
Stand gebracht worden ist, nicht nur, daB in drucktechnischer Hinsicht
dem Leser Erleichterungen verschafft wurden ; vor allem in sachlicher
Hinsicht hat Messner erweitert, erginzt, Antworten auf inzwischen auf-
getauchte Fragen gegeben. An nicht wenigen Stellen findet man iiber-
haupt Neues. So z. B. in der Rechisphilosophie (die geschichtliche Be-
dingtheit des Rechtes, S.222; die gesellschaftliche Bedingtheit des
Rechtes, S. 229 ; die Menschenrechte, S. 386). Eine umfangreiche, neu
hinzugefiigte Diskussion bemiiht sich um die Klirung des umstrittenen

1 J. MESSNER : Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staats-
ethik und Wirtschaftsethik. 3., neubearbeitete, wesentlich erweiterte Aufl. — Tyrolia-
verlag, Innsbruck 1958. 1206 S.



Mensch und Naturgesetz 27

Begriffes der « sozialen Liebe » (401 ff.). In der Gesellschaftsethik ist das
Erziehungsrecht ausgedehnter behandelt worden (Erziehungsrecht der
Eltern, S. 481 ; des Staates, S. 484 ; der Kirche, S. 484). Im IV. Teil
(die Vilkergemeinschaft) findet man das Kapitel : der Krieg mit Atom-
waffen (600). Ebenfalls kénnen in den Kapiteln « Das Angebot » (885),
« Der Lohn» (920), « Die Ordnung der Sozialwirtschaft» (1021), und
« Die Funktionen des Staates in der Integration der Sozialwirtschaft »
(1082 ff.) Erginzungen wahrgenommen werden. Die Uberarbeitung der
Staatsethik 14Bt sich u. a. erkennen an der « Kritik der modernen Demo-
kratie » (706 ff.), der « Reform der Demokratie » (710 ff.) und im Kapitel
« Das Wahlsystem » (715).

Wihrend man so in allen Teilen des monumentalen Werkes zahl-
reiche Verbesserungen und Erweiterungen feststellen kann, sieht man
aber auch hie und da Einzelheiten, die unverdndert stehengeblieben
sind. Die angeregte « Ubersiedlung » des Kapitels 87 («Die politische
Partei») und des IV. Teiles (« Die Vélkergemeinschaft ) aus der Ge-
sellschaftsethik in die Staatsethik ist unterblieben. Ebenso hat Messner
auf eine gdnzliche Revision des ersten Buches (der Grumdlegung) ver-
zichtet, wenn auch in diesem Teil sehr viele und nicht unerhebliche
« Glattungen » der Ausdriicke vorgenommen worden sind, die das Bild
der ersten (und zweiten unverdnderten) Auflage gegeniiber oft wesent-
lich verindern. Die Grundkonzeption ist geblieben und mit ihr eine
Reihe problematischer Fragen, die wir fiir wichtig genug erachten, um
ihnen eine eigene Untersuchung zu widmen.

Der Mensch

Bereits auf der ersten Seite kommt Messner zu einer Grundfrage,
auf die eine Gesellschaftslehre auf jeden Fall eine klare und unzweideu-
tige Antwort geben muBl : Was ist der Mensch ? Darum auch ist das
erste Anliegen, sich in einem Uberblick iiber die grundlegenden, in der
Lehre vom Menschen zu erérternden Tatsachen klar zu werden. Messner
weist ausdriicklich darauf hin, daB3 er seine Lehre vom Menschen nicht
aus den Begriffen ableiten will, sondern aus der Wirklichkeit der Er-
fahrung selbst (23).

Die empirische Anthropologie, die wissenschaftlich vorgeht, stellt
zwei Tatsachen fest. 1. Der Mensch steht seines Leibes wegen dem Tier-
reich nahe, bildet aber in diesem auf Grund seiner unbeschrinkten
Kreuzungsfihigkeit eine einzige Art (im zoologischen Sinne). Die empi-



28 Mensch und Naturgesetz

rische Anthropologie stellt 2. fest, da der Mensch als homo faber ein
mit Vernunft begabtes Wesen ist, fihig, die Beziehung von Ursache
und Wirkung zu erfassen. Als einziges Lebewesen ist der Mensch ausge-
stattet mit der Fahigkeit bewuBter Selbstbestimmung in seinem Verhal-
ten. Sein Erkenntnis- und Selbstbestimmungsvermégen unterscheiden
ihn als animal rationale, homo sapiens, wesentlich von der Tierwelt (24).

Auf Grund dieser sehr tiefgehenden Ergebnisse der empirischen
Anthropologie verbleiben fiir die Metaphysik nur noch die zwei weiteren
Aufgaben : 1. Die Feststellung der Geistseele des Menschen. 2. daf} er
zufolge seiner geistigen Natur ein Gemeinschaftswesen ist.

Das Wichtige an diesem Abschnitt ist die — sicher neue — Fest-
stellung, daB bereits die empirische Wissenschaft zur allgemeinen Defi-
nition des Menschen, « animal rationale », kommt. Als erste Frage dringt
sich also dem Leser auf, ob es denn Aufgabe der empirischen Wissen-
schaft sei, ein solches Ergebnis hervorzubringen. Die « venatio defini-
tionis », das Finden, das Erjagen der Definition ist das eigentliche,
das Hauptgeschiaft der Philosophie 2. Wenn es stimmt, da Wille und
blinder Drang nicht nur graduell, sondern « natura » unterschieden sind,
daB zwischen Instinkt und Intelligenz keine quantitative, sondern eine
essentielle Differenz besteht, dann brauchen wir auch verschiedene Wis-
senschaften, die sich dieser verschiedenen Gegenstinde annehmen 2.

Wenn Messner bei der bloBen Feststellung stehen geblieben wire,
daB der Mensch auf diesem Weg auf Grund bestimmter Anzeichen als
geistbegabtes Wesen zu erkennen sei, so wdre nichts einzuwenden ge-
wesen. Daf} aber die Empirie selber zu dieser Definition kommen konne,
ist eine Feststellung, die nicht jeder unwidersprochen hinnimmt. Messner
gebraucht den Ausdruck : homo faber : Der Mensch ist Werkzeugbe-
niitzer oder «das einzige Lebewesen, das Werkzeuge anfertigt » (24) 4.
Das Beweismedium ist die Beziehungserfassung von Ursache und Wir-
kung ; diese Beziehungserfassung verwendet Messner als univoken Sach-
verhalt.

Wir sprachen eben von der Beschrinkung der Wissenschaften auf
ihren Formalgegenstand. Das hat seinen Grund darin, daB die ver-

> H. CHRISTMANN : Ein Forscherweg. — Einfiihrung zu Hans Andrés « Vom
Sinnreich des Lebens» (Salzburg 1952) 30.

# Vgl. F. OrGraTi : 11 concetto di giuridicitdh e San Tommase d’Aquino (Mi-
lano 1943) 78.

4 In der alten Ausgabe stand an dieser Stelle: «...das einzige Tier, das
Werkzeuge anfertigt ».



Mensch und Naturgesetz 29

schiedenen Abstraktionsstufen auch eine Verschiedenheit der Methode
mit sich bringen. « Es ist durchaus sinnvoll und streng wissenschaftlich
gefordert, ... daBB jede Wissenschaft sich in den Grenzen hilt, die ihrer
Abstraktionsstufe entsprechen. Von hier aus ergibt sich fiir die experi-
mentell arbeitende Naturforschung die Rechtfertigung der mechanischen
Kausalforschung als Methode, ja sogar die methodische Einschrinkung
des Begriffes der Ursdchlichkeit auf das rein dullere, gesetzmiBige
Nacheinander, nicht Auseinander der Erscheinungen. Dieser Ursache-
begriff bleibt solange in seinem Recht, als er nicht monopolisiert wird
und damit der tiefere Ursachebegriff, der erst auf der metaphysischen
Ebene Geltung gewinnt — nidmlich Ursache als echte Seinsmitteilung
bzw. Seinsvermittlung ... ausgeschlossen wird. »®

Wir unterscheiden also einen zweifachen Ursachebegriff : einen
naturwissenschaftlichen, der das Nebeneinander meint, und einen meta-
physischen, der das Awuseinander bezeichnet. Die empirischen Wissen-
schaften kénnen nur zum ersten gelangen. Der Mensch ist homo faber :
Werkzeugbeniitzer. Dazu ist Ursacheerfassung nétig. Das geben wir zu,
wenn Ursacheerfassung im naturwissenschaftlichen Sinn genommen wird.
Diese geniigt auch, um den Menschen als « Werkzeugbeniitzer » (redu-
plicative !) zu erkennen. Aber damit sind wir noch nicht beim weseni-
lichen Unterschied zum Tier angekommen, wenn wir nicht vorher schon
die Geistigkeit des Menschen supponiert haben. Damit sind wir vor allem
nicht zur Wesensdefinition des Menschen, « animal rationale » gegkommen.
Diese Definition stellt aber das Endergebnis des Gedankenablaufes bei
Messner dar.

Bleiben wir beim alten Beispiel : auch ein Affe in seinem Kifig,
der die Banane mit eznem Bambusrohr nicht erreicht, kommt im Laufe
der Zeit darauf, daB das « Instrument » durch Zusammenstecken von
zwel Bambusstangen linger wird und dall er so die Banane erreichen
kann. In diesem Sinn ist also auch der Affe « Werkzeugbeniitzer ».
Prof. Hans André hat diese Ahnlichkeit und abgrundtiefe Verschieden-
heit mit Recht stark betont : « Tierpsychologisch kann man nach heuti-
gen Versuchsergebnissen auch von einer gewissen Quasi-Intelligenz
hoherer Tiere — namentlich bei Anthropoiden — sprechen, doch erreicht
dieselbe nie das Eigentliche, demgemad3 der Mensch als animal meta-
physicum seinen Wirklichkeitsbezug als vom Sein als Sein her sich
ihm aufzulichtender zu entdecken vermag. » 8

5 H. CHRISTMANN, a. a.O. 33.
® H. ANDRE : Vom Sinnreich des Lebens (Salzburg 1952) 178.



30 Mensch und Naturgesetz

Diese beiden Beziehungserfassungen scheint Messner nicht scharf
genug getrennt zu haben, als er auf empirischem Wege zur Definition des
Menschen gelangte. In der Terminologie der Logik gesprochen : der
Mittelbegriff des Syllogismus ist ein doppelter. Der Mensch ist homo
faber. Homo-faber-Sein setzt Beziehungserfassung voraus. Beziehungser-
fassung bedeutet SchluBfolgerung. SchluBfolgerung ist das Zeichen des
animal rationale.

Das zweite Merkmal des Menschen ist die Selbstbestimmung oder
Willensfreiheit. Auch hier muB gesagt werden : es besteht kein Zweifel,
daB man aus der Erfahrung aufweisen kann, dal der Mensch freie Akte
setzen kann. Aber ein Aufweis kann einem wissenschaftlichen Beweis
nicht gleichgesetzt werden. Ein streng wissenschaftlicher Beweis fiir
die Willensfreiheit kann nur aus der Geistigkeit und Universalanlage
des Verstandes erfolgen. Das wire Aufgabe der spekulativen Psychologie.

Wie oben bereits erwihnt, hat in der Auffassung Messners die
metaphysische Anthropologie nur noch die Aufgabe, die Geistseele und
die Gemeinschaftsnatur des Menschen zu erweisen. « Die metaphysische
Anthropologie hilt daran fest, da3 die menschliche Seele im Gegensatz
zur Tierseele geistigen, selbstindigen, unsterblichen Wesens und der Sitz
der Vernunft ist. Daraus ergibt sich die wesenhafte Verschiedenheit
(Dualismus) von Kérper und Geist ... Beide zusammen bilden die mensch-
liche Natur als wesenhafte Einheit, wobei die geistige Seele das Prinzip
der spezifisch menschlichen Handlungen, d.h. der der menschlichen Natur
wesenseigenen Handlungen ist » (24). In der Begriindung des Menschen
als Sozialwesen fithrt Messner die zunédchst ins Auge fallenden Argumente
an : die Vervollkommnungs- und Entfaltungsmoglichkeiten, ohne auf
die metaphysische Verankerung niher einzugehen ’.

Da es bei diesen Moglichkeiten immer um die Vervollkommnung

? Vgl. dazu E. WELTY : Gemeinschaft und Einzelmensch (Salzburg 1935) 108 :
« Der offensichtlichste Beweis ist nicht immer der einzige und der maBgebende.
Wer in den Werken des heiligen Thomas sorgfiltig liest, wird bei der Uberzeugung
enden : der groBe Gelehrte leitet die soziale Bestimmung des Menschen nicht nur
her aus der tatsichlichen Bediirftigkeit der Menschennatur ... Die Sozialanlage
greift viel zu tief in das Wesen des Menschen ein, als daB nur ZweckmafBigkeits-
erwdgungen zum Gemeinschaftsleben veranlassen wiirden. Wenn Thomas den Satz
vom Menschen als Gemeinschaftswesen zum allgemeinen Prinzip nimmt, damit
daraus ein pflichtgebietendes Gesetz menschlichen Zusammenseins und Zusammen-
wirkens gefolgert werde ; wenn er die Sprache als Zeichen der Zuordnung wertet :
dann ist in beiden Fillen der Drang zum gemeinschaftlichen Leben als Natur-
gegebenheit vorausgesetzt, also als selbstverstindliche und gar nicht erst mithsam
zu erhidrtende Elementarwahrheit anerkannt. »



Mensch und Naturgesetz 31

und Entfaltung der menschlichen Person geht, wollen wir die Haupt-
punkte der Lehre Messners iiber die menschliche Person hier vorweg-
nehmen. Das Zentrum seiner Doktrin tiber die Person bildet nicht das
In-sich-, Fiir-sich- Existieren und Handeln, sondern die Selbstiiber-
schreitung und die Willensfreitheit. « Die Entfaltung der sittlichen ‘Per-
son’ ist ... die Selbstitberschreitung des Menschen gemdll der in seiner
,Natur’ vorgezeichneten Ordnung. Und da das Naturgesetz den Menschen
bei dieser Selbstverwirklichung an die Welt der absoluten Werte ver-
weist, gehort die Selbstiiberschreitung zum innersten Antrieb seiner Na-
tur » (120). In diesem terminus und der durch sie bezeichneten Sache
sucht eine ganze Reihe von Philosophen die Auszeichnung des Menschen
einzufangen. Messner nannte Scheler (und in der ersten Auflage noch
Heidegger). Aber man koénnte die Reihe noch weiterfithren : Ferdinand
Ebner, Eberhard Griesebach, Theodor Steinbiichel, Michael Schmaus &.
Doch hat jeder dem Ausdruck «Selbstiiberschreitung » eine andere
Nuance verliechen. Messner wendet sich an den Aquinaten : « Thomas
von Aquin z.B. spricht von zwei Wegen, in denen der Mensch kraft
seines Geistes sich selbst tiberschreitet : erstens vermittels des Intellektes,
der ihn befdhigt, die ganze Welt zu durchmessen und sich zu Gott zu
erheben ; zweitens vermittels des Willens, der ihn befihigt, nach dem
Guten als solchem zu streben und durch die Liebe, die Grundkraft seiner
Natur, zum héchsten Gute aufzusteigen » (120 £.). Diese Selbstiiberschrei-
tung ist zugleich Selbstverwirklichung und Erfiilllung. In dieser Aus-
zeichnung liegt auch das Risiko des Menschen : die Selbstunterschreitung.

Diese Selbstverwirklichung des Menschen vollzieht sich im « guten
Willen » ; das damit angerithrte Problem des Willens und der Willens-
freiheit bezeichnet Messner mit Recht als einen « Priifstein eines jeden
Systems der Ethik » (122). Die Willensfreiheit selbst hat Messner in
ein ganz neues (Sprach-)gewand gekleidet. « Die Willensfreiheit des
Menschen ist demnach sein Vermogen, das Gesetz seiner Natur zum
bestimmten Gesetz seines Verhaltens zu machen » (125). Oder : « Freiheit
ist die bewuBte Selbstbewegungskraft des geistig begabten Wesens in
der Verwirklichung der ihm in den Trieben seiner Natur vorgezeichneten
Zwecken » (ebd.) °.

8 Vgl. T. SteINBUCHEL : Die philosophischen Grundlagen der katholischen
Sittenlehre Bd. 1 (Diisseldorf 1938) Bd. 1, S. 104, 243, 250 ; Bd. 2, S. 152, 158. —
M. ScamAUs : Von den letzten Dingen (Miinster 1948) 573 f., 576, 610 u. a.

? In der ersten Ausgabe (104) stand noch : « Die Selbstverwirklichung des

Menschen durch die Entfaltung seiner Triebe im Einklang mit seiner wesenhaften
Natur, ist sein freier Alkt. »



32 Mensch und Naturgesetz

Der Intellekt kann vergleichen und damit « werten ». Das Tier tut
etwas Ahnliches : ein Hund z. B. wiihlt zwischen Fleisch und anderen
Dingen. « Was aber der Mensch allein vermag ist : iiber die Wahl eine
Uberlegung anzustellen ... Thomas von Aquin ist daher sicher im Recht,
wenn er in seiner Erklirung der Willensfreiheit dem Vermogen des
Intellektes, seine Urteile zu beurteilen, de suo iudicio iudicare, ent-
scheidende Bedeutung zuschreibt. Andererseits scheint jedoch der Wille
nicht wirklich frei zu sein, wenn er nur auf Grund des Urteils des Intel-
lektes handeln kann und awfomatisch nach dem Objekt streben muB,
das ithm der Intellekt im Werturteil als erstrebenswert vorgibt | Damit
wire dem Intellekt eine Aufgabe dhnlich der der Weichenstellung im
Eisenbahnverkehr zugedacht, da er die Geleise wihlen und bestimmen
wiirde, dem der Wille dann mit seiner Bewegungskraft automatisch zu
folgen hitte » (123 £.) 10,

Zunichst also gibt Messner dem hl. Thomas ! recht, indem er zu-
gesteht, daB dem Intellekt in dieser Frage tatsidchlich entscheidende
Bedeutung zukommt. Dann aber wendet er sich gegen ihn und zwar
auf Grund eines Millverstindnisses (offenbar unter dem EinfluB des
zitierten Thomas Molina : « Das Leiden ist Weltplan », 1929).

Worin das MiBverstindnis besteht, haben wir schon dadurch ange-
deutet, daB wir das zweimal vorkommende Wort automatisch oben ge-
sperrt haben. Messner scheint beim Objekt des Willens keinen Unter-
schied zu machen zwischen dem summum bonum, dem bonum per se
auf der einen Seite und dem bonum limitatum, bonum creatum auf der
anderen Seite. In der Tat kommt es dem Willen nur in der visio beata
zu — wo er das summum bonum vor sich hat — « automatisch » dieses
Gut zu erstreben (wenn es gestattet ist, diesen Ausdruck nochmals zu
gebrauchen, wobei natiirlich die summa libertas eingeschlossen werden
muB). Jedes kreatiirliche Gut dagegen ist ein bonum finitum — ein finis
intermedius ! Einem solchen Gut folgt aber der Wille nicht mehr « auto-
matisch » ; es gibt viele solcher Giiter, von denen keines so perfekt ist,
daB es den Willen total anzieht. Und zwischen diesen Giitern hat der
Wille die frese Wahl! D. h. er kann eines nehmen, oder nicht, kann vom

10 Sperrung nur in der Zitation.

11 Die Stelle, auf die sich Messner bezieht, ist De Verit. 24, 2 : Tota ratio
libertatis ex modo cognitionis dependet. Appetitus enim cognitionem sequitur ...
Tudicium est in potestate iudicantis secundum quod potest de suo iudicio iudi-
care ... Iudicare de suo iudicio est solius rationis, quae super actum suum reflec-
titur, et cognoscit habitudines rerum de quibus iudicat, et per quas iudicat : unde
totius libertatis radix est in ratione constituta.



Mensch und Naturgesetz 33

Verstand verlangen, dafl er ihm ein anderes vorsetze, oder nicht. Das
ist auch in der Definition der Willensfreiheit ausgedriickt, die gemeinhin
gehalten wird : die Fahigkeit des Menschen, erkannte, begrenzte Giiter
zu wihlen oder nicht zu wihlen, bzw. dieses oder jenes als begrenzt er-
faBtes Gut zu wahlen. Diese Fahigkeit ist aber nicht im Verstand — dort
ist sie wurzelhaft 12 — sondern sie ist formell im Willen selbst. Wohl
bleibt die Aufgabe der « Weichenstellung » des Intellektes, aber die Be-
wegungskraft des Willens ist frei ; sie muB} nicht « automatisch » folgen.

Olgiati 1 bemerkt hierzu, dal es dem hl. Thomas ja nicht um eine
« voluntas capricciosa » ging, sondern um ein « arbitrium », das sich
etymologisch von «arbiter » herleitet. Diesem Gedankengang, dem
Zusammenspiel von Intellekt und Wille, beim hl. Thomas hat sich Mess-
ner in der neuen Auflage gendhert, wenn er sagt: « So kommen wir zu
dem SchluB3, daB Intellekt und Wille gegenseitig aufeinander einwirken
und im Akte des freien Willens gemeinsam als geistige Fahigkeiten tétig
sind : die Willensfreiheit ist nicht nur eine Sache des Intellektes, sondern
wahrhaft auch des Willens selbst » (124). Geblieben ist allerdings das
omingse Wort « automatisch » und die Meinung Messners, die Frage der
Willensfreiheit dem Bereich des Rationalen méglichst entziehen zu miis-
sen : « Die Selbstbestimmung des Willens ist ein Problem des Lebens
des Geistes und kann daher nicht gelost werden mit den zu sehr an das
naturwissenschaftliche Denken angelehnten Kategorien von Ursache und
Wirkung. Diesen scheint auch die einseitige Betonung des Intellektes
im Akte der Freiheit verhaftet » (125).

12 T-IT 17,1 ad 2: radix libertatis est voluntas sicut subiectum : sed sicut
causa est ratio.

13 F. OrcIATI : Il concetto di giuridicita, 80 : ... Poiché la radice ultima della
liberta & nella ragione: « Totius libertatis radix est in ratione constituta » (De
Verit. 24, 2). Di qua la terminologia, che ha suscitato tanti scandali e suona male
alle orecchie di coloro che non han curato diligentemente il latino nel loro ginnasio :
voglio dire liberum arbitrium, interpretato come se l'affermazione della liberta
significasse arbitrarietd e capriccio nella scelta, poiché — si osserva — una delle
due : o io, per fare un’azione, ho una ragione, ed allora sono determinato e non
pitt libero; o non I'ho, ed allora l’azione libera & capricciosa e priva di motivi
rationali. Il gran male ¢&, rispondeva San Tommaso, che arbitrium deriva da
arbiter ed equivale, percio a giudicio : « liberum arbitrium seu liberum iudicium » ;
ed il giudizio, non capriccioso, non immotivato, ma rationale, ¢ libero quando
I'azione ha una ratio sufficiens, non una ratio determinans ... Noi siamo necessitati
solo dalla ratio boni (ossia tutto cid che vogliamo, lo vogliamo in quanto & un
bene) ... L’intuizione diretta dell’Essere, che & la perfezione stessa, non ci per-
metterebbe di preferirgli esseri limitati e contingenti, ma fin quando si tratta di
Questi ultimi, nessuno di essi necessita la nostra electio, perché manca una ragione
assolutamente determinante.

3



34 Mensch und Naturgesetz

Wir haben schon oben gesehen, daBl Messner keinen eindeutigen
und klaren Ursachebegriff hat. Hier macht sich dieser Mangel wieder
bemerkbar. Da die Empirie nur den causa-efficiens-Ursachebegriff des
Nacheinander hat, kann sie selbstverstiandlich das Problem der Willens-
freiheit nicht mit den Kategorien von Ursache und Wirkung losen.
Da miissen wir Messner vollkommen recht geben. Aber es gibt dariiber
hinaus noch einen anderen viel héheren Ursachebegriff, wie wir gesehen
haben, den der causa finalis ! Das durch den Intellekt erfallte Gut-sein
des Zieles, das dem Willen vorgestellt wird, ist hinreichender, wenn auch
nicht nétigender Grund fiir das Wollen. Das ist in der Definition Messners
vorsichtig ausgeklammert worden : « Das Leben ist innere Selbstbe-
wegungskraft eines Wesens auf die seiner Natur inneren Zwecke hin.
Freiheit ist die bewuBte Selbstbewegungskraft des geistbegabten Wesens
in der Verwirklichung der ihm in den Trieben seiner Natur vorgezeichne-
ten Zwecke. Die Willensfreiheit des Menschen ist demnach sein Ver-
mogen, das Gesetz seiner Natur zum bestimmenden Gesetz seines Ver-
haltens zu machen » (125) 4.

Es wiirde sicher zu weit fithren, die ganze Frage der Willensfreiheit
hier zu erdrtern. Es sei nur der Hinweis gestattet, daBB « Freiheit » auf
einer Ebene mit « Selbstbewegungskraft » und dhnlichen Ausdriicken (in
der ersten Auflage : « Grundkraft Liebe », Vitalitdt der geistigen Natur »
« élan vital ») steht und dafl nicht von einer « Wahlfreiheit » die Rede
ist. Wenn auch der neue Text von « anstéBigen Stellen » gereinigt worden
ist, die Sache ist geblieben : « Bergson ist in seinem Begriff des ,Lebens’
in doppelter Weise auf die Wahrheit vorgestoBen : 1. Er sah das Problem
der Freiheit als das des Lebens, daher als eines, das in einen, von der
Kausalitdt vollig verschiedenen Bereich gehort, also nicht in den, in
welchem der naturwissenschaftliche Determinismus die Losung gesucht
hat. 2. Er zeigte zugleich, wo die Wurzel des schopferischen Wesens der
Freiheit gesucht werden muB3 : Im Leben des Geistes mit dem Vernunft-

1 Um einem MiBverstindnis vorzubeugen, daB wir etwa Messner falsch ver-
stehen wiirden, sei hier die Fortsetzung des Zitates, die sich in der ersten Ausgabe
S. 107 vorfindet, angefiihrt. Sie zeigt klar Hintergrund und Herkunft seiner Mei-
nung : « Willensfreiheit ist demnach eine positive Kraft zum Guten, sie ist negativ
nur als Moglichkeit des Menschen, sich dieser Kraft zu versagen. In Verbindung
dieser Uberlegung mit dem, was wir iiber die Liebe als Grundkraft des Menschen
gesagt haben, kommen wir demnach zu dem Schluf, daB die Freiheit das dem
Geiste innewohnende Vermaogen zur existentiellen Liebe ist und, in ihrer Entfaltung,
in einem wahren Sinn élan vital ist ... Die entfaltete Freiheit ist demnach die
Vitalitdt der geistigen Natur. »



Mensch und Naturgesetz 35

willen als der der Vernunfterkenntnis gleichgeordneten Kraft des Geistes »
(125, FuBnote 10 ; frither stand an dieser Stelle : «in ihrem Charakter
als Erscheinung des Lebens, nicht in der verselbstindigten Vernunft ».
S. 107 in der ersten Ausgabe).

In der christlichen Amnthropologie stellt Messner die beiden Tat-
sachen der Erbsiinde und der Erlésung als Neues zum Vorhergehenden
hinzu. Mit der Erlosung ist durch die Besiegelung der Gottebenbildlich-
keit der Wert des Menschen iiber jeden irdischen Wert erhaben (25).
Wir miissen diesen kleinen Abschnitt im Zusammenhang mit den beiden
Kapiteln iiber «die Beeintrichtigung der Menschennatur» (110) und
« das christliche Sittengesetz » (115) sehen, um zu einem Gesamtbilde
des christlichen Menschen in Messners Lehre zu kommen.

« Der christlichen Anthropologie entnimmt die traditionelle Natur-
rechtslehre die endgiiltige GewiBheit hinsichtlich der vorhin erwidhnten,
sich der empirischen und metaphysischen Anthropologie erschlieBenden
Einsichten iiber die durch seine Geistseele bedingte Natur des Menschen »
(24). Von der Feststellung ausgehend, daBl die Naturrechtsethik reali-
stisch sei, hat Messner darauf hingewiesen, da3 man in der Menschen-
natur auch « weniger menschliche Elemente » finde, dall die Menschen-
natur beeintridchtigt sei (110). « Der Mensch ist zwar im Besitz der Ver-
nunftnatur, er darf sich jedoch nicht im Besitze der irrtumslosen Erkennt-
nis des Guten und der willigen Neigungen zum Guten wissen » (ebd.).

Das Wichtige an diesem Abschnitt ist der Begriff (Menschen-)
Natur. Einmal bezieht er sich auf die paradiesische, ideale Menschen-
natur, die nachtriglich durch die Siinde beeintrichtigt wird ; so z. B. im
folgenden Satz: «...; zweitens sichert die iibernatiirliche Offenbarung
dem Menschen das volle und klare Verstindnis seiner wahren Natur,
neigt er doch sehr dazu, falsche Ziige in seiner Natur als « natiirlich »
zu erachten, die in Wahrheit Folge der Beeintrichtigung seiner Natur
durch die Erbsiinde sind» (115). Zum anderenmale steht der Begriff
Natur fiir den Erbsiinde-Zustand : « Die christliche Anthropologie ist
durch die Lehre der Erbsiinde gesichert vor einer Idealisierung der
menschlichen Natur » (110) ; oder : « Ihre realistische, in der Erbsiinde-
lehre begriindete Haltung bewahrt die Naturrechtsethik vor jedem
sozialen Utopismus. Die Wirklichkeit der menschlichen Natur allein
schon verurteilt jeden Glauben an bruchlos vollkommene Gesellschafts-
und Wirtschaftssysteme » (111).

In diesen letzteren Zitationen steht der Ausdruck « Natur » fiir die
« gefallene », fiir die « beeintrichtigte », oder fiir die « wirkliche » Men-



36 Mensch und Naturgesetz

schennatur, d. h. fiir die Menschennatur nach dem Siindenfall. Der
Unterschied zwischen der paradiesischen und der gefallenen Natur ist
natiirlich fiir jede Naturrechtsethik von entscheidender Bedeutung.
Wenn man sich nicht von Anfang an auf eine bestimmte Supposition
festlegt, so miite man jedesmal dazusagen, welche « Natur » gemeint
ist. Sonst treten unweigerlich Verwechslungen und Vertauschungen der
beiden status ein ; sonst besteht die Gefahr, dal3 aus der « beeintrichtig-
ten » Natur Sachverhalte abgeleitet werden, die nur der « reinen » Natur
zukommen. Wir stehen hier an der Grenze der Naturrechtslehre zur
Theologie hin und daraus erhellt schon die Notwendigkeit, den theolo-
gischen Gesichts- und Ausgangspunkt in der Naturrechtslehre nicht zu
ignorieren. Wenn Messner die komkrete Menschennatur zum Ausgangs-
punkt seiner Betrachtungen macht und aus dieser induktiv das Natur-
gesetz ableitet, so lduft er Gefahr — das wird hier schon ersichtlich — die
gezeigten Unterschiede zu iibersehen. Man muB, wie Fuchs das gezeigt
hat, die absolute Natur den Naturgesetzbetrachtungen zugrunde legen °,
Weder die Natur des Urstandes, noch die des Erbsiinde-Zustandes liegt
zugrunde, « vielmehr ist ihr (d. h. der katholischen Theologie) Ausgangs-
punkt innerlich unabhingig von jeder geschichtlichen oder mdéglichen
Weise menschlicher Existenz. Sie griindet (theologisch) in jenem Rest-
bestand, (philosophisch)in jenem metaphysischen Wesen, das wir mensch-
liche Natur nennen ; das allerdings als solches nur ein abstractum bedeu-
tet, tatsdchlich aber in jedem Menschen, gleichgiiltig welchen heils-
geschichtlichen Zustandes, wirklich ist 18.

Durch den Siindenfall ist zwar die iibernatiirliche Gottebenbildlich-
keit verlorengegangen, die natiirliche jedoch ist geblieben : die Geistig-
keit des Menschen, von der auch der hl. Thomas in der Einleitung zu

16 7. FucHs: Lex Naturae. Zur Theologie des Naturrechtes (Diisseldorf 1955) 88 :
« Man kann die mit der Natur als solcher schon festliegende Ordnung, ‘absolutes’
Naturrecht nennen ... Die von den verschiedenartigen heilsgeschichtlichen Zustin-
den herkommenden Konkretisierungen dieses Satzes, etwa fiir den Menschen des
Urstandes oder den der Siinde, koénnte man entsprechend als ,relatives’ Naturrecht
bezeichnen : relativ im Sinne einer Anwendung des absoluten Naturrechtes auf die
heilsgeschichtliche Situation (nichkt im Sinne der Anderung einer absoluten Ord-
nung des Urstandes zwecks Anpassung an die verinderte Seinsweise). Die formale
Kraft dieses relativen Naturrechts aber stammt aus dem absoluten, dessen innere
Bestimmbarkeit rein materiell erfiillt ist. Es liegt also in jenem relativen Natur-
recht, das die besondere Situation des gefallenen Menschen beriicksichtigt, nicht
eine Transformation des absoluten Naturrechtes vor, sondern eine echte Anwendung
desselben auf die konkreten Umstédnde, eine rein materielle Bestimmung formaler
Aussagen. »

18 J. FucHs, a.a. 0. 86 1.



Mensch und Naturgesetz 37

seiner Moraltheologie spricht 7. Durch die E7ldsung haben wir die iiber-
natiirliche Gottebenbildlichkeit wieder zuriickbekommen, haben wir das
Siegel der Gotteskindschaft erhalten. Im Hinblick auf Messners Ab-
schnitt « Das christliche Sittengesetz » ist es nétig, einen Vergleich zwi-
schen der natiirlichen und {ibernatiirlichen Gottebenbildlichkeit anzu-
stellen. « DaBl es eine gottebenbildliche Natur des Menschen gibt, dal3
auch die Ursiinde diese Ebenbildlichkeit nicht vernichtet hat, erweist
sich tibrigens auch als eindeutige Lehre der Heiligen Schrift. Zwar weil3
die Schrift davon, daf} die urspriingliche Gottebenbildlichkeit des Men-
schen durch die Stinde verlorenging ; es ist jene herrliche Gottebenbild-
lichkeit, dir wir in Christus durch die Taufe wiedergewinnen, die uns
ithm gleichgestaltet, die wir als in Christus (aber doch im Fleische)
lebend schon jetzt in uns tragen, damit sie am Ende einmal in voller
Herrlichkeit aufstrahle. Aber die Schrift kennt auch noch eine Gott-
ebenbildlichkeit, die mit der Urslinde nicht verlorengegangen ist, die
auch unabhingig von der Erlosung in Christus dem Menschen ver-
bleibt. » 18 Fuchs spricht hier ganz deutlich von zwei verschiedenen Gott-
ebenbildlichkeiten, einer natiirlichen und einer iibernatiirlichen. Und
es kann kein Zweifel bestehen, daB3 fiir den Christen die zweite unendlich
viel hoher steht, als die erste. Messner hat dagegen nur eine einzige
Gottebenbildlichkeit und das ist die natiirliche, denn — wie er selbst
sagt — das ist die Wiirde, auf die der Mensch nicht verzichten kann.
Es ist klar, daBB das Wesentliche des Christen, d. h. das was ihn von den
anderen Menschen unterscheidet, die #bernatiiviiche Gottebenbildlichkeit
ist, oder schlechthin die Ubernatur.

Messner scheint in diesem Punkte anderer Meinung zu sein. Trotz
der inzwischen ergangenen Mahnung Nikolaus Monzels1® hat Messner
den Standpunkt der ersten Auflage beibehalten : « Seinem wesentlichen
Inhalt, schon gar seiner sozialethischen Tragweite nach, geht jedoch das
christliche Sittengesetz nur wenig viber das natiirliche Sittengesetz hinaus.
Im Dekalog, den zehn Geboten, wie sie durch die Lehre Christi und der
Apostel bestdtigt und erkliart werden, ist nicht mehr vorgeschrieben,
als das Naturgesetz selbst enthilt (ausgenommen das dritte Gebot).
Soweit die Ethik Christi auf hohere Ziele sittlichen und religiosen Lebens

17 I-1I Prol. : homo factus ad imaginem Dei dicitur, secundum quod per ima-
ginem significatur intellectuale et arbitrio liberum et per se potestativum.

18 J. FucHs, a.a. 0. 60.

1% N. MonzsL : Was ist christliche Gesellschaftsordnung ? (Antrittsvorlesung,
Miinchen 1956.)



38 Mensch und Naturgesetz

hinweist, wie in den ‘evangelischen Riten’, ist eine besondere Berufung
erforderlich » (115) ?. Die in der neuen Auflage erfolgte Bekriftigung
Messners, sich mit seiner Auffassung in Einklang mit der ganzen Tradi-
tion der christlichen Gesellschaftslehre zu wissen (115, FuBnote 1) kann
wohl mit Recht bezweifelt werden. Er scheint nicht geniigend beriick-
sichtigt zu haben, daB nicht der Dekalog das Neue des christlichen
Sittengesetzes und der Lehre Christi enthilt ; er war ja schon im Alten
Bund da ! Das Umwilzende ist in den Forderungen der Bergpredigt und
in den Stellen enthalten, die mit den Worten : «...Ich aber sage euch... ! »
eingeleitet werden 2!, Die Offenbarung hat selbstverstidndlich awuch eine
Erklirung des natiirlichen Sittengesetzes gebracht. Aber dariiber hinaus
hat sie den Menschen die Kenntnis eines neuen Sittengesetzes vermittelt,
mit einem wesentlich neuen Inhalt.

Das Naturgesetz

Wohl an keiner Stelle des ganzen Buches hat sich die Neubearbei-
tung so ausgewirkt, wie im Kapitel « Das Naturgesetz‘ ». Die klare und
unzweideutige Absicht Messners, das Naturgesetz mit den Naturgesetzen
auf eine Stufe zu stellen, ist in der Fragestellung der ersten Ausgabe
unumwunden zum Ausdruck gekommen: « Wie entwickelt sich der
einzelne Mensch und wie wird er zum Vollmensch ? Ist die Menschen-
natur dhnlichen Gesetzen unterworfen wie die hoheren fierischen Orga-
nismen ? Ist das menschliche Naturgesetz von dem der iibrigen Wirbel-
tiere verschieden ? » (in der ersten Auflage S. 28). Die Fragestellung hat
Messner fallen gelassen. An ihre Stelle ist keine neue getreten ; es konnte
keine neue treten, weil die Antwort (auf die diesmal nicht gestellte Fra-
ge) die gleiche geblieben ist : « Wir beobachten somit im Bereich der

20 Sperrung nur in der Zitation. In der ersten Auflage fahrt Messner fort:
« Das christliche Sittengesetz ist vor allem die ausdriickliche Verkiindigung und die
autoritative Erklirung des Naturgesetzes ... Aus der Tatsache, da3 das christliche
Sittengesetz 1m Wesentlichen nicht mehr enthilt, als eine autoritative Interpreta-
tion des natiirlichen Sittengesetzes, ergeben sich drei weitreichende Folgerungen :
erstens, daB das christliche Sittengesetz nur auf die natuvgemdfe Ordnung der
Dinge abziehlt ... » (S. 98).

1 Vgl. E. WELTY : Sozialkatechismus Bd. I, 16 : « Die Sittlichkeit des in
Christus erldsten und im Heiligen Geist wiedergeborenen Menschen ist #bernatiir-
licher Art: Die sozialen Forderungen der Bergpredigt gehen allen iibrigen sozialen
Forderungen voraus. » Und S. 51 : « Die iibernatiirliche Heils- und Lebensordnung
baut auf der natiirlichen auf und zwar in der Form, daB sie (die iibernatiirliche)
die schlechthin maBgebenden Zielsetzungen und Normen kiindet bzw. auferlegt. »



Mensch und Naturgesetz 39

Natur des Menschen geistige und korperliche Triebanlagen und haben
keinen Grund, die Wirksamkeit derselben nicht als die Wirksamkeit
des Naturgesetzes im Menschen zu betrachten, solange wir die gleichen
Prinzipien gelten lassen, nach denen wir die Naturgesetze der duleren
Welt erfassen » (32).

Wir haben oben schon darauf hingewiesen, dafl Messner auf Grund
methodischer Unklarheiten zu Ergebnissen gelangte, die in Zweifel gezo-
gen werden koénnen. Das ist auch hier der Fall; er 148t die gleichen
Prinzipien gelten fiir die Erfassung der duBBeren Welt und die der Natur
des Menschen. « Die einzelnen Wissenschaften gehen bei der Erforschung
der leblosen Natur und der Naturgesetze von der Beobachtung der
Krifte aus, die in ihnen wirksam sind, so bei der der lebendigen Natur
von den Verhaltensweisen, vor allem auch denen gegeniiber der Umwelt.
Bei der Erhebung der Natur des Menschen und der ihr wesenseigenen
Gesetze des Verhaltens kann der Weg kein anderer sein. Wir miissen daher
die Krifte, Triebe und Antriebe untersuchen, die wir im Menschen am
Werk finden » (31).

Fir den Naturwissenschaftler ist diese Methode richtig ; er findet
die Gesetze auf diesem Weg. Dem Ethiker kann es jedoch nicht gelingen,
auf die gleiche Art das natiirliche Sittengesetz zu entdecken. Dall Messner
versucht, die beiden Arten von « Naturgesetz » unter einer Klammer
zusammenzufassen, kann auch in der neuen Ausgabe nicht iibersehen
werden. Er spricht von den « wesenseigenen Gesetzen » (im Plural!),
die aus den Kriften, Trieben und Antrieben eruiert werden sollen.
Nach der Lehre des hl. Thomas jedoch kann die Zuteilung des Wortes
« Naturgesetz » an die unverniinftige Kreatur nur « per similitudinem »
geschehen 22,

Wenn wir das natiirliche Sittengesetz konkret aus den Trieben und
Antrieben der menschlichen Natur aufweisen wollen — nach der induktiv-
empirischen Methode — dann laufen wir Gefahr, die « Beeintrachtigung »
durch die Erbsiinde im gegenwirtigen status zu iibersehen. Die Begier-
lichkeit, die Schwiche der menschlichen Natur muB in Rechnung gestellt

22 1-1I1 91, 2 ad 3 : Quia rationalis creatura participat eam (legem aeternam)
intellectualiter et rationaliter, ideo participatio legis aeternae in creatura rationali
proprie lex vocatur ; nam lex est aliquid rationis, ut supra (90, 1) dictum est. In
creatura autem irrationali non participatur rationaliter ; unde non potest dici lex,
nisi per similitudinem. — Vgl. dazu S. RaAmIrEZ : El Derecho de Gentes (Madrid
1955) 63 : « Por eso, no se da ley ni derecho propia y formalmente mas que ne
los seres dotados de inteligencia, y solamente de una manera material y extensiva
se pueden atribuir a los brutos animales y demas seres privados de razém.»



40) Mensch und Naturgesetz

werden und kann nicht ohne weiteres Ausgangspunkt der Naturrechts-
ethik werden. Daraus geht auch hervor, daBl der Ausdruck « Naturge-
setz » in der Sittenlehre nicht das meint, was er in den Naturwissenschaf-
ten bezeichnet 2. Fiir den Ethiker bedeutet « Gesetz » jenen Sachver-
halt, der die sittliche Handlung des Menschen lenkt 24,

Es kann kaum bezweifelt werden, daf3 der hl. Thomas die Triebe
im Menschen nicht als Gesetze gelten 1iBit. Es gibt eine zweifache Art,
unter einem Gesetz zu stehen. Einmal, indem man durch Erkenntnis
an ihm teilnimmt. Zum anderenmal : per modum actionis et passionis ...
Weil nun die « rationalis creatura » manches hat, das mit den anderen
Kreaturen iibereinkommt, andererseits aber etwas, was ihr eigentiimlich
ist insofern sie geistig ist, darum steht sie auf beide Arten unter dem
ewigen Gesetz 2%, Jede der beiden Arten ist aber unvollkommen und in
gewisser Weise korrumpiert, insofern nidmlich die inclinatio naturalis
ad virtutem durch einen gegenteiligen Habitus verkehrt wird und anderer-
seits auch die naturhafte Erkenntnis des Guten durch Leidenschaften
und Siinden verdunkelt wird 2.

Es geniigt also nicht, das « Naturgesetz » nur mit Hilfe der Erfahrung
aus der tatsidchlich existierenden Menschennatur abzuleiten ; es geht

28 . WELTY : Sozialkatechismus I, 169.

24 W, FARRELL : The natural moral law according to S. Thomas and Suarez
(Ditchling 1930) 1 : « Laws properly so called we shall restrict to those laws which
regulate the moral actions of man ; all other so called laws we shall consider as
laws improperly so called, such as physical laws, laws of art...» — S. 4 : « This
direction of man must, first of all, be a direction of reason since man is a creature
of reason, capable of knowing the end and of choosing the means to the end.
Because he enjoys free will man can use his freedom to follow this guidance of
reason or he can abuse his liberty and refuse to follow — so the compelling force
behind these guiding rules must be moral, not physical. »

% I-II 93, 6 : Duplex est modus quo aliquid subditur legi aeternae, ut ex
supradictis patet ; uno modo inquantum participatur lex aeterna per modum cogni-
tionis ; alio modo, per modum actionis et passionis, inquantum participatur per
modum interioris principii motivi. Et hoc secundo modo subduntur legi aeternae
irrationales creaturae, ut dictum est. Sed quia rationalis natura, cum eo quod est
commune omnibus creaturis, habet aliquid sibi proprium inquantum est rationalis,
ideo secundum utrumque modum legi aeternae subditur: quia et notionem
legis aeternae aliquo modo habet, ... et iterum unicuique rationali creaturae inest
naturalis inclinatio ad id quod est consonum legi aeternae.

%6 I-II 93, 6 : Uterque tamen modus imperfectus quidem est, et quodammodo
corruptus in malis ; in quibus et inclinatio naturalis ad virtutem depravatur per
habitum vitiosum ; et iterum ipsa naturalis cognitio boni in eis obtenebratur per
passiones et habitus peccatorum. In bonis autem uterque modus invenitur perfec-
tior : quia et supra cognitionem naturalem boni superadditur eis cognitio fidei
et sapientiae ; et supra naturalem inclinationem ad bonum superadditur eis in-
terius motivum gratiae et virtutis.



Mensch und Naturgesetz 41

auch nicht, fiir die beiden Arten der Seinsweise unter dem ewigen Ge-
setz nur esnen terminus Naturgesetz zu gebrauchen (im univoken Sinne).
Es ist vielmehr so, daB3 der menschliche Verstand auf abstraktivem Wege
aus der Menschennatur die Grundlage des Naturgesetzes erhebt. Vom
Verstand aus wirkt dann das Naturgesetz als Forderung fir den Men-
schen 27 ; darin ist die wesentliche Funktion des Naturgesetzes zu sehen.

Auch Messner raumt der Vernunft eine besondere Stellung ein. Er
ist sich dariiber klar, « daB3 der Ansatzpunkt zum Verstehen der Natur
des Menschen in seiner Vernunft ist; daB ndmlich seine Natur als
solche durch jene Verhaltensweise charakterisiert ist, die von seiner
Vernunft abhingig ist (32). Der Unterschied besteht darin, daB bei
Messner die Verwaltungsweisen abhingig und nicht gefordert sind ;
darum verfdllt er einer petitio principii : Die Vernunft soll die Norm
fiir das menschliche Handeln geben. D. h. nach dieser Norm sollen die
verschiedenen Triebe und Strebungen im Menschen ausgerichtet wer-
den. Wenn aber die Vernunft ihrerseits auf dem Wege der Erfahrung
diese Norm aus ebendenselben Trieben und Strebungen herausnehmen
muf, so ist das ein circulus vitiosus. Hierher hitte die Anschuldigung
Hans Welzels gegeniiber der (falsch verstandenen) Lehre des Thomas von
Aquin gepalt: « Wenn nun aber nicht alle natiirlichen Neigungen
,naturgemdl’ sind, sondern eben nur die guten, lasterfreien, so biiB3t
der Naturbegriff die Fihigkeit ein, das Kriterium fiir gut und schlecht
abzugeben. Nicht das ‘NaturgemidBe’ vermag den konkreten Inhalt des
Guten zu definieren, sondern umgekehrt muf3 das Gute erst bestimmen,
was das NaturgemilBe ist. » 28

Ausgehend von der Tatsache des sittlichen BewuBtseins bei den
Menschen stellt sich Messner die Frage nach dem Grunde der Sittlich-
keit. « Die Wissenschaften erheben die Erfahrungsgegebenheiten ihres
Bereiches mit dem Zwecke, dem inneren Zusammenhang derselben in
sich selbst und in ihrer Verursachung zu ermitteln. Gleicherweise muf3
auch die Ethik die Zusammenhinge der Erfahrungsgegebenheiten er-
forschen, die sich in ihrem Bereich vorfindet, wie wir sie im vorangehen-
den festgestellt haben » (34 £.). So kommt die Ethik zur Frage nach dem
Grund, nach dem Wesen und nach dem Kriterium der Sittlichkeit.

27 Vgl. W. FarreL : The natural law, 82 : This law consists in a dictate or
precept of reason : sicut ratio in homine dominatur et imperat aliis potentiis ; ita
oportet quod ommnes inclinationes naturales ad alias potentias pertinentes ordi-
nentur secundum rationem. Unde hoc est apud omnes communiter receptum, ut
secundum rationem dirigantur omnes hominum inclinationes (I-II 94, 4 ad 3).

* H. WELzEL : Naturrecht und materiale Gerechtigkeit (Gottingen 1951) 61.



42 Mensch und Naturgesetz

Am Beginn der Untersuchung steht wiederum Thomas von Aquin 2.
« Das sittliche Gut, sagt er (Thomas) kann nur eine Art des Guten
seinem allgemeinen Begriffe nach sein. Die Frage ist dann : Wann nennen
wir die Dinge gut und wann schlecht ? ... Gut kann man zunichst die
Eignung eines Dinges fiir einen besonderen Zweck bezeichnen, so wenn
wir von einem guten Pferd sprechen in Anbetracht seiner Eignung als
Zugpferd oder seiner Gefiigigkeit im Gegensatz zur Storrigkeit. Vor allem
aber und schlechthin ist ein Pferd gut, wenn sein Organismus allseitig
(natiirlich unter EinschluB der normalen Intelligenz eines Pferdes)
richtig funktioniert. Das ist offensichtlich der Fall, wenn seine Natur
die ihren wesenhaften Funktionen innewohnenden Zwecke erfiillt, z. B.
die des Verdauungsapparates, des Sehens, des Horens, des Nervensystems;
widrigenfalls ist es in der einen oder anderen Hinsicht ein mit Méngeln
behaftetes und daher schlechtes Pferd. Wir nennen Dinge somit gut oder
schlecht, je nachdem sie die Eignung zur Erfilllung der ihre Natur
konstituierenden Funktionen besitzen. Das Gute schlechthin ist demnach
die einem Dinge gemidBe Vollkommenheit» (35).

In dem zitierten Artikel spricht der hl. Thomas zunichst vom Guten
und Schlechten iiberhaupt, wie Messner ganz richtig gesehen hat. Das
Axiom : «ens et bonum convertuntur», das von Thomas gebraucht
wird und von Messner iibernommen wird, mul3 uns daran erinnern,
daB wir zundchst in der metaphysischen Ordnung stehen. Es ist also

29 T-IT 18, 1 : De bono et malo in actionibus oportet loqui sicut de bono et
malo in rebus : eo quod unaquaeque res talem actionem producit, qualis est ipsa.
In rebus autem unumquodque tantum habet de bono, quantum habet de esse :
bonum enim et ens convertuntur, ut in Primo dictum est. Solus autem Deus habet
totam plenitudinem sui esse secundum aliquid unum et simplex : unaquaque vero
res aliam habet plenitudinem essendi sibi convenientem secundum diversa. Unde
in aliquibus contingit quod quantum ad aliquid habent esse, et tamen eis aliquid
deficit ad plenitudinem essendi eis debitam. Sicut ad plenitudinem esse humani
requiritur quod sit quoddam compositum ex anima et corpore, habens omnes
potentias et instrumenta cognitionis et motus: unde si aliquid horum deficiat
alicui homini, deficit ei aliquid de plenitudine sui esse. Quantum igitur habet de
esse, tantum habet de bonitate : inquantum vero aliquid ei deficit de plenitudine
essendi, intantum deficit a bonitate, et dicitur malum ; sicut homo caecus... Sivero
nihil haberet de entitate vel bonitate, neque malum neque bonum dici posset. Sed
quia de ratione boni est ipsa plenitudo essendi, si quidem alicui aliquid defuerit de
debita essendi plenitudine, non dicetur simpliciter bonum, sed secundum quid,
inquantum est ens : poterit tamen dici simpliciter ens et secundum quid non ens,
ut in Primo dictum est. Sic igitur dicendum est quod omnis actio, inquantum habet
aliquid de esse, intantum habet de bonitate : inquantum vero deficit ei aliquid
de plenitudine essendi quae debetur actioni humanae, intantum deficit a boni-
tate, et sic dicitur mala : puta si deficiat ei vel determinata quantitas secundum
rationem, vel debitus locus, vel aliquid huiusmodi.



Mensch und Naturgesetz 43

ein Grundsatz, der in der physischen Ordnung gemil3 dem physischen
Sein, in der ethischen Ordnung gemdfBl dem ethischen Sein gilt, denn wie
wir wissen, ist der Seinsbegriff (mit den Transcendentalien) ein analogey
Begriff 30 | So bringt der hl. Thomas im ersten Teil des Artikels Beispiele
aus der physischen Ordnung. (So wie ein Blinder Gutes hat insofern er
lebt, ein Ubel aber, insofern er blind ist...)

Im zweiten Teil aber proiiziert Thomas das Axiom in die efhische
Sphére hinein : insofern die Handlung (ethisches) Sein hat, ist sie
(ethisch) gut. Er spricht das ganz genau aus: inquantum deficit ei de
plenitudine essendi gquae debetur actiont humanae. Und fithrt das auch
im Beispiel nochmals aus: puta si deficiat ei determinata quantitas
secundum rationem.

Wir miissen hier also sehr genau unterscheiden zwischen dem
physischen Teil einer Handlung und dem noch dazukommenden ethischen.
Wir wollen das an einem Beispiel sehen. Es spricht einer eine Liige.
Dann hat diese Liige zwel « Stockwerke ». Das physische ist perfekt :
Die Grammatik des Satzes war einwandfrei ; die Pronuntiation liBt
nichts zu wiinschen iibrig usw. In diesem Bereich — im physischen — ist
die Liige mit allem Sein ausgestattet, das sie notig hatte. Sie ist voll-
kommen : ens et bonum convertuntur.

Anders im ethischen Bereich ! Hier fehlt ihr etwas von dem Sein,
das ihr zukommen miiBBte. Hier ist sie nicht gut. Daraus geht klar her-
vor, dafl ein und dieselbe Handlung zwei verschiedene Aspekte hat,
daB die physische von der moralischen Ordnung zu unterscheiden ist,
ja, die moralische Ordnung sogar zerstért werden wiirde, wenn man
— wie es in der These : «Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit » anscheinend
geschieht — die beiden Ordnungen zusammenfallen 148t 31,

30 Vgl. dazu F. IBRANYI : Ethica secundum S. Thomam et Kant (Roma 1931)
48 : « Omnino assentimur doctissimo Sertillanges : ,Pour saint Thomas le bien moral
se rattache au bien ontologique d'une fagon toute directe’ (SERTILLANGES: La
philosophie morale de S. Thomas d’Aquin, Paris 1922, 37) quibus verbis bene
exprimi videtur quod aliud est bonum morale et bonum mere transcendentaliter
sumptum. » :

81 I, IBRANYI : Ethica secundum S. Thomam et Kant, 32 f. : « Quid sit esse
morale, addatne aliquid supra entitatem physicam actus vel non ; dein : si affir-
mative, quomodo se ad invicem habeant. Agitur proprio de actibus moralibus
interioribus. Quaestio est magni momenti, immo maximi. Nullum dubium est
quin ratione et sensus communis et cognitionis philosophicae conceptus naturae
et moralitatis sint adaequate extra invicem. Systema ergo realisticum docens con-
ceptum esse signum rei asserit quod moralitas est realitas quaedam, quae est adae-
quate extra realitatem naturae, saltem sub quadam formalitate. Conceptualismus



44 Mensch und Naturgesetz

An zweiter Stelle fithrt Messner I-1I 71, 1 an: « In hoc enim con-
sistit uniuscuiusque rei bonitas, quod convenienter se habet ad modum
suae naturae ». Hier ist der Kontext wichtig 32. Thomas spricht hier von
der Tugend. Tugend ist jedoch immer secundum rafionem esse : virtus
est, quae bonum facit hominem et opus eius bonum reddit. Bonum
autem hominis est secundum rationem esse 33.

Um den Verdacht eines falschen Spiritualismus von vorneherein
zu entkriften, betonen wir, daBB wir den ordo naturalis selbstverstind-
lich als Fundament fiir die Sittlichkeit annehmen, aber nur als materzel-
les Element 3. Die Menschennatur ist sich nicht selbst Regel. Wie kénnte
sie auch zugleich Regel und geregelt sein ! Nur die recta ratio kann die
Regel fiir die menschliche Handlung bieten 3°.

Messners Ansicht ist von der allgemeinen Auffassung an diesem
Punkte nur um Haaresbreite verschieden. Aber in ihren Konsequenzen
gehen beide Auffassungen weit auseinander. Da die menschliche Natur
zum Unterschied von der Tierwelt durch die Vernunft bestimmt ist,
miissen wir die Voraussetzung fiir die ihr eigene « Vortrefflichkeit »,

et nominalismus vero cuiusvis temporis ratione principiorum id asserre non potuit
et quia adsunt difficultates distinguendi in eodem actu inter esse morale et naturale,
identificavit esse morale et naturale in actu humano non abhorrens ab inconse-
quentiis. Iste nominalismus removendo distinctionem inter illa duo esse confundit
ordinem moralem et naturalem seu proprie destruit totum ordinem moralem.

32 T-IT 71, 1 : Circa virtutem duo possumus considerare : scilicet ipsam essen-
tiam virtutis, et id ad quod est virtus. In essentia quidem virtutis aliquid consi-
derari potest directe ; et aliquid ex consequenti. Directe quidem virtus importat
dispositionem quandam alicuius convenienter se habentis secundum modum suae
naturae : unde Philosophus dicit in VII Physic. quod virtus est dispositio perfecti
ad optimum ; dico autem perfecti, quod est dispositum secundum naturam. Ex
consequenti autem sequitur quod virtus sit bonitas quaedam : in hoc enim con-
sistit uniusque vei bonitas quod convenienter se habet secundum modum suae naturae.

33 TI-IT 123, 1 und viele andere Stellen.

3 Vgl. F. IBRANYI : Ethica, 46 : Fundamentum ergo ordinis moralis secun-
dum doctrinam s. Thomae est ordo naturalis rerum imprimis ex inclinationibus
naturae humanae exsurgens, inquantum praecepta legis naturalis, quae sunt im-
pressio legis aeternae, se ad illum ordinem naturalem ut ad elementum mateviale
referunt et ex cognitione illius ordinis et imprimis naturae humanae naturaliter
innotescunt : « Manifestum est autem quod actus humani regulari possunt ex regula
rationis humanae, quae sumitur ex rebus creatis, quas naturaliter homo cognoscit »
(I-IT 74, 7).

3 F.IBRANYI: a.a.O. &7 : Doctrina hodiernorum quorundam, secundum
quam regula moralitatis est natura humana, ut rationalis, vel complete conside-
rata etc., non est eadem ac doctrina s. Thomae nunc explicata ... aliud est regula
et aliud est fundamentum. Regula ut causa extrinseca formalis pertinet formaliter
ad ordinem moralem, fundamentum vero formaliter ad ordinem naturalem onto-
ogicum.



Mensch und Naturgesetz 45

« Vollkommenheit », Vollwirklichkeit in der Vernunft suchen ... Es ist
die Vernunft, in der und durch die der Mensch Vollmensch ist gemil3
den Forderungen der Vollwirklichkeit seiner Natur. Er ist jedoch nicht
unausweichlich genétigt zum Verhalten nach diesen Forderungen ... Das
spezifisch menschliche Verhalten ist nicht bestimmt durch blinde Krifte,
nicht nach Art der Unausweichlichkeit, die dem tierischen Instikt inne-
wohnt. Sein Verhalten nach oder entgegen den Forderungen seines voll-
wirklichen Seins als Mensch hingt vom Einwirken seiner Vernunft ab,
von seiner Selbstbestimmung. Diese der menschlichen Natur eigene An-
lage zur Selbstbestimmung ist somit der Grund fiir die Verantwortlich-
keit des Menschen in seinem Verhalten, fiir das Entstehen des Phino-
mens des Sittlichen im Menschen » (36).

Wie ist das « Einwirken der Vernunft» zu verstehen ? Auf diese
Frage ist eine zweifache Antwort moglich. Entweder abstrahiert die
Vernunit aus den materiellen Gegebenheiten das Gesetz (das dariiber
hinaus dem Verstand natiirlicherweise eingegeben ist in seinen ersten,
allgemeinen Geboten) und fordert dessen Erfiilllung durch den Willen ;
darin besteht nach der allgemeinen Auffassung das Wesen der Sittlich-
keit. Oder die Vernunft hat nur die Aufgabe, die bestehende biologisch-
physische Giite der Triebe zu erkennen und diesen gemidB zu handeln.
Im ersten Fall wird die Unterscheidung von physischer und moralischer
Ordnung vorausgesetzt, im zweiten das Zusammenfallen beider.

DalBl Messner sich fiir die zweite Moglichkeit entschieden hat,
scheint aus folgendem hervorzugehen : « Das arteigene oder spezifisch
menschliche Verhalten ist das des Vernunftwesens ; das vom Menschen
durch die Vollwirklichkeit dieser seiner Natur geforderte Verhalten be-
stimmt sich nach den in den geistigen und korperlichen Trieben seiner
Natur vorgezeichneten Zwecken, weil durch seine Vernunfterkenntnis
und seinen Vernunftwillen (Selbstbestimmung) bedingt, erhilt fiir den
Menschen das von der Vollwirklichkeit seiner Natur geforderte Verhal-
ten das Wesen des Sittlichen. Demnach konnen wir definieren : Die
Sittlichkeit besteht in der Ubereinstimmung des Verhaltens des Menschen
mit dem in seiner Natur, ihren korperlichen und geistigen Trieben vor-
gezeichneten Zwecken oder kurz in der « Triebrichtigkeit » (38) 6.

3 Der Deutlichkeit wegen wollen wir den entsprechenden Text aus der
ersten Ausgabe (S. 35) anfithren : « In der richtigen Wirkweise der Twiebe liegt
nach dem allgemeinen Begriff des Guten die Vollkommenheit des menschlichen
Seins ; und in der Erzielung dieser Wirksamkeit durch die Einwirkung der Ver-
nunft, soweit von ihr diese Wirksamkeit abhidngt, besteht das sittlich Gute. Denn



46 Mensch und Naturgesetz

Messners Formulierung « Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit » mul3 auf
alle Fille den Eindruck erwecken, daB die Sittlichkeit in der Uberein-
stimmung der « Vernunft » mit der « Natur » und ihren Trieben und nicht
in der des Willens mit dem Verstand bestehe. In der ersten Ausgabe
kommt das noch viel besser zum Vorschein : « In seinen spiteren Jahren
bleibt er (Henri Bergson) in seiner Auffassung des « Lebens » und den
daraus sich ergebenden Folgerungen fiir die menschliche Existenz nicht
zu weit von unserem Begriff « Natur » entfernt, als daB nicht der Ver-
treter der Naturrechtslehre eine Anniherung an die Wahrheit in der
SchluBfolgerung Bergsons finden konnte : « daB alle Sittlichkeit in ihrem
Wesen biologisch ist » (erste Ausgabe, 44). Diese Auffassung, die Messner
offenbar auch in der Neuauflage noch vertritt, scheint uns nicht halt-
bar, weil sie ganz einfach der Wirklichkeit widerspricht. Fasten, Zélibat
usw. sind als « triebunrichtige » Handlungen sicher nicht unsittlich zu
nennen. Das Prinzip « Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit » vermag nicht
den ganzen Bereich des Sittlichen in befriedigender Weise zu umfassen
und zu erklidren. Auch die Antwort Messners in der neuen Ausgabe auf
den Hinweis von A. F. Utz, daB3 Sittlichkeit auch in der Nichtiiberein-
stimmung mit den Trieben bestehen konne 37, befriedigt nicht. Er sagt :
« Keineswegs ist demnach ... unser Begriff des Wesens und Kriteriums
der Sittlichkeit dadurch in Frage gestellt, daB Sittlichkeit auch Nicht-
iibereinstimmung des Verhaltens des Menschen mit den Zwecken seiner
Natur bedeuten kann. Gedacht ist dabei an freiwilligen oder ungewollten,
volligen oder teilweisen Verzicht in der Triebbetitigung. Unser Begriff
besagt, daB bei Betitigung der Einzeltriebe die Sittlichkeit in der Uber-
einstimmung mit den ihnen vorgezeichneten Zwecken besteht ; das heif3t
keineswegs, daB jeder einzelne Trieb tiberhaupt oder von allen Menschen
1m gleichen Ausmal} zu betidtigen ist » (48).

Dem Charakter eines Prinzipes entsprechend miillte die Aussage
« Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit » eben alle sittlichen Handlungen um-
fassen kénnen, auch die freiwilligen, volligen oder teilweisen Verzichte, die
ja zuweilen enorme sittliche Leistungen darstellen. Weil aber diese ausge-
klammert werden (miissen, um die Richtigkeit des Satzes aufrechterhal-

das Sittliche hat ja seinen Grund darin, daB3 die menschlichen Triebe nicht auto-
matisch ihren Zweck erreichen miissen, sondern durch die Vernunft darauf hin-
geordnet werden miissen ... Sittlichkeit ist nach dem Gesagten die Ubereinstim-
mung des Verhaltens des Menschen mit den in seiner Natur vorgezeichneten
Zwecken oder kurz: Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit. »

37 Vgl. Divus Thomas (Fr.) 29 (1951) 505.



Mensch und Naturgesetz 47

ten zu konnen), verliert die Meinung Messners « Sittlichkeit ist Triebrich-
tigkeit » seinen, das Wesen der Moralitit treffenden Prinzipiencharakter.

Wir gestehen sicherlich zu, daBl in vielen Féllen die Sittlichkeit mit
der Triebrichtigkeit iibereinkommt. Doch sind diese Handlungen nicht
deswegen spezifisch sittlich, weil sie mit den Triebzwecken in Einklang
stehen, sondern weil sie, unter der Vernunftregelung stehend, vom freien
Willen in Einklang mit dieser gesetzt werden. Das Prinzip der Vernunft-
regelung, bzw. die Ubereinstimmung des Willens mit der Vernunft ist
deshalb das hohere, ist das Prinzip, das die ganze Wirklichkeit der sitt-
lichen Ordnung umspannt. « Die Realitdt des Sittlichen wird vielmehr
dadurch offenbar, daBl der Willensakt seiner ganzen Naturhaftigkeit nach
Ubereinstimmung oder Nichtiibereinstimmung mit der Vernunft ein-
schlieBt. Das Sittliche ist demnach in die Naturhaftigkeit des Willens ein-
gebettet » 38, Messners Meinung « Sittlichkeit ist Triebrichtigkeit » trifft
nur einen Teilbereich und damit nicht das Wesen des Sittlichen ; sie ist
daher entweder kein oder ein falsches Prinzip.

Die Bekriftigung Messners, hier dem hl. Thomas gefolgt zu sein,
ist nicht einleuchtend, weil dieser an der zitierten Stelle 3° ausdriicklich
sagt, daB die Sittlichkeit vom Willen abhinge. Auch die zweite von
Messner angefithrte Stelle ist eindeutig in ihrem Zusammenhang 0.
« Secundum ordinem inclinationum naturalium est ordo praeceptorum
legis naturae ». Thomas spricht an dieser Stelle nicht vom Wesen der
Sittlichkeit, sondern von ihrer Norm, dem Naturgesetz. Diese Norm
ist im Verstande. Das Wesen der Sittlichkeit besteht in der Annahme
oder Ablehnung dieser vom Verstand gegebenen Norm durch den Wil-
len. Materialiter nur ist diese Norm in den inclinationes naturales ent-
halten. Deshalb kann das Wesen der Sittlichkeit nicht in der Uberein-
stimmung der Vernunft mit den inclinationes bestehen. Erst nachdem
der Verstand die natiirlichen Gegebenheiten abstrahiert und als Norm
konstituiert hat, kann vom sittlichen Bereich die Rede sein. Der Ver-
such, die Sittlichkeit als Ubereinstimmung der Vernunft mit der Natur

38 Vgl. Divus Thomas (Fr.) 29 (1951) 505.

39 TIT C. G. 8 und 9 : Malum enim et bonum in moralibus specificae differen-
tiae ponuntur, ut prima ratio proponebat, quia moralia a voluntate dependent:
secundum hoc enim aliquid ad genus moris pertinet, quod est voluntarium. Volun-
tatis autem obiectum est finis et bonum. Unde a fine speciem moralia sortiuntur ...

10 T-11 94, 2 : Quia vero bonum habet rationem finis, malum autem rationem
contrarii, inde est quod omnia illa ad quae homo habet naturalem inclinationem,
ratio naturaliter apprehendit ut bona, et per consequens ut opere prosequenda,
et contraria eorum ut mala et vitanda. Secundum igitur ordinem inclinationum
Naturalium est ordo praeceptorum legis naturae.



48 Mensch und Naturgesetz

zu erkliren, muf} im {ibrigen schon an der Tatsache scheitern, dafl im
Menschen zwei « Naturen » vorhanden sind 4.

In logischer Fortfithrung seines Gedankenganges vom Wesen der
Sittlichkeit muBte Messner auch bei der Darlegung des Naturgesetz-
Begriffes zu einer Uberbetonung der « Natur» kommen. « Es besteht
kein Grund zur Annahme, daB der Schépfer mit dem Menschen nicht in
gleicher Weise verfahren hat wie mit der iibrigen Natur. Tatsichlich
sind wir bei der Erhebung des Naturgesetzes des Menschen nach den
gleichen Grundprinzipien der Untersuchung der Wirklichkeit und der
Erfahrung vorgegangen, nach denen die {ibrigen Wissenschaften ihre
Gesetze gewinnen. Unser Ergebnis war, daB3 das menschliche Naturgesetz
die Wirkweise der Natur des Menschen nach den Forderungen ihrer
Vollwirklichkeit selbst ist, das also, was fiir ihn wesenhafte Lebenser-
fillung und damit Glickserfilllung bedeuten muB3 » (66). Obwohl diese
Formulierung der der ersten Auflage gegeniiber ganz bedeutend gemil-
dert ist 42, ist die Sache im Endergebnis dieselbe geblieben : « Daher ist
das Naturgesetz fiir den Menschen Natur» (69).

Wenn Messner an dieser Stelle auch nicht mehr wie in der ersten
Auflage geschrieben hat: « Die Zwecke bestimmen die menschliche
Natur », so hat er das doch an anderer Stelle ausgedriickt : « Es muBte
daher versucht werden, die menschliche Natur aus ihren Wirkweisen
zu begreifen, dhnlich wie wir bicim wissenschaftlichen Bemiihen um das
Verstindnis der Natur der Dinge verfahren. Es schien von vorneherein
unzweifelhaft, dafl die Ergriindung der Natur und Naturordnung mensch-
lichen Seins auch unmittelbar von der Natur des Menschen her méglich
sein miisse ochne den Umweg iiber den mit vielen metaphysischen Fragen
verbundenen «letzten Zweck » und das « ewige Gesetz ». Nur nach langen
Bemiihungen ergab sich mir die nun einfach scheinende Lésung mit Hilfe
der Erhebung der « existenziellen Zwecke » aus der Triebkonstitution und

41 Vgl. I-IT 71, 2 ad 3 : In homine est duplex natura, scilicet rationalis et
sensitiva. Et quia per operationem sensus homo pervenit ad actus rationis, ideo
plures sequuntur inclinationes naturae sensitivae quam ordinem rationis... Ex
hoc autem vitia et peccata in hominibus proveniunt, quod sequuntur inclinationem
naturae sensitivae contra ordinem rationis.

4 In der alten Auflage hieB es auf S. 53 : « Unser Ergebnis war, daB das
Naturgesetz des Menschen in der Ubereinstimmung seines Verhaltens mit den in
seiner Natur vorgezeichneten existentiellen Zwecken besteht. Da es die Zwecke
sind, die die menschliche Natur bestimmen, ist das Naturgesetz fiir den Menschen
zundchst Natur, d. h. das was die wesenhafte Wirklichkeit seiner Natur von ihm
verlangt und worin seine Natur ihre Erfiillung findet, also das im wesenhaften
Sinne Naturrichtige. » (Sperrungen nur in der Zitation.)



Mensch und Naturgesetz 49

Triebstruktur der menschlichen Natur. Allerdings war mir auch Kklar,
daB mit dem neuen Begriff die Naturrechtstradition nicht nur verlassen,
sondern ihre Fruchtbarkeit fiir das heutige erfahrungswissenschaftliche
Denken sichtbar werden muBte» (42). Wenn man weiter beachtet,
was Messner an anderer Stelle gesagt hat 43, so mul3 man annehmen, da3
es ihm ein besonderes Anliegen war, die Wirkkraft des Naturgesetzes
herauszustellen. Offenbar glaubte er sie in den Trieben der menschlichen
Natur gefunden zu haben. Nach allem, was wir gesehen haben, kann diese
Wirkkraft des Vernunftgebotes (Naturgesetzes) aber niemals in den incli-
nationes naturales gefunden werden. Eine solche Ansicht diirfte nicht
als Fortbildung der Naturrechtslehre von Thomas angesehen werden
kénnen. Uber die Wirk- oder dynamische Kraft ist inzwischen eine
eigene Arbeit erschienen, die darzulegen versuchte, daf3 einzig der frese
Wille als dynamische Kraft des Naturgesetzes in Frage kommen kann %,

Nochmals zuriick zur Ansicht Messners : Die Zwecke bestimmen
die Natur. MiiBte man nicht vielmehr sagen : Die Zwecke werden von
der Natur (hier : von der Natur des Menschen) bestimmt ? Sonst zer-
fallt ja das Naturgesetz (als Einheit) in die Vielzahl der Trieb-Zweck-
Gesetze. Wir haben dann nicht mehr ein Naturgesetz, sondern so viele
« Gesetze » als in den einzelnen Trieben Zwecke erkennbar sind. (Tat-
sachlich hat Messner, wie wir oben gesehen haben, von den Gesetzen (im
Plural) gesprochen. Auch wiirde der hochste Trieb im Menschen, der
«auf die wesenhafte Integration des menschlichen Seins gerichtet ist »,
seine Eigenschaft als Kriterium der Sittlichkeit einbiiBen (vgl. 45 ff.),
wenn er sich wiederum an der Vielzahl der Zwecke orientieren miiBte.

Alle diese Schwierigkeiten haben sich aus der Grundauffassung er-
geben, daBl das Naturgesetz (zuerst) Natur und dann erst Gesetz sei.
Im Unterschied zum Tierreich ist aber die menschliche Natur nicht selbst
schon Gesetz; das natiirliche Sittengesetz des Menschen ist im Verstand 5.

43 « Will man sich um die Interpretation und Fortbildung dev Naturrechis-
lehve von Thomas bemithen, dann, scheint uns, mii3te es geschehen, erstens durch
eine umfassende ontologisch-metaphysische Analyse der menschlichen Natur, zwei-
tens durch den Aufweis der der Natur des Menschen innewohnenden Eigenzwecke,
« fines proprii», drittens durch die Deutung des Naturgesetzes nicht nur als Ver-
nunftgebot, sondern auch als Wirkkraft auf Grund der der menschlichen Natur
innewohnenden Triebe ... » (38 f., FuBnote 7) sowie das 6. Kapitel : Die Wirkweise
des Naturgesetzes, S. 86-92).

44 F. Scamo6rz : Das Naturgesetz und seine dynamische Kraft. (Thomistische
Studien, VIII. Band.) Freiburg-Schweiz 1959.

% Das ist einhellige Lehre der Tradition ; I-II 91, 2 ad 3: Quia rationalis
Creatura participat eam (legem aeternam) intellectualiter et rationaliter, ideo parti-

4



50 Mensch und Naturgesetz

Die « betonte Verdhnlichung und Nachbildung mit dem Naturgesetz der
Tiere » % ist — im wesentlichen — auch in der neuen Auflage geblieben.
Die Probe und Bestatigung fiir unsere Meinung von Messners Naturge-

cipatio legis aeternae in creatura rationali proprie lex vocatur; nam lex est ali-
quid rationis, ut supra (90, 1) dictum est. In creatura autem irrationali non partici-
patur rationaliter ; unde non potest dici lex, nisi per similitudinem.

Dazu die Thomisten :

W. FARRELL : The natural moral law, 99 : « St. Thomas has stated this angle
of the Natural Moral Law when he explained that in this law there is an element
common to the natural laws governing irrational creation and elements peculiar
to man (I-II 91, 2) ; by the natural inclinations this law is brought into relation
with the natural physical laws ; by the proposition of reason and the light of reason
which it supposes, it is lifted to the heights peculiar to man, i. e. to the moral field. »

L. Lacuance : Le Concept de droit selon Aristote et S. Thomas (Ottawa
1948) 94 : « Mais la régle et la mesure (propres) des actes humains est la raison,
qui est le premier principe des actes humains. C’est a la raison en effet qu’il appar-
tient de déterminer 'ordre qui va 4 la fin. Et comme dans tout genre, ce qui est
principe en est mesure et régle, il suit que la loi, qui est par définition nominale
une mesure et une regle des actes humains, est quelque chose de la raison.»
Cf. I-1I 90, 1. — A.a. O. 95: « Pour S. Thomas, il est évident que 'unité de 1’agir
humain exige tout simplement que la loi soit la lumiére de la raison pratique de
celuiqui préside a la destinée de la collectivité, mise sous forme d’impératif, imperare,
de précepte, praecipere, de dictée ou de commandement, dictamen.» I-II 90, 1:
lex quaedam regula est et mensura actuum ... Regula autem et mensura actuum
est ratio, quae est primum principium actuum humanorum.

O. LorTIN : Morale fondamentale (Tournai 195%4) 218 : « A celui qui replace
I'ordinatio rationis, I'imperium, dans son contexte psychologique, la définition
thomiste paraitra donc suffisante. »

P. LuMBRERAS : De Lege (Rome 1954) 38 : « Damus quoque naturalem legem
differre a rationali natura : quoniam natura rationalis sive homo est id cui imponitur
seu id quod legi subdatur, a quo secernitur ideo lex. » — A. a. O. 4 : « Cum lex nihil
aliud sit quam quaedam ratio et regula operandi, illis solis convenit dari legem
qui sui operis rationem cognoscunt. Hoc autem convenit solum rationali crea-
turae ... Sola igitur rationalis creatura est susceptiva legis (3 C. G., 114).»

H. RoMMEN : Die ewige Wiederkehr des Naturrechtes (Miinchen 1947) 199.

S. RaMmirez : El Derecho de Gentes (Madrid 1955) 41, N. 1.

A. D. SERTILLANGES : La Philosophie morale de S. Thomas (Paris 1922) 140 :
« Plus bas, il y a aussi une loi de chaque étre, manifestée par ses propriétés, qu'on
peut appeller sa loi naturelle, participation, en lui, de la loi éternelle qui dirige
toutes choses; mais le mot loi implicant, dans le langage thomiste, un aspect
rationnel qui ne se trouve plus chez les natures inférieures, on réserve d’ordinaire
le mot, et la loi naturelle se définit: Une participation ... »

E. T. ToccaronDI : Philosophia Moralis Generalis (Roma 1943) 273 @ « At lex
naturalis est essentialiter dictamen idest propositio dictans obligationem seu
verbum mentis per dictamen expressum. » — A. a. O. 274 : « Lex naturalis non est
ipsa natura rationalis secundum se, quia lex datur ipsi naturae rationali tamquam
mensura ipsius. »

A. F. Utz : Die Krise im modernen Naturrechtsdenken. NO 5 (1951) 206.

E. WELTY : Sozialkatechismus, Bd. I, 169.

46 Vgl. Divus Thomas (Fr.) 29 (1951) 505.



Mensch und Naturgesetz 5 |

setz-Begriff (daB er die ontologische und ethische Sphire unter einer
Klammer zusammenzufassen sucht), erhalten wir schlieBlich im Ab-
schnitt iiber das Naturgesetz als Gesetz. « Das Wort Gesetz hat einen
doppelten Sinn. Es bezeichnet Wirkweisen in den Dingen, wie z. B.
wenn in der Erblehre von den Mendelschen Vererbungsgesetzen ge-
sprochen wird (das ist die ontologisch-biologische Ebene) und es bedeutet
das Gebot eines Gesetzgebers, wenn wir z. B. vom staatlichen Gesetz
sprechen (das ist die juristisch-ethische Fassung). Das sittliche Naturge-
setz ist Gesetz in beiden Bedeutungen, es ist naturbedingte Wirkweise
sowie auferlegte Norm 4. Im vorigen Kapitel haben wir gesagt, das
Sittengesetz ist Naturgebot. Als Gebot der Natur ist es auch Gebot des
Schopfers und seines sich in ihr offenbarenden Willens. Das sittliche
Naturgesetz ist daher fiir den Menschen Naturgebot und dariiber hinaus
Gesetzesgebot. Wir sagen « dariiber hinaus ». Denn in seiner verpflichten-
den Kraft ist das sittliche Naturgesetz als gottliches Gesetzesgebot ganz
anders gesichert denn als bloBes Naturgebot » (81).

So 1dBt sich also abschlieBend sagen, daBl Messner in der Neuauf-
lage seines « Naturrechtes » im Wesentlichen nichts geindert hat. Die
Anregungen zu einer Uberpriifung seiner Lehre, die seit dem Erscheinen
der ersten Auflage ergangen waren, hat er zur Kenntnis genommen.
An vielen Stellen hat er zu scharf klingende Formulierungen weggelas-
sen oder ausgefeilt. In der Sache jedoch ist er seinen fritheren Auffas-
sungen von Mensch und Naturgesetz treu geblieben.

47 Die Formulierung in der ersten Auflage (S. 67) lautete an dieser Stelle :
Das Naturgesetz ist Gesetz in beiden Bedeutungen, es ist natiirlicher Trieb und
auferlegte Norm ».



	Mensch und Naturgesetz : eine Untersuchung anlässlich der dritten Auflage des "Naturrechts" von Johannes Messner

