
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 7 (1960)

Artikel: Die Mystik in Karl Barths "Kirchlicher Dogmatik"

Autor: Kemmer, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alfons Kemmer OSB

Die Mystik in Karl Barths

« Kirchlicher Dogmatik »

Schon vor dreißig Jahren hat Albrecht Oepke Karl Barths Stellung
zur Mystik untersucht, soweit das auf Grund des damaligen Schrifttums
möglich war h Oepke kam dabei zum überraschenden Resultat, daß

Barth, trotz seiner scharfen Absage an die Mystik, in Wirklichkeit ein

verkappter Mystiker sei ; seine Theologie sei in einer von Mystik
verschiedenster Art gesättigten Atmosphäre beheimatet. Näherhin glaubte
Oepke den Standpunkt des Mystikers Barth innerhalb der « radikalen

Mystik » bestimmen zu können, etwa zwischen Meister Eckhart und
Sankara ; freilich sei das Voluntaristische und Positive bei ihm stärker
vertreten als beim indischen Weisen, das rein Spekulative und Abstrakte
trete zurück ; andererseits scheine seine Mystik um einige Schattierungen
dunkler, kühler und abstrakter zu sein als diejenige Eckharts. Nach
Oepke ist es schwer zu sagen, welcher Barth, der Glaubenstheologe oder
der Mystiker, der eigentliche und echte sei ; seine Theologie trage einen

Januskopf, sei halb Glaube, halb Mystik.
Es dürfte sich lohnen, die Frage nach der Stellung Barths zur Mystik

heute neu zu stellen bzw. sie anhand seines umfangreichen Hauptwerkes,
soweit es erschienen ist, zu beantworten zu suchen. Denn es ist zum
vorneherein wahrscheinlich, daß die gewaltige Entwicklung, die Barths
Lehre seit seinem Römerbrief bis heute durchgemacht hat, sich auch
in seiner Einstellung zur Mystik widerspiegelt. Im folgenden stellen
wir die einschlägigen Äußerungen Barths in der « Kirchlichen Dogmatik »

zusammen, um sie dann einer kritischen Würdigung zu unterziehen 2.

1 A. Oepke : Karl Barth und die Mystik, Leipzig 1928.
2 Wir zitieren die Kirchliche Dogmatik KD) in folgenden Auflagen :



4 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

I

Barth kommt in der KD erstmals auf die Mystik zu sprechen, wo er
von « Gottes Offenbarung als Aufhebung der Religion » handelt 3. Religion

ist dem Verfasser eine rein menschliche Angelegenheit. Alle Religion

gilt ihm als Götzendienst und Werkgerechtigkeit auch auf der
vermeintlich höheren Stufe, auf der sie den Götzendienst und die

Werkgerechtigkeit aus ihren eigenen Kräften und auf ihren eigenen Wegen
überwinden zu wollen scheint. Eine weltimmanente Problematisierung der

Religion gibt es schon vor der Offenbarung, indem sich der Mensch auf
das zurückzieht, dessen veräußerlichtes Spiegelbild die Religion ist.
Es gibt nach Barth zwei Arten dieses Rückzugs : die Mystik und den

Atheismus. Beide sind ein Angriff auf die menschliche Religion. Wie der
Atheismus bedeutet auch die Mystik, daß der Mensch mit der Religion,
insofern sie Ausdruck, Veräußerlichung, Darstellung ist, praktisch und
grundsätzlich fertig ist, daß er in ihrem Gottesbild die Wahrheit und
in der Befolgung ihres Gesetzes das Heil und die Gewißheit nicht mehr

zu finden vermag. Aber keine der beiden Formen dieses Rückzugs kann
in einen letzten Widerspruch zur Religion treten. Nur durch die
Tatsache der göttlichen Offenbarung wird die Religion in ihrer reinen
Menschlichkeit erkannt und als Unglaube entlarvt 4.

In diesem Zusammenhang gibt Barth eine Begriffsbestimmung der

Mystik. Das Wort ist nach ihm doppeldeutig, sowohl von gosiv als auch

von jxueïv her zu verstehen 5. So kommt er zu folgender Definition :

« Mystik ist diejenige höhere Weihe des Menschen, die er dadurch
erlangt, daß er der Außenwelt gegenüber sowohl passiv als aktiv tunlichste
Zurückhaltung übt, oder : diejenige passive und aktive Zurückhaltung
gegenüber der Außenwelt, die zugleich zu einer höheren Weihe des Men-

Band I : Die Lehre vom Wort Gottes, 1. Teil (6. Auflage), Zollikon-Zürich 1952;
2. Teil (4. Aufl.), ebd. 1948.

Band II : Die Lehre von Gott, 1. Teil (3. Aufl.), ebd. 1948 ; 2. Teil (3. Aufl.),
ebd. 1948.

Band III : Die Lehre von der Schöpfung, 1. Teil (2. Aufl.), ebd. 1947 ; 2. Teil,
ebd. 1948 ; 3. Teil, ebd. 1950 ; 4. Teil, ebd. 1951.

Band IV : Die Lehre von der Versöhnung, 1. Teil, ebd. 1953 ; 2. Teil, ebd. 1955.
3. Teil, 1. Hälfte, ebd. 1959 ; 2. Hälfte, ebd. 1959. Im folgenden zitieren wir Band,
Teil und Seite, z.B. III, 2, 153.

3 I, 2, 304 ff.
4 Ebd. 343-348.
5 [jnktv Augen und Mund schließen ; [zusiv einweihen.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 5

sehen geeignet ist. » 6 Wie im zweiten Teil zu zeigen ist, ist diese Definition

vor allem für die christliche Mystik unzureichend.

Im folgenden zeigt Barth, daß die Mystik die konservative Gestalt

jener kritischen Wendung von der ehemals draußen gesuchten Befriedigung

des religiösen Bedürfnisses nach innen ist ; denn sie greife die Religion

zunächst nicht sichtbar an, negiere sie nicht direkt. Der Radikalismus

des Rückzugs aus der äußerlich religiösen Position sei in seiner

mystischen Form vielmehr nur darin wirksam, daß der Mystiker alles,

was in der betreffenden Religion gelehrt und geübt wird, innerlich,
geistig, lebendig verstanden haben will. Der Mystiker betone - hier zeigt
sich deutlich, daß Barth vor allem die neuplatonische Mystik im Auge
hat -, daß alles Äußere nur Bild und Form sei, daß es seine Wahrheit
nur in seiner Beziehung zu dem unaussprechlichen, weil ungegenständlichen

Wesen habe, aus dem es hervorgegangen ist, zu dem es auch wieder
zurückkehren muß. Obschon der Mystiker die Religion liebe und auch
die gefährlichsten Dinge immer im Anschluß an die religiöse Überlieferung

sage, sei ihm die Religion im Grund immer nur ein auf Abbruch
übernommenes Gebäude. Im Grund meine die Mystik das Gleiche wie
der Atheismus : die religiöse Wirklichkeit im gestalt- und werklosen
Innenraum ; sie problematisiere nicht nur Gott, sondern vorsorglich
auch den Kosmos und das Ich. So ist Mystik für Barth ein « esoterischer
Atheismus »7, weil sie letzten Endes die Negation der religiösen Überwelt

meine. Freilich verstehe sie es ebensowenig wie der Atheismus, auch

nur theoretisch klarzumachen, wie sie diese Negation der Religion zu
vollziehen gedenke ; der Wille und die Absicht, es zu tun, werde deutlich,
nicht aber der Weg dazu. Auch geschichtlich gesehen sei eine Religion
bisher immer am Sieg einer andern Religion gestorben, nicht aber an
dem sachlich viel prinzipielleren Angriff der Mystik oder des Atheismus 8.

Dieser Zusammenkoppelung von Mystik und Atheismus entspricht
es, wenn Barth den Mystiker auf dieselbe Stufe wie den skeptischen
Philosophen stellt ; beide sagen scheinbar die gleichen Sätze wie sie der
christliche Glaube bekennt, doch meinen sie mit dem, was sie « Gott »

nennen, nicht den Schöpfer Himmels und der Erde, den Herrn und Richter

und Erlöser der Menschen. «Was weiß der Mystiker von diesem
Gott und seiner Verborgenheit und Unbegreiflichkeit Was er meint,
ist das Unsagbare der letzten Tiefe des Geheimnisses der Welt und der
eigenen Seele Was hat diese selbstentdeckte Tiefe mit der Tiefe

6 I, 2, 348. ' Ebd. 352. 8 Ebd. 348-353.



6 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

Gottes gemein Gerade nur den Namen »9 Als konkrete Beispiele
dieser Gleichsetzung nennt Barth Tersteegen und Geliert : sie haben

zwar noch das Christusbekenntnis, aber es ist in ihren Kirchenliedern
im Verhältnis zu dem, was sie die Gemeinde eigentlich singen lassen

wollen, im tiefsten Grund überflüssig geworden 10.

Anderswo sieht Barth in Tersteegen den klassischen Vertreter der
reformierten Mystik, die als fast notwendige Folge einer « letztlich
christuslosen Prädestinationslehre » entstanden sei. Tersteegen könne
Gott als « gegenwärtig » und « allgenugsam Wesen » preisen, ohne des

Namens Jesu Christi auch nur in einer Anspielung zu gedenken. Barth
kann freilich nicht leugnen, daß es auch in dieser Entwicklung Großes

und Gutes gebe, doch sei das gerade nicht die Konsequenz aus der

orthodox reformierten Prädestinationslehre als solcher, sondern aus den

Elementen der christlichen und biblischen Prädestinationslehre, die

trotz Unterdrückung noch weiter gelebt hätten. Tatsächlich seien die

Menschen doch angehalten worden, sich hinsichtlich ihrer Erwählung
und ihres Heils schlechterdings an Christus zu halten. Durch eine glückliche

Inkonsequenz sei ihnen die Flucht in die Mystik und die Moral
nun faktisch doch abgeschnitten worden 11.

Einen weiteren Gegensatz zwischen christlichem Glauben und

Mystik sieht der Basler Theologe sodann in der Umdeutung des

biblischen und altkirchlichen Glaubensbegriffs in dem Sinne, als käme es im
Glauben auf einer irrational überempirischen Innenseite des menschlichen

Bewußtseins zu einer Gotteinheit des Menschen in Form einer

Aufhebung des Subjekt-Objektverhältnisses, der Bedingtheit, in der uns
Gott offenbar ist, wodurch die Geheimnisgrenze der Erkenntnis Gottes

geleugnet werde. Unser Sein und Tun im Glauben als Beziehung zu Gott
sei nach Hebr 11, 1 als unser eigenes Tun kein « Gotteserlebnis », sondern

wenn schon Erlebnis, dann Erlebnis seines Werkes und Zeichens und also

Erlebnis in den Schranken und auch in der Zweideutigkeit und Gefährdung

des Subjekt-ObjektVerhältnisses. Unsere Glaubenserkenntnis sei

Erkenntnis Gottes in seiner Verborgenheit, indirekte, mittelbare und
gerade nicht unmittelbare Erkenntnis 12.

Der Satz : « Deus definiri nequit » wird nach Barth in der kata-
phatischen Mystik eines Pseudo-Dionysius nicht radikal genug genommen

; die verschiedenen Spielarten der mystischen Theologie hätten den

9 Ebd. 839. 19 Ebd. 278.
11 II, 2, 121 f. 12 II, 1, 61 f.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 7

Satz ebenfalls mißverstanden ; diese Mißverständnisse seien allesamt

Versuche, dem wirklichen Gott in seiner Verborgenheit auszuweichen 13.

Das Gespräch Augustins mit Monika14 nennt Barth « eine der

schönsten, aber auch bedenklichsten Stellen in Augustins Konfessionen

» ; Mystik sei nicht die höhere Gotteserkenntnis gegenüber der
des Glaubens, sondern umgekehrt. Das ascendere und transcendere sei

trügerischer Schein, wenn es Gotteserkenntnis zu sein beanspruche 16.

Wie bekannt, steht Augustin bei der Abfassung dieser Zeilen noch stark
im Bann der neuplatonischen Mystik. Derselben mystischen Richtung
gilt auch die Kritik Barths an gewissen Sätzen des Angelus Silesius,
die er als « fromme Unverschämtheiten » brandmarkt. Die göttliche Liebe

von einem allgemeinen Liebesbegriff her zu bestimmen, führe zur Ent-
gottung Gottes 16.

Sicher trifft nicht auf die christliche Mystik zu, was Barth als die

letzte Voraussetzung aller mystischen Theologie ausgibt, daß nämlich
der Mensch mit sich selbst allein gelassen sei. Jeder christliche Mystiker
könnte den Satz unterschreiben : « Im Wunder der Offenbarung und
des Glaubens steht er (der Mensch) vor Gott, steht Gott vor ihm, erkennt
er Gott und begreift er ihn also in seiner Unbegreiflichkeit »", ohne daß

er deswegen aufhören müßte, Mystiker zu sein. Zwischen christlicher
Glaubenserkenntnis und mystischer Theologie besteht nicht ein solcher

Gegensatz, wie Barth ihn konstruiert, wenn er sagt : « Es würde eine

Verleugnung Jesu Christi und eine Lästerung des Heiligen Geistes

bedeuten, wenn wir unser Unvermögen höher schätzen wollten als das

Vermögen, das Gott selbst in seiner Offenbarung unserem Unvermögen
beilegt, wenn wir also unter Berufung auf jenes den Versuch, ihn
anzuschauen und zu begreifen, unterlassen und uns auf einen der Wege der
mystischen Theologie begeben würden. »18 Man kann sehr wohl die göttliche

Offenbarung und die in ihr geschenkte Gotteserkenntnis bejahen,
gleichwohl aber eine unmittelbare mystische Erfahrung Gottes dankbar
annehmen, wenn er sie verleiht.

Einen weiteren Gegensatz zwischen Dogmatik und Mystik (der
heidnischen wie der « vermeintlich christlichen ») aller Zeiten und Länder
findet Barth in der Lehre von Gottes Geduld. Er meint, die Mystik
hätte seinen Ausführungen über Gottes Liebe, Gnade und Barmherzigkeit

zur Not folgen können ; sie müßte und würde aber spätestens an

13 Ebd. 217. » Conf. IX, 10.

"II, 1,9 f. « Ebd. 316.
i' Ebd. 221. is Ebd. 225.



8 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

dieser Stelle abschwenken und als die Pointe ihrer Lehre von Gottes
Liebe, Gnade und Barmherzigkeit, als das eigentlich und letztlich
erlösende Wort eine Lehre von Gottes Ungeduld verkünden müssen.

Spätestens hier würde das eigentliche Ärgernis der christlichen
Gotteserkenntnis gerade gegenüber aller Mystik (und auch gegenüber aller
mystischen Umdeutung der christlichen Gotteserkenntnis) unversöhnlich

sichtbar werden 19. Barth erklärt sich nicht näher, sodaß nicht
ersichtlich ist, wie er zu dieser eigenartigen Behauptung kommt, die aber
kaum eine allgemeine Lehre der Mystik trifft.

Barth sieht auch im Lehrstück von Gottes Allgegenwart einen

Gegensatz zwischen Dogmatik und Mystik. Nach seiner Auffassung ist
Gott in seinem göttlichen Wesen räumlich ; deshalb könne man
hinsichtlich des Verhältnisses Gottes zum Räume nicht mit dem ubique
und mit dem nusquam spielen, man könne nicht ebenso gut sagen :

« Gott ist überall » und « Gott ist nirgends ». Das sei aber ein
Charakteristikum aller mystischen Gotteslehre und kennzeichne sie der
wirklichen christlichen Gotteserkenntnis gegenüber als Angriffs- oder
Fluchtbewegung 20. Es kann hier nicht untersucht werden, inwiefern Barths
diesbezüghche Lehre auch von der katholischen Dogmatik abweicht,
die Gottes Unermeßlichkeit darin sieht, daß er nicht in einem Räume
ist21. Mit den von Barth gerügten Sätzen soll nur diese Tatsache der
Unräumlichkeit Gottes ausgedrückt werden. Somit besteht wenigstens
nach katholischer Auffassung kein Grund, die Mystik als solche deswegen

abzulehnen, weil sie sich diese Sätze zu eigen macht.
Auch in der Lehre von Gottes Überzeitlichkeit sieht Barth Dogmatik

und Mystik im Widerspruch. Nach ihm dürfen und sollen wir Gott
mit gleichem Ernst wie in dem Vorher aller Zeit, so auch in aller Zeit
und in jedem einzelnen Zeitteil suchen und gegenwärtig wissen, während
die Mystik sich irre, wenn sie vor lauter vermeintlichem Ergreifen Gottes
in der Gegenwart jenes göttliche Vorher vergessen wollte. Weil aber die
unerreichbare Ferne des göttlichen Vorher uns von Gottes Liebe nicht
scheidet, brauche man der Mystik nicht zu widersprechen, wenn sie sich

damit begnügen wolle, diese Wahrheit geltend zu machen 22.

In der Lehre vom göttlichen Erhalten der Geschöpfe wendet sich
Barth gegen die Anschauung, dieses Erhalten sei identisch mit einer

19 Ebd. 460. 20 Ebd. 531.
21 Vgl. M.Schmaus: Katholische Dogmatik, 1. Band (3.-4. Aufl.), München

1938, 491.
22 II, 1, 703 f.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 9

fortgesetzten Schöpfung ; eine solche sei überflüssig und würde eine

Unvollkommenheit der ersten Schöpfung voraussetzen. Diese Auffassung
könnte freilich ihr Verlockendes haben, weil man mit ihr an die Grundlehre

der Mystik aller Zeiten und Länder Anschluß fände, j a auch an die

Anschauung Goethes 23. Auch hier geht der Verfasser nicht näher auf
seine Behauptung ein und zitiert dafür nur Goethe, der doch wohl kaum
als Vertreter der Mystik aller Zeiten und Länder gelten kann.

Scharfe Kritik übt Barth an der Engellehre Erik Petersons :

« Seine Lehre vom engelgleichen oder engelähnlichen Mystiker ist eine

raffinierte Irrlehre. » 24 Barth hat hier die alte, besonders im Mönchtum
verbreitete Auffassung im Auge, wonach der mystische Gnostiker (oder
der Mönch) nach einer nur durch Apatheia zu erlangenden, metaphysisch

höheren Seinsform strebt. Er sieht den Grundirrtum Petersons

darin, daß die angeblich höchsten Engel, denen der Mystiker ähnlich
werden will, die Cherubim und Seraphim, in dem Sinn auf Gott
ausgerichtet sind, daß sie und ihr Gotteslob mit dem Dienst Gottes auf Erden
nichts zu tun haben, was gegen Hebr 1, 14 sei (« Sind sie nicht alle
diensttuende Geister »). Was diese Mystiker zu erlangen hoffen, sei

auch gegen die çtXavOpcoTcfa Gottes ; dieser Aufstieg des Mystikers zu einer

metaphysisch höheren Seinsform sei ein Vorbeisteigen an Gott, der in
seinem Sohn gerade zu uns herabgestiegen sei. Dazu sei bemerkt, daß

Barth dieses alte Lehrstück offenbar in einer überspitzten Form versteht.

Mag Clemens von Alexandrien es vielleicht noch in gnostisch übersteigertem

Sinn erklären, in der späteren Mönchsliteratur stellt das engelgleiche
Leben keine metaphysisch höhere Seinsstufe mehr dar, sondern ist nur
noch Bild für das rangmäßig höhere jungfräuliche Leben der Mönche 25.

Stärker als die eben besprochenen Stellen haben die Ausführungen,
die Barth dem Begriff « contemplatio » widmet, auf die Mystik Bezug 28.

23 III, 3, 78. 24 Ebd. 563 f.
26 Vgl. U. Ranke-Heinemann : Zum Ideal der vita angelica im frühen Mönchtum.

GL 29 (1956) 347-357 ; E. von Severus, BIOS AITEAIKOS. Zum Verständnis
des Mönchslebens als « Engelleben » in der christlichen Überlieferung. Liturgie

und Mönchtum (Laacher Hefte) 21 (1957) 56-70. Nach Ausweis der hier gesammelten

Texte ist nicht die Gottesschau, sondern die Jungfräulichkeit der Hauptgrund
dieser Benennung ; aber auch einzelne aszetische Übungen wie Fasten, Wachen,
unablässiges Gebet, brüderliche Liebe und Eintracht, sowie auch das kultische
Leben begründen diesen Titel. Er hat übrigens seine biblische Grundlage (vgl. Lk 20,
36 ; Mt 18, 10). Unerfindlich ist, wie E. von Severus (a. a. O. 63) das Wort des
Origenes : eiys Trpoxoipoipev, EaayYeXot Ècj6(j,s0a übersetzt mit : «Wenn wir schauen,
dann sind wir engelgleich geworden. » Zuzugeben ist, daß die Ableitung des
engelgleichen Lebens aus der pseudodionysischen Engelspekulation problematisch ist.

26 III, 4, 643.



10 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

Er kommt im Abschnitt « Das tätige Leben » auf diesen wichtigen
mystischen Begriff zu sprechen, den er mit « Betrachtung », « Beschauung

», « Anschauung » wiedergibt. Im tätigen Leben, bei der Arbeit gebe

es Beschauung nicht als eigentlichen und nicht als selbständigen Gehalt

jener Bewegung, in der der Mensch ruhen darf, wohl aber als deren

terminus a quo, als Hintergrund, von dem sie sich abhebe, als Unterton,
der sie begleite. Contemplatio ist für Barth ein Begriff der mittelalterlichen

und dann der mystischen Theologie. Als vita contemplativa habe

man im Mittelalter den Inbegriff des von der bürgerlich-weltlichen Arbeit
verschiedenen « geistlichen » Lebens und Tuns des Gott zugewandten
Ordensmenschen bezeichnet, indem man ihm immerhin die in den
Klöstern getriebene Wissenschaft und kultische Anbetung zurechnete. Im
besondern bedeute dann aber contemplatio « auch die erste Stufe des

mystischen Weges : das erste erstaunte Erstarren in der Aufmerksamkeit

auf den in der Schrift und in der Überlieferung wahrgenommenen
Gott, dem dann das Bedenken, die Meditation dieses Gegenstandes als

die zweite, die Versenkung in ihn als die dritte, und wohl auch die

Vereinigung mit ihm als die vierte Stufe zu folgen pflegte ». Barth sagt nicht,
welchem mittelalterlichen Autor er diese Stufenfolge entnommen hat.
Sicher ist sie aber nicht die allgemein verbreitete, denn die mittelalterlichen

Theoretiker des Gebets verstehen vielmehr die contemplatio als

dessen oberste Stufe 27. Richtig ist, wenn Barth im folgenden bemerkt,
der Begriff « contemplatio » komme weder in seiner allgemeinen noch
in seiner besonderen Verwendung in der Bibel des Alten und Neuen
Testamentes vor ; doch ist die Begründung dieser Tatsache, wie sie der

Verfasser gibt, daß es nämlich in der Bibel für ein « Betrachten » Gottes
keinen Vorgang und keine Parallele gebe, in dieser allgemeinen Form
nicht haltbar 2S. Aus der Tatsache, daß contemplatio kein spezifisch
christlicher Begriff ist, folgert Barth, daß er zwar im Zusammenhang
des christlichen Denkens nicht unbrauchbar sei, daß man sich aber hüten
müsse, ihn in jenem mystischen Sinn zu gebrauchen.

Die Ruhe, zu der der Mensch gelangen kann, besteht nicht in einem

Betrachten Gottes, sondern seiner selbst in einem ganz profanen und

gar nicht mystischen Sinn. Diese Ruhe sei ein Geschenk Gottes ; Gott

27 So z. B. Guigo der Kartäuser in seinem vielgelesenen Büchlein : « Scala
claüstralium » (unter den Werken Augustins und Bernhards). Guigo zählt folgende
Stufen dieser Leiter auf : lectio, meditatio, oratio, contemplatio. Er bemerkt
ausdrücklich, es handle sich dabei sowohl um eine zeitliche als auch eine kausale
Aufeinanderfolge (PL 184, 475 f.).

28 Näheres über Mystik im Neuen Testament siehe im 2. Teil



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 11

sei aber kein weiterer Betrachtungsgegenstand (« das ist der Irrtum von
so viel Mystik »), er entziehe sich vielmehr aller Betrachtung. Denn Gott
handle, und zwar durch sein Wort ; indem er rede und vom Menschen

gehört werde, gebe er ihm die Ruhe, die dieser sich weder durch
Betrachtung noch sonstwie verschaffen könne 29. Es ist jedoch nicht
einzusehen, weshalb der Mensch nicht betrachtend auf das Wort Gottes
hören kann, sodaß eben doch Gott, der Inhalt dieses Wortes, zum
Gegenstand seiner Betrachtung wird.

Richtet sich die Kritik Barths an der Mystik, wie wir sie bisher

kennengelernt, vorab gegen die Mystik schlechthin oder eine heidnische

Mystik, so kommt er doch auch auf die Frage nach der Möglichkeit
einer spezifisch christlichen Mystik zu sprechen. Erstmals ist das der

Fall, wo er von der Lehre Calvins über den Feiertag handelt, der Zeichen

unserer Heiligung sei. Dabei zitiert er folgenden Satz des Genfer
Reformators : « Denique feriandum est ab omnibus proprii ingenii muniis, ut
Deum habentem (sie richtig wohl : habentes) in nobis operantem, in
ipso acquiescamus » und frägt sich : « Ist das Mystik Nun, wenn und
insofern Mystik das ist, dann ist Paulus auch Mystiker gewesen (Gal 2,

20). Ist Mystik das, dann ist Mystik eine unentbehrliche Bestimmung
des christlichen Glaubens. »30 Der Verfasser zögert aber, diesen Erlebnissen

den Namen Mystik zu geben, weil unter ihm bei denen, die man
sonst als Mystiker anzusprechen pflege, eine Technik und Kunst sichtbar

werde, vermöge derer der Mensch an der biblischen Heilsgeschichte
in weitem Bogen vorbei seine Einung mit Gott vollziehen zu können
vermeine. Offenbar denkt Barth hier an den indischen Yoga und
ähnliche nichtchristliche Methoden, die allerdings von der christlichen
Heilsgeschichte absehen. Damit ist aber nichts gegen eine christliche Mystik
gesagt, die diese Einung mit Gott durch Christus sucht. Barth
anerkennt denn auch, daß die Mystik des Bernhard von Clairvaux, der Calvin
anscheinend beeinflußt hat, mit ihrem christologischen Charakter im
entscheidenden gerade nicht unter jenen anfechtbaren Sinn dieses

Begriffes falle. Folgerichtig müßte somit Barth einen andern Begriff von
Mystik suchen, der ihrer christlichen Form besser gerecht würde. Er
hält aber an seiner früheren Definition fest und findet daher einen
Gegensatz zwischen dem entsagenden Glauben und « einer geistlichen
Kunst- und Werkleistung im Sinne der Mystik » sl, weil sein Gegenstand
nicht der Gott irgendeiner freien Intuition oder einer willkürlich ge-

29 III, 4, 647. 39 Ebd. 63 f. 31 Ebd. 67.



12 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

wonnenen Idee, sondern der Gott sei, der sich in seinem Wort derChristen-
heit offenbart und anvertraut habe. Die christliche Mystik strebt nach
der Vereinigung mit eben diesem Gott der Offenbarung.

Im folgenden Band der KD kommt Barth auf den Begriff einer
christlichen Mystik zurück und gelangt zu einer positiveren Würdigung
ihrer Lehren. Man stößt hier auf den bezeichnenden Satz : « Es wird
ratsam sein, den Begriff dieser Liebe zu Gott und also dieses Suchen

Gottes doch ja nicht von dem eines dadurch bestimmten menschlichen
Handelns zu trennen. Ein Gefühl genießender Betrachtung Gottes
kann - man sei kein allzu fanatischer Anti-Mystiker - als Moment des

die Liebe zu Gott ins Werk setzenden Handelns in Frage kommen, kann
aber nicht an dessen Stelle treten. »32 Freilich hebt Barth auch hier noch
hin und wieder seine dogmatische Lehre von entgegengesetzten Auffassungen

der Mystik oder einzelner Mystiker ab. So etwa bei der Behandlung

des Problems : wie kann das damalige Tun Christi heute als wirklich

für uns geschehen erkannt werden Er bemerkt dazu, die gleiche
Frage sei für das Denken der christlichen Mystik aller Zeiten nicht eine

Zeit-, sondern eine Raumfrage, und zitiert das bekannte Wort des

Angelus Silesius : « Wird Christus tausendmal in Bethlehem geboren
und nicht in dir, du bleibst doch ewiglich verloren. » Barths Antwort
auf das Problem lautet : in Christus sind alle Menschen mitgestorben ;

sein Tod war ihrer aller Tod, und zwar unabhängig von ihren Stellungnahmen

und Verhaltungsweisen, nicht erst in der Übernahme seines

Kreuzes, überhaupt nicht erst in irgendwelchen sakramentalen, mystischen

oder auch existenziellen Wiederholungen, Abbildungen oder

Applikationen des Kreuzgeschehens 33. Wie man sieht, richtet sich Barths
Kritik hier nicht bloß gegen mystische, sondern auch gegen dogmatische
Anschauungen, wonach der Mensch sich die objektive Heilstat Christi
subjektiv durch Glaube und Sakramente aneignen muß. Somit sieht

Angelus Silesius, dessen Gedanke sich übrigens schon bei Origenes
findet, die Sache nicht ganz anders als das Neue Testament34, weil schon
bei Johannes (3, 5) und Paulus (Rom 6 und oft) von dieser subjektiven
Aneignung des Heilsgeschehens die Rede ist.

Bei Behandlung der Frage : « Rechtfertigung allein durch den Glauben

» grenzt Barth die negative Gestalt des Glaubens von jeder Art
mystischer Entleerung ab. Das Eingehen in die Nacht des Lassens, des

Schweigens, eines künstlich antizipierten Todes habe nichts mit dem

32 IV, 1, 112 f. 33 Ebd. 315 ff. 34 Ebd. 325.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 13

Glauben zu tun, auch dann nicht, wenn solche Experimente sich
ausdrücklich auf den Vorgang des Leidens und Sterbens Christi beriefen.
Eine sich so verstehende Theologie der imitatio Christi wäre ein Rückfall

in die Vorstellung von einem den Menschen per se rechtfertigenden
Glauben. Der Glaube « fängt dort an, wo es mit allen Werken des

Menschen, auch mit dem seines Lassens, Schweigens und antizipierenden
Sterbens zu Ende ist. Der christliche Glaube ist der Tag, mit dessen

Anbruch auch die mystische Nacht vergangen ist »35. Barths Polemik
scheint sich gegen übertriebene Sätze einzelner Mystiker zu richten,
nicht gegen die Idee der Nachfolge Christi als solche, die eine Forderung
des Neuen Testamentes ist36, freilich nicht als Voraussetzung der

Rechtfertigung, sondern als notwendige Folge.
In der Einleitung zu Band IV, 2 der KD nimmt sich der Verfasser

vor, gewissen christlichen Richtungen und Bewegungen, an die man im
Blick auf ihre Behandlung des Problems der Versöhnung vorwiegend
oder gar ausschließlich in kritisch-negativem Sinn zu denken pflege, die

Gerechtigkeit einer ruhigen Überlegung zu erweisen. Als Beispiele
solcher Richtungen nennt Barth u. a. die christliche Mystik, den Pietismus
und das Mönchtum 37.

Im Abschnitt, wo Barth von der hypostatischen Union der beiden
Naturen in Christus handelt, stellt er die Frage, ob die Einheit von Gott
und Mensch in Christus nicht ihr eigentliches formales Gegenbild in der
unio mystica habe, oder ob das Umgekehrte gelte. Er hält dafür, daß der

Begriff der mystischen Vereinigung in einer sehr problematischen Weise

gefüllt worden ist, z. B. als absolutes religiöses Selbstbewußtsein ; dieses

habe aber nichts zu tun mit der Kindschaft Gottes des Neuen
Testaments. Das Pauluswort Gal 2, 20 gilt ihm als Ausdruck einer die Distanz
wahrenden Mystik. Paulus habe nun einmal nicht geschrieben : Gott -
sondern Christus lebt in mir 38. Statt den Vollzug der Einigung von Gott
und Mensch für sein eigenes Erlebnis in Anspruch zu nehmen, bekenne
sich der Christ zum Mittler, in dem sie für ihn geschehen sei ; so werde

er den Geber und die Gabe der Gnade von sich als Empfänger und ihrer
Auswirkung in ihm zu unterscheiden wissen. Damit falle aber die Paral-

36 Ebd. 702.
36 Vgl. Lk 9,, 23 ; 1 Petr 2 20 ff.
37 IV, 2, 10.
38 Barth scheint zu vergessen, daß er III, 4, 63 f. Calvins Ausdruck « ut Deum

(nicht: Christum!) habentes in nobis operantem » zusammen mit Gal 2, 20 als
Äußerung echter christlicher Mystik gelobt hat.



14 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

lelisierung oder gar Identifikation der hypostatischen und mystischen
Union dahin 39.

Mit Recht setzt sich Barth hier dafür ein, daß die christliche Mystik
nicht vom Mittler absehen darf. Das tut aber die klassische christliche
oder genauer gesagt die katholische Mystik auch gar nicht, wie noch zu
zeigen sein wird.

Im späteren Abschnitt über das Wirken des Heiligen Geistes sucht
Barth die Art und Weise, wie der Heilige Geist uns berührt und bewegt,
strikte zu unterscheiden von einem « undefinierbaren Raunen und
Flüstern » in irgendeinem Seelengrund, also von einem sehr zweideutigen
Phänomen, das auch aus dem Bereich ganz anderer Geister als dem des

Heiligen Geistes stammen könnte, wie die Geschichte aller Religion und
Mystik beweise. Wäre eine solche seelische Erfahrung das Charakteristikum

seines Wirkens, so würde er sich nur als einer von den vielen aus der
Klasse der Geister erweisen und wäre als solcher doch nicht als der Heilige

Geist zu erkennen 40. Dazu wäre zu bemerken, daß das Charisma
der « Unterscheidung der Geister » schon von Paulus zu den Gnadengaben

des Geistes gerechnet wird (1 Kor 12, 10) und es in der gesamten
christlichen Mystik immer darum geht, echte Einsprechungen des Gottesgeistes

von Einflüsterungen der Natur oder des Teufels zu unterscheiden.
Über die Bedeutung der Liebe in der Mystik spricht Barth besonders

an zwei Stellen seiner KD. Zuerst dort, wo vom Verhältnis von Mann und
Frau die Rede ist 41. Der Mensch, schreibt Barth, scheint nirgends so

wie auf dem Gebiet der Sexualität mindestens an der Schwelle einer
Art von natürlicher Mystik zu stehen. Das Urerlebnis der Begegnung von
Mann und Frau bringe ihn in Ekstase, in Enthusiasmus, in die

Anschauung der Gottheit, ja in die Teilnahme an ihr. Vielleicht dieses

39 IV, 2, 59 ff. Ähnlich lehnt es Barth ab, die Gemeinschaft der Christen mit
Christus mit dem Begriff der Mystik in Verbindung zu bringen, weil es in diesem
Verhältnis nicht um das gehen könne, was für alle sonstige « Mystik » bezeichnend
sei : nicht um ein durch seelische Konzentration, Vertiefung und Erhebung des
Selbstbewußtseins hervorzubringendes Einheitserlebnis ; vor allem gehe es nicht
um ein Verschwinden des echten Gegenübers von Gott und Mensch (IV, 3, 620). -
Gewiß kann die gnadenhafte Vereinigung des Christen mit Christus nicht einfach
als unio mystica gelten, sie bildet für diese nur die Grundlage, und insofern ist
Barths Weigerung berechtigt, die gnadenhafte Christusvereinigung mit dem Begriff
der Mystik in Verbindung zu bringen. Doch ist es eigenartig, daß er auch hier noch

- es handelt sich um die einzige Stelle in Band IV, 3, wo er auf Mystik zu sprechen
kommt - einen pantheistischen Begriff der Mystik voraussetzt, als ob in ihr die
Zweiheit von Subjekt und Objekt aufgehoben würde.

40 Ebd. 402 f. 41 III, 4, 131 ff.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 15

Erlebnis selbst, vielleicht auch eine Sublimierung, eine Transposition,
eine Vergeistigung dieses Erlebnisses erhebe ihn mindestens in die Nähe
eines andern Gottes und Schöpfers, freilich nur vermeintlich. Barth
wendet sich dann gegen die Auffassung W. Schubarts (Religion und
Eros, 1944), wonach Erotik und Religion dasselbe Ziel hätten : den

Menschen zu verwandeln, seine Wiedergeburt anzustreben. In beiden

gehe es ja um Schöpfung und Erlösung, um Anbetung und Verschmelzung,

um Mystik, Ekstase und Rausch. Darum die Anweisung Schubarts,
die Erotik solle wieder religiös, die Religion wieder erotisch werden.

Barth bemerkt dazu : der Gott, von dem Schubart spreche, sei auch der
Gott der Offenbarung, aber doch nur als eine Figur eines ganzen Pantheons

gedacht, die auch das Gesicht der Gottheit Piatos, der östlichen

Mystik und noch viele andere Gesichter tragen könne Eine ähnliche
sexuelle Mystik erkennt Barth auch in der Ehelehre Schleiermachers,
nach dem nicht nur himmlische und irdische Liebe identisch werden

sollen, sondern innerhalb der irdischen Liebe auch die Lust und das

Leid, das Denken, Wollen und Fühlen von Mann und Frau i2. Mit Recht
lehnt Barth eine solche sexuelle Mystik ab, womit freilich noch nichts

gegen die Berechtigung einer christlichen Brautmystik ausgemacht ist 43.

An anderer Stelle, wo von der « Tat der Liebe » die Rede ist, kommt
Barth in einer « antikritischen Zwischenrede » nochmals auf die Rolle
der Liebe in der Mystik zu sprechen 44. Er wendet sich dort gegen einen

ausgesprochenen Puritanismus hinsichtlich des Begriffs der Gottesliebe
bzw. Christusliebe, der Mode geworden sei. Danach wäre direkte Liebe

zu Gott und zu Jesus überhaupt nicht tunlich ; als christliche Liebestat
komme nur der Gehorsam in der Liebe zum Nächsten in Frage. Um zu
beweisen, daß alles, was darüber ist, vom Übel, nämlich religiöse Erotik
sei, fehle es nicht an schrecklichen Beispielen aus der mittelalterlichen
Mystik, dem Pietismus und der Romantik. Besonders A Nygren habe

in seinem Kampf für die Agape gegen den Eros dekretiert, daß eine

spontane Liebe der Menschen zu Gott nicht in Frage komme. Demgegenüber

betont nun Barth, das biblische Zeugnis hinsichtlich der Gottes-
und Jesusliebe sei zu stark und explizit, als daß man diese Begriffe mit
gutem Gewissen als eine bloße Umschreibung der Begriffe « Gehorsam »

und « Nächstenliebe » interpretieren und also in seinem nächsten Sinne
beiseite schieben könne. Der Verfasser der KD scheut sich sogar nicht

12 Ebd. 213.
43 Siehe im folgenden
44 IV, 2, 901 ff.



16 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

zurückzunehmen, was er selbst vor 40 Jahren darüber gesagt hat.
Damals habe er gegen den Neuprotestantismus gekämpft, und da er bei
der Frage nach dessen Wurzeln auch auf die Mystik und den Pietismus
gestoßen sei, sei es begreiflich, daß er nach dieser Seite ziemlich scharf
habe werden müssen. Heute sieht Barth ein, daß sein damaliger Protest
zu spät kam, weil die letzte Blütezeit der Jesusminne längst vorüber war
und der Protestantismus im Begriffe stand, sich einer nicht minder
bedenklichen Antithese zu verschreiben, nämlich der Ritschis und seiner

Schüler, laut der es nach Abschaffung der eigentlichen, direkten Gottes-
und Jesusliebe im Grund auch kein Gebet mehr geben durfte. Barth
beweist dann seine neue Ansicht von der Notwendigkeit direkter Gottesliebe

aus der Perikope von Jesu Salbung (Mk 14. Lk 7). Die alten

Mystiker, Pietisten und Romantiker haben gegenüber den Bestrebungen,
die eigentliche Gottesliebe auszuschalten, wieder « ihre Alabastergefäße
herbei gebracht, zerbrochen und ausgegossen und ihre entsprechenden
Gesänge angestimmt ». Wenn da auch einiges nach religiöser Erotik
schmecke, so sei das immer noch besser als das Gegenteil, wie es von
Kant und Ritsehl, in seinem eigenen Römerbrief von 1921 und heute

von Bultmann vertreten werde. Wenn die alten « Gottesfreunde » sich

manchmal in den Bereich der rehgiösen Erotik verirrt hätten, so sei das

nicht nachzuahmen ; daraus folge aber nicht, daß das, was sie meinten
und bezeugen wollten, ignoriert werden dürfte : das Geschehen in jener
Mitte, in welcher die Tat der christlichen Liebe ursprünglich auch direkte
Gottesliebe und Jesusliebe ist. «Hat Maria nach Luk. 10, 38 f. vor
Martha das gute Teil erwählt oder war es umgekehrt »46 Es braucht
nicht eigens gesagt zu werden, daß Barth mit dieser Betonung der
direkten Gottesliebe den christlichen Mystikern viel gerechter wird als

in den ersten Bänden der KD und so der Lehre der katholischen Mystik
erfreulich nahe kommt.

II

Die obige Zusammenstehung der Äußerungen K. Barths über die

Mystik - sie umfaßt sämtliche irgendwie bedeutsamen Stellen der KD -
zeigt, daß ihr Verfasser von einer stark negativen Wertung der Mystik
allmählich abrückt und sich auch nicht scheut, in bemerkenswerter
Selbstkritik frühere Auffassungen zu revidieren. Soweit unrichtige An-

« Ebd. 905.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 17

schauungen nicht schon oben zurückgewiesen wurden, soll nun im
folgenden Barths Stellung zur Mystik durch einige grundsätzliche
Überlegungen beleuchtet werden.

Barths kritische Einstellung gegenüber der Mystik, wie sie sich vor
allem in den früheren Bänden der KD zeigt, läßt sich einigermaßen aus
dem Gesamt seiner Theologie verständlich machen. Wie er selbst
gesteht 46, brachte ihn sein Kampf gegen den Neuprotestantismus zu
einer scharfen Ablehnung der Mystik. Er legt bewußt seinen Standpunkt
in gleicher Entfernung zwischen Neuprotestantismus und Katholizismus

fest. Seine Dogmatik will ein doppelter Protest sein gegen den

« pietistisch-rationalistischen Modernismus zur Linken, den römischen
Katholizismus zur Rechten ». Nach ihm sind die beiden Gegner letzten
Endes nur einer, indem sie beide dem « frommen » Menschen (Schleiermacher),

dem « unbefleckten, unfehlbaren, heiligen » Menschen (Katholizismus)

einen Ort zuweisen, der Gott allein gebührt. Da Barth in Mystik
und Pietismus Vorläufer dieses Neuprotestantismus sieht, sind seine

Ausführungen über Mystik von Anfang an nicht unbelastet17.

In seinem Römerbriefkommentar hatte Barth dem Begriff des

« ganz-Andern » einen breiten Raum zugewiesen. Ist aber Gott der ganz
Andere, mit dem es keine persönliche Kommunikation für das

Geschöpf gibt, da eine unerbittliche Grenze die Sphäre der Schöpfung von
der des Schöpfers scheidet, so ist natürlich für Mystik kein Platz. Wie
H. Bouillard 48 zeigt, ist der Begriff des « ganz-Andern » in der KD
verschwunden. Barth sieht in ihm nur mehr ein Produkt des Menschen,
das letzte seiner eigenen Werke. In diesem Begriff hatte Barth zwei andere

Begriffe verschmolzen, ohne sich dessen bewußt zu sein : den des
unbekannten Gottes und den des verborgenen Gottes. Der unbekannte Gott
lst das Thema der negativen Theologie ; er ist die Frucht einer mystischen
Erfahrung und einer philosophischen Reflexion, ausgedrückt in der
Sprache Piatons und Plotins. Der Begriff des verborgenen Gottes ist
mit dem biblischen Drama der Heilsgeschichte verbunden. In der KD
will Barth diesen biblischen Begriff in seiner Reinheit erhalten. Da er
den ersten Begriff, den des unbekannten Gottes, ausschließt, muß er
natürlich auch die Mystik, aus der er stammt, ablehnen.

46 Ebd. 902.
47 Vgl. H. U. von Balthasar : Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner

Theologie, Ölten 1951, 39 ff.
48 H. Bouillard : Karl Barth. Parole de Dieu et existence humaine, 2. Partie,

Aubier 1957, 185 ff.
2



18 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

Barths Ablehnung der analogia entis schließt auch die Ablehnung
der Mystik ein. Wie von Balthasar 49 zeigt, ist einer der Hauptgründe,
warum Barth die analogia entis verwirft, der : der Begriff des Seins

kann nichts anderes als eben ein Begriff sein und somit ein Ordnungsschema,

in das Gott und Geschöpf gemeinsam hineinfallen. Darin liegt
aber nach Barth nicht bloß eine Ehrfurchtslosigkeit der Kreatur, die
ihren Schöpfer unter eine ihrer Denkmöglichkeiten subsumiert, sondern

vor allem ein ungehöriges Vorwegnehmen der Selbstkundgabe Gottes,
dem allein das Recht und die Möglichkeit zusteht auszusagen, wer er
ist und wie sein vollkommen einzigartiges Wesen zu benennen ist. Die
gleiche Ungehörigkeit erkennt nun Barth offenbar auch in der Mystik,
weil auch sie die Selbstkundgabe Gottes vorwegnimmt, ihn durch eigene
Methoden und Übungen erfassen will.

Barth geht in seinem Denken vom Concretissimum, vom Ereignis
der Offenbarung, nicht von der Natur aus 50. Er denkt vom Punkt der
höchsten Wirklichkeit aus, alles andere ist ihm Vorstufe dazu. Solche

Vorstufe ist ihm auch der ganze Bereich der Natur und aller ihrer Zu-
ständlichkeiten. Darum befürchtet er, in der Mystik könnte das

Einmalige und Besondere durch ein Allgemeines ersetzt werden, der Mensch

wolle durch sein eigenes Zugreifen zu Gott emporsteigen, ohne auf den

vorausgehenden Abstieg Gottes zu warten. Für Barth gibt es keinen

rechtsmäßigen Aufstieg zu Gott außer auf Grund des Abstiegs Gottes
in Christus.

Das Mißtrauen Barths gegenüber der Mystik erscheint somit im
Hinblick auf seine besondere Denkform verständlich. Gleichwohl lassen

sich, wie uns scheint, mehrere Mißverständnisse ausräumen, die
zwischen seiner und der katholischen Auffassung der Mystik bestehen, und
zwar umso eher, als er selbst in den letzten Bänden der KD von seiner

negativen Wertung abrückt und so für ein besseres Verständnis Hand
bietet.

Vor allem tut eine Klärung des Begriffs « Mystik » not. Wie wir
gesehen, leitet Barth seine Definition von Mystik aus der doppelten
Bedeutung von jxueiv ab. Aber diese bloß etymologische Begriffsbestimmung

läßt sich nicht einfach auf die christliche Mystik übertragen. Mit
Recht lehnt der Verfasser der KD eine Mystik ab, die als Technik und
Kunst verstanden wird, vermöge derer der Mensch vermeint, seine

Einung mit Gott an der biblischen Heilsgeschichte vorbei vollziehen zu

" a. a. O. 176.
60 von Balthasar a. a. O. 204 ff.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 19

können. Mag eine solche « mystische Askese » 61 vielen außerchristlichen

Religionen gemeinsam sein und auch auf christlichem Boden mindestens

in gewissen Erscheinungen zu Tage treten 52, sie widerspricht ohne Zweifel

der christlichen Botschaft vom göttlichen Leben aus gänzlich unge-
schuldeter Gnade durch Gottes souveräne, freie Liebe.

Es ist zu bedauern, daß der Begriff « Mystik » zu den schillerndsten
und vieldeutigsten der Theologie gehört. Um eine genauere Fassung
dieses Begriffs bemühen sich neuestens L. Gardet und O. Lacombe 53.

Gardet übernimmt die von Lacombe geprägte Definition : « l'expérience
fruitive d'un absolu »64. Sie ist absichtlich so allgemein gehalten, um
die Unterscheidung von natürlicher und übernatürlicher Mystik zu
ermöglichen, die schon 1938 J. Maritain vorgeschlagen hat55. In der natürlichen

Mystik geht es um die Erfahrung des « absolu (créé) du Soi (du Je,
du pur exister) », in der übernatürlichen um die Absolutheit Gottes.
Beide Arten sind überbegrifflich, sie vollziehen sich nach Art einer

Konnaturalität, eines Instinktes. In der natürlichen Mystik handelt es

sich um eine connaturalité intellectuelle, in der übernatürlichen um eine

solche affektiver Art, die der übernatürlichen Liebe entstammt und zu
einer Erfahrung Gottes führt. Natürlich wird der Begriff Mystik in beiden

Fällen analog ausgesagt, d. h. es besteht zwischen ihnen trotz proportio-
neller Ähnlichkeit ein wesentlicher Unterschied. Mag man die Existenz
echter Mystik in nichtchristlichen Religionen zugeben, eine solche natürliche

Mystik ist wesentlich von der christlichen verschieden, die ein
übernatürliches Gnadengeschenk Gottes ist und nicht auf irgendwelchen
gedanklichen Systemen beruht, sondern auf der historischen Tatsache
der Erlösung und auf dem Angelpunkt des christlichen Mysteriums :

auf Christus dem Mittler und einzigen Weg zu Gott 56.

Gegen eine so verstandene Mystik hätte wohl auch Barth nichts
einzuwenden, hält er doch, wie wir gesehen 67, eine Mystik, wie sie bei

61 Vgl. hiezu K. Rahner : Passion und Aszese, in : Schriften zur Theologie,
Band III, Einsiedeln-Zürich-Köln 1956, 73-104, besonders 82-84.

52 Rahner rechnet den Hesychasmus darunter, ob zu Recht, sei dahingestellt.
53 L. Gardet : Thèmes et Textes mystiques. Recherche de critères en mystique

comparée, Paris 1956.
54 A. a. O. 11.
55 J. Maritain : L.expérience mystique naturelle et le vide, in : Quatre

essais sur l'esprit dans sa condition charnelle, Nouvelle édition, Paris 1956, 136-138.
66 Vgl. A. Kemmer : Zum Begriff «Mystik». Kairos 1 (1959) 234-236. Eine

ausführliche Würdigung des Werkes von L. Gardet veröffentlichte C. Journet :

Critères en mystique comparée. Nova et Vetera 34 (1959) 49-72.
57 Oben S. 11.



20 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

Paulus und Bernhard erscheint, für eine unentbehrliche Bestimmung
des christlichen Glaubens. Eine solche christozentrisch verstandene Mystik

schließt freilich nicht aus, daß die mystische Einigung unter
Umständen auch mit der bloßen Gottheit, ohne ausdrückliche Bezugnahme
auf Christus, erfolgen kann. Aber auch in diesem Fall ist sie nur kraft
der Gnade Christi möglich, geschieht also nicht, wie Barth fürchtet, im
weiten Bogen an der biblischen Heilsgeschichte vorbei.

Daß auch für diese christliche Gotteserfahrung der Name « Mystik »

mit Recht gebraucht wird, zeigt die Studie L. Bouyers über die Geschichte
dieses Begriffs 58. Danach hat die christliche Sprache der heidnischen
das Wort « mystisch » zu einer Zeit entlehnt, da es gerade nicht zur
Bezeichnung einer rituellen oder geistigen Wirklichkeit diente, sondern den
banalen Sinn von « mysteriös, schwer zugänglich » hatte. Origenes scheint
der erste zu sein, der es anwandte, um eine unmittelbare, erfahrungsmäßige

Erkenntnis Gottes zu bezeichnen 69. Für die christliche Mystik
kommt also etymologisch nur die erste Komponente in Frage, die eine

geheimnisvolle, nicht leicht zugängliche Gotteserfahrung besagt, nicht
aber die zweite, die Initiationsriten beinhaltet.

Es wäre nun freilich denkbar, daß Barth die von Lacombe
vorgeschlagene Definition der Mystik nicht annähme, weil sie auch von der
natürlichen Mystik gilt, für die in der Theologie Barths kein Platz sein

dürfte 60. Vielleicht könnte er sich aber mit der Definition O. Karrers
einverstanden erklären : Mystik ist « eine mehr oder weniger zuständ-
liche, innige seelische Liebesgemeinschaft mit Gott auf Grund der
gemütvoll angeschauten Wahrheit und unter dem Einfluß der Gnade, die
im Bereich des ganzen unsichtbaren Gottesreiches wirkt » 61. So verstanden

ist Mystik sicher nichts Außerchristliches, sondern hat ihre Grundlagen

in der Heiligen Schrift, besonders im Neuen Testament, das oft
von einer solchen Liebesgemeinschaft mit Gott spricht, die auf einer
affektiven Gotteserkenntnis beruht und eine Frucht der Gnade ist62.

Was den Begriff « contemplatio » angeht, ist er, wie schon oben
bemerkt 6S, zwar nicht biblischen Ursprungs, doch ist die damit bezeichnete

Sache durchaus in der Heiligen Schrift vorhanden. Die mystische

68 L. Bouyer : Mystique. Essai sur l'histoire d'un mot. VSs 9 (1949) 3-23.
59 In Jo XIII, 24 (GCS, Origenes IV, 248) : [rucmxi) Ktx.1 àTrôppYjTOç Oscopla.
60 Vgl'. H. U. von Balthasar a. a. O. [s. Anm. 47] 73.
61 O. Karrer : Über Wesen und Geschichte katholischer Mystik. Hochland 24,

2 (1927, 2) 243.
62 Vgl. Jo 14, 15-23; 16, 12 f. ; 1 Kor 2, 6-13.
63 S. 10.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 21

Kontemplation darf freilich nicht als unmittelbare Gottschau verstanden

werden, die den Glauben ausschlösse und einfach der für den
kommenden Äon verheißenen Anschauung Gottes gleichzusetzen wäre. Der
im Alten Testament geltende Grundsatz : « Kein Mensch kann mich
schauen und am Leben bleiben » (Ex 33, 20) wird auch für Moses und
Paulus nicht durchbrochen, obschon Augustinus und Gregor glaubten,
für diese beiden eine Ausnahme von der Regel postulieren zu müssen 64.

Die heutige katholische Theologie neigt eher zur Ansicht, daß auch dem

Gesetzgeber Israels und dem Völkerapostel keine Wesensschau Gottes

gewährt war 66.

Wenn also die Bibel auch eine Gottschau auf dieser Erde ausschließt,

so kennt sie doch eine Liebesgemeinschaft mit Gott, die eine vertiefte
Kenntnis seines Wesens zur Voraussetzung hat. Ohne Zweifel weist
schon Ex 33, 11 auf eine solche hin, desgleichen die Theophanie an Elias

(1 Kön 19, 9 ff.). Manche Texte des Johannesevangeliums und der
Paulusbriefe lassen sich kaum anders verstehen als von einer solchen

vertieften liebenden Erkenntnis und Einigung mit Gott68. Mit Recht
sieht P. Alio in 1 Kor 2, 6-12 den ersten theologischen Ausdruck jeder
echten christlichen Mystik 67.

Wenn bei den Alexandrinern besonders das intellektuelle Moment
in der Mystik betont wird und auch die spätere Mystik von ihnen eine

intellektualistische Terminologie weithin übernommen hat, so darf das

nicht über die Tatsache hinwegtäuschen, daß es in der Mystik nicht so

sehr um ein Erkennen, sondern vor allem um die Liebeseinigung mit Gott

64 Auf Grund von Ex 33, 11 : « Es sprach der Herr zu Moses von Angesicht
zu Angesicht, wie ein Mensch zu seinem Freund zu sprechen pflegt. » Aber die Bitte
des Moses : « Zeige mir deine Herrlichkeit » (V. 18) beweist, daß dieser sich bewußt
war, keiner Wesensschau Gottes gewürdigt worden zu sein ; zudem schlägt ihm
Jahwe die Bitte ab (V. 20). Für Paulus vgl. 2 Kor 12, 2-4 ; doch zeigt gerade dieser
Bericht über seine Entrückung in den dritten Himmel und ins Paradies, daß es sich
nicht um eine Wesensschau handelte ; denn nach der Auffassung des zeitgenössischen

Judentums gab es sieben Himmel, eine Entrückung in den dritten kann
somit nicht die höchste Form der Gottschau bedeuten. Außerdem spricht der Apostel
nicht von Dingen, die er gesehen, sondern von « unsagbaren Worten », die er
vernommen hat ; unsagbar nennt er sie ihres eschatologischen Charakters wegen.
Vgl. J. Dupont : Gnosis. La connaissance religieuse dans les Epîtres de Saint Paul,
Louvain-Paris 1949, 187 fi.

66 Vgl. M.-B. Lavaud : Moïse et Saint Paul ont-ils eu la vision de Dieu dès
ici-bas RT 35 (1930) 75-83, 252-256.

66 Siehe Anmerkung 62
67 E.-B. Allô : Saint Paul, Première Epître aux Corinthiens. (Etudes bibliques)

Paris 1934, 115 : «C'est la première expression théologique de toute vraie
niystique chrétienne. »



22 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

geht. Abgesehen von Evagrius Pontikus, der das intellektuelle Moment
auf die Spitze treibt, sind sozusagen alle großen Mystiker weniger
Verstandes- als Liebesmystiker : Gregor von Nyssa, Augustinus, Gregor der
Große so gut wie Theresa von Avila und Johannes vom Kreuz. Die
« eingegossene Beschauung » der spanischen Mystik besteht ja keinesfalls

in der unmittelbaren Gottschau noch auch in einem tieferen
intellektuellen Erfassen Gottes, sondern in einem dunklen, unbestimmten
Wahrnehmen der Gegenwart Gottes und einer damit verbundenen
gesteigerten Liebe.

Das Hauptbedenken Barths gegenüber der Mystik bezieht sich auf
das Vorbeisehen an Christus, wie es eine auf die Schau Gottes
ausgerichtete Mystik zu bedingen scheint. Nun ist es gewiß richtig, daß in der

Mystik eines Evagrius Christus keine wesentliche Rolle spielt. H. U. von
Balthasar meint sogar, seine Mystik stehe dem Buddhismus näher als

dem Christentum 68. Doch handelt es sich da um eine Ausnahme. Heute
wissen wir, daß die großen christlichen Mystiker, angefangen von
Origenes und Gregor von Nyssa, durchaus nicht von Christus dem Mittler

absahen. K. Baus spricht von der « Jesusinnigkeit » des Origenes 69.

Ausdrücklich nennt er Christus « Führer zur mystischen und
unaussprechlichen Kontemplation »70, und es ist bezeichnend, daß er darauf
besteht, daß selbst in der höchsten Beschauung der Christ die Menschheit

Jesu, durch die er unser Hoherpriester wurde, nicht vergessen darf 71.

Wie wir gesehen 72, anerkennt auch Barth die zarte Christusminne in
der Mystik eines Bernhard von Clairvaux. Interessant ist die Stellungnahme

Theresias in dieser Frage. Sie lehnt es ausdrücklich ab, daß der

Mystiker Christus aus seinem Bewußtsein ausschalte. Doch weiß sie,

daß es Formen der mystischen Erfahrung gibt, an denen die Menschheit
Christi als etwas Geschaffenes nicht beteiligt ist, weil die Einigung mit
der Gottheit als solcher geschieht73. Das beweist jedoch nicht, daß in

88 H. U. von Balthasar : Metaphysik und Mystik des Evagrius Pontikus.
Zeitschrift für Aszese und Mystik 14 (1939) 31-47.

80 K. Baus : Das Nachwirken des Origenes in der Christusfrömmigkeit des

hl. Ambrosius. Römische Quartalschrift 49 (1954) 21-53.
70 In Jo XIII, 24 (GCS Origenes IV, 248).
71 « Selbst wenn wir vielleicht der höchsten und erhabensten Beschauung des

Wortes und der Wahrheit hingegeben sind, werden wir nicht völlig vergessen, daß
er in unsern Leib eingegangen ist » : in Jo II, 8 (GCS Origenes IV, 62). Siehe auch
in Jo XIX, 6 (ebd. 305) : « Wer das Wort Gottes sieht, sieht Gott es ist unmöglich,

Gott ohne sein Wort zu sehen. » Die Texte zitiert von H. Graef : Der
siebenfarbige Bogen, Frankfurt a. M. 1959, 190 f.

72 Oben S. 11. 73 Vida Kp. 22, 3. 9.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 23

diesem Fall Christus ausgeschaltet wird. Denn jede Gotteinung hat nach
katholischer Lehre die Gnade zur Voraussetzung und Grundlage, und diese

wird uns nur durch Christus zuteil. Mit Recht betont dagegen Barth, daß

die unio hypostatica keinesfalls mit der unio mystica gleichzusetzen ist74.

Was schließlich die Frage « Erotik und Mystik » betrifft, so gehen

wir mit K. Barth durchaus einig, wenn er die Auffassung W. Schubarts

zurückweist, wonach die beiden das gleiche Ziel hätten und sich gegenseitig

durchdringen sollten. Eine « sexuelle Mystik » ist unbedingt ein

abwegiger Begriff. Doch muß andererseits gesagt werden, daß die

Brautmystik vieler christlicher Mystiker in der Heiligen Schrift begründet
ist. Schon die Propheten, z. B. Osee, Isaias, Ezechiel, stellen das

Verhältnis Israels zu Jahwe unter dem Bild einer Ehe dar. Das Hohelied,

ganz gleichgültig, ob man es als rein natürliches Liebesgedicht auffaßt,
oder als schon ursprünglich allegorisch auf das Verhältnis Jahwe-Israel
bezogen, ist von frühester Zeit an in diesem letzteren Sinn gedeutet
worden. Wenn die christlichen Erklärer unter dem Bräutigam Christus,
unter der Braut die Kirche verstanden, so ist es eine berechtigte
Weiterentwicklung, wenn die Mystiker unter der Braut auch die Einzelseele
sahen und die Bilder dieses biblischen Buches benützten, um die mystischen

Gnaden, die Gott seinen Auserwählten schenkt, darin zu
umschreiben.

Auch dem Neuen Testament ist die Brautmystik nicht fremd. Jesus

nennt sich selbst Bräutigam (Mt 9,15) ; in den Parabeln vom königlichen

Hochzeitsmahl (Mt 22) und von den zehn Jungfrauen (Mt 25)

ist diese Brautmystik vorausgesetzt. Paulus nennt die Gemeinde von
Korinth « keusche Braut », die er Christus anvermählt hat (2 Kor 11, 2),
und die Apokalypse schildert die Kirche als Braut und als Stadt (21, 2. 9).

Unter den christlichen Schriftstellern sind Hippolyt und Origenes
die ersten, die das Hohelied im Sinne der Brautmystik auswerten. Von
Origenes übernimmt Ambrosius diese Auslegung 75. Über Bernhard von
Clairvaux, dessen Homilien über das Hohelied denen des Origenes nahe

stehen, und Wilhelm von St. Thierry, der aus Ambrosius einen
Kommentar zum Hohenlied zusammenstellt, außerdem aber auch einen
persönlichen verfaßt76, geht diese Tradition durchs Mittelalter bis zu There-

71 Oben S. 13 f. Vgl. G. Walther : Phänomenologie der Mystik, 2. Aufl.
Olten-Freiburg i. Br. 1955, 224 ff.

75 Vgl. De Isaac et anima, De virginitate.
76 Vgl. J. Hourlier : Guillaume de Saint-Thierry, La Contemplation de

Dieu. L'Oraison de Dom Guillaume. (Sources chrétiennes, 61) Paris 1959, 25 f.



24 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

sia und Johannes vom Kreuz weiter. Besonders bei diesem letzteren, der
doch so unerbittlich die Reinigung aller Seelenkräfte als Vorbedingung
für den Empfang mystischer Gnaden fordert, könnte die innige
Brautmystik überraschen, die auch bei ihm vom Hohenlied genährt ist. Aber
gerade diese Tatsache zeigt, wie sehr echte Mystik Liebesmystik ist und
ihren Höhepunkt nicht in einer Wesensschau Gottes, sondern in der
liebenden Vereinigung mit dem durch die Gnade in der Seele gegenwärtigen

Gott sieht. Wenn Barth gegenüber Nygren die Wichtigkeit der

spontanen Liebe des Menschen zu Gott betont77, so hat er damit zur
besten mystischen Tradition zurückgefunden. Sicher gab es im Mittelalter

und im Pietismus Auswüchse der Brautmystik, doch vermögen sie

die Güte und Berechtigung der Sache an sich nicht in Frage zu stellen.
Ist Barth ein verkappter Mystiker, wie A. Oepke glaubt Nach dem

Gesagten muß diese Frage mit einem Nein beantwortet werden. Die
grundsätzlichen Bedenken, die der Basler Theologe gegenüber der Mystik
hegt, sind zu eng mit den tragenden Gedanken seiner ganzen Theologie
verbunden, als daß man darin nur eine Tarnung seiner wahren Gesinnung
sehen dürfte. Freilich hat Barth einen ungenügenden Begriff von Mystik,
und seine Bedenken richten sich gegen mystische Lehren und Praktiken,
die mit der christlichen Offenbarung nicht in Einklang zu bringen sind.
Sie gelten aber nicht für eine christliche Mystik, wie sie heute von der
katholischen Theologie verstanden wird. In ihr bleibt vor allem die
Mitte der Barthschen Theologie, die radikale Christuszentrik, gewahrt,
sodaß der gewichtigste Einwand, den Barth gegen die Mystik erhebt,
bei ihr dahinfällt.

Steht somit nichts im Wege, daß auch Barth vom Standpunkt seiner

Theologie aus eine christliche Mystik bejahen kann, so wird er infolge
seiner Kritik der analogia entis wohl kaum je die Existenz einer natürlichen

Mystik zugeben können, d. h. er wird jede Erfahrung eines Absoluten,

heiße es nun der unbekannte Gott oder wie immer, als unvereinbar
mit der christlichen Offenbarung ablehnen. Doch ist das eine Frage von

untergeordneter Bedeutung ; es gibt auch katholische Theologen 78, die
den Begriff « natürliche Mystik » nicht gelten lassen, und auch jene, die
ihn annehmen, betonen den wesentlichen Unterschied zwischen christlicher

und natürlicher Mystik.
Es zeigt sich somit auch in der Lehre von der Mystik jene Annäherung

der katholischen und der Barthschen Auffassung, die H. U. von
77 Oben S. 15 f.
78 z. B. A. Stolz : Theologie der Mystik, Regensburg 1936, 73-76.



Die Mystik in Karl, Barths « Kirchlicher Dogmatik » 25

Balthasar 79 und H. Küng 80 für andere Fragenkreise festgestellt haben.

Gewiß läßt sich die von uns behandelte Frage an Bedeutung nicht
entfernt vergleichen mit den von H. U. von Balthasar und H. Küng
untersuchten Lehren ; Barth befaßt sich ja auch nur am Rande mit ihr. Gleichwohl

dürfte unsere Studie ein kleiner Beitrag sein zu jenem gegenseitigen

Gespräch, das Barth selbst begrüßt und fortgesetzt zu sehen wünscht81.

79 H. U. von Balthasar : Karl Barth [s. Anm. 47] 389.
80 H. Küng : Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische

Besinnung, Einsiedeln 1957, 269 f.
81 Siehe Barths «Brief an den Verfasser» in Küng, S. 11-14.


	Die Mystik in Karl Barths "Kirchlicher Dogmatik"

