Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 7 (1960)

Artikel: Die Mystik in Karl Barths "Kirchlicher Dogmatik”
Autor: Kemmer, Alfons
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761463

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ArLrons KEMMER OSB

Die Mystik in Karl Barths
« Kirchlicher Dogmatik »

Schon vor dreiBig Jahren hat Albrecht Oepke Karl Barths Stellung
zur Mystik untersucht, soweit das auf Grund des damaligen Schrifttums
moglich war®. Oepke kam dabei zum iiberraschenden Resultat, dal
Barth, trotz seiner scharfen Absage an die Mystik, in Wirklichkeit ein
verkappter Mystiker sei ; seine Theologie sei in einer von Mystik ver-
schiedenster Art gesittigten Atmosphire beheimatet. Ndherhin glaubte
Oepke den Standpunkt des Mystikers Barth innerhalb der «radikalen
Mystik » bestimmen zu koénnen, etwa zwischen Meister Eckhart und
Sankara ; freilich sei das Voluntaristische und Positive bei ihm stirker
vertreten als beim indischen Weisen, das rein Spekulative und Abstrakte
trete zuriick ; andererseits scheine seine Mystik um einige Schattierungen
dunkler, kiihler und abstrakter zu sein als diejenige Eckharts. Nach
Oepke ist es schwer zu sagen, welcher Barth, der Glaubenstheologe oder
der Mystiker, der eigentliche und echte sei ; seine Theologie trage einen
Januskopf, sei halb Glaube, halb Mystik.

Es diirfte sich lohnen, die Frage nach der Stellung Barths zur Mystik
heute neu zu stellen bzw. sie anhand seines umfangreichen Hauptwerkes,
soweit es erschienen ist, zu beantworten zu suchen. Denn es ist zum
vorneherein wahrscheinlich, daB die gewaltige Entwicklung, die Barths
Lehre seit seinem Réomerbrief bis heute durchgemacht hat, sich auch
in seiner Einstellung zur Mystik widerspiegelt. Im folgenden stellen
wir die einschligigen AuBerungen Barths in der « Kirchlichen Dogmatik »
zusammen, um sie dann einer kritischen Wiirdigung zu unterziehen 2.

! A. OppxE : Karl Barth und die Mystik, Leipzig 1928.
® Wir zitieren die Kirchliche Dogmatik (= KD) in folgenden Auflagen :



4 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

1

Barth kommt in der KD erstmals auf die Mystik zu sprechen, wo er
von « Gottes Offenbarung als Aufhebung der Religion » handelt 3. Reli-
gion ist dem Verfasser eine rein menschliche Angelegenheit. Alle Reli-
gion gilt ihm als Go6tzendienst und Werkgerechtigkeit auch auf der ver-
meintlich hoheren Stufe, auf der sie den Go6tzendienst und die Werkge-
rechtigkeit aus ihren eigenen Kriften und auf ihren eigenen Wegen iiber-
winden zu wollen scheint. Eine weltimmanente Problematisierung der
Religion gibt es schon vor der Offenbarung, indem sich der Mensch auf
das zuriickzieht, dessen verduBerlichtes Spiegelbild die Religion ist.
Es gibt nach Barth zwei Arten dieses Riickzugs: die Mystik und den
Atheismus. Beide sind ein Angriff auf die menschliche Religion. Wie der
Atheismus bedeutet auch die Mystik, dafl der Mensch mit der Religion,
insofern sie Ausdruck, VerduBerlichung, Darstellung ist, praktisch und
grundsitzlich fertig ist, daB er in ihrem Gottesbild die Wahrheit und
in der Befolgung ihres Gesetzes das Heil und die GewiBheit nicht mehr
zu finden vermag. Aber keine der beiden Formen dieses Riickzugs kann
in einen letzten Widerspruch zur Religion treten. Nur durch die Tat-
sache der gottlichen Offenbarung wird die Religion in ihrer reinen
Menschlichkeit erkannt und als Unglaube entlarvt 4.

In diesem Zusammenhang gibt Barth eine Begriffsbestimmung der
Mystik. Das Wort ist nach ihm doppeldeutig, sowohl von pietv als auch
von puety her zu verstehen ®. So kommt er zu folgender Definition :
« Mystik ist diejenige hohere Weihe des Menschen, die er dadurch er-
langt, daB er der AuBenwelt gegeniiber sowohl passiv als aktiv tunlichste
Zuriickhaltung iibt, oder : diejenige passive und aktive Zuriickhaltung
gegeniiber der AuBenwelt, die zugleich zu einer hoheren Weihe des Men-

Band I : Die Lehre vom Wort Gottes, 1. Teil (6. Auflage), Zollikon-Ziirich 1952;
2. Teil (4. Aufl.), ebd. 1948.

Band II : Die Lehre von Gott, 1. Teil (3. Aufl.), ebd. 1948 ; 2. Teil (3. Aufl),
ebd. 1948.

Band III : Die Lehre von der Schopfung, 1. Teil (2. Aufl.), ebd. 1947 ; 2. Teil,
ebd. 1948 ; 3. Teil, ebd. 1950 ; 4. Teil, ebd. 1951.

Band IV : Die Lehre von der Verséhnung, 1. Teil, ebd. 1953 ; 2. Teil, ebd. 1955.
3. Teil, 1. Halfte, ebd. 1959 ; 2. Hilfte, ebd. 1959. Im folgenden zitieren wir Band,
Teil und Seite, z. B. III, 2, 153.

3 1, 2, 304 ff.

4 Ebd. 343-348.

5 pbetv = Augen und Mund schlieBen; pvelv = einweihen.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 5,

schen geeignet ist. » ¢ Wie im zweiten Teil zu zeigen ist, ist diese Defini-
tion vor allem fiir die christliche Mystik unzureichend.

Im folgenden zeigt Barth, daf3 die Mystik die konservative Gestalt
jener kritischen Wendung von der ehemals drauflen gesuchten Befriedi-
gung des religiosen Bediirfnisses nach innen ist ; denn sie greife die Reli-
gion zundchst nicht sichtbar an, negiere sie nicht direkt. Der Radikalis-
mus des Riickzugs aus der duBerlich religidsen Position sei in seiner
mystischen Form vielmehr nur darin wirksam, dal3 der Mystiker alles,
was in der betreffenden Religion gelehrt und geiibt wird, innerlich, gei-
stig, lebendig verstanden haben will. Der Mystiker betone — hier zeigt
sich deutlich, da3 Barth vor allem die neuplatonische Mystik im Auge
hat —, daB alles AuBere nur Bild und Form sei, daB3 es seine Wahrheit
nur in seiner Beziehung zu dem unaussprechlichen, weil ungegenstidnd-
lichen Wesen habe, aus dem es hervorgegangen ist, zu dem es auch wieder
zuriickkehren muf3. Obschon der Mystiker die Religion liebe und auch
die gefihrlichsten Dinge immer im AnschluB an die religiose Uberlie-
ferung sage, sei ihm die Religion im Grund immer nur ein auf Abbruch
iibernommenes Gebdude. Im Grund meine die Mystik das Gleiche wie
der Atheismus: die religiose Wirklichkeit im gestalt- und werklosen
Innenraum ; sie problematisiere nicht nur Gott, sondern vorsorglich
auch den Kosmos und das Ich. So ist Mystik fiir Barth ein « esoterischer
Atheismus » 7, weil sie letzten Endes die Negation der religissen Uber-
welt meine. Freilich verstehe sie es ebensowenig wie der Atheismus, auch
nur theoretisch klarzumachen, wie sie diese Negation der Religion zu
vollziehen gedenke ; der Wille und die Absicht, es zu tun, werde deutlich,
nicht aber der Weg dazu. Auch geschichtlich gesehen sei eine Religion
bisher immer am Sieg einer andern Religion gestorben, nicht aber an
dem sachlich viel prinzipielleren Angriff der Mystik oder des Atheismus 8.

Dieser Zusammenkoppelung von Mystik und Atheismus entspricht
es, wenn Barth den Mystiker auf dieselbe Stufe wie den skeptischen
Philosophen stellt : beide sagen scheinbar die gleichen Sitze wie sie der
christliche Glaube bekennt, doch meinen sie mit dem, was sie « Gott »
nennen, nicht den Schépfer Himmels und der Erde, den Herrn und Rich-
ter und Erloser der Menschen. « Was weiB3 der Mystiker ... von diesem
Gott und seiner Verborgenheit und Unbegreiflichkeit ? Was er meint,
ist das Unsagbare der letzten Tiefe des Geheimnisses der Welt und der
eigenen Seele ... Was hat diese selbstentdeckte ... Tiefe mit der Tiefe

¢ I 2 848, 7 Ebd. 852. 8 Ebd. 348-353.



6 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

Gottes gemein ? Gerade nur den Namen!»® Als konkrete Beispiele
dieser Gleichsetzung nennt Barth Tersteegen und Gellert : sie haben
zwar noch das Christusbekenntnis, aber es ist in ihren Kirchenliedern
im Verhdltnis zu dem, was sie die Gemeinde eigentlich singen lassen
wollen, im tiefsten Grund tberfliissig geworden .

Anderswo sieht Barth in Tersteegen den klassischen Vertreter der
reformierten Mystik, die als fast notwendige Folge einer «letztlich
christuslosen Priddestinationslehre » entstanden sei. Tersteegen koénne
Gott als « gegenwirtig » und «allgenugsam Wesen » preisen, ohne des
Namens Jesu Christi auch nur in einer Anspielung zu gedenken. Barth
kann freilich nicht leugnen, daB es auch in dieser Entwicklung GroBes
und Gutes gebe, doch sei das gerade nicht die Konsequenz aus der
orthodox reformierten Prdadestinationslehre als solcher, sondern aus den
Elementen der christlichen und biblischen Pridestinationslehre, die
trotz Unterdriickung noch weiter gelebt hitten. Tatsdchlich seien die
Menschen doch angehalten worden, sich hinsichtlich ihrer Erwidhlung
und ihres Heils schlechterdings an Christus zu halten. Durch eine gliick-
liche Inkonsequenz sei ihnen die Flucht in die Mystik und die Moral
nun faktisch doch abgeschnitten worden .

Einen weiteren Gegensatz zwischen christlichem Glauben und
Mystik sieht der Basler Theologe sodann in der Umdeutung des bibli-
schen und altkirchlichen Glaubensbegriffs in dem Sinne, als kdme es im
Glauben auf einer irrational iiberempirischen Innenseite des mensch-
lichen BewuBtseins zu einer Gotteinheit des Menschen in Form einer Auf-
hebung des Subjekt-Objektverhiltnisses, der Bedingtheit, in der uns
Gott offenbar ist, wodurch die Geheimnisgrenze der Erkenntnis Gottes
geleugnet werde. Unser Sein und Tun im Glauben als Beziehung zu Gott
sei nach Hebr 11, 1 als unser eigenes Tun kein « Gotteserlebnis », sondern
wenn schon Erlebnis, dann Erlebnis seines Werkes und Zeichens und also
Erlebnis in den Schranken und auch in der Zweideutigkeit und Gefihr-
dung des Subjekt-Objektverhiltnisses. Unsere Glaubenserkenntnis sei
Erkenntnis Gottes in seiner Verborgenheit, indirekte, mittelbare und
gerade nicht unmittelbare Erkenntnis 12,

Der Satz: « Deus definiri nequit » wird nach Barth in der kata-
phatischen Mystik eines Pseudo-Dionysius nicht radikal genug genom-
men ; die verschiedenen Spielarten der mystischen Theologie hidtten den

® Ebd. 839. 10 Ebd. 278.
i 77,2, 121 1. 511, 1, 61 £



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 7

Satz ebenfalls miBverstanden ; diese MiBverstindnisse seien allesamt
Versuche, dem wirklichen Gott in seiner Verborgenheit auszuweichen 13,

Das Gesprich Augustins mit Monika '* nennt Barth «eine der
schonsten, aber auch bedenklichsten Stellen in Augustins Konfes-
sionen » ; Mystik sei nicht die hohere Gotteserkenntnis gegeniiber der
des Glaubens, sondern umgekehrt. Das ascendere und transcendere sei
triigerischer Schein, wenn es Gotteserkenntnis zu sein beanspruche 5.
Wie bekannt, steht Augustin bei der Abfassung dieser Zeilen noch stark
im Bann der neuplatonischen Mystik. Derselben mystischen Richtung
gilt auch die Kritik Barths an gewissen Sdtzen des Angelus Silesius,
die er als « fromme Unverschimtheiten » brandmarkt. Die g6ttliche Liebe
von einem allgemeinen Liebesbegriff her zu bestimmen, fithre zur Ent-
gottung Gottes 8,

Sicher trifft nicht auf die christliche Mystik zu, was Barth als die
letzte Voraﬁssetzung aller mystischen Theologie ausgibt, dal nimlich
der Mensch mit sich selbst allein gelassen sei. Jeder christliche Mystiker
konnte den Satz unterschreiben : « Im Wunder der Offenbarung und
des Glaubens steht er (der Mensch) vor Gott, steht Gott vor ihm, erkennt
er Gott und begreift er ihn also in seiner Unbegreiflichkeit »'?, ohne da8
er deswegen aufhéren miiBte, Mystiker zu sein. Zwischen christlicher
Glaubenserkenntnis und mystischer Theologie besteht nicht ein solcher
Gegensatz, wie Barth ihn konstruiert, wenn er sagt: « Es wiirde eine
Verleugnung Jesu Christi und eine Listerung des Heiligen Geistes be-
deuten, ... wenn wir unser Unvermogen hoéher schitzen wollten als das
Vermogen, das Gott selbst in seiner Offenbarung unserem Unvermdgen
beilegt, wenn wir also unter Berufung auf jenes ... den Versuch, ihn anzu-
schauen und zu begreifen, unterlassen und uns auf einen der Wege der
Mmystischen Theologie begeben wiirden. » 18 Man kann sehr wohl die gott-
liche Offenbarung und die in ihr geschenkte Gotteserkenntnis bejahen,
gleichwohl aber eine unmittelbare mystische Erfahrung Gottes dankbar
annehmen, wenn er sie verleiht.

Einen weiteren Gegensatz zwischen Dogmatik und Mystik (der
heidnischen wie der « vermeintlich christlichen ») aller Zeiten und Léinder
findet Barth in der Lehre von Gottes Geduld. Er meint, die Mystik
hitte seinen Ausfithrungen iiber Gottes Liebe, Gnade und Barmherzig-
keit zur Not folgen konnen ; sie miite und wiirde aber spitestens an

13 Ebd. 217. 1 Conf. IX, 10.

15 11,1, 91. 18 Ebd. 316.
17 Ebd. 221. 18 Ebd. 225.



8 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

dieser. Stelle abschwenken und als die Pointe ihrer Lehre von Gottes
Liebe, Gnade und Barmherzigkeit, als das eigentlich und letztlich er-
l6sende Wort eine Lehre von Gottes Ungeduld verkiinden miissen.
Spitestens hier wiirde das eigentliche Argernis der christlichen Gottes-
erkenntnis gerade gegeniiber aller Mystik (und auch gegeniiber aller
mystischen Umdeutung der christlichen Gotteserkenntnis) unverséhn-
lich sichtbar werden 1°. Barth erklirt sich nicht niher, sodaB3 nicht er-
sichtlich ist, wie er zu dieser eigenartigen Behauptung kommt, die aber
kaum eine allgemeine Lehre der Mystik trifft.

Barth sieht auch im Lehrstiick von Gottes Allgegenwart einen
Gegensatz zwischen Dogmatik und Mystik. Nach seiner Auffassung ist
Gott in seinem gottlichen Wesen rdumlich ; deshalb kénne man hin-
sichtlich des Verhéltnisses Gottes zum Raume nicht mit dem ubique
und mit dem nusquam spielen, man kénne nicht ebenso gut sagen :
« Gott ist iiberall » und « Gott ist nirgends ». Das sei aber ein Charak-
teristikum aller mystischen Gotteslehre und kennzeichne sie der wirk-
lichen christlichen Gotteserkenntnis gegeniiber als Angriffs- oder Flucht-
bewegung 2. Es kann hier nicht untersucht werden, inwiefern Barths
diesbeziigliche Lehre auch von der katholischen Dogmatik abweicht,
die Gottes UnermeBlichkeit darin sieht, daB er nicht in einem Raume
ist 21, Mit den von Barth geriigten Sitzen soll nur diese Tatsache der
Unrdaumlichkeit Gottes ausgedriickt werden. Somit besteht wenigstens
nach katholischer Auffassung kein Grund, die Mystik als solche deswe-
gen abzulehnen, weil sie sich diese Sitze zu eigen macht.

Auch in der Lehre von Gottes Uberzeitlichkeit sieht Barth Dogma-
tik und Mystik im Widerspruch. Nach ihm diirfen und sollen wir Gott
mit gleichem Ernst wie in dem Vorher aller Zeit, so auch in aller Zeit
und in jedem einzelnen Zeitteil suchen und gegenwirtig wissen, wahrend
die Mystik sich irre, wenn sie vor lauter vermeintlichem Ergreifen Gottes
in der Gegenwart jenes gottliche Vorher vergessen wollte. Weil aber die
unerreichbare Ferne des gottlichen Vorher uns von Gottes Liebe nicht
scheidet, brauche man der Mystik nicht zu widersprechen, wenn sie sich
damit begniigen wolle, diese Wahrheit geltend zu machen 22.

In der Lehre vom géttlichen Erhalten der Geschoépfe wendet sich
Barth gegen die Anschauung, dieses Erhalten sei identisch mit einer

1% Ebd. 460. %0 Ebd. 531.

21 Vgl. M. ScumAaus : Katholische Dogmatik, 1. Band (3.-4. Aufl.), Miinchen
1938, 491.

2 17, 4, 7031.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 9

fortgesetzten Schoépfung ; eine solche sei iiberfliissig und wiirde eine
Unvollkommenheit der ersten Schépfung voraussetzen. Diese Auffassung
konnte freilich ihr Verlockendes haben, weil man mit ihr an die Grund-
lehre der Mystik aller Zeiten und Lander Anschlul3 finde, ja auch an die
Anschauung Goethes #®. Auch hier geht der Verfasser nicht niher auf
seine Behauptung ein und zitiert dafiir nur Goethe, der doch wohl kaum
als Vertreter der Mystik aller Zeiten und Linder gelten kann.

Scharfe Kritik iibt Barth an der Engellehre Erik Petersons :
« Seine Lehre vom engelgleichen oder engeldhnlichen Mystiker ist eine
raffinierte Irrlehre. » 2¢ Barth hat hier die alte, besonders im Ménchtum
verbreitete Auffassung im Auge, wonach der mystische Gnostiker (oder
der Monch) nach einer nur durch Apatheia zu erlangenden, metaphy-
sisch hoheren Seinsform strebt. Er sieht den Grundirrtum Petersons
darin, daB die angeblich héchsten Engel, denen der Mystiker dhnlich
werden will, die Cherubim und Seraphim, in dem Sinn auf Gott ausge-
richtet sind, daB sie und ihr Gotteslob mit dem Dienst Gottes auf Erden
nichts zu tun haben, was gegen Hebr 1, 14 sei («Sind sie nicht alle
diensttuende Geister ...»). Was diese Mystiker zu erlangen hoffen, sei
auch gegen die g avOpwmia Gottes ; dieser Aufstieg des Mystikers zu einer
metaphysisch hoheren Seinsform sei ein Vorbeisteigen an Gott, der in
seinem Sohn gerade zu uns herabgestiegen sei. Dazu sei bemerkt, daf3
Barth dieses alte Lehrstiick offenbar in einer iiberspitzten Form versteht.
Mag Clemens von Alexandrien es vielleicht noch in gnostisch {ibersteiger-
tem Sinn erkldren, in der spiteren Monchsliteratur stellt das engelgleiche
Leben keine metaphysisch héhere Seinsstufe mehr dar, sondern ist nur
noch Bild fiir das rangmiBig hohere jungfriuliche Leben der Ménche 2°.

Stirker als die eben besprochenen Stellen haben die Ausfithrungen,
die Barth dem Begriff « contemplatio » widmet, auf die Mystik Bezug 2¢.

W 111, 3, 78. 24 Ebd. 563 {.

% Vgl. U. RaANKE-HEINEMANN : Zum Ideal der vita angelica im frithen Ménch-
tum. GL 29 (1956) 347-357; E. von SeEviErus, BIOX ATTEAIKOZX. Zum Verstind-
nis des Monchslebens als « Engelleben » in der christlichen Uberlieferung. Liturgie
und Monchtum (Laacher Hefte) 21 (1957) 56-70. Nach Ausweis der hier gesammel-
ten Texte ist nicht die Gottesschau, sondern die Jungfriulichkeit der Hauptgrund
dieser Benennung ; aber auch einzelne aszetische U’bungen wie Fasten, Wachen,
unablissiges Gebet, briiderliche Liebe und Eintracht, sowie auch das kultische Le-
ben begriinden diesen Titel. Er hat iibrigens seine biblische Grundlage (vgl. Lk 20,
36; Mt 18, 10). Unerfindlich ist, wie E. von Severus (a.a. O. 63) das Wort des
Origenes : elye mpoxddwpey, lodyyehol abpeda iibersetzt mit: « Wenn wir schauen,
dann sind wir engelgleich geworden. » Zuzugeben ist, daB die Ableitung des engel-
gleichen Lebens aus der pseudodionysischen Engelspekulation problematisch ist.

% III, 4, 643.



10 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

Er kommt im Abschnitt « Das tédtige Leben» auf diesen wichtigen
mystischen Begriff zu sprechen, den er mit « Betrachtung », « Beschau-
ung », « Anschauung » wiedergibt. Im titigen Leben, bei der Arbeit gebe
es Beschauung nicht als eigentlichen und nicht als selbstdndigen Gehalt
jener Bewegung, in der der Mensch ruhen darf, wohl aber als deren
terminus a quo, als Hintergrund, von dem sie sich abhebe, als Unterton,
der sie begleite. Contemplatio ist fiir Barth ein Begriff der mittelalter-
lichen und dann der mystischen Theologie. Als vita contemplativa habe
man im Mittelalter den Inbegriff des von der biirgerlich-weltlichen Arbeit
verschiedenen « geistlichen » Lebens und Tuns des Gott zugewandten
Ordensmenschen bezeichnet, indem man ihm immerhin die in den Klo-
stern getriebene Wissenschaft und kultische Anbetung zurechnete. Im
besondern bedeute dann aber contemplatio « auch die erste Stufe des
mystischen Weges : das erste erstaunte Erstarren in der Aufmerksam-
keit auf den in der Schrift und in der Uberlieferung wahrgenommenen
Gott, dem dann das Bedenken, die Meditation dieses Gegenstandes als
die zweite, die Versenkung in ihn als die dritte, und wohl auch die Ver-
einigung mit ihm als die vierte Stufe zu folgen pflegte ». Barth sagt nicht,
welchem mittelalterlichen Autor er diese Stufenfolge entnommen hat.
Sicher ist sie aber nicht die allgemein verbreitete, denn die mittelalter-
lichen Theoretiker des Gebets verstehen vielmehr die contemplatio als
dessen oberste Stufe 2?. Richtig ist, wenn Barth im folgenden bemerkt,
der Begriff « contemplatio » komme weder in seiner allgemeinen noch
in seiner besonderen Verwendung in der Bibel des Alten und Neuen
Testamentes vor ; doch ist die Begriindung dieser Tatsache, wie sie der
Verfasser gibt, daB es ndmlich in der Bibel fiir ein « Betrachten » Gottes
keinen Vorgang und keine Parallele gebe, in dieser allgemeinen Form
nicht haltbar 2. Aus der Tatsache, da contemplatio kein spezifisch
christlicher Begriff ist, folgert Barth, da er zwar im Zusammenhang
des christlichen Denkens nicht unbrauchbar sei, dafl man sich aber hiiten
miisse, ihn in jenem mystischen Sinn zu gebrauchen.

Die Ruhe, zu der der Mensch gelangen kann, besteht nicht in einem
Betrachten Gottes, sondern seiner selbst in einem ganz profanen und
gar nicht mystischen Sinn. Diese Ruhe sei ein Geschenk Gottes ; Gott

% So z. B. GuiGo DER KARTAUSER in seinem vielgelesenen Biichlein : « Scala
claustralium » (unter den Werken Augustins und Bernhards). Guigo zahlt folgende
Stufen dieser Leiter auf : lectio, meditatio, oratio, contemplatio. Er bemerkt aus-
driicklich, es handle sich dabei sowohl um eine zeitliche als auch eine kausale Auf-
einanderfolge (PL 184, 475 1.).

28 Niheres iiber Mystik im Neuen Testament siehe im 2. Teil !



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 11

sei aber kein weiterer Betrachtungsgegenstand (« das ist der Irrtum von
so viel Mystik »), er entziehe sich vielmehr aller Betrachtung. Denn Gott
handle, und zwar durch sein Wort ; indem er rede und vom Menschen
gehort werde, gebe er ihm die Ruhe, die dieser sich weder durch Be-
trachtung noch sonstwie verschaffen konne #. Es ist jedoch nicht einzu-
sehen, weshalb der Mensch nicht betrachtend auf das Wort Gottes
horen kann, sodalB3 eben doch Gott, der Inhalt dieses Wortes, zum Ge-
genstand seiner Betrachtung wird.

Richtet sich die Kritik Barths an der Mystik, wie wir sie bisher
kennengelernt, vorab gegen die Mystik schlechthin oder eine heidnische
Mystik, so kommt er doch auch auf die Frage nach der Moglichkeit
einer spezifisch christlichen Mystik zu sprechen. Erstmals ist das der
Fall, wo er von der Lehre Calvins iiber den Feiertag handelt, der Zeichen
unserer Heiligung sei. Dabei zitiert er folgenden Satz des Genfer Re-
formators : « Denique feriandum est ab omnibus proprii ingenii muniis, ut
Deum habentem (sic! richtig wohl : habentes) in nobis operantem, in
1pso acquiescamus » und frigt sich : « Ist das Mystik ? Nun, wenn und
insofern Mystik das ist, dann ist Paulus auch Mystiker gewesen (Gal 2,
20). Ist Mystik das, dann ist Mystik eine unentbehrliche Bestimmung
des christlichen Glaubens. » 3 Der Verfasser zogert aber, diesen Erleb-
nissen den Namen Mystik zu geben, weil unter ihm bei denen, die man
sonst als Mystiker anzusprechen pflege, eine Technik und Kunst sicht-
bar werde, vermoge derer der Mensch an der biblischen Heilsgeschichte
in weitem Bogen vorbei seine Einung mit Gott vollziehen zu kénnen
vermeine. Offenbar denkt Barth hier an den indischen Yoga und 4dhn-
liche nichtchristliche Methoden, die allerdings von der christlichen Heils-
geschichte absehen. Damit ist aber nichts gegen eine christliche Mystik
gesagt, die diese Einung mit Gott durch Christus sucht. Barth aner-
kennt denn auch, daf3 die Mystik des Bernhard von Clairvaux, der Calvin
anscheinend beeinfluft hat, mit ithrem christologischen Charakter im
entscheidenden gerade nicht unter jenen anfechtbaren Sinn dieses Be-
griffes falle. Folgerichtig miite somit Barth einen andern Begriff von
Mystik suchen, der ihrer christlichen Form besser gerecht wiirde. Er
hélt aber an seiner fritheren Definition fest und findet daher einen Ge-
gensatz zwischen dem entsagenden Glauben und «einer geistlichen
Kunst- und Werkleistung im Sinne der Mystik » 3!, weil sein Gegenstand
nicht der Gott irgendeiner freien Intuition oder einer willkiirlich ge-

2% 111, 4, 647. 30 Ebd. 63 f. 31 Ebd. 67.



12 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

wonnenen Idee, sondern der Gott sei, der sich in seinem Wort der Christen-
heit offenbart und anvertraut habe. Die christliche Mystik strebt nach
der Vereinigung mit eben diesem Gott der Offenbarung.

Im folgenden Band der KD kommt Barth auf den Begriff einer
christlichen Mystik zuriick und gelangt zu einer positiveren Wiirdigung
ihrer Lehren. Man st68t hier auf den bezeichnenden Satz: « Es wird
ratsam sein, den Begriff dieser Liebe zu Gott und also dieses Suchen
Gottes doch ja nicht von dem eines dadurch bestimmten menschlichen
Handelns zu trennen. Ein Gefiihl genieBender Betrachtung Gottes
kann — man sei kein allzu fanatischer Anti-Mystiker ! — als Moment des
die Liebe zu Gott ins Werk setzenden Handelns in Frage kommen, kann
aber nicht an dessen Stelle treten. » 2 Freilich hebt Barth auch hier noch
hin und wieder seine dogmatische Lehre von entgegengesetzten Auffas-
sungen der Mystik oder einzelner Mystiker ab. So etwa bei der Behand-
lung des Problems : wie kann das damalige Tun Christi heute als wirk-
lich fir uns geschehen erkannt werden ? Er bemerkt dazu, die gleiche
Frage sei fiir das Denken der christlichen Mystik aller Zeiten nicht eine
Zeit-, sondern eine Raumfrage, und zitiert das bekannte Wort des
Angelus Silesius : « Wird Christus tausendmal in Bethlehem geboren
und nicht in dir, du bleibst doch ewiglich verloren. » Barths Antwort
auf das Problem lautet : in Christus sind alle Menschen mitgestorben ;
sein Tod war ihrer aller Tod, und zwar unabhidngig von ihren Stellung-
nahmen und Verhaltungsweisen, nicht erst in der Ubernahme seines
Kreuzes, tiberhaupt nicht erst in irgendwelchen sakramentalen, mysti-
schen oder auch existenziellen Wiederholungen, Abbildungen oder Ap-
plikationen des Kreuzgeschehens 33. Wie man sieht, richtet sich Barths
Kritik hier nicht bloB gegen mystische, sondern auch gegen dogmatische
Anschauungen, wonach der Mensch sich die objektive Heilstat Christi
subjektiv durch Glaube und Sakramente aneignen muf. Somit sieht
Angelus Silesius, dessen Gedanke sich iibrigens schon bei Origenes fin-
det, die Sache nicht ganz anders als das Neue Testament ¢, weil schon
bei Johannes (3, 5) und Paulus (Rém 6 und oft) von dieser subjektiven
Aneignung des Heilsgeschehens die Rede ist.

Bei Behandlung der Frage : « Rechtfertigung allein durch den Glau-
ben » grenzt Barth die negative Gestalt des Glaubens von jeder Art
mystischer Entleerung ab. Das Eingehen in die Nacht des Lassens, des
Schweigens, eines kiinstlich antizipierten Todes habe nichts mit dem

®.IV, 1, 142& 8 Ehd. 815 8. 8¢ Ebd. 325.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 13

Glauben zu tun, auch dann nicht, wenn solche Experimente sich aus-
driicklich auf den Vorgang des Leidens und Sterbens Christi beriefen.
Eine sich so verstehende Theologie der imitatio Christi wire ein Riick-
fall in die Vorstellung von einem den Menschen per se rechtfertigenden
Glauben. Der Glaube « fingt dort an, wo es mit allen Werken des Men-
schen, auch mit dem seines Lassens, Schweigens und antizipierenden
Sterbens zu Ende ist. Der christliche Glaube ist der Tag, mit dessen An-
bruch auch die mystische Nacht vergangen ist »3%. Barths Polemik
scheint sich gegen iibertriebene Sitze einzelner Mystiker zu richten,
nicht gegen die Idee der Nachfolge Christi als solche, die eine Forderung
des Neuen Testamentes ist 36, freilich nicht als Voraussetzung der Recht-
fertigung, sondern als notwendige Folge.

In der Einleitung zu Band IV, 2 der KD nimmt sich der Verfasser
vor, gewissen christlichen Richtungen und Bewegungen, an die man im
Blick auf ihre Behandlung des Problems der Verséhnung vorwiegend
oder gar ausschlieBlich in kritisch-negativem Sinn zu denken pflege, die
Gerechtigkeit einer ruhigen Uberlegung zu erweisen. Als Beispiele sol-
cher Richtungen nennt Barth u. a. die christliche Mystik, den Pietismus
und das Ménchtum 7.

Im Abschnitt, wo Barth von der hypostatischen Union der beiden
Naturen in Christus handelt, stellt er die Frage, ob die Einheit von Gott
und Mensch in Christus nicht ihr eigentliches formales Gegenbild in der
unio mystica habe, oder ob das Umgekehrte gelte. Er hilt dafiir, daB der
Begriff der mystischen Vereinigung in einer sehr problematischen Weise
gefiillt worden ist, z. B. als absolutes religidses SelbstbewuBtsein ; dieses
habe aber nichts zu tun mit der Kindschaft Gottes des Neuen Testa-
ments. Das Pauluswort Gal 2, 20 gilt ihm als Ausdruck einer die Distanz
wahrenden Mystik. Paulus habe nun einmal nicht geschrieben : Gott —
sondern Christus lebt in mir 3. Statt den Vollzug der Einigung von Gott
und Mensch fiir sein eigenes Erlebnis in Anspruch zu nehmen, bekenne
sich der Christ zum Mittler, in dem sie fiir ihn geschehen sei ; so werde
er den Geber und die Gabe der Gnade von sich als Empfinger und ihrer
Auswirkung in ihm zu unterscheiden wissen. Damit falle aber die Paral-

2. Ehd, 702,

% Vgl Lk 9, 23; 1 Petr 2 20 ff,

71V, 2, 10.

3 Barth scheint zu vergessen, daB er III, 4, 63 f. Calvins Ausdruck « ut Deum
(nicht : Christum !) habentes in nobis operantem » zusammen mit Gal 2, 20 als
AuBerung echter christlicher Mystik gelobt hat.



14 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

lelisierung oder gar Identifikation der hypostatischen und mystischen
Union dahin 9,

Mit Recht setzt sich Barth hier dafiir ein, dal3 die christliche Mystik
nicht vom Mittler absehen darf. Das tut aber die klassische christliche
oder genauer gesagt die katholische Mystik auch gar nicht, wie noch zu
zeigen sein wird.

Im spiteren Abschnitt {iber das Wirken des Heiligen Geistes sucht
Barth die Art und Weise, wie der Heilige Geist uns beriihrt und bewegt,
strikte zu unterscheiden von einem « undefinierbaren Raunen und Flii-
stern » in irgendeinem Seelengrund, also von einem sehr zweideutigen
Phdnomen, das auch aus dem Bereich ganz anderer Geister als dem des
Heiligen Geistes stammen konnte, wie die Geschichte aller Religion und
Mystik beweise. Wire eine solche seelische Erfahrung das Charakteristi-
kum seines Wirkens, so wiirde er sich nur als einer von den vielen aus der
Klasse der Geister erweisen und wire als solcher doch nicht als der Hei-
lige Geist zu erkennen %°. Dazu wéire zu bemerken, da das Charisma
der « Unterscheidung der Geister » schon von Paulus zu den Gnadenga-
ben des Geistes gerechnet wird (1 Kor 12, 10) und es in der gesamten
christlichen Mystik immer darum geht, echte Einsprechungen des Gottes-
geistes von Einfliisterungen der Natur oder des Teufels zu unterscheiden.

Uber die Bedeutung der Liebe in der Mystik spricht Barth besonders
an zwei Stellen seiner KD. Zuerst dort, wo vom Verhiltnis von Mann und
Frau die Rede ist *'. Der Mensch, schreibt Barth, scheint nirgends so
wie auf dem Gebiet der Sexualitit mindestens an der Schwelle einer
Art von natiirlicher Mystik zu stehen. Das Urerlebnis der Begegnung von
Mann und Frau bringe ihn in Ekstase, in Enthusiasmus, in die An-
schauung der Gottheit, ja in die Teilnahme an ihr. Vielleicht dieses

39 TV, 2, 59 ff. Ahnlich lehnt es Barth ab, die Gemeinschaft der Christen mit
Christus mit dem Begriff der Mystik in Verbindung zu bringen, weil es in diesem
Verhéltnis nicht um das gehen konne, was fiir alle sonstige « Mystik » bezeichnend
sei: nicht um ein durch seelische Konzentration, Vertiefung und Erhebung des
SelbstbewuBtseins hervorzubringendes Einheitserlebnis ; vor allem gehe es nicht
um ein Verschwinden des echten Gegeniibers von Gott und Mensch (IV, 3, 620). —
GewiB kann die gnadenhafte Vereinigung des Christen mit Christus nicht einfach
als unio mystica gelten, sie bildet fiir diese nur die Grundlage, und insofern ist
Barths Weigerung berechtigt, die gnadenhafte Christusvereinigung mit dem Begriff
der Mystik in Verbindung zu bringen. Doch ist es eigenartig, daf3 er auch hier noch
— es handelt sich um die einzige Stelle in Band IV, 3, wo er auf Mystik zu sprechen
kommt — einen pantheistischen Begriff der Mystik voraussetzt, als ob in ihr die
Zweiheit von Subjekt und Objekt aufgehoben wiirde.

40 Ebd. 402 f. 41 111, &, 131 ff.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 15

Erlebnis selbst, vielleicht auch eine Sublimierung, eine Transposition,
eine Vergeistigung dieses Erlebnisses erhebe ihn mindestens in die Nadhe
eines andern Gottes und Schépfers, freilich nur vermeintlich. Barth
wendet sich dann gegen die Auffassung W. Schubarts (Religion und
Eros, 1944), wonach Erotik und Religion dasselbe Ziel hitten : den
Menschen zu verwandeln, seine Wiedergeburt anzustreben. In beiden
gehe es ja um Schopfung und Erlésung, um Anbetung und Verschmel-
zung, um Mystik, Ekstase und Rausch. Darum die Anweisung Schubarts,
die Erotik solle wieder religios, die Religion wieder erotisch werden.
Barth bemerkt dazu : der Gott, von dem Schubart spreche, sei auch der
Gott der Offenbarung, aber doch nur als eine Figur eines ganzen Panthe-
ons gedacht, die auch das Gesicht der Gottheit Platos, der 6stlichen
Mystik und noch viele andere Gesichter tragen koénne Eine dhnliche
sexuelle Mystik erkennt Barth auch in der Ehelehre Schleiermachers,
nach dem nicht nur himmlische und irdische Liebe identisch werden
sollen, sondern innerhalb der irdischen Liebe auch die Lust und das
Leid, das Denken, Wollen und Fiihlen von Mann und Frau 2. Mit Recht
lehnt Barth eine solche sexuelle Mystik ab, womit freilich noch nichts
gegen die Berechtigung einer christlichen Brautmystik ausgemacht ist *3.

An anderer Stelle, wo von der « Tat der Liebe » die Rede ist, kommt
Barth in einer « antikritischen Zwischenrede » nochmals auf die Rolle
der Liebe in der Mystik zu sprechen %4, Er wendet sich dort gegen einen
ausgesprochenen Puritanismus hinsichtlich des Begriffs der Gottesliebe
bzw. Christusliebe, der Mode geworden sei. Danach wire direkte Liebe
zu Gott und zu Jesus {iberhaupt nicht tunlich ; als christliche Liebestat
komme nur der Gehorsam in der Liebe zum Nichsten in Frage. Um zu
beweisen, daB3 alles, was dariiber ist, vom Ubel, nimlich religiése Erotik
sei, fehle es nicht an schrecklichen Beispielen aus der mittelalterlichen
Mystik, dem Pietismus und der Romantik. Besonders A Nygren habe
in seinem Kampf fiir die Agape gegen den Eros dekretiert, daBB eine
spontane Liebe der Menschen zu Gott nicht in Frage komme. Demgegen-
tber betont nun Barth, das biblische Zeugnis hinsichtlich der Gottes-
und Jesusliebe sei zu stark und explizit, als daBl man diese Begriffe mit
gutem Gewissen als eine bloBe Umschreibung der Begriffe « Gehorsam »
und « Nichstenliebe » interpretieren und also in seinem nichsten Sinne
beiseite schieben konne. Der Verfasser der KD scheut sich sogar nicht

12 Ebd. 213.
*8 Siehe im folgenden !
IV, 2, 901 ff.



16 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

zuriickzunehmen, was er selbst vor 40 Jahren dariiber gesagt hat. Da-
mals habe er gegen den Neuprotestantismus gekdmpft, und da er bei
der Frage nach dessen Wurzeln auch auf die Mystik und den Pietismus
gestoBen sei, sei es begreiflich, daB3 er nach dieser Seite ziemlich scharf
habe werden miissen. Heute sieht Barth ein, daB sein damaliger Protest
zu spiat kam, weil die letzte Bliitezeit der Jesusminne lingst voriiber war
und der Protestantismus im Begriffe stand, sich einer nicht minder be-
denklichen Antithese zu verschreiben, niamlich der Ritschls und seiner
Schiiler, laut der es nach Abschaffung der eigentlichen, direkten Gottes-
und Jesusliebe im Grund auch kein Gebet mehr geben durfte. Barth
beweist dann seine neue Ansicht von der Notwendigkeit direkter Gottes-
liebe aus der Perikope von Jesu Salbung (Mk 14. Lk 7). Die alten
Mystiker, Pietisten und Romantiker haben gegeniiber den Bestrebungen,
die eigentliche Gottesliebe auszuschalten, wieder « ihre Alabastergefifle
herbei gebracht, zerbrochen und ausgegossen und ihre entsprechenden
Gesdange angestimmt». Wenn da auch einiges nach religiéser Erotik
schmecke, so sei das immer noch besser als das Gegenteil, wie es von
Kant und Ritschl, in seinem eigenen Rémerbrief von 1921 und heute
von Bultmann vertreten werde. Wenn die alten « Gottesfreunde » sich
manchmal in den Bereich der religiosen Erotik verirrt hitten, so sei das
nicht nachzuahmen ; daraus folge aber nicht, daB3 das, was sie meinten
und bezeugen wollten, ignoriert werden diirfte : das Geschehen in jener
Mitte, in welcher die Tat der christlichen Liebe urspriinglich auch direkte
Gottesliebe und Jesusliebe ist. « Hat Maria nach Luk. 10, 38 f. vor
Martha das gute Teil erwdhlt oder war es umgekehrt ? » 45 Es braucht
nicht eigens gesagt zu werden, da} Barth mit dieser Betonung der di-
rekten Gottesliebe den christlichen Mystikern viel gerechter wird als
in den ersten Binden der KD und so der Lehre der katholischen Mystik
erfreulich nahe kommt.

II

Die obige Zusammenstellung der AuBerungen K. Barths iiber die
Mystik — sie umfaf3t simtliche irgendwie bedeutsamen Stellen der KD -
zeigt, daB ihr Verfasser von einer stark negativen Wertung der Mystik
allmihlich abriickt und sich auch nicht scheut, in bemerkenswerter
Selbstkritik frithere Auffassungen zu revidieren. Soweit unrichtige An-

45 Ebd. 905.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 17

schauungen nicht schon oben zuriickgewiesen wurden, soll nun im fol-
genden Barths Stellung zur Mystik durch einige grundsitzliche Uberle-
gungen beleuchtet werden.

Barths kritische Einstellung gegentiiber der Mystik, wie sie sich vor
allem in den fritheren Bianden der KD zeigt, 148t sich einigermalBen aus
dem Gesamt seiner Theologie verstindlich machen. Wie er selbst ge-
steht 46, brachte ihn sein Kampf gegen den Neuprotestantismus zu
einer scharfen Ablehnung der Mystik. Er legt bewuBt seinen Standpunkt
in gleicher Entfernung zwischen Neuprotestantismus und Katholizis-
mus fest. Seine Dogmatik will ein doppelter Protest sein gegen den
« pietistisch-rationalistischen Modernismus zur Linken, den rémischen
Katholizismus zur Rechten ». Nach ihm sind die beiden Gegner letzten
Endes nur einer, indem sie beide dem « frommen » Menschen (Schleier-
macher), dem « unbefleckten, unfehlbaren, heiligen » Menschen (Katholi-
zismus) einen Ort zuweisen, der Gott allein gebiihrt. Da Barth in Mystik
und Pietismus Vorldufer dieses Neuprotestantismus sieht, sind seine
Ausfithrungen {iber Mystik von Anfang an nicht unbelastet 47,

In seinem Romerbriefkommentar hatte Barth dem Begriff des
« ganz-Andern » einen breiten Raum zugewiesen. Ist aber Gott der ganz
Andere, mit dem es keine persénliche Kommunikation fiir das Ge-
schopf gibt, da eine unerbittliche Grenze die Sphéire der Schépfung von
der des Schopfers scheidet, so ist natiirlich fiir Mystik kein Platz. Wie
H. Bouillard ® zeigt, ist der Begriff des « ganz-Andern » in der KD ver-
schwunden. Barth sieht in ithm nur mehr ein Produkt des Menschen,
das letzte seiner eigenen Werke. In diesem Begriff hatte Barth zwei andere
Begriffe verschmolzen, ohne sich dessen bewuBt zu sein : den des unbe-
kannten Gottes und den des verborgenen Gottes. Der unbekannte Gott
ist das Thema der negativen Theologie ; er ist die Frucht einer mystischen
Erfahrung und einer philosophischen Reflexion, ausgedriickt in der
Sprache Platons und Plotins. Der Begriff des verborgenen Gottes ist
mit dem biblischen Drama der Heilsgeschichte verbunden. In.der KD
will Barth diesen biblischen Begriff in seiner Reinheit erhalten. Da er
den ersten Begriff, den des unbekannten Gottes, ausschlieBt, mul3 er
Nattirlich auch die Mystik, aus der er stammt, ablehnen.

4 Ebd. 909.

a7 _Vgl. H. U. von Bartuasar : Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner
Theologie, Olten 1951, 39 ff.

. “ H. BourLLarD : Karl Barth. Parole de Dieu et existence humaine, 2. Partie,
Aubier 1957, 185 ff.

2



18 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

Barths Ablehnung der analogia entis schlieBt auch die Ablehnung
der Mystik ein. Wie von Balthasar 4 zeigt, ist einer der Hauptgriinde,
warum Barth die analogia entis verwirft, der: der Begriff des Seins
kann nichts anderes als eben ein Begriff sein und somit ein Ordnungs-
schema, in das Gott und Geschopf gemeinsam hineinfallen. Darin liegt
aber nach Barth nicht bloB eine Ehrfurchtslosigkeit der Kreatur, die
ihren Schopfer unter eine ihrer Denkmdéglichkeiten subsumiert, sondern
vor allem ein ungehoriges Vorwegnehmen der Selbstkundgabe Gottes,
dem allein das Recht und die Moglichkeit zusteht auszusagen, wer er
ist und wie sein vollkommen einzigartiges Wesen zu benennen ist. Die
gleiche Ungehorigkeit erkennt nun Barth offenbar auch in der Mystik,
weil auch sie die Selbstkundgabe Gottes vorwegnimmt, ihn durch eigene
Methoden und Ubungen erfassen will.

Barth geht in seinem Denken vom Concretissimum, vom Ereignis
der Offenbarung, nicht von der Natur aus ®°. Er denkt vom Punkt der
hochsten Wirklichkeit aus, alles andere ist ihm Vorstufe dazu. Solche
Vorstufe ist ihm auch der ganze Bereich der Natur und aller ihrer Zu-
stindlichkeiten. Darum befiirchtet er, in der Mystik kénnte das Ein-
malige und Besondere durch ein Allgemeines ersetzt werden, der Mensch
wolle durch sein eigenes Zugreifen zu Gott emporsteigen, ohne auf den
vorausgehenden Abstieg Gottes zu warten. Fiir Barth gibt es keinen
rechtsmiBigen Aufstieg zu Gott auBer auf Grund des Abstiegs Gottes
in Christus.

Das MiBitrauen Barths gegeniiber der Mystik erscheint somit im
Hinblick auf seine besondere Denkform verstiandlich. Gleichwohl lassen
sich, wie uns scheint, mehrere MiBverstindnisse ausrdumen, die zwi-
schen seiner und der katholischen Auffassung der Mystik bestehen, und
zwar umso eher, als er selbst in den letzten Binden der KD von seiner
negativen Wertung abriickt und so fiir ein besseres Verstindnis Hand
bietet.

Vor allem tut eine Kldrung des Begriffs « Mystik » not. Wie wir
gesehen, leitet Barth seine Definition von Mystik aus der doppelten
Bedeutung von ypuew ab. Aber diese bloB etymologische Begriffsbestim-
mung laBt sich nicht einfach auf die christliche Mystik tibertragen. Mit
Recht lehnt der Verfasser der KD eine Mystik ab, die als Technik und
Kunst verstanden wird, vermdge derer der Mensch vermeint, seine Ei-
nung mit Gott an der biblischen Heilsgeschichte vorbei vollziehen zu

9 5.a.0.176.
50 voxN BALTHASAR a.a. Q. 204 ff.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 19

konnen. Mag eine solche « mystische Askese » °! vielen auBerchristlichen
Religionen gemeinsam sein und auch auf christlichem Boden mindestens
in gewissen Erscheinungen zu Tage treten °2, sie widerspricht ohne Zwei-
fel der christlichen Botschaft vom géttlichen Leben aus gidnzlich unge-
schuldeter Gnade durch Gottes souverine, freie Liebe.

Es ist zu bedauern, daB der Begriff « Mystik » zu den schillerndsten
und vieldeutigsten der Theologie gehért. Um eine genauere Fassung
dieses Begriffs bemiihen sich neuestens L. Gardet und O. Lacombe 3.
Gardet iibernimmt die von Lacombe geprdagte Definition : « 'expérience
fruitive d’'un absolu » ®. Sie ist absichtlich so allgemein gehalten, um
die Unterscheidung von natiirlicher und iibernatiirlicher Mystik zu er-
moglichen, die schon 1938 J. Maritain vorgeschlagen hat %. In der natiir-
lichen Mystik geht es um die Erfahrung des « absolu (créé) du Soi (du Je,
du pur exister) », in der iibernatiirlichen um die Absolutheit Gottes.
Beide Arten sind iiberbegrifflich, sie vollziehen sich nach Art einer
Konnaturalitdt, eines Instinktes. In der natiirlichen Mystik handelt es
sich um eine connaturalité intellectuelle, in der iibernatiirlichen um eine
solche affektiver Art, die der iibernatiirlichen Liebe entstammt und zu
einer Erfahrung Gottes fithrt. Natiirlich wird der Begriff Mystik in beiden
Fiéllen analog ausgesagt, d. h. es besteht zwischen 1thnen trotz proportio-
neller Ahnlichkeit ein wesentlicher Unterschied. Mag man die Existenz
echter Mystik in nichtchristlichen Religionen zugeben, eine solche natiir-
liche Mystik ist wesentlich von der christlichen verschieden, die ein
iibernatiirliches Gnadengeschenk Gottes ist und nicht auf irgendwelchen
gedanklichen Systemen beruht, sondern auf der historischen Tatsache
der Erlosung und auf dem Angelpunkt des christlichen Mysteriums :
auf Christus dem Mittler und einzigen Weg zu Gott .

Gegen eine so verstandene Mystik hidtte wohl auch Barth nichts
einzuwenden, hilt er doch, wie wir gesehen %, eine Mystik, wie sie bei

81 Vgl. hiezu K. RAHNER : Passion und Aszese, in : Schriften zur Theologie,
Band III, Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1956, 73-104, besonders 82-84.

52 Rahner rechnet den Hesychasmus darunter, ob zu Recht, sei dahingestellt.

3 L. GARDET : Theémes et Textes mystiques. Recherche de critéres en mysti-
que comparée, Paris 1956.

8 Asa.0. 11,

5 J. MariTaIN : L.expérience mystique naturelle et le vide, in: Quatre
essais sur 'esprit dans sa condition charnelle, Nouvelle édition, Paris 1956, 136-138.

% Vgl. A. KeMMER : Zum Begriff « Mystik». Kairos 1 (1959) 234-236. Eine
ausfithrliche Wiirdigung des Werkes von L. Gardet verdffentlichte C. JOURNET :
Critéres en mystique comparée, Nova et Vetera 34 (1959) 49-72.

57 Oben S. 11.



20 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

Paulus und Bernhard erscheint, fiir eine unentbehrliche Bestimmung
des christlichen Glaubens. Eine solche christozentrisch verstandene My-
stik schlieit freilich nicht aus, daB} die mystische Einigung unter Um-
stdnden auch mit der bloBen Gottheit, ohne ausdriickliche Bezugnahme
auf Christus, erfolgen kann. Aber auch in diesem Fall ist sie nur kraft
der Gnade Christi méglich, geschieht also nicht, wie Barth fiirchtet, im
weiten Bogen an der biblischen Heilsgeschichte vorbei.

DaB auch fiir diese christliche Gotteserfahrung der Name « Mystik »
mit Recht gebraucht wird, zeigt die Studie L. Bouyers iiber die Geschichte
dieses Begriffs 8. Danach hat die christliche Sprache der heidnischen
das Wort « mystisch » zu einer Zeit entlehnt, da es gerade nicht zur Be-
zeichnung einer rituellen oder geistigen Wirklichkeit diente, sondern den
banalen Sinn von « mysterids, schwer zugidnglich » hatte. Origenes scheint
der erste zu sein, der es anwandte, um eine unmittelbare, erfahrungs-
méiBige Erkenntnis Gottes zu bezeichnen %. Fiir die christliche Mystik
kommt also etymologisch nur die erste Komponente in Frage, die eine
geheimnisvolle, nicht leicht zugdngliche Gotteserfahrung besagt, nicht
aber die zweite, die Initiationsriten beinhaltet.

Es wire nun freilich denkbar, daB3 Barth die von Lacombe vorge-
schlagene Definition der Mystik nicht annihme, weil sie auch von der
natiirlichen Mystik gilt, fiir die in der Theologie Barths kein Platz sein
diirfte 6. Vielleicht kénnte er sich aber mit der Definition O. Karrers
einverstanden erkldren : Mystik ist « eine mehr oder weniger zustind-
liche, innige seelische Liebesgemeinschaft mit Gott auf Grund der ge-
miitvoll angeschauten Wahrheit und unter dem EinfluB der Gnade, die
im Bereich des ganzen unsichtbaren Gottesreiches wirkt » 1. So verstan-
den ist Mystik sicher nichts AuBerchristliches, sondern hat ihre Grund-
lagen in der Heiligen Schrift, besonders im Neuen Testament, das oft
von einer solchen Liebesgemeinschaft mit Gott spricht, die auf einer
affektiven Gotteserkenntnis beruht und eine Frucht der Gnade ist ®2.

Was den Begriff « contemplatio » angeht, ist er, wie schon oben be-
merkt ®3, zwar nicht biblischen Ursprungs, doch ist die damit bezeich-
nete Sache durchaus in der Heiligen Schrift vorhanden. Die mystische

8 L.BouvER: Mystique. Essai sur l'histoire d’'un mot. VSs 9 (1949) 3-23.

% In Jo XIII, 24 (GCS, Origenes IV, 248) : wvoTixd) xal dwéppnrog Oewpta.

80 Vgl. H. U. voN BALTHASAR a.a. O. [s. Anm. 47] 73.

81 O, KARRER : Uber Wesen und Geschichte katholischer Mystik. Hochland 24,
2 (1927, 2) 243.

62 Vgl. Jo 14, 15-23; 16, 121f.; 1 Kor 2, 6-13.

% .8, 10;



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 21

Kontemplation darf freilich nicht als unmittelbare Gottschau verstan-
den werden, die den Glauben ausschlésse und einfach der fiir den kom-
menden Aon verheiBenen Anschauung Gottes gleichzusetzen wire. Der
im Alten Testament geltende Grundsatz: « Kein Mensch kann mich
schauen und am Leben bleiben » (Ex 33, 20) wird auch fiir Moses und
Paulus nicht durchbrochen, obschon Augustinus und Gregor glaubten,
fiir diese beiden eine Ausnahme von der Regel postulieren zu miissen %4,
Die heutige katholische Theologie neigt eher zur Ansicht, daf8 auch dem
Gesetzgeber Israels und dem Volkerapostel keine Wesensschau Gottes
gewdhrt war .

Wenn also die Bibel auch eine Gottschau auf dieser Erde ausschlief3t,
so kennt sie doch eine Liebesgemeinschaft mit Gott, die eine vertiefte
Kenntnis seines Wesens zur Voraussetzung hat. Ohne Zweifel weist
schon Ex 33, 11 auf eine solche hin, desgleichen die Theophanie an Eli-
as (1 Kon 19, 9 ff.). Manche Texte des Johannesevangeliums und der
Paulusbriefe lassen sich kaum anders verstehen als von einer solchen
vertieften liebenden Erkenntnis und Einigung mit Gott . Mit Recht
sieht P. Allo in 1 Kor 2, 6-12 den ersten theologischen Ausdruck jeder
echten christlichen Mystik 7.

Wenn bei den Alexandrinern besonders das intellektuelle Moment
in der Mystik betont wird und auch die spdtere Mystik von ihnen eine
intellektualistische Terminologie weithin iibernommen hat, so darf das
nicht iiber die Tatsache hinwegtduschen, daBB es in der Mystik nicht so
sehr um ein Erkennen, sondern vor allem um die Liebeseinigung mit Gott

84 Auf Grund von Ex 33, 11 : « Es sprach der Herr zu Moses von Angesicht
zu Angesicht, wie ein Mensch zu seinem Freund zu sprechen pflegt. » Aber die Bitte
des Moses : « Zeige mir deine Herrlichkeit » (V. 18) beweist, daB dieser sich bewuf3t
war, keiner Wesensschau Gottes gewilirdigt worden zu sein ; zudem schligt ihm
Jahwe die Bitte ab (V. 20). IFar Paulus vgl. 2 Kor 12, 2-4 ; doch zeigt gerade dieser
Bericht iiber seine Entriickung in den dritten Himmel und ins Paradies, daB es sich
nicht um eine Wesensschau handelte ; denn nach der Auffassung des zeitgendossi-
schen Judentums gab es sieben Himmel, eine Entriickung in den dritten kann so-
mit nicht die héchste Form der Gottschau bedeuten. Aulerdem spricht der Apostel
nicht von Dingen, die er gesehen, sondern von « unsagbaren Worten », die er ver-
nommen hat; unsagbar nennt er sie ihres eschatologischen Charakters wegen.
Vgl. J. DuponT : Gnosis. La connaissance religieuse dans les Epitres de Saint Paul,
Louvain-Paris 1949, 187 ff.

8 Vgl. M.-B. LavAUD : Moise et Saint Paul ont-ils eu la vision de Dieu dés
ici-bas ? RT 35 (1930) 75-83, 252-256.

86 Siehe Anmerkung 62 !

87 E.-B. ALLo : Saint Paul, Premiére Epitre aux Corinthiens. (Etudes bibli-
ques) Paris 1934, 115 : « C’est la premiére expression théologique de toute vraie
mystique chrétienne. »



22 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

geht. Abgesehen von Evagrius Pontikus, der das intellektuelle Moment
auf die Spitze treibt, sind sozusagen alle groen Mystiker weniger Ver-
standes- als Liebesmystiker : Gregor von Nyssa, Augustinus, Gregor der
GroBe so gut wie Theresa von Avila und Johannes vom Kreuz. Die
« eingegossene Beschauung » der spanischen Mystik besteht ja keines-
falls in der unmittelbaren Gottschau noch auch in einem tieferen intel-
lektuellen Erfassen Gottes, sondern in einem dunklen, unbestimmten
Wahrnehmen der Gegenwart Gottes und einer damit verbundenen ge-
steigerten Liebe.

Das Hauptbedenken Barths gegeniiber der Mystik bezieht sich auf
das Vorbeisehen an Christus, wie es eine auf die Schau Gottes ausge-
richtete Mystik zu bedingen scheint. Nun ist es gewiB richtig, daB in der
Mystik eines Evagrius Christus keine wesentliche Rolle spielt. H. U. von
Balthasar meint sogar, seine Mystik stehe dem Buddhismus nédher als
dem Christentum . Doch handelt es sich da um eine Ausnahme. Heute
wissen wir, da3 die groBen christlichen Mystiker, angefangen von
Origenes und Gregor von Nyssa, durchaus nicht von Christus dem Mitt-
ler absahen. K. Baus spricht von der « Jesusinnigkeit » des Origenes 9.
Ausdriicklich nennt er Christus « Fithrer zur mystischen und unaus-
sprechlichen Kontemplation » °, und es ist bezeichnend, daB er darauf
besteht, daf selbst in der hchsten Beschauung der Christ die Menschheit
Jesu, durch die er unser Hoherpriester wurde, nicht vergessen darf ™.
Wie wir gesehen 72, anerkennt auch Barth die zarte Christusminne in
der Mystik eines Bernhard von Clairvaux. Interessant ist die Stellung-
nahme Theresias in dieser Frage. Sie lehnt es ausdriicklich ab, dal3 der
Mystiker Christus aus seinem BewuBtsein ausschalte. Doch weil} sie,
daB3 es Formen der mystischen Erfahrung gibt, an denen die Menschheit
Christi als etwas Geschaffenes nicht beteiligt ist, weil die Einigung mit
der Gottheit als solcher geschieht 7. Das beweist jedoch nicht, daB3 in

6 H. U. voN BALTHASAR : Metaphysik und Mystik des Evagrius Pontikus.
Zeitschrift fir Aszese und Mystik 14 (1939) 31-47.

8 K.Baus: Das Nachwirken des Origenes in der Christusfrommigkeit des
hl. Ambrosius. Rémische Quartalschrift 49 (1954) 21-53.

7 In Jo XIII, 24 (GCS Origenes IV, 248).

71 « Selbst wenn wir vielleicht der héchsten und erhabensten Beschauung des
Wortes und der Wahrheit hingegeben sind, werden wir nicht vollig vergessen, daB
er in unsern Leib eingegangen ist» : in Jo II, 8 (GCS Origenes IV, 62). Siehe auch
in Jo XIX, 6 (ebd. 305) : « Wer das Wort Gottes sieht, siecht Gott ... es ist unmag-
lich, Gott ohne sein Wort zu sehen. » Die Texte zitiert von H. GRAEF : Der sieben-
farbige Bogen, Frankfurt a. M. 1959, 190 {.

“2 Oben S. 11. " Vida Kp. 22, 3. 9.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 23

diesem Fall Christus ausgeschaltet wird. Denn jede Gotteinung hat nach
katholischer Lehre die Gnade zur Voraussetzung und Grundlage, und diese
wird uns nur durch Christus zuteil. Mit Recht betont dagegen Barth, daf3
die unio hypostatica keinesfalls mit der unio mystica gleichzusetzen ist 7.

Was schlieBlich die Frage « Erotik und Mystik » betrifft, so gehen
wir mit K. Barth durchaus einig, wenn er die Auffassung W. Schubarts
zuriickweist, wonach die beiden das gleiche Ziel hdtten und sich gegen-
seitig durchdringen sollten. Eine «sexuelle Mystik » ist unbedingt ein
abwegiger Begriff. Doch mul3 andererseits gesagt werden, daB} die Braut-
mystik vieler christlicher Mystiker in der Heiligen Schrift begriindet
ist. Schon die Propheten, z. B. Osee, Isaias, Ezechiel, stellen das Ver-
hiltnis Israels zu Jahwe unter dem Bild einer Ehe dar. Das Hohelied,
ganz gleichgiiltig, ob man es als rein natiirliches Liebesgedicht auffafit,
oder als schon urspriinglich allegorisch auf das Verhiltnis Jahwe-Israel
bezogen, ist von frithester Zeit an in diesem letzteren Sinn gedeutet
worden. Wenn die christlichen Erkldarer unter dem Brautigam Christus,
unter der Braut die Kirche verstanden, so ist es eine berechtigte Weiter-
entwicklung, wenn die Mystiker unter der Braut auch die Einzelseele
sahen und die Bilder dieses biblischen Buches beniitzten, um die mysti-
schen Gnaden, die Gott seinen Auserwihlten schenkt, darin zu um-
schreiben.

Auch dem Neuen Testament ist die Brautmystik nicht fremd. Jesus
nennt sich selbst Briautigam (Mt 9, 15); in den Parabeln vom konig-
lichen Hochzeitsmahl (Mt 22) und von den zehn Jungfrauen (Mt 25)
ist diese Brautmystik vorausgesetzt. Paulus nennt die Gemeinde von
Korinth « keusche Braut », die er Christus anverméhlt hat (2 Kor 11, 2),
und die Apokalypse schildert die Kirche als Braut und als Stadt (21, 2. 9).

Unter den christlichen Schriftstellern sind Hippolyt und Origenes
die ersten, die das Hohelied im Sinne der Brautmystik auswerten. Von
Origenes iibernimmt Ambrosius diese Auslegung . Uber Bernhard von
Clairvaux, dessen Homilien iiber das Hohelied denen des Origenes nahe
stehen, und Wilhelm von St. Thierry, der aus Ambrosius einen Kom-
mentar zum Hohenlied zusammenstellt, auBerdem aber auch einen per-
sonlichen verfaf3t ", geht diese Tradition durchs Mittelalter bis zu There-

" Oben S. 13 f. Vgl. G. WALTHER : Phinomenologie der Mystik, 2. Aufl.
Olten-Freiburg i. Br. 1955, 224 ff.

" Vgl. De Isaac et anima, De virginitate.

" Vgl. J. HOURLIER : Guillaume de Saint-Thierry, La Contemplation de
Dieu. L’Oraison de Dom Guillaume. (Sources chrétiennes, 61) Paris 1959, 25 f.



24 Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik »

sia und Johannes vom Kreuz weiter. Besonders bei diesem letzteren, der
doch so unerbittlich die Reinigung aller Seelenkrifte als Vorbedingung
fiir den Empfang mystischer Gnaden fordert, kénnte die innige Braut-
mystik iiberraschen, die auch bei ihm vom Hohenlied genédhrt ist. Aber
gerade diese Tatsache zeigt, wie sehr echte Mystik Liebesmystik ist und
ihren Hohepunkt nicht in einer Wesensschau Gottes, sondern in der
liebenden Vereinigung mit dem durch die Gnade in der Seele gegenwirti-
gen Gott sieht. Wenn Barth gegeniiber Nygren die Wichtigkeit der
spontanen Liebe des Menschen zu Gott betont 77, so hat er damit zur
besten mystischen Tradition zuriickgefunden. Sicher gab es im Mittel-
alter und im Pietismus Auswiichse der Brautmystik, doch vermdgen sie
die Giite und Berechtigung der Sache an sich nicht in Frage zu stellen.

Ist Barth ein verkappter Mystiker, wie A. Oepke glaubt ? Nach dem
Gesagten muB} diese Frage mit einem Nein beantwortet werden. Die
grundsitzlichen Bedenken, die der Basler Theologe gegeniiber der Mystik
hegt, sind zu eng mit den tragenden Gedanken seiner ganzen Theologie
verbunden, als da3 man darin nur eine Tarnung seiner wahren Gesinnung
sehen diirfte. Freilich hat Barth einen ungeniigenden Begriff von Mystik,
und seine Bedenken richten sich gegen mystische Lehren und Praktiken,
die mit der christlichen Offenbarung nicht in Einklang zu bringen sind.
Sie gelten aber nicht fiir eine christliche Mystik, wie sie heute von der
katholischen Theologie verstanden wird. In ihr bleibt vor allem die
Mitte der Barthschen Theologie, die radikale Christuszentrik, gewahrt,
sodaB der gewichtigste Einwand, den Barth gegen die Mystik erhebt,
bei ihr dahinfillt.

Steht somit nichts im Wege, daBl auch Barth vom Standpunkt seiner
Theologie aus eine christliche Mystik bejahen kann, so wird er infolge
seiner Kritik der analogia entis wohl kaum je die Existenz einer natiir-
lichen Mystik zugeben kénnen, d. h. er wird jede Erfahrung eines Absolu-
ten, heiBe es nun der unbekannte Gott oder wie immer, als unvereinbar
mit der christlichen Offenbarung ablehnen. Doch ist das eine Frage von
untergeordneter Bedeutung ; es gibt auch katholische Theologen ™, die
den Begriff « natiirliche Mystik » nicht gelten lassen, und auch jene, die
ihn annehmen, betonen den wesentlichen Unterschied zwischen christ-
licher und natiirlicher Mystik.

Es zeigt sich somit auch in der Lehre von der Mystik jene Anndhe-
rung der katholischen und der Barthschen Auffassung, die H. U. von

" Oben 5..15 1.
" z.B. A. StoLz : Theologie der Mystik, Regensburg 1936, 73-76.



Die Mystik in Karl Barths « Kirchlicher Dogmatik » 25

Balthasar ” und H. Kiing # fiir andere Fragenkreise festgestellt haben.
GewiB 148t sich die von uns behandelte Frage an Bedeutung nicht ent-
fernt vergleichen mit den von H. U. von Balthasar und H. Kiing unter-
suchten Lehren ; Barth befalt sich ja auch nur am Rande mit ihr. Gleich-
wohl diirfte unsere Studie ein kleiner Beitrag sein zu jenem gegenseitigen
Gesprich, das Barth selbst begriiBt und fortgesetzt zu sehen wiinscht 8.

7 H. U. voN BALTHASAR : Karl Barth [s. Anm. 47] 389.

80 H. KunG: Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische
Besinnung, Einsiedeln 1957, 269 £.

81 Sjehe Barths « Brief an den Verfasser» in KiUng, S. 11-14.



	Die Mystik in Karl Barths "Kirchlicher Dogmatik"

