Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 6 (1959)

Artikel: Ein Beitrag zur thomistischen Soziallehre
Autor: Diersburg, Egenolf Roeder von
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761487

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EGenoLF ROEDER voN DIERSBURG

Ein Beitrag zur thomistischen Soziallehre

Zu der bekannten Bestimmung des Menschen als « politisches Lebe-
wesen » fiihren Aristoteles’ Politica (I 2, 1253 a 2s.) aus : Der unpolitisch®
Mensch — der Einsiedler oder Einzelginger — ist entweder schlechter oder
aber besser als der Mensch. Thomas unterscheidet dementsprechend, in
seinem Kommentar, von dem infolge Verkommenheit Asozialen den « meliof
quam homo » (I. lect. 1, ed. Spiazzi [Torino 1951] n. 35) der infolge seine’
Vollkommenheit der menschlichen Gemeinschaft entraten kann. Diese Lehre
von den drei Menschentypen, den beiden Grenzfillen, zwischen denen der
Durchschnittsmensch in der Mitte steht, bildet nach J. Th. Eschmann oP
Ausgangs- und Endpunkt aller thomistischen Gedanken iiber das Sozii*-lle
(Mediaeval Studies 6 [1944] 110). Derartige iiber die Kommentare und Klet-
nen Schriften verstreuten Ansitze sind um so bedeutungsvoller, als di€
Zeit, wie der Kommentator des Stindetraktats der Summa Theologica, Ber?”
ward Dietsche OP, in Band 24 der deutsch-lateinischen Thomasausgabe il
leitend bemerkt, fiir eine monographisch ausgearbeitete Theologie des Laien”
tums noch nicht reif war. .

Die Politica fiihren weiter aus, da3 der Staat friiher, urspriinglicher séb
als Familie und Einzelmensch ; denn das Ganze ist friiher als seine Teile
wird der Mensch als Ganzes aufgehoben, so gibt es auch keine Hand und
keinen FuB mehr, auBer im Sinne der Aequivokation (1253a19). Hierz4
zieht Thomas (n. 38) Kap. 10 aus Buch Z der Metaphysik heran, wo das
Verhiltnis des begriffsfihigen Ganzen zu seinen Teilen ex professo abg¢”
handelt wird. Fiir die Prioritdt der Teile im Begriff (1035b 4) ist vorbildlich
das formallogische Verhdltnis : Sie gehen dem Begriffsganzen vorauf; Gattuns
und spezifischer Unterschied heben die Spezies auf (Top. VI 4, 141b 28)
nicht aber umgekehrt (wenn es auch die riesigen Panzerechsen der Kreide-
zeit nicht mehr gibt, so gibt es doch noch [Eid-] Echsen). Um so mehr gebe™
die Teile der Spezies dem konkreten Ganzen vorauf (Met. Z 10, 1035b 13)-
Mit der Betrachtung der Teile des konkreten Ganzen werden die strengereIl
Bedingungen der formalen Logik aufgegeben, Spezies verstanden als inner?
oder auch dullere Form, wie an dem Beispiel der Erzstatue (a 6) besonder?
deutlich wird. FuB, Finger, Hand, aus Materie und Form zusammengeSb‘tZ{Ee
Teile werden durch das konkrete, leib-seclische Ganze definiert. Das konkret®
Ganze hat die Prioritit vor den entsprechenden Teilen (b 10): Es heb?
seine konkreten Teile auf, nicht aber umgekehrt ; der Mensch iiberlebt d'eﬂ
Verlust eines seiner Glieder, der abgehackte Finger dagegen ist eigentli®
keiner mehr, nur mehr, wie schon aus den Politiken bekannt, durch Aed""
vokation. Und nur die ist Hand, die «ihr Werk zu tun vermag » (Z 1
1036b 30). Es handelt sich um zweierlei Ganze : das reine Formganze, 4"



Ein Beitrag zur thomistischen Soziallehre 301

das konkrete Ganze. Und beim Konkretum, wenn man von der letzten Endes
der Erfahrbarkeit iiberhaupt entzogenen reinen Materie (Z 10, 1036a 8) als
dessen Teil absieht, um zweierlei Teile : die Formteile und die konkreten Teile.
Diese Konzeption hat Thomas fiir die Grundlage seiner Soziallehre als
Vorbild gedient. Seinem aufs praktische gerichteten Vorhaben entsprechend
zicht er dabei nur das eine der beiden, das konkrete Ganze in Betracht.
Zu Beginn seiner Anmerkung (n. 38 zu Pol. I 2, 1253a 18) trigt er aus dem
Politischen in den metaphysischen Zusammenhang, der es nur mit begriff-
licher und ursidchlicher Prioritit zu tun hat, den Gesichtspunkt der wert-
maBigen Prioritdt hinein: « Necesse est totum esse prius parte, ordine
Scilicet naturae et perfectionis ». Wenn er fortfihrt : « Sed hoc intelligendum
st de parte materiae, non de parte speciei», so ist zwar an reine Formteile
Zu denken, nicht aber an rein materielle Teile ; die letzteren iiberdauern ja
tben, je formloser sie gedacht werden, um so eher das konkrete Ganze.
So geht es auch aus den Beispielen hervor, die Thomas im Folgenden der
Me‘caphysik entnimmt. Und nun entwickelt er, weiter in Anlehnung an die
Politica (a 20), die Glieder des Menschenleibes zur Analogie der Glieder
des Staatswesens : « Sicut manus aut pes non potest esse sine homine, ita nec
Unus homo est per se sibi sufficiens ad vivendum separatus a civitate » (n. 39).
Das staatliche Gemeinschaftsganze, um dessentwillen die Analogie
gebildet wird, ist ein Ganzes von der Art, wie sie Metaphysik H 6 beschreibt :
Ein Ganzes, das kein bloBer Haufen ist, sondern Etwas Mehr als die Summe
Seiner Teile (1045a 10). DaB nur ein solches Ganze seinen Teilen vorauf-
8¢hen kann, ergibt sich zwingend ; das Summenganze vollendet sich erst
flUrCh Addition des letzten seiner Teile. Es kommen auch abstrakte, begriffs-
dhnliche Summenganze vor (cf. Metaph. Z 5,1030b 14) ; aber im Vorliegenden
handelt es sich um ein konkretes Ganze, nur ein solches kann einen « Haufen »
bilden, An dieses « Etwas Mehr » nun rithrt S. Thomas in verschiedenen
lesammenh:’:ingen der Summa Theologica, wenn er den « princeps » als
das Prinzip der Gemeinschaftsbildung hervorhebt. Ein princeps ist denkbar
Noch ohne Gefolgschaft, nicht aber eine Gemeinschaft ohne das gemein-
Schaftsbildende Prinzip. DaB die staatliche Gemeinschaft aus den Durch-
Schnittsmenschen gebildet wird, liegt auf der Hand, und diese sind die Teile,
denen sie ursichlich und wertmiBig voraufgeht ; denn die beiden anderen
MenSchengruppen fallen entweder aus ihrer Gemeinschaft heraus, oder sie
Stehen iiber ihr. Thomas charakterisiert sie noch einmal, zum Abschluf}
S¢iner aus der Metaphysik geschopften Anmerkung : « Si autem contingat,
quod aliquis non possit communicare societate civitatis propter suam pravi-
tatem, est peior quam homo» (n. 39). Der Zusatz « et quasi bestia » be-
Zeichnet hier die Herabsetzung des Vermdgens zur Gemeinschaftsbildung
Und jst auf das vom Durchschnittsmenschen vorher Gesagte zu beziehen :
“quod sit animal civile, magis etiam quam apis, et quam quodcumque
8regale animal » (n. 36), also rein deskriptiv zu verstehen. « Si vero nullo
lr}fli.geat, et quasi habens per se sufficientiam, et propter hoc non sit pars
“lvitatis, est melior quam homo» (n. 39). Aus den « meliores » muB der
Tinzipat gebildet sein. Sie bediirfen der Staatsgemeinschaft nicht, aber diese
edarf ihrer. Die Existenz der Durchschnittsmenschen ist abhédngig von



302 Ein Beitrag zur thomistischen Soziallehre

der der Gemeinschaft, nicht so die der meliores; diese gehen also der
Gemeinschaftsordnung ursachlich vorauf, erfiillen so die Bedingung «de
parte speciei», sind im Gegensatz zu den materiellen die Formteile des
Gemeinschaftsganzen.

Die Asozialen, « peiores quam homo », bilden, wenn uberhaupt seis
auch nur als Mob der voriibergehend sich zusammenfindet, ein « Ganzes,
das ein bloBer Haufen ist », Der Durchschnittsmensch, homo (qua homo),
der sich unter sie verirrt, kann dort zu der Fiihrerrolle kommen, die ihm im
wohlgeordneten Gemeinschaftsganzen versagt sein mufB3, Oder auch in einem
nach materiellen Gesichtspunkten « geordneten » Ganzen wie dem, von dem
esin De regimine principum heiBt, in ihm «wire der Wirtschaftsfiithrer Konig”
(lib. I, cap. 15 [Opuscula philosophica, ed. Spiazzi, Torino 1954, n. 816])-
Der Durchschnittsmensch hat also die Wahl, entweder in der niederen
Gemeinschaft ein Fiihrender, oder in der hoheren ein Gefiihrter zu sein-
Darin liegt fiir ihn die Moglichkeit beschlossen, schlieBlich auch in der
hoheren Gemeinschaft zum Fiihrenden zu werden. Es ist dies der grund-
sitzliche Unterschied dieses Zusammenhangs der thomistischen Soziallehré
von der offenbar aus ihr, wenn nicht aus Aristoteles’ Politica unmittelbar
abgeleiteten nationalsozialistischen Irrlehre vom Ubermenschen und vom
Untermenschen mit dem Herdenmenschen — anders als nach Nietzsche ~
zwischen ihnen in der Mitte. Nicht nur, daB kein Mensch zum Ausbeutungs-
objekt eines anderen bestimmt ist. Keiner ist auf eine bestimmte Stufe des
Menschentums festgelegt, jedem steht die Méglichkeit des Aufstiegs offen-

Und keiner, auch nicht der zum « melior quam homo » Aufgestiegen®
ist endgiiltig zur Fiihrerschaft berufen ; denn iiber der héchstentwickelten
menschlichen Gemeinschaft steht die Gemeinschaft der Heiligen : Analogo™
des immateriellen, aus reinen Formteilen gebildeten Begriffs- und Form-~
ganzen der Menschenseele, mit dem Metaphysik Z 11 die Betrachtung des
Verhiltnisses zwischen Ganzem und Teilen schlieft (1037a 28). Gebildet
aus den « meliores » als den nachgeordneten Gliedern, deren Haupt Christus
ist. Als Beispiele ihres Selbstgeniigens nennt Thomas ausdriicklich « Joannés
Baptista » und « Beatus Antonius hremita » (n. 35). Ohne einen solche®
Kristallisationspunkt, das « Etwas Mehr », das naturgemiB unendlich viel
mehr sein kann, gehen, wie ausgefiihrt, immaterielle Teile ihrem wie imme’
gearteten Ganzen vorauf. In diesem Sinne begriindet Thomas den scheinba’
den Politica widersprechenden Satz der Nikomachischen Ethik von der
Prioritit des Hauswesens als Symbol der ehelichen Gemeinschaft vor dem
Staatswesen mit der Feststellung : « Pars enim est prior toto» (in Eth.
Nic. VIII 14 [1162a 16], lect. 12, ed. Spiazzi [Torino 1949] n. 1720).

Fiir den sozialen Aufbau ergibt sich das folgende Schema, von un
nach oben zu lesen :

Christus das Haupt Fiihrender: Gemeinschaft der Heiligen

tent

Melior quam homo Gefiihrter : » » »
» » » Fiihrender: Wohlgeordnete Gemeinschaft
Homo qua homo Gefiihrter : » » »

» » ¥ Fiihrender : Materialistische Gemeinschaft
Peior quam homo Gefiihrter : » » »



	Ein Beitrag zur thomistischen Soziallehre

