
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 6 (1959)

Artikel: Pour repenser la question de l'analogie

Autor: Morard, Meinrad Stéphane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meinrad Stéphane Morard OP

Pour repenser la question de l'analogie

Depuis longtemps déjà, par exemple chez Eckhart et autres penseurs
du moyen âge, mais surtout depuis le début du siècle, l'analogie tient une
grande place dans les spéculations des philosophes et des théologiens.
Mais l'interprétation de l'analogie semble être souvent fort compliquée
e* l'on peut éprouver le besoin de tirer au clair les imprécisions ou les

confusions qui pourraient subsister encore dans ce domaine \
Aristote aborde cette question pour la première fois, semble-t-il, au

début des Catégories en distinguant les objets de la pensée en trois classes :

celle des synonymes (ouvoùvupa : univoques), celle des homonymes
(ogcovug« : équivoques) et celle des paronymes (7txpd>vuga) que nous laissons

de côté pour le moment. Il ajoute lui-même dans la suite aux deux
Premières classes d'objets celle des objets qui ne sont ni univoques ni
équivoques et que l'on a appelés plus tard analogues, en généralisant
une expression d'Aristote lui-même.

Les scolastiques, traitant à leur tour des mêmes problèmes, ne
Parlent plus d'objets (^prjjxaTa), mais de termes (ovogara) univoques,
équivoques et analogues, et distinguent, dans leur souci d'exactitude, les
termes : les univoca, equivoca et analoga (nomina) et leurs objets respects

: les univocata, equivocata et analogata (objecta). On a passé ensuite,
Par l'entraînement de la vitesse acquise, à une division similaire des

concepts eux-mêmes en concepts univoques et concepts analogues, c'est-
a-dire en concepts à sens unique et en concepts à sens multiple. Et c'est
amsi qu'on rencontre fréquemment aujourd'hui chez des philosophes de
toute école la mention de « mehrdeutige Begriffe », de concepts à multiple
Sens- Personne cependant n'a jamais eu l'idée de parler pour autant de

concepts équivoques.

1 Communication faite à la Société de Philosophie de Fribourg en sa séance
11 23 janvier 1958.



146 Pour repenser la question de l'analogie

Le concept d'être, en particulier, serait un exemple typique de

concept à multiple sens. C'est précisément sur cette sorte extraordinaire de

concepts que va porter principalement l'essai de mise au point que nous

voudrions vous soumettre, en nous inspirant uniquement des données

objectives que présente l'exercice normal de la parole et de la pensée

chez les hommes de notre temps. Cette méthode nous permettra peut-
être d'éclaircir et de simplifier en même temps le problème de l'analogie.

I. Les trois espèces de termes

Suivant l'usage devenu classique nous distinguons donc avec les scolas-

tiques les termes ou les noms en termes univoques, équivoques et

analogues.
On appelle univoques les termes ou les noms qui sont employés

couramment dans un seul et unique sens (6 Xoyoç ô ocùxôç - ratio signifi-
catâ per nomen simpliciter eadem), par exemple : serpent à sonnettes,

kangourou. En philosophie, comme du reste dans le langage courant, les

termes vraiment univoques sont rares.
On appelle équivoques les termes ou les noms qui sont employés

couramment dans deux ou plusieurs sens n'ayant aucune connexion entre

eux (ô Xôyoç êxspoç - ratio significata per nomen simpliter diversa nec

ullo modo una), par exemple : bière, dans le sens de boisson et dans le

sens de cercueil. Ici, la pluralité des sens est purement fortuite ou

arbitraire (chez Aristote, ce sont : xà àîro xûyyç op.&jvuua).
On appelle analogues les termes ou noms qui sont employés couramment

dans deux ou plusieurs sens connexes entre eux, parce qu'ils se

rattachent tous, d'une manière ou d'une autre, à un même sens qui est le

sens principal (xtipioç Xéyoç) du terme en question. Il règne ainsi une

certaine unité entre les sens divers que l'usage donne aux termes analogues

; leurs multiples sens sont unis entre eux par leur connexion avec

leur sens principal (o Xoyoç «ttXcoç ij.sv exspoç, xaxà 8s xt, 6 rj.hxhc,

- ratio significata per nomen simpliciter quidem diversa, secundum quid
autem una). Tous les termes analogues ont :

1. Un sens principal qui constitue le sens propre du terme ; ce sens

n'est pas nécessairement le sens primitif du terme en question, mais

le sens dans lequel il est principalement employé.



Pour repenser la question de l'analogie 147

2. Des sens secondaires qui constituent les sens dérivés du terme et qui
se rattachent d'une manière ou d'une autre au sens principal dont ils
dépendent.

Nous distinguons trois espèces de termes analogues, suivant les

trois principales sortes de connexion que les sens dérivés ou secondaires

peuvent avoir avec le sens principal. Mais, avant de les exposer, notons
dès maintenant que chaque sens non seulement des termes équivoques,
mais tout autant des termes analogues (Xoyoç, ratio significata, v6t)[a<x)

constitue un concept distinct et qu'il ne peut absolument pas être question

d'un concept ayant plusieurs sens, d'un concept qui serait équivoque
ou analogue à la manière d'un vocable. Un seul et même concept a
nécessairement un seul et même sens ; il n'est précisément pas autre
chose qu'un seul et mêmé sens. C'est là un point qu'il ne faut jamais
Perdre de vue dans la question de l'analogie qui est une analogia nomi-
num, comme disait Cajetan, des termes et non des concepts.

II. Les trois espèces de termes analogues

Nous avons donc d'abord : 1° les termes analogues par métaphore

(analogia metaphorae), lorsque le sens secondaire ou dérivé est simplement

évoqué ou suggéré par le sens principal. Et nous avons alors le

sens figuré (image, métaphore, symbole aù sens moderne) où la
connexion du sens secondaire avec le sens principal est constituée par simple
association d'idées à base objective ou affective. Ce seraient : và ou.«voira

[xsTaçopàv. Mais Aristote n'en fait pas expréssement mention. Cette

analogie joue un rôle capital dans la poésie, tout spécialement dans la
Poésie symbolique (Mallarmé, Baudelaire, Rimbaud). Dans le langage
de tous les jours, le lys signifie au sens figuré, par évocation, la pureté,
ta rose signifie de la même manière, la beauté, la violette la modestie,
l'agneau l'innocence, le loup l'acharnement, le chien la vileté, le tigre
la cruauté et enfin le lion la fierté ou le courage, comme dit dona Sol à

Hernani dans la pièce de Victor Hugo : « Vous êtes mon lion superbe et
généreux. »

Nous avons ensuite : 2° les termes analogues par attribution (analogia
attributions), lorsque le sens secondaire résulte d'un rapport déterminé
de cause ou d'effet (but) avec le sens principal (avec son objet) dont le

nom lui est, par suite, pour ainsi dire, attribué. Et nous avons alors



148 Pour repenser la question de l'analogie

ce que nous voulons appeler le sens relatif où la connexion avec le sens

principal est constituée par un rapport de dépendance. Ce sont, d'après
Aristote : va ôjrcnwfxa tÇ> à<p' svoç sïvai 7) 7tpoç sv : par relation à une

même cause (ab uno) ou à un même but (ad unum) EN. A 1096 b 27).

Nous avons enfin : 3° les termes analogues far proportion (analogia

proportionis), lorsqu'il y a proportion entre le sens secondaire et le sens

principal. Et nous avons alors le sens analogique où la connexion des

sens est constituée par une similitude d'état, de situation, de fonction,
de rapport avec le sens principal. Ce sont, chez Aristote : rà ôpcovofxa

xavà àvaXoylav : par proportion (EN. A 1096 b 28). C'est de ce dernier

texte que provient l'appellation d'analogue pour les termes qui ne sont

ni univoques ni équivoques. Saint Thomas et les Thomistes préfèrent
parler ici de proportionnalité, c'est-à-dire d'égalité entre deux proportions,

parce qu'ils prennent proportion dans le sens de rapport. Mais,

en mathématiques du moins, une proportion est précisément l'égalité
de deux rapports entre eux.

Exemple : Santé - Sain. Au sens propre, santé bon état et

fonctionnement d'un organisme vivant - et sain organisme vivant
doué de santé.

Au sens figuré, on appellera sain ce qui évoque l'idée d'un
organisme sain, ce qui donne une impression de santé. La langue de

Baudelaire est saine. - Les couleurs de Rubens sont saines.

Au sens relatif, on parlera d'une nourriture saine, c'est-à-dire
favorable à la santé (tû 7rpèç sv), ou bien d'une respiration saine, c'est-
à-dire qui manifeste la santé (tô à-p' svoç).

Au sens analogique, on parlera d'une âme, d'une intelligence, d'une
doctrine saine, c'est-à-dire dont l'état est le même, toutes proportions
gardées, que celui d'un organisme sain. C'est ainsi qu'on dit par manière
de proverbe : Mens sana in corpore sano. La santé de l'âme consiste

dans un état de l'âme, toutes proportions gardées, identique à l'état
qui constitue la santé du corps.

a) Le sens figuré s'applique à tous les objets susceptibles d'être

évoqués ou suggérés dans l'esprit par l'objet qui répond au sens propre
du terme, en raison d'une association plus ou moins spontanée avec ce

dernier. Cependant, il s'en faut de beaucoup que toutes les associations

d'images ou d'idées servent en fait à établir le sens figuré.
D'après Aristote (flspl pvypyç II, 451 b 19-20), l'association se fait

ou par ressemblance ou par contraste ou par contiguïté (&<p' oiroloo !f\

èvavflou •/) tou ctÛvsyyuç)- C'est l'association par ressemblance qui joue



Pour repenser la question de l'analogie 149

ici le rôle principal. La ressemblance évocatrice peut être objective ou
affective ; objective ressemblance de l'aspect extérieur ; affective

ressemblance de l'impression produite, du sentiment éprouvé. Cette
dernière est la plus poétique parce qu'elle suscite mieux que le simple
aspect des choses les impressions de l'âme qui y correspondent. « L'expression

poétique d'une chose par son symbole est particulièrement heureuse

lorsqu'elle évoque en même temps que la chose toutes les résonances

sentimentales qui lui font écho. » Exemple : le vers de Victor Hugo à
l'adresse de Pétrarque : « Ton beau style étoile de fraîches métaphores »

(Chants du crépuscule XXXIV), qui contient trois termes analogues :

style - étoilé - fraîches, le premier appartenant au sens relatif et les
deux autres, au sens figuré. Autre exemple, dans les « Contemplations : »

«Mors»: «Je vis cette faucheuse... Derrière elle... Un ange souriant
Portait la gerbe d'âmes » (Contemplations IV, 16). Voir encore
Baudelaire, Les Phares et Verlaine, Les Voix (Sagesse).

Notons qu'il n'est pas toujours facile de distinguer nettement le
sens figuré et le sens analogique ; dans certains cas, ils semblent se

confondre, par exemple joyau : un joyau de la littérature, un joyau
de l'histoire, un joyau d'architecture.

b) Le sens relatif et le sens analogique sont d'une importance capitale
dans l'évolution naturelle de la signification et de l'usage des mots,
fout particulièrement dans la constitution du langage philosophique.

Le sens relatif ne présente pas de difficultés spéciales.
Le sens analogique est plus intéressant. C'est celui qui permet

d'appliquer le même terme à des objets proportionnels, correspondants,
Parallèles à l'objet désigné par le sens propre du terme. Exemple :

forme, au sens propre et premier contour extérieur d'un corps ou
d'une solide, détermination externe superficielle ; dans un deuxième sens

caractère ou qualité d'un être, détermination interne secondaire ;

dans un troisième sens nature ou essence d'un être, détermination
mterne fondamentale. D'où nous déduisons spontanément un sens général
(sens large) de forme : détermination d'un être, quelle qu'elle soit.

III. Sens analogique et concept analogique

Entre le sens propre et les sens figurés, comme aussi entre le sens

Propre et les sens relatifs d'un même terme, il n'est guère possible de

dégager un sens général unique également applicable à tous les objets
correspondants.



150 Pour repenser la question de l'analogie

Par contre, il est possible, d'abord 1° d'établir un sens général

unique également applicable à tous les objets des divers sens relatifs

d'un même terme. Ainsi, tandis que sain au sens propre se dit de ce qui
possède la santé, sain au sens relatif se dira également de tout ce qui se

rapporte à la santé, soit comme cause ou moyen (-irpoç è'v : ad unum),
soit comme effet ou signe (à<p' evôç : ab uno). Sain au sens propre : tout
ce qui jouit de la santé. Sain au sens relatif : tout ce qui se rapporte à

la santé.

Mais surtout il est possible 2° de former un sens général unique qui
s'applique également à tous les objets et du sens propre et du sens

analogique du même terme, sens qui constitue ce qu'on appelle le sens large
de ce terme (nous venons d'en donner un exemple) ; c'est le sens qui
s'applique à tous ces objets en tant que chacun présente l'état, la
condition ou relation sur quoi repose l'analogie (la proportion) entre le sens

propre du terme et son sens analogique.
Nous avons alors un concept analogiqtie sens large du terme en

question) qui s'applique à tous les objets analogues, proportionnels entre

eux en raison d'une même situation, fonction, condition, relation, etc.

Ces concepts analogiques, applicables à tous les » porteurs » d'une
fonction ou situation ou relation identique, réalisée dans des êtres dont la

nature peut être par ailleurs diverse à l'extrême, et qui leur sont
applicables en tant que ces êtres sont tels, ces concepts, dis-je, sont
particulièrement importants en métaphysique. Etre, essence, existence, cause,

forme, acte, puissance, substance, accident pris au sens large, sont autant
de concepts analogiques. Saint Thomas donne volontiers comme exemple
la vision prise au sens large de connaissance en général, la vision au sens

propre désignant la perception visuelle, en quoi il s'inspire d'Aristote
EN. A 1096 b 29 : oiç sv ocojxavi o'juç, êv vouç : l'intelligence est

dans l'âme ce que la vue est dans le corps.
Essence, par exemple, signifie ce qui constitue fondamentalement

le mode propre d'être et d'agir d'une réalité. Si diverses que soient les

essences selon les diverses réalités dont elles sont l'essence, elles exercent
toutes cette même fonction de fonder respectivement leur mode d'être
et d'agir : c'est ainsi qu'elles vérifient toutes, nonobstant leur diversité,
une même notion proportionnelle, la notion d'essence.

A ces concepts analogiques fondés sur la silimitude proportionnelle de

leurs multiples objets, on oppose les concepts que nous voulons appeler
univoques fondés sur la similitude naturelle de leurs objets. Les objets
du concept univoque ont la même nature, ils sont uniformes. Les objets



Pour repenser la question de l'analogie 151

du concept analogique peuvent être de la nature la plus diverse, ils ne
sont pas uniformes, ils sont multiformes, mais ils présentent une même
situation ou. relation et sont ainsi proportionnels entre eux. L'exemple
majeur du concept analogique est la notion universelle d'être réel
«étant » tout ce qui existe (exister désignant l'existence réelle). Nous
Prenons ici « être » au sens distributif : un être, et non pas au sens collectif

: l'être ou la totalité des êtres. Cette notion universelle se vérifie
identiquement en Dieu, dans les créatures spirituelles, dans les créatures

corporelles, dans les accidents respectifs de ces créatures, bien qu'il y ait
une diversité totale entre la nature de Dieu et celle des créatures, entre la
nature des esprits et celle des corps, entre la nature de la substance et celle
des accidents, etc. Nous reviendrons tout à l'heure sur cette question
capitale.

IV. Le concept analogique

Il faut bien se garder d'assimiler terme analogue à sens multiple et

concept analogique comme on pourrait assimiler terme univoque et

concept univoque. Un concept ne peut pas être analogue comme l'est un
terme, car un concept, qu'il soit univoque ou analogique, n'a qu'un seul
et même sens, ou plutôt, nous le répétons, n'est qu'un seul et même sens.

Un concept univoque est un concept qui se vérifie dans tous les

objets qui ont une même nature ou générique (mammifère) ou spécifique
(cheval). Le concept analogique, par contre, se vérifie dans tous les objets
lui présentent une même condition, fonction, situation, ou un même état -
wm même rapport - réalisé dans des êtres dont la nature peut être par
ailleurs complètement diverse ; et il se vérifie dans ces objets en tant que
tels, c'est-à-dire précisément en tant qu'ils présentent ce même rapport.

Il va sans dire que ce rapport, quel qu'il soit, doit être défini par le

concept en question, sans quoi ce dernier serait vide de sens et, par le
tait même, inexistant. Il ne suffirait donc pas de dire, comme on le fait
Parfois : l'essence de Dieu est à Dieu ce que l'essence de l'homme est à

l'homme (exemple précédent) ou la perfection de Dieu est à Dieu ce que
la perfection de l'homme est à l'homme (exemple suivant). Il faut de
Plus préciser en quoi consiste le rapport similaire visé dans chacun de ces
cas. De même encore il ne suffit pas de dire : l'intelligence est dans l'âme
ce que la vue est dans le corps (exemple d'Aristote). Il faut évidemment
savoir en outre et concevoir ce que signifie cette ressemblance. Sans cela
°n parlerait pour ne rien dire.



152 Pour repenser la question de l'analogie

Un exemple typique de concept analogique est la notion générale de

perfection et de parfait. Il s'agit d'un concept exclusivement analogique.
Perfection (forme abstraite de la notion) plénitude d'être et

d'agir qui convient à un être, quel qu'il soit par ailleurs, selon sa nature.

Il est clair que cette plénitude comporte un « remplissage » aussi divers

qu'est diverse la nature de l'être dont il s'agit. Elle consiste dans un état

qui peut être réalisé dans des êtres de nature aussi diverse que l'on voudra,

avec des « éléments ou ingrédients » aussi divers que les natures
auxquelles ces êtres appartiennent.

Parfait (forme concrète de la notion) est l'être qui possède ou
présente la plénitude d'être et d'agir qui lui convient d'après sa nature.

Il s'agit manifestement d'êtres dont la nature pourra être diverse à

l'extrême, mais qui, malgré cette diversité, présentent un même état,
l'état de plénitude. Il y a entre eux non pas identité de nature, mais

identité analogique, c'est-à-dire identité d'état ou de condition : le même

rapport d'adéquation entre ce qui leur convient d'après leur nature et

ce qu'ils possèdent ou présentent effectivement. Qu'il s'agisse d'une
molécule de protéine, d'un germe de blé, d'une plante, d'une bête, d'un
homme, d'un ange ou de Dieu, le rapport exprimé dans le concept analogique

de parfait est le même chez tous ces êtres.

Perfection en général: Plénitude d'être et d'agir conforme à la
nature d'un être. C'est là le concept analogique de perfection : perfection
au sens large.

Perfection absolue: Plénitude d'être et d'agir conforme à la nature
de l'être absolu, infini, renfermant sans exception ni restriction en une
seule et unique perfection simple toutes les valeurs d'être et d'agir. Nous

n'avons plus ici un concept analogique mais la notion la plus complète

que nous puissions former de Dieu actus purus. C'est le plus univoque
des concepts, puisqu'il ne peut s'appliquer qu'à un seul être absolument

unique.
Perfection limitée: Plénitude d'être et d'agir conforme à la nature

d'un être relatif, limité, renfermant toutes les valeurs d'être et d'agir
à sa mesure. Nous avons ici le concept analogique de perfection dans

l'ordre des créatures.

En résumé : un concept univoque présuppose l'uniformité des

objets auxquels il s'applique (une même nature) ; un concept analogique,

par contre, peut s'appliquer à des objets sans aucune uniformité, pourvu
qu'il règne entre eux une certaine proportion, c'est-à-dire qu'ils présentent

un même rapport (une même condition).



Pour repenser la question de l'analogie 153

V. L'analogie de l'être

La notion universelle d'être réel, prise au séns distributif (étant ce
qui est - id quod est), est un concept analogique. Tout être réel, chaque
« ce » qui « existe réellement », si prodigieusement divers qu'il puisse être

Par rapport aux autres êtres, possède et présente : 1° l'état caractérisé
Par «ce» (id, aliquid) en tant qu'objet réellement distinct de tout autre :

'1 a son essence propre, son Sosein et 2° la situation caractérisée par
" est » (existe réellement) en tant qu'objet réellement donné : il a son
existence propre, son Dasein.

Cet état et cette situation sont identiquement communs (similitude
Proportionnelle ou similitude de condition) à tous les êtres réels. Chaque
etre réel possède ou présente son essence et son existence, est un « qui »

Propre doué d'« existence » propre. Quand on parle de l'analogie de Vêtre
et qu'on souligne avec insistance - comme le font tous les philosophes
avertis, surtout quand ils abordent la question de l'être souverain qui
est Dieu - le caractère analogique (non univoque) de la notion d'être, on
entend rappeler une vérité capitale de la métaphysique : à savoir, que la
diversité des êtres réels considérés dans leur ensemble est si grande
in elle exclut toute communauté de nature ou d'essence entre eux tous et
qu'elle interdit de concevoir l'être réel en général comme une nature
générique déterminable par des différences ultérieures à telle ou telle
Nature spécifique dans le cadre du même genre : Ens non est genus. L'être
n est pas un genre.

Identifier l'être en général à une certaine nature générique, comme
Ce'ie, par exemple, de l'être corporel, conduirait logiquement à une
s°rte de panthéisme. Il y aurait alors entre Dieu et les créatures une
aature commune identique, à savoir la prétendue nature générique
d être. Il y aurait donc nécessairement ou quelque chose de proprement
divin dans les créatures, ou quelque chose de proprement créé en Dieu, la
Nature générique d'être étant réalisée identiquement en Dieu comme
dans les créatures, et dans les créatures comme en Dieu.

L'identité commune à tous les êtres qui permet de leur appliquer à
tous le même concept d'être réel (donc le même sens du mot être) n'est pas
Utle identité de nature ou identité naturelle, mais une simple identité de
raPport (état, situation, condition) ou identité proportionnelle.

La grande tentation du métaphysicien est d'uniformiser l'être. C'est
Ce que font les panthéistes en attribuant au créateur et aux créatures

u



154 Pour repenser la question de l'analogie

sinon une même substance, du moins une seule et même nature ; les

matérialistes en identifiant l'être au corps, les spiritualistes en l'identifiant

à l'esprit, les positivistes en l'identifiant aux événements de

l'expérience etc. Autant de conséquences d'un même péché originel qui
consiste à méconnaître l'analogie de l'être2.

VI. Formation de la notion d'être réel

On forme, semble-t-il, une notion univoque par comparaison : en

comparant, par exemple, la nature des hommes et la nature des bêtes, en

fixant dans un concept ce qu'elles ont de semblable, et en laissant de côté

ce qu'elles ont de différent abstraction), nous formons la notion univoque

d'animal (notion générique).
Ce n'est pas de la même manière, en tout cas, que nous formons la

notion analogique d'être réel, car si nous prenons les êtres réels dans leur

ensemble, de l'atome à Dieu, on ne peut pas distinguer d'une part ce que
leurs natures ont de différent, et d'autre part ce que leurs natures ont de

semblable, car leurs natures sont entièrement diverses.

2 Quand nous parlons couramment d'identité de nature ou d'identité de condition,

d'identité naturelle ou d'identité proportionnelle, il ne s'agit jamais d'une
identité réelle impliquant une seule et même réalité présente dans les objets dits
identiques, mais d'une identité idéale n'impliquant pas autre chose qu'une exacte
similitude entre des objets entièrement distincts les uns des autres.

L'n identité » sur quoi repose le concept univoque d'homme, par exemple,

par rapport à Pierre et à Jean, consiste dans une similitude exacte de nature entre
Pierre et entre Jean.

L'identité sur quoi repose le concept analogique d'être réel par rapport à Dieu
et aux créatures consiste dans une similitude exacte de condition. C'est ce qu'Aris-
tote précise fréquemment quand il distingue entre des objets TaÙTàTÔi Xôycp i) Tip eï$&

et un objet Taù-ri TCp àpi0p,q>, entre ce qui est logiquement identique et ce qui est

numériquement identique - distinction parallèle chez lui à la distinction entre
Ta xa06Xou les universels, et Ta xa0' é'xaaTov les singuliers. Cette distinction
est décisive contre le réalisme exagéré qui prend au pied de la lettre l'identité de

nature exprimée dans le concept univoque (ou l'identité de condition exprimée dans

le concept analogique), comme s'il s'agissait chaque fois d'une seule et même réalité
individuelle. Seule l'identité numérique (t6 àpi0(rqi êv) comporte une seule et mêffle
réalité individuelle. L'identité logique (t6 X6ytp êv) ne comporte qu'une similitude
exacte de nature ou de condition entre des réalités individuelles entièrement
distinctes les unes des autres. Ainsi quand nous parlons d'identité de nature °u

condition, d'une même nature ou condition, nous entendons simplement une

similitude de nature ou de condition. Nous avons longuement exposé cette question
ici même (FZPT 1958, 297-316) dans notre discussion avec Dr Ottokar Blaha,



Pour repenser la question de l'analogie 155

Mais, cependant, si diverses que soient leurs natures, les êtres réels
se ressemblent tous quant à cette condition que chacun d'eux a son
essence propre et son existence propre : l'essence qui en fait un objet
réellement distinct de tout autre et l'existence qui en fait un objet
réellement donné. A cet égard, ils sont tous semblables entre eux et nous
les concevons sous une même notion analogique, en raison précisément de
cette similitude universelle qui n'est pas une similitude de nature, mais
une similitude de condition, une similitude proportionnelle. On pourrait
dire, à ce point de vue, que la notion d'être réel se forme elle aussi par
abstraction.

Toutefois, les choses se passent en réalité d'une manière beaucoup
Plus simple et spontanée, d'une manière si simple et si spontanée que
nous ne nous en apercevons même pas. Dès la première élaboration
consciente d'une idée par notre esprit, la notion d'être est déjà présente d'une
manière pour ainsi dire concomitante. Quand nous voulons, en effet,
Préciser le contenu de nos idées des choses et des personnes, nous disons

toujours « quelque chose qui », « un être qui », « celui qui ». L'idée d'être
est comme le cadre obligatoire, toujours le même, parfaitement neutre
d'ailleurs, dans lequel viennent s'insérer les notes qui nous servent à

marquer la diversité des êtres. Il faut donc que la notion d'être soit la
Première notion qui se forme dans notre esprit. Nous la concevons en
effet, sans nous en rendre compte, dès l'éveil de l'esprit, par simple attention

intelligente aux données expérimentales, en pensant tout spontanément,

bien avant de pouvoir l'exprimer : « Ah », c'est-à-dire « voilà
quelque chose » (voilà existence ; quelque chose essence). Ensuite
uous pensons avec la même spontanéité : « Voyons ce que c'est ». L'existence,

par contre, n'est jamais mise en question dès le début ; il faut
i expérience de la disparition ou de l'illusion pour qu'elle soit spécialement

reconsidérée.

Notons à ce propos que notre notion universelle d'être implique,
c est-à-dire présuppose ontologiquement, in ordine essendi, notre capacité
de formation intelligente des concepts à partir des perceptions intelligentes

de l'expérience et notre capacité d'expérience intelligente ainsi
que, d'autre part, les données de l'expérience, sans parler de l'influence
divine que tout cela présuppose. Mais logiquement, in ordine cognoscendi
C('tte même notion ne présuppose rien d'autre que notre expérience
mtelligente de quelque donnée expérimentale, comme nous venons de
' indiquer.

Notons encore ceci : la réalité des créatures implique, c'est-à-dire



156 Pour repenser la question de l'analogie

présuppose ontologiqument, in ordine essendi, la réalité du Créateur dont
elle dépend totalement comme de sa cause première. Le passage psychologique

de la connaissance de la réalité des créatures à celle de la réalité
première et nécessaire présuppose ontologiquement, in ordine essendi, les

capacités de connaissance, de conception, de jugement et de raisonnement

propres à notre intelligence et la présence à celle-ci des réalités de

l'expérience - évidemment, encore une fois, avec le fondement ontologique

suprême de tous ces facteurs dans la causalité divine. Mais logiquement,

in ordine cognoscendi, il ne présuppose que les concepts et les liaisons
de concepts de notre intelligence avec les connaissances correspondantes
à partir des perceptions intelligentes de l'expérience : notions d'être,
d'être contingent, d'être nécessaire conçu spontanément par opposition
au contingent, principe de causalité qui en résulte et rattache l'être
contingent à l'être nécessaire comme à sa cause, etc.

VII. Les divers concepts d'être

Le concept distributif d'être, un être, un ce qui est, concept que je
forme spontanément dès ma première perception intelligente d'une

réalité, à un moment où je ne sais encore rien de Dieu, est un concept
« ouvert » ou, si l'on préfère un concept « passe-partout » qui n'implique
en particulier pas plus l'être divin qu'un autre être comme tel ou tel être,

mais qui, dès ce moment, peut être vérifié par n'importe quel être du plus
infime au plus sublime en raison même de son ouverture et toujours
dans le même sens explicite de « un ce qui est ».

Le concept collectif d'être, la totalité de ce qui est ou l'ensemble des

êtres, est un concept ultérieur. Il est bien différent du premier puisqu'il
exprime et comprend explicitement, bien que d'une manière confuse,

toute la diversité des êtres. A ce titre, il implique dans sa totalisation

explicite l'Etre divin aussi bien que les autres êtres de la réalité, l'un et les

autres figurant, mais seulement d'une manière confuse, dans la totalité

qu'il exprime.
Ce qui peut prêter à méprise dans deux concepts aussi différents,

c'est qu'on parle couramment de l'être sans préciser toujours si l'on entend

parler de tout l'être, c'est-à-dire de tous les êtres à la fois ou de tout être,

c'est-à-dire de chaque être.

Il va sans dire que le concept collectif d'être ne peut se vérifier dans

aucun des êtres mais seulement dans l'ensemble des êtres.



Pour repenser la question de l'analogie 157

Mais on peut aussi parler de l'être pour signifier le tout de l'être, l'Etre
en soi, c'est-à-dire l'être de tous les êtres, condensé pour ainsi dire dans
une seule et même idée. Nous avons alors le concept emphatique ou, si
l'on veut, absolu d'être, un concept ultérieur qui présuppose l'appréhension

et la prise en considération globable de la multiplicité et de la diversité

des êtres. Une telle notion « hyperbolique » de l'être est évidemment
« grosse » de l'Etre divin comme des êtres créés, qu'elle présuppose. A
cet égard ce n'est pas une notion « ouverte » mais une notion « close »,

encore que son contenu, dans sa confusion englobante, si exhaustif qu'il
veuille être, reste implicite jusqu'à en être opaque. Mais cette notion ne
peut être affirmée telle quelle d'aucun être réel en particulier ni même de
l'ensemble des êtres. Tout au plus pourrait-elle être appliquée, mais non
sans précautions, à l'Etre divin. De fait, l'Etre divin est inclus dans la
confusion de l'être ainsi compris par essence, c'est-à-dire en vertu de
lui-même, tandis que les êtres créés y sont inclus par participation,
c'est-à-dire non en vertu d'eux-mêmes, mais en vertu de la cause
qui leur donne l'être. Mais à parler exactement ni l'Etre divin ni les êtres
créés ni l'ensemble de l'Un et des autres ne sont l'Etre pris dans ce
sens comme ils sont des êtres ou, respectivement, tous les êtres. Pris
dans ce sens absolu l'Etre est une idée à la manière de Platon qui ne
Peut être affirmée que d'elle-même. Cf. Euthydème, 301 a : Nombreux
sont les xotXà. D'où la question : apot Ixspa Övtoc toö xocXoù 7) Taûxà tw
xkXcô ; et la réponse : exspa aùxou ys toö xaXoü « Sont-ils distincts
du beau lui-même ou lui sont-ils identiques Ils sont en tout cas distincts
du beau en soi, mais une certaine beauté est présente à chacun d'eux. »

Par contre le concept distributif d'être se vérifie dans chaque être
Particulier, chacun d'eux est un être et le concept collectif d'être se vérifie
dans l'ensemble de tous les êtres qui seul est tout l'être, c'est-à-dire tous
les êtres à la fois. Mais, pour le redire encore, le concept absolu d'être
Slgnifie le tout de l'être, c'est-à-dire, l'être de tous les êtres comme une
sorte de concentré idéal, fictif, « imaginé » après coup par l'intelligence en
veine d'invention ; il ne se vérifie ni dans chaque être ni dans tous les
etres à la fois, il plane pour ainsi dire au-dessus de chacun et de tous3.

3 D'après une opinion hautement autorisée et fort répandue intra et extra
^uros, le concept distributif d'être renfermerait dans sa compréhension actu
miplicite toutes les diversités de l'être, toutes ces diversités étant elles-mêmes
également de l'être. Mais nous croyons à notre grand regret que cette opinion se
heurte à des difficultés insurmontables. Un pareil concept ne pourrait être affirmé
d aucun être : ni de l'Etre divin, car ce serait lui attribuer l'être des créatures ;

111 de n'importe quel être créé, car ce serait lui attribuer et l'être des autres créatures



158 Pour repenser la question de l'analogie

Ne confondons pas ce concept absolu d'être avec le concept de

l'Etre absolu, c'est-à-dire de l'Etre dont l'actualité d'être et d'agir est

indépendante de toute cause et de toute condition. Ce concept, fruit
suprême de la métaphysique parvenue au terme de ses investigations,
s'applique exclusivement à un seul et même être d'une parfaite
unicité : Dieu, l'Acte Pur, dont l'autonomie et la plénitude d'être et d'agir
exclut jusqu'à l'ombre même d'une restriction : ens sibi plene sufficiens et

in nullo deficiens. Nous retrouvons ici le plus univoque des concepts déjà

signalé précédemment. Il ne sera pas inutile, notons-le en passant, de

bien retenir cette notion intégrale de l'Etre divin, si éminemment positive

quoad rem significatam, pour couper court aux entraînements abusifs

de la théologie apophatique.
Remarquons encore pour prévenir toute confusion que par être nous

n'entendons ni l'essence ni l'existence (essentia - esse) mais la compéné-
tration mutuelle d'essence et d'existence qui constitue chaque être réel

dans sa réalité propre.

VIII. L'analogie entre Dieu et les créatures

Entre Dieu, Perfection absolue, et les créatures, perfections limitées,

règne une double analogie :

1. L'analogie de proportion, que nous venons d'exposer, en tant que
les créatures sont comme Dieu des « qui » individuels (même état)
doués d'existence (même situation) en qui se vérifie la notion analogique

d'être réel. Cette vérification du même concept analogique d'être

et l'être du Créateur. On sait en effet que le prédicat doit se vérifier dans le sujet
selon toute sa compréhension.

La raison qu'on avance en faveur de cette opinion soulève sans doute un
problème assez délicat de logique, celui du rapport de l'être à ses inférieurs, rapport
qui n'est pas celui d'un genre à ses espèces suivant le schéma par trop rudimentaire
de l'arbre de Porphyre, d'autant moins que l'être, comme nous l'avons montré,
n'est pas un genre. Mais elle n'est pas décisive. Sinon il faudrait en dire autant
du concept de vie organique ou d'animalité, toutes les diversités respectives étant
tout aussi bien de la vie organique ou de l'animalité. Telle quelle cette raison ne

prouve pas que les diversités de l'être sont contenues dans la compréhension du

concept d'être, mais prouve simplement qu'elles tombent toutes sous son extension
Saint Thomas lui-même souligne, à l'occasion de la manière la plus formelle, la stricte
neutralité du concept distributif d'être. « Esse autem commune, sicut in intellectu
suo non includit additionem, ita non includit in intellectu suo aliquam praecisioneni
additionis» (De ente et essentia, c. 6, éd. Roland-Gosselin 38,8). En d'autres
termes, le concept distributif d'être n'inclut ni exclut aucune des diversités de l'être.



Pour repenser la question de l'analogie 159

en Dieu et dans les créatures n'infirme aucunement la transcendance
infinie de Dieu, car elle ne comporte aucune similitude naturelle (de

nature) mais une simple similitude proportionnelle (de rapport). La
nature divine n'en reste pas moins absolument et totalement diverse
de celles des créatures et il ne reste pas moins vrai, pour citer un texte
cher au P. Przywara SJ, que « inter creatorem et creaturam non potest
tanta silimitudo notari, quin inter eos major sit dissimilitudo notanda »

(Cone. Lateran. IV 1215 cf. Denzinger 432 in fine). Car leur similitude
est une similitude proportionnelle, tandis que leur dissimilitude est une
dissimilitude totale de nature.

2. L'analogie d'attribution, en tant que Dieu étant l'Etre Souverain,
Unique au degré suprême d'unité (Plotin l'appelle tô sv), tous les autres
êtres, sans exception, dépendent de Lui ((à<p' svôç) et lui sont
subordonnés (7rpoç sv) quant à la totalité de ce qu'ils sont, de ce qu'ils ont et
de ce qu'ils font : ils sont totalement par Dieu, Cause efficiente - d'après
Dieu, Cause exemplaire - pour Dieu, Cause finale.

La première analogie seule fonde une notion analogique d'être
également applicable à Dieu et aux créatures.

La deuxième analogie exigerait deux notions distinctes : celle de
« l'Un » auquel se rapportent tous les autres, et celle des « relatifs à

l'Un », seule applicable aux autres.
Dieu étant l'être au sens propre, les créatures ne seraient alors des

êtres que dans le sens relatif de « dépendances de l'Etre », existant par
l'Etre et pour l'Etre, ou plutôt, les créatures étant des êtres au sens propre
du mot - car dans notre langage et dans notre pensée être se dit des créatures

avant qu'il se dise de Dieu - Dieu ne serait alors un être que dans
le sens relatif de cause souveraine efficiente, exemplaire et finale des êtres.

Ainsi le grand philosophe Juif, Maïmonide (1135-1204), ne considérant

que la seule analogie d'attribution, pensait que Dieu n'est pas un
cfre au sens propre, mais au sens relatif de cause des êtres. Il semble
s'être inspiré des indications d'Aristote (Mét. 1003 a, 33 ss.) qui ne
Mentionne (à cet endroit) que la seule analogie d'attribution : l'être au
sens propre est la substance, les autres êtres sont dits êtres en raison de
leur relation à la substance. Eckhart est toujours resté enlisé dans cette
difficulté, aggravée chez lui par d'autres théorèmes thomistes mal compris.

Nous ne nous dissimulons pas que certaines des vues exposées dans
uotre communication peuvent soulever des objections auxquelles il ne
sera pas précisément facile de répondre.



160 Pour repenser la question de l'analogie

IX. Notice historique

Au point de vue historique, toutes les théories scolastiques concernant

les termes univoques, équivoques et analogues, de même que celles

qui concernent les concepts univoques et analogiques, semblent dériver
de l'enseignement de Speusippe, le neveu et successeur de Platon, né vers

414, qui dirigea l'Académie de 347 à 338. Speusippe, dans ses efforts

méthodiques pour constituer un savoir universel, avait établi un double

inventaire des choses : un inventaire ontologique, d'après leurs ressemblances

et différences (tà opoia xaï rà avopowc), et un inventaire terminologique,

d'après leurs dénominations (voir Zeller, Philosophie der Griechen

3. Bd, 997, 1 qui donne les références essentielles).
Aristote4, et ses disciples après lui, se sont inspirés de ce double

inventaire dont il est possible sinon probable que Platon ait eu l'initiative,

en le simplifiant d'une part et en le développant d'autre part. De là,

d'abord le système des catégories (genres suprêmes) et leurs subdivisions

par genre et différence et, ensuite, le système des choses synonymes,
homonymes et paronymes (nous n'avons pas encore parlé de ces dernières),

tel que nous le trouvons au premier chapitre des Catégories, complété par
d'autres indications occasionnelles. Ce dernier système n'est pas, encore

une fois, un système des termes, comme celui que nous venons d'exposer,
mais un système des'choses 5 quant à leurs dénominations (contrairement
à ce que pense Zeller 1. cit.).

Speusippe distinguait les choses en deux classes : celle des tauto-

nymes (fauTtovupa) désignées par le même vocable, et celle des hétéro-

nymes (èirspc&vupa) désignées par des vocables différents.
Les choses ou idées tautonymes se divisaient, pour Speusippe, en

synonymes et homonymes suivant qu'elles étaient désignées par le

même nom pris dans le même sens synonymes univocata (même

ovopa et même Xoyoç) ou par le même nom pris dans des sens différents

homonymes equivocata (même ovopa, mais autre Xôyoç).
Aristote a développé la théorie des choses homonymes en distinguant

les homonymes àxo fîr/yç : a casu, les homonymes roi ko' èvoç eïvai

4 Les principaux textes d'Aristote sur l'analogie sont : 1) Catégories ch. 1 i

2) Métaphysique 1. IV (D ch. 1, 1003 a 33 - b 13 (cf. 1. XI (K) ch. 3, 1060 b 32-

1061 a 15) ; 1. VII (Z) ch. 4, 1030 a 32 - b 3 et 1. IX (9) ch. 1, 1046 a 4-10 ; 3) Eth.
Nicom. 1. I (A) ch. 4, 1096 b 26-31.

6 Platon déjà parlait d'objets homonymes, par exemple Lois 757 b 1 : 8uoiv

yàp EaoTïjToiv oöcraiv, ôpcovépoiv piv.



Pour repenser la question de l'analogie 161

?1 ~poç Iv : ab uno vel ad unum et les homonymes y.y.Ta àvaXoyfav :

secundum proportionem. (EN. 1096 b 26/29 cf. Met. 0 1046 a 4/9).
Les choses hétéronymes étaient pour Speusippe, ou proprement

hétéronymes (îSîwç Eiepcovupwc) lorsque les noms différents étaient pris
chaque fois dans un autre sens (autre Övojra et autre Xoyoç) ou bien polyo-
nymes (7roXuot>vup.a) lorsque les noms différents avaient tous le même sens

ou, du moins, désignaient le même objet (autre ovojxa, mais même Xôyoç),
°u enfin paronymes (xapwvuii.a) : choses désignées chacune par un autre
uom, dans un autre sens, mais où le nom et le sens dérivent d'un même
uom et d'un même sens. Aristote, au début des Catégories, ne cite de

cette deuxième classe que les paronymes, sans faire aucune mention des

hétéronymes et des polyonymes. Exemple de choses, paronymes : sain ;

santé, sanitaire, sanatorium, assainir, etc.

Aristote complète cette classification par une troisième et dernière
classe de choses, celles qui n'avaient pas de nom chez les Grecs de son
temps : les anonymes (àvwwya), qu'il a fréquemment l'occasion de signaler
dans ses traités de biologie, de psychologie et de morale, cf. EN. II
(B) 1107 b 2 : TroXXà 8' èailv <xva>vup.a : beaucoup de ces objets sont

anonymes. D'après l'index de Bonitz - Index aristotelicus - Aristote
mentionne une quarantaine de fois des objets anonymes.

Toutes les fois qu'Aristote emploie la terminologie de Speusippe,
d s'agit de choses et jamais de termes équivoques, univoques ou analogues.
Quand il veut parler de termes à sens multiples, il parle de xoXXaxôç
Lsyopteva. Son livre V (A) de la Métaphysique consiste dans une liste de

termes dont les sens sont multiples. Plus exactement l'adjectif ôpxf)vup,oç
se dit chez Aristote uniquement des objets, mais l'adverbe ôuwvûywç
(XéysaOai) se dit des vocables. Et il en est de même pour ctuvcùvu[ji.oç, ici
toutefois l'adverbe employé par Aristote n'est pas auvMvôuoiç mais

wukùtwç ou xa0' £v par exemple Met. 1030 a 34.

Cependant, cas unique, au livre III de la Rhétorique (1404 b 37 à
1405 a 2), nous lisons le texte suivant qui se meut dans une tout autre
hgne, dans la ligne, peut-on dire, de notre terminologie moderne. Il y a là
un problème historique. Les Anciens avaient déjà observé que ce texte
ce cadre pas avec la terminologie habituelle d'Aristote, surtout pas
avec celle du premier chapitre des Catégories.

Twv 8' ôvo[/.àfwv to p.èv aoçiUT^ ôptwvupiai. xpYjcufroi, (xapà Taùiaç
Yàp xaxoupyeï), tö 71017)17) 8è cruv«vu[uai ' Aéyco 8è xûptâ te xai auvcivoya
°Iov to TCOpsikaOai. xai, to ßa8f£et,v • Tauia yàp àj/cpoTepa xal xûpia
*ai auvwvuira àXXïjXo'.ç.



162 Pour repenser la question de l'analogie

« Pour ce qui est des noms, leurs homonymies sont utiles au sophiste

qui s'en sert pour ses artifices trompeurs ; leurs synonymies, par contre,
sont utiles en poésie. Je veux parler ici des mots qui, pris dans leur sens

propre, ont le même sens (xûpia te xai. aovcovuya) comme aller et

marcher. L'un et l'autre de ces termes sont pris au sens propre et sont

synonymes entre eux. »

Il est clair qu'ici homonyme se dit non des choses, mais des termes à

sens multiples, et synonyme se dit également non pas des choses, mais,

comme dans notre langage d'aujourd'hui, de termes différents pris dans

le même sens. Ces termes synonymes correspondent aux choses polyo-

nymes de Speusippe.
En grec, polyonyme est une épithète fréquente des dieux et surtout

de Zeus, comme, par exemple, dans l'hymne de Cléanthe :

KtiSwrr' àOavàfcov, xoXutavuys, xayxpaxèç àsl,
Zsù, çÔctsmç àpyyjys, voyou ysrà xavra xußspvöv,
Xaïps.

« O toi, le plus glorieux des immortels, Zeus aux multiples noms

(polyonyme), maître éternel de l'univers, auteur et chef de la nature, qui

gouvernes tout par tes lois, je te salue » Dans le IIspî -fou xooyou 401 a 12,

attribué à Aristote, mais d'une époque bien postérieure sans doute, il est

dit de Dieu : EIç 8s wv xoXuwvuyoç ècm. « Dieu est unique, mais il porte
de multiples noms. »


	Pour repenser la question de l'analogie

