Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 6 (1959)

Artikel: Pour repenser la question de l'analogie
Autor: Morard, Meinrad Stéphane
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761482

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MEINRAD STEPHANE MORARD OP

Pour repenser la question de 1’analogie

Depuis longtemps déja, par exemple chez Eckhart et autres penseurs
du moyen 4ge, mais surtout depuis le début du siécle, I’analogie tient une
grande place dans les spéculations des philosophes et des théologiens.
Mais I'interprétation de 1'analogie semble étre souvent fort compliquée
€t 'on peut éprouver le besoin de tirer au clair les imprécisions ou les
confusions qui pourraient subsister encore dans ce domaine *.

Aristote aborde cette question pour la premiére fois, semble-t-il, au
début des € atégories en distinguant les objets de la pensée en trois classes :
Celle des synonymes (suvévupe: univoques), celle des homonymes
(6ll<x')wpa : équivoques) et celle des paronymes (rapdvupa) que nous lais-
Sons de c6té pour le moment. Il ajoute lui-méme dans la suite aux deux
Premicres classes d’objets celle des objets qui ne sont ni univoques ni
éCluivoqu'es et que l'on a appelés plus tard analogues, en généralisant
Une expression d’Aristote lui-méme. '

Les scolastiques, traitant & leur tour des mémes problémes, ne
Parlent plus d’objets (ypfpore), mais de fermes (dvépata) univoques,
éCluivoques et analogues, et distinguent, dans leur souci d’exactitude, les
termes : les univoca, equivoca et analoga (nomina) et leurs objets respec-
tifs : les univocata, equivocata et analogata (objecta). On a passé ensuite,
Par Pentrainement de la vitesse acquise, a une division similaire des
?Oncepts eux-mémes en concepts univoques et concepts analogues, c’est-
A-dire en concepts 4 sens unique et en concepts 4 sens multiple. Et c’est
Ainsi qu’on rencontre fréquemment aujourd’hui chez des philosophes de
toute école la mention de « mehrdeutige Begriffe », de concepts & multiple
Sens. Personne cependant n’a jamais eu I'idée de parler pour autant' de
Concepts ¢quivoques.

d ! Communication faite 4 la Société de Philosophie de Fribourg en sa séance
" 23 janvier 1958.



146 Pour repenser la question de 1'analogie

Le concept d’étre, en particulier, serait un exemple typique de
concept & multiple sens. C’est précisément sur cette sorte extraordinaire de
concepls que va porter principalement I'essai de mise au point que nous
voudrions vous soumettre, en nous inspirant uniquement des données
objectives que présente l'exercice normal de la parole et de la pensée
chez les hommes de notre temps. Cette méthode nous permettra peut-
étre d’éclaircir et de simplifier en méme temps le probléme de 1’analogie.

I. Les trois espéces de termes

Suivant 1'usage devenu classique nous distinguons donc avec les scolas-
tiques les termes ou les noms en termes univoques, équivoques et
analogues.

On appelle univoques les termes ou les noms qui sont employés
couramment dans un seul et unique sens (6 Adyog 6 adrtig — ratio signifi-
cata per nomen simpliciter eadem), par exemple : serpent A sonnettes,
kangourou. En philosophie, comme du reste dans le langage courant, les
termes vraiment univoques sont rares.

On appelle équivoques les termes ou les noms qui sont employés
couramment dans deux ou plusieurs sens n’ayant aucune connexion entre
eux (6 Adyog €vepog — ratio significata per nomen simpliter diversa nec
ullo modo una), par exemple : biére, dans le sens de boisson et dans le
sens de cercueil. Ici, la pluralité des sens est purement fortuite ou
arbitraire (chez Aristote, ce sont : ta dnd toymg Sucdvupe).

On appelle analogues les termes ou noms qui sont employés couram-
ment dans deux ou plusieurs sens connexes entre eux, parce qu'ils se
rattachent tous, d’'une maniére ou d’une autre, & un méme sens qui est le
sens principal (xbpiog A6yog) du terme en question. Il régne ainsi une
certaine unité entre les sens divers que 1'usage donne aux termes analo-
gues ; leurs multiples sens sont unis entre eux par leur connexion avec
leur sens principal (6 Abyog &mAddg pév &repog, xata 8¢ T 6 adTC
— ratio significata per nomen simpliciter quidem diversa, secundum quid
autem una). Tous les termes analogues ont :

1. Un sens principal qui constitue le sens propre du terme; ce sens
n’est pas nécessairement le sens primitif du terme en question, mais
le sens dans lequel il est principalement employé.



Pour repenser la question de l'analogie 147

2. Des sens secondaires qui constituent les sens dérivés du terme et qui
se rattachent d’une maniére ou d’une autre au sens principal dont ils
dépendent.

Nous distinguons trois espéces de termes analogues, suivant les
trois principales sortes de connexion que les sens dérivés ou secondaires
Peuvent avoir avec le sens principal. Mais, avant de les exposer, notons
dés maintenant que chaque sens non seulement des termes équivoques,
mais tout autant des termes analogues (Aéyog, ratio significata, vémpa)
constitue un concept distinct et qu’il ne peut absolument pas étre ques-
tion d’un concept ayant plusieurs sens, d’'un concept qui serait équivoque
ou analogue a la maniére d'un vocable. Un seul et méme concept a
Nécessairement un seul et méme sens; il n’est précisément pas autre
chose qu'un seul et mémé sens. C’est 13 un point qu’il ne faut jamais
perdre de vue dans la question de I'analogie qui est une analogia nomi-
num, comme disait Cajetan, des termes et non des concepts.

II. Les trois espéces de termes analogues

Nous avons donc d’abord : 1° les termes analogues par métaphore
(analogia metaphorae), lorsque le sens secondaire ou dérivé est simple-
ment évoqué ou suggéré par le sens principal. Et nous avons alors le
Sens figuré (image, métaphore, symbole au sens moderne) ol la con-
nexion du sens secondaire avec le sens principal est constituée par simple
association d’idées A base objective ou affective. Ce seraient : t& 6pddvopa
xato petagopay. Mais Aristote n’en fait pas expréssement mention. Cette
analogie joue un rdle capital dans la poésie, tout spécialement dans la
Poésie symbolique (Mallarmé, Baudelaire, Rimbaud). Dans le langage
de tous les jours, le lys signifie au sens figuré, par évocation, la pureté,
la rose signifie de la méme maniére, la beauté, la violette la modestie,
l’agneau I'innocence, le loup l'acharnement, le chien la vileté, le tigre
la cruauté et enfin le lion la fierté ou le courage, comme dit dona Sol &
Hernani dans la piéce de Victor Hugo : « Vous étes mon lion superbe et
généreux. »

Nous avons ensuite : 2° les termes analogues par attribution (analogia
attributionis), lorsque le sens secondaire résulte d'un rapport déterminé
de cause ou d’effet (but) avec le sens principal (avec son objet) dont le
Nom lui est, par suite, pour ainsi dire, attribué. Et nous avons alors



148 Pour repenser la question de l'analogie

ce que nous voulons appeler le sens relatif ot la connexion avec le sens
principal est constituée par un rapport de dépendance. Ce sont, d’apres
Aristote : T& dpovope T g’ Evog elvar ) wpdeg Ev ¢ par relation a une
méme cause (ab uno) ou & un méme but (ad unum) EN. A 1096 b 27).

Nous avons enfin : 3° les termes analogues par proportion (analogia
proportionis), lorsqu’il y a proportion entre le sens secondaire et le sens
principal. Et nous avons alors le sens analogique ol la connexion des
sens est constituée par une similitude d’état, de situation, de fonction,
de rapport avec le sens principal. Ce sont, chez Aristote : ta& ducdvopc
nota gvahoyloy : par proportion (EN. A 1096 b 28). C’est de ce dernier
texte que provient 'appellation d’analogue pour les termes qui ne sont
ni univoques ni équivoques. Saint Thomas et les Thomistes préférent
parler ici de proportionnalité, c’est-a-dire d’égalité entre deux propor-
tions, parce qu'ils prennent proportion dans le sens de rapport. Mais,
en mathématiques du moins, une proportion est précisément 1'égalité
de deux rapports entre eux.

Exemple : Santé — Sain. Au sens propre, santé = bon état et
fonctionnement d’un organisme vivant — et sain = organisme vivant
doué de santé.

Au sens figuré, on appellera sain ce qui évoque l'idée d'un orga-
nisme sain, ce qui donne une impression de santé. La langue de Bau-
delaire est saine. — Les couleurs de Rubens sont saines.

Au sens relatif, on parlera d’une nourriture saine, c’est-a-dire favo-
rable 4 la santé (t@ wpdg €v), ou bien d’'une respiration saine, c’est-
a-dire qui manifeste la santé (t& ap’ évée).

Au sens analogique, on parlera d'une dme, d'une intelligence, d’'une
doctrine saine, c’est-a-dire dont 1'état est le méme, toutes proportions
gardées, que celui d'un organisme sain. C’est ainsi qu’on dit par maniere
de proverbe : Mens sana in corpore sano. La santé de I’Ame consiste
dans un état de I'Ame, toutes proportions gardées, identique a 1'état
qui constitue la santé du corps.

a) Le sens figuré s'applique a tous les objets susceptibles d’étre
évoqués ou suggérés dans l'esprit par I'objet qui répond au sens propre
du terme, en raison d'une association plus ou moins spontanée avec cé
dernier. Cependant, il s’en faut de beaucoup que toutes les associations
d’images ou d’idées servent en fait a établir le sens figuré.

D’aprés Aristote (ITept pyhpmeg II, 451 b 19-20), I'association se fait
ou par ressemblance ou par contraste ou par contiguité (&’ 6potov %
gvavtiov ) Tob obveyyvg). Clest 1'association par ressemblance qui jou€



Pour repenser la question de I'analogie 149

ici le role principal. La ressemblance évocatrice peut étre objective ou
affective ; objective = ressemblance de l'aspect extérieur; affective
= ressemblance de l'impression produite, du sentiment éprouvé. Cette
dernidre est la plus poétique parce qu’elle suscite mieux que le simple
aspect des choses les impressions de I’dme qui y correspondent. « L’expres-
sion poétique d'une chose par son symbole est particuliérement heureuse
lorsqu’elle évoque en méme temps que la chose toutes les résonances
sentimentales qui lui font écho.» Exemple : le vers de Victor Hugo 4
l'adresse de Pétrarque : « Ton beau style éloilé de fraiches métaphores »
(Chants du crépuscule XXXIV), qui contient trois termes analogues :
Style — étoilé — fraiches, le premier appartenant au sens relatif et les
deux autres, au sens figuré. Autre exemple, dans les « Contemplations : »
«Mors » : « Je vis cette faucheuse ... Derriére elle ... Un ange souriant
Portait la gerbe d’dmes» (Contemplations IV, 16). Voir encore Bau-
delaire, Les Phares et Verlaine, Les Voix (Sagesse).

Notons qu’il n’est pas toujours facile de distinguer nettement le
Sens figuré et le sens analogique; dans certains cas, ils semblent se
confondre, par exemple joyau: un joyau de la littérature, un joyau
de I'histoire, un joyau d’architecture.

b) Le sens relatif et le sens analogique sont d’une importance capitale
dans I'évolution naturelle de la signification et de 'usage des mots,
tout particuliérement dans la constitution du langage philosophique.

Le sens relatif ne présente pas de difficultés spéciales.

Le sens analogique est plus intéressant. C’est celui qui permet
d'appliquer le méme terme A des objets proportionnels, correspondants,
Paralleles a l’objet désigné par le sens propre du terme. Exemple :
forme, au sens propre et premier = contour extérieur d’un corps ou
d'une solide, détermination externe superficielle ; dans un deuxiéme sens
= caracteére ou qualité d’'un étre, détermination interne secondaire ;
dans un troisiéme sens = nature ou essence d'un étre, délermination
interne fondamentale. D’ot nous déduisons spontanément un sens général
(sens large) de forme : détermination d'un étre, quelle qu’elle soit.

III. Sens analogique et concept analogique

Entre le sens propre et les sens figurés, comme aussi entre le sens
Propre et les sens relatifs d'un méme terme, il n’est guére possible de
dégager un sens général unique également applicable a tous les objets
Correspondants.



150 Pour repenser la question de 1'analogie

Par contre, il est possible, d’abord 1° d’établir un sens général
unique également applicable & tous les objets des divers sens relatifs
d’un méme terme. Ainsi, tandis que sain au sens propre se dit de ce qui
posséde la santé, sain au sens relatif se dira également de tout ce qui se
rapporte A la santé, soit comme cause ou moyen (mpdg & : ad unum),
soit comme effet ou signe (&¢’ évég: ab uno). Sain au sens propre : tout
ce qui jouit de la santé. Sain au sens relatif : tout ce qui se rapporte &
la santé.

Mais surtout il est possible 2° de former un sens général unique qui
s’applique également a tous les objets et du sens propre et du sens ana-
logique du méme terme, sens qui constitue ce qu’on appelle le sens large
de ce terme (nous venons d’en donner un exemple) ; c’est le sens qui
s’applique a tous ces objets en tant que chacun présente 1'état, la con-
dition ou relation sur quoi repose I'analogie (la proportion) entre le sens
propre du terme et son sens analogique.

Nous avons alors un concept analogique (= sens large du terme en
question) qui s’applique a tous les objets analogues, proportionnels entre
eux en raison d’une méme situation, fonction, condition, relation, etc.

Ces concepts analogiques, applicables & tous les » porteurs » d'une
fonction ou situation ou relation identique, réalisée dans des étres dont la
nature peut étre par ailleurs diverse a I'extréme, et qui leur sont appli-
cables en tant que ces étres sont tels, ces concepts, dis-je, sont particu-
lierement importants en métaphysique. Etre, essence, existence, cause,
forme, acte, puissance, substance, accident pris au sens large, sont autant
de concepts analogiques. Saint Thomas donne volontiers comme exemple
la vision prise au sens large de connaissance en général, la vision au sens
propre désignant la perception visuelle, en quoi il s’inspire d’Aristote
EN. A 1096 b 29: @¢ é&v capatt &g, &v Juyf volc: lintelligence est
dans I'dme ce que la vue est dans le corps.

Essence, par exemple, signifie ce qui constitue fondamentalement
le mode propre d’étre et d’agir d’une réalité. Si diverses que soient les
essences selon les diverses réalités dont elles sont I'essence, elles exercent
toutes cette méme fonction de fonder respectivement leur mode d’étre
et d’agir : c’est ainsi qu’elles vérifient toutes, nonobstant leur diversité,
une méme notion proportionnelle, la notion d’essence.

A ces concepts analogiques fondés sur la silimitude proportionnelle de
leurs multiples objets, on oppose les concepts que nous voulons appeler
univoques fondés sur la similitude naturelle de leurs objets. Les objets
du concept univoque ont la méme nature, ils sont uniformes. Les objets



Pour repenser la question de l'analogie 151

du concept analogique peuvent étre de la nature la plus diverse, ils ne
sont pas uniformes, ils sont multiformes, mais ils présentent une méme
situation ou.relation et sont ainsi proportionnels entre eux. L’exemple
majeur du concept analogique est la notion universelle d’étre réel =
«étant » = tout ce qui existe (exister désignant I'existence réelle). Nous
Prenons ici « étre » au sens distributif : un éfre, et non pas au sens collec-
tif : étre ou la totalité des étres. Cette notion universelle se vérifie iden-
tiquement en Dieu, dans les créatures spirituelles, dans les créatures
Corporelles, dans les accidents respectifs de ces créatures, bien qu’il y ait
une diversité totale entre la nature de Dieu et celle des créatures, entre la
Nature des esprits et celle des corps, entre la nature de la substance et celle
des accidents, etc. Nous reviendrons tout i I'heure sur cette question
Capitale.

IV. Le concept analogique

Il faut bien se garder d’assimiler ferme analogue a sens multiple et
Concept analogique comme on pourrait assimiler terme univoque et
Concept univoque. Un concept ne peut pas étre analogue comme 1'est un
terme, car un concept, qu'il soit univoque ou analogique, n’a qu’un seul
¢t méme sens, ou plutét, nous le répétons, n’est qu'un seul et méme sens.

Un concept univoque est un concept qui se vérifie dans tous les
objets qui ont une méme nature ou générique (mammifére) ou spécifique
(cheval). Le concept analogique, par contre, se vérifie dans tous les objets
Qui présentent une méme condition, fonction, situation, ou un méme état —
Un méme rapport — réalisé dans des étres dont la nature peut étre par
ailleurs complétement diverse ; et il se vérifie dans ces objets en tant que
tels, ¢’est-a-dire précisément en tant qu’ils présentent ce méme rapport.

Il va sans dire que ce rapport, quel qu'il soit, doit étre défini par le
Concept en question, sans quoi ce dernier serait vide de sens et, par le
fait méme, inexistant. Il ne suffirait donc pas de dire, comme on le fait
Parfois : I'essence de Dieu est 4 Dieu ce que l'essence de I'homme est &
Phomme (exemple précédent) ou la perfection de Dieu est a4 Dieu ce que
la perfection de I’homme est & 'homme (exemple suivant). Il faut de
Plus préciser en quoi consiste le rapport similaire visé dans chacun de ces
Cas. De méme encore il ne suffit pas de dire : I'intelligence est dans I'dme
Ce que la vue est dans le corps (exemple d’Aristote). Il faut évidemment
Savoir en outre et concevoir ce que signifie cette ressemblance. Sans cela
On parlerait pour ne rien dire.



152 Pour repenser la question de l’analogie

Un exemple typique de concept analogique est la notion générale de
perfection et de parfait. Il s’agit d'un concept exclusivement analogique.

Perfection (forme abstraite de la notion) = plénitude d’étre et
d’agir qui convient a un étre, quel qu’il soit par ailleurs, selon sa nature.
Il est clair que cette plénitude comporte un « remplissage » aussi divers
qu’est diverse la nature de I'étre dont il s’agit. Elle consiste dans un état
qui peut étre réalisé dans des étres de nature aussi diverse que 1’on voudra,
avec des « éléments ou ingrédients » aussi divers que les natures aux-
quelles ces étres appartiennent.

Parfait (forme concréte de la notion) est I’étre qui posseéde ou pré-
sente la plénitude d’étre et d’agir qui lui convient d’aprés sa nature.
Il s’agit manifestement d’étres dont la nature pourra étre diverse a
I'extréme, mais qui, malgré cette diversité, présentent un méme état,
Uétat de plénitude. 11 y a entre eux non pas identité de nature, mais
identité analogique, c’est-a-dire identité d’état ou de condition : le méme
rapport d’adéquation entre ce qui leur convient d’aprés leur nature et
ce qu’ils possedent ou présentent effectivement. Qu'il s’agisse d'une
molécule de protéine, d'un germe de blé, d’'une plante, d'une béte, d'un
homme, d’un ange ou de Dieu, le rapport exprimé dans le concept analo-
gique de parfait est le méme chez tous ces étres.

Perfection en général: Plénitude d’étre et d’agir conforme a la
nature d'un étre. C’est 1a le concept analogique de perfection : perfection
au sens large.

Perfection absolue: Plénitude d’étre et d’agir conforme a la nature
de T'étre absolu, infini, renfermant sans exception ni restriction en une
seule et unique perfection simple toutes les valeurs d’étre et d’agir. Nous
n’avons plus ici un concept analogique mais la notion la plus compléte
que nous puissions former de Dieu = actus purus. C’est le plus univoque
des concepts, puisqu’il ne peut s’appliquer qu’'a un seul étre absolument
unique.

Perfection limatée: Plénitude d’étre et d’agir conforme 4 la nature
d’un étre relatif, limité, renfermant toutes les valeurs d’étre et d’agir
a sa mesure. Nous avons ici le concept analogique de perfection dans
I'ordre des créatures.

En résumé: un concept wmivoque présuppose l'uniformité des
objets auxquels il s’applique (une méme nature) ; un concept analogique,
par contre, peut s’appliquer a des objets sans aucune uniformité, pourvu
qu’il régne entre eux une certaine proportion, c’est-a-dire qu'’ils présen-
tent un méme rapport (une méme condition).



Pour repenser la question de ’analogie 153

V. L’analogie de 1'étre

La notion universelle d’étre réel, prise au sens distributif (étant = ce
qQui est - id quod est), est un concept analogique. Tout étre réel, chaque
“ce» qui « existe réellement », si prodigieusement divers qu'il puisse étre
Par rapport aux autres étres, posséde et présente : 1° I'état caractérisé
Par «ce» (id, aliquid) en tant qu’objet réellement distinct de tout autre :
il a son essence propre, son Sosein et 20 la situation caractérisée par
“est» (existe réellement) en tant qu’objet réellement donné: il a son
€Xistence propre, son Dasein.

Cet état et cette situation sont identiquement communs (similitude
Proportionnelle ou similitude de condition) & tous les étres réels. Chaque
étre réel posseéde ou présente son essence et son existence, est un « qui »
Propre doué d’« existence » propre. Quand on parle de I’analogie de I’ étre
€t qu’on souligne avec insistance — comme le font tous les philosophes
avertis, surtout quand ils abordent la question de 1'étre souverain qui
est Dieu — le caractére analogique (non univoque) de la notion d’étre, on
tntend rappeler une vérité capitale de la métaphysique: & savoir, que la
diversité des étres réels considérés dans leur ensemble est si grande
QWelle exclut toute communauté de nature ou d’essence entre eux tous et
QWelle interdit de concevoir 1'étre réel en général comme une nature
8énérique déterminable par des différences ultérieures a telle ou telle
Nature spécifique dans le cadre du méme genre : Ens non est genus. L'étre
West pas un genre.

Identifier I’étre en général A une certaine nature générique, comme
celle, par exemple, de I'étre corporel, conduirait logiquement 4 une
Sorte de panthéisme. Il y aurait alors entre Dieu et les créatures une
Nature commune identique, & savoir la prétendue nature générique
détre, 11 y aurait donc nécessairement ou quelque chose de proprement
divin dans les créatures, ou quelque chose de proprement créé en Dieu, la
Nature générique d’étre étant réalisée identiquement en Dieu comme
dans Jes créatures, et dans les créatures comme en Dieu.

L’identité commune A tous les étres qui permet de leur appliquer A
tous le méme concept d’étre réel (donc le méme sens du mot étre) n’est pas
e identité de nature ou identité naturelle, mais une simple identité de
"pport (état, situation, condition) ou identité proportionnelle.

La grande tentation du métaphysicien est d’uniformiser I’étre. C’est
€ que font les panthéistes en attribuant au créateur et aux créatures

11



154 Pour repenser la question de l'analogie

sinon une méme substance, du moins une seule et méme nature ; les
matérialistes en identifiant I'étre au corps, les spiritualistes en l'identi-
fiant A l'esprit, les positivistes en l'identifiant aux événements de
'expérience etc. Autant de conséquences d’un méme péché originel qui
consiste 2 méconnaitre I'analogie de I'étre .

VI. Formation de la notion d’étre réel

On forme, semble-t-il, une notion univoque par comparaison : en
comparant, par exemple, la nature des hommes et la nature des bétes, en
fixant dans un concept ce qu’elles ont de semblable, et en laissant de c6té
ce qu’elles ont de différent (= abstraction), nous formons la notion univo-
que d’animal (notion générique).

Ce n’est pas de la méme maniére, en tout cas, que nous formons la
notion analogique d’étre réel, car si nous prenons les étres réels dans leur
ensemble, de 'atome a Dieu, on ne peut pas distinguer d’une part ce que
leurs natures ont de différent, et d’autre part ce que leurs natures ont de
semblable, car leurs natures sont entiérement diverses.

2 Quand nous parlons couramment d’identité de nature ou d’identité de condi-
tion, d’identité naturelle ou d’identité proportionnelle, il ne s’agit jamais d'uné
identité véelle impliquant une seule et méme réalité présente dans les objets dits
identiques, mais d'une identité idéale n’impliquant pas autre chose qu'une exacte
similitude entre des objets entiérement distincts les uns des autres.

L’«identité » sur quoi repose le concept univoque d’homme, par exemple,
par rapport a Pierre et a Jean, consiste dans une similitude exacte de nature entré
Pierre et entre Jean. .

L’identité sur quoi repose le concept analogique d’étre réel par rapport a Dieu
et aux créatures consiste dans une similitude exacte de condition. C'est ce qu’Aris-
tote précise fréquemment quand il distingue entre des objets Tada T& Abye 7 T elder
et un objet TadTd 7@ dpiBud, entre ce qui est logiquement identique et ce qui est
numériquement identique — distinction paralléle chez lui & la distinction entré
T xafblov = les universels, et Ta %o’ €xootov = les singuliers. Cette distinction?
est décisive contre le réalisme exagéré qui prend au pied de la lettre 'identité de
nature exprimée dans le concept univoque (ou I'identité de condition exprimée dans
le concept analogique), comme s'il s’agissait chaque fois d’une seule et méme réalité
individuelle. Seule I'identité numérique (t0 dptOp@ €v) comporte une seule et méme
réalité individuelle. L’identité logique (td Abye &) ne comporte qu'une similitude
exacte de nature ou de condition entre des réalités individuelles entidrement
distinctes les unes des autres. Ainsi quand nous parlons d’identité de nature ot
condition, d’'une méme nature ou condition, nous entendons simplement une
similitude de nature ou de condition. Nous avons longuement exposé cette questior
ici méme (FZPT 1958, 297-316) dans notre discussion avec Dr Ottokar Blaha-



Pour repenser la question de l'analogie 155

Mais, cependant, si diverses que soient leurs natures, les étres réels
Se ressemblent tous quant a cette condition que chacun. d’eux a son
€ssence propre et son existence propre: l'essence qui en fait un objet
réellement distinct de tout autre et I'existence qui en fait un objet
réellement donné. A cet égard, ils sont tous semblables entre eux et nous
les concevons sous une méme notion analogique, en raison précisément de
cette similitude universelle qui n’est pas une similitude de nature, mais
une similitude de condition, une similitude proportionnelle. On pourrait
dire, & ce point de vue, que la notion d’étre réel se forme elle aussi par
abstraction.

Toutefois, les choses se passent en réalité d’'une maniére beaucoup
Plus simple et spontanée, d'une maniére si simple et si spontanée que
Nous ne nous en apercevons méme pas. Dés la premiére élaboration cons-
ciente d’une idée par notre esprit, la notion d’étre est déja présente d’'une
Maniére pour ainsi dire concomitante. Quand nous voulons, en effet,
Préciser le contenu de nos idées des choses et des personnes, nous disons
toujours « quelque chose qui », « un étre qui», «celui qui». L’idée d’étre
€st comme le cadre obligatoire, toujours le méme, parfaltement neutre
d'ailleurs, dans lequel viennent s’insérer les notes qui nous servent a
Marquer la diversité des étres. Il faut donc que la notion d’étre soit la
Premiére notion qui se forme dans notre esprit. Nous la concevons en
effet, sans nous en rendre compte, dés I’éveil de I'esprit, par simple atten-
tion intelligente aux données expérimentales, en pensant tout spontané-
Ment, bien avant de pouvoir l'exprimer: « Ah!», c’est-d-dire « voila
Quelque chose » (voila = existence ; quelque chose = essence). Ensuite
ous pensons avec la méme spontanéité : « Voyons ce que c’est ». L’exis-
tence, par contre, n’est jamais mise en question dés le début ; il faut
Lexpérience de la disparition ou de I'illusion pour qu’elle soit spéciale-
Ment reconsidérée.

Notons & ce propos que notre notion universelle d’étre implique,
Cest-a-dire présuppose ontologiquement, in ordine essendi, notre capacité
de formation intelligente des concepts a partir des perceptions intelli-
gentes de l'expérience et notre capacité d’expérience intelligente ainsi
Que, d’autre part, les données de I'expérience, sans parler de I'influence
divine que tout cela présuppose. Mais logiquement, in ordine cognoscendi
Cette méme notion ne présuppose rien d’autre que notre expérience
lll’telhgente de quelque donnée expérimentale, comme nous venons de
llndlquer

Notons encore ceci : la réalité des créatures implique, c’est-a-dire



156 Pour repenser la question de ’analogie

présuppose ontologiqument, in ordine essendi, la réalité du Créateur dont
elle dépend totalement comme de sa cause premiére. Le passage psycho-
logique de la connaissance de la réalité des créatures 4 celle de la réalité
premiére et nécessaire présuppose ontologiquement, in ordine essendt, les
capacités de connaissance, de conception, de jugement et de raisonne-
ment propres & notre intelligence et la présence a celle-ci des réalités de
I'expérience — évidemment, encore une fois, avec le fondement ontolo-
gique supréme de tous ces facteurs dans la causalité divine. Mais logique-
ment, in ordine cognoscendt, il ne présuppose que les concepts et les liaisons
de concepts de notre intelligence avec les connaissances correspondantes
a partir des perceptions intelligentes de l’expérience : notions d’étre,
d’étre contingent, d’étre nécessaire congu spontanément par opposition
au contingent, principe de causalité qui en résulte et rattache I'étre
contingent a I’étre nécessaire comme a sa cause, etc.

VII. Les divers concepts d’étre

Le concept distributif d’étre, un étre, un ce qui est, concept que je
forme spontanément dés ma premiere perception intelligente d’une
réalité, 4 un moment ol je ne sais encore rien de Dieu, est un concept
«ouvert » ou, si I'on préfére un concept « passe-partout » qui n'implique
en particulier pas plus 1'étre divin qu’'un autre étre comme #el ou tel étre,
mais qui, dés ce moment, peut étre vérifié par n’importe quel étre du plus
infime au plus sublime en raison méme de son ouverture et toujours
dans le méme sens explicite de « un ce qui es? ».

Le concept collectif d’étre, la totalité de ce qui est ou I'ensemble des
étres, est un concept ultérieur. Il est bien différent du premier puisqu'’il
exprime et comprend explicitement, bien que d’'une maniére confuse,
toute la diversité des étres. A ce titre, il implique dans sa totalisation
explicite ' Etre divin aussi bien que les autres étres de la réalité, I'un et les
autres figurant, mais seulement d’une maniére confuse, dans la totalité
qu’il exprime.

Ce qui peut préter & méprise dans deux concepts aussi différents,
c’est qu’on parle couramment de /’éfre sans préciser toujours si ’on entend
parler de fout I'étre, c’est-a-dire de fous les étres a la fois ou de Zout étre,
c’est-a-dire de chaque étre.

Il va sans dire que le concept collectif d’étre ne peut se vérifier dans
aucun des étres mais seulement dans I’ensemble des étres.



Pour repenser la question de l'analogie 157

Mais on peut aussi parler de I’étre pour signifier le tout de I'étre, 'Etre
€n soi, c’est-a-dire I'étre de tous les étres, condensé pour ainsi dire dans
une seule et méme idée. Nous avons alors le concept emphatique ou, si
Yon veut, absolu d’étre, un concept ultérieur qui présuppose 1'appréhen-
sion et la prise en considération globable de la multiplicité et de la diver-
sité des étres. Une telle notion « hyperbolique » de I'étre est évidemment
«grosse » de 'Etre divin comme des étres créés, qu’elle présuppose. A
Cet égard ce n’est pas une notion « ouverte » mais une notion « close »,
€ncore que son contenu, dans sa confusion englobante, si exhaustif qu’il
Veuille étre, reste implicite jusqu’a en étre opaque. Mais cette notion ne
peut étre affirmée telle quelle d’aucun étre réel en particulier ni méme de
ensemble des étres. Tout au plus pourrait-elle étre appliquée, mais non
Sans précautions, a I’Etre divin. De fait, I'Etre divin est inclus dans la
confusion de I'étre ainsi compris par essence, c’est-d-dire en vertu de
lui-méme, tandis que les étres créés y sont inclus par participation,
Cest-d-dire non en vertu d’eux-mémes, mais en vertu de la cause
qui leur donne I'étre. Mais A parler exactement ni I’Etre divin ni les étres
créés ni I’ensemble de I'Un et des autres ne sont I'Etre pris dans ce
Séns comme ils sont des étres ou, respectivement, tous les étres. Pris
dans ce sens absolu I'Etre est une idée 4 la maniére de Platon qui ne
Peut étre affirmée que d’elle-méme. Cf. Euthydéme, 301 a : Nombreux
Sont les xaid. D’olt la question : &pa Erepo vt Tob xahol ) Tabrta TEH
®oAG ; et la réponse : €repa adTob ye Tol xahob ... « Sont-ils distincts
du beau lui-méme ou lui sont-ils identiques ? Ils sont en tout cas distincts
du beau en soi, mais une certaine beauté est présente A chacun d’eux. »

Par contre le concept distributif d’étre se vérifie dans chaque étre
Particulier, chacun d’eux est un étre et le concept collectif d’étre se vérifie
dans I’ensemble de tous les &tres qui seul est tout I'étre, c’est-a-dire tous
les étres a la fois. Mais, pour le redire encore, le concept absolu d’étre
Signifie le tout de I'étre, c’est-a-dire, I'étre de tous les étres comme une
Sorte de concentré idéal, fictif, « imaginé » aprés coup par l'intelligence en
Veine d’invention ; il ne se vérifie ni dans chaque étre ni dans tous les
€tres 4 la fois, il plane pour ainsi dire au-dessus de chacun et de tous ®.

8 D’aprés une opinion hautement autorisée et fort répandue intra et extra
Muros, le concept distributif d'étre renfermerait dans sa compréhension actu
implicite toutes les diversités de 1'étre, toutes ces diversités étant elles-mémes
€galement de I’étre. Mais nous croyons a notre grand regret que cette opinion se

Curte & des difficultés insurmontables. Un pareil concept ne pourrait étre affirmé
d'aucun étre : ni de I'Etre divin, car ce serait lui attribuer 1'étre des créatures ;
i de n’importe quel étre créé, car ce serait lui attribuer et I'étre des autres créatures



158 Pour repenser la question de ’analogie

Ne confondons pas ce concept absolu d’étre avec le concept de
UEtre absolu, c’est-a-dire de I'Etre dont 'actualité d’étre et d’agir est
indépendante de toute cause et de toute condition. Ce concept, fruit
supréme de la métaphysique parvenue au terme de ses investigations,
s’applique exclusivement & un seul et méme étre d'une parfaite
unicité : Dieu, ’Acte Pur, dont 'autonomie et la plénitude d’étre et d’agir
exclut jusqu’'a 'ombre méme d'une restriction : ens sibi plene sufficiens et
in nullo deficiens. Nous retrouvons ici le plus univoque des concepts déja
signalé précédemment. Il ne sera pas inutile, notons-le en passant, de
bien retenir cette notion intégrale de 'Etre divin, si éminemment posi-
tive quoad rem significatam, pour couper court aux entrainements abusifs
de la théologie apophatique.

Remarquons encore pour prévenir toute confusion que par étre nous
n’entendons ni I'essence ni 'existence (essentia — esse) mais la compéné-
tration mutuelle d’essence et d’existence qui constitue chaque étre réel
dans sa réalité propre.

VIII. L’analogie entre Dieu et les créatures

Entre Dieu, Perfection absolue, et les créatures, perfections limitées,
régne une double analogie :

1. L'analogie de proportion, que nous venons d’exposer, en tant que
les créatures sont comme Dieu des «qui» individuels (méme état)
doués d’existence (méme situation) en qui se vérifie la notion analo-
gique d’étre réel. Cette vérification du méme concept analogique d’étre

et 1'étre du Créateur. On sait en effet que le prédicat doit se vérifier dans le sujet
selon toute sa compréhension.

La raison qu’on avance en faveur de cette opinion souléve sans doute un
probléme assez délicat de logique, celui du rapport de I'étre 4 ses inférieurs, rapport
qui n’est pas celui d’un genre & ses espéces suivant le schéma par trop rudimentaire
de l'arbre de Porphyre, d’autant moins que 1'étre, comme nous I’avons montré,
n'est pas un genre. Mais elle n’est pas décisive. Sinon il faudrait en dire autant
du concept de vie organique ou d’animalité, toutes les diversités respectives étant
tout aussi bien de la vie organique ou de l'animalité. Telle quelle cette raison né
prouve pas que les diversités de I'étre sont contenues dans la compréhension du
concept d’étre, mais prouve simplement qu’elles tombent toutes sous son exfension-
Saint Thomas lui-méme souligne, & I'occasion de la maniére la plus formelle, la stricte
neutralité du concept distributif d’étre. « Esse autem commune, sicut in intellectt
suo non includit additionem, ita non includit in intellectu suo aliquam praecisionem
additionis » (De ente et essentia, c. 6, éd. Roland-Gosselin 38,8). En d’autres
termes, le concept distributif d’étre n’inclut ni exclut aucune des diversités de 1’étre:



Pour repenser la question de 1'analogie 159

en Dieu et dans les créatures n’infirme aucunement la transcendance
infinie de Dieu, car elle ne comporte aucune similitude naturelle (de
hature) mais une simple similitude proportionnelle (de rapport). La
nature divine n’en reste pas moins absolument et totalement diverse
de celles des créatures et il ne reste pas moins vrai, pour citer un texte
cher au P. Przywara SJ, que «inter creatorem et creaturam non potest
tanta silimitudo notari, quin inter eos major sit dissimilitudo notanda »
(Conc. Lateran. IV 1215 cf. Denzinger 432 in fine). Car leur similitude
€st une similitude proportionnelle, tandis que leur dissimilitude est une
dissimilitude totale de nature.

2. L’analogie d’attribution, en tant que Dieu étant I'Etre Souverain,
Unique au degré supréme d'unité (Plotin 'appelle t& &), tous les autres
€tres, sans exception, dépendent de Lui ((dp’ évég) et lui sont subor-
donnés (mpdg év) quant A la totalité de ce qu’ils sont, de ce qu’ils ont et
de ce qu'ils font : ils sont totalement par Dieu, Cause efficiente — d’aprés
Dieu, Cause exemplaire — pour Dieu, Cause finale.

La premiére analogie seule fonde une notion analogique d’étre
¢galement applicable 3 Dieu et aux créatures.

La deuxiéme analogie exigerait deux notions distinctes : celle de
«I'Un» auquel se rapportent tous les autres, et celle des «relatifs &
I'Un», seule applicable aux autres.

Dieu étant I’étre au sens propre, les créatures ne seraient alors des
€tres que dans le sens relatif de « dépendances de I'Etre », existant par
I'Etre et pour I'Etre, ou plutét, les créatures étant des tres au sens propre
du mot - car dans notre langage et dans notre pensée étre se dit des créa-
tures avant qu'il se dise de Dieu — Dieu ne serait alors un étre que dans
le sens relatif de cause souveraine efficiente, exemplaire et finale des étres.

Ainsi le grand philosophe Juif, Maimonide (1135-1204), ne considé-
fant que la seule analogie d’attribution, pensait que Dieu n’est pas un
étre au sens propre, mais au sens relatif de cause des &tres. Il semble
S'étre inspiré des indications d’Aristote (Mét. 1003 a, 33 ss.) qui ne
Mentionne (A cet endroit) que la seule analogie d’attribution: 1'étre au
Sens propre est la substance, les autres étres sont dits étres en raison de
leur relation A la substance. Eckhart est toujours resté enlisé dans cette
difficulté, aggravée chez lui par d’autres théorémes thomistes mal compris.

Nous ne nous dissimulons pas que certaines des vues exposées dans
Notre communication peuvent soulever des objections auxquelles il ne
Sera pas précisément facile de répondre.



160 Pour repenser la question de l’analogie

IX. Notice historique

Au point de vue historique, toutes les théories scolastiques concer-
nant les termes univoques, équivoques et analogues, de méme que celles
qui concernent les concepts univoques et analogiques, semblent dériver
de I'enseignement de Speusippe, le neveu et successeur de Platon, né vers
414, qui dirigea 1’Académie de 347 a 338. Speusippe, dans ses efforts
méthodiques pour constituer un savoir universel, avait établi un double
inventaire des choses : un inventaire ontologique, d’aprés leurs ressem-
blances et différences (t& &potx xal t& dvbpow), et un inventaire teymino-
logique, d’aprés leurs dénominations (voir Zeller, Philosophie der Griechen
3.Bd, 997, 1 qui donne les références essentielles).

Aristote *, et ses disciples aprés lui, se sont inspirés de ce double
inventaire dont il est possible sinon probable que Platon ait eu I'initia-
tive, en le simplifiant d'une part et en le développant d’autre part. De 12,
d’abord le systéme des catégories (genres suprémes) et leurs subdivisions
par genre et différence et, ensuite, le systéme des choses synonymes,
homonymes et paronymes (nous n’avons pas encore parlé de ces derniéres),
tel que nous le trouvons au premier chapitre des Catégories, complété par
d’autres indications occasionnelles. Ce dernier systéme n’est pas, encore
une fois, un systéme des lermes, comme celui que nous venons d’exposer,
mais un systéme des choses ° quant a leurs dénominations (contrairement
a ce que pense Zeller 1. cit.).

Speusippe distinguait les choses en deux classes: celle des fauto-
nymes (tavtodvopae) désignées par le méme vocable, et celle des hétéro-
nymes (étepcdvupa) désignées par des vocables différents.

Les choses ou idées tautonymes se divisaient, pour Speusippe, en
synonymes et homonymes suivant qu’elles étaient désignées par le
méme nom pris dans le méme sens = synonymes = univocata (méme
gvopo et méme Adyoc) ou par le méme nom pris dans des sens différents =
homonymes = equivocata (méme &voue, mais autre Aéyog).

Aristote a développé la théorie des choses homonymes en distinguant
les homonymes &mo Tiymg: a casu, les homonymes t¢ &g’ evdg elval

4 Les principaux textes d’Aristote sur l'analogie sont: 1) Catégories ch. 1
2) Métaphysique 1. IV (I") ch. 1, 1003 a 33 -b 13 (cf. 1. XI (K) ch. 3, 1060 b 32-
1061 a 15) ; 1. VII (Z) ch. 4, 10302 32-b 3 et L. IX (0) ch. 1, 1046 a 4-10; 3) Eth.
Nicom. 1. I (A) ch. 4, 1096 b 26-31.

® Platon déja parlait d’objets homonymes, par exemple Lois 757 b 1: Suot
vap iootitow olcuy, Gpwvdpow pév.



Pour repenser la question de l’analogie 161

i mpde &v: ab uno vel ad unum et les homonymes xot avohoyloy :
secundum proportionem. (EN. 1096 b 26/29 cf. Met. 0 1046 a 4/9).

Les choses hétéronymes étaient pour Speusippe, ou proprement
hétéronymes (I3iwg Evepdvopa) lorsque les noms différents étaient pris
chaque fois dans un autre sens (autre gvop.x et autre Abyog) ou bien polyo-
nymes (morvwvop.e) lorsque les noms différents avaient tous le méme sens
ou, du moins, désignaient le méme objet (autre §vop.er, mais méme Aéyoc),
ou enfin paronymes (rapwvope) : choses désignées chacune par un autre
nom, dans un autre sens, mais ou le nom et le sens dérivent d’un méme
nom et d’'un méme sens. Aristote, au début des Catégories, ne cite de
Cette deuxieéme classe que les paronymes, sans faire aucune mention des
hétéronymes et des polyonymes. Exemple de choses, paronymes : sain ;
santé, sanitaire, sanatorium, assainir, etc. ..

Aristote compléte cette classification par une troisiéme et derniére
classe de choses, celles qui n’avaient pas de nom chez les Grecs de son
temps: les anonymes (dvdrvopa), qu’il a fréquemment I'occasion de signaler
dans ses traités de biologie, de psychologie et de morale. cf. EN. II
(B) 1107 b 2: modr& & Eotly dvdvupx : beaucoup de ces objets sont
anonymes. D’aprés l'index de Bonitz — Index aristotelicus — Aristote
mMmentionne une quarantaine de fois des objets anonymes.

Toutes les fois qu’Aristote emploie la terminologie de Speusippe,
ils’agit de choses et jamais de termes équivoques, univoques ou analogues.
Quand il veut parler de termes A sens multiples, il parle de moAhaydc
Aeybpeva. Son livre V (A) de la Métaphysique consiste dans une liste de
termes dont les sens sont multiples. Plus exactement I'adjectif 6pdvopog
se dit chez Aristote uniquement des objets, mais l'adverbe 6p.wvipwg
(MéyeoBau) se dit des vocables. Et il en est de méme pour cuvdhvupog, ici
toutefois I'adverbe employé par Aristote n'est pas cuvevduwg mais
woadteg ou xxd’ & par exemple Met. 1030 a 34.

Cependant, cas unique, au livre IIT de la Rhétorique (1404 b 37 a
1405 a 2), nous lisons le texte suivant qui se meut dans une tout autre
ligne, dans la ligne, peut-on dire, de notre terminologie moderne. Il y a 13
un probléme historique. Les Anciens avaient déja observé que ce texte
Ne cadre pas avec la terminologie habituelle d’Aristote, surtout pas
avec celle du premier chapitre des Catégories.

Téav 8 dvopatov 16 wev copioT)) opuwvupict yenotpwot (tepa Tedtog
Y%p %axovpyet), T4 mowmTH Ot cuvevupiat * Aéyw 8 xbpid e xal cuvdvupa
olov 70 mopedeafur xal 0 Budilew * talta yap duopbrepn xal wdpta
%ol Guvdvope GAARAOLS.



162 Pour repenser la question de l’analogie

« Pour ce qui est des noms, leurs homonymies sont utiles au sophiste
qui s’en sert pour ses artifices trompeurs ; leurs synonymies, par contre,
sont utiles en poésie. Je veux parler ici des mots qui, pris dans leur sens
propre, ont le méme sens (xbpir Te xal cuvewupx) comme aller et
marcher. L'un et l'autre de ces termes sont pris au sens propre et sont
synonymes entre eux. »

Il est clair qu’ici homonyme se dit non des choses, mais des termes a
sens multiples, et synonyme se dit également non pas des choses, mais,
comme dans notre langage d’aujourd’hui, de termes différents pris dans
le méme sens. Ces termes synonymes correspondent aux choses polyo-
nymes de Speusippe. .

En grec, polyonyme est une épithete fréquente des dieux et surtout
de Zeus, comme, par exemple, dans I'hymne de Cléanthe :

Kbdio7’ dBavatwv, molvdvupe, mayrpatéc det,
Zeh, oboewg dpymnyé, vOwov petd movte xuPepvdiv,
Xoaipe.

« O toi, le plus glorieux des immortels, Zeus aux multiples noms
(polyonyme), maitre éternel de 'univers, auteur et chef de la nature, qui
gouvernes tout par tes lois, je te salue ! » Dans le ITepi ol xdopov 401a 12,
attribué a Aristote, mais d'une époque bien postérieure sans doute, il est
dit de Dieu: Ei¢ 8¢ &v molvdvupde éot. « Dieu est unique, mais il porte
de multiples noms. »



	Pour repenser la question de l'analogie

