
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 6 (1959)

Artikel: Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

Autor: Tannam, Gerard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerard Tannam CSSp

Mafienverehrung
in der anglikanischen Kirche

In den letzten Jahren konnte man nicht selten bei Mitgliedern der

anglikanischen Kirche eine gewisse Besorgnis, ja sogar Enttäuschung
feststellen über die unklare, schwankende Haltung ihrer geistlichen Führer

bezüglich der Frage der Ehescheidung. Die Anglikaner reagieren ja,
wie es ihrem Temperament entspricht, viel empfindsamer auf
praktischmoralische Fragen als auf Probleme mehr theoretischer Natur. Ferner
charakterisiert der sogenannte « Geist der Weite » (comprehensiveness),
der um der « höheren Einheit » willen stets mehr zu Kompromissen neigt,
als klare Entscheidungen fördert, die anglikanische Kirche seit ihrer
Entstehungszeit und könnte mit Recht als « formendes Prinzip » ihrer
gesamten geschichtlichen Entwicklung gelten. Schon gleich bei der Errichtung

der englischen Staatskirche unter Heinrich VIII. ist er am Werk,
ebenso bei den lehrmäßigen Abgleitungen, die unter Eduard VI. und

Elisabeth I. zur häretischen Kirche führten. Ohne Berücksichtigung dieser

stets auf Ausgleich und Vermittlung gerichteten Haltung ist es äußerst

schwierig, das Phänomen der anglikanischen Kirche zu verstehen, oder

damit verbundene Probleme, in unserm Falle ihre Stellungnahme zur

Marienverehrung, richtig einzuschätzen und zu beurteilen. Obwohl Heinrich

VIII. die päpstliche Autorität nicht anerkennen wollte und sich

selbst als höchste Instanz sowohl in geistlichen als auch in weltlichen

Belangen hielt, ließ er doch die eigentlichen Glaubensfragen unangetastet.
So war die Kirche Heinrich VIII. nach damaligen Verhältnissen nur eine

schismatische, nicht aber eine häretische. Der geistige Einfluß der
Reformatoren vom « Festland » konnte sich erst unter Eduard VI. und seiner

Schwester Elisabeth durchsetzen. Cramner, der als kirchliche Autorität
hinter dem ersten «Book of Common Prayer» (1549) und den 42 Arti-



Marienverehrung in der anglikanischen Kirche 135

kein stand, lehnte sich stark an den Calvinismus an. Die von ihm
eingeschlagene Richtung drohte zu schroff mit dem überlieferten Glauben
zu brechen, ja selbst politische Folgen nach sich zu ziehen. So wurden
seine Thesen unter Elisabeth in eine etwas annehmbarere Form gebracht,
was dann zu den 39 Artikeln führte, die noch heute die offizielle Grundlage

des anglikanischen Glaubens bilden.

In der Tat wurde erst unter Elisabeths Regierung der englische
« Weg der Mitte » richtig eingeführt und gefestigt. Ihr gelang es, zwischen
dem Glauben ihres Vaters und den calvinistischen Tendenzen ihres Bruders

eine eigene, dritte Richtung einzuschlagen. Damit verfolgte sie aber

nur das eine Ziel : Festigung der Monarchie. Die religiöse Einheit war
eher ein Vorwand dazu. Ebenso war die wiederholte Bestätigung des

«Book of Common Prayer» in den Jahren 1559 und 1571 mehr von
politischen als von religiösen Interessen inspiriert. Die 39 Artikel und
das « Book of Common Prayer » bilden die amtlich anerkannte Grundlage

für alle Streitfragen in Glaubensangelegenheiten. Das «Book of
Common Prayer » ist das liturgische Handbuch für Klerus und Volk und
enthält auch das viel umstrittene Pontifikale für die Weihen in der

anglikanischen Kirche. Schon Gladstone bemerkte seinerzeit, daß die
39 Artikel nur ein Durchgangsstadium, den Einbruch « protestantischer »

Elemente bedeuten. Das « Prayer Book » galt ihm als Ausdruck « katholischer

» Elemente, die nach seiner Auffassung die Kontinuität mit der
alten Kirche bewahren. So finden wir also das merkwürdige « Sowohl-
als-auch » gleich zu Beginn bei den für Lehre und Kultus grundlegenden
Schriften.

Versuchen wir nun anhand dieser beiden Quellen, die offizielle Stellung

der anglikanischen Kirche zur Frage der Marienverehrung näher
zu bestimmen. Im Artikel 2 (« Vom menschgewordenen Gottessohn »)

lesen wir : « Der Sohn nahm im Schöße der seligen Jungfrau von
ihrem Fleische Menschennatur an, so daß zwei ganze, vollkommene
Naturen, die göttliche und die menschliche, miteinander untrennbar
verbunden wurden ...» Damit wird Maria traditionsgemäß als Gottesmutter

anerkannt, denn das Nizänische, das Athanasianische und das

Apostolische Glaubensbekenntnis lassen über die Grundlagen dieser Lehre
keinen Zweifel zu. Aber schon ein flüchtiger Blick auf den Artikel 22

Zeigt, daß das « protestantische » Element dieser 39 Artikel die
traditionelle Marienverehrung zumindest gefährdet. Artikel 22 handelt über
das Fegfeuer, verwirft die Verehrung und Anbetung von Bildern und
Reliquien, sowie die Anrufung von Heiligen als « törichte Erfindungen,



136 Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

die nicht in der Schrift begründet sind, die vielmehr dem Worte Gottes

widersprechen ». Allerdings gibt es Anglikaner, besonders in der « High
Church », die in diesem Artikel keineswegs die Ablehnung der
Marienverehrung sehen wollen. T. M. Parker schreibt zu dieser Frage : « Die

anglikanische Kirche hat die Muttergottesverehrung nie formell
verworfen. Allerdings gab es seit dem 16. Jahrhundert immer nur eine

Minderheit, die daran festhielt. Wir müssen uns also vor jeder
Verallgemeinerung hüten. Untersuchen wir die Frage möglichst objektiv und

unvoreingenommen, so müssen wir zugeben, daß Marienverehrung in der

anglikanischen Volksfrömmigkeit eher die Ausnahme als die Regel war. »1

Diese ablehnende Haltung gegenüber der Heiligenanrufung scheint
der Stellung Marias und der Heiligen im Kalendarium des «Book of

Common Prayer » nicht ganz gerecht zu werden. Unter den 17 gebotenen

Feiertagen der englischen Kirche finden wir auch zwei Marienfeste : Lichtmeß

und Verkündigung. Ihre Vigilien sind Fast- und Abstinenztage. Es

fällt einem allerdings auf, daß an diesen Tagen weder die Morgen- noch

die Abendandacht (Morning and Evening Prayer) das « Ave Maria »

einschließt. Das « Magnificat » hingegen wurde beibehalten (natürlich in

englischer Sprache). Das Apostolische Glaubensbekenntnis mit dem « In-
carnatus est de Spiritu Sancto ex Maria virgine » wird im Gottesdienst

von Priester und Volk gemeinsam rezitiert. Sonst gibt es keine Mariengebete

und auch im großen Bittgebet (Litany) wird sie nicht angerufen.
Was die Abendmahlfeier betrifft, die eine gewisse äußere Ähnlichkeit
mit unserer Messe aufweist, so sind Weihnachtspräfation und Weihnachtskollekte

die einzigen Stellen, die von der Gottesmutter sprechen. Daß

die Muttergottes gerade in der anglikanischen Messe unerwähnt bleibt,
wird von manchen gläubigen Anglikanern tief empfunden. « Ich be-

daure », schreibt wiederum Parker, « daß Maria, abgesehen vom Credo,

im unveränderlichen Meßtext nie erwähnt wird. In den veränderlichen
Teilen finden wir den einzigen Hinweis in der Weihnachtspräfation und

in der Weihnachtskollekte. Ich bedaure aber auch die Zurückhaltung
der römischen Messe, die sich in der Regel mit kurzen Formeln im Kanon
und einigen anderen Gebeten begnügt, ohne direkt ein Gebet an sie

zu richten » 2.

1 T. M. Parker : Devotion to the Mother of God, in « Mother of God », hrsg'

von E. Mascall, Dacre Press, London 1949, S. 64. — Vgl. auch die Ansprache des

Erzbischofes von York Dr. Garbett : Authority, in « Doctrine », SPCK, London

1950, S. 10.
2 Parker, a. a. O. S. 73.



Marienverehrung in der anglikanischen Kirche 137

Die 39 Artikel und das « Prayer Book » zusammen ergeben also eine
äußerst geschickte Zwischenlösung. Die Lehre ist offensichtlich häretisch,
aber nur selten wagte man, das direkt anzutasten, was vor der
Reformation tief im englischen Volke verwurzelt war : die Liebe zur Messe

und die Verehrung Marias. Der römische Primat wird einfach mit der
Begründung abgelehnt, die Kirchen von Jerusalem, Antiochien und Rom
hätten sich de facto geirrt. Neben den genannten Glaubensbekenntnissen
hält die anglikanische Kirche noch an zahlreichen äußeren Formen des

alten Glaubens fest, besonders in ihrer Liturgie, die viel mit unserer
Messe und dem römischen Brevier gemeinsam hat. Der Ausgleich
bestand somit vorwiegend darin, den neuen Glauben mit den Formen der
alten Liturgie zu umrahmen.

Dies ist in großen Zügen der Werdegang der unter Elisabeth
vollzogenen konfessionellen Kompromißlösung, die seither zu manchen für
Katholiken unverständlichen Entscheidungen geführt hat, — nicht
zuletzt auch in der Frage der Marienverehrung. Ein bekannter anglikanischer

Theologe äußerte sich kürzlich wie folgt über die für den Anglika-
uismus so bezeichnende Geisteshaltung : « Wollten wir die historische
Methode (der Geschichte der anglikanischen Lehre) untersuchen, so müßten

wir der sonderbaren Tatsache Rechnung tragen, daß die anglikanische
Kirche so weit kam, gewisse Glaubensformen, die sie über ein
Jahrtausend lang beibehalten hatte, in den nächsten vierhundert Jahren
einlach leugnete, oder zumindest von ihnen nichts wissen wollte. Schließlich
müßten wir dann auf Grund dieser merkwürdigen Tatsache entscheiden,
was ein Durchschnittsanglikaner überhaupt zu glauben hat. »1

Die MarienVerehrung war in den dreihundert Jahren zwischen der
Reformation und der Oxford-Bewegung nie völlig vergessen geblieben.
Seit der Veröffentlichung von Wirgmans « The Blessed Virgin and all
Ihe company of Heaven » (1913) hat sich die Ansicht, daß es in der
anglikanischen Kirche ununterbrochen marianische Schriftsteller
gegeben habe, sehr rasch durchgesetzt. Auch Dr. E. Mascall weist in seinem
°ben zitierten Aufsatz darauf hin. P. G. Corr OSM unternahm es, diese
Reihe von marianischen Schriftstellern zusammenzustellen 2. Seine Da-
lierungsversuche umfassen den Zeitraum vom Ende des 16. Jahrhunderts
(Hooker) bis etwa 1720 (Hickes). Die Periode zwischen dem beginnenden

3 E. Mascall: Dogmatic Theology of the Mother of God, in «Mother of
», S. 49.
4 Doctrine mariale dans l'Anglicanisme, in « Maria », Bd. 3, Beauchesne,

r's 1954, S.717.

10



138 Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

18. Jahrhundert und der Blütezeit der Marienverehrung in der Oxford-

Bewegung verlangt noch weitere Forschungsarbeit. Trotz der allgemeinen
Beliebtheit, der sich die These Wirgmans innerhalb des anglikanischen
Klerus heute erfreut, dürfen wir aber die Bedeutung und den Umfang
dieser marianischen Literatur, die der Oxford-Bewegung vorausging,
nicht übertreiben 5.

Mit der Restauration begann auch die bekannte Auflösung der
anglikanischen Kirche in drei Hauptgruppen (High Church- Low Church-

Moderates). Dieser Auflösungsprozeß zog sich bis gegen Ende des 17.

Jahrhunderts hin. Von diesen drei Gruppen interessiert uns besonders die

kleinste, die der Hochkirche, weil sie stets die Kontinuität der
anglikanischen Kirche mit der « Ecclesia Anglicana » betonte und sich in der

Lehre und in den Kultformen immer möglichst der römischen Kirche
angleichen wollte. Aber diese Entwicklung ging nur langsam vor sich,

und erst mit dem Beginne der Oxford-Bewegung, in der ersten Hälfte
des letzten Jahrhunderts, erlangte diese « romanisierende » Bewegung
ihre eigentliche Bedeutung. Ein Hauptmerkmal der « High Church » zu
dieser und ebenso in der darauf folgenden Zeit war und blieb ihre große
Liebe zur Gottesmutter.

Dazu bemerkt Dr. Mascall : « Es war erst die Oxford-Bewegung, die

uns wieder zum Bewußtsein gebracht hat, daß ein Christentum ohne

Maria nur ein Zerrbild des wahren Christentums sein kann. Dennoch

ließ sich von dieser Erkenntnis nur ein kleiner Teil der anglikanischen
Kirche beeindrucken, und ohne bei den höheren Stellen Gehör und
Verständnis zu finden. Im Gegenteil, diese wiesen die Erneuerungsversuche
als gefährlich und undurchführbar ab, und als auch dies nichts fruchtete,
ließen sie schließlich die Marienverehrung als eine Randerscheinung
gelten. »6 Zur Zeit eines Newman oder eines Pusey gab es für religiös
gesinnte Menschen nur die Alternative : entweder eine liberale, aufgeklärte
Haltung zur Religion einnehmen, was notwendig zur Entchristlichung
des Landes führen mußte, - oder die wirklichen Grundlagen des christlichen

Glaubens neu durchdenken. Aus dem Studium der Christologie
der Kirchenväter ging eindeutig hervor, daß die Marienverehrung die

beste Sicherung für das Geheimnis der Gottheit Christi bedeutet. So

gelang es der Oxford-Bewegung mit Newman, Pusey und Keble ein neues

5 Vgl. dazu im Sammelband « Queen of the Universe », hrsg. von S. G.

Mathews SM, Grail Publications, St. Meinrad,-Indiana 1957, den Artikel von G. CorR •

The Assumption and the Church of England, S. 70, Anm. 2.
6 Mascall, a. a. O. S. 48.



Marienverehrung in der anglikanischen Kirche 139

Interesse für die Mariologie zu schaffen, und damit begann in der Kirche
von England die Marienverehrung neu aufzublühen. Für Newman selber
bedeutete die Marienverehrung kein leichtes Problem. Viele seiner Freunde
aber, die Anglikaner blieben, schlugen dennoch bezüglich der Glaubenslehren

und der praktischen Formen der Frömmigkeit eine durchaus
katholische Richtung ein 7.

Seit Newman hat die Marienverehrung besonders in der « High
Church » zugenommen. Doch ist es schwierig, auch nur annähernd das
Charakteristische und Einheitliche dieser hochkirchlichen Gruppe zu
bestimmen. In der anglikanischen Kirche gab es immer einen großen
Raum für persönliche Initiative. Die kirchliche Disziplin war stets
elastisch, oft konnte die Hierarchie nur mit Mühe ihre Richtlinien durchsetzen.

Die im Jahre 1904 eingesetzte « Königliche Komission für Kir-
ehendisziplin » veröffentlichte schon 1906 einen Rapport über
Abweichungen von amtlich anerkannten Gewohnheiten und Satzungen der
Kirche von England. Darin wurden folgende Punkte besonders
hervorgehoben : die Marienverehrung, die Anrufung von Heiligen und das
Festbalten an römisch-katholischen Feiertagen, wie Mariä Himmelfahrt und
Herz-Jesu Fest8. Wie groß die Bedeutung des Anglokatholizismus, die
äußerste Rechte der hochkirchlichen Bewegung, auch sein mag, so darf
man doch nicht vergessen, daß er im Süden stets einflußreicher war als
im Norden, und daß er nach maßgebenden Beobachtern nie Eingang
land bei den breiteren Massen des Volkes.

Dennoch finden wir in dieser Gruppe einige bedeutende Schrift-
geller, deren Schriften nicht nur von geistlichem, sondern auch von
hohem wissenschaftlichen Interesse sind. Pater G. Corr OSM, ein vor-
2uglicher Kenner der anglikanischen Kirche, stellt fest, daß die Marien-
Wrehrung heute in der Kirche von England weit verbreitet ist ; weiter
aR die Katholiken es vermuten, und weiter als die Protestanten es
zulassen wollen. Obwohl es nur wenige Mariologen im strengen Sinne gibt,
^ird dennoch der Marienverehrung ein solides theologisches Fundament
Segeben. Corr möchte sogar behaupten, daß der anglikanische Glaube
Serade in der Marienverehrung seine Lebendigkeit beweise. Eine
Einschränkung muß jedoch stets gemacht werden : die marianische
Frömmigkeit ist nicht eine öffentlich anerkannte, sondern nur eine private,
mag sie auch von Hunderten von Geistlichen gepredigt, und von Tau-

' F. J. Friedel : The Mariology of Cardinal Newman, bes. Kapitel 1 und 2.
8 Encyclopaedia Britannica, Vol. 8, S. 472, Series 1955.



140 Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

senden von Gläubigen praktiziert werden, oft sogar auf eine Weise, die

ein Katholik ohne Einschränkung billigen kann. Das alles gehört zum
Paradox des Anglikanismus, so wie er bis in den Alltag hinein gelebt
wird. J. Slessor bemerkt dazu mit Recht : die Kirche von England hat
viele Theologen, aber keine (einheitlich faßbare) Theologie

Welches ist nun die Stellung der anglikanischen Hierarchie zur
Marienverehrung, und was hindert diese Gruppe an einer Annäherung an

die Kirche von Rom Die Antwort auf diese Frage kann uns nur die

Geschichte der anglikanischen Kirche und der anglikanischen
Geisteshaltung geben. Das Hauptziel der Religionsreform unter Elisabeth I.
war « Vermittlung ». Die anglikanische Kirche funktioniert noch heute

nach demselben Prinzip. In der Tat kann ein « rechtgläubiger » Angli-
kaner sowohl eine fast katholisch orthodoxe Theologie bekennen - als

auch grundlegendste Glaubenswahrheiten, wie z. B. die Gottheit Christi,

leugnen. Unter diesen Voraussetzungen ist auch eine positive
Marienverehrung mit der antimarianischen Haltung der Bekenntnisschriften
vereinbar.

Das Spezifische der anglikanischen Geisteshaltung kann wohl als

eine erhabene Mischung von religiöser Toleranz und religiösem
Individualismus bezeichnet werden. Der Individualismus wird zwar oft
gemäßigt durch die Ehrfurcht vor der Kirche und den christlichen
Überlieferungen sowie — in Ausnahmefällen — auch durch eine gewisse Achtung

vor der römisch-katholischen Kirche. Nimmt man noch den
angelsächsischen Volkscharakter mit seiner Vorliebe für praktisch-konkretes
Denken und seinem Mißtrauen gegen jede Art von dogmatisch-unfehlbaren

Entscheidungen hinzu, so läßt sich die anglikanische Stellung zu

den Dogmen der Unbefleckten Empfängnis und der Himmelfahrt Maria-;

ohne große Schwierigkeiten ermessen. Da diese Glaubenssätze vom Prinzip

der « Genügsamkeit » der Heiligen Schrift (Art. 5) aus als nicht unbedingt

heilsnotwendig erscheinen, und da der Toleranz nach anglikanischer

Meinung ein möglichst großer Geltungsbereich zukommt, kann

man wenigstens subjektiv die Haltung verstehen, die die anglikanische
Hierarchie und das anglikanische Volk dem Dogma von der leiblichen
Aufnahme gegenüber einnahm.

Die offizielle Haltung wurde kurz vor der Definition des Dogmas

von Erzbischof Garbett von York in einer Ansprache an die « York-
Convocation » vom 12. Oktober dargelegt. Dabei sprach er dem Glauben

an die Aufnahme Marias in den Himmel jede geschichtliche Grundlage
ab. Er führte sogar Schriftstellen an, die sich nach ihm direkt dagegen



Marienverehrung in der anglikanischen Kirche 141

aussprechen, wie Joh. 3, 13 und 1 Kor. 15, 23.9 Der eigentliche Stein des

Anstoßes für die Annahme des Dogmas war aber zweifellos die Frage
der päpstlichen Autorität. Nach Dr. Garbett : « hat unser Herr die

Unabhängigkeit seiner Jünger immer berücksichtigt ».10 Dann erwähnt er
un letzten Paragraphen des Abschnittes über « Lehrautorität » die
bekannte Unterscheidung zwischen fundamentalen und sekundären
Glaubenswahrheiten : « Nebst den eigentlichen Grundwahrheiten des Glaubens

gibt es in der Lehre und in der Praxis noch eine ganze Anzahl
zweitrangiger Dinge, die nie als heilsnotwendig angesehen worden sind.
Was diese betrifft, gibt unsere Kirche jedem Einzelnen die Freiheit,
selber nach bestem Wissen und Gewissen zu entscheiden. Nur soll er
sich aber vorher von der Heiligen Schrift und von jenen Lehrern führen
lassen, die ihm zu einer richtigen Entscheidung verhelfen können. »11

Da es innerhalb der Kirche von England nur wenig Übereinstimmung
bezüglich der Lehre und den praktischen Andachtsformen gibt, so
wird der beste Weg, sich ein Gesamtbild der heutigen Lage zu
verschaffen, darin bestehen, kurz die drei Hauptgruppen und ihre
entsprechenden Ansichten der Reihe nach zu durchgehen. Der « Ausdruck »

Ansicht scheint in diesem Zusammenhang der beste zu sein, da alle
drei Gruppen darauf bedacht sind, Ausdrücke wie « Dogma » oder
" dogmatisch » möglichst zu vermeiden, - obschon ihr eigenes Bestehen
auf dem Schriftprinzip doch wiederum an « Dogma » erinnert.

1. Die «Low Church» hat mehr vom protestantischen als vom
traditionellkatholischen Element in sich aufgenommen. Sie litt schwer
unter dem Einfluß der liberalen Theologie. Die von Newman befürchteten

Folgen des theologischen Liberalismus machten sich besonders hier
bemerkbar, ging doch gerade von dieser Gruppe die schwerwiegende
" Entchristlichung » Englands aus. In der « Low Church » wurde Maria
kaum angegriffen, besser gesagt, man redete überhaupt nicht von ihr.
Ihre Rolle im Erlösungsplan wurde einfach gestrichen. Wo das wahre
Verständnis für das Geheimnis der Menschwerdung und der Gottheit
Christi verlorengeht, da muß notwendig auch das Verständnis für die
Sonderstellung Marias im göttlichen Heilsplan aufhören. In der« Low
Church » hat sich das Marienproblem nur selten gestellt, und dann nur,
um gegen die « römischen Ansprüche » zu protestieren. Maria ist eine
*n besonderer Weise begnadete Frau, hat aber weiter keine Bedeutung

8 Garbett [1] S. 10.
10 Garbett S. 12.
11 Garbett S. 14.



142 Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

für das geistliche Leben. Zahlenmäßig macht die « Low Church » etwa
einen Drittel der ganzen anglikanischen Kirche aus.

2. Die zweite Gruppe, die der « Moderates », fürchtet weniger
« romanisierende » Einflüsse, ist aber faktisch der katholischen Kirche
gegenüber verschlossener als die « Low Church ». Aus diesen Kreisen
wird den Katholiken gegenüber oft der Vorwurf der « Mariolatrie »

gemacht und nicht selten wird gegen die katholische Anschauung,
nach der Maria unter allen Geschöpfen die höchste Ehre zu erweisen

ist, energisch protestiert. Aber auch hier gibt es manche Schattierungen,
und eine allzu große Verallgemeinerung könnte leicht zu falschen

Vorstellungen führen. Gespräche mit der griechischen Kirche haben die

« Low Church » in den letzten Jahren für die Frage der Marienverehrung
empfänglicher gemacht12.

3. Die Hochkirche, die dritte Gruppe, nimmt im allgemeinen
bezüglich der Lehre eine Haltung ein, die den katholischen Anschauungen
sehr nahe kommt. Doch ist, was die Marienverehrung betrifft, zu sagen,
daß die theologische Seite des Problems nur von einer relativ kleinen
Zahl von Gelehrten und geistlichen Schriftstellern angegriffen wurde.
Doch sind in dieser Richtung nicht unbedeutende Bemühungen zu
verzeichnen. Anerkannte Theologen, wie z. B. Dr. Mascall, stehen in
mariologischer Hinsicht durchaus auf dem Boden der katholischen
Überlieferung und verbinden klare theologische Gedankenführung mit
einer aufrichtigen und innigen Marienverehrung. Wiederum ist es die

griechisch-orthodoxe Kirche, besonders ihre Liturgie, welche auf diese

Schriftsteller immer wieder einen bedeutenden Einfluß ausübt. Ein
treffendes Beispiel ist das Werk von Maisie Spens : « Receive thg Joyfulness
of your glory. »13 Obwohl die Verfasserin ihre Gedanken mehr aus den

Texten der griechisch-orthodoxen Liturgie schöpft, scheint sie doch

fast sämtliche katholische Lehren und Andachtsformen anzunehmen.

Erst wenn sie auf das Dogma der Unbefleckten Empfängnis zu sprechen

kommt, wehrt sie sich gegen die «römischen Prätentionen»14. Dennoch

gaben manche dieser Autoren der Überzeugung Ausdruck, daß die

allerseligste Jungfrau in der anglikanischen Kirche nicht entsprechend

ihrer Würde als Gottesmutter geehrt worden sei15.

12 Maria [4] S. 722.
13 Hodder and Stoughton, London 1952.
11 A. a. O. S. 129.
16 Zwei diesbezügliche Äußerungen mögen genügen. Die erste stammt von

einem einfachen Laien, die zweite von einem Mitglied des Klerus. Kurz nach der
Definition der Himmelfahrt Marias erschien im « Catholic Herald » folgender Brief :



Marienverehrung in der anglikanischen Kirche 143

Wenn es aber darum geht, die päpstliche Autorität in ihrer ganzen
Fülle anzuerkennen, dann zögern auch die fortgeschrittensten Anglo-
Katholiken eine Haltung einzunehmen, die als « dogmatisch » und «

intolerant » interpretiert werden könnte. Einzelne, darunter auch Dr. Mascall,
geben zu, daß man aus der Heiligen Schrift die Aufnahme Marias in
den Himmel nicht widerlegen kann, - eine negative Haltung, die wir
sogar auch in der ersten und zweiten Gruppe finden. Die Überlieferung
mag wohl für die Dogmen der Unbefleckten Empfängnis und der
Himmelfahrt Marias sprechen, für einen Anglikaner aber gehören diese

Lehren « nicht in dieser Weise zum christlichen Glaubenssystem, daß
einer, der sie verwirft, deswegen nicht mehr Christ genannt werden
könnte »16.

Versuchen wir nun, das Gesagte kurz zusammenzufassen. Trotz
des stark « protestantischen » Einschlages der 39 Artikel hat es in der
Kirche von England doch stets eine echte, gläubige Marienverehrung
gegeben. In den ersten drei nachreformatorischen Jahrhunderten sind
es besonders geistliche Schriftsteller, die davon Zeugnis geben 17. Seit
der Oxford-Bewegung wurde Maria auch von dogmatischer, beziehungs-

" Sehr geehrter Herr, es sei mir erlaubt, durch Ihre Zeitung allgemein zur Kenntnis
zu bringen, daß ich, ein Mitglied der Kirche von England, mit der Ablehnung der
leiblichen Aufnahme Marias in den Himmel, so wie sie von den Erzbischöfen von
Canterbury und York formuliert wurde, nicht einverstanden bin. Der Papst
verdient für seine Liebe zu Maria eher Anerkennung als Kritik. W. H. Woodham,
Stanmore, Middx. » Zitiert in : « Queen of the Universe », S. 62. - Das folgende
Zeugnis aus dem Klerus gibt die Empfindung mancher anglikanischer Geistlichen
wieder und bezeugt zugleich die Genugtuung darüber, daß nach drei Jahrhunderten
die Muttergottes wieder zu gebührenden Ehren kommt : « lex orandi lex cre-
dendi est In einer ständig zunehmenden Zahl von Kirchen haben wir jetzt unsere
Avas und Salves, unsere Statuen und Kerzen, und unsere Maiprozessionen zu
Ehren Unserer Lieben Frau. Das Läuten der Angelus-Glocke ist jetzt ein verbreiteter

Brauch, sogar in Bischofskirchen. Allerdings kann man Zweifel hegen, ob
den betreffenden Kirchenvorstehern der Sinn dieses Angelus-Läutens klar ist, und
°b sie die Gebete, die dabei verrichtet werden, auch wirklich kennen. » - Text bei
Mascall [3] S. 48.

18 Mascall S. 45. - Ähnlich äußert sich auch K. Ross in « Church Times »,
31. Okt. 1952, S. 180 : « Der erste Grund weshalb ich nicht römisch-katholisch sein
kann, ist die Promulgation des Dogmas vom 1. November 1950 Man kann
einen Glaubenssatz als wahrscheinlich annehmen, es geht aber nicht an, ihn als
heilsnotwendig zu erklären. Jedermann kann nach seinem Gutdünken an die
Himmelfahrt Marias glauben. Für den Anglikaner, der daran glaubt, beweist das neue
Dogma, daß der Papst dort eine Entscheidung gefällt hat, wo er die Frage hätte
offen bleiben lassen, und für den Anglikaner, der nicht daran festhält, daß der
Papst nicht unfehlbar ist, auch nicht wenn er ex cathedra entscheidet. »

17 Vgl. dazu auch Robert Bickersteth : The Blessed Virgin an anglican
üivines. Catholic Literature Association, 1907 (mit einem Vorwort von Wirgman).



144 Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

weise patristischer Seite her in ein neues positives Licht gestellt. Selbst

in der Gegenwart fehlt es nicht an hervorragenden Gelehrten, Theologen
und sogar Exegeten, die zu wichtigen mariologischen Problemen
beachtenswerte Aufbauarbeit geleistet haben 18. Besonders diese letzte
Tatsache ist - vor allem im Vergleich zum Protestantismus, wo die
Fachtheologen sich bezüglich der Mariologie durchwegs mit minimalistischen

Lösungen begnügen - in ökumenischer Sicht entsprechend zu würdigen.
Der wissenschaftlichen Erneuerung geht aber auch eine

Wiederbelebung der praktischen Marienverehrung parallel19. Nicht selten sind

dabei sowohl die äußeren Formen als auch der innere Geist durchaus
katholisch20. Man könnte in dieser Beziehung auf jeden Fall nicht -
wie bei der « evangelischen » Marienverehrung - von einem spezifisch

anglikanischen Marienbild reden, das zum katholischen im Gegensatz
stünde. Alles, was hier wieder zum Vorschein kommt, sind echte,

ungetrübte Spuren der alten « Ecclesia Anglicana ». Wird diese Entwicklung
nicht gewaltsam unterdrückt, so wird sie bestimmt nur gute Früchte
bringen. (Übers, von S. Dosch OP)

18 Vgl. z.B. Bede Frost: The Mystery of Mary, Mowbray, London 1938.
L. S. Thornton : The Mother of God in Holy Scripture, im oben zitierten Sammelwerk

« The Mother of God ». Ferner die wichtigen Studien des führenden Exegeten
Edwyn Hoskyns, besonders zum Johannesevangelium : Genesis I-II and S. Johns's
Gospel, Journal of Theological Studies 31 (1920) 210-218 und The Fourth Gospel,
Faber and Faber, London 1940.

19 Dazu Norman W. Pittenger : Devotion to the Mother of Christ, Anglican
Theological Review 33 (1951) 71-80 und P. Schaefer : Marienverehrung in der

anglikanischen Kirche, Eine Heilige Kirche 1955/56, Heft 1.

Eine gute Charakteristik bietet auch Charles Moeller : Mentalité moderne
et Evangélisation, Editions de Lumen Vitae, Bruxelles 1955, S. 181-183.

20 Als Beispiel - und gewissermaßen als Symbol - sei hier an die Wallfahrt
nach Walsingham in Norfolk erinnert, wo im Mittelalter eine beliebte Replik des

Nazareth-Hauses stand. 1538 wurde das Heiligtum zerstört, im 20. Jahrhundert
wieder aufgebaut. Heute stehen dort zwei Gotteshäuser, um sowohl die
römischkatholischen als auch die zahlreichen anglikanischen Pilger zu beherbergen. Vgl-
Oxford Dictionary of the Christian Church, London 1957, Art. « Walsingham ».


	Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

