Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 6 (1959)

Artikel: Marienverehrung in der anglikanischen Kirche
Autor: Tannam, Gerard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761481

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GERARD TaANNAM CSSp

Marienverehrung
in der anglikanischen Kirche

In den letzten Jahren konnte man nicht selten bei Mitgliedern der
anglikanischen Kirche eine gewisse Besorgnis, ja sogar Enttduschung
feststellen iiber die unklare, schwankende Haltung ihrer geistlichen Fiih-
rer beziiglich der Frage der Ehescheidung. Die Anglikaner reagieren ja,
wie es ihrem Temperament entspricht, viel empfindsamer auf praktisch-
moralische Fragen als auf Probleme mehr theoretischer Natur. Ferner
charakterisiert der sogenannte « Geist der Weite » (comprehensiveness),
der um der « hoheren Einheit » willen stets mehr zu Kompromissen neigt,
als klare Entscheidungen fordert, die anglikanische Kirche seit ihrer Ent-
stehungszeit und konnte mit Recht als « formendes Prinzip » ihrer ge-
samten geschichtlichen Entwicklung gelten. Schon gleich bei der Errich-
tung der englischen Staatskirche unter Heinrich VIII. ist er am Werk,
ebenso bei den lehrmiBigen Abgleitungen, die unter Eduard VI. und
Elisabeth I. zur hdretischen Kirche fithrten. Ohne Beriicksichtigung dieser
stets auf Ausgleich und Vermittlung gerichteten Haltung ist es duBerst
schwierig, das Phinomen der anglikanischen Kirche zu verstehen, oder
damit verbundene Probleme, in unserm Falle ihre Stellungnahme zur
Marienverehrung, richtig einzuschédtzen und zu beurteilen. Obwohl Hein-
rich VIII. die pipstliche Autoritit nicht anerkennen wollte und sich
selbst als hochste Instanz sowohl in geistlichen als auch in weltlichen
Belangen hielt, lieB er doch die eigentlichen Glaubensfragen unangetastet.
So war die Kirche Heinrich VIII. nach damaligen Verhiltnissen nur eine
schismatische, nicht aber eine hiretische. Der geistige EinfluB der Refor-
matoren vom « Festland » konnte sich erst unter Eduard VI. und seiner
Schwester Elisabeth durchsetzen. Cramner, der als kirchliche Autoritét
hinter dem ersten « Book of Common Prayer » (1549) und den 42 Arti-



Marienverehrung in der anglikanischen Kirche 135

keln stand, lehnte sich stark an den Calvinismus an. Die von ihm ein-
geschlagene Richtung drohte zu schroff mit dem tiberlieferten Glauben
zu brechen, ja selbst politische Folgen nach sich zu ziehen. So wurden
seine Thesen unter Elisabeth in eine etwas annehmbarere Form gebracht,
was.dann zu den 39 Artikeln fithrte, die noch heute die offizielle Grund-
lage des anglikanischen Glaubens bilden.

In der Tat wurde erst unter Elisabeths Regierung der englische
« Weg der Mitte » richtig eingefithrt und gefestigt. Ihr gelang es, zwischen
dem Glauben ihres Vaters und den calvinistischen Tendenzen ihres Bru-
ders eine eigene, dritte Richtung einzuschlagen. Damit verfolgte sie aber
nur das eine Ziel : Festigung der Monarchie. Die religiése Einheit war
eher ein Vorwand dazu. Ebenso war die wiederholte Bestitigung des
«Book of Common Prayer» in den Jahren 1559 und 1571 mehr von
politischen als von religiosen Interessen inspiriert. Die 39 Artikel und
das « Book of Common Prayer » bilden die amtlich anerkannte Grund-
lage fiir alle Streitfragen in Glaubensangelegenheiten. Das « Book of
Common Prayer » ist das liturgische Handbuch fiir Klerus und Volk und
enthdlt auch das viel umstrittene Pontifikale fiir die Weihen in der
anglikanischen Kirche. Schon Gladstone bemerkte seinerzeit, daB die
39 Artikel nur ein Durchgangsstadium, den Einbruch « protestantischer »
Elemente bedeuten. Das « Prayer Book » galt ihm als Ausdruck « katho-
lischer » Elemente, die nach seiner Auffassung die Kontinuitit mit der
alten Kirche bewahren. So finden wir also das merkwiirdige « Sowohl-
als-auch » gleich zu Beginn bei den fiir Lehre und Kultus grundlegenden
Schriften.

Versuchen wir nun anhand dieser beiden Quellen, die offizielle Stel-
lung der anglikanischen Kirche zur Frage der Marienverehrung niher
Zu bestimmen. Im Artikel 2 (« Vom menschgewordenen Gottessohn »)
lesen wir : « Der Sohn ... nahm im SchoBe der seligen Jungfrau von
threm Fleische Menschennatur an, so daB zwei ganze, vollkommene
Naturen, die gottliche und die menschliche, miteinander untrennbar ver-
bunden wurden ...» Damit wird Maria traditionsgemiB als Gottes-
Mutter anerkannt, denn das Nizdnische, das Athanasianische und das
Apostolische Glaubensbekenntnis lassen iiber die Grundlagen dieser Lehre
keinen Zweifel zu. Aber schon ein fliichtiger Blick auf den Artikel 22
Zigt, daB das « protestantische » Element dieser 39 Artikel die tradi-
tionelle Marienverehrung zumindest gefihrdet. Artikel 22 handelt iiber
das Fegfeuer, verwirft die Verehrung und Anbetung von Bildern und
Reliquien, sowie die Anrufung von Heiligen als « torichte Erfindungen,



136 Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

die nicht in der Schrift begriindet sind, die vielmehr dem Worte Gottes
widersprechen ». Allerdings gibt es Anglikaner, besonders in der « High
Church », die in diesem Artikel keineswegs die Ablehnung der Marien-
verehrung sehen wollen. T. M. Parker schreibt zu dieser Frage : « Die
anglikanische Kirche hat die Muttergottesverehrung nie formell ver-
worfen. Allerdings gab es seit dem 16. Jahrhundert immer nur eine Min-
derheit, die daran festhielt. Wir miissen uns also vor jeder Verallge-
meinerung hiiten. Untersuchen wir die Frage moglichst objektiv und
unvoreingenommen, so miissen wir zugeben, daBl Marienverehrung in der
anglikanischen Volksfrommigkeit eher die Ausnahme als die Regel war. »*

Diese ablehnende Haltung gegeniiber der Heiligenanrufung scheint
der Stellung Marias und der Heiligen im Kalendarium des « Book of
Common Prayer » nicht ganz gerecht zu werden. Unter den 17 gebotenen
Feiertagen der englischen Kirche finden wir auch zwei Marienfeste : Licht-
mel und Verkiindigung. Thre Vigilien sind Fast- und Abstinenztage. Es
fillt einem allerdings auf, daBl an diesen Tagen weder die Morgen- noch
die Abendandacht (Morning and Evening Prayer) das « Ave Maria » ein-
schlieBt. Das « Magnificat » hingegen wurde beibehalten (natiirlich in
englischer Sprache). Das Apostolische Glaubensbekenntnis mit dem « In-
carnatus est de Spiritu Sancto ex Maria virgine » wird im Gottesdienst
von Priester und Volk gemeinsam rezitiert. Sonst gibt es keine Marien-
gebete und auch im grofen Bittgebet (Litany) wird sie nicht angerufen.
Was die Abendmahlfeier betrifit, die eine gewisse duBere Ahnlichkeit
mit unserer Messe aufweist, so sind Weihnachtsprifation und Weihnachts-
kollekte die einzigen Stellen, die von der Gottesmutter sprechen. DaB
die Muttergottes gerade in der anglikanischen Messe unerwihnt bleibt,
wird von manchen gldubigen Anglikanern tief empfunden. « Ich be-
daure », schreibt wiederum Parker, « daB Maria, abgesehen vom Credo,
im unverdnderlichen MeBtext nie erwdhnt wird. In den verdnderlichen
Teilen finden wir den einzigen Hinweis in der Weihnachtsprifation und
in der Weihnachtskollekte. Ich bedaure aber auch die Zuriickhaltung
der romischen Messe, die sich in der Regel mit kurzen Formeln im Kanon
und einigen anderen Gebeten begniigt, ohne direkt ein Gebet an si¢
zu richten » 2

1 T. M. PARKER : Devotion to the Mother of God, in « Mother of God », hrsg:
von E. Mascall, Dacre Press, London 1949, S. 64. — Vgl. auch die Ansprache des
Erzbischofes von York Dr. Garbett: Authority, in « Doctrine », SPCK, Lon-
don 1950, S. 10. )

? PARKER, a. a. 0. S, 73.



Marienverehrung in der anglikanischen Kirche 137

Die 39 Artikel und das « Prayer Book » zusammen ergeben also eine
duBerst geschickte Zwischenlésung. Die Lehre ist offensichtlich héretisch,
aber nur selten wagte man, das direkt anzutasten, was vor der Refor-
mation tief im englischen Volke verwurzelt war : die Liebe zur Messe
und die Verehrung Marias. Der rémische Primat wird einfach mit der
Begriindung abgelehnt, die Kirchen von Jerusalem, Antiochien und Rom
hitten sich de facto geirrt. Neben den genannten Glaubensbekenntnissen
hilt die anglikanische Kirche noch an zahlreichen duBeren Formen des
alten Glaubens fest, besonders in ihrer Liturgie, die viel mit unserer
Messe und dem rémischen Brevier gemeinsam hat. Der Ausgleich be-
stand somit vorwiegend darin, den neuen Glauben mit den Formen der
alten Liturgie zu umrahmen.

Dies ist in groBen Ziigen der Werdegang der unter Elisabeth voll-
zogenen konfessionellen KompromiBlosung, die seither zu manchen fiir
Katholiken unverstindlichen Entscheidungen gefiihrt hat, — nicht zu-
letzt auch in der Frage der Marienverehrung. Ein bekannter anglikani-
scher Theologe duBerte sich kiirzlich wie folgt iiber die fiir den Anglika-
Nismus so bezeichnende Geisteshaltung : « Wollten wir die historische
Methode (der Geschichte der anglikanischen Lehre) untersuchen, so miiB-
ten wir der sonderbaren Tatsache Rechnung tragen, daB die anglikanische
Kirche so weit kam, gewisse Glaubensformen, die sie iiber ein Jahr-
tausend lang beibehalten hatte, in den nichsten vierhundert Jahren ein-
fach leugnete, oder zumindest von ihnen nichts wissen wollte. SchlieBlich
Miilten wir dann auf Grund dieser merkwiirdigen Tatsache entscheiden,
Was ein Durchschnittsanglikaner iiberhaupt zu glauben hat. »?*

Die Marienverehrung war in den dreihundert Jahren zwischen der
Reformation und der Oxford-Bewegung nie vollig vergessen geblieben.
Seit der Veroffentlichung von Wirgmans « The Blessed Virgin and all
the company of Heaven» (1913) hat sich die Ansicht, daf es in der
anglikanischen Kirche ununterbrochen marianische Schriftsteller ge-
8eben habe, sehr rasch durchgesetzt.-Auch Dr. E. Mascall weist in seinem
Oben zitierten Aufsatz darauf hin. P. G. Corr OSM unternahm es, diese
R.Eihe von marianischen Schriftstellern zusammenzustellen 2. Seine Da-
tlerungsversuche umfassen den Zeitraum vom Ende des 16. Jahrhunderts
(HOOker) bis etwa. 1720 (Hickes). Die Periode zwischen dem beginnenden

¥ E. Mascarr : Dogmatic Theology of the Mother of God, in « Mother of
G g
od», 8. 49,

P _‘ Doctrine mariale dans 1’Anglicanisme, in « Maria », Bd. 3, Beauchesne,
aris 1954, S.717.

10



138 Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

18. Jahrhundert und der Bliitezeit der Marienverehrung in der Oxford-
Bewegung verlangt noch weitere Forschungsarbeit. Trotz der allgemeinen
Beliebtheit, der sich die These Wirgmans innerhalb des anglikanischen
Klerus heute erfreut, diirfen wir aber die Bedeutung und den Umfang
dieser marianischen Literatur, die der Oxford-Bewegung vorausging,
nicht {ibertreiben 5. '

Mit der Restauration begann auch die bekannte Auflésung der angli-
kanischen Kirche in drei Hauptgruppen (High Church- Low Church-
Moderates). Dieser AuflésungsprozeB zog sich bis gegen Ende des 17. Jahr-
hunderts hin. Von diesen drei Gruppen interessiert uns besonders die
kleinste, die der Hochkirche, weil sie stets die Kontinuitit der angli-
kanischen Kirche mit der « Ecclesia Anglicana » betonte und sich in der
Lehre und in den Kultformen immer moglichst der rémischen Kirche
angleichen wollte. Aber diese Entwicklung ging nur langsam vor sich,
und erst mit dem Beginne der Oxford-Bewegung, in der ersten Hilfte
des letzten Jahrhunderts, erlangte diese « romanisierende » Bewegung
ihre eigentliche Bedeutung. Ein Hauptmerkmal der « High Church» zu
dieser und ebenso in der darauf folgenden Zeit war und blieb ihre grofe
Liebe zur Gottesmutter.

Dazu bemerkt Dr. Mascall : « Es war erst die Oxford-Bewegung, die
uns wieder zum BewuBtsein gebracht hat, dafBl ein Christentum ohne
Maria nur ein Zerrbild des wahren Christentums sein kann. Dennoch
lieB sich von dieser Erkenntnis nur ein kleiner Teil der anglikanischen
Kirche beeindrucken, und ohne bei den hoheren Stellen Gehér und Ver-
stindnis zu finden. Im Gegenteil, diese wiesen die Erneuerungsversuche
als gefahrlich und undurchfithrbar ab, und als auch dies nichts fruchtete,
lieBen sie schlieBlich die Marienverehrung als eine Randerscheinung gel-
ten. » ® Zur Zeit eines Newman oder eines Pusey gab es fiir religios ge-
sinnte Menschen nur die Alternative : entweder eine liberale, aufgeklirte
Haltung zur Religion einnehmen, was notwendig zur Entchristlichung
des Landes fithren mubBte, — oder die wirklichen Grundlagen des christ-
lichen Glaubens neu durchdenken. Aus dem Studium der Christologié
der Kirchenviter ging eindeutig hervor, daB die Marienverehrung die
beste Sicherung fiir das Geheimnis der Gottheit Christi bedeutet. S0
gelang es der Oxford-Bewegung mit Newman, Pusey und Keble ein neues

5 Vgl. dazu im Sammelband « Queen of the Universe», hrsg. von S. G. MA~
THEWS SM, Grail Publications, St. Meinrad,{Indiana 1957, den Artikel von G. CORR *
The Assumption and the Church of England, S. 70, Anm. 2.

6 MascaLL, a. a. O. S. 48.



Marienverehrung in der anglikanischen Kirche 139

Interesse fiir die Mariologie zu schaffen, und damit begann in der Kirche
von England die Marienverehrung neu aufzublithen. Fiir Newman selber
bedeutete die Marienverehrung kein leichtes Problem. Viele seiner Freunde
aber, die Anglikaner blieben, schlugen dennoch beziiglich der Glaubens-
lehren und der praktischen Formen der Frommigkeit eine durchaus ka-
tholische Richtung ein 7.

Seit Newman hat die Marienverehrung besonders in der « High
Church » zugenommen. Doch ist es schwierig, auch nur annihernd das
Charakteristische und Einheitliche dieser hochkirchlichen Gruppe zu
bestimmen. In der anglikanischen Kirche gab es immer einen groBen
Raum fiir persénliche Initiative. Die kirchliche Disziplin war stets ela-
stisch, oft konnte die Hierarchie nur mit Miihe ihre Richtlinien durch-
Setzen. Die im Jahre 1904 eingesetzte « Konigliche Komission fiir Kir-
chendisziplin » veréffentlichte schon 1906 einen Rapport iiber Abwei-
chungen von amtlich anerkannten Gewohnheiten und Satzungen der
Kirche von England. Darin wurden folgende Punkte besonders hervor-
gehoben : die Marienverehrung, die Anrufung von Heiligen und das Fest-
halten an rémisch-katholischen F eiertagen, wie Marid Himmelfahrt und
Herz- Jesu Fest 8. Wie groB die Bedeutung des Anglokatholizismus, die
duBerste Rechte der hochkirchlichen Bewegung, auch sein mag, so darf
fnan doch nicht vergessen, daB er im Siiden stets einfluBreicher war als
Im Norden, und daB er nach maBgebenden Beobachtern nie Eingang
fand bei den breiteren Massen des Volkes.

Dennoch finden wir in dieser Gruppe einige bedeutende Schrift-
Steller, deren Schriften nicht nur von geistlichem, sondern auch von
hohem wissenschaftlichen Interesse sind. Pater G. Corr OSM, ein vor-
2glicher Kenner der anglikanischen Kirche, stellt fest, daB die Marien-
Verehrung heute in der Kirche von England weit verbreitet ist ; weiter
als die Katholiken es vermuten, und weiter als die Protestanten es zu-
lassen wollen. Obwohl es nur wenige Mariologen im strengen Sinne gibt,
Wird dennoch der Marienverehrung ein solides theologisches Fundament
8¢geben. Corr méchte sogar behaupten, daB der anglikanische Glaube
8trade in der Marienverehrung seine Lebendigkeit beweise. Eine Ein-
Scbréinkung muB jedoch stets gemacht werden : die marianische From-
Migkeit ist nicht eine offentlich anerkannte, sondern nur eine private,
Mag sie auch von Hunderten von Geistlichen gepredigt, und von Tau-

? F. J. FRiEDEL : The Mariology of Cardinal Newman, bes. Kapitel 1 und 2.
s Encyclopaedia Britannica, Vol. 8, S. 472, Series 1955.



140 Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

senden von Gliubigen praktiziert werden, oft sogar auf eine Weise, die
ein Katholik ohne Einschrinkung billigen kann. Das alles gehort zum
Paradox des Anglikanismus, so wie er bis in den Alltag hinein gelebt
wird. J. Slessor bemerkt dazu mit Recht : die Kirche von England hat
viele Theologen, aber keine (einheitlich faBbare) Theologie !

Welches ist nun die Stellung der anglikanischen Hierarchie zur Ma-
rienverehrung, und was hindert diese Gruppe an einer Anniherung an
die Kirche von Rom ? Die Antwort auf diese Frage kann uns nur die
Geschichte der anglikanischen Kirche und der anglikanischen Geistes-
haltung geben. Das Hauptziel der Religionsreform unter Elisabeth I.
war « Vermittlung ». Die anglikanische Kirche funktioniert noch heute
nach demselben Prinzip. In der Tat kann ein « rechtgliubiger » Angli-
kaner sowohl eine fast katholisch orthodoxe Theologie bekennen — als
auch grundlegendste Glaubenswahrheiten, wie z. B. die Gottheit Christi,
leugnen. Unter diesen Voraussetzungen ist auch eine positive Marien-
verehrung mit der antimarianischen Haltung der Bekenntnisschriften
vereinbar.

Das Spezifische der anglikanischen Geisteshaltung kann wohl als
eine erhabene Mischung von religioser Toleranz und religissem Indivi-
dualismus bezeichnet werden. Der Individualismus wird zwar oft ge-
miBigt durch die Ehrfurcht vor der Kirche und den christlichen Uber-
lieferungen sowie — in Ausnahmefillen — auch durch eine gewisse Ach-
tung vor der romisch-katholischen Kirche. Nimmt man noch den angel-
sdchsischen Volkscharakter mit seiner Vorliebe fiir praktisch-konkretes
Denken und seinem MiBtrauen gegen jede Art von dogmatisch-unfehl-
baren Entscheidungen hinzu, so 148t sich die anglikanische Stellung zu
den Dogmen der Unbefleckten Empfingnis und der Himmelfahrt Marias
ohne grofBe Schwierigkeiten ermessen. Da diese Glaubenssitze vom Prin-
zip der « Geniigsamkeit » der Heiligen Schrift (Art. 5) aus als nicht unbe-
dingt heilsnotwendig erscheinen, und da der Toleranz nach anglikani-
scher Meinung ein moglichst groBer Geltungsbereich zukommt, kann
man wenigstens subjektiv die Haltung verstehen, die die anglikanische
Hierarchie und das anglikanische Volk dem Dogma von der leiblichen
Aufnahme gegeniiber einnahm.

Die offizielle Haltung wurde kurz vor der Definition des Dogmas
von Erzbischof Garbett von York in einer Ansprache an die « York-
Convocation » vom 12. Oktober dargelegt. Dabei sprach er dem Glauben
an die Aufnahme Marias in den Himmel jede geschichtliche Grundlage
ab. Er fiithrte sogar Schriftstellen an, die sich nach ihm direkt dagegen



Marienverehrung in der anglikanischen Kirche 141

aussprechen, wie Joh. 3, 13 und 1 Kor. 15, 23. ® Der eigentliche Stein des
AnstoBes fiir die Annahme des Dogmas war aber zweifellos die Frage
der papstlichen Autoritit. Nach Dr. Garbett : « hat unser Herr die Un-
abhingigkeit seiner Jiinger immer beriicksichtigt ». 1 Dann erwihnt er
im letzten Paragraphen des Abschnittes iiber « Lehrautoritit» die be-
kannte Unterscheidung zwischen fundamentalen und sekundiren Glau-
benswahrheiten; « Nebst den eigentlichen Grundwahrheiten des Glau-
bens gibt es in der Lehre und in der Praxis noch eine ganze Anzahl
zweitrangiger Dinge, die nie als heilsnotwendig angesehen worden sind.
Was diese betrifft, gibt unsere Kirche jedem Einzelnen die Freiheit,
selber nach bestem Wissen und Gewissen zu entscheiden. Nur soll er
sich aber vorher von der Heiligen Schrift und von jenen Lehrern fithren
lassen, die ihm zu einer richtigen Entscheidung verhelfen kénnen. » 11

Da es innerhalb der Kirche von England nur wenig Ubereinstimmung
beziiglich der Lehre und den praktischen Andachtsformen gibt, so
wird der beste Weg, sich ein Gesamtbild der heutigen Lage zu ver-
Schaffen, darin bestehen, kurz die drei Hauptgruppen und ihre ent-
Sprechenden Ansichten der Reihe nach zu durchgehen. Der « Ausdruck »
Ansicht scheint in diesem Zusammenhang der beste zu sein, da alle
drei Gruppen darauf bedacht sind, Ausdriicke wie «Dogma» oder
«dogmatisch » méglichst zu vermeiden, — obschon ihr eigenes Bestehen
auf dem Schriftprinzip doch wiederum an « Dogma » erinnert.

1. Die « Low Church» hat mehr vom protestantischen als vom
traditionellkatholischen Element in sich aufgenommen. Sie litt schwer
unter dem EinfluB der liberalen Theologie. Die von Newman befiirch-
teten Folgen des theologischen Liberalismus machten sich besonders hier
bemerkbar, ging doch gerade von dieser Gruppe die schwerwiegende
« Entchristlichung » Englands aus. In der « Low Church » wurde Maria
kaum angegriffen, besser gesagt, man redete iiberhaupt nicht von ihr.
Thre Rolle im Erlosungsplan wurde einfach gestrichen. Wo das wahre
Verstindnis fiir das Geheimnis der Menschwerdung und der Gottheit
Christi verlorengeht, da muB notwendig auch das Versténdnis fiir die
SOnderstellung Marias im gottlichen Heilsplan aufhéren. In der« Low
Church » hat sich das Marienproblem nur selten gestellt, und dann nur,
Um gegen die « rémischen Anspriiche » zu protestieren. Maria ist eine
in besonderer Weise begnadete Frau, hat aber weiter keine Bedeutung

® GARBETT [1] S. 10.
10 GARBETT S. 12.
1 GARBETT S. 14.



142 Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

fiir das geistliche Leben. ZahlenmiBig macht die « Low Church » etwa
einen Drittel der ganzen anglikanischen Kirche aus.

2. Die zweite Gruppe, die der « Moderates», fiirchtet weniger
« romanisierende » Einfliisse, ist aber faktisch der katholischen Kirche
gegeniiber verschlossener als die « Low Church». Aus diesen Kreisen
wird den Katholiken gegeniiber oft der Vorwurf der « Mariolatrie »
gemacht und nicht selten wird gegen die katholische Anschauung,
nach der Maria unter allen Geschépfen die héchste Ehre zu erweisen
ist, energisch protestiert. Aber auch hier gibt es manche Schattierungen,
und eine allzu groBe Verallgemeinerung konnte leicht zu falschen Vor-
stellungen fithren. Gespriche mit der griechischen Kirche haben die
« Low Church » in den letzten Jahren fiir die Frage der Marienverehrung
empfinglicher gemacht 2.

3. Die Hochkirche, die dritte Gruppe, nimmt im allgemeinen be-
ziiglich der Lehre eine Haltung ein, die den katholischen Anschauungen
sehr nahe kommt. Doch ist, was die Marienverehrung betrifft, zu sagen,
daB die theologische Seite des Problems nur von einer relativ kleinen
Zahl von Gelehrten und geistlichen Schriftstellern angegriffen wurde.
Doch sind in dieser Richtung nicht unbedeutende Bemiihungen zu
verzeichnen. Anerkannte Theologen, wie z.B. Dr. Mascall, stehen in
mariologischer Hinsicht durchaus auf dem Boden der katholischen
Uberlieferung und verbinden klare theologische Gedankenfithrung mit
einer aufrichtigen und innigen Marienverehrung. Wiederum ist es die
griechisch-orthodoxe Kirche, besonders ihre Liturgie, welche auf diese
Schriftsteller immer wieder einen bedeutenden EinfluB ausiibt. Ein tref-
fendes Beispiel ist das Werk von Maisie Spens : « Receive the Joyfulness
of your glory. » ** Obwohl die Verfasserin ihre Gedanken mehr aus den
Texten der griechisch-orthodoxen Liturgie schopft, scheint sie doch
fast simtliche katholische Lehren und Andachtsformen anzunehmen.
Erst wenn sie auf das Dogma der Unbefleckten Empfangnis zu sprechen
kommt, wehrt sie sich gegen die « romischen Préitentionen’» 4, Dennoch
gaben manche dieser Autoren der Uberzeugung Ausdruck, daB die
allerseligste Jungfrau in der anglikanischen Kirche nicht entsprechend
ihrer Wiirde als Gottesmutter geehrt worden sei 15,

12 Maria [4] S. 722.
13 Hodder and Stoughton, London 1952.

1 Al a. 0. S. 129,
15 Zwei diesbeziigliche AuBerungen mdogen geniigen. Die erste stammt von

einem einfachen Laien, die zweite von einem Mitglied des Klerus. Kurz nach der
Definition der Himmelfahrt Marias erschien im « Catholic Herald » folgender Brief



Marienverehrung in der anglikanischen Kirche 143

Wenn es aber darum geht, die pipstliche Autoritit in ihrer ganzen
Fille anzuerkennen, dann zégern auch die fortgeschritteflsten Anglo-
Katholiken eine Haltung einzunehmen, die als « dogmatisch » und « into-
lerant » interpretiert werden kénnte. Einzelne, darunter auch Dr. Mascall,
geben zu, daB man aus der Heiligen Schrift die Aufnahme Marias in
den Himmel nicht widerlegen kann, — eine negative Haltung, die wir
sogar auch in der ersten und zweiten Gruppe finden. Die Uberlieferung
mag wohl fiir die Dogmen der Unbefleckten Empfiangnis und der Him-
melfahrt Marias sprechen, fiir einen Anglikaner aber gehoren diese
Lehren «nicht in dieser Weise zum christlichen Glaubenssystem, daB
einer, der sie verwirft, deswegen nicht mehr Christ genannt werden
konnte » 18,

Versuchen wir nun, das Gesagte kurz zusammenzufassen. Trotz
des stark « protestantischen » Einschlages der 39 Artikel hat es in der
Kirche von England doch stets eine echte, gliubige Marienverehrung
gegeben. In den ersten drei nachreformatorischen Jahrhunderten sind
es besonders geistliche Schriftsteller, die davon Zeugnis geben 7. Seit
der Oxford-Bewegung wurde Maria auch von dogmatischer, beziehungs-

« Sehr geehrter Herr, es sei mir erlaubt, durch Ihre Zeitung allgemein zur Kenntnis
Zu bringen, daB ich, ein Mitglied der Kirche von England, mit der Ablehnung der
leiblichen Aufnahme Marias in den Himmel, so wie sie von den Erzbischéfen von
Canterbury und York formuliert wurde, nicht einverstanden bin. Der Papst ver-
dient fiir seine Liebe zu Maria eher Anerkennung als Kritik. W. H. Woodham,
Stanmore, Middx.» Zitiert in: « Queen of the Universe », S. 62. — Das folgende
Zeugnis aus dem Klerus gibt die Empfindung mancher anglikanischer Geistlichen
wieder und bezeugt zugleich die Genugtuung dariiber, daB nach drei Jahrhunderten
die Muttergottes wieder zu gebiihrenden Ehren kommt: « ... lex orandi lex cre-
dendj est ! In einer stindig zunehmenden Zahl von Kirchen haben wir jetzt unsere
Aves und Salves, unsere Statuen und Kerzen, und unsere Maiprozessionen zu
Ehren Unserer Lieben Frau. Das Lauten der Angelus-Glocke ist jetzt ein verbrei-
teter Brauch, sogar in Bischofskirchen. Allerdings kann man Zweifel hegen, ob
den betreffenden Kirchenvorstehern der Sinn dieses Angelus-Liutens klar ist, und
ob sie die Gebete, die dabei verrichtet werden, auch wirklich kennen. » — Text bei
Mascarr [3] S. 48.

16 MascaLL S. 45. — Ahnlich duBert sich auch K. Ross in « Church Times »,
31. Okt. 1952, S. 180 : « Der erste Grund weshalb ich nicht rémisch-katholisch sein
kann, ist die Promulgation des Dogmas vom 1. November 1950 ... Man kann
einen Glaubenssatz als wahrscheinlich annehmen, es geht aber nicht an, ihn als
heilsnotWendig zu erkliren. Jedermann kann nach seinem Gutdiinken an die Him-
Melfahrt Marias glauben. Fiir den Anglikaner, der daran glaubt, beweist das neue
Dogma, daB' der Papst dort eine Entscheidung gefillt hat, wo er die Frage hitte
offen bleiben lassen, und fiir den Anglikaner, der nicht daran festhiilt, daB der
Papst nicht unfehlbar ist, auch nicht wenn er ex cathedra entscheidet. »

17 Vgl. dazu auch Robert BICKERSTETH : The Blessed Virgin an anglican
divines, Catholic Literature Association, 1907 (mit einem Vorwort von Wirgman).



144 Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

weise patristischer Seite her in ein neues positives Licht gestellt. Selbst
in der Gegenwart fehlt es nicht an hervorragenden Gelehrten, Theologen
und sogar Exegeten, die zu wichtigen mariologischen Problemen beach-
tenswerte Aufbauarbeit geleistet haben 18, Besonders diese letzte Tat-
sache ist — vor allem im Vergleich zum Protestantismus, wo die Fach-
theologen sich beziiglich der Mariologie durchwegs mit minimalistischen
Losungen begniigen — in 6kumenischer Sicht entsprechend zu wiirdigen.

Der wissenschaftlichen Erneuerung geht aber auch eine Wieder-
belebung der praktischen Marienverehrung parallel °. Nicht selten sind
dabei sowohl die duBeren Formen als auch der innere Geist durchaus
katholisch %. Man kénnte in dieser Beziehung auf jeden Fall nicht -
wie bei der «evangelischen » Marienverehrung — von einem spezifisch
anglikanischen Marienbild reden, das zum katholischen im Gegensatz
stiinde. Alles, was hier wieder zum Vorschein kommt, sind echte, un-
getriibte Spuren der alten « Ecclesia Anglicana ». Wird diese Entwicklung
nicht gewaltsam unterdriickt, so wird sie bestimmt nur gute Friichte
bringen. (Ubers. von S. Doscu OP)

18 Vgl. z. B. Bede Frost: The Mystery of Mary, Mowbray, London 1933.
L. S. THorNTON : The Mother of God in Holy Scripture, im oben zitierten Sammel-
werk « The Mother of God ». Ferner die wichtigen Studien des fithrenden Exegeten
Edwyn HoskyNs, besonders zum Johannesevangelium : Genesis I-II and S. Johns’s
Gospel, Journal of Theological Studies 31 (1920) 210-218 und The Fourth Gospel,
Faber and Faber, London 1940.

1% Dazu Norman W. PITTENGER : Devotion to the Mother of Christ, Anglican
Theological Review 33 (1951) 71-80 und P. ScHAEFER : Marienverehrung in der
anglikanischen Kirche, Eine Heilige Kirche 1955/56, Heft 1.

Eine gute Charakteristik bietet auch Charles MOELLER : Mentalité moderne
et Evangélisation, Editions de Lumen Vitae, Bruxelles 1955, S. 181-183.

20 Als Beispiel — und gewissermafBen als Symbol — sei hier an die Wallfahrt
nach Walsingham in Norfolk erinnert, wo im Mittelalter eine beliebte Replik des
Nazareth-Hauses stand. 1538 wurde das Heiligtum zerstért, im 20. Jahrhundert
wieder aufgebaut. Heute stehen dort zwei Gotteshduser, um sowohl die rémisch-
katholischen als auch die zahlreichen anglikanischen Pilger zu beherbergen. Vgl.
Oxford Dictionary of the Christian Church, London 1957, Art. « Walsingham ».



	Marienverehrung in der anglikanischen Kirche

