Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 6 (1959)

Artikel: Zu Cullmanns Vorschlag einer "6kumenischen Kollekte"
Autor: Stirnimann, Heinrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH STIRNIMANN OP

Zu Cullmanns V'orschlag'
einer « okumenischen Kollekte »

Aus Anlaf3 der jihrlichen Gebetswoche fiir die Einheit der Christen
wurde Prof. Oscar Cullmann im Januar 1957 von einer ékumenischen
Gruppe eingeladen, am Polytechnikum in Ziirich einen Vortrag zu halten
tiber das Thema « Das Urchristentum und das ékumenische Problem ».
In diesem Vortrag, der dann im Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz !
erschien, machte er zum ersten Mal vor einem gréBeren Kreis, im An-
schlu an die urchristliche Kollekte — der Heidenchristen fiir die Juden-
christen —, den Vorschlag, die heute im Glauben getrennten Christen
mochten doch wenigstens einmal im Jahr als Ausdruck ihrer Briiderlich-
keit eine gegenseitige Sammlung veranstalten. In einer Sonderschrift 2
gibt Prof. Cullmann nun iiber das Echo seiner Anrvegung Rechenschaft,
indem er zugleich Sinn und Form der genannten Kollekte niher um-
schreibt und auf verschiedene Einwédnde antwortet, die erhoben wurden.
Wir méochten hier kurz seine Gedanken, wie sie uns wichtig scheinen,
wiedergeben, sie wiirdigen und zu ihnen Stellung nehmen. Die Schweiz
hat sich ja bisher in der ékumenischen Bewegung nicht durch besondere
Regsamkeit ausgezeichnet. Umsomehr verdient es beachtet zu werden,
daB der Vorschlag von Prof. Cullmann gerade in einem eher zuriick-

1 Kirchenbl. f. die reform. Schweiz 113 (1957) 50-53, 66-69.

? 0. CurLLmaNN : Katholiken und Protestanten. Ein Vorschlag zur Verwirk-
lichung christlicher Solidaritit. Verlag Friedrich Reinhardt AG, Basel [1958]. Die
Im Text in Klammer angefithrten Ziffern beziehen sich auf die Seiten dieser Schrift.
= Franzésische Ausgabe : Catholiques et Protestants. Un projet de solidarité chré-
prienne. (Collection « L’Actualité Protestante ».) Delachaux et Niestlé, Neuchatel-

aris 1958,

9



122 Zu Cullmanns Vorschlag einer « 6kumenischen Kollekte »

haltenden Land mit besonderer Lebendigkeit aufgenommen wurde ® und
in manchen, sonst zu Indifferentismus neigenden Kreisen das Interesse
fiir die Okumene zu wecken vermochte.

Motivierung

Schon seit iiber fiinfzig Jahren wird alljahrlich zur gleichen Zeit
acht volle Tage hindurch von katholischen und nicht-katholischen
Christen um die Einheit im Glauben gebetet 4. Das ist ein verheiBungs-
volles Zeichen, und wir gehen sicher nicht fehl, wenn wir in ihm die
grundlegende Tatsache und die hochste Form der Bewegung fiir die
Wiedervereinigung erblicken. Ferner ist als Novum zu vermerken, daf3
die theologische Arbeit, die in fritheren Zeiten die Gegensétze eher zu
verschirfen pflegte, heute in mancher Beziehung die Gelehrten ver-
schiedenster Richtungen wieder zusammenfiihrt. So besteht z. B. in der
Bibelwissenschaft seit etwa zwanzig bis dreiBig Jahren ein reger und
fruchtbarer Austausch zwischen katholischen und nicht-katholischen
Exegeten. Selbst auf dem Gebiet der Systematik hat sich vieles ge-
andert. Ohne alle dogmatischen Anndherungsversuche nach Inhalt und
Methode gutzuheiBen, darf doch die Wendung nicht unterschitzt werden,
daB erstens in vielen Punkten eine materiale Ubereinstimmung erreicht,
und zweitens {iber die immer noch trennenden Fragen ein unpolemisches,
ja sogar freundschaftliches Gespriach moglich wurde. Damit ist Cull-
mann aber noch nicht zufrieden. Er gehort auch nicht zu jenen Autoren,
die die 6kumenische Tatigkeit mit dem Gesprich zwischen den ver-
schiedenen nicht-katholischen Gruppen innerhalb des Weltkirchenrates
identifizieren. Die Auseinandersetzung mit der Kirche von Rom ist fiir
ihn das viel schwierigere und grundlegendere okumenische Anliegen.

# Cullmann gibt folgenden allgemeinen, nicht auf die Schweiz beschrinkten
Uberblick iiber die Aufnahme : « Im iibrigen kann ich keineswegs behaupten, die
Katholiken hitten in einer bestimmten Weise, die Protestanten auf die entgegen-
gesetzte Weise reagiert. Ich habe auch mit Protestanten zu tun gehabt, die Vor-
winde fanden, um der Sache iiberhaupt aus dem Wege zu gehen. Im allgemeinen
kann ich jedoch erkliren, daB mein Vorschlag einerseits mit Begeisterung von
vielen Katholiken und von vielen Protestanten aufgenommen worden ist, und da®
er anderseits auch auf Indifferenz oder Skepsis bei einer gewissen Anzahl von
Katholiken und einer gewissen Anzahl von Protestanten gestofen ist. Im groBen
und ganzen ist die Aufnahme ermutigend » (47 f.).

4 Vgl. R. AUBERT : La Semaine de priéres pour 'Unité Chrétienne. Louvain
1950.



Zu Cullmanns Vorschlag einer « 6kumenischen Kollekte » 123

Und gerade in dieser Beziehung stellt er in seinem Biichlein « Katho-
liken und Protestanten » die Frage : « Wie koénnen wir die Solidarit:it,
die seit einer Reihe von Jahren unter den Theologen besteht, im Bereich
der Gldubigen sichtbar und wirksam machen ? » (35 f.) Vom Gebet
und von der wissenschaftlichen Arbeit ruft er zu einem Werk der christ-
lichen Briiderlichkeit und Liebe.

Dieser Schritt von seiten eines Gelehrten wie Cullmann ist an und
fiir sich schon etwas Erfreuliches. Noch mehr aber iiberrascht die
selten klare, bestimmte und zugleich nuancierte Art, mit der Cullmann
seinen Vorschlag darlegt und begriindet. Wir kénnen das Wesentliche
seiner Idee einer « 6kumenischen Kollekte » auf drei Punkte zuriick-
fiihren : biblische Grumdlage, eigentliches Ziel und Hinweise, die die
Praktische Durchfithrung betreffen.

Biblischer Ansatz

Cullmann wurde durch das Studium des Neuen Testamentes zu
seinem Vorschlag angeregt. Schon das ist bedeutsam. Héitten sich alle
praktischen Bemiithungen um die Wiedervereinigung mehr von der
Schrift inspiriert, so wiren sicher weniger MiBerfolge zu verzeichnen.
Cullmann sieht aber klar, daB die dem Neuen Testament zugrunde
liegende Situation von der heutigen vollig verschieden ist (21). In der
Urkirche gab es wohl « Tendenzen zur Spaltung ». Diese haben aber
nicht zur Spaltung gefiihrt (16). Vom Standpunkt der Verfasser des
Neuen Testamentes aus ist die Trennung ein Argernis (10). Selbst die
Tendenzen zur Spaltung sind als « unvereinbar mit dem Willen Christi »
Verurteilt worden (13). Die gegenwirtige Getrenntheit der Christen
kann also unméglich als Ausdruck der Fiille des Lebens in Christo
verstanden werden. Nie darf man sich vom Blickpunkt der Schrift aus
mit der heutigen Lage abfinden. Cullmann gehért also nicht zu jenen
« 0kumenischen » Theologen, die das Problem der Uneinigkeit bis zu
den ersten Christen zuriickverfolgen und behaupten, die von Christus
§ewollte Einheit hitte schon zur Zeit der Apostel nicht mehr bestanden.

Des niheren geht es um die urchristliche Kollekte fiir die Gemeinde
Von Jerusalem 5. Auch hier betont Cullmann ausdriicklich, daB es sich
Im besten Fall um eine « Analogie » fiir eine Sammlung zwischen Katho-
liken und Protestanten handeln konne (38). Damals standen sich Juden-

8 Dazu Gal. 2, 10 ; 1. Kor. 16, 1-4 ; 2. Kor. 8-9 ; Rom. 15, 30-33 ; Apg. 24, 17.



124 Zu Cullmanns Vorschlag einer « 6kumenischen Kollekte »

christen und Heidenchristen gegeniiber ; die Spannung bestand in ver-
schiedenartigen Ansichten iiber die Beschneidung. Heute aber gehen
die Ansichten tiber das Wesen der Kirche auseinander (41). Das Ent-
scheidende jener urchristlichen Kollekte besteht jedoch darin, daB sie
nicht nur eine materielle Hilfe fiir die « Armen von Jerusalem » war,
sondern daB3 ihr vielmehr nach Paulus eine tiefe theologische Bedeutung
im Hinblick auf die Einheit der Kirche zukam ¢, dal3 sie also — wie wir
heute zu sagen pflegen — «6kumenischen » Charakter hatte. Damit
kommen wir schon zum zweiten Punkt, zur Zielsetzung der von Cull-
mann beantragten Kollekte.

Sinn und Ziel

Da die heutige Lage von derjenigen der Urkirche radikal verschieden
ist, muB sich auch das Ziel der geplanten Aktion vom theologischen
Sinn der urchristlichen Sammlung unterscheiden. « Die Kollekte, wie
ich sie fiir uns heute vorschlage, muB3 ein bescheideneres Ziel verfolgen
als die des Urchristentums» (41). Damals existierte zwischen Juden-
christen und Heidenchristen die Einheit. Zwischen Katholiken und
Protestanten aber ist sie verloren gegangen. Also — so schlie8t Cullmann —
darf auch die gegenseitige Sammlung zwischen Katholiken und Prote-
stanten nicht auf den Ausdruck einer Einheit, die ja nicht existiert,
hinauszielen. Diese Ehrfurcht, die Cullmann dem Begriff der « Einheit »
entgegenbringt — er versteht darunter nur die von Christus gewollte,
in der einen Kirche —, ist durchaus und als etwas duBerst Wohltuendes
zu beachten. Es kann sich also beim genannten Projekt nicht im ge-
ringsten um ein verkapptes Tduschungsmandver handeln. Auch liegt
es Cullmann véllig fern, nach der bekannten dkumenischen Parole der
zwanziger Jahre (zur Zeit der Enzyklika « Mortalium animos»!), auf
dem Umweg iiber die «Liebe» die doktrindren Unterschiede iiber-
briicken zu wollen (vgl. 56 f.). Ganz deutlich sieht er den Primat der
Wahrheit und der Lehre. Die theologische Arbeit solle « neben» der
Kollekte weitergehen und ihren eigenen Kriterien folgen.

Trotzdem die Einheit zwischen Katholiken und Protestanten nicht
besteht, ist aber doch soviel Gemeinsamkeit vorhanden, daf ein Zeugnis
der Briiderlichkeit maglich wird. Hier prigt nun Cullmann den aufer-
ordentlich korrekten Begriff der « Solidaritéit». Dieser steht deutlich
unter dem der « Einheit », wird aber von spezifisch christlichen Gesichts-

8 Vgl. bes. 2. Kor. 8-9 und Rom. 15, 30.



Zu Cullmanns Vorschlag einer « 8kumenischen Kollekte » 125

punkten aus begriindet. Sinn und Ziel der Kollekte zwischen Prote-
stanten und Katholiken soll « Verwirklichung christlicher Solidaritdt »
besagen. « Es handelt sich nicht darum, die Einheit der Kirche zu
manifestieren, sondern die Solidaritit der getrennten Briider, die den
Namen Christi anrufen » (56).

Wohl haben sich Protestanten und Katholiken schon des &ftern
zu gemeinsamen Aktionen zusammengefunden. Dabei ging es aber bisher
meistens um soziale und humanitidre Fragen, um ein geeintes Vorgehen
auf der Ebene der natiirlichen Moral. Cullmann hat mit seinem Vor-
schlag und mit seiner Auffassung der Solidaritit etwas anderes im Auge.
Seine Kollekte soll in Ermangelung der Einheit doch ein Zeichen auf die
Einheit hin sein. Hier liegt das ganze Gewicht und die echt 6kumenische
Bedeutung seines Vorschlages. GewiB soll in erster Linie bediirftigen
Christen geholfen werden. Diese Hilfe soll aber die Grenzen der Bekennt-
nisgemeinschaft iiberschreiten. Dies bedeutet ein Doppeltes : zunichst
Freude, weil die Liebe «iiberflieBend » wird ; dann Trauer, weil die
Liebe sich nicht innerhalb der von Christus gewollten Einheit zu ver-
schenken vermag. Doch geht es nicht um véllig Getrennte, sondern um
« Briider », um Gldubige und Getaufte. Also zugleich Nahe und Trennung.
Und um so groBer die Nihe, um so schmerzlicher die Trennung! So
soll denn eine Kollekte zwischen Protestanten und Katholiken — als
wirklich 6kumenisches Unterfangen — zunichst das Leiden an der
Trennung verkiinden, dann ein Zeichen der Briiderlichkeit sein und
schlieBlich aus beiden zusammen als Ausdruck des Wunsches nach
Einheit — vor Gott und den Menschen - gelten.

Unmittelbares Ziel der Kollekte wére also materielle Hilfe. Der
eigentliche Sinn aber lige in der Bekundung christlicher Solidaritit.
Der letzte Inhalt wiirde opferbereites Zeichen, Hoffnung auf die Einheit
hin bedeuten.

Praktische Bestimmungen und Kritik

Es ist nun aber wichtig, auch die von Cullmann gegebenen Hinweise
beziiglich der praktischen Durchfiihrung der Kollekte zu beriicksich-
tigen. Zunichst stellt sich die Frage: Wer soll Subjekt der Sammlung
sein ? Darauf antwortet Cullmann mit unmiBverstindlicher Klarheit :
Protestanten fiir Katholiken, Katholiken fiir Protestanten, getrennte
Christen fiir getrennte Christen, nicht « Kirche» fiir « Kirche» (56).
Cullmann will nicht einmal, da man von einer Sammlung zwischen



126 Zu Cullmanns Vorschlag einer « kumenischen Kollekte »

« getrennten Kirchen » spricht, sondern ausdriicklich nur von einer
Sammlung zwischen «getrennten Christen» (52). Das Ja zur Kollekte
bedeutet also nicht, daB die Katholiken die protestantische Gemein-
schaft als legitime Kirche anerkennen, und ebenso wenig, daf die
Protestanten die katholische Kirche als allein wahre betrachten mii3ten.
Soweit die Frage der Triger der Kollekte.

In entsprechender Weise wird auch die Zuwendung der Kollekte
umschrieben. Es soll nicht fiir die Protestanten als Protestanten gesam-
melt werden, ebenso wenig fiir die Katholiken als Katholiken, sondern
fiir die « Armen » unter den Protestanten und fiir die « Armen » unter
den Katholiken (10 u. 38), vorzugsweise zur Unterstiitzung eines pro-
testantischen bzw. katholischen « Liebeswerkes» (53). In der Praxis sind
diese von Cullmann scharf gezogenen Grenzen genau zu beriicksichtigen
und miissen nach auBen deutlich zur Geltung kommen, sonst konnte
die Kollekte zu einem « Konfusionismus » Anla3 geben, der sowohl den
Intentionen des Anregers widerspricht, als auch den wahren Gkume-
nischen Sinngehalt — Solidaritdt in und trotz der Trennung ! — in Frage
stellen wiirde. Cullmann schliagt sogar zur Durchfithrung der Kollekte
die Schaffung « gemischter Kommissionen » vor (52), die sich aus katho-
lischen und protestantischen Laien sowie aus Geistlichen beider Konfes-
sionen zusammensetzen mogen ’. Es sind also nicht direkt die kirch-
lichen Behorden, die das Werk in Gang zu bringen haben, doch soll
die Sammlung nicht ohne die Zustimmung der amtlichen Stellen und
wenn moglich mit deren Empfehlung in Angriff genommen werden (61).
Auch verlangt Cullmann, daB bei der Durchfiihrung stets die lokalen
Verhiltnisse in Betracht gezogen werden.

Aus dem Gesagten geht also deutlich hervor, daB die Verwirk-
lichung der Kollekte, wie sie von Cullmann entworfen wird, nicht irgend-
eine dogmatische Stellungnahme impliziert, nicht auf irgendeine Relati-
vierung der Glaubensiiberzeugung hintendiert und von seiten der Teil-
nehmer nicht eine « cooperatio formalis », eine sachlich bejahende Unter-
stiitzung, zur Verbreitung einer als Irrtum erkannten Lehre verlangt.

7 Cullmann zeichnet diesen « gemischten Kommissionen » eine dreifache Auf-
gabe vor: erstens zu beraten, wie im Hinblick auf die lokalen Gegebenheiten die
Kollekte durchzufiihren sei, sodaB sich dabei keinerlei Schwierigkeiten innerer oder
duBerer Natur ergeben, zweitens die gesammelten Gaben zu vermitteln oder ge-
gebenenfalls auch Listen von bediirftigen Liebeswerken aufzustellen, auf denen
der einzelne Geber der einen Konfession die Empfinger der anderen Konfession
fiir seine Gaben auswihlen kann, und drittens auch andere, die beiden Konfessionen
betreffende Fragen in briiderlicher Weise abkliren (52 f. u. 60).



Zu Cullmanns Vorschlag einer « kumenischen Kollekte » 127

Aber - wie schon gesagt — alles hingt davon ab, ob die Kollekte wirklich
im Sinne von Cullmann verstanden und dementsprechend durchgefiihrt
und ausgestaltet wird.

SchlieBlich sind noch zwei hochst konkrete Anweisungen zu be-
achten. Cullmann schligt vor, da die Sammlung «ein Mal im Jahr »
(7 u. 10), «im Zusammenhang mit dem Gebet fiir einander » (63), «am
Sonntag der Gebetswoche » (38) veranstaltet werde. Das Gebet und die
Verbindung mit der Oktav fiir die Einheit sollen also den Sinn der
Kollekte tragen und erkliren helfen. Zweitens verlangt Cullmann, daB
die auf beiden Seiten gesammelten Betrige nicht verdffentlicht werden
(60). Dies ist sicher eine weise Klausel. Denn in vielen Gebieten besteht
nicht nur eine ausgesprochene numerische Ungleichheit der beiden
Konfessionen, sondern auch eine ausgesprochene Ungleichheit in bezug
auf die finanziellen Moglichkeiten, — sodaB eine Sammlung fiir die
« Bediirftigen » der anderen Konfession menschlich gesehen kaum ver-
standen wiirde. Doch kann das Unternehmen von Cullmann « mensch-
lich gesehen » iiberhaupt nicht verstanden werden, und so wird es gut
sein, gleich von Anfang an alles zu vermeiden, was zu statistisch belegten
Konkurrenz-Vergleichen verleiten konnte.

Anerkennung

Was soll aber eine so eingeschrinkte und materiell wohl auch
stets bescheidene Aktion besagen ? Ist sie nicht von vorneherein ein
viel zu geringfiigiges Mittel, um zu dem so schwerwiegenden Problem
der Anniherung der getrennten Christen etwas Wirksames beizutragen ?
An erster Stelle ist wohl mit Cullmann auf die groBe Dringlichkeit
der Bestrebungen zur Forderung eines besseren Einvernehmens unter
den Konfessionen hinzuweisen, sodaB «auf diesem Gebiet auch der
kleinste Fortschritt etwas zu bedeuten hat » (7). Sicher soll die Sammlung
auch als Sammlung ernst genommen werden, ihr eigentlicher Sinn aber
liegt nicht in materiellem Erfolg. Rein weltlichen Uberlegungen gegen-
liber wird sie fast an Albernheit grenzen, demjenigen aber, der von
der rechten Sehnsucht nach der Einheit erfiillt ist, wird sie eine « ausge-
Streckte Hand », eine « offene Tiir » bedeuten, Ausdruck der Bereitschaft,
Noch mehr zu tun, sobald es Zeit und Umstinde erlauben. Von ganz
besonderem Gewicht ist in dieser Hinsicht der Charakter der Gegen-
Seitigkeit der Kollekte (vgl. 42). Als Vorbild mag das gemeinsame Gebet



128 Zu Cullmanns Vorschlag einer « kumenischen Kollekte »

fiir die Einheit gelten. Ohne Zweifel wurde seit jeher im « stillen Kim-
merlein » sowohl von den Katholiken als auch von den Protestanten
fiir die Einheit gebetet. DaB3 dieses Gebet nun aber in ausgesprochener
Gegenseitigkeit — in der Einfithrung der Gebetswoche fiir die Einheit —
sichtbaren Ausdruck gefunden hat, diirfte doch die Erkenntnis des auch
menschlich Verpflichtenden dieses Gebetes in nicht unbedeutender Weise
geférdert haben. Ahnlich wire gewiB eine sichtbar gegenseitige Tat der
Liebe ein Ansporn, auch auf anderem Gebiete mehr zu tun, um den
Willen Christi in bezug auf die Einheit besser zu erfiillen.

Die christliche Solidaritdt, das eigentlich zentrale Anliegen in Cull-
manns Vorschlag, darf sich ja nicht auf eine einmal im Jahr « symbolhaft »
gesetzte Tat beschridnken, sie soll vielmehr das ganze Verhalten zwischen
getrennten Briidern regeln. Und wieviel Vorurteile und MiBverstind-
nisse wiren da zu beseitigen, die eine sachliche Diskussion verunmog-
lichen ? Wieviel MiBtrauen zu {iberwinden, das die ganze Atmosphire
erkalten 1aBt ? (vgl. dazu 61-65). SchlieBlich betont Cullmann — mit
Recht —, wie sehr die « diplomatische Methode » ein ungeeignetes Mittel
sei, um okumenische Probleme zu lésen (7-8). Wie wiirde da eine im
Neuen Testament begriindete Liebestat einen ganz anderen Geist ver-
kérpern ! In zweifacher Beziehung mul} die praktische Bedeutung der
von Cullmann vorgeschlagenen Kollekte gewiirdigt werden. Erstens
vermdchte sie sicher Wesentliches beizutragen, um eine allgemein ent-
spanntere Umgebung zu schaffen, um unverfilschte menschliche Bezie-
hungen anzukniipfen und so — nicht zuletzt — fiir ein fruchtbares theo-
logisches Gesprich die entsprechenden Voraussetzungen einzuleiten. Zwei-
tens wiirde ohne Zweifel durch das Werk des gegenseitigen Entgegen-
kommens auch das Gebet fiir die Einheit an Ehrlichkeit und Kraft
und Mut gewinnen. Und wer weill, zu was fiir kithnen Bitten uns die
Erfahrung der durch die Tat bekriftigten Gemeinsamkeit befihigen
wiirde ? Das erste und unmittelbar zu erreichende Ziel aber ist und
bleibt die Solidaritit, die christliche Briiderlichkeit — trotz der Trennung !
Mag dem Vorschlag von Cullmann in dieser Beziehung nur Erfolg beschie-
den sein ! ‘

Nach der kritischen Beurteilung und Wiirdigung einer méglichen
Durchfiithrung der Kollekte ist aber auch noch die Bedeutung des Vor-
schlages an sich herauszustellen. Schon die Tatsache, da nicht irgend-
ein Berufsokumeniker oder organisatorisch Begabter, sondern ein Ge-
lehrter sich zu einem praktischen 6kumenischen Vorschlag verpflichtet
fithlte, mag als Zeichen der Zeit festgehalten werden. Dal} dieser Vor-



Zu Cullmanns Vorschlag einer « 6kumenischen Kollekte » 129

schlag ferner sowohl beziiglich des Zieles wie auch beziiglich Methode
und duBerer Form so sorgfiltig durchdacht wurde und deswegen auch
von der entschlossensten Glaubenshaltung aus bejaht werden kann, mag
als ganz besonderes Ereignis fiir die Geschichte der 6kumenischen Bewe-
gung notiert werden. DaB der Vorschlag schlieBlich von der Schrift
angeregt und nach dem apostolischen Urteil {iber Einheit und Uneinig-
keit ausgerichtet wurde, darf zu lauterer Hoffnung AnlaB geben. Dem
Vater des Gedankens aber, der sich in aller Bescheidenheit wiinscht,
daBl das Unternehmen bald aufhéren mége, «sein» Vorschlag genannt
zu werden, gebiihrt aufrichtiger und verbindlichster Dank.

Man wird es uns sicher nicht iibel nehmen, wenn wir zum Schluf3
Jenen Stellen noch einige Bemerkungen beifiigen, wo Cullmann vom
letzthin Trennenden zwischen Katholiken und Protestanten spricht.

Unversohnliche Gegenséatze ?

Nach Cullmann liegt das Schwergewicht der Kontroverse in der
Ekklesiologie. Katholiken und Protestanten scheiden sich an verschie-
denen Ansichten iiber das Wesen der Kirche, genauer iiber die Wesens-
clemente der Einheit der Kirche. Nach Cullmann wire hier auch der
eigentliche Ursprung des Bruches zu suchen. Einleuchtend ist auf jeden
Fall soviel, daB, so lange der Zwiespalt iiber die Einheit dauert, eine
Wiedervereinigung nicht méglich ist. Das Besondere bei Cullmann besteht
Jedoch darin, daB er die alten Schwierigkeiten mit neuen Gesichts-
Punkten verbindet. Zweimal faBt er in der vorliegenden Schrift die
Fiille der Problematik in prignante Sdtze zusammen, beide Male in
formal heilsskonomischer Sicht.

Die erste Aporie lautet wie folgt: « Fiir die Protestanten ist es
tine tiefe Glaubensiiberzeugung, daB die eschatologische Spannung
Zwischen Gegenwart und Zukunft, zwischen ‘schon erfiillt’ und ‘noch
Nicht beendet’ 8, trotz Auferstehung und Himmelfahrt in den mensch-
lichen Organen der Kirche an keinem Punkt aufgehoben ist ® und daB
€ deshalb auch effektive Unfehlbarkeit in ihr ebensowenig gibt wie

8 Vgl. O. CuLLMANN : Christus und die Zeit. Die christliche Zeit- und Ge-
Schichtsauffassung. Zollikon-Ziirich 19482, 70-74, 127 f.
% Vgl. a.a. 0. 136-137 (beziiglich der Kirche im allgemeinen), 148-153 (beziig-
]‘Fh der Tradition). Siehe auch O.CuLLMANN: Die Tradition als exegetisches,
historisches und theologisches Problem. Ziirich 1954, 29 f., 35 f.



130 Zu Cullmanns Vorschlag einer « 8kumenischen Kollekte »

effektive Siindenlosigkeit, obwohl die Kirche den Leib Christi, das
Hochste, was es auf Erden gibt, darstellt » (23). Dem stellt Cullmann
den Satz gegeniiber : « Fiir jeden glaubigen Katholiken ist es eine funda-
mentale GlaubensgewiBheit, daB in seiner Kirche das, was ich die
eschatologische Spannung zwischen Gegenwart und Zukunft, zwischen
schon-erfiillt und noch-nicht-vollendet nenne, teilweise schon aufgehoben
ist, so vor allem im unfehlbaren Lehramt, daB die Einheit der Kirche
nach dem Willen Christi selber nur durch das Papsttum garantiert ist,
und daB sie infolgedessen nur durch Unterwerfung aller Christen, auch
der Protestanten, unter den Papst gewihrleistet werden kann » (21-22).
Selbstverstandlich kénnen wir hier nicht auf alle die duBerst vielschich-
tigen Fragen des Apostolates, der Hierarchie, des kirchlichen Lehramtes
und dessen Unfehlbarkeit eingehen. Wir gestatten uns, nur kurz zum
formalen Problem der « eschatologischen Spannung » Stellung zu nehmen.

Hiétte Cullmann geschrieben, daB nach seiner Meinung in der
katholischen Ansicht die « eschatologische Spannung » aufgehoben werde,
so wire sein Einwand noch eher verstindlich gewesen. Da er aber sagt,
es sei « fiir jeden glaubigen Katholiken » eine « fundamentale Glaubens-
gewiBheit, daB in seiner Kirche ... die eschatologische Spannung zwi-
schen Gegenwart und Zukunft ... teilweise schon aufgehoben ist, so vor
allem im unfehlbaren Lehramt ...», miissen wir doppelten Einspruch
erheben 19, Erstens kennen wir keine reflexe, im katholischen Glaubens-
bewuBtsein zum Ausdruck kommende Auflosung der schriftgemaBen
« eschatologischen Spannung» Jeder Katholik ist davon iiberzeugt,
— hier geht es wirklich um eine Glaubenslehre —, daBl die Funktion
der ganzen kirchlichen Autoritit sich nur auf die « Zwischenzeit », auf
die Zeit der Erwartung der Wiederkunft Christi beschrinkt und infolge-

10 Ferner konnte — trotz der sonst sehr feinen Formulierung — die Exaktheit
der Darstellung der katholischen Lehre (21 £.) beziiglich folgender Punkte bestritten
werden : Erstens wird die Einheit der Kirche nicht « nur» durch das Papsttum
garantiert. Auch das Bischofsamt hat hierzu eine bedeutende Rolle zu spielen
Ganz besonders darf die Unfehlbarkeit nicht auf die Kathedralentscheidungen ein-
geengt werden. Dieses Charisma wurde ja zunidchst der gesamten (sichtbareﬂ)
Kirche verheiBen, dann denen, «die vom Heiligen Geist zu Vorstehern bestellt
wurden » und schlieBlich - fiir gewisse Fille — auch dem Nachfolger des Petru$
im besonderen. Das alles betrifft aber nur die 4uBeren Mittel, die nichts bedeutel
wenn nicht auch die innere Erleuchtung und Fithrung des Geistes hinzukomm?-
Auch scheint der Ausdruck « Unterwerfung unter den Papst» etwas stark pole”
misch, da es sich ja nicht um eine rein duBere Untertdnigkeit, sondern um ein®
aus innerer Uberzeugung kommende Anerkennung handelt und die kirchlich®
Fithrung sich auf groBe Sicht eher als Befreiung denn als harter Gehorsam auswirk®



Zu Cullmanns Vorschlag einer « 6kumenischen Kollekte » 131

dessen auch die Gespanntheit dieser ganzen Periode widerspiegelt.
Zweitens kann aber auch keine faktische Lockerung jener « Dialektik »
zwischen Vergangenheit und Zukunft geltend gemacht werden.

« Schon erfiillt » heiBt, daB die Zeit der Mitte vorbei ist, daB3 die
Offenbarung mit Christus und den Aposteln ihren Hohe- und AbschluB-
punkt erreicht hat ; « noch nicht vollendet », dal die Wahrheit nur im
Glauben erfaBt wird, daB die Schau und die endgiiltige Manifestation
des Geoffenbarten noch aussteht. Sachlich ist die Offenbarung abge-
schlossen, «ich habe euch alles kundgetan » 1. Subjektiv harrt unsere
Erkenntnis der Erfiillung, sie ist « Stiickwerk » 12, Zwischen beiden aber
ist Platz fiir ein normatives kirchliches Lehramt, das die einmal (in
abgeschlossener Vergangenheit) geoffenbarten Inhalte vergegenwirtigt
und damit der Hoffnung (auf das Kommende) eine sichere Grundlage
verleiht. Ein nur direktives Lehramt, das die zu glaubenden Offen-
barungsinhalte (angesichts der menschlichen Irrlehren) nie definitiv
bestimmt, wiirde bedeuten, daB die Kirche sich nicht im Vollbesitz
der geoffenbarten Wahrheit befindet. Das aber scheint uns angesichts
der Herrschaft Jesu Christi {iber die Kirche und der damit verbundenen
Sendung des Geistes an seine Gemeinde auf Grund der Schrift etwas
Unvorstellbares zu sein. Die richtige Spannung zwischen Vergangenheit
und Zukunft geht also auch beziiglich der Lehre von einer sakramental,
d. h. zeichenhaft erfiillten Gegenwart aus®. Auf jeden Fall ist die
Spannung viel akuter, wenn die Kirche nicht nur auf die Schrift zuriick-
verweist, sondern auch im Namen der Schrift und im Auftrag Christi
gemiB der VerheiBung des Geistes zu uns spricht und uns so auf die
Wiederkunft Christi vorbereitet. Das alles ist natiirlich viel zu kurz
gesagt, doch soll es wenigstens skizzenhaft andeuten, daB die katho-
liche Auffassung vom kirchlichen Lehramt den von Cullmann anhand
der Schrift entwickelten heilsgeschichtlichen Perspektiven durchaus nicht
Widerspricht, und daB somit die erste Aporie ihrer formalen Seite nach
Unseres Erachtens keinen trennenden Gegensatz ausdriickt.

1 To.15; 15.

3 1. Kor. 13, 9. _

13 Obwohl O. CuLLMANN: Die Tradition usw., 36-37, die Verschiedenheit
Zwischen Sakrament und Lehramt herausstreicht, glauben wir doch, da8 zwischen
beiden wenigstens eine « analoge » Ubereinstimmung besteht, so besonders beziig-
lich der der « Zwischenzeit » eigenen dreifachen heilskonomischen Spannung (vgl.
THoMAS von AguiN, Summa theologiae, III, q. 60, a. 3) auf die Vergangenheit
Oder Zeit der Mitte (« rememorativer » Sinn), auf die Gegenwart (« demonstrativer »
Sitln) und auf die Zukunft der Endoffenbarung (« prognostischer » Sinn).



132 Zu Cullmanns Vorschlag einer « 6kumenischen Kollekte »

An der zweiten Stelle, wo Cullmann von vollig zwischen Katho-
liken und Protestanten auseinander gehenden Ansichten spricht, handelt
es sich um das duBere, sichtbare Zentrum der Kirche. Genauer um die
Frage, «ob nach dem Verschwinden der Jerusalemer Urkirche das
Zentrum der Kirche auch weiterhin an einen einzigen ganz bestimmten
Bischofssitz gebunden sein muB3, der von Christus im Zusammenhang
mit der Nachfolge des Petrus bezeichnet worden wire» (42). Dazu
sagt Cullmann, daBl « gerade in dieser Frage » Katholiken und Protestan-
ten «so radikal von einander getrennt» sind (42). Wenn wir richtig
verstehen, so muBl bei der «protestantischen Ansicht» vorausgesetzt
werden, daBl — was Cullmann tatsichlich annimmt — Petrus wirklich
von Christus eine hichste Regierungsgewalt iiber die Kirche erhielt 14,
diese dann aber von Petrus an die Mutterkirche von Jerusalem iiber-
geben wurde und mit dem Verschwinden dieser Urgemeinde als Zentrum
des kirchlichen Lebens fiir immer erlosch !. Dem stiinde dann die
katholische Lehre gegeniiber, nach der die Vollmacht des Petrus an
die Bischofe von Rom iiberging 16

Da dieser ganze Fragenkomplex &dullerst verflochten ist und es
iberdies nicht leicht féllt, den Gegensatz genau zu bestimmen, begniigen
wir uns mit einigen ziemlich lose aneinander gereihten Hinweisen.
Erstens ist ja auch die Jerusalemer Urgemeinde «ein einziger ganz
bestimmter Bischofssitz » geworden. Dann ist aus der Schrift nicht
zu ermitteln, ob Christus im Zusammenhang mit der Nachfolge des
Petrus iiber das Wie irgendwelche Angaben machte (das gottliche
Recht der Nachfolge setzt aber nicht eine unmittelbare gottliche Be-
zeichnung des Ortes der Nachfolge voraus !). Auch fiir Jerusalem kann
keine einzige besondere Schriftstelle angefithrt werden. Aus der rein
faktischen Prizedenz darf nicht auf einen qualitativen Vorrang iiber
andere Gemeinden geschlossen werden. Rom ist nicht véllig von den
Perspektiven des Neuen Testamentes abwesend, will doch der Redaktor
der Apostelgeschichte mit seinem Buch deutlich zeigen, wie das Evan-
gelium Christi von dem einen Zentrum, Jerusalem, zum andern, nach
Rom gelangte 1. Auch gibt der abrupte Abschlufl der Apostelgeschichte

14 Vgl. O. CuLLMANN : Petrus. Jiinger — Apostel — Mirtyrer. Das historisché
und das theologische Petrusproblem. Ziirich 1952, 226-238.

15 A.a. O. 39-57.

18 Fiir eine ausfithrliche Behandlung dieses Kontroverspunktes vgl. a. a. O-
255-268.

17 DaB man sich dabei nicht vom weltlichen Ruhm der Metropole tiuschen



Zu Cullmanns Vorschlag einer « kumenischen Kollekte » 133

(vor allem im Zusammenhang mit dem 1. Klemensbrief 5,1-6,2) zu
denken. SchlieBlich ist zu sagen, daB die Nachfolge des Petrus nur de
facto an den Bischofssitz von Rom gebunden ist, nicht de iure; dal3
eine Loslosung vom Partikularsitz Rom unter Wahrung der Nachfolge
denkbar wire; daB die tatsichliche Bindung aber — neben der Ehre, die
dem « Siegeszeichen » des « Felsens » gebiihrt — auf starker theologischer
Konvenienz beruht, da der Primat ja nicht losgelést vom Apostelamt
der « Zwolf » gegriindet wurde. Das Entscheidende aber liegt im inneren
Gewicht der an Petrus gerichteten Jesus-Worte. Wie hitte der Apostel
sich der unmittelbar von Christus ihm iibertragenen Mission aus eigener
Initiative entledigen und sein Amt einem anderen Apostel oder einer
Gemeinde iibergeben kénnen ? Die von Matthius, Lukas und Johannes
bezeugte Petrus-Uberlieferung wiegt doch mehr als die Schilderung
gewisser voriibergehender Zustinde, die wir in der Apostelgeschichte
vorfinden. Mit allem dem wollen wir nur sagen, daf§ ein Erléschen der
Vorrangstellung des Petrus iiber die Jerusalemer Gemeinde uns viel
problematischer vorkommt als die ganze Frage der Nachfolge im Primat
iberhaupt. DaB aber Cullmann die Schwierigkeit in solcher Weise
stellt, mag doch — wofiir wir erkenntlich sind — zeigen, daB3 auch die
Frage der biblisch-historischen Grundlage fiir das Fortdauern des petri-
nischen Amtes trotz grundsitzlich verschiedenen Ansichten nicht als
etwas zum vorneherein Entschiedenes {ibergangen werden darf.

Obschon wir also das Trennende zwischen Katholiken und Prote-
stanten nicht so zu sehen vermégen wie Cullmann, sind wir ihm doch
fir die synthetische Fassung der zentralen Probleme dankbar. Allzu
oft ja verliert sich die ékumenische Diskussion in fast uniibersehbare
Einzelfragen. Mehr gedankliche Strenge und Griindlichkeit wiirde sicher
der Briiderlichkeit des Gespriches nicht schaden. Ganz im Gegenteil
gehort der Mut zu logischen Konsequenzen nicht weniger als die Offen-
heit vor simtlichen Problemen mit zum wissenschaftlichen Ausdruck
Jener Solidaritit, deren Ausprigung in der titigen Liebe wir von ganzem
Herzen wiinschen.

lieB, bekunden die gewiB nicht schmeichelhaften Anspielungen auf das « heidnische »
Rom, 1. Petr. 5, 13 u. Apk. 17, 5.



	Zu Cullmanns Vorschlag einer "ökumenischen Kollekte"

