
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 6 (1959)

Artikel: Zu Cullmanns Vorschlag einer "ökumenischen Kollekte"

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann OP

Zu Cullmanns Vorschlag
einer « ökumenischen Kollekte »

Aus Anlaß der jährlichen Gebetswoche für die Einheit der Christen
wurde Prof. Oscar Cullmann im Januar 1957 von einer ökumenischen

Gruppe eingeladen, am Polytechnikum in Zürich einen Vortrag zu halten
über das Thema « Das Urchristentum und das ökumenische Problem ».

In diesem Vortrag, der dann im Kirchenblatt für die reformierte Schweiz1

erschien, machte er zum ersten Mal vor einem größeren Kreis, im
Anschluß an die urchristliche Kollekte - der Heidenchristen für die
Judenchristen -, den Vorschlag, die heute im Glauben getrennten Christen

möchten doch wenigstens einmal im Jahr als Ausdruck ihrer Brüderlichkeit

eine gegenseitige Sammlung veranstalten. In einer Sonderschrift2

gibt Prof. Cullmann nun über das Echo seiner Anregung Rechenschaft,
indem er zugleich Sinn und Form der genannten Kollekte näher
umschreibt und auf verschiedene Einwände antwortet, die erhoben wurden.
Wir möchten hier kurz seine Gedanken, wie sie uns wichtig scheinen,

wiedergeben, sie würdigen und zu ihnen Stellung nehmen. Die Schweiz
hat sich ja bisher in der ökumenischen Bewegung nicht durch besondere

Regsamkeit ausgezeichnet. Umsomehr verdient es beachtet zu werden,
daß der Vorschlag von Prof. Cullmann gerade in einem eher zurück-

1 Kirchenbl. f. die reform. Schweiz 113 (1957) 50-53, 66-69.
2 O. Cullmann : Katholiken und Protestanten. Ein Vorschlag zur Verwirklichung

christlicher Solidarität. Verlag Friedrich Reinhardt AG, Basel [1958]. Die
W- Text in Klammer angeführten Ziffern beziehen sich auf die Seiten dieser Schrift.
- Französische Ausgabe : Catholiques et Protestants. Un projet de solidarité
chrétienne. (Collection « L'Actualité Protestante ».) Delachaux et Niestlé, Neuchâtel-
baris 1958.

9



122 Zu Cullmanns Vorschlag einer « ökumenischen Kollekte »

haltenden Land mit besonderer Lebendigkeit aufgenommen wurde 3 und
in manchen, sonst zu Indifferentismus neigenden Kreisen das Interesse
für die Ökumene zu wecken vermochte.

Motivierung

Schon seit über fünfzig Jahren wird alljährlich zur gleichen Zeit
acht volle Tage hindurch von katholischen und nicht-katholischen
Christen um die Einheit im Glauben gebetet *. Das ist ein verheißungsvolles

Zeichen, und wir gehen sicher nicht fehl, wenn wir in ihm die

grundlegende Tatsache und die höchste Form der Bewegung für die

Wiedervereinigung erblicken. Ferner ist als Novum zu vermerken, daß

die theologische Arbeit, die in früheren Zeiten die Gegensätze eher zu
verschärfen pflegte, heute in mancher Beziehung die Gelehrten
verschiedenster Richtungen wieder zusammenführt. So besteht z. B. in der
Bibelwissenschaft seit etwa zwanzig bis dreißig Jahren ein reger und
fruchtbarer Austausch zwischen katholischen und nicht-katholischen
Exegeten. Selbst auf dem Gebiet der Systematik hat sich vieles
geändert. Ohne alle dogmatischen Annäherungsversuche nach Inhalt und
Methode gutzuheißen, darf doch die Wendung nicht unterschätzt werden,
daß erstens in vielen Punkten eine materiale Übereinstimmung erreicht,
und zweitens über die immer noch trennenden Fragen ein unpolemisches,

ja sogar freundschaftliches Gespräch möglich wurde. Damit ist Cull-

mann aber noch nicht zufrieden. Er gehört auch nicht zu jenen Autoren,
die die ökumenische Tätigkeit mit dem Gespräch zwischen den
verschiedenen nicht-katholischen Gruppen innerhalb des Weltkirchenrates
identifizieren. Die Auseinandersetzung mit der Kirche von Rom ist für
ihn das viel schwierigere und grundlegendere ökumenische Anliegen.

3 Cullmann gibt folgenden allgemeinen, nicht auf die Schweiz beschränkten
Überblick über die Aufnahme : « Im übrigen kann ich keineswegs behaupten, die
Katholiken hätten in einer bestimmten Weise, die Protestanten auf die entgegengesetzte

Weise reagiert. Ich habe auch mit Protestanten zu tun gehabt, die
Vorwände fanden, um der Sache überhaupt aus dem Wege zu gehen. Im allgemeinen
kann ich jedoch erklären, daß mein Vorschlag einerseits mit Begeisterung von
vielen Katholiken und von vielen Protestanten aufgenommen worden ist, und daß

er anderseits auch auf Indifferenz oder Skepsis bei einer gewissen Anzahl von
Katholiken und einer gewissen Anzahl von Protestanten gestoßen ist. Im großen
und ganzen ist die Aufnahme ermutigend» (47 f.).

4 Vgl. R. Aubert : La Semaine de prières pour l'Unité Chrétienne. Louvain
1950.



Zu Cullmanns Vorschlag einer « ökumenischen Kollekte » 123

Und gerade in dieser Beziehung stellt er in seinem Büchlein « Katholiken

und Protestanten » die Frage : « Wie können wir die Solidarität,
die seit einer Reihe von Jahren unter den Theologen besteht, im Bereich
der Gläubigen sichtbar und wirksam machen » (35 f.) Vom Gebet
und von der wissenschaftlichen Arbeit ruft er zu einem Werk der christlichen

Brüderlichkeit und Liebe.
Dieser Schritt von seiten eines Gelehrten wie Cullmann ist an und

für sich schon etwas Erfreuliches. Noch mehr aber überrascht die
selten klare, bestimmte und zugleich nuancierte Art, mit der Cullmann
seinen Vorschlag darlegt und begründet. Wir können das Wesentliche
seiner Idee einer « ökumenischen Kollekte » auf drei Punkte zurückführen

: biblische Grundlage, eigentliches Ziel und Hinweise, die die
praktische Durchführung betreffen.

Biblischer Ansatz

Cullmann wurde durch das Studium des Neuen Testamentes zu
seinem Vorschlag angeregt. Schon das ist bedeutsam. Hätten sich alle
praktischen Bemühungen um die Wiedervereinigung mehr von der
Schrift inspiriert, so wären sicher weniger Mißerfolge zu verzeichnen.
Cullmann sieht aber klar, daß die dem Neuen Testament zugrunde
liegende Situation von der heutigen völlig verschieden ist (21). In der
Urkirche gab es wohl « Tendenzen zur Spaltung ». Diese haben aber
nicht zur Spaltung geführt (16). Vom Standpunkt der Verfasser des
Neuen Testamentes aus ist die Trennung ein Ärgernis (10). Selbst die
Tendenzen zur Spaltung sind als « unvereinbar mit dem Willen Christi »

verurteilt worden (13). Die gegenwärtige Getrenntheit der Christen
kann also unmöglich als Ausdruck der Fülle des Lebens in Christo
verstanden werden. Nie darf man sich vom Blickpunkt der Schrift aus
hüt der heutigen Lage abfinden. Cullmann gehört also nicht zu jenen
" ökumenischen » Theologen, die das Problem der Uneinigkeit bis zu
den ersten Christen zurückverfolgen und behaupten, die von Christus
gewollte Einheit hätte schon zur Zeit der Apostel nicht mehr bestanden.

Des näheren geht es um die urchristliche Kollekte für die Gemeinde
v°n Jerusalem 5. Auch hier betont Cullmann ausdrücklich, daß es sich
lm besten Fall um eine « Analogie » für eine Sammlung zwischen Katholiken

und Protestanten handeln könne (38). Damals standen sich Juden-
6 Dazu Gal. 2, 10 ; 1. Kor. 16, 1-4 ; 2. Kor. 8-9 ; Rom. 15, 30-33 ; Apg. 24, 17.



124 Zu Cullmanns Vorschlag einer « ökumenischen Kollekte »

christen und Heidenchristen gegenüber ; die Spannung bestand in
verschiedenartigen Ansichten über die Beschneidung. Heute aber gehen
die Ansichten über das Wesen der Kirche auseinander (41). Das
Entscheidende jener urchristlichen Kollekte besteht jedoch darin, daß sie

nicht nur eine materielle Hilfe für die « Armen von Jerusalem » war,
sondern daß ihr vielmehr nach Paulus eine tiefe theologische Bedeutung
im Hinblick auf die Einheit der Kirche zukam 6, daß sie also - wie wir
heute zu sagen pflegen - « ökumenischen » Charakter hatte. Damit
kommen wir schon zum zweiten Punkt, zur Zielsetzung der von Cull-
mann beantragten Kollekte.

Sinn und Ziel

Da die heutige Lage von derjenigen der Urkirche radikal verschieden

ist, muß sich auch das Ziel der geplanten Aktion vom theologischen
Sinn der urchristlichen Sammlung unterscheiden. « Die Kollekte, wie

ich sie für uns heute vorschlage, muß ein bescheideneres Ziel verfolgen
als die des Urchristentums» (41). Damals existierte zwischen
Judenchristen und Heidenchristen die Einheit. Zwischen Katholiken und
Protestanten aber ist sie verloren gegangen. Also - so schließt Cullmann -
darf auch die gegenseitige Sammlung zwischen Katholiken und
Protestanten nicht auf den Ausdruck einer Einheit, die ja nicht existiert,
hinauszielen. Diese Ehrfurcht, die Cullmann dem Begriff der « Einheit »

entgegenbringt - er versteht darunter nur die von Christus gewollte,
in der einen Kirche -, ist durchaus und als etwas äußerst Wohltuendes

zu beachten. Es kann sich also beim genannten Projekt nicht im
geringsten um ein verkapptes Täuschungsmanöver handeln. Auch liegt
es Cullmann völlig fern, nach der bekannten ökumenischen Parole der

zwanziger Jahre (zur Zeit der Enzyklika « Mortalium animos » auf
dem Umweg über die « Liebe » die doktrinären Unterschiede
überbrücken zu wollen (vgl. 56 f.). Ganz deutlich sieht er den Primat der

Wahrheit und der Lehre. Die theologische Arbeit solle « neben » der

Kollekte weitergehen und ihren eigenen Kriterien folgen.
Trotzdem die Einheit zwischen Katholiken und Protestanten nicht

besteht, ist aber doch soviel Gemeinsamkeit vorhanden, daß ein Zeugnis
der Brüderlichkeit möglich wird. Hier prägt nun Cullmann den
außerordentlich korrekten Begriff der « Solidarität ». Dieser steht deutlich
unter dem der « Einheit », wird aber von spezifisch christlichen Gesichts-

8 Vgl. bes. 2. Kor. 8-9 und Rom. 15, 30.



Zu Cullmanns Vorschlag einer « ökumenischen Kollekte » 125

punkten aus begründet. Sinn und Ziel der Kollekte zwischen
Protestanten und Katholiken soll « Verwirklichung christlicher Solidarität »

besagen. « Es handelt sich nicht darum, die Einheit der Kirche zu
manifestieren, sondern die Solidarität der getrennten Brüder, die den

Namen Christi anrufen » (56).

Wohl haben sich Protestanten und Katholiken schon des öftern
zu gemeinsamen Aktionen zusammengefunden. Dabei ging es aber bisher
meistens um soziale und humanitäre Fragen, um ein geeintes Vorgehen
auf der Ebene der natürlichen Moral. Cullmann hat mit seinem

Vorschlag und mit seiner Auffassung der Solidarität etwas anderes im Auge.
Seine Kollekte soll in Ermangelung der Einheit doch ein Zeichen auf die

Einheit hin sein. Hier liegt das ganze Gewicht und die echt ökumenische

Bedeutung seines Vorschlages. Gewiß soll in erster Linie bedürftigen
Christen geholfen werden. Diese Hilfe soll aber die Grenzen der

Bekenntnisgemeinschaft überschreiten. Dies bedeutet ein Doppeltes : zunächst
Freude, weil die Liebe « überfließend » wird ; dann Trauer, weil die
Liebe sich nicht innerhalb der von Christus gewollten Einheit zu
verschenken vermag. Doch geht es nicht um völlig Getrennte, sondern um
« Brüder », um Gläubige und Getaufte. Also zugleich Nähe und Trennung.
Und um so größer die Nähe, um so schmerzlicher die Trennung So

soll denn eine Kollekte zwischen Protestanten und Katholiken - als

wirklich ökumenisches Unterfangen - zunächst das Leiden an der

Trennung verkünden, dann ein Zeichen der Brüderlichkeit sein und
schließlich aus beiden zusammen als Ausdruck des Wunsches nach
Einheit - vor Gott und den Menschen - gelten.

Unmittelbares Ziel der Kollekte wäre also materielle Hilfe. Der
eigentliche Sinn aber läge in der Bekundung christlicher Solidarität.
Der letzte Inhalt würde opferbereites Zeichen, Hoffnung auf die Einheit
hin bedeuten.

Praktische Bestimmungen und Kritik

Es ist nun aber wichtig, auch die von Cullmann gegebenen Hinweise
bezüglich der praktischen Durchführung der Kollekte zu berücksichtigen.

Zunächst stellt sich die Frage : Wer soll Subjekt der Sammlung
sein Darauf antwortet Cullmann mit unmißverständlicher Klarheit :

Protestanten für Katholiken, Katholiken für Protestanten, getrennte
Christen für getrennte Christen, nicht «Kirche» für «Kirche» (56).
Cullmann will nicht einmal, daß man von einer Sammlung zwischen



126 Zu Cullmanns Vorschlag einer « ökumenischen Kollekte »

« getrennten Kirchen » spricht, sondern ausdrücklich nur von einer

Sammlung zwischen «getrennten Christen» (52). Das Ja zur Kollekte
bedeutet also nicht, daß die Katholiken die protestantische Gemeinschaft

als legitime Kirche anerkennen, und ebenso wenig, daß die

Protestanten die katholische Kirche als allein wahre betrachten müßten.
Soweit die Frage der Träger der Kollekte.

In entsprechender Weise wird auch die Zuwendung der Kollekte
umschrieben. Es soll nicht für die Protestanten als Protestanten gesammelt

werden, ebenso wenig für die Katholiken als Katholiken, sondern

für die « Armen » unter den Protestanten und für die « Armen » unter
den Katholiken (10 u. 38), vorzugsweise zur Unterstützung eines

protestantischen bzw. katholischen «Liebeswerkes» (53). In der Praxis sind
diese von Cullmann scharf gezogenen Grenzen genau zu berücksichtigen
und müssen nach außen deutlich zur Geltung kommen, sonst könnte
die Kollekte zu einem « Konfusionismus » Anlaß geben, der sowohl den

Intentionen des Anregers widerspricht, als auch den wahren
ökumenischen Sinngehalt - Solidarität in und trotz der Trennung - in Frage
stellen würde. Cullmann schlägt sogar zur Durchführung der Kollekte
die Schaffung « gemischter Kommissionen » vor (52), die sich aus
katholischen und protestantischen Laien sowie aus Geistlichen beider Konfessionen

zusammensetzen mögen 7. Es sind also nicht direkt die
kirchlichen Behörden, die das Werk in Gang zu bringen haben, doch soll
die Sammlung nicht ohne die Zustimmung der amtlichen Stellen und

wenn möglich mit deren Empfehlung in Angriff genommen werden (61).

Auch verlangt Cullmann, daß bei der Durchführung stets die lokalen
Verhältnisse in Betracht gezogen werden.

Aus dem Gesagten geht also deutlich hervor, daß die Verwirklichung

der Kollekte, wie sie von Cullmann entworfen wird, nicht irgendeine

dogmatische Stellungnahme impliziert, nicht auf irgendeine
Relativierung der Glaubensüberzeugung hintendiert und von seiten der
Teilnehmer nicht eine « cooperatio formalis », eine sachlich bejahende
Unterstützung, zur Verbreitung einer als Irrtum erkannten Lehre verlangt.

' Cullmann zeichnet diesen « gemischten Kommissionen » eine dreifache
Aufgabe vor : erstens zu beraten, wie im Hinblick auf die lokalen Gegebenheiten die

Kollekte durchzuführen sei, sodaß sich dabei keinerlei Schwierigkeiten innerer oder
äußerer Natur ergeben, zweitens die gesammelten Gaben zu vermitteln oder
gegebenenfalls auch Listen von bedürftigen Liebeswerken aufzustellen, auf denen
der einzelne Geber der einen Konfession die Empfänger der anderen Konfession
für seine Gaben auswählen kann, und drittens auch andere, die beiden Konfessionen
betreffende Fragen in brüderlicher Weise abklären (52 f. u. 60).



Zu Cullmanns Vorschlag einer « ökumenischen Kollekte » 127

Aber - wie schon gesagt - alles hängt davon ab, ob die Kollekte wirklich
im Sinne von Cullmann verstanden und dementsprechend durchgeführt
und ausgestaltet wird.

Schließlich sind noch zwei höchst konkrete Anweisungen zu
beachten. Cullmann schlägt vor, daß die Sammlung « ein Mal im Jahr »

(7 u. 10), «im Zusammenhang mit dem Gebet für einander» (63), «am
Sonntag der Gebetswoche » (38) veranstaltet werde. Das Gebet und die

Verbindung mit der Oktav für die Einheit sollen also den Sinn der
Kollekte tragen und erklären helfen. Zweitens verlangt Cullmann, daß
die auf beiden Seiten gesammelten Beträge nicht veröffentlicht werden
(60). Dies ist sicher eine weise Klausel. Denn in vielen Gebieten besteht
nicht nur eine ausgesprochene numerische Ungleichheit der beiden

Konfessionen, sondern auch eine ausgesprochene Ungleichheit in bezug
auf die finanziellen Möglichkeiten, - sodaß eine Sammlung für die
« Bedürftigen » der anderen Konfession menschlich gesehen kaum
verstanden würde. Doch kann das Unternehmen von Cullmann « menschlich

gesehen » überhaupt nicht verstanden werden, und so wird es gut
sein, gleich von Anfang an alles zu vermeiden, was zu statistisch belegten
Konkurrenz-Vergleichen verleiten könnte.

Anerkennung

Was soll aber eine so eingeschränkte und materiell wohl auch
stets bescheidene Aktion besagen Ist sie nicht von vorneherein ein
viel zu geringfügiges Mittel, um zu dem so schwerwiegenden Problem
der Annäherung der getrennten Christen etwas Wirksames beizutragen
An erster Stelle ist wohl mit Cullmann auf die große Dringlichkeit
der Bestrebungen zur Förderung eines besseren Einvernehmens unter
den Konfessionen hinzuweisen, sodaß « auf diesem Gebiet auch der
kleinste Fortschritt etwas zu bedeuten hat » (7). Sicher soll die Sammlung
auch als Sammlung ernst genommen werden, ihr eigentlicher Sinn aber
hegt nicht in materiellem Erfolg. Rein weltlichen Überlegungen gegenüber

wird sie fast an Albernheit grenzen, demjenigen aber, der von
der rechten Sehnsucht nach der Einheit erfüllt ist, wird sie eine «

ausgestreckte Hand », eine « offene Tür » bedeuten, Ausdruck der Bereitschaft,
üoch mehr zu tun, sobald es Zeit und Umstände erlauben. Von ganz
besonderem Gewicht ist in dieser Hinsicht der Charakter der
Gegenseitigkeit der Kollekte (vgl. 42). Als Vorbild mag das gemeinsame Gebet



128 Zu Cullmanns Vorschlag einer « ökumenischen Kollekte »

für die Einheit gelten. Ohne Zweifel wurde seit jeher im «stillen
Kämmerlein » sowohl von den Katholiken als auch von den Protestanten
für die Einheit gebetet. Daß dieses Gebet nun aber in ausgesprochener

Gegenseitigkeit - in der Einführung der Gebetswoche für die Einheit -
sichtbaren Ausdruck gefunden hat, dürfte doch die Erkenntnis des auch

menschlich Verpflichtenden dieses Gebetes in nicht unbedeutender Weise

gefördert haben. Ähnlich wäre gewiß eine sichtbar gegenseitige Tat der
Liebe ein Ansporn, auch auf anderem Gebiete mehr zu tun, um den

Willen Christi in bezug auf die Einheit besser zu erfüllen.
Die christliche Solidarität, das eigentlich zentrale Anliegen in

Cullmanns Vorschlag, darf sich ja nicht auf eine einmal im Jahr « symbolhaft »

gesetzte Tat beschränken, sie soll vielmehr das ganze Verhalten zwischen

getrennten Brüdern regeln. Und wieviel Vorurteile und Mißverständnisse

wären da zu beseitigen, die eine sachliche Diskussion verunmöglichen

Wieviel Mißtrauen zu überwinden, das die ganze Atmosphäre
erkalten läßt (vgl. dazu 61-65). Schließlich betont Cullmann - mit
Recht -, wie sehr die « diplomatische Methode » ein ungeeignetes Mittel
sei, um ökumenische Probleme zu lösen (7-8). Wie würde da eine im
Neuen Testament begründete Liebestat einen ganz anderen Geist

verkörpern In zweifacher Beziehung muß die praktische Bedeutung der

von Cullmann vorgeschlagenen Kollekte gewürdigt werden. Erstens
vermöchte sie sicher Wesentliches beizutragen, um eine allgemein
entspanntem Umgebung zu schaffen, um unverfälschte menschliche
Beziehungen anzuknüpfen und so - nicht zuletzt - für ein fruchtbares
theologisches Gespräch die entsprechenden Voraussetzungen einzuleiten. Zweitens

würde ohne Zweifel durch das Werk des gegenseitigen Entgegenkommens

auch das Gebet für die Einheit an Ehrlichkeit und Kraft
und Mut gewinnen. Und wer weiß, zu was für kühnen Bitten uns die

Erfahrung der durch die Tat bekräftigten Gemeinsamkeit befähigen
würde Das erste und unmittelbar zu erreichende Ziel aber ist und
bleibt die Solidarität, die christliche Brüderlichkeit - trotz der Trennung
Mag dem Vorschlag von Cullmann in dieser Beziehung nur Erfolg beschieden

sein

Nach der kritischen Beurteilung und Würdigung einer möglichen
Durchführung der Kollekte ist aber auch noch die Bedeutung des

Vorschlages an sich herauszustellen. Schon die Tatsache, daß nicht irgendein

Berufsökumeniker oder organisatorisch Begabter, sondern ein
Gelehrter sich zu einem praktischen ökumenischen Vorschlag verpflichtet
fühlte, mag als Zeichen der Zeit festgehalten werden. Daß dieser Vor-



Zu Cullmanns Vorschlag einer « ökumenischen Kollekte » 129

schlag ferner sowohl bezüglich des Zieles wie auch bezüglich Methode
und äußerer Form so sorgfältig durchdacht wurde und deswegen auch
von der entschlossensten Glaubenshaltung aus bejaht werden kann, mag
als ganz besonderes Ereignis für die Geschichte der ökumenischen Bewegung

notiert werden. Daß der Vorschlag schließlich von der Schrift
angeregt und nach dem apostolischen Urteil über Einheit und Uneinigkeit

ausgerichtet wurde, darf zu lauterer Hoffnung Anlaß geben. Dem
Vater des Gedankens aber, der sich in aller Bescheidenheit wünscht,
daß das Unternehmen bald aufhören möge, « sein » Vorschlag genannt
zu werden, gebührt aufrichtiger und verbindlichster Dank.

Man wird es uns sicher nicht übel nehmen, wenn wir zum Schluß
jenen Stellen noch einige Bemerkungen beifügen, wo Cullmann vom
letzthin Trennenden zwischen Katholiken und Protestanten spricht.

Unversöhnliche Gegensätze

Nach Cullmann liegt das Schwergewicht der Kontroverse in der

Ekklesiologie. Katholiken und Protestanten scheiden sich an verschiedenen

Ansichten über das Wesen der Kirche, genauer über die
Wesenselemente der Einheit der Kirche. Nach Cullmann wäre hier auch der
eigentliche Ursprung des Bruches zu suchen. Einleuchtend ist auf jeden
Fall soviel, daß, so lange der Zwiespalt über die Einheit dauert, eine

Wiedervereinigung nicht möglich ist. Das Besondere bei Cullmann besteht
Udoch darin, daß er die alten Schwierigkeiten mit neuen Gesichts-

Punkten verbindet. Zweimal faßt er in der vorliegenden Schrift die
Eülle der Problematik in prägnante Sätze zusammen, beide Male in
formal heilsökonomischer Sicht.

Die erste Aporie lautet wie folgt : « Für die Protestanten ist es

eme tiefe Glaubensüberzeugung, daß die eschatologische Spannung
zwischen Gegenwart und Zukunft, zwischen 'schon erfüllt' und 'noch
focht beendet'8, trotz Auferstehung und Himmelfahrt in den menschlichen

Organen der Kirche an keinem Punkt aufgehoben ist9 und daß
es deshalb auch effektive Unfehlbarkeit in ihr ebensowenig gibt wie

8 Vgl. O. Cullmann : Christus und die Zeit. Die christliche Zeit- und Ge-
Schichtsauffassung. Zollikon-Zürich 19482, 70-74, 127 f.

9 Vgl. a. a. O. 136-137 (bezüglich der Kirche im allgemeinen), 148-153 (bezüglich

der Tradition). Siehe auch O. Cullmann : Die Tradition als exegetisches,
historisches und theologisches Problem. Zürich 1954, 29 f., 35 f.



130 Zu Cullmanns Vorschlag einer « ökumenischen Kollekte »

effektive Sündenlosigkeit, obwohl die Kirche den Leib Christi, das

Höchste, was es auf Erden gibt, darstellt » (23). Dem stellt Cullmann
den Satz gegenüber : « Für jeden gläubigen Katholiken ist es eine
fundamentale Glaubensgewißheit, daß in seiner Kirche das, was ich die

eschatologische Spannung zwischen Gegenwart und Zukunft, zwischen

schon-erfüllt und noch-nicht-vollendet nenne, teilweise schon aufgehoben

ist, so vor allem im unfehlbaren Lehramt, daß die Einheit der Kirche
nach dem Willen Christi selber nur durch das Papsttum garantiert ist,
und daß sie infolgedessen nur durch Unterwerfung aller Christen, auch

der Protestanten, unter den Papst gewährleistet werden kann » (21-22).

Selbstverständlich können wir hier nicht auf alle die äußerst vielschichtigen

Fragen des Apostolates, der Hierarchie, des kirchlichen Lehramtes
und dessen Unfehlbarkeit eingehen. Wir gestatten uns, nur kurz zum
formalen Problem der « eschatologischen Spannung » Stellung zu nehmen.

Hätte Cullmann geschrieben, daß nach seiner Meinung in der

katholischen Ansicht die « eschatologische Spannung » aufgehoben werde,

so wäre sein Einwand noch eher verständlich gewesen. Da er aber sagt,

es sei « für jeden gläubigen Katholiken » eine « fundamentale
Glaubensgewißheit, daß in seiner Kirche... die eschatologische Spannung
zwischen Gegenwart und Zukunft... teilweise schon aufgehoben ist, so vor
allem im unfehlbaren Lehramt... », müssen wir doppelten Einspruch
erheben 10. Erstens kennen wir keine reflexe, im katholischen
Glaubensbewußtsein zum Ausdruck kommende Auflösung der schriftgemäßen
« eschatologischen Spannung ». Jeder Katholik ist davon überzeugt,

- hier geht es wirklich um eine Glaubenslehre -, daß die Funktion
der ganzen kirchlichen Autorität sich nur auf die « Zwischenzeit », auf

die Zeit der Erwartung der Wiederkunft Christi beschränkt und infolge-

10 Ferner könnte - trotz der sonst sehr feinen Formulierung - die Exaktheit
der Darstellung der katholischen Lehre (21 f.) bezüglich folgender Punkte bestritten
werden : Erstens wird die Einheit der Kirche nicht « nur » durch das Papsttum
garantiert. Auch das Bischofsamt hat hierzu eine bedeutende Rolle zu spielen-
Ganz besonders darf die Unfehlbarkeit nicht auf die Kathedralentscheidungen ein'
geengt werden. Dieses Charisma wurde ja zunächst der gesamten (sichtbaren)
Kirche verheißen, dann denen, « die vom Heiligen Geist zu Vorstehern bestellt
wurden » und schließlich - für gewisse Fälle - auch dem Nachfolger des Petrus
im besonderen. Das alles betrifft aber nur die äußeren Mittel, die nichts bedeuten,
wenn nicht auch die innere Erleuchtung und Führung des Geistes hinzukommt-
Auch scheint der Ausdruck « Unterwerfung unter den Papst » etwas stark pol«'
misch, da es sich ja nicht um eine rein äußere Untertänigkeit, sondern um eine

aus innerer Überzeugung kommende Anerkennung handelt und die kirchlich®
Führung sich auf große Sicht eher als Befreiung denn als harter Gehorsam auswirkt'



Zu Cullmanns Vorschlag einer « ökumenischen Kollekte » 131

dessen auch die Gespanntheit dieser ganzen Periode widerspiegelt.
Zweitens kann aber auch keine faktische Lockerung jener « Dialektik »

zwischen Vergangenheit und Zukunft geltend gemacht werden.
« Schon erfüllt » heißt, daß die Zeit der Mitte vorbei ist, daß die

Offenbarung mit Christus und den Aposteln ihren Höhe- und Abschlußpunkt

erreicht hat ; « noch nicht vollendet », daß die Wahrheit nur im
Glauben erfaßt wird, daß die Schau und die endgültige Manifestation
des Geoffenbarten noch aussteht. Sachlich ist die Offenbarung
abgeschlossen, « ich habe euch alles kundgetan »u. Subjektiv harrt unsere
Erkenntnis der Erfüllung, sie ist « Stückwerk »12. Zwischen beiden aber
ist Platz für ein normatives kirchliches Lehramt, das die einmal (in
abgeschlossener Vergangenheit) geoffenbarten Inhalte vergegenwärtigt
und damit der Hoffnung (auf das Kommende) eine sichere Grundlage
verleiht. Ein nur direktives Lehramt, das die zu glaubenden
Offenbarungsinhalte (angesichts der menschlichen Irrlehren) nie definitiv
bestimmt, würde bedeuten, daß die Kirche sich nicht im Vollbesitz
der geoffenbarten Wahrheit befindet. Das aber scheint uns angesichts
der Herrschaft Jesu Christi über die Kirche und der damit verbundenen
Sendung des Geistes an seine Gemeinde auf Grund der Schrift etwas
Unvorstellbares zu sein. Die richtige Spannung zwischen Vergangenheit
und Zukunft geht also auch bezüglich der Lehre von einer sakramental,
d. h. zeichenhaft erfüllten Gegenwart aus13. Auf jeden Fall ist die

Spannung viel akuter, wenn die Kirche nicht nur auf die Schrift
zurückverweist, sondern auch im Namen der Schrift und im Auftrag Christi
gemäß der Verheißung des Geistes zu uns spricht und uns so auf die
Wiederkunft Christi vorbereitet. Das alles ist natürlich viel zu kurz
gesagt, doch soll es wenigstens skizzenhaft andeuten, daß die katho-
liche Auffassung vom kirchlichen Lehramt den von Cullmann anhand
der Schrift entwickelten heilsgeschichtlichen Perspektiven durchaus nicht
widerspricht, und daß somit die erste Aporie ihrer formalen Seite nach
unseres Erachtens keinen trennenden Gegensatz ausdrückt.

11 Jo. 15,15.
12 1. Kor. 13, 9.
13 Obwohl O. Cullmann : Die Tradition usw., 36-37, die Verschiedenheit

tischen Sakrament und Lehramt herausstreicht, glauben wir doch, daß zwischen
beiden wenigstens eine « analoge » Ubereinstimmung besteht, so besonders bezüglich

der der « Zwischenzeit » eigenen dreifachen heilsökonomischen Spannung (vgl.
Thomas von Aquin, Summa theologiae, III, q. 60, a. 3) auf die Vergangenheit
°der Zeit der Mitte (« rememorativer » Sinn), auf die Gegenwart (« demonstrativer »

Sinn) und auf die Zukunft der Endoffenbarung (« prognostischer » Sinn).



132 Zu Cullmanns Vorschlag einer « ökumenischen Kollekte »

An der zweiten Stelle, wo Cullmann von völlig zwischen Katholiken

und Protestanten auseinander gehenden Ansichten spricht, handelt

es sich um das äußere, sichtbare Zentrum der Kirche. Genauer um die

Frage, « ob nach dem Verschwinden der Jerusalemer Urkirche das

Zentrum der Kirche auch weiterhin an einen einzigen ganz bestimmten
Bischofssitz gebunden sein muß, der von Christus im Zusammenhang
mit der Nachfolge des Petrus bezeichnet worden wäre » (42). Dazu

sagt Cullmann, daß « gerade in dieser Frage » Katholiken und Protestanten

«so radikal von einander getrennt» sind (42). Wenn wir richtig
verstehen, so muß bei der « protestantischen Ansicht » vorausgesetzt
werden, daß - was Cullmann tatsächlich annimmt - Petrus wirklich
von Christus eine höchste Regierungsgewalt über die Kirche erhieltu,
diese dann aber von Petrus an die Mutterkirche von Jerusalem
übergeben wurde und mit dem Verschwinden dieser Urgemeinde als Zentrum
des kirchlichen Lebens für immer erlosch15. Dem stünde dann die

katholische Lehre gegenüber, nach der die Vollmacht des Petrus an

die Bischöfe von Rom überging16.
Da dieser ganze Fragenkomplex äußerst verflochten ist und es

überdies nicht leicht fällt, den Gegensatz genau zu bestimmen, begnügen
wir uns mit einigen ziemlich lose aneinander gereihten Hinweisen.
Erstens ist ja auch die Jerusalemer Urgemeinde « ein einziger ganz
bestimmter Bischofssitz » geworden. Dann ist aus der Schrift nicht

zu ermitteln, ob Christus im Zusammenhang mit der Nachfolge des

Petrus über das Wie irgendwelche Angaben machte (das göttliche
Recht der Nachfolge setzt aber nicht eine unmittelbare göttliche
Bezeichnung des Ortes der Nachfolge voraus Auch für Jerusalem kann
keine einzige besondere Schriftstelle angeführt werden. Aus der rein
faktischen Präzedenz darf nicht auf einen qualitativen Vorrang über
andere Gemeinden geschlossen werden. Rom ist nicht völlig von den

Perspektiven des Neuen Testamentes abwesend, will doch der Redaktor
der Apostelgeschichte mit seinem Buch deutlich zeigen, wie das

Evangelium Christi von dem einen Zentrum, Jerusalem, zum andern, nach

Rom gelangte 17. Auch gibt der abrupte Abschluß der Apostelgeschichte

14 Vgl. O. Cullmann : Petrus. Jünger - Apostel - Märtyrer. Das historische
und das theologische Petrusproblem. Zürich 1952, 226-238.

16 A. a. O. 39-57.
16 Für eine ausführliche Behandlung dieses Kontroverspunktes vgl. a. a. O.

255-268.
17 Daß man sich dabei nicht vom weltlichen Ruhm der Metropole täuschen



Zu Cullmanns Vorschlag einer « ökumenischen Kollekte » 133

(vor allem im Zusammenhang mit dem 1. Klemensbrief 5,1-6,2) zu
denken. Schließlich ist zu sagen, daß die Nachfolge des Petrus nur de
facto an den Bischofssitz von Rom gebunden ist, nicht de iure ; daß
eine Loslösung vom Partikularsitz Rom unter Wahrung der Nachfolge
denkbar wäre ; daß die tatsächliche Bindung aber - neben der Ehre, die
dem « Siegeszeichen » des « Felsens » gebührt - auf starker theologischer
Konvenienz beruht, da der Primat ja nicht losgelöst vom Apostelamt
der « Zwölf » gegründet wurde. Das Entscheidende aber liegt im inneren
Gewicht der an Petrus gerichteten Jesus-Worte. Wie hätte der Apostel
sich der unmittelbar von Christus ihm übertragenen Mission aus eigener
Initiative entledigen und sein Amt einem anderen Apostel oder einer
Gemeinde übergeben können Die von Matthäus, Lukas und Johannes
bezeugte Petrus-Überlieferung wiegt doch mehr als die Schilderung
gewisser vorübergehender Zustände, die wir in der Apostelgeschichte
vorfinden. Mit allem dem wollen wir nur sagen, daß ein Erlöschen der
Vorrangstellung des Petrus über die Jerusalemer Gemeinde uns viel
problematischer vorkommt als die ganze Frage der Nachfolge im Primat
überhaupt. Daß aber Cullmann die Schwierigkeit in solcher Weise

stellt, mag doch - wofür wir erkenntlich sind - zeigen, daß auch die
Frage der biblisch-historischen Grundlage für das Fortdauern des
petrinischen Amtes trotz grundsätzlich verschiedenen Ansichten nicht als
etwas zum vorneherein Entschiedenes übergangen werden darf.

Obschon wir also das Trennende zwischen Katholiken und
Protestanten nicht so zu sehen vermögen wie Cullmann, sind wir ihm doch
für die synthetische Fassung der zentralen Probleme dankbar. Allzu
°ft ja verliert sich die ökumenische Diskussion in fast unübersehbare
Einzelfragen. Mehr gedankliche Strenge und Gründlichkeit würde sicher
der Brüderlichkeit des Gespräches nicht schaden. Ganz im Gegenteil
gehört der Mut zu logischen Konsequenzen nicht weniger als die Offenheit

vor sämtlichen Problemen mit zum wissenschaftlichen Ausdruck
jener Solidarität, deren Ausprägung in der tätigen Liebe wir von ganzem
Herzen wünschen.

'kß, bekunden die gewiß nicht schmeichelhaften Anspielungen auf das « heidnische »

Rom. l. Petr. 5, 13 u. Apk. 17, 5.


	Zu Cullmanns Vorschlag einer "ökumenischen Kollekte"

