Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 6 (1959)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Bulletin de Théologie biblique du Nouveau Testament

1. Les « théologies bibliques » se succeédent et ne se ressemblent pas. Celle
que vient d’élaborer le professeur de I'Université de Nottingham ! est la plus
stimulante que nous connaissions, ne serait-ce que par son exposé liminaire,
a la fois pénétrant et nuancé — qui donne le ton de tout 'ouvrage — sur la
légitimité et la nature d’une Théologie biblique. II s’agit de dégager la signi-
fication du Nouveau Testament envisagé dans son ensemble, et le seul prin-
cipe d'interprétation valable est celui de Jésus lui-méme, réinterprétant le
schéme vétéro-testamentaire du salut. Le témoignage des Apbdtres sur 1'ensei-
gnement et la vie du Christ doit étre accepté comme un donné, et si I'on
n’accepte point la foi de ces témoins qualifiés, on se ferme radicalement
I'intelligence des origines chrétiennes.

Un autre mérite de cet ouvrage est de rejeter toute disposition trop
systématique des thémes, et par conséquence la recherche d’'une cohérence
doctrinale qui ne correspondrait pas a l'orientation originale de chaque
document. Mais on ne reléve que mieux I’harmonie des conceptions des
Synoptiques, de Paul, des Pastorales ou de Jean. Qu’il s’agisse de la foi, par
exemple, elle est toujours réponse et obéissance personnelle & la Parole de
Dieu transmise par le prédicateur ; don de grice, elle implique retournement
vers le Seigneur et se prolonge en connaissance et relation intime, sans que
cette « saisie » verse dans la spéculation philosophique, la gnose ou le mysti-
cisme. C’est dire que R. A. réagit contre ’hellénisme de S. Jean, et se sépare
explicitement des positions de Bultmann et de Dodd, en soulignant les
attaches de chaque notion ou réalité néo-testamentaire avec la révélation
biblique antérieure.

Dans sa présentation méme, cette « théologie », fortement pensée, se
distingue de ses devanciéres par le caractére plus poussé de son élaboration.
Les textes ne sont analysés que dans la mesure ou ils sont significatifs d’une
conception générale attestée par d’autres documents. Nous n’avons donc
pas ici une succession d’exégéses de détail, et encore moins une recherche des
sources ou des influences, mais une «intelligence » de 1’Evangile : Procla-
mation du propos divin du salut, annoncé par les prophétes, maintenant
accompli par l'exaltation du Messie crucifié qui reviendra et consommera
toutes choses.

1 Alan RICHARDSON : An Introduction to the Theology of the New Testament. —
SCM Press, London 1958, 423 p.



Besprechungen 51

De la, le nombre de remarques pénétrantes et nouvelles qui parsément
ce volume. A propos des miracles, par exemple, il s’agit moins de savoir si
Jésus les a réellement accomplis, que 1'autorité qui lui a permis de les réa-
liser ; sinon, ils seraient aussi inintelligibles que les paraboles ; or ils démon-
trent ce que Jésus était réellement, et on peut les classer en trois groupes :
signes isaiens (Mt. x1, 4), exorcismes (X11, 28), miracles-paraboles élaborés
théologiquement, tels que la multiplication des pains et la résurrection des
morts (Jo. x1, 25). La doctrine de I’Ascension enseigne trois vérités fonda-
mentales concernant le Seigneur ressuscité : Il est notre prophéte, prétre et
roi. Plutot que d’eschatologie réalisée, il faudrait mieux parler d'une escha-
tologie en voie de réalisation (p. 86). C’est une erreur de penser que la doctrine
de la justification paulinienne par la foi a été élaborée seulement en oppo-
sition a la théologie juive des ceuvres ; elle est congue en relation avec la
doctrine prophétique, surtout isaienne, de la « justice de Dieu », salvatrice,
qui nous justifie par un acte objectif, nous incorporant au Christ, dont nous
partageons la propre justice, etc.

On pourrait multiplier les éloges. .. et aussi des réserves. Si la primauté
de Céphas est trés fortement établie, c’est en tant que pierre de fondation ;
et le commentateur insiste sur l’absence de mention des successeurs, sans
relever que nombre d’images statiques dans le N. T. recouvrent une notion
dynamique. Malgré d’excellentes réflexions sur la conception biblique de
personnalité (p. 104), ce qui est dit de la personne du Saint-Esprit est insuffi-
sant. De méme, les justes observations sur les presbytres exergant une
épiscopé et la vérité historique obligeant a constater que «le monoépisco-
palisme était une nécessité pratique urgente » (p. 328), n’aboutissent pas a une
notion sacramentelle du sacerdoce dans 1’Eglise, etc.

Le role de la critique n’est pas de souligner les imperfections d’'une
ceuvre, mais de préciser sa valeur et ce qu’elle apporte de neuf dans le courant
des publications analogues. Or cette théologie, trop modestement qualifiée
d’introduction, est d’'un Maitre.

2. Les deux premiers chapitres du troisieme Evangile ont été surabon-
damment étudiés par les exégétes contemporains — la bibliographie du
présent volume ne comporte pas moins de cinq cents titres > — ; aussi bien
R. Laurentin ne prétend pas en donner un nouveau commentaire analytique,
mais une exégése critique et littérale qui débouche sur une théologie biblique :
Quelle est la source de Lc. 1, 5-11, 52 ? Ses procédés de composition ? Son
exploitation de I’A. T. et des traditions juives ? Son genre littéraire et la
doctrine qu’il exprime ?

L’Evangile de l’enfance a été élaboré par étapes. La Vierge Marie,
Premier témoin, en est la source ; ses souvenirs, conservés parmi les disciples
de saint Jean, ont été consignés dans un texte hébraique que Luc a traduit
en grec. Qu'’il s’agisse du plan selon lequel I'Evangéliste a ordonné les données
historiques (dyptique entre les parents du Précurseur et la Mére de Jésus,
éntre Jean et Jésus) ou de son idée directrice (manifestation inaugurale des

? René LAURENTIN : Structure et Théologie de Luc I-1I (Etudes Bibliques). —
Gabalda, Paris 1957. 232 p. '



52 Besprechungen

temps nouveaux dans le cadre du culte et du Temple), la pensée s’oriente
vers un Messie transcendant. De surcroit, un grand nombre d’allusions aux
textes de I’A. T. tend a identifier Jésus a Iahvé. Ce ne sont pas des références
explicites, mais un éclairage donné par les écrits inspirés sur les faits de
I’histoire pour en faire comprendre la signification *. La réflexion midrashique,
en effet, veut répondre a un probléme nouveau et incorporer a la révélation
une donnée nouvelle surgie au cours de l'histoire du peuple de Dieu. Le
midrash tantot explicite la signification confuse et dense d’une parole
biblique, tant6t actualise et découvre le propos divin d’un fait biblique. La
Vierge Marie fut la premiere a méditer sur les circonstances de 1’enfance de
Jésus. Luc, aprés saint Jean, prolonge cette réflexion. Il interpréte les faits
en fonction des Ecritures. Faute d’instrument conceptuel approprié, il
exprime ses perceptions — qui ne peuvent étre formulées en clair — par les
suggestions mémes de la révélation antérieure *.

R. L. se garde de donner une forme rigide a ces allusions, Mais s’il est
vrai que ’Evangéliste ne s’est pas posé de fagon abstraite la question de la
divinité du Christ, il reste qu’il a congu la naissance du Sauveur comme l'inau-
guration des temps eschatologiques et méme que ce Messie appartenait
autant a la sphére divine qu’au monde des humains °, Corrélativement, la
Vierge Marie apparait comme Fille de Sion et type de I’arche d’alliance, le
lieu de la résidence de Iahvé se manifestant & son peuple dans les derniers
temps ®. On lira avec une attention particuliére, la Note-Annexe 1 (p. 165 sv.)
ol, aprés avoir établi que Luc a saisi la divinité du Christ et I’'a exprimée
de maniére archaique, sous les voiles du processus midrashique, 'auteur se
demande si Marie a été informée de la divinité de son fils dés 1’Annonciation,
I1 observe que le message de I’Ange (Lc. 1, 28-32 = Soph. 111, 14-17 ; Lc. 1,
35 = Ex. XL, 35) comporte deux allusions fondamentales & la divinité du
Christ, et que sa Meére a saisi de fagon enveloppée, mais réelle, ’objet de ce
message. Connaissance plus implicite qu’explicite, plus réelle que notion-

3 « Le procédé a pour but de dire & mots couverts ce qu’'on n'oserait pas dire
en termes directs » (p. 92).

4 D’ot le nom de « théologie allusive » que R. L. donne a cette présentation
religieuse des données de l'histoire, tel un chant ou l'accompagnement d’une
mélodie : « La réflexion midrashique est ’exhaussement d’une pensée qui se cherche
et perce déja au plan de I'expression directe » (p. 119).

5 C’est ce qui ressort de ’examen des titres de Jésus en Lc. 1-11 : Les épithétes
de grand et de saint conviennent spécialement a Iahvé, comme la Iumiére et la
gloire. Seigneur implique transcendance et Roi peut coincider avec la souveraineté
théocratique de Iahvé lui-méme... Aucun de ces titres n’est indigne de Dieu;
divers recoupements inclinent de fagon convergente & leur accorder une valeur
proprement divine, et la théologie allusive permet d’accéder & 1’assimilation de Jésus
a Iahvé, qui est le dernier mot de la christologie de Lc. 1-11. En d’autres termes :
Ce qui dans I’A. T. se rapportait au Seigneur Dieu est actualisé en fonction du
Seigneur Jésus.

% Dans une Note-Annexe, R. L. montre que la virginité de Marie est non
seulement une piéce importante de Lc. 1-11, mais que le propos de virginité de la
mere du Sauveur correspond aux suggestions de la Bible et du milien ambiant,
notamment aux conceptions des Esséniens et des « vierges-thérapeutes » de Philon.



Besprechungen o3

nelle ; « on se représenterait plus volontiers cette foi premiére en la divinité
du Christ comme impliquée dans une attitude vitale » (p. 174) ; en tout cas,
I’Evangéliste laisse entendre que le premier noyau de la réflexion midrashique,
€laborée ultérieurement par Luc lui-méme, remonte & Marie.

Tout ceci ne donne qu’une bien pale idée du contenu de ce livre aussi
important par ses acquisitions objectives * que par sa méthode. Sans doute,
peut-on apprécier diversement telle ou telle notation ®, mais on ne saurait
assez louer un ouvrage qui mérite de faire date dans I'élaboration de la
théologie biblique. Il souligne que, sans partager la foi subjective de Luc,
on ne saurait comprendre objectivement son texte. Non seulement, dans ce
dernier, le plan de 1’histoire et celui de la théologie ne sont pas isolés et étran-
gers 'un a l'autre, mais 'exégése ne peut discerner le sens de 1'écrit inspiré
si elle n’est pas guidée, dirigée par la lumiére divine. Si la théologie spécu-
lative requiert la foi pour élaborer le contenu de ses sources, la théologie
biblique est une théologie proprement dite, parce qu’elle procéde du méme
lumen. Jamais on ne l'avait affirmé avec tant de justesse, ni réalisé avec plus
de bonheur et de fruit.

3. Si R. L. exagére l'excellence du midrash ’, il est indéniable que la
premiére théologie biblique a été élaborée par les Apbtres eux-mémes inter-
prétant les événements de l'histoire du salut en les confrontant avec les
annonces prophétiques *°. E. Sjoberg '' a montré que telle était la méthode
d’interprétation scripturaire de l'apocalyptique juive, de Qumran et méme
de saint Paul (cf. IT Cor. 111, 12-18 ; Eph. v, 32). Renouvellant totalement le
probléme du Secret messianique, il retrouve dans le judaisme les deux
thémes connexes du Mystére des desseins de Dieu et du Messie caché 2,
secrets déposés dans les Ecritures et découverts aux initiés lors de la crise
eschatologique. La . tradition évangélique la plus ancienne, systématisée et
accentuée par Marc, contenait 1'idée d’un secret messianique imposé a Jésus
par les conjonctures de son ministére. Si le Seigneur se manifeste par son
enseignement et ses miracles, ceux-ci ne sont intelligibles qu’en fonction d’une
sagesse regue de Dieu. D’ot1 'incompréhension des « ceuvres » du Fils de Dieu
johannique : la stupeur devant les prodiges ne conduit pas a l'intelligence

" Par exemple, Lc. 1-11 n’est ni un pastiche des Septante, ni une traduction
de 'araméen.

8 On s’étonne de la traduction de xeyupitwwévy par « objet de la faveur »
(Pp. 34, 67, 148, 152) et de la personnification de [I')Esprit Saint (Lc. 1, 35 ; cf.
PP. 77, 79, 149) qui n’est qu’'une force d’en-haut.

® Optimiste inflation empruntée & R. BrocH, art. Midrash, dans D. B. S. v,
col. 1263-1281.

10 Comparer Jo. 11, 17-22 ; le discours de Pierre a la Pentecote, etc.

11 E. Sj6BERG : Der vevborgene Menschensohn in den Evangelien (Acta Reg.
Societatis Humaniorum Litterarum Lundensis, Lir). — C. W. K. Gleerup, Lund
1955, x-290 S.

12 Selon l'apocalyptique, le Messie est caché au ciel jusqu’a la fin des temps.
Pour les Rabbins, il existe en quelque endroit inconnu sur terre, soit qu’il ignore
lui-méme son role messianique, soit qu’il attende I’heure de sa manifestation. Ce
N'est qu’a partir du IIe sidcle, qu'il sera assimilé au serviteur d’Isaie.



54 Besprechungen

du mystére, & moins que 1'on ne regoive une révélation du Pere (Mt. x1, 5 sv.).
Au-dela des textes et de leur rédaction tardive, on peut atteindre les propres
conceptions et déclarations de Jésus (Mc. 1v, 11 sv. ; Mt. xvI1, 17 sv.). Dans
le chap. 1v: Jésus, le Fils de I'Homme caché, E. S. démontre — contre le
scepticisme de la Formgeschichte —, une authentique conscience messianique
en Jésus: Celui-ci s’est présenté comme le Fils de I’Homme inaugurant le
royaume de Dieu. Sans doute, n’a-t-il pas insisté sur sa préexistence, mais il
a accentué son role de Juge chatiant les impies, et récompensant les élus. I1
a surtout souligné sa mission de Sauveur convertissant les pécheurs et de
Serviteur souffrant devant expier les péchés du peuple (Lc. x11, 50 ; Mc. viii,
33 ; x, 45). Tout en se rattachant a la tradition apocalyptique du Fils de
I’'Homme, surtout de Dan. viI, le Seigneur a donc présenté une notion ori-
ginale du Messie. Tout ceci est élaboré avec clarté et prudence, une critique
littéraire trés poussée et une admirable érudition des sources juives.

4. Autant que la royauté, le prophétisme est une note caractéristique
du Messie, nouveau Moise, selon la tradition juive. Dans sa thése de doctorat
en philologie biblique, F. Gils s’attache a préciser la figure prophétique du
Christ, telle qu’elle se dégage des synoptiques **. Un premier chapitre ayant
rapidement relevé la foi des foules en Jésus-prophéte-thaumaturge '*, notre
auteur s’attache davantage aux visions prophétiques du Seigneur ** et surtout
aux annonces de l’avenir. Une premiére section, dont la longueur décon-
certe quelque peu, est consacrée aux prédictions du royaume des cieux
(pp. 89-133), de ses secrets, de son établissement, de ses sujets, de ses chefs,
de sa consommation enfin. Une deuxiéme section analyse excellemment les
prédictions de la Passion et de la Résurrection, en prouvant leur historicité *°.
En guise de conclusion, F. G. esquisse quelques perspectives générales qui
n’arrivent pas a masquer l'omission d’une définition ou d'une conception
claire du prophéte et du prophétisme ', Trés fouillée et de bonne qualité

13 F. GiLs : Jésus prophéte d'aprés les Evangiles synoptiques (Orientalia et
biblica. Lovaniensia, II). — Publications Universitaires, Louvain 1957. x1-196 p.

1 Dans leurs parties narratives, les Evangélistes ne désignent jamais Jésus
comme prophéte ; et parmi les familiers de Jésus, seuls les disciples d’Emmaiis le
confessent comme tel, donnant & ce titre une coloration messianique ; mais le
Seigneur ne se désigne lui-méme que rarement ainsi et jamais d’une fagon trés
explicite (Lc. x11, 33 ; Mt. x1r1, 57). Il semble donc que ce titre, attaché a la per-
sonne du Sauveur durant sa vie publique, soit tombé assez vite en désuétude et
n’ait guére été exploité par les Evangélistes ; car Jésus était plus qu'un prophéte.

15 Notamment les visions inaugurales du Baptéme et de la Transfiguration,
« 'hymne extatique » (Mt. x1, 25-30, qui aurait pu étre élaboré plus théologique-
ment), la connaissance des secrets des coeurs, la perception des Anges et des démons.
Nous félicitons F. G. d’écrire a propos de la théophanie du Jourdain : « Dans la ré-
daction finale de nos Evangiles, I'idée de filiation ne peut &tre mise en doute »(p. 63).

16 A la base de presque toutes les annonces de la Passion se trouve une réfé-
rence aux po¢mes du Serviteur souffrant d’'Isaie; mais parce qu’il s’identifie au
Fils de 'Homme glorieux de Dan. vir, 13, Jésus ne pouvait pas ne pas prédire aussi
son triomphe futur, qui sera le théme majeur de la prédication apostolique, laquelle
influencera la rédaction synoptique.

17 Il résulte de I'ensemble de la thése que Jésus est prophéte en tant que thau-



Besprechungen 95

au point de vue exégétique, cette thése appelle une élaboration théologique
en fonction de la personne du Fils de Dieu incarné ou de la fonction messia-
nique du Sauveur *°,

5.C’est peut-étre le reproche inverse qu'il faudrait adresser a I’élaboration
religieuse du Sermon sur la montagne par J. Staudinger*°. Celui-ci, bien
informé de la littérature contemporaine et méme des problémes critiques,
suit sa voie personnelle, mais ne rattache pas toujours ses notations doctri-
nales au texte et au contexte immédiat. S'il est certain, par exemple, que le
Saint-Esprit (Jo. xvI, 13 sv.) a aidé les Apbtres & conserver le souvenir
exact des paroles de Jésus, ce secours ne rend pas compte de la variété des
rédactions de Mt. et Lc. Si J. St. se montre & bon droit trés réservé sur le
nombre des « doublets » — le Seigneur ayant répété en plusieurs circonstances
ses enseignements fondamentaux —, il a tendance & introduire d’emblée
dans le texte original les interprétations de I'exégése postérieure. Comprendre,
pPar exemple, la pauvreté en esprit comme un fruit du Saint-Esprit (pp. 25,
266-269), c’est oublier que cette locution matthéenne était déja qumra-
nienne (de qui oblige & rendre Luc responsable de la suppression des deux
derniers mots : «en esprit »). Mais plutdt que de multiplier les réserves, il
faut souligner la « méthode » de I'auteur : commenter chaque texte par les
Passages paralleles, et I'apport positif de ce travail, notamment I'oppo-
sition radicale établie entre Jésus et Satan. C’est en fonction du combat
entre le Régne de Dieu et le Prince de ce monde qu’il faut comprendre la
quatriéme demande du Pafer. Le Seigneur qui avait refusé a son Adversaire
de changer une pierre en pain pour apaiser sa faim, se doit de pourvoir aux
nécessités de ces pauvres qu’il a arrachés a la tyrannie du diable et se sont
Consacrés a lui ; émodotog s'entend par conséquent aussi bien du pain maté-
riel que de l’aliment de la vie surnaturelle. Les exigences du Discours inau-
gural sont effectivement réalisables par tous les disciples, a l'imitation du
Christ lui-méme, grice au Saint-Esprit et & la grice qui leur communiquent
la force de Dieu. J. St. pense que I'apdtre Jacques est A 'origine de la rédac-
tion de Luc, et il est bien vrai que I’Epitre de cet Apdtre peut étre considérée
Comme un commentaire du Sermon sur la montagne, les paralléles étant
trés stricts, notamment avec Lec. vi, 34-38 ; mais de telles notations, pour
étre démonstratives, devraient étre poursuivies minutieusement.

6. Mt. 1x, 35-X, 42 nous a conservé un « code de la route », les conseils-
types que le Christ a donnés A ses premiers missionnaires et qui vaudront

maturge, parce qu'il est en relation immédiate avec le monde surnaturel (mais
comment ?), son intelligence pénétrante des Ecritures venant d’'un charisme, et
Son don d'intuition qui lui permet de «lire dans les choses de la nature » et dans les
€vénements un reflet des desseins de Dieu.

18 Comparer le portrait philonien de Moise-prophéte | A ce propos, nous tenons
4 remercier R. Cap1ou de sa belle et si opportune traduction de La Migration
@’ Abraham (Sources chrétiennes, 47. Editions du Cerf, Paris 1957, 91 p.) présentée
par une introduction et accompagnée de notes.

19 J. STAUDINGER S. J.: Die Bergpredigl. — Herder, Wien 1957. 360 S. On
Pourra lire également J. W. BowMaN — R. W. Tapp : The Gospel from the Mount. —
The Westminster Press, Philadelphia 1957. 189 p.



56 Besprechungen

jusqu’a la fin des temps pour tous les apostolats. L. Cerfaux nous aide a
les méditer de la fagon la plus simple, la plus savoureuse et la plus authen-
tique, en se servant de I'exemple ou des maximes des saints, « ces exégetes
que nous avons choisis pour guides » *°.

7. 11 est paradoxal que la Galilée, lieu de naissance du christianisme,
qui a fourni au Seigneur la quasi-totalité de ses Apotres « Galiléens » (Act. 1,
11 ; x1, 26), soit pratiquement ignorée des derniers livres du N. T. (la seule
mention explicite est celle de Act. 1X, 31), et ne suscite point l'intérét des
exégétes. L. E. Elliott-Binns, frappé de ce mystére, recueille les documents
ou les traces d’information qui permettent de se faire une idée du christia-
nisme galiléen *!. A l'instar de J. Staudinger, il voit dans ’épitre de Jacques
une tradition tout a fait primitive, cette lettre ayant été écrite par un judéo-
chrétien aux disciples galiléens de Jésus demeurés fidéles & ses enseigne-
ments *%, Cet écrit, joint & certaines sources des Synoptiques, permet de
déceler un type de christianisme et de foi distinct de celui de Paul et des
paiens convertis, et ignorant l'évolution de I'Eglise de Jérusalem. Nous
atteindrions ici le schéma du kérygma primitif 2,

8. Le nom de M!® Annie Jaubert, qui n’était guére connu que dans les
milieux universitaires, est entré dans I'histoire depuis qu’elle a brisé la crux
interpretum que constituait jusqu’ici la chronologie de la Passion *'. On sait
que les Synoptiques, transcrivant une tradition palestinienne, considérent le
dernier repas de Jésus comme un repas pascal ; alors que selon saint Jean,
écrivant dans la diaspora, en fonction d’un milieu hellénisé, le Maitre a été
crucifié la veille de la Paque. La solution est que les deux traditions ne
parlent pas de la méme Paque. Avec beaucoup d’érudition et de pénétra-
tion, A. J. montre que le judaisme du I€r siécle utilisait un double calendrier :

20 I.. CERFAUX : Discours de Mission dans I’ Evangile de saint Matthieu. (Spiri-
tualité biblique, 476.) — Desclée, Tournai 1957. 147 p. Les formules heureuses
abondent. Commentant d’emblée : « Allez aux brebis perdues» (Mt. x, 6), L. C.
observe que l'apostolat, né de la vision du besoin des d4mes, commence par une
immense pitié. La pauvreté des « voyageurs apostoliques » démunis de ressources
humaines est une affirmation de la valeur du spirituel, une protestation contre la
civilisation matérielle. S’il ne faut saluer personne, c’est que les embauchés 4 la
vigne du Seigneur sont gens pressés, tout occupés du régne de Dieu. La Providence
qui les garde et conduit, mystére de richesse et d’amour, exclut I'anxiété, etc.

21 L. E. ELL1oTT-BINNS : Galilean Christianity. (Studies in biblical Theology,
16). — SCM Press, London 1956, 80 p.

22 Si Jésus a choisi la Galilée comme premier champ d’apostolat, c’est que sa
population fournissait I'auditoire le plus vaste et le plus varié, plus ouvert a une
religion spirituelle que les Judéens ; et que, loin de Jérusalem, le Seigneur pouvait
y garder une plus grande liberté de parole (pp. 23 sv.).

23 A l'instar des Sadocites se réfugiant & Damas, les chrétiens se sont réfugiés
a Pella apreés le martyre de Jacques. Revenus dans leur patrie, ils ont di y établir
un christianisme florissant, puisque les Rabbins considéreront Capharnaiim comme
infestée de Minim. Mais ceux-ci auraient été plus tard contaminés par 'ébionisme,
secte qui n’est pas sans affinité avec I'Islam !

2 A, JAUBERT : La Date de la Céne. Calendvier biblique et Liturgie chrétienne.
(Etudes Bibliques.) — J. Gabalda et C!¢, Paris 1957, 159 p.



Besprechungen 57

'un solaire, officiel ou légal ; I’autre lunaire, liturgique ou sacerdotal **, ol
les grandes fétes, notamment Paique et Tabernacles, aussi bien que le début
de chaque trimestre, tombent un jour fixe, le mercredi. Dés lors, au lieu de
bloquer dans un invraisemblable raccourci tous les événements qui se seraient
produits entre la Céne et la crucifixion, on les répartira comme suit : Derniére
Paque, le mardi soir (veille de la PAque selon le calendrier sacerdotal) ; arres-
tation dans la nuit du mardi au mercredi ; réunion du sanhédrin, comparu-
tion du Christ et des témoins, le mercredi ; séance du verdict, accusations
devant Pilate et renvoi a Hérode, le jeudi ; condamnation et mort le vendredi.

9. Mais il est plus facile de découvrir des documents historiques et
d’expliquer leur connexion que de déterminer la teneur et ’origine de ’escha-
tologie dans'la primitive Eglise. Les recherches se multiplient ; la plupart
assez décevantes, car viciées par des préjugés dogmatiques. Le mérite de
J. A. T. Robinson, s’attaquant & ce probléme, est d’étre aussi objectif et
indépendant que possible, et de situer son enquéte sous un jour assez neuf :
Quelle est 'origine de la foi de I’Eglise au second Avénement ? Plus préci-
sément : Quelle relation y a-t-il entre cette foi et I’enseignement méme du
Seigneur ** ? Si I'on définit I’espérance de la parousie : « L’attente de la venue
du Christ, du ciel sur la terre, dans une gloire manifeste et définitive » **, il
est indéniable que ’ensemble du N. T. atteste la foi et le désir de ce retour :
Maran atha! Toutefois, le credo initial semble se résumer dans la foi 4 la
souveraineté du Christ inaugurée & sa résurrection et 'exaltation a la droite
de Dieu : Jésus est Kyrios. Comment donc les conceptions eschatologiques
se sont-elles insérées dans la christologie centrée sur la Seigneurie de Jésus ?
Selon J. A. T. R., le Maitre n’aurait pas prédit son retour. Il aurait envisagé
sa Parousie d'une part comme une victoire pléniére et une vengeance des
souffrances de la Passion **, d’autre part comme une visite de Dieu & son
peuple pour le préparer « au Jour grand et terrible » *°. Le ministére méme du
Christ est la venue de Dieu, venant chercher des fruits dans sa vigne. D’ol
les exhortations du Maitre & ses contemporains de veiller, et ses avertisse-
ments en fonction de la crise politique et religieuse menagante en cas de
refus de sa personne et de son message. Jésus ne pense pas & un retour aprés
une absence, mais 4 un acte de supréme présence et d’intervention. Son
programme eschatologique doit s’accomplir durant «cette génération »
(Mc. xit1, 30; Le. x1, 50 sv., xvir, 24). Ce sont les Evangélistes qui ont

25 Attesté, non seulement par les documents de Qumran, le livre des Jubi-
lés, etc., mais par toute une tradition patristique orientale, dont les textes sont
cités in-extenso.

% J. A. T. RoBINSON : Jesus and his Coming. The Emergence of a Doctrine. —
SCM Press, London 1957. 192 p.

*7 Cette présence-venue est orchestrée de tout un complexe de notions appa-
rentées : Le jour du Seigneur, le dernier jugement, le rassemblement des élus, la
fin du monde.

% Me. x11, 36 ; X111, 26 ; X1V, 62 : triomphe immédiat ou imminent au jour de
la résurrection ; Dieu inaugurant son royaume en puissance ; le régne du Christ
€tant réalisé par sa mort rédemptrice.

% Mal. 111, 1 sv. Cf. le jour de la visite, Mc. x11, 1-12 ; Lc. XIX, 44 .



58 Besprechungen

étendu ce terminus ad quem chronologique aux siécles a venir, jusqu’a la fin
de I'histoire ; la crise imminente de la ruine de Jérusalem étant du méme
ordre que celle de la fin du monde ot1 le Christ viendra dans sa gloire (Mec. 1x,1).
Cette projection du présent dans l’avenir — surtout dans Mt. xvi, 27;
xxv, 31 sv. — est un procédé de l'apocalyptique qui envisage I’histoire
sub specie finis, en fonction de sa consommation, et I’Eglise a donc traduit
I’eschatologie de Jésus dans les formes de pensée de 'apocalyptique. Déja
actuellement, il y a une anticipation présente des signes de la venue du
Christ en puissance. Parce que le Christ de la foi est le Seigneur de la gloire,
on doit attendre la consommation de son régne (Mc. x111, 24-26), son retour,
I’avénement vraiment messianique de « celui qui doit venir » encore (Lc.
xx1v, 21), et dont le régne ne fait que débuter *°.

A vrai dire, si certains chrétiens, ceux de Thessalonique par exemple,
attendent le Christ « une seconde fois », parce qu’ils envisagent la plénitude
de sa souveraineté comme un événement séparé du premier, leurs conceptions
réveélent des hésitations dans leur élaboration christologique (cf. Act. 11
et 111). Pour saint Jean, au contraire, « I'heure vient et elle est déja venue »
(Jo. xvi1, 32), les deux moments ne sont pas séparables, ’acte messianique
est actuel, car l'aller du Christ vers son Pére commence la venue du Christ
vers les siens : L’essence de la Parousie n’est pas autre chose que la mutuelle
habitation avec les disciples dans I’amour. Rien n'est proprement futur, car
la manifestation commencée 3 Piques se consomme peu a peu. Tout étant
déja rassemblé dans le Christ, le deviendra de plus en plus. La foi dans le
Christ qui est venu et qui reviendra s’épanouit dans le Christ qui vient. —
I1 est difficile de faire le partage dans ce champ entre le bon grain et 'ivraie.
Maintes suggestions sont neuves et fécondes; mais, malgré la finesse des
analyses, l’auteur ne tient pas assez compte de la diversité des écrivains, de
leurs dates respectives, de leurs moyens d’expression personnelle et surtout
de leurs silences et méme de leur ignorance. En ce domaine, il semble que ce
soit une gageure d’élaborer une doctrine cohérente a travers tout le N. T.

10. A l'instar de J. A. T. Robinson, Neill Q. Hamilton reconnait que la
doctrine paulinienne du Saint-Esprit est fonction de la christologie de
I’Apdtre * ; mais alors que le premier recherche l'origine historique, le fon-
dement de la foi de I’Eglise en I’eschatologie, le second se demande comment
celle-ci doit animer la vie du croyant, et c’est pourquoi il 'envisage en fonc-
tion de I'Esprit Saint. Selon I Cor. x11, 3, I’Esprit Saint est source de la foi
au Seigneur ; d’aprés Rom. vii1, 9 ; Gal. 1v, 6 ; Philip. 1, 19, il révéle et com-

30 11 y aurait beaucoup a dire sur les remaniements que les Evangélistes,
notamment Mc. x111, 24-27, auraient apporté aux paroles du Maitre transmises
par la tradition, et le considérant comme Messie en vertu de sa résurrection, dés le
baptéme ou sa naissance, alors que son retour seul le consacrerait comme tel. Par
contre, 'auteur dénonce 4 bon droit I’amphibologie de la formule « eschatologie
réalisée » et propos de lui substituer: eschatolagie proleptique ou inaugurée
(pp. 100-101).

1 N. Q. HamiutoN : The Holy Spirit and Eschatology in Paul. (Scottish
Journal of Theology occasional Papers, 6.) — Oliver and Boyd, Eddinburgh 1957.
VII-94 p.



Besprechungen 59

munique le Christ aux disciples ; et selon IT Cor. 111, 17, il est I'instrument
de tous les bienfaits de la nouvelle Alliance ; ce texte identifiant le Christ
ressuscité, source de ces bienfaits, et I'Esprit agent de leur distribution. Un
autre groupe d’assertions (Rom. 1, & ; I Cor. VI, 14 ; XV, 45) envisage I'Esprit
comme la puissance qui accomplit la résurrection du Sauveur et lui donne le
principe de vie de sa nouvelle existence ; de sorte que I’Esprit sera tout
désigné pour étre le médiateur de la présence du Seigneur dans le croyant.

L’autre base de la pneumatologie paulinienne est son eschatologisme.
On voit, en effet, I’Esprit référé & l'avenir, & 1’éternité, au temps de la con-
sommation du processus rédempteur. De ce chef, il sera I’agent de la résur-
rection générale (Rom. viil, 11) et de la vie dans le royaume a venir (Fom.
X1v, 17). Dés maintenant il est prémices et gage de cet avenir renouvelé.
Ce double aspect rend compte de la tension de la vie chrétienne, entre la
résurrection du Christ et la Fin : Déja donné actuellement et habitant dans
le croyant, I’Esprit est source de son espérance (Rom. v, 5) et I'adapte en le
sanctifiant au monde futur **. Son ceuvre permanente est positive et créa-
trice *.

11. Sous une forme trés modeste, Mgr L. Soubigou présente la publi-
cation des douze conférences qu’il a prononcées a Rio-de- Janeiro, comme une
Premiére initiation d’ensemble A la pensée paulinienne *, et il est bien vrai
que cet ouvrage donne une esquisse de la personne et de la théologie de
I’Apéotre sous une forme vivante et précise & la fois. Mais quiconque est
averti de la littérature du sujet découvrira sur-le-champ l'originalité et la
valeur de cette synthése, dont tous les éléments sont exactement équilibrés *°
et ne sont jamais transposés hors de leurs perspectives originales. Rare
mérite %,

12. On a beaucoup écrit et dans les sens les plus divers sur 'attitude du
christianisme primitif, de saint Paul en particulier, vis-A-vis de la femme *" ;
mais, en dehors de la littérature d’édification, aucun catholique n’avait
consacré & ce théme une étude d’ensemble. P. L. Hick comble cette lacune

3 Les chap. 4-6 critiquent pertinemment l’eschatologie conséquente d’A.
Schweitzer, réalisée de C. H. Dodd, et réinterprétée (démythologisée) de R. Bult-
mann (pp. 41-82).

8 Sur l'activité de I'Esprit dans les textes de Qumrin et le IV® Evangile,
cf. les notations de J. CorpENns, dans L’Evangile de Jean. Etudes et Problémes,
Paris 1958, pp. 209-223.

8 Mgr L. SouBicouU : Saint Paul guide de pensée et de vie. — P. Lethielleux,
Paris 1957. 174 p.

35 Une seule bavure : La grice et méme la charité sont présentées dans le
chap. VII consacré aux « principes de l’ascése paulinienne », séparées par consé-
quent de la foi (chap. IV) et du Saint-Esprit (chap. IX). D’ailleurs 1'expression
asceése paulinienne sonne faux.

38 ] est profondément regrettable qu'un exposé de cette valeur ne soit pas
€dité sous une forme plus noble.

% On sait que G. Delling prétait & I’Apdtre un jugement hostile aux femmes ;
d’autres, comme Weinel et Leenhardt le présentaient comme extrémement favo-
rable. Junker, Leipoldt, Oepke sont plus nuancés et objectifs.



60 Besprechungen

et de la maniére la plus heureuse **. La premiére partie, consacrée 2 la situa-
tion faite & la femme dans le monde contemporain de I’Apotre, donne déja
une idée de la pondération et de la streté du jugement de notre auteur.
Chacun sait, en effet, que les témoignages des anciens sont des plus contra-
dictoires. Selon que I'on s’informe auprés de Platon et d’Aristote, de Suétone,
Plaute et Juvénal, des textes papyrologiques ou épigraphiques, on peut
aussi bien conclure a la dépravation de la femme et de la vie de famille au
Ter siécle, qu’a la beauté des unions conjugales et au respect de la matrone .
Bien que l'information de P. L. H. soit de seconde main, elle est suffisam-
ment compléte, et son élucidation exacte, tenant compte des temps et des
lieux autant que des conjonctures individuelles *°. Mais saint Paul n’est
guére dépendant de ces conceptions paiennes ; il ne s’inspire que de l’ensei-
gnement révélé et d’abord de la doctrine du Sauveur qui a apporté un renou-
vellement intérieur d’ot découle la dignité de la femme et la considération
dont elle doit étre entourée **. Aussi bien, I’Apétre proclame-t-il I’équiva-
lence (Gleichwertigkeit) de ’homme et de la femme devant Dieu, au plan
naturel et surnaturel : Les deux sexes, égaux en droit, recoivent la méme
grace de la filiation divine (Gal. 111, 26-28 ; I Cor. viI, 3 sV.).

Dans la vie sociale cependant, notamment dans la vie de famille, il y a
un « ordre » naturel, divinement institué, qui fait de I’'homme I'image et le
reflet immédiat de Dieu, tandis que la femme est 'image de '’homme, téte
et chef **; d’ot la dépendance et l'obéissance due par l'épouse au foyer
domestique (Col. 111, 18 ; Eph. v, 22 ; Tit. 11, 5). Dans la communauté chré-
tienne, la femme participe comme tous les croyants au sacerdoce royal et
apostolique des laics, mais jamais elle ne recgoit I'imposition des mains et ne
prend rang dans la hiérarchie sacrée exclusivement réservée aux hommes.

8 Ludwig Hick CSSR: Stellung des hl. Paulus zur Frau im Rahwmen seiney
Zeit. — Amerikanisch-Ungarischer Verlag, Kéln 1957. 196 S.

3 Dans le judaisme, tout un courant mysogine accuse Eve d’avoir provoqué
le malheur de I'homme. Ses descendantes sont des étres dangereux qu'’il faut main-
tenir dans la sujétion. Mais d’autres rabbins exaltent la femme, exhortent le mari
a honorer son épouse qui est son bonheur et sa vie, sa richesse et sa couronne.
Cf. I'union d’Aqiba et de Rachel.

40 La période hellénistique accentue la personnalité individuelle, I'égalité de
nature entre les humains (La Stoa confesse que les femmes ont regu des dieux le
méme Jogos que les hommes) et se caractérise par un rénouveau de la vie familiale,
grace a un meilleur standard de vie (logement, vétement, nourriture). L’autonomie
et I'intervention des femmes s’accroissent dans la cité et les relations sociales.

4l Non seulement le Christ restitue & la femme une place d’honneur, au point
de vue religieux et moral, en condamnant le divorce, l'adultére et la fornication ;
mais lui-méme a vécu trente ans au sein d’un foyer, il appelle les femmes au royaume
de Dieu, les fait intervenir dans ses paraboles, regoit leurs hommages et leurs ser-
vices, intervient par des miracles en leur faveur.

42 P, L. H. a d’excellentes pages sur le voile, symbole de la dépendance de la
femme (I Cor. x1, 3-16), et qui est tout autre chose qu'une mode ou une coutume
passagére. Sa signification dans les assemblées cultuelles garde toute sa valeur,
encore qu’elle soit méconnue par trop de Fribourgeoises et d’Américaines (obser-
vation du Recenseur).



Besprech ungen 61

Saint Paul se conforme ici & l'institution mosaique et au choix d’Ap6tres
masculins par le Seigneur, donc a une disposition providentielle de Dieu.
P. L. H. estime que 'c’est seulement cette détermination divine positive qui
exclut les femmes du sacerdoce **. Pourtant, la féminité comme telle semble
bien les rendre incapables de recevoir le sacrement de 1’ordre, puisque Eve
est le type de la faiblesse humaine (I Tim. 11, 12) et que leur complexion les
situe in statu subjectionis comme l’expliquera saint Thomas. Quoiqu’il en
soit, un chapitre trés neuf et lucide cherche a situer la place de la femme dans
le ministére et 'organisation hiérarchique de I'Eglise ; elle a un rble propre
d’aide, de conseil, de dévouement ; son role charitable en faveur des pauvres
et des laics demeure plus urgent que jamais.

13. L’université grégorienne garde le privilége envié d’orienter ses jeunes
docteurs vers des théses d’histoire de 1’exégése. La derniére en date collige
les interprétations d’A4poc. x11, 1 sv. chez quatre-vingt-neuf auteurs, dont
trois inédits, postérieurs au Concile de Trente et jusqu’a la Bulle Ineffabilis
Deus **. C’est de loin (63 titres), I'exégése ecclésiologique qui prévaut, qu’on
I'entende de ’Eglise primitive, de celle des élus, de celle des derniers temps,
surtout de I’Eglise militante, enfantant les chrétiens et en lutte avec 1’hérésie
et les persécuteurs **. Il semble que ce soit le P. Grégoire Ferrari qui le pre-
mier ait compris au sens littéral la femme d’4poc. x11 de la Vierge Marie. La
Plupart des auteurs ne considérent cette identification que comme une possi-
bilité, surajoutée a l'interprétation ecclésiologique, par analogie et sans
Preuve proprement dite, sous la pression de la tradition vivante du peuple
chrétien et de la liturgie. On félicitera l'auteur de son courage au labeur et
de la prudence de son jugement. C. Sprco OP

3 Pour notre auteur I'interdiction faite aux femmes de prendre la parole dans
les assemblées cultuelles (I Cor. X1v, 34) ne serait pas une défense d’enseigner,
mais de discuter et de contredire ; simple question de bon ordre (p. 176).

4 Augustino TraBUCcO : La «Donna ravvolta dal Sole» (Apoc. 12) nell'esegesi
catiolica post-tridentina. Excerpta ex dissertatione ad lauream in facultate theologica
Pontificiae universitatis gregorianae. — Pontificia Universitas gregoriana, Romae
1957. 117 p. _

45 En général, on identifie la lumiére au Christ, les étoiles aux Apdtres, la lune
aux réalités terrestres, les fils aux chrétiens, les souffrances au martyre, 'adver-
saire au diable. Mais pour le P. J. Harduin, il s’agit de la Synragoga judaica avec
les douze tribus pour étoiles, et qui devient chrétienne en recevant des ailes. Pour
Bérulle, le fils est « le dernier Roy des Frangois » !



62 Besprechungen

Kritilt an der Kirche ?

Der siiddeutsche Rundfunk hat unlingst eine Sendereihe durchgegeben,
in welcher Laien und Theologen protestantischer und katholischer Provenienz
ihre kritischen Vorbehalte an die Adresse der Kirche duerten. Das imponie-
rende Echo, welches ihre Alarmsignale in den Reihen des Auditoriums aus-
losten, bewog Hans Jiirgen Schultz, diese 40 verschiedenen Voten zu sammeln
und taliter qualiter in Buchform herauszugeben'. Was ein beachtliches
Risiko war ! Denn eine Rede ist nun einmal keine Schreibe, wie hier wieder
einmal mehr deutlich wird, ganz abgesehen davon, dafl die in solchen Fillen
fast unvermeidlichen mithsamen Wiederholungen und Uberschneidungen
eine besinnliche Lektiire nicht unerheblich belasten. Doch das ernste Anliegen,
welches in diesen Blittern spielt, der frische Elan, der alles durchzieht, und
die aufrichtige Liebe, die man wenigstens bei der gré8eren Zahl der Mit-
arbeiter glaubt regristrieren zu koénnen, dringen gewisse Ressentiments
wegen mangelnder formaler Uberholung an den Rand und nehmen den Leser
von Anfang an in die Mitte der Auseinandersetzung hinein.

Kritik an der Kirche ist nicht neu. Die Referenten geben dies selbst
anstandslos zu. Und man koénnte ihre diesbeziiglichen Konzessionen noch
bedeutend dahingehend ausweiten, dal ihr Thema sicher zu den meist und
leidenschaftlichst abgewandelten der Gegenwart gehort, weswegen man sich
eigentlich etwas wundert, da3 die 5000 (nur 5000 ?) Zuschriften aus Horer-
kreisen immer wieder mit so breitem Pathos ausgerufen werden, wihrend
man den beiden Verlagen, die sich in die Buchausgabe teilen, ohne Prophet
zu sein, eine recht lukrative Einnahmequelle in Aussicht zu stellen wagt.

Wer sich an das Studium dieser Schrift heranmacht, wird von deren
Originalitdt iiberrascht. Weniger im inhaltlichen Sinne. Denn die geriittelte
Fiille von Einwinden, die hier zur Diskussion gestellt ist, vermag das
traditionelle MaB3 der leider oft berechtigten Klagen kaum in nennenswerter
Weise zu iiberrunden. Wohl aber diirfte die eigentiimliche Entstehungsweise
unseres Buches den aufmerksamen Leser rasch gefangen nehmen und zwar,
wie mir scheinen will, aus drei Griinden : Einmal haben sich hier in einer
vielleicht noch nie getitigten Weise Personlichkeiten aller christlichen
Richtungen und Stdnde zu einer interkonfessionellen Arbeitsgemeinschaft
zusammengefunden. Sie stellen also gewissermallen einen Ausschnitt aus
der Oekumene dar und koénnen darum den berechtigten Anspruch erheben,
gehort zu werden. — Mehr : sie sind, wenigstens ihrer eigenen Erklirung
nach, in wohltuendem Gegensatz zu der oft so snobistischen und destruktiven
Art gewisser Negations-Pathetiker alle von einer durchaus positiven und
konstruktiven Absicht beseelt, weswegen man sie in den aufgeschlossenen
Kreisen der amtlichen Kirche bestimmt ernst nehmen wird. — Endlich
standen sie alle vor dem Mikrophon. Ihr urspriinglich miindliches Wort hat
also bedeutend weiter gestraht, als dessen hier vollzogene schriftliche

v Kritik an der Kirche, herausgegeben von Hans Jiirgen ScHuLTz. — Kreuz-
verlag, Stuttgart ; Otto Walter-Verlag, Olten 1958. 335 S.



Besprechungen 63

Fixierung es iiberhaupt ahnen 148t. Man muB sogar annehmen, daB es auch
zu solchen Horern vordrang, die bisher vielleicht an der in Frage stehenden
Problematik vollstindig voriibersahen und jetzt plétzlich aus ihrem behiiteten
Frieden aufgeschreckt wurden und die Orientierung verloren. — Es ist
darum m. E. fiir jeden verantwortungsbewuBten Seelsorger eine Pflicht, den
hier vorgetragenen Bedenken und Wiinschen nachzugehen. Er darf sich nicht
einfach ins Réduit einer billigen Bagatellisierung zuriickziehen, muf3 viel-
mehr mit einer unvoreingenommenen Bereitschaft zu erfahren versuchen,
was man denn nun eigentlich von ihm will. Schreiber dieser Zeilen hat sich
denn auch ehrlich in besagter Richtung bemiiht, kam aber dabei gelegent-
lich zu Resultaten, die weder theologisch noch psychologisch mit gewissen
Thesen unserer Schrift zur Deckung gelangen. Er mochte darum in diesem
Zusammenhang im Sinne einer Gegenkritik folgende Fragen vorlegen.

1. Es geht hier um die Kirche. Dieses Wort ist den verschiedenen christ-
lichen Konfessionen gemeinsam, die zugrunde liegende Idee aber nicht. Denn
der Katholik hat nun einmal trotz mannigfachster christologischer Beriih-
rungspunkte einen wesentlich andern Kirchenbegriff als jenen, den beispiels-
halber ein gliubiger Lutheraner vertritt. Das ist zur Geniige bekannt, wird
auf diesen 336 Seiten sogar mehrfach betont. Warum hat man dann aber
in der buchtechnischen Gestaltung der obigen Sendereihe dies nicht deutlich
zum Ausdruck gebracht ? Wire mit einer klaren Abgrenzung der jeweiligen
konfessionellen Vertretung nicht beiden Teilen besser gedient gewesen ?
Wiirde bei einer Scheidung in zwei Hauptteile, deren erster vielleicht die
Protestantischen, deren anderer die katholischen Stimmen auffinge, das
Grundanliegen nicht bedeutend schirfer in die Augen springen ? Beim Rund-
funk tat dies nicht not. Denn hier war es fiir den Ansager ein leichtes, die
vorgidngige ideologische Standortbereinigung zu tdtigen. In der Buchgestal-
tung aber vermissen wir diesbeziigliche Hinweise, Man muB manchmal zuerst
etliche Meilensteine abschreiten, ehe die verschiedenen Lagerzeichen sicht-
bar werden. Das ist bestimmt ein Risiko, und man wird dem Herausgeber,
der laut eigener Aussage irgendwie um dasselbe zu wissen scheint, kaum den
Vorwurf ersparen kénnen, er habe durch Ausschaltung der filligen Priventiv-
mafBnahmen manchem MiBverstindnis Tiir und Tor getffnet und den
theologisch nicht vorgebildeten Leser unter Umstéinden in eine bose Geistes-
Verwirrung hineinmandvriert. '

2. Bei einem solchen Standardwerk der beschworenden Geste muf3 man
von vornherein damit rechnen, daB der ausgestreckte Zeigefinger jede
mogliche Dimension irdisch-geistlicher Existenz beriihrt. Man wundert sich
darum auch nicht weiter, wenn in diesem Buche der Dialog so ziemlich
alles umspielt, woriiber man im konkreten Falle etwa sprechen kann, ange-
fangen beim oft allzumenschlichen Profil der « Beamteten » bis hinauf zu
deren Versagen im apostolischen oder gar liturgischen Raum. Ja, es ist eine
Techt unappetitliche « summa peccatorum », die hier auf dem Servierboy
berangefa.hren wird und deren Tatsédchlichkeit man leider nicht ohne weiteres
s blo3 mythologische zu sublimieren vermag. Aber eben so leider sei ver-
Merkt, daB ihre Darstellung gelegentlich duBerst undurchsichtig wirkt. So
hat man des 6fteren den Eindruck, dieses Buch sei ein metaphysisches



64 Besprechungen

Coctail, in welchem nicht selten wesentliches und unwesentliches zu einem
derartigen Gebrdu zusammengemischt sind, daBl daran ein inkarnierter
Kirchenfeind sein zartes Gemiit zu einer ganz angenehmen Zimmertemperatur
aufzuwidrmen vermdochte. Nebensdchliche Dinge sind hauptsidchlichen und
dringlichen manchmal dermaflen vorgelagert, daB sie letztere fast iiber-
decken und somit den Blick in die eigentliche Tiefe der Drangsal eher ver-
schleiern als 6ffnen.

Ferner wachsen die einzelnen Forderungen hie und da direkt ins gegen-
siatzliche und widerspruchsvolle aus. Was soll denn der Kritisierte eigentlich
noch denken, wenn ihm, wiederum beispielshalber, Herr X ob seiner kontem-
plativen Weltferne grollt, wihrend ihm zu gleicher Zeit Herr Y eine zu
aktive Weltndhe als Vorwurf in die Tasche und in das Gewissen schiebt ?
Man sieht zuweilen wirklich nicht mehr durch. Gerade im Problem der sicher
hochwichtigen Umschaltung auf die apostolischen Bediirfnisse der Gegen-
wart melden sich so verschiedene Richtungen zu Wort, daB es fast unmoglich
ist, dieselben zu harmonisieren.

Endlich méchte ich mir im jetzigen Zusammenhang bei den 40 « Eid-
genossen » noch das Imprimatur fiir die ganz bescheiden hingesetzte Frage
erbitten, ob eine Kritik tatsidchlich noch konstruktiv ist, wenn sie mit
solchen Verallgemeinerungen arbeitet. Es finden sich in unserem Buche zwar
mancherlei « Gut-Achten ». Aufs groe gesehen aber gewinnt man den Ein-
druck, dafl in der Kirche eigentlich so ziemlich alles im argen liegt, und
wenn man den Begriindungen fiir diese immerhin etwas kiihne Behauptung
nachgeht, dann stellt man fest, daB hiufig Einzelfacta einfach ins Universale
umgebogen werden und damit eine Induktionsmethode zum Durchbruch
gelangt, vor der man sonst das Auditorium anderer, nicht theologischer
Vorlesungsraume dringend zu warnen pflegt.

3. Den schmerzlichsten Punkt in dieser Schrift erreicht man aber erst
dort, wo sich beim Studium die niichterne Erkenntnis aufdringt, daf3 die
Kritiker vielfach unmogliches verlangen. Dazu folgendes :

Wenn ich auf Grund einer langjdhrigen Erfahrung aufgerufen bin, vor
jungen werdenden Theologen eine « Berufsberatung » zu machen, dann ver-
weise ich meine Aspiranten betreff der traditionell zur Ausgabe gelangenden
moralischen, intellektuellen, religiosen und apostolischen Qualititen gerne
an den berufsethischen Kleriker-Katechismus, betone aber dafiir etwas, was
wohl viel zu dngstlich totgeschwiegen wird, nimlich die Notwendigkeit des
priesterlichen Glaubens an das Geheimnis des Erfolges im Mierfolg. Denn
das Leben des modernen Seelsorgers, besonders in den Grofpfarreien unserer
Stéddte, ist nun einmal normalerweise fast automatisch auf ein gewisses Ver-
sagen ausgerichtet. Und dies trotz vielleicht guter theologischer Bildung und
allerbester religioser Willensbereitschaft. Warum ? Weil zu viele Aufgaben
auf ihn einstiirzen. Er soll auf die Kanzel und hier so predigen, daB die Ein-
fachen ihn verstehen und die Intellektuellen sich nicht langweilen und zwar
auch jene Intellektuellen nicht, deren Anspriiche um ein beachtliches hther
liegen, als die vorliegenden Blitter es hie und da wahr haben wollen. — Er
soll in den Beichtstuhl und seine dortige Sendung so erfiillen, dall er das
geknickte Rohr nicht bricht, aber trotz aller Tiefenpsychologie auch in



Besprechungen 65

unseren Tagen kompromiBlos zur Bergpredigt steht. Er soll zu den Alten,
zu den Kranken, zu den Miiden und diese immer wieder mit so echtem,
einfiihlenden Verstindnis zum Glauben an den tiefen Sinn ihres Daseins
erwecken, daf3 sie nicht angewidert erkliren : Herr Kaplan, lassen Sie mich
éndlich in Ruhe. — Er soll in die Schulen und daselbst die hoffnungsvollen,
« halbstarken » Garanten der Zukunft mit einer derartigen Begeisterung fiir
das Reich Gottes erfiillen, da8 sie alle unisono ausrufen : unser Vikar ist ein
Genie | Und er soll in die Organisationen hinein. Ja, auch in diese ! GewiB3
nicht als Charitasdirektor, der den Laien das Brot wegnimmt, oder als
Privatsekretir zur Fithrung von Kartotheken, wohl aber als geistlicher
Berater, von den Laien selbst gerufen und mit ihren konkreten Hoffnungen
fiir die « Kongregation » und deren Sein oder Nichtsein verantwortlich belastet.
— Ja, er soll gewissermafBen alles, Und kein Mensch kann alles. Was man
aullerhalb des seelsorglichen Raumes auch mit herzerfrischender Offenheit
zugibt. Denn wenn ich an Gastritis leide und damit zum Augenarzt gehe,
dann schaut er mich etwas erstaunt an und meint dann mit malititsem
Unterton : Horen Sie mal, wir haben Spezialisten !

Also Spezialisten auch in der Seelsorge ? Ja, sicher ! Niemand wird die
Berechtigung der respektiven Anrufe unseres Buches leugnen. Doch sollte
Mman dann billigerweise auch zugeben, einmal : daB die Kirche sich beziig-
lich dieser Wiinsche tatsichlich und wirkungsvoll engagieren liel ; zum
andern : daB eine adaequate Ubertragung der in Frage stehenden Analogie
auf unsere Zusammenhinge vollstandig ausgeschlossen ist, woriiber ich wohl
kein Wort mehr zu verlieren brauche, weil die Evidenz dieser Behauptung
fir jeden in die Augen springt, auch wenn er nur zu den Ahnenden und
nicht zu den Einsichtigen gehért. — Bleibt also bestehen, daB der Priester
sehr oft in ein Aufgebot von Pflichten eingespannt ist, dem er zu seinem
eigenen Leidwesen manchmal nur in recht unvollkommener Weise gerecht
Zzu werden vermag. Diese Feststellung hat nichts mit einer Retuschierung
der so oft beschworenen menschlichen Schwiche klerikaler « Ubermenschen »
2u tun. Wir wollen die beliebten Schnapspriester der modernen Biithne mit-
Samt ihren vielleicht noch omingseren Kollegen aus der Lieblosigkeit oder
pfarrherrlichen Diktatur bestimmt nicht hinter die Kulissen abschieben. Aber
In unserer Frage geht es eben nicht um moralische Defekte, an deren
Korrektur jeder sein Leben lang zu arbeiten hat, sondern um eine immanente,
Naturhafte Begrenzung der Gaben und Talente, welche die so begehrenswerte
Universale Strahlung einfach verunméglicht und den Eingeengten vor die
Alternative stellt, sich entweder in der Dimension des Kreuzes durch den
Glauben an die Gnade des MiBerfolges in der Freiheit der Kinder Gottes zu
b_eWahren oder an diesem MiBerfolg zu zerbrechen. — Unsere Kritiker beriick-
§.1<:htigen diese Tatsache zu wenig. Sie unterscheiden nicht, wie sonst iiberall
liblich, zwischen Moglichkeiten und irrealen Wunschtraumen und werden
dadurch vielfach ungerecht.

Konstruktive Kritik ? Vielleicht. Ich kénnte mir aber auch denken,
flaB mancher ergraute Reichs-Gottes-Kampfer, der im Dienste der Seelen
Jahrzehntelang sein Bestes hergab, nach der Lektiire dieses Buches sehr
Unkonstruktiv resigniert, wihrend der eine oder andere aus der werdenden

5



66 Besprechungen

theologischen Generation sich sagt: wenn es so steht, will ich die Finger
davon lassen. Dann gehe ich lieber in die'Fabrik oder ins Parlament !

4. Endlich méchte ich abschlieBend noch eine Gegenfrage stellen : ob
namlich die Kritisierten ihrerseits nicht auf Grund gerade dieses Buches
manche desideria an ihre Kritiker vormerken kénnten ? Denn diese machen
es einem bestimmt nicht immer leicht, den Glauben an die eingangs erwidhnte
Reinheit ihrer Absicht durchgingig zu titigen, verfallen sie doch gelegent-
lich in einen Jargon, der sehr deutlich an den preuflischen Wachtsmeister
der wilhelminischen Ara erinnert. Zugegeben : die Auseinandersetzung voll-
zieht sich auf weite Strecken hin in einer recht vornehmen Atmosphire. Um
so storender wirkt das hochnisige « von-oben-herab », mit welchem verein-
zelte unserer « Kreuzritter » in Szene treten.

Ferner verdeutlicht unsere Schrift erneut die alte Wahrheit, daB3 nicht
nur der Kritisierte, sondern auch der Kritiker relativ sind. Und dall man
darum letzterem den dringenden Rat geben muf, seine « Artillerie » & jour
zu halten. Denn wenn es auch wahr ist, da8 in diesem Buche duBerst gescheite
Dinge zum Vortrage gelangen, so kann doch ehrlicherweise nicht bestritten
werden, daB8 mancher aus dieser langen Reihe angeblich prominenter Ver-
treter der Offensive recht bescheidene Fiindlein beisteuert, die in keiner
Proportion zum investierten Heldengestus stehen, und darum den Verdacht
erwecken kénnten, daf bei einer eventuellen Vertauschung der Rollen nicht
mehr er vor unserer Kanzel, sondern wir vor der seinen flichen wiirden,
wenigstens fiir den Fall, daB3 die von ihm hier durchgestandenen Erkennt-
nisse dem ungefihren Durchschnitt seiner Prominenz entspricht. — Ja,
eine leichte Dosis Bescheidenheit kénnte da und dort gute therapeutische
Dienste tun.

SchlieBlich erlaube ich mir noch den schiichternen Zweifel, ob unsere
Olympier sich das Recht zu ihrer oft ziemlich scharfen Kritik aus einem
entsprechend aktiven Einsatz bei der so dringend notwendigen Mitarbeit im
priesterlichen Raum hergeholt haben. Ich kenne ndmlich manchen viel-
geschmihten Geistlichen, der sich geradezu die Augen wund schaut, ob denn
nicht endlich in seiner Pfarrei ein paar wackere Christophoroi aufstiinden,
ihm zu helfen, Christi géttliche Last durch die Lande zu tragen. Er findet
sie nicht, dafiir aber dutzendweise Meckerer, die sich bei einem Glas Burgunder
iiber seine ungehobelten Predigten, sein mangelndes Organisationstalent
und seine schibige Soutane (er kann sich vorldufig noch keine andere leisten,
weil er die Halfte seines ohnehin spdrlichen Gehaltes in die Bannmeile
trdgt !) intensiv auslassen, — Es haben mir schon viele Laien erklirt, wie
vorsichtig man mit seinem Urteil werde, sobald man sich einmal persénlich
in den Betrieb einschalten lasse und dann etwas von den fast unvorstellbaren
Schwierigkeiten zu ahnen beginne, die bewiltigt werden sollten. — Vielleicht
haben unsere 40 tapferen Mannen und Frauen dies tatsidchlich schon selbst
im Laien-Hilfsdienst erfahren. Wenn nicht, mochte ich sie dazu ermuntern
und im Zusammenhang damit der Vermutung Ausdruck verleihen, die
2. Auflage dieses Buches bekomme dann wahrscheinlich ein etwas anderes

Gesicht,
Luzius M. Simeon OP



Besprechungen _ . 67

Um das Verstdndnis von Newmans Beitrag zur Theologie

Papst Pius XII., der 1950 die Untersuchungen zur Kanonisation
Newmans ertffnete, nennt Newman den « Ruhm und Glanz der ganzen
Kirche »'. « Wie wenige seines Jahrhunderts hat Newman die religitse
Erfahrung des Christentums bereichert », schreibt der schwedische Bischof
Y. T. Brilioth 2, und P. E. Przywara setzt sich iiberzeugend dafiir ein,
daB Newman der Titel eines Kirchenlehrers der neuen Zeit gebiihre, nehme
er doch die Mittelstellung zwischen der Scholastik und der Moderne ein °.

Drei neue Newmanbiicher wollen gerade den Wert des Newmanschen
Gedankengutes auf theologischer Ebene zeigen. Die Verfasser dieser drei
Biicher sind wohl verschieden im Vorgehen, Newman zu verstehen und zu
deuten, einig aber im Aufzeigen der groBen Bedeutung dieses Mannes fiir
die Theologie.

I

Das erste Buch ist dogmengeschichtlicher Art: O. Chadwick, « From
Bossuet to Newman, the Idea of Doctrinal Development. » Cambridge Univer-
sity Press, 1957, 253 p. Es ist unmdoglich, den Ideenreichtum dieser Vortrige
Chadwicks, hier zu einem Buch gesammelt, erschépfend darzustellen. Doch
durch eine kurze Skizzierung des Inhaltes wird der Wert des Buches leicht
ersichtlich.

Im 1. Kapitel zeigt Chadwick, wie die eigentliche Diskussion der Ent-
wicklung der christlichen Lehre aus der Kontroverse mit dem Protestan-
tismus stammt. Als Ausgangspunkt stellt der anglikanische Theologe Chad-
wick Bossuet heraus, der im Streitgesprich mit den Protestanten seiner
Tage seine Ansicht iiber die Dogmenentwicklung formuliert und veroffent-
licht hat : « Histoire des variations des Eglises protestantes » (1688). Dieses
Werk, welches sogar einen Gibbon « bekehren » konnte, blieb die stirkste
Waffe der katholischen Apologetik fiir ein ganzes Jahrhundert. Bossuets
Axiom galt unbestritten : Anderungen im Glauben sind immer Zeichen
des Irrtums (S. 5), denn die christliche Religion kam vollstindig und voll-
kommen vom Herrn, die Kirche hat das « depositum fidei » unverindert
zu erhalten und den Menschen zu iiberliefern (S. 6). Die Irrlehrer aber,
welche die Kirche zu Dogmatisierungen veranlassen, helfen ihr nicht etwa,
die Lehre besser zu verstehen, sondern sie nur besser mitteilen zu kénnen
(S. 20). Fortschritt in der Lehre war somit fiir Bossuet nicht tieferes Ver-
stindnis, wohl aber bessere missionarische Ausbreitung der Offenbarung.

Im 2. Kapitel, Logical Explanation, wird die Stellung der Scholastik
zur Dogmenentwicklung dargelegt. Besonders aber wird gezeigt, wie die
Spanischen Theologen des 17. Jahrhunderts zu dieser Frage sich duBerten.
Schon die Meister dieser Tradition, Duns Scotus, Bonaventura, Thomas

1 5. Newman-Studien, Bd. 3, 1957, 248.

* Y, T.BririotH : The Anglican Revival, 1925.

3 E. PrzywaARA : Newman — Moglicher Heiliger und Kirchenlehrer der neuen
Zeit, in : Newman-Studien, Bd. 8, 28 ff. ; vgl. auch 18.



68 Besprechungen

von Aquin haben den Weg fiir die scholastische Erklirung gewiesen : Wenn
die Kirche definiert, entfaltet sie nur klarer den inneren Gehalt der Offen-
barung (« explicating what was implicit », S. 23). Alle nachfolgenden schola-
stischen Deutungsversuche gingen in der gleichen Richtung und sprachen
deshalb von logischen SchluBfolgerungen : Petrus Lombardus (« fides velata
— fides distincta », S. 24), Vasquez (S. 32), Molina (S. 33), Suarez (S. 33).
Auch im Streit um die Begriffe « fides infusa — fides acquisita » in den
Schriften de Lugos und Arriagas ist immer die Rede von logischen Schluf3-
folgerungen, nur ihr Wert und ihr Zwang wurden verschieden beurteilt.

Chadwick umreit dann die Stellungnahme moderner Scholastiker in
dieser Frage, besonders Marin-Solas (S. 211). Ihre Lésung bringt Chadwick
auf folgende Formel: Vor einer Definition miissen die Theologen zwar
SchluBfolgerungen ziehen aus gegebenen Glaubenssidtzen, doch hdngt die

" Wahrheit einer so erarbeiteten und nachtriglich durch die kirchliche Autori-
tit als Glaubenssatz aufgestellten Definition nicht mehr von den Griinden,
Praemissen und Folgerungen ab. Mit gewissem Recht stellt Chadwick fest,
daB das SchluBfolgern damit seinen alten Platz in der Dogmenentwicklung
verloren hat (S. 47). Auch bei den neuesten «logischen » Erklarungsver-
suchen (von C. Boyer, T. Zapelena, Ch. Journet, C. Dillenschneider) weist
Chadwick auf Schwichen und Liicken hin (S. 211).

Bezeichnenderweise wul3te Newman vor der Abfassung seines « Essay
on Development » nichts von all diesen jahrhundertealten Erkldrungs-
versuchen durch logische SchluBfolgerungen.

Im 3. Kapitel, The Catholic Critics, zeigt Chadwick, daB auch die fran-
zosischen Theologen des 17. und 18. Jahrhunderts kaum beeinflut waren
von dieser «logischen Tradition », sie waren ja meist Historiker (S. 48).
Nach der Darlegung der Stellung Harouins (S. 49), des Jansenismus (S. 52)
und Martins (S. 57), des Gegners von Bossuet, zeigt Chadwick, wie Mabillon
von seinen historischen Studien her iiberhaupt keine Theorie der Dogmen-
entwicklung kannte (S. 66), und wie Germon sogar jede Entwicklung als
hdretische Interpolation hinstellte (S. 67). Erst Schelstrate fand eine einiger-
mafBen neue Erklirungsweise in seiner seit 1685 vertretenen Theorie, daf3
Christus den Aposteln restlos alles mitgeteilt habe, diese aber wegen der
Arkandisziplin viele Dinge geheimhalten muBten, welche im Verlauf der
Kirchengeschichte nun ans Tageslicht kommen (S. 69). Weil aber die Voraus-
setzungen Schelstrates historisch unhaltbar waren, suchte Berruyer eine
neue Losung und fand heraus, dal der Grund der Sicherheit des Glaubens
die Autoritdt der Kirche ist, die gar keine Beweise und Folgerungen braucht
(S. 70). Dieser pure Fideismus Berruyers ist nur die logische Konsequenz
aus Hardouins Ansicht(S. 73).

Im 4, Kapitel, Progress in Religion, wendet sich Chadwick den angli-
kanischen Theologen des 18. Jahrhunderts zu, die, im Gegensatz zu ihren
franzosischen Kollegen, in der Religion wie in den weltlichen Wissenschaften
einen wirklichen Fortschritt feststellten. Im Zeitalter der Rationalisten
hielt man sich fiir fihig und berechtigt, auch die Religion verstandesmafig
zu « verbessern ». In Butlers « Analogie » sah man ein Mittel, eine bessere
Theologie zu finden (S. 77). Fiir Locke war der Verstand die natiirliche



Besprechungen 69

Offenbarung Gottes, und Berkeley sah eine solche im natiirlichen Ablauf
der Dinge (S. 78). Mit dem Fortschritt in den Wissenschaften war man
auch imstande, die Offenbarung besser zu verstehen (S. 79). Da die Ansicht
vertreten wurde, die Sprache dogmatischer Formeln, wie etwa der 39 Artikel,
dndere sich wie der Wert des Geldes (S. 80), war es folgerichtig, wenn die
Latitudinarier zwar keine Entwicklung in der Offenbarung sahen, die ein
fiir allemal in der Schrift eingeschlossen ist, sondern nur annahmen, die
christliche Lehre dndere sich (S. 81) und zwar im Sinne eines besseren Verstind-
nisses dieser unveridnderlichen Offenbarung (S. 83). Dieser Ansicht war auch
Bischof Butler (S. 84), der keinen Fortschritt in der Offenbarung, wohl
aber einen in der Theologie anerkannte.

Gerade diese Ansicht Butlers war die Grundlage fiir Newmans Theorie
(8. 86), obwohl er selber Unterschiede zwischen seiner eigenen Ansicht
und jener Butlers feststellte (S. 89). Wihrend namlich fiir Butler die Bibel
allein die unverdnderliche Offenbarung enthielt, war es fiir Newman zwar
auch die Bibel, aber so wie sie von der alten Kirche verstanden wurde,
und wihrend fiir Butler der geschulte und gebildete Verstand das Mittel
des besseren Verstindnisses, also des Fortschrittes in der Theologie war,
hielt Newman nicht den Verstand allein, sondern der Verstand in Verbin-
dung mit dem Gewissen als die treibende Kraft einer Entwicklung. (Hier
ist einerseits deutlich der EinfluB Humes auf Newman zu spiiren, von dem
Chadwick nur ganz allgemein spricht S. 125 ; anderseits liegt darin auch die
Waurzel der Konversion Newmans zur katholischen Kirche, von der Chadwick
nichts sagt). Newman beniitzt also die Gedanken Butlers, beruht aber
nicht ausschlieBlich auf seinen Prinzipien (S. 95).

Da Newman von einer Entwicklung gesprochen hat, war es fast selbst-
verstindlich, da man ihn in Zusammenhang brachte mit Vertretern von
Philosophisch-theologischen Entwicklungstheorien oder von naturwissen-
schaftlichen Deszendenztheorien.

Im 5. Kapitel, Newman and the Philosophy of Evolution, wird deshalb
Bezeigt, was damals alles in der Luft lag, und welchen Einflul besonders
die deutschen Theologen des 19. Jahrhunderts ausiibten, allen voran Méhler.
Doch ist es klar erwiesen, daB Newmans Theorie der Entwicklung begriindet
war in seinen patristischen Studien und nicht abhing von den zeitgends-
sischen Denkern (S. 118), nicht einmal von Méhler, dem Newman zwar eine
der seinen dhnliche Entwicklungstheorie zuerkannte.

Aus dem Kapitel 6, Ward, geht hervor, dal Newmans Ldsung, trotz
des moralischen Elementes des Gewissens, wesentlich intellektualistisch blieb
und nicht wie jene von W.G. Ward rein moralisch wurde, soda nicht
Wwie nach ihm jene Religion als die richtige anzusehen ist, welche den héchst-
moglichen Typ der Heiligkeit hervorzubringen imstande war (S. 134).

Im folgenden Kapitel 7, Newmans Theory, legt Chadwick die beiden
Gedankenlinien dar, welche sich durch das ganze « Essay on Development »
hindurchziehen : eine historische und eine doktrinire (S.139). Beide sind
aber in einander verwoben, denn sobald Newman im geschichtlichen Argu-
Mment hat zeigen konnen, daB im Lauf der Kirchengeschichte irgend eine
Veranderung in der Lehre stattgefunden hat, braucht er auch eine Theorie,



70 Besprechungen

um die Verdnderung zu erkldren (S. 144). Neben den Erkldrungsversuchen
von Bossuet und der Scholastik stellt Newman seinen eigenen auf, welcher
zwei Aspekte aufweist. Einerseits ist die christliche Offenbarung eine Idee,
welche sich als Einheit dem Geiste, dem Herzen und dem Gewissen der
Kirche als Korperschaft aufdriickte und sich in der Zeit formulieren und
auswirken muBl. Anderseits ergeht es der Kirche wie dem einzelnen Glaubigen,
der zum Glauben gelangt (S. 151), der ja eigentlich in denselben hinein-
wichst, den er anfangs nur in den groBlen Ziigen erfaBte und annahm, der
aber immer neue Sidtze formuliert aus dem einmal wortlos angenommenen
Ganzen (S. 153).

So macht es Chadwick ersichtlich, da3 Newman annimmt, die Kirche
versorge uns tatsdchlich mit neuen Lehren trotz der Abgeschlossenheit
der Offenbarung, da sie sich eben vieler Wahrheiten gar nicht bewut war
(S 154). Die Kirche wiachst aber in diese neuen Wahrheiten hinein ohne
bewulites, logisches Beweisverfahren ; erst hinterher, wenn sie zuriick-
schaut, kann sie logische Implikationen merken (S. 156).

Als Newman katholisch geworden war, dringte es ihn natiirlich, seine
Theorie der Entwicklung der christlichen Lehre von der Kirche als recht-
gliubig anerkannt zu sehen (S. 164).

Im 8. Kapitel seines Buches, Newman and Rome, 1a0t Chadwmk uns
die riesigen Schwierigkeiten sehen, die sich ergaben, als rémische Theologen
des 19. Jahrhunderts sich iiber Newmans Werk hermachten. « Newman
miscet et confundit omnia », stéhnte P. Perrone (S. 169). « All this shows,
how little they have of a view », stéhnte Newman (S. 241). Das ganze Kapitel
zeigt so recht die Verschiedenheit der Ausdrucksmittel Newmans und der
romischen Theologen, welchen er seine Rechtgliubigkeit beweisen wollte.
Newmans Werk konnte in Rom nicht auf Englisch gelesen werden ; Uber-
setzungen, welche man dort beniitzte, waren ganz ungeschickt oder sogar
falsch. Zudem lieBen sich Newmans Argumente nicht in scholastische
Syllogismen pressen.

Newman blieb bei seiner Meinung und hielt an seiner Theorie fest,
Perrone « bekehrte » ihn nicht. Gerade deswegen hat Newman, wie Chad-
wick im letzten Kapitel seines spannenden Buches darlegt (S. 185), einen
ganz personlichen Beitrag zum Glaubensverstindnis der Kirche geleistet.

*

Wir gehen durch das ganze Buch hindurch einig mit dem anglikanischen
Theologen Chadwick ; gewisse stillschweigende Folgerungen, die er in einige
Texte hineingelegt haben mag und auf die schon anderswo hingewiesen
wurde *, storen den Faden der Untersuchung nicht.

Nur mit der negativen Antwort, welche er in seinem letzten fragenden
Abschnitt nahelegt (S.195), konnen wir nicht einig gehen, dort ndmlich,
wo Chadwick glaubt, Newmans « Essay on Development » konne nicht

4 z. B. Letter to the Editor, in: Times Literary Supplement, 27.12. 1957,
von Maurice BENEvVoOT S] ; Besprechung in : The Downside Review 76 (1958) 294 ff.,
von H. F. Davis.



Besprechungen 71

restlos neben dem Dekret Lamentabili des sacrum Officium vom Jahre 1907
bestehen, mit andern Worten, wo Chadwick meint, Newmans L&sung sei
nicht ganz katholisch. Obwohl wir doch einerseits glauben, daB die Offen-
barung abgeschlossen ist mit den Aposteln, wie es jenes Dekret lehrt (Denz.
2021), sagen uns anderseits gerade jene Theologen, welche den Entscheid
fiir das neue Dogma der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel vor-
bereiten muBten, daB diese Formel nicht durch einen demonstrativen Beweis
aus einem Offenbarungstext abgeleitet werden kénne, sondern daB sie garan-
tiert sei durch das Glaubensbewufitsein der Kirche und des Lehramtes ®,

Wenn wir an der Abgeschlossenheit der Offenbarung festhalten, trotzdem
aber ein neues Dogma, einen neuen Glaubenssatz annehmen, wenn weiterhin
die kirchlichen Dokumente Ausdriicke gebrauchen wie « Vetus est Christi
fidelium erga eius beatissimam matremVirginem Mariam pietas sentientium...»
(Denz. 1100), oder: die Wahrheit der leiblichen Aufnahme Mariens in den
Himmel « sacris litteris innititur, christifidelium animis penitus est insita... »
(Denz. 2332), warum soll dann die Ansicht Newmans vom allgemeinen
GlaubensbewuBtsein der Kirche nicht katholisch sein ? Warum soll eine
Losung, die die beiden Gegebenheiten der Abgeschlossenheit der Offen-
barung und der Neuheit eines Glaubenssatzes vereint und erklirt, nicht
katholisch sein ® ? Im Gegenteil scheint doch im Lichte gerade der neuesten
Definition jene Lésung, welche Newman vor 100 Jahren als Anglikaner
gefunden und als Katholik zeitlebens vertreten hat, als rechtgldubig besté-
tigt. Das beweist einmal mehr die Aktualitit Newmans, aber auch des
ausgezeichneten Buches von Chadwick, sowohl fiir Anglikaner als auch
fiir Katholiken.

Y

Wenn nun dem so ist, warum sollte es allen linguistischen und emotio-
nalen Verschiedenheiten zum Trotz nicht méglich sein, Newman auf eine
scholastische Formel zu bringen ? Tatsache ist, daB solche Versuche geschei-
tert sind ? und Newman selber sagte, daB er als Mensch des 19. Jahrhunderts
eben nicht mehr so denke wie die mittelalterliche Scholastik ®.

Wihrend nun Dr. Chadwick die Stellung Newmans in der religions-
philosophischen Ideengeschichte aufzeigte, hat P. J.-H. Walgrave OP in
seinem Werk, « Newman, Le développement du Dogme », Casterman, Tournai-
Paris 1957, 398 p., versucht, an Newman von der Scholastik her geformte
Denkkategorien anzulegen und herauszufinden, wo er nach seiner Glaubens-
psychologie hingehort, welches seine neuen Beitrige sind, und wo « Liicken »
in einem System zu finden wiren.

Im 1. Teil (S.17-76) untersucht Walgrave Newmans Personlichkeit,
zuerst seine Anfangsgegebenheiten und dann seine geistige Entwicklung.

5 K. RauNER, Das neue Dogma. Wort und Wahrheit, 7 (1952) 57-59.

¢ 5. F.M. WiLLaMm : Newman und P. Perrone, in : Newman-Studien, Bd. 2,
1954, 120 ff,

? 5. W. RENz: Newmans Idee einer Universitit, 1958, 314 {f.

8 W. WARD : The Life of Cardinal Newman,. vol. 2, 1912, 269.



72 Besprechungen

Da Walgrave eine Synthese erarbeiten, die ganze Newmansche Idee der
Entwicklung des Dogmas rekonstruieren will, indem er alle Elemente aus
Newmans riesigem Werk dieser Synthese einzuverleiben (S. 14) und hier-
archisch-organisch zu ordnen versucht (S. 303), muB3 er so vorgehen. Doch
scheint dann die Personlichkeit Newmans in diesem 1. Teil allzusehr unter
dem Gesichtspunkt der « Entwicklung » gesehen zu sein. In den « philo-
sophischen » Werken, wenn man einige davon so nennen will, ist Newman
doch auch sehr aristotelisch-rational, und nicht so sehr platonisch-existen-
tiell, wie Walgrave zu betonen scheint. Die « Logic » Whatelys beeinflulte
Newman ndmlich viel mehr als etwa dessen Kirchenlehre (S. 39), obwohl
Newman in der Apologia dariiber nichts sagt®. Auch zeigt ja Walgrave
ganz richtig (S. 51), wie alle Werke Newmans in seiner katholischen Zeit
von der Sorge um die intellektuelle Lage seiner neuen Glaubensgenossen
getragen war. Daf3 er aber den emotionalen Weg zur Verstandeserkenntnis
immer wieder betonte, war doch eher dem EinfluB Humes, insofern dieser
die gesunde Reaktion auf den reinen Rationalismus war, zuzuschreiben
als jener von Walgrave so sehr in den Vordergrund geriickten Antinomie
von Verstand und Gewissen (S. 43), die sich zwar richtigerweise im ganzen
Werke Newmans finden lassen.

Im 2. Kapitel des 1. Teiles durchgeht dann Walgrave sorgfiltig die
Werke Newmans und zeigt chronologisch, wo und wie sich Newmans Ansicht
iber die Entwicklung in den betreffenden Werken duflert. Vielleicht hitte
ein Vergleich der betreffenden Stellen (S. 68) der « Idee einer Universitit »
in der 1. Ausgabe (1852) mit jenen der 3. Ausgabe (1873) Licht geworfen
auf den Ubergang vom « konservativen » zum «liberalen » Newman *°. Auch
(S. 69) hitte Newmans Beitrag « Uber die benediktinischen Jahrhunderte »
der Januarnummer des « Atlantis » 1859 interessante Hinweise enthalten.

Da die Glaubensentwicklung notwendigerweise zwei Aspekte aufweist,
denjenigen der Entwicklung und Anderung sowie denjenigen der Identitit
und Unverdnderlichkeit, so behandelt Walgrave im 2. Teil seines Buches
(S. 77-211) den Aspekt der Anderung an der Newmanschen Theorie der
Glaubensentwicklung und dann im 3. Teil (S. 215-300) jenen der Unver-
danderlichkeit und Konstanz. Es ist aber nicht recht ersichtlich, warum
Walgrave so vorgeht, denn historisch gesehen ging es dem anglikanischen
Newman ja zuerst darum, die Kontinuitit im Glauben zu sehen trotz einer
notwendigen Entwicklung, also Anderung. Walgrave konstatierte das ja
selber (S. 215).

Nachdem Walgrave im 1. Abschnitt des 2. Teiles die Psychologie New-
mans untersucht und klar dargestellt hat, zeigt er im 2. Abschnitt, wie
Newmans Glaubenspsychologie sich seiner allgemeinen Psychologie an-
schlieBt. Die allgemeinen Grundséitze hat Walgrave aus Newmans « Grammar
of Assent » geschopft und sie berechtigterweise zusammengebracht mit jenen
des « Essay on Development », denn Newman selber vergleicht ja die Ent-

% s. A.D. CuLLER, The Imperial Intellect, 1955, 39-43.
10 'W. Warp : Einleitung zur Ausgabe « On the Scope and Nature of Uni-
versity Education », in : Everyman’s Library 1915.



Besprechungen 73

wicklung des Glaubens der Kirche als Ganzes mit jener im einzelnen Gliu-
bigen. Mit einer Klarheit, die nichts zu wiinschen iibrig liB3t und dem
Newmanschen Gedankengut im allgemeinen keinen Zwang antut, gibt
Walgrave das Resultat seiner bisherigen Untersuchungen (S. 155).

Von der allgemeinen Betrachtung der AuBerungen Newmans iiber die
« Psychologie der Gesellschaft » geht Walgrave dann weiter zur Darstellung
der verschiedenen Krifte, welche nach Newman die Entwicklung der Tradi-
tion der Kirche beeinflussen (S. 194-206). Obwohl alle Stellen mit auBer-
ordentlicher Textkenntnis zusammengetragen sind, sei wiederum die Frage
gestattet nach dem Grund fiir die Methode des Vorgehens, die doch der
Mentalitit Newmans entgegengesetzt ist. Newman geht doch immer vom
Konkreten zum Abstrakten iiber.

Auch im 3. Teil seines Werkes (S. 215-300) geht Walgrave konsequent
auf seine eigene Weise vor. Zuerst wird Newmans allgemeine Apologetik
dargelegt, welche den Zweck hat, zu beweisen, da das Wachsen des Glaubens
die Unverinderlichkeit der Offenbarung nicht antastet (S. 215), und die fer-
ner die notwendige Entfaltung einer religiosen Weltauffassung rechtfertigen
will, deren volle Entwicklung bei der Kirche enden muB (S. 244). Dann
erst zeigt Walgrave, wie Newman Ronkret zuerst kirchengeschichtlich illu-
Striert hat, daB wir berechtigt sind, a priori anzunehmen, daB eine von
Gott gegebene Offenbarung nicht verloren gehen wird, und wie Newman
dann rein verstandesmiBig, in einer philosophisch-historischen Untersu-
chung die Dogmengeschichte behandelt.

Am SchluB seines 3. Teiles faBt Walgrave das Resultat seiner Unter-
Suchungen zusammen. « Terminons en essayant de condenser ces vues
de Newman, librement, bridvement, dans l'ordre » (S. 297). Zwar leuchtet
aus dieser groBen Synthese Newmans Grofe und Weitsicht auf, besonders
nach der Definition der Himmelfahrt Mariens. Aber es erhebt sich auch
hier wiederum die Frage nach der Berechtigung des Vorgehens. Wird so
nicht Newman eine Abgeschlossenheit und Systematik zugeschrieben, welche
seine Werke nie aufweisen, sagt doch Walgrave selber, man miisse deren
¢ caractére littéraire et occasionnel » beachten (S. 53, Anm. 1). Doch hat
Walgrave gerade mit seiner Methode fiir den in scholastischen Denkkate-
gorien vorgehenden Theologen ohne Zweifel ein unentbehrliches Werkzeug
8eschaffen, um Newman verstehen zu kénnen, dank seiner scholastischen
Herkunft, die ihm aber den Zugang zum ganz anders gearteten Newman
Nicht verwehrte. Die Frage von J. L. May, was denn der Laie davon habe,
wenn er diesem gelehrten Fiithrer (Walgrave) gefolgt sei durch alle Etappen
dieses langen und verwickelten Abenteuers, bleibt aber nicht unberechtigt.
« Es muB ihm vorkommen, nicht die Stimme Newmans gehort zu haben, » **

Der eingeschlagene Weg mufl Walgrave notwendigerweise zu einem
SchluBkapitel fiihren : Newmans Platz in der philosophisch-theologischen
Geistesgeschichte, Wert und Liicken seines Argumentes, kritische Stellung-
Nahme. Richtigerweise ist Newmans Konzeption der Glaubensentwicklung
auch fiir Walgrave ein eindeutiger Beweis fiir Newmans Gleichgewichtssinn

1 J.L.May: Non in dialectica..., in: The Tablet, 2. 2. 1957, 106.



74 ) Besprechungen

und die Macht seines Genies, da er die logische Struktur der Dogmenent-
wicklung mit ihrer Abhingigkeit von der ganzen lebendigen moralischen
Person des Gliubigen zu verbinden wulte (S. 322). Mit Recht — man ist
nur auf den ersten Blick erstaunt iiber den Titel « Lacunes de la psycho-
logie newmanienne du développement » — hebt Walgrave hervor, daB
Newman selber seine Werke als provisorisch und unvollkommen hielt,
weil er fiir seine Untersuchungen Gegenstinde wihlte, die noch niemand
erforschte, und daB3 seine Art, alles mit Analogie zu erkldren, oft nicht
restlos begriffliche Klarheit bringt (S. 323). Zudem weist Walgrave auf
die Tatsache hin, daB Newmans « Essay on Development » ein unvollendetes
Werk ist, was wiederum Unklarheiten in der Konzeption und Ungenauig-
keiten in der Analyse und im Ausdruck erklirt (S. 330).

*

Scholastischgebildete Leser werden P. Walgrave dankbar sein fiir die
gewissenhafte Analyse der Newmantexte und fiir die scharfsinnige Synthese
der darin enthaltenen Ideen. Sind hier Kritiken geduBert worden, so sollen
sie anregen, iiber das Studium Walgraves Werk hinaus, Newman selber
und im Zusammenhang zu lesen ; denn wenige Schriftsteller sind so oft
zitiert worden ohne Riicksichtnahme auf Zusammenhang und Stellung im
ganzen Argument wie Newman %

11T,

Einen ganz é&hnlichen Weg wie Walgrave schlug Norbert Schiffers
ein, um Newmans Kirchenbegriff zu untersuchen : Norbert Schiffers, « Die
Einheit der Kirche nach Newman », Patmos Verlag Diisseldorf 1956, 329 S.

Im 1. Teil seines Buches (S. 39-158) zeigt Schiffers die verschiedenen
Entwicklungsstufen, in welchen sich uns das Kirchenbild Newmans dar-
bietet. Angefangen vom kirchengeschichtlich bedingten theologischen und
personlichen Hintergrund Newmans, {iber seine PredigtiuBerungen, Viter-
studien, Reformversuche, bis zum Finden der Verwirklichung seines Kirchen-
begriffes in der katholischen Kirche, wird uns chronologisch Newmans
jeweilige Sicht der Kirche dargelegt. Aus all dem geht hervor, da3 Newman
die Einheit der Kirche vor allem in der Einheit der Lehre siecht, Zwar ist
diese auf dem Glauben begriindete Einheit fiir Newman nicht starre Einheit-
lichkeit wie etwa bei Bossuet, sondern lebendige Einheit dadurch, daB der
Einzelne in der Kirche den Glaubensinhalt « realisieren » muf3, wobei die
Autoritit der Kirche berufen ist, dieses « Realisieren » wachsen zu lassen
und nur dann sich einzuschalten, wenn die Einheit der Kirche zu schiitzen
wire. Newman sieht aber auch die iunere Einheit, welche garantiert ist
durch das Heilswirken des Einen Gottes, von dem als Quelle (« dogmatisches
Prinzip ») alle Wahrheit und («sakramentales Prinzip») alle heiligende
Kraft ausgeht. '

Dieser erste Teil des Werkes von Schiffers ist insofern der befriedigendste,
da er Newmans Personlichkeit und Wirken am besten entspricht. Newman

12 H. F. Davis : The Catholicism of Newman, in : Centenary Essays, 1945, 36.



Besprechungen ' 79

ist doch der eigentliche Glaubensverkiinder. Das schlieBt ein, daB er wohl
eine Gesamtschau der Kirche haben, sich aber immer der jeweiligen Zuhorer-
Schaft anpassen mufBte. Wir werden deshalb Newmans ganzem Kirchen-
begriff in keinem seiner Werke begegnen. Zudem hat sich bei ihm, angeregt
durch Kontroverse und Studium, die Einsicht in das Wesen der Kirche
ganz merklich vertieft, obwohl man in all seinen Gedankengingen eine
erstaunlich einheitliche Linie feststellen kann. Aus diesen Griinden scheint
Immer jene Darstellung von Newmans Ideen die addquateste, welche ver-
sucht, die Interessenkreise eines Werkes herauszuarbeiten und seine Liosung
auf dem jeweiligen geschichtlichen Hintergrund aufleuchten zu lassen.
pann aber sollen die Gedankenginge am Ganzen der Offenbarung auf
thren Wahrheitsgehalt, an den modernen theologischen und exegetischen
Erkenntnissen auf ihren Neuheitswert gepriift werden. Schiffers geht aber
andere Wege. '

Er stellt im 2. Kapitel seines Buches (S. 161-260) Newmans AuBerungen
Zu einem System zusammen, das einem als solches imponiert und logisch
érscheint. Weil aber Newmans « reales Denken » nicht auf philosophische
?dEI theologische Wesenheiten, sondern auf die reale Wirklichkeit ausgerichtet
18t, scheint dieser Teil des Buches von Schiffers weit von Newman entfernt.
Mégen die einzelnen Bausteine dieses Systems noch so sorgfiltig ausgewihlt
Sein, so haben sie lange nicht die gleiche Leuchtkraft wie im betreffenden
Newmantext selber oder verschieben hie und da den Akzent so sehr, daf3
Mman in Newman ein abgeschlossenes System vermuten méchte (bes. S. 223-
229). Die Miihe und die Akribie, welche hinter diesem zweiten Teil des
Buches stecken, wiirden dem Newmanverstindnis besser dienen, wenn sie
enger mit dem Newmantext zusammengegangen wiren. Doch soll diese
Bemerkung nicht den groBen wissenschaftlichen Wert einer solchen Synthese
fiir die Newmanforschung und fiir die Vertiefung unserer Kenntnisse von der
Kirche herabmindern.

Im abschlieBenden Teil (S. 263-315) faBt Schiffers Newmans Gedanken
iber die Einheit der Kirche in Bildern der Kirche zusammen, wie sie Newman
Nach der Weise der Heiligen Schrift gebraucht, die ja auch nicht in termino-
¥°gisch festumrissenen Definitionen iiber die Kirche zu uns spricht, sondern
I Bildern wie : Kirche als « Volk Gottes », « Reich Gottes », « Konigreich
Christi » (empire), « Leib Christi », « Sdule und Fundament der Wahrheit »,
«Stadt des Glaubens ... Zelt Davids ».

Jedesmal werden dann die Bilder durch die ganze neuere Exegese,
Vorab die protestantische deutsche Bibelforschung, verfolgt. Damit will
Schiffers eine Kldarung der Begriffe erreichen. Notgedrungen weitet sich
aber die Darstellung zu einer umfassenden Sichtung der modernen Aus-
Sagen iiber die Kirche und zu einer wissenschaftlichen Auseinandersetzung
Mit den protestantischen Exegeten und Theologen von heute aus. Sie weicht
deSWegen oft sehr weit vom Text Newmans ab, ist in sich aber interessant
Und wertvoll. Diese neueren Erkenntnisse scheinen cher eine Parallele zu

€Wwman zu sein : Wie er zu seinen fruchtbarsten Zeiten, finden diese Theolo-
8en durch unvoreingenommene historisch-literarische Studien, durch keine
Vorgezeichneten Wege und vorgeschriebenen Ziele behindert, neue Ein-



76 Besprechungen

sichten, die unser theologisches Wissen vertiefen und durch ihre eventu-
ellen Liicken oder Irrtiimer die Kirche die Wahrheit besser erkennen lassen.
Schiffers Konfrontierung der Ideen Newmans mit den modernen theolo-
gischen Erkenntnissen, seien sie nun richtig oder falsch, zeigt, daB Newmans
Sicht der Einheit der Kirche rechtgldubig, und daB er in mancher Hinsicht
als moderner Theologe anzusprechen ist.

*

Will man Newman gerecht werden, so scheint es vor allem immer
geboten, seinen methodischen Ausgangspunkt zu beachten, ndmlich einen
lebendigen Vorgang. In all seinen Werken ist Newman der Verkiinder
und Seelsorger. Er ist immer der schlichte Beobachter des wirklichen Lebens
und der Theoretiker der konkreten Religidsitit. Seine Religionspsychologie
und seine AuBerungen iiber die Kirche sind immer im Grunde genommen
eine « Philosophie der subjektiven Religion ». ** Newman unterscheidet sich
daher immer von der Scholastik, die auf eine Philosophie der objektiven
Religion ausgeht, d. h. auf ein System der religisen Wahrheiten an sich.
Er unterscheidet sich aber auch von jeder Form von Platonismus, der
auf Ideenwesen ausgeht. Es gibt fiir Newman nur eine langsame, beschrinkte
Anndherung an die Wahrheit auf dem Wege miihsamer Empirie.

Nur so ist auch er zur wahren Kirche gelangt : iiber historisch orien-
tierte Etappen, die wachsende Einsicht vom hédretischen Charakter der
anglikanischen Kirche. Als er erkannte, daf3 es der Gott des Gewissens ist,
der sich in der kirchlichen Autoritit voll entfaltet, gleichsam als Gewissen
der Kirche als Ganzes, und als er sehen muBte, wie seine Kirche dieses
Amt nicht leisten wollte, hat er den Schritt getan. Da hat sich seine Bitte
aus den Tagen der sizilianischen Krankheit erfiillt : I loved to choose and

see my path — but now lead Thou me on!
WorrcaNG RENz OSB

Fragen der Theologie heute

Aus AnlaB der 150. Jahrfeier des Priesterseminars in Chur gaben Pro-
fessoren dieser theologischen Lehranstalt ein groBes Sammelwerk heraus® das
AufschluB iiber einen wichtigen Teil jener Probleme bietet, die heute in der
theologischen Diskussion einen besonderen Rang einnehmen. Der Zweck
des Werkes wird genau bestimmt und die Rezensenten sind gebeten, in
ihrer Beurteilung diesen Zweck vor Augen zu halten. « Es soll damit
unmittelbar nicht der weiteren Forschung gedient, sondern den in der
Seelsorge tédtigen Geistlichen und theologisch interessierten Laien eine Orien-
tierung iiber Ergebnisse und Richtungen des zeitgendssischen theologischen
Denkens und Forschens geboten und eine Uberschau iiber den Stand wich-

13 E. PrzywARA, Religionsbegriindung, Scheler-Newman, 1923, 223.
1 Fragen der Theologie heute. Hrsg. v. Johannes FEINER, Joseph TRUTSCH und
Franz BOckLE. — Benziger Verlag, Einsiedeln 1957. 588 S.



Besprechungen 77

tigster Fragen und Probleme ermoglicht werden, welche die Theologie heute
beschiftigen und deren Kenntnis nicht ohne EinfluB auf Verkiindigung und
Seelsorge sein diirfte » (Vorwort, S. 8). In der Tat entspricht dieses Unter-
Nehmen einem realen Bediirfnisse und kann so ein wichtiges Bindeglied dar-
stellen zwischen wissenschaftlicher Theologie und pastoraler Praxis.

In der Absicht, die theologische Problematik klar und lebendig darzu-
stellen, behandeln sachkundige Professoren und Schriftsteller die Hauptpro-
bleme, die auf den verschiedenen Gebieten der Theologie diskutiert werden.
In drei groBen Abschnitten werden sie klargestellt, und der Leser wird wirk-
lich in das Ringen um Lésungen der Schwierigkeiten und in ein immer tieferes
Verstindnis der Glaubenswahrheiten eingefiihrt. Der erste Abschnitt ist den
fundamental-theologischen Problemen gewidmet: Mythos und Offenbarung
(H. Fries), Glaube und Erkenntnis (J. Triitsch), Tradition (]J. R. Geiselmann),
Inspiration und Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift (J. Schildenberger),
Altes Testament (J. Schildenberger), Neues Testament (R. Schnackenburg),
Apostolische Nachfolge und Primat (O. Karrer). — Im zweiten Abschnitt
Werden die meist umstrittenen Probleme der Dogmatik dargelegt: Natur
und Gnade (K. Rahner), Ursprung, Urstand und Urgeschichte des Menschen
(J. Feiner), Christusbild (A. Grillmeier), Fragen und Aussichten der heutigen
Mariologie (A. Miiller), Einheit des Kirchenbegriffes (O. Semmelroth), Kirche
und Kirchen (Th. Sartory), Sakramente als Organe der Gottbegegnung
(H. Schillebeeckx), Eschatologie (H. U. von Balthasar). — Der dritte Ab-
Schnitt beschéftigt sich mit den brennenden Fragen aus der sogenannten
Praktischen Theologie : Bestrebungen in der Moraltheologie (F. Bockle), Theo-
logie und Sozialwissenschaften (A. F. Utz), Verkiindigung heute aus leben-
digen theologischen Einsichten (E. Haensli), Glaubensgrundlagen der litur-
gischen Erneuerung (F. Hofmann), der Laie in der Kirche (A. Sustar), Theo-
logie der irdischen Wirklichkeiten (J. David). Ein Werk, das in seiner Ziel-
Setzung und Anlage zweifelsohne zu begriien ist und ein Beweis dafiir, daB
€s der heutigen Theologie an Vitalitit und Aktualitit nicht fehlt.

In einem solchen Sammelwerk, das formell fiir Nichtfachleute bestimmt
ist, hat man das Recht, zu erwarten, daB die Verfasser sich um Klarheit der
Darstellung und um Sicherheit der angebotenen Losungen und der endgiil-
tigen Auffassungen bemiihen. Leider aber ist das nicht immer der Fall. Es
Wire beispielsweise Vieles am Aufsatz iiber Natur und Gnade (K. Rahner)
auszusetzen. Doch sei hier nur auf eines hingewiesen. Um zeigen zu konnen,
daB die Gnade und das Gnadenleben iiberhaupt nicht etwas in sich rein
BeWuBtseinsjenseitiges sind, sondern vom Menschen wirklich erfahren wer-
den konnen, behauptet der Verfasser: « Die faktische Natur ist nie eine
;feine’ Natur, sondern eine Natur in einer iibernatiirlichen Ordnung, aus der
der Mensch (auch als Ungliubiger und Siinder) nicht heraustreten kann, und
€ine Natur, die dauernd iiberformt ist (was nicht heiit : gerechtfertigt ist)
durch die angebotene iibernatiirliche Heilsgnade. Und diese ,Existentiale’
Seiner konkreten Natur (seiner ,historischen’ Natur) sind nicht rein bewufBt-
Seinsjenseitige Seinszustindlichkeiten, sondern machen sich in der Erfah-
Tung des Menschen geltend » (S. 225). In einem andern Aufsatz iiber die
Best?ebzmgen in der Movaltheologie, dessen Verfasser offenkundig unter dem



78 Besprechungen

EinfluB Rahners steht, ist die Rede von einer unverlierbaren inneren Hin-
ordnung der menschlichen Person in ihrer konkreten Natur auf das iiber-
natiirliche Ziel (S. 442). Trotz aller Bemiihungen des Verfassers leuchtet es
uns gar nicht ein, wie nach dieser Lehre die unmittelbare Gefahr eines ver-
hidngnisvollen und vom Verfasser selbst mit Recht verworfenen Extrin-
sezismus und eines totalen Naturalismus vermieden werden konne. Ferner
zu behaupten, Gnade sei « Gott selbst, seine Mitteilung, in der er sich selbst
als die vergottlichende Huld, die er selbst ist, dem Menschen schenkt. Hier
ist sein Werk wirklich Er selbst (als der mitgeteilte) » (S. 220), heit das ganze
Problem verwirren und zwei grundverschiedene Realititen — gratia creata
und gratia increata — durcheinanderwerfen. Wenn sodann im gleichen Sinne
behauptet wird, daB « eine rein geschaffene Entitit streng als solche nie ein
absolutes Geheimnis sein kann » (S. 218), scheint uns das sehr schwer ver-
einbar zu sein mit der allgemeinen und konstanten Lehre der Kirche seit
dem zweiten Konzil von Orange. Es sei hier auf die griindliche Studie iiber
Menschliche Natur und iibernatiirliche Ordnung, die Joseph Endres 1957 in
dieser Zeitschrift (S. 4-18) verdffentlichte, hingewiesen.

Eine der Bedeutung dieses groBen Sammelbandes angemessene Kritik
kann nun freilich durch die hier angemeldeten Bedenken keineswegs erschopft
werden. Die Mannigfaltigkeit der behandelten Fragen erfordert an sich
eine ebenso vielfdltige Fachkritik. Das gilt indes auch von den guten Seiten
dieses Gemeinschaftswerkes, die wahrlich nicht fehlen. So ist beispielsweise
einer der besten Beitriage Otto Karrers ausgezeichnete Arbeit liber die aposto-
lische Sukzession und den Primat (im wesentlichen schon in der ZKT 1955
erschienen). Aber auch Arbeiten, die den theologischen Fachmann zum Wider-
spruch reizen konnen, ja miissen, sind jedenfalls fiir ihn nicht ohne Wert.
Im Gegenteil, gerade sie zwingen zur Stellungnahme, zum fruchtbaren auf-
bauenden Neuiiberdenken, zur kritischen Besinnung der eigenen Position.
In dieser anregenden Funktion diirfte wohl die vorziiglichste Qualitit dieser
Jubildumsgabe des Churer Seminars bestehen, zugleich aber auch ihre Be-
grenzung. Jedenfalls sei hier die Frage wenigstens aufgeworfen, ob ein solches
Werk wirklich in die Hand der « theologisch interessierten Laien » gehore ;
denn auch fiir diese, nicht nur fiir in der Seelsorge tdtige Geistliche, ist es
doch veroffentlicht worden, Gewi3 sei nicht bestritten, daB eine Reihe von
Beitrigen diesem von den Herausgebern intendierten Ziel aufs beste ent-
sprechen. Aber auch nur ein einziger Artikel von der Art und vom Geiste
der « Eschatologie » — Abhandlung stellen das Ganze vom laientheologischen
Standpunkte aus gesehen in Frage ! Es soll uns durchaus fern liegen, hier
irgendwelche theologische Noten auszuteilen. Was jedoch dogmatisch an der
duBersten Grenze liegt und bei moglichst weitherziger Auslegung vielleicht
gerade noch in eine theologische Fachzeitschrift oder Monographie hinein-
passen mag, kann doch beim theologischen Laien nur Verwirrung und Un-
sicherheit hervorrufen ; denn dieser « theologisch-interessierte » Laie ist nun
eben einmal theologisch nicht durchgebildet und daher auch gar nicht in der
Lage, iiberspitzte Formulierungen als solche zu erkennen.

Wenn der Verf. zwar eingangs betont, daB das von der Kirche dog-
matisch Festgelegte — im einzelnen zdhlt er dazu ausdriicklich « das be-



Besprechungen 79

sondere Gericht », Fegfeuer und Holle — durch keine im Gange befindlichen
Erérterungen erschiittert oder angezweifelt werde, so salviert er damit nichts
anderes als was jeder Gliubige, erst recht der theologisch interessierte Laie,
als sicheres Glaubensgut bisher bekannte. Aber im Zuge seiner « Reduk-
tionen » und « Vereinfachungen » meint er, wir kénnten nicht leugnen, « daf3
€s biblisch nicht zwei Gerichte und Gerichtstage gibt, sondern nur einen,
und daB wir deshalb das partikuldre Gericht nach dem Tode in einem (wie
immer zu denkenden oder vielmehr nicht konkret auszumalenden) dyna-
mischen Zusammenhang mit dem Endgericht sehen miissen » (S. 411). In
der Folge ist das «sogenannte» (sic!) Fegfeuer eben auch nur als eine
« Dimension des Gerichts » — also doch wohl dieses einen Gerichtes | — zu
Verstehen, sodafl dann freilich auch fiir « das 6kumenische Gesprich » vieles
8ewonnen sei! GewiB, dies letztere sei restlos zugestanden. Aber wie soll
da der katholische Laie, ja wie soll auch irgendein Theologe das alles mit
der sicheren Glaubenslehre der Kirche von den drei « Eschata » vor dem
Endgericht zusammenreimen ? Nirgends ist iibrigens auch nur die geringste
Spur eines Bezuges auf die entsprechenden authentischen Dokumente der
Kirchenlehre zu finden. Soll das heiBen, daB eben das « scriptura sola »-
Prinzip zu gelten habe ? Dabei sei hier ganz abgesehen von der weiteren
Frage, ob denn des Verfassers bibeltheologische Behauptungen wirklich in
dieser kategorischen Form iiberhaupt aufrechtgehalten werden kénnen.
Wenn aber vollends die in diesem Zusammenhange natiirlich unver-
meidbare Frage der Pridestination dem Verf. wiederum Gelegenheit gibt,
den «stets positiv gefaBten (offenlassenden) Pridestinationsbegriff der
Schrift » gegen die theologische Lehre von der doppelten Pridestination aus-
Zuspielen (S. 142), dann diirfte doch wohl nicht nur der theologisch interes-
sierte Laie in eine bestiirzende Verwirrung geraten. Es heiBt da, daB diese
dem hl. Augustinus vorzuwerfende « furchtbare Verfinsterung des christ-
lichen Glaubens, unter der der mittelalterliche und reformatorische, aber
auch noch der gegenreformatorische Mensch — ganz im Gegensatz zum
Menschen des Urchristentums und der Véterzeit — unsédglich gelitten hat »,
nichts anderes sei als eine hochst fragwiirdige theologische Konsequenz oder
Konklusion, die sich — mit andern — von der biblischen Heilsaussage ent-
ferne | Zugegeben, daB der Verfasser nach weiteren dhnlichen Auslassungen
im Stile der von ihm gepriesenen heutigen christlich-existenziell orientierten
« Theologie der Hoffnung » (S. 414) es nicht unterldBt, sich erneut ins «Réduit»
der kirchlichen Orthodoxie zuriickzuziehen. Aber was niitzt das, wenn der
Schlichte einfache Glidubige eine solche Eschatologie trotz besten Willens
mit seinem bisherigen katholischen Glauben an das gewi3 furchtbare, aber
deshalb nicht weniger in diesem Glauben gesicherte Mysterium der Holle
Nicht vereinbaren kann ? Die « praedestinatio ad aeternam mortem », wie
Augustinus (De anima et eius origine IV, 11) dies ausdriickt und nach ihm
die Synode von Valence (Denz. 322), also die reprobatio impiorum, gehort
8anz gewill nicht weniger zum lingst absolut gesicherten Glaubensgut des
Magisterium ordinarium der Kirche, wie ihr Gegenstiick, die « praedestinatio
€lectorum ad vitam, ad gloriam ! » Wie liBt sich da im Ernst Augustins
Lehre zu einem eigentlich nicht linger tragbaren Theologumenon herab-



80 Besprechungen

wiirdigen ? Das mindeste, was sich von diesem eschatologischen Beitrag
sagen 1aBt, ist dieses: daB3 er theologische Zweideutigkeiten wahrlich nicht
entbehrt! Schade fiir das Ganze, schade auch fiir die an sich héchst begriilens-
werte Zielsetzung der Herausgeber | Besser wire es gewesen, wenn zum min-
desten dieser Aufsatz — um die malitiose Ausdrucksweise des Autors auf ihn
selber anzuwenden ! — « hinter den still herabgelassenen Fensterladen » (404)

seiner theologischen Werkstéatte verblieben wire.
CornNELIUS WiLLIAMS OP

Philosophie

Studien und Berichte der Katholischen Akademie in Bayern, heraus-
gegeben von Karl ForsTER. Heft 1-3. — Karl Zink Verlag, Miinchen 1958.

Eine beachtliche Leistung der Katholischen Akademie in Bayern, knapp
ein Jahr nach der Ertffnung bereits drei Hefte von hohem Niveau vorlegen
zu koénnen.

1. Da sind zuerst die Evéffnungsvortrige dev Katholischen Akademie in
Bayern (Heft 1, 74 S.). In einer kurzen Ansprache umreil3t Kardinal Wendel
Ziel und Aufgabe der Akademie : Der Wahrheit zu dienen | Der zweifache
Weg zu ihr — der des Glaubens und der des Forschens — muB} zugleich
die Briicke zum heutigen Leben schlagen. Es geht ja nicht nur um ein
rechtes Weltbild, sondern auch um eine rechte Weltgestaltung. Daher das
Leitmotiv der Akademie : « Katholische Freiheit und Weite gegeniiber der
Sache und ihrer objektiven Geltung in der Spannungseinheit zwischen christ-
licher Toleranz und echter geistiger Auseinandersetzung um die Wahrheit. »
Besonders dankbar wird man den Hinweis auf ein gut nachbarliches Ver-
hiltnis zur Evangelischen Akademie registrieren.

Romano Guardini bringt in seinem Vortrag « Die Kultur als Werk und
Gefihrdung » eine Beschreibung des kulturschaffenden Vorganges, nachdem
er zuvor den Begriff Kultur bestimmt hat, ihn dem der Natur gegeniiber-
stellend und das IneinanderflieBen beider aufzeigend. Ein Blick in die
Geschichte zeigt das langsame aber stetig fortschreitende Sich-Ablésen von
der Naturbasis durch die Technik, das uns heute die schicksalsschwere Frage
aufdrangt : « Zwingt die Welt der Apparaturen dem Menschen nicht eine
Existenz auf, die er auf die Dauer nicht leisten kann ? » Es geht um eine
Neuformung der Kultur in unserer Epoche | Diese Aufgabe kann der heutige
Mensch nicht mehr bewiltigen. Mit einem durch die Erfahrung begriindeten
Pessimismus trifft Guardini diese Feststellung, gibt aber zugleich den Hin-
weis auf eine mogliche Losung. Seine Mahnung zum kontemplativen Leben
und zu einer — tiefer verstandenen — Askese miindet in die, bei ihm nun
schon zu einem « ceterum censeo » gewordenen Aufforderung : auf das Vor-
bild des Orients zu schauen. A

Der « Philosoph der Schwelle und der Kreuzwege » Gabriel Marcel ver-
sucht in seinem Referat « Der Glaube als geistige Dimension » eine Antwort
auf die Frage, welchen Status mul3 der Philosoph als Philosoph dem Glauben
zuerkennen ? Seine prignante Analyse des Glaubensbegriffes (Glaube ist



Besprechungen 81

.Ilicht Ausweg und Flucht, ist nicht Meinung, ist nicht Plausibilitdtsurteil,
Ist nicht Aberglaube und Einbildung, auch nicht die Summe der aufzihl-

})aren Glaubenssitze) ergibt die schone existenzielle « Definition » : « Glaube
1515 die aktive Verneinung des Todes, der sich wie ein Regenbogen iiber das
Diesseits und Jenseits des Feststellbaren spannt » — eben eine andere und

neue Dimension. So kann der Philosoph den Glauben nur dann als neben-
sdchlich betrachten, « wenn man sich zu einem Dualismus bekennt, der in
letzter Analyse beseitigt werden muB ». Das hat Marcel im Verlauf des Vor-
trags bereits getan.

2. Heft 2 (61 S.) : Zum Problem der Psychogenie in dev modernen Medizin
bringt zwei Referate aus der ersten Arztetagung der Akademie vom 6. und
7. April 1957 in Eichstitt. Paul Matussek nimmt « Zum Problem der Psycho-
genie » von medizinischer Seite her Stellung, indem er seine Zuhérer daran
erinnert, daB «der Hypostasierung des Korpers vergangener Zeit» neue
Erkenntnisse gegeniiberstehen. Wenn er auch fiir die eigentliche Schwierig-
keit, die Erfassung des krankmachenden Agens im Psychischen keine (er-)
l6sende Antwort vorlegen kann, so bringt er doch einen guten, zusammen-
fassenden Uberblick des bisher Geleisteten, sowie einige Hinweise und Bei-
Spiele fiir die Praxis des Arztes, die in manchem an « Angina temporis »
erinnern.

Johannes B. Lotz SJ betrachtet « Das Problem der Psychogenie im
Lichte der philosophischen Anthropologie ». Er zeigt sowohl die Moglichkeit
als auch die Grenzen derselben auf. Die Moglichkeit : Viel-Einheit des
Menschen im Wirken und Sein. Die Theorie der Wechselwirkung, nach der
das Korperliche und das Seelische nur im Austausch miteinander stehen,
Wird als ungeniigend charakterisiert. Nur das VorstoBen zur Wesens- und
Seinseinheit ergibt die klare Moglichkeit der Psychogenie. Der Mensch ist
krank oder gesund, nicht der Leib nur oder die Seele. — Niederschlag der
Lehre des Aquinaten von der Einheit der Form ! Die Grenzen der Psycho-
8enie sind durch die Unterscheidung von Seele und Kérperlichem gezogen.
Des Leibes Eigengesetzlichkeit stellt dem EinfluB der Seele gegeniiber eine
Schranke dar; ebenso wie innerhalb der Seele der geistige Bereich unan-
8etastet bestehen bleibt.

3. Heft 3 pridsentiert das Ergebnis einer Tagung der Katholischen
Akademie in Bayern, vom 10.-12. Januar 1958, auf der Themen des poli-
tischen Bereiches besprochen wurden. Es trigt die Uberschrift : Christentum
“nd demokratischer Sozialismus (320 S.). Damit sind zwei Fronten abgesteckt,
die sich trotz aller Aufgeschlossenheit fiir das Verbindende, trotz aller Be-
Mithungen des gegenseitigen Verstehens durch alle acht abgedruckten Refe-
fate hindurchziehen. Besonders scharf treten sie hervor, wenn die wirklich
8rundlegenden Dinge zur Sprache kommen. So, wenn Gustav Gundlach SJ

Katholizismus und Sozialismus) gleich im ersten Referat feststellt, daB eine
Echte politische Partei aus dem Weltanschaulichen gar nicht herauskommt.
€mgegeniiber verkiindet Carlo Schmid, der den « Ideologischen Standpunkt
S deutschen Sozialismus der Gegenwart » darstellt : Wir sind keine Welt-
Anschauungspartei mehr ! Der letzte Grund fiir diese Divergenz kommt in
0 beiden folgenden Vortrigen ans Licht. Adolf Siisterhenn legt seine An-

6



82 - Besprechungen

sicht iiber « Politik aus christlicher Staatsauffassung» dar und zeigt, da
das Naturrecht die primére, fiir den Christen verbindliche Norm aller Politik
ist, zu der — selbstverstdndlich — die Nichstenliebe hinzukommt, « als der
starke Motor zur Erfiillung der Gerechtigkeitspflicht ». Adolf Arndt (Die
sozialistische Staatspolitik — heute) kehrt wieder zur Darlegung Carlo
Schmids zuriick. In etwa versucht er den Gegensatz zu mildern, indem er
diese heikle Frage in den vorpolitischen Raum verweist. Es gehe um letzte
Wahrheiten, iiber die es keine Abstimmungsmoglichkeit gebe. So ist die
SPD wiederum als Nicht-Weltanschauungspartei bestitigt, das Naturrecht
— mit Riicksicht auf unsere evangelischen Briider — zuriickgeschoben,
Toleranz und Neutralitit sind zum Grundgedanken erhoben. Allerdings muf3
er dann die Feststellung machen, daB3 das sozialdemokratische Leitbild des
Staates nicht These eines christlichen Staates sein kann.

Weniger scharf sind die Gegensitze auf dem Gebiete der Kulturpolitik.
Das liegt im Wesen der Sache. Hier standen sich Gétz Frh. von Pdélnitz
(Wesen, Aufgaben und Wege christlicher Kulturpolitik) und Waldemar von
Knoringen (Kulturpolitik als Staatspolitik) gegeniiber. Gerhard Weisser
sprach iiber « die sozialpolitischen Ziele der SPD ». Er war vor allem bestrebt,
das Gemeinsame der beiden Stellungen hervorzuheben. Er versuchte auch,
die verschiedenen Suppositionen des « Ungliickswortes Weltanschanungs-
partei » herauszuarbeiten, zieht sich aber schlieBlich doch auf (s)einen Stand-
punkt zuriick : « Wir legen die Anhéinger unserer Bewegung im Gegensatz
zu jenen totalitiren Regimen, die aus der Verkiindigung wissenschaftlicher
Lehren politische Aktionen machen, auch nicht auf bestimmte wissenschaft-
liche Doktrinen fest. »

AbschlieBend sprach Oswald von Nell-Breuning SJ iiber « die politische
Verwirklichung der christlichen Soziallehre. Als Zentralfrage stellt er : Gibt
es ein christliches Ordnungsbild der Gesellschaft, oder ein Ordnungsbild,
dessen Verwirklichung von der christlichen (katholischen) Soziallehre ge-
fordert wird ? Als Ziel ist die Aufgabe gestellt, aus dem unorganischen einen
organischen Pluralismus zu schaffen, dessen Verwirklichung allerdings nicht
in unserer Macht steht. — Alles in allem, ein ausgezeichnetes Mittel zur
Orientierung iiber den gegenwirtigen Stand der Diskussion.

F. Scumérz OP

ProgreB in Philosophy. Philosophical Studies in honor of Rev. Dr. Charles
A. Hart. Edited by J. A. McWiLLiamMs S]. — The Bruce Publishing Co, Mil-
waukee 1955. vi-216 p.

Diese Festschrift, P. Hart von Mitarbeitéern und ehemaligen Studenten
dargeboten in dankbarer Anerkennung seiner 25jahrigen Tatigkeit als Sekre-
tir der American Catholic Philosophical Association, umfaBt vier Teile:
Prolegomena, Metaphysica, Naturalia und Ethica. Der erste Teil umreit
P. Harts personliche philosophische Arbeit, aber stets im Zusammenhang
mit so manchen erfreulichen Anndherungen an das nicht-scholastische Den-
ken, die wihrend seiner Sekretariatsjahre erreicht werden konnten. Die Ab-
handlungen des 2. Teiles beleuchten die verschiedenen Aspekte einer « exi-
stentialistischen » Deutung der thomistischen Metaphysik. Der Abschnitt



Besprechungen 83

« Naturalia » behandelt das Verhiltnis von Kosmologie und moderner Natur-
Wwissenschaft, wihrend in « Ethica » im Licht der thomistischen Grundsitze
die Beziehungen von Gesetz und Staat in Amerika untersucht und beur-
teilt werden. W. A. WaLLace OP

Naturphilosophie — Psychologie

Margenau, Henry : Thomas and the Physics of 1958 : A Confrontation.
(The Aquinas Lecture, 1958.) — Marquette University Press, Milwaukee 1958.
V-61 p.

Dieser Vortrag eines hervorragenden amerikanischen Physikers méchte
auf manche Ubereinstimmungen hinweisen, die zwischen Thomismus und
modernen physikalischen Theorien bestehen, aber auch auf so viele Gegen-
Sdtze. Jedoch ist die Gegeniiberstellung zumeist recht oberflichlich und be-
ruht gréBtenteils auf dem bizarren Irrtum des Verfassers, da dem Intel-
lectus agens die Entwicklung naturwissenschaftlicher Erkenntnis und Theo-
Tien zuzuschreiben sei. Die eigentliche Bedeutung dieses Vortrages fiir den
Thomisten diirfte wohl darin bestehen, jene Kluft aufzudecken, die noch
liberbriickt werden muf, damit thomistische Naturphilosophie und moderne
Naturwissenschaft einander iiberhaupt verstehen kénnen.

W. A. Warrace OP

Viola, Coloman, SJ : L'unité de I’homme et l’expérience qui la révéle
d’aprés saint Thomas d’Aquin, — Home universitaire « Card. Mindszenty »,
Louvain 1957 (ohne Pagin.)

Die moderne Schichtentheorie hat die Einheit des Menschen verdunkelt.
Deswegen ist es interessant, aus der vorliegenden Arbeit zu erfahren, wie
der hl. Thomas als Vertreter einer Richtung innerhalb der scholastischen
Psychologie zum Thema der Einheit des Menschen Stellung nimmt, auf welche
Griinde hin und auf welchem Wege er zu einer Bejahung der Einheit kommt.

Der Verfasser geht den Gedanken des Aquinaten nach, so wie er sie in
den zeitlich aufeinander folgenden Schriften ausdriickt. In den Schriften,
die der theologischen Summe voraufgehen, bilden die Titigkeiten der Seele,
besonders die Sinnestitigkeit, den Ausgangspunkt. Aus der Natur der Tatig-
keiten schlieBt Thomas auf die Natur der Seele. Er stellt fest, daB sie nicht
Teiner Geist ist, sondern wesentlich auf einen Leib hingeordnet ist. In der
theologischen Summe sieht er den konkreten Menschen als Trager der Tatig-
keiten. Es steht also nicht mehr die Seele allein, sondern das konkrete Ich
und dessen unmittelbare Erfahrung im Vordergrund. Derselbe Mensch setzt
die sensitiven und intellektiven Tatigkeiten (1q. 76 a. 1 c.). Diese Grunderfah-
Tung findet eine befriedigende Erklirung nur, wenn die substanzielle Einheit
des Menschen angenommen wird. In den Schriften, die sich an die theo-
logische Summe anschlieBen, baut Thomas seine These noch weiter aus ; er
legt jetzt aber den Nachdruck auf die intellektive Téatigkeit des Menschen als
der Erfahrungstatsache, die zur Annahme der substanziellen Einheit zwingt.



84 Besprechungen

Immer wieder zeigt sich so, wie Thomas bemiiht ist, den Kontakt mit
dem unmittelbar Gegebenen zu finden und aufrechtzuerhalten.
E. GrRunNERrT CSSR

Luyten N.-A., OP: La condition corporelle de ’homme. Discours rectoral
prononcé le 15 novembre 1956 a l'occasion de l'ouverture solennelle de
I’année académique. (Discours universitaires, N.S. 21.) — Editions Uni-
versitaires, Fribourg 1957. 45 p.

Welche Bedeutung besitzt der Leib fiir ein Wesen, dessen innerste
Wirklichkeit sich als Geistiges kundtut ? Mit dieser Frage leitet der Ver-
fasser seinen Beitrag zum Leib-Seele-Problem ein (5). Die Behandlung des
Gegenstandes erscheint auf den ersten Blick anspruchslos. Die urspriingliche
Bestimmung der Darstellung als Rede vor einem nichtfachphilosophischen
Auditorium forderte eine allgemeinverstindliche Sprache und legte den Ver-
zicht auf jeden groBeren wissenschaftlichen Apparat nahe. Bei genauerer
Lektiire erweist sich die Schrift jedoch als ein kleines Meisterstiick philo-
sophischer Auseinandersetzung. In geradezu souverdner Beherrschung von
Stoff und Sprache wird das Thema mit einer konstruktiven Kraft des
Denkens entwickelt, die man nicht hdufig antrifft. Immer schirfer kristalli-
siert sich das Problem heraus, bis seine Losung in einer ebenso einfachen
wie pragnanten Wahrheitsaussage heraustritt.

Platon und die Materialisten geben die beiden « Leitmotive », deren
Variationen und Differenzierungen in ihrer geschichtlichen Kontinuitdt bis
zur Gegenwart angedeutet werden : der Leib ist ein Hemmnis des Geistes —
der Geist ist eine Hervorbringung der Materie, ihr Epiphdnomen. Die letz-
tere These wird nicht weiter diskutiert ; obwohl noch in den Theorien mo-
derner Autoren enthalten, die das Geistige als Funktion biologischer oder
triebhafter Bediirfnisse zu erkldren versuchen, ist sie heute im wesentlichen
iiberwunden. Um so schwieriger erweist sich die positive Deutung des Leib-
lichen fiir die Entfaltung des menschlichen Geistes. Die harmonische Zu-
ordnung des Korpers zum Geist wird im allgemeinen zugegeben, ja der Leib
wird als Disposition, als Instrument der geistigen Innerlichkeit anerkannt,
seine hohe Bedeutung zur WelterschlieBung in Kunst und Technik hervor-
gehoben. Aber seine negative Wirkung tritt ebenfalls hervor und vermag
philosophisch nicht eingeordnet zu werden. Erbanlagen und akute Erkran-
kungen, Miidigkeit und heftige Triebvitalitit hemmen die geistige Potenz
des Menschen, storen seine denkerische Tétigkeit, seine personale Freiheits-
entfaltung. Die Erfahrung enthiillt ein Ambivalenz-Verhiltnis zwischen Leib
und Seele, ein « Zugleich » von Harmonie und Disharmonie.

Der Widerspruch dieser beiden Erfahrungsphdnomene kann ohne deren
Verneinung nur in einer héheren Synthese gedeutet werden. Diese erwachst
aus dem rechten Verstindnis des Materie-Form-Verhiltnisses, das der
Aquinate aus ontologischer Perspektive angeboten hat: « Der Leib wider-
steht nicht formal dem Geist, insofern als er von diesem informiert ist,
insofern als sich der Geist in ihm manifestiert und durch ihn zum Ausdruck
gelangt » (24), sondern insofern er noch nicht vollstindig von der Entelechie
durchdrungen ist. Die Prigung durch die Geist-Form ist kein schlechthin



Besprechungen 85

gegebenes Faktum, sondern fordert einen dynamischen ProzeB ; sie bleibt
stindige Aufgabe. Dort, wo der Geist seine Herrschaft nicht vollzieht, wird
der Leib zum Widersacher, zum ambivalenten Faktor. An dieser Stelle steht
die philosophische Analyse der Leib-Ambivalenz fiir die Offenbarungswahr-
heit der Erbsiinde offen. Der Verlust der vollendeten Formkraft des Geistigen.
geht auf den Siindenfall zuriick. Die endgiiltige Suprematie des Geistes iiber
den Leib in einer zukiinftigen Schopfung krént die Erwartung, die uns aus
der Harmonie-Erfahrung ersteht und bewahrt den Philosophen vor einer
einseitig pessimistischen Deutung der Disharmonie.

Die Schrift kann als kleine Kostbarkeit der gegenwirtigen anthropo-
logischen Literatur gewertet werden. S. PrURTNER OP

Jacob, Josef, SVD : Passiones. Thr Wesen und ihre Anteilnahme an der
Vernunft nach dem hl. Thomas von Aquin. (St. Gabrieler Studien, X VII, Bd.)
— St. Gabriel-Verlag, Médling b. Wien 1958. xvI-104 S.

Eine Arbeit iiber die Leidenschaftslehre beim hl. Thomas — heute ge-
schrieben — wird es wohl kaum vermeiden koénnen, bereits Bekanntes noch-
mals zu sagen ; es sei denn, man nihert sich dem Problem vom medizinisch-
Psychologischen Standpunkt aus. Zwar hat der Autor das nicht getan, doch
hat er versucht, einen besonderen Blickwinkel herauszuarbeiten, der im
tibrigen recht modern und viel diskutiert ist : die leibseelische Struktur der
Leidenschaften, Ein aktuelles Anliegen, das mit in die Psychogenie herein-
Spielt, das die Ganzheit des Menschen zum Ausgangspunkt nimmt. Es
kommt im ersten und dritten Kapitel zum Vorschein, so z. B. wenn der
Autor darauf hinweist, daB der Mensch in seiner Ganzheit die Leidenschaften
erlebt, daB die Person erleidet, so auch in der Definition der Leidenschaft.
An einigen Stellen wurde Thomas durch neue Erkenntnisse verbessert :
die Erndhrungskrifte sind nicht nur aktiv, sondern auch passiv ; der Wahr-
Nehmungsgegenstand bringt zwar seine Qualitéiten nicht physisch im Organ

ervor, 16st aber dennoch physisch-chemikalische Prozesse in ihm aus, be-
dingt also eine « immutatio naturalis », nicht nur « spiritualis », wie Thomas
angenommen habe. Leider sind diese Korrekturen nur hingesetzt. Man
mdchte vielleicht eine bessere Verarbeitung derselben wiinschen.

Besonderes Lob gebiihrt der klaren Terminologie und den iibersicht-
lichen Schemata. In der modernen Sprechweise wird genau unterschieden
Zwischen Gut und Schlecht einerseits und Wert und Unwert andererseits.
Die schematischen Darstellungen zeigen dem Leser auf einen Blick die
Lehre des Aquinaten und die « Ergidnzungen ». Gut dargestellt wurde auch
die Lehrentwicklung der « passiones corporales » vom Sentenzenkommentar
liber De Veritate zur Summa, sowie das Gesamtbild der Anteilnahme des
Niederen Strebens an der Vernunft.

Stichproben haben ergeben, daB die Zitationen sorgfiltig gemacht wor-
den sind, Auf Seite 67, Zeile 19 wird es wohl heiBen miissen : die... Zwei-
Wertigkeit der Umweltdinge, nicht : die. . . Zweiwertigkeit und Umweltdinge.

| F. Scumorz OP



86 Besprechungen

Kircher, Veronica : Die Freiheit des kérpergebundenen Willens. (Arbeiten
zur Psychologie, Pddagogik und Heilpddagogik, Bd. 15.) — Universitdtsver-
lag, Freiburg Schw. 1957. 197 S. '

Innerhalb des gesamten Freiheitsproblems nimmt die Frage nach dem
Verhiltnis von sittlicher Selbstbestimmung und psychophysischen Determi-
nanten unseres Seelenlebens heute aufgrund der ausgedehnten Forschungen
der empirischen Psychologie eine Vorrangstellung ein. Die vorliegende Arbeit
versucht zwecks weiterer Klarung des Problems eine Konfrontation der ent-
sprechenden Deutungen bei Thomas von Aquin und bei Autoren der gegen-
wirtigen Psychologie.

Diese Zielsetzung bestimmt den formalen Aufbau der Studie. Nach einer
Einleitung, die die Fragestellung umreiBt (13-20), kommen als Vertreter der
heutigen Forschung I. M. Pradines, E. de Greeff und P. Riceur zur Sprache
(21-114). Der folgende Hauptabschnitt ist der Lehre des 4 quinaten gewidmet
(115-182). Und schlieBlich wird ein Endvergleich der behandelten Theorien
gegeben (183-195).

Die Untersuchung verdient nach Themawahl und Art der Behandlung
Beachtung. Schon die Gegeniiberstellung thomasischer und moderner Aus-
sagen iiber das Problem ist zur Befruchtung des wissenschaftlichen Ge-
spriaches sehr zu begriiBen. Die Verfasserin hat die Schwierigkeiten, die aus
der Andersartigkeit in Methode und Terminologie bei den gewihlten Ver-
gleichspartnern erwachsen, nicht gescheut, um durch die sprachlich und
historisch bedingten Verschiedenheiten zu den inhaltlich gleichen Objekt-
bereichen vordringen und sie sachgerecht darlegen zu koénnen. Der Aus-
tausch an Einsichten zwischen thomistischer und moderner Psychologie ist
zumal in einer Zeit, die durch die « Emigration in die Unverstidndlichkeit »
(Gehlen) gekennzeichnet ist, erheblich erschwert.

Daher hilft die Studie einerseits, der Gefahr der Sterilitdt zu begegnen,
die der thomistischen Anthropologie als einem «alten » Lehrsystem drohen
wiirde, wenn sie die empirischen oder induktiven Faktoren in der Erkennt-
nisgewinnung vernachlissigte. So kommt u. a. bei der « Auseinander-Setzung»
der Lehre Pradines und de Greeffs das wichtige Problem der psychischen
Genese zur Sprache. In der zugleich wiirdigenden wie kritischen Analyse wird
darauf hingewiesen, wie sehr willentliches Streben und sittliches Urteilen
auf sinnlichen Triebfunktionen und instinktiven Wertbindungen aufbauen.
Dabei erweisen sich heutige Einsichten fiir die Lehre des Aquinaten als
bedeutsame Erginzungen, hat dieser sich doch vornehmlich in seiner Ab-
straktionslehre um die Beziehungen zwischen Vernunft- und Sinneserkennt-
nis, jedoch weniger um die Bedeutung des Trieb- und Instinktlebens fiir
das sittliche Wollen bemiiht (11, 123). — Andererseits wird auch die thoma-
sische Theoria in ihrem aktuellen Wert fiir die moderne Anthropologie sicht-
bar. Sie stellt den heutigen Autoren die Aufgabe der Uberpriifung neu, wie
weit ihre Deutungen zu Konsequenzen materialistischer Art, oder, in Reak-
tion darauf, zu einem falschen Spiritualismus (Pradines, de Greeff, 27, 52),
oder schlieBlich zu einem von jeher drohenden Leib-Seele-Dualismus (Ri-
cceur, 71) fiihren.



Besprechungen ‘ 87

Die Verfasserin erhebt nicht den Anspruch, das Problem in seiner gan-
zen Vielschichtigkeit systematisch dargestellt zu haben (11). Der Wert ihrer
Arbeit liegt im Versuch, Psychologen der « alten » und « neuen » Seelenkunde
in Kontakt zu bringen. Gleichzeitig weist die gewihlte Beschrinkung aber
auch auf die begrenzte Giiltigkeit der vollzogenen Aussagen hin. So anregend
z. B, die Frage ist, wie weit Thomas « die positive Bedeutung der spontanen
Sinnlichkeit, insbesondere der ,passio antecedens‘ fiir die Willensentschei-
dung » richtig oder zu einseitig im Gegensatz zur zielbewuBten, verantwor-
teten Entscheidung gewertet hat (131), so wichtig ist es, die Antwort darauf
aus der Gesamtlehre des Aquinaten zu geben. In diesem Fragekomplex hitte
die geniigende Beriicksichtigung der thomasischen Lehre iiber die Mit- oder
Eigenwirkung der sinnlichen Antriebskrifte fiir die sittliche Vollendung (vgl.
etwa I-II 50, 3 ; 56, 4 ; 59, 1-5) kaum die Feststellung bestehen lassen, daB
«die Leidenschaften bei ihm (Thomas) eine gewisse Fragwiirdigkeit zu be-
halten scheinen », er also bei einer einseitig negativen Bewertung der Sinn-
lichkeit gemiB der triebfeindlichen Atmosphire seiner Zeit stehen geblieben
ist (128). Vielleicht wéire auch die Kritik der modernen Autoren an gewissen
Stellen bei einer systematischen Darstellung ihrer Lehre etwas behutsamer
erfolgt, — Als « Schonheitsfehler » miissen die falschen Verweise innerhalb
der Arbeit bedauert werden, die offenbar auf die andere Seitenzihlung des
Manuskriptes zuriickgehen.

Im Ganzen aber ist die Untersuchung nicht nur mit Flei}, sondern auch
geistreich gearbeitet. Ihre Lektiire diirfte bei der gedanklichen Klarheit eine
wertvolle Bereicherung fiir Psychologen, Padagogen und Moralphilosophen
darstellen. S. PFURTNER OP

Theodizee — Religionsgeschichte

Silva-Tarouca, Amadeo : Praxis und Theorie des Gottbeweisens. — Verlag
Herder, Wien 1950. 210 S.

Die SchluBworte des Buches lauten : « Es gibt der schonen und geist-
reichen, aber unexistenziellen und unverbindlichen Theorien genug. Existen-
zielle und menschlich gelungene Gottesbeweise bringen sie selten hervor.
Denn das Gottverlangen und Gottbeweisen ist die Wirklichkeit selber ;
darum auch ihre Sprache, ihr Leben, ihr Geist. Alles Seiende unserer Er-
fahrung, alle Wirklichkeit existiert potenzbemischt. — Sie ist ursach-
bediirftig. — Wenn sie aber ursachbediirftig existiert, dann ist sie verur-
Sacht, seinsbewirkt. — Also existiert das Seinsbewirkende. Dieses aber, die
Wirkursache des Seins, des Wirklichen als solchen nennen wir : Gott. »

Diese letzten Sitze sind der einzige Gottesbeweis in der iiblichen Form,
den das Buch bringt ; dazu noch als SchluB. Diese Bemerkung soll aber kein
Tadel sein. In sehr eingehenden Analysen der tatsdachlichen Lage — Philo-
Sophie ist ja fiir den Autor Wirklichkeitswissenschaft, der Onto-Phdnomeno-
logie ziemt = Analyse der Wirklichkeitserfahrung — arbeitet sich der Verfas-
Ser erst an das Thema heran. Zudem ist das Buch auch als ein erster Band
€iner Philosophie iiber « das Dasein Gottes und seine Folgen » angekiindigt.



88 Besprec hungen

DemgemiB steht zunidchst ein Kapitel iiber die heutige Lage der gott-
bestimmten Philosophie und daraus wird als Aufgabe fiir die Philosophie
existenzieller Radikalismus, menschliche Lebensnihe und zeitgemidBe Fort-
schrittlichkeit gefordert. So wird die Lebenswichtigkeit des Gottbeweisens
aufgezeigt und der Irrationalismus, der dies ablehnt, selbst als geheimer
Rationalismus entlarvt, sein berechtigtes Anliegen aber herausgestellt,
Gottesbeweise naturwissenschaftlicher Prigung abzulehnen, denen nicht das
voll-philosophische Wissenschaftsideal zugrunde liegt. Das Anthropomorphe
unserer Philosophie wird nicht mit Nietzsche als Nachteil gewertet, sondern
als einzig richtig betont, weil die Wirklichkeit selbst stets als intelligibel,
menschartig, geordnet auftritt : in allem und jedem menschlich urerlebten
Wirklichen ist zugleich ein getrennt Letztgegebenes und urspriinglich Gemein-
sames da. Wir miissen und brauchen uns also nur dem Anruf des Seins, der
Fithrung durch die Wirklichkeitserfahrung anzuvertrauen. Diese Wirklich-
keit zeigt sich als eine verdnderliche, potenzbemischte. Und je ndher der
Aktive von seinem Genie, von seinem Wirklichkeitsgehorsam an das Sein
herangefiihrt wird, desto intensiver erlebt er das « Wird ». Und im « Wirkt »
entdeckt er gerade am Aktiven der eigenen verdnderlichen Existenz ihre
Ursachbediirftigkeit, den gottbeweisenden Anruf des Seienden. Diese Ur-
sachbediirftigkeit wird des weitern untersucht und vom naturwissenschaft-
lichen Kausalgesetz abgehoben. Ob der Naturwissenschaftler annimmt, daB
jedes Einzelphdnomen ausnahmslos oder nicht ausnahmslos exakt vorher-
berechenbar ist, fiir oder gegen das ontische Kausalprinzip wird damit weder
positiv noch negativ etwas ausgesagt. Die Allgemeingiiltigkeit dieses Kausal-
prinzips 1dBt sich zwar nicht in abstracto allgemein oder statisch beweisen ;
dennoch ist es nicht blof ein Axiom, ein Satz, der einfach an die Spitze
gestellt wird, sondern wird wirklichkeitsdynamisch an jedem einzelnen
vorhandenen Dasein streng bewiesen ; fiir die Wissenschaft des allgemeinen
Prinzips an sich bleiben wir auf den Erweis angewiesen : auf die Erhellung
durch Analyse und Reflexion, nicht also Beweis durch Deduktion oder In-
duktion. Mit dem Gottbeweisen als Anfang und Grundlage und der Onto-
logie des Gottbeweisens schlieBt das gehaltvolle Buch.

Im ganzen haben wir hier eine durchaus originelle Behandlung dieses
Thema 1 jeder Philosophie. Das Buch zeigt, wie moderne Philosophie aus-
sehen soll und kann, die, ohne an ZeitgeméaBheit zu verlieren, doch aus der
philosophia perennis lebt. ‘ V. FLescu OFMCap

Rasolo, Louis SJ : Le dilemme du concours divin : primat de ’essence
ou primat de l'existence ? (Analecta Gregoriana, LxxXx, ser. Fac. phil. sect.
B. n. 7.) — Pontif. Universitas Gregoriana, Romae 1956. 134 p.

Encore une étude consacrée au vieux et irritant probléme du concours
divin et de la liberté de I'’homme. C’est la thése moliniste qui y est soutenue.
Celui pourtant qui craindrait d’y retrouver des arguments mille fois proposés,
des explications ressassées, sera agréablement surpris et intéressé par une
présentation nouvelle et une maniére encore inédite de réfuter le « banné-
zianisme ». Je n’irai pourtant pas jusqu’a dire qu'’il sera convaincu.



Besprechungen 89

En bref, le propos de R. est de rajeunir la controverse du concours
divin en la ramenant, de fagon il faut le dire assez inattendue, a la querelle
beaucoup plus récente des philosophies de l’existence et des philosophies
de I'essence. C’est en raison de sa conception de I'étre comme essence que
le bannézianisme réclamerait Iintervention de Dieu dans la détermination
méme de 1’acte libre : d’ou la prédétermination et toute ses implications.
Mais délivrons-nous de cette chimeére, allons au cceur du mysteére de 1'étre,
qui est I’esse, et nous serons délivrés de ce faux probléme insoluble : Dieu
Par sa motion donne a l'acte l'esse, et en cela toutes les exigences de la
Causalité premiére et universelle de 1'Tpsum Esse subsistens sont satisfaites ;
la volonté libre suffit & donner la détermination, qui est limitation et néga-
tivité, Qui doutera en outre, apres les brillantes démonstrations d’Etienne
Gilson, que saint Thomas ne nous ait précédés dans cette découverte de I'esse?

Les choses ne sont pas si simples. Sans entrer dans la querelle de 1'étre
et de I'essence, il est facile de voir que le probléme du concours divin n’est
€n aucune maniére écarté, et encore moins résolu, par une conception
existentielle de ’étre. S’il est vrai en effet que, selon saint Thomas et selon
une métaphysique existentielle, ’esse n’est pas déterminé par lui-méme
— ne comportant pas, ne pouvant pas comporter une limitation de cette
Perfection pure qu’il est, « forma formarum et actualitas omnium actuali-
tatum » —, cela ne veut pas dire qu’il n’est pas déterminé en lui-méme par
Ce principe de limitation qu’est l’essence : sans cela il faudrait concevoir
I'étre comme une perfection univoque limitée extrinséquement dans les
diverses essences comme un liquide homogéne dans une série de vases de
formes et de grandeurs diverses. Mais que seraient ces essences extrinséques
A I'étre ? C'est bien une telle conception qui nous ferait tomber dans
'essentialisme le plus rétrograde. En réalité, il faut dire sans aucun doute que
Dieu, par son action créatrice ou gubernatrice, qui atteint toute chose en
Son esse (sub ratione essendi) s’étend par la méme jusqu’a ses ultimes déter-
Minations, qui sont encore de 1’étre. Et il en est de méme de 'action motrice
qu’il exerce sur la volonté : elle ne saurait donner 1'agir sans donner un agir
déterminé, car Dieu est I’agent universel dont l'action s’étend a tout ce
qui est, et il n’est que des choses et des actions déterminées ; agent tout-
Puissant qui fait tout ce qu'’il veut ; agent intelligent et libre, qui ne veut
que ce qu’il congoit. « Effectus determinati ab infinita ipsius perfectione
Procedunt secundum determinationem intellectus et voluntatis ipsius»: la
Phrase est de saint Thomas (I q. 19 a. 4), le bannézianisme n’a rien a lui
2jouter, qui soit plus fort et plus net.

Puisqu’on situait le débat au niveau de la plus haute métaphysique, il
fallait suivre l'auteur dans ces hauteurs. Si nous redescendons pourtant au
Plan du probléme particulier de la détermination libre, on doit noter ce
qQu'il y a d’équivoque & dire que la détermination est purement négative.
N’y a-t-il pas dans le péché un defectus libertatis dont 1'équivalent ne se
Tetrouve pas dans l'acte bon, et la volonté créée, qui est causa prima in
deficiendo, n’est-elle pas & 'inverse cause seconde quand elle choisit bien ?
Mais choisir bien ou choisir mal, n’est-ce pas justement se déterminer ? Il
faut donc que Dieu soit la cause premiére de la détermination bonne.



90 Besprechungen

Malgré son intention de se tenir strictement sur le plan philosophique,
I’A. ne peut pas éviter de s’engager dans la solution des problémes théo-
logiques de la grace et de la prédestination. Et il aurait mieux valu qu’il
en soit conscient, car il aurait vu qu’attribuer la détermination de l'acte
a la seule liberté créée, ce n’est pas expliquer le concours divin, c’est
I’exclure, en le déclarant inutile pour cela seul qui importe au théologien :
le choix, ’ensemble des choix, dont est faite une destinée humaine.
J.-H. NicorLas OP

Drioton, Etienne - Dr. Georges Contenau - J. Duchesne-Guillemin : Les
Religions de 1’Orient Ancien. (Je sais - Je crois. Encyclopédie du catholique
au XXe siécle, No. 141.) — Librairie Arthéme Fayard, Paris 1957. 143 p.

In diesem Bindchen werden die altorientalischen Religionen von drei
hervorragenden Fachleuten dargestellt. Etienne Drioton, der die altigyp-
tische Religion behandelt (S. 7-54), hat diesen Abschnitt klar gegliedert,
indem er zuerst die Glaubensanschauungen mit ihrem historischen Werde-
gang (S. 12-34) und dann die Kultpraxis (S. 35-52), besonders ausfiihrlich
den Totenkult, behandelt. Die Tabelle der wichtigsten Gottheiten (S. 13-18)
vermittelt auch dem véllig Uneingeweihten sofort eine allgemeine Orien-
tierung iiber die altagyptische Religion. Bei der Erorterung der theologischen
Spekulation werden die (durch die Weisheitsliteratur bezeugten) mono-
theistischen Tendenzen hervorgehoben (S. 26-28.32. 52), mit denen sich
Drioton an anderer Stelle, gestiitzt auf eine ausfiihrliche Dokumentation,
eingehender befaffit hat (Le monothéisme de l'ancienne Egypte. Cahiers
d’histoire égyptienne 1. 1948. S. 149-168) ; allerdings betrachtet er die von
Hermann Junker (Pyramidenzeit [Einsiedeln 1949]; vgl. Anthropos 46,
1951, 657 f.) gegebene Deutung dieses Phinomens nur als Hypothese. Be-
achtenswert ist die Bemerkung iiber das Verhiltnis von Moral und Magie
(S. 44) und das ruhig abgewogene Werturteil iiber die dgyptische Religion
(S. 52 £.). Bei der Literatur, die franzosische, englische und deutsche Werke
umfaBt (S. 54), hidtte auch noch erwdhnt werden kénnen : Giinther Roeder,
Volksglaube im Pharaonenreich (Stuttgart 1952), ein Buch, das iiber die
« nicht-offiziellen » Elemente der altigyptischen Religion orientiert, freilich
mit Vorsicht zu gebrauchen ist (vgl. Anthropos 48, 1953, 335). — Eine
originelle Form der Darstellung hat Duchesne-Guillemin gewihlt, der die
iranische Religion behandelt (S. 99-140). Den Hauptteil seiner Ausfithrungen
bildet ein Petit Dictionnaire de la religion iranienne (S. 103-126), die Er-
klirung von 15 grundlegenden Begriffen in ihrem historischen Werdegang.
Auf die vielfachen Meinungsverschiedenheiten unter den Iranisten wird in
sehr deutlicher, geradezu humorvoller Weise hingewiesen (S.102). Nach
dieser freimiitigen Erklirung folgt man den Ausfiihrungen mit umso gro-
Berem Vertrauen. Besonders ansprechend sind die Hinweise auf das Ver-
héltnis von Monotheismus und Dualismus (S. 101, 110 f., 144, 117) sowie
die Abschnitte iiber die Beziehungen der iranischen Religion nach auBen :
Iran und Griechenland (S. 127-129), Iran und Israel (S. 129-136), Iran und
Gnostizismus (S. 136-138) ; vgl. auch die Bemerkung iiber Manichdismus
und Katharismus (S. 101 {.). Hier finden sich oft klassisch formulierte Ur-



Besprechungen 91

teile iiber diese komplizierten Probleme, von denen man gern einige wort-
lich zitieren méchte, was aber der Raummangel verbietet. — Die schwierig-
Ste Aufgabe hatte Georges Contenau zu bewiltigen, der im mittleren Teil
des Bindchens auf duBerst knappem Raum (S. 55-98) die bunte Fiille der
alten Religionen Mesopotamiens, Syriens und Kleinasiens darstellen muBte.
Er tut das mit wenigen, sicheren Strichen, die eine Meisterhand verraten.
Zuerst behandelt er die « asianischen » (weder semitischen noch indogerma-
Nischen) Religionen (S. 59-70) mit stark naturistischem, auf Fruchtbarkeits-
kult eingestellten Charakter (S. 59) ; sie finden sich bei Hittitern und Hur-
ritern, in Urartu und Elam (S. 60-64), desgleichen in Phonizien, wo man
allerdings auch einer ethischen Gottesauffassung begegnet (S. 65-70). In
der sumerischen Religion (S: 71-75) sind, durch friihzeitigen Kontakt mit
den Semiten, die asianischen Elemente etwas abgeschwicht worden (S. 71,
72, 74) ; allerdings darf der semitische EinfluB nicht iiberschitzt werden
(Vgl. S. 76, 83, 96 usw.), und vielfach ist auch die Abgrenzung schwierig
(vgl. S. 57 £.). Die babylonisch-assyrische Religion wird relativ am ausfiihr-
lichsten behandelt (S. 76-97). Wichtig ist hier z. B, der Hinweis, daB man
nicht von einem eigentlichen Tod, hchstens von einer Art « Winterschlaf »
der Vegetationsgottheiten sprechen kann (S. 83, 87) — woraus sich ergibt,
daB auch von einer wirklichen Auferstehung keine Rede sein kann. (Vgl.
dazu jetzt auch die zuriickhaltenden Formulierungen von W. v. Soden,
Art. Auferstehung. I. Sterbende und auferstehende Géotter. Die Religion
in Gesch. u. Gegenw. %I, Sp. 688 f.) Stellenweise scheint Contenau « Primi-
tivitit » mit noch unentwickeltem ethischem Empfinden gleichzusetzen
(vgl. S. 82, 97) ; hier wirken offenbar noch Auffassungen der idlteren Ethno-
logie nach. Sein Gesamturteil iiber die babylonisch-assyrische Religion (S. 97)
Spricht dagegen auch offen iiber alles Dunkle, das selbst der hochstent-
Wickelten Gestalt dieser Religion anhaftete, wozu besonders die diistere
Jenseitsauffassung gehort.

Einige sinnstorende Druckfehler sind stehengeblieben : die Uberschrift
von S. 12 « Les Dieux du Territoire » ist im Inhaltsverzeichnis (S. 141) ent-
Stellt zu « Les Dieux du Tertiaire » (!) ; ebenso ist « divination » (S. 92) zu
“divinisation » geworden (S. 143). S. 32 und 33 steht 1805 statt 1085 v. Chr.,
S. 57 « Phénide » statt « Phénicie ».

Als Ganzes bietet das vorliegende Bandchen eine zwar fiir weitere
Kreise berechnete, aber solid fundierte und instruktive Darstellung der alt-
Orientalischen Religionen. J. HENNINGER SVD

Ethik — Gesellschafts- und Staatslehre

Packard, Vance : Die geheimen Verfiihrer. Der Griff nach dem Unbe-
Wullten in jedermann. — Econ-Verlag, Diisseldorf 1958. 320 S.

Es handelt sich hier um die Darstellung von psychologischen Methoden
zur moglichst vielseitigen — man kann wohl sagen erschopfenden — Stimu-
lierung des « appetitus concupiscibilis » im Hinblick auf die Determinierung



92 Besprechungen

des Willens hauptsdchlich zum Einkauf des riesigen Angebotes moderner
Wirtschaftsgiiter. Die Mittel, die eingesetzt werden, gehen von der einfachen,
geschickt auf die Sinne und das Assoziationsdenken eingestellten Reklame
bis zum Eindringen in das UnterbewuBtsein, wobei die Kenntnisse der wis-
senschaftlichen Tiefenpsychologie unbedenklich zur « Manipulierung » und
« Knetung » der menschlichen Seele angewandt werden. Am SchluB berichtet
noch ein Kapitel vom « Einsatz » der Kinder als Druckmittel zur Aufweichung
der Kaufresistenz ihrer Eltern. — Betrachtet man die angefiihrten Tatsachen
vom Standpunkt der Moral, so kann man zunidchst nur erschiittert und
beklommen dastehen vor der Macht des menschlichen Trieblebens und sich
einen traurigen Reim machen auf die Weisheit des vielgepriesenen « actus
humanus ». Versucht man sodann, zu einem sittlichen Urteil zu kommen, so
erheben sich freilich einige Schwierigkeiten. Im allgemeinen gesehen ist die
hier geschilderte Ausbeutung der menschlichen Schwiche, die Vergewal-
tigung der Entscheidungsfreiheit durch raffinierte Triebentfesselung und
Trieblenkung, sowie natiirlich die schamlose Ausniitzung von Kindern mora-
lisch abzulehnen. Denn es handelt sich dabei um eine psychologische Beein-
flussung — eine Art gelinder « Gehirnwische » — von iiberdimensionierter
Intensitdt, die bei zahlreichen « Opfern» geradezu Zwangsimpulse und
Zwangshandlungen ausldst. Darin, daB3 das Triebleben, dem man doch das
Gesetz der verniinftigen Selbstbeherrschung auferlegen soll, durch immer
wieder neue und gesteigerte Reize in eine unproportionierte Aktivitit ver-
setzt wird, besteht ein weiteres Unrecht. Die Folgen dieser Milproportion
sind zu bekannt. Hier liegt nicht zuletzt eine der Erkldarungen fiir den prak-
tischen und naiven Materialismus zahlreicher « Wirtschaftswunderchristen ».
— Wo im einzelnen jedoch die Grenze zwischen sittlich erlaubter und zu
verwerfender Methode liegt, 148t sich freilich — von einigen klaren Aus-
nahmen abgesehen — nicht immer leicht sagen. Diese Frage wird vor allem
durch das Taktgefiihl des gewissenhaften Verkdufers, bzw. Unternehmers
entschieden werden miissen. — Sicherlich trigt dieses Buch nicht zuletzt
dazu bei, beiden Seiten — dem Verkiufer und dem Kiufer — die Augen zu
offnen. Vor allem ist es fiir den letzteren gedacht — darum auch die unwis-
senschaftliche duBere Form der Darstellung —, damit er seiner Wiirde wie-
der bewuBt werde und lerne, sich, wie iiberall, so auch auf dem Markt als
« Mensch » zu benehmen. J. F. GrRoNER OP

Evers, Hans-Ulrich : Der Richter und das unsittliche Gesetz. Eine Unter-
suchung, — Walter de Gruyter, Berlin 1956. viir-154 S.

Der Verfasser ist sich véllig dariiber klar, angesichts welcher mensch-
lichen Situation er seine Aussagen macht: daf hinter uns eine Periode
schindlichster Justiz liegt und daf die Menschheit auch in Zukunft stets der
Gefahr ausgesetzt bleibt, unter die Macht des ungerechten Gesetzes zu fallen.
Dennoch vertritt er die Ansicht, der Richter habe die Pflicht, auch dann
ein Gesetz anzuwenden, wenn es ihm ungerecht erscheint. Man kdnnte dieser
These des Autors ruhig beipflichten, wenn man mit ihm einerseits die Un-
antastbarkeit des rein positiven Rechtes (Recht, weil von der gesetzgebenden



Besprechungen 93

Autoritit richtig als « Recht » erkldrt) anerkennt (dann ist es eben recht,
wenn der Richter dieses « Recht » anwendet, im gegenteiligen Fall handelt
der Richter unrecht), und anderseits dem Gewissen des Richters die Mog-
lichkeit abspricht, mit Sicherheit wahres, auf dem Naturgesetz fulendes Recht
Zu erkennen und es zugleich als unbedingte sittliche Verpflichtung anzu-
rkennen, Unter diesen Voraussetzungen allerdings « endet die juristische
Geltung eines Rechtssatzes nicht bereits, wenn er mit dem Sittengesetz in
Konflikt gerit », und « auch die verwerflichste Rechtsordnung hat dann noch
einen verpflichtenden Wert » (141). Man konnte einem Volk keineswegs
8ratulieren, wenn sich seine Richter die Gedanken Evers bis in die prakti-
Schen Konsequenzen zu eigen machten. HieBe dies nicht die Seins-Sitten-
ReChtsordnung letztenendes auf den Kopf stellen oder — schlicht ausge-
driickt — den Menschen mehr gehorchen als Gott ? J. F. GrRoNER OP

Rauscher, Anton: Subsidiarititsprinzip und berufsstindische Ordnung
in « Quadragesimo anno ». Eine Untersuchung zur Problematik ihres gegen-
Seitigen Verhéltnisses. (Schriften des Instituts fiir christl. Sozialwissen-
Schaften der westfilischen Wilhelms-Universitit Miinster, hrsg. v. Josef
HorFNER, Bd. 6.) — Aschendorff, Miinster Westf. 1958. 156 S.

Zwei heil umkimpfte Begriffe greift das Thema aus der Enzyklika
heraus. Subsidiarititsprinzip (SP) und Berufsstindische Ordnung (BO),
die bisher in Widerspruch zueinander gesehen worden sind, werden einem
Harmonisierungsversuch unterzogen. Nicht in der konkreten Verwirklichung
der beiden Prinzipien, sondern in ihrer metaphysischen Verankerung und
Beziehung zueinander.

Der Aufbau der Arbeit ist — dem gestellten Thema entsprechend —
klar: I das SP, II die BO, III die Beziehung beider zueinander. Wobei
allerdings zu bemerken ist, daB die drei Kapitel in ungleichem Verhéltnis
Zueinander stehen. Es iiberrascht vielleicht, daB gerade Kapitel II rein
Quantitativ kaum ein Fiinftel von Kapitel T ausmacht ; ist es doch die BO,
die bisher « weder in der Theorie noch in der Praxis FuB fassen konnte »,
die « einer Verschwirung des Schweigens » zum Opfer gefallen ist. Aber auch
Tatione comprehensionis fallen die beiden letzten Abschnitte dem ersten
8egeniiber merklich ab. Im Mittelpunkt steht, wie in der Enzyklika selbst,
flaS SP, als « oberstes sozialphilosophisches Prinzip ». Gesellschaftstitigkeit
5t nur erginzende Hilfe fiir die menschliche Person, der der unbedingte
VOrremg eingerdumt wird. Der Verf. hilt scharfe Abrechnung mit jeder Art
Von Theorie, die die Gemeinschaft als Wesenskonstitutiv der Person an-
Sehen will; ebenso mit jedem Riickgriff auf die Trinititsgemeinschaft in
der Erklirung der menschlichen Person.

Bei der Verankerung des SP wird der formale Ansatzpunkt heraus-
8earbeitet : Es geht nicht um das Verhéltnis Gesellschaft und Person, son-
dern um das zwischen « engeren » und « weiteren » Gemeinschaften, um die
« Vielgestaltigkeit der objektiven Werte und folglich der erforderlichen Ge-
Meinschaften in ihrer relativen Eigenstindigkeit und gleichzeitigen Hierar-



94 ‘ Besprechungen

chischen Verbundenheit ». Letztlich ist das SP in der menschlichen Person
verankert ! Hier wie spater kommt ein unverkennbarer Zug zum Personalis-
mus zum Ausdruck,

Sehr hart wird iiber das « Ganzheitsgesetz » und ihre Vertreter geurteilt.
Die Meinungen Weltys und A. van Leeuwens stellt der Verfasser einander
gegeniiber, um sie zusammen mit der von A. F. Utz regelrecht zu verdam-
men. Eine Vereinbarkeit von SP und Ganzheitsgesetz sei ausgeschlossen.
Jeder Versuch dazu « bedeutet eine Verkehrung und innere Aush&hlung des
SP, ist ein Riitteln und Deuteln, das die Enzyklika kategorisch verurteilt ».
Leider muB3 man dann feststellen, daB sich dieses harte Urteil auf den alten
circulus vitiosus stiitzt : das Sein enthilt das Sollen, das Sollen ist die Norm
des Seins (vgl. S. 88, Note 115).

Im Abschnitt iiber die BO werden zunichst Grund und AnlaB auseina-
andergehalten, warum die Enzyklika diese Frage aufgeworfen hat. Anla8
bietet die fortschreitende Gefidhrdung der menschlichen Gesellschaft. Grund
ist die Ordnung des Gesellschaftslebens. Staat und Gesellschaft werden unter-
schieden. Die Idee der BO wird entwickelt: bestimmendes Element der
Gesellschaft ist die Leistungsgemeinschaft. Leistung ist gleichbedeutend mit
« Beruf », Das ist der naturgemidBe Aufbau der Gesellschaft « von unten
her ». Und, weil naturgemaB, auch sittliche Verpflichtung.

Die letzten zwdlf Seiten widmet der Verfasser der Beziehung zwischen
SP und BO. Es besteht kein Widerspruch zwischen beiden, auch keine
neutrale Gegenseitigkeit, sondern eine echte, positive Entsprechung. SP und
BO sind unmittelbarer AusfluB der gesellschaftlichen Wesensanlage der
menschlichen Person. In ihrer gegenseitigen Entsprechung halten die beiden
Prinzipien die Balance zwischen Kollektivismus und Individualismus.

Man hitte wiinschen mogen, daBB gerade eine so wichtige Arbeit mit
etwas mehr Ruhe geschrieben worden wire. Wie der Verfasser seine « Gegner »
behandelt, ist nicht immer fair. Fiir den unvoreingenommenen Leser diirfte
es z. B. schwer sein, aus Weltys Sozialkatechismus Bd. I, S. 35 etwas von
« Armut der geistigen Individualitit gegeniiber der allgemeinen Art» zu
finden (vgl. S.25). Ebenso erfihrt Werner Schéllgen (Die soziologischen
Grundlagen der katholischen Sittenlehre Bd. V, S. 57) eine Fehlinterpreta-
tion. Er spricht von einer bis ins Vitale hinabreichenden sozialen Anlage
des Menschen, vom « animal sociale », das den Hintergrund zum « rationale »
bildet. Ausdriicklich betont er, daB es nicht als « unteres Stockwerk » anzu-
sehen sei. Das ist nach den Gesetzen der Logik eine durchaus richtige Sprech-
weise, in der Genus und differentia specifica unterschieden werden. Wie
daher der Verfasser zu dem Vorwurf kommt, daBl sich die menschliche
Person nicht aus einem triebhaften Teil und dem dazukommenden, ihn
durchherrschenden Geist zusammensetze, bleibt unerklirlich. Dariiber hinaus
ist folgende Behauptung héchst problematisch und wirklichkeitsfern : « Diese
(das organisch-sinnliche Leben) kann deshalb niemals mit geistigem Leben
in Widerspruch geraten...» (vgl. S. 29). Ebenso willkiirlich erscheint die
Interpretation von A.F. Utz (Das Subsidiarititsprinzip, S.16), dem der
Verfasser den Gedanken unterschiebt, daB das Gemeinwohl von der Willkiir
jedes einzelnen bestimmt werde (vgl. S. 49, Note 82). Das sind nur ein paar



Besprechungen 95

Beispiele, die zeigen, daB der Verfasser nicht immer mit letzter Genauigkeit
gearbeitet hat.

Zum Literaturverzeichnis 146t sich sagen, daB es zuviel enthilt. Der
Verfasser hat in der Einleitung die Meinung vertreten, daB er die Klarheit
seiner spekulativen Darlegung nicht durch auslindische Literatur triiben
wollte (S. 12). Doch fanden auch die aufgefithrten deutschen Autoren nicht
alle geniigende Verarbeitung (z. B. Fuchs, Lutz, Ottel, Schilling, Schwer).
Sie wiren daher besser weggelassen worden.

Ungeachtet dieser Kleinigkeiten aber kann man dem Verfasser fiir die
Arbeit danken. Sie gibt nicht nur einen guten Durchblick durch das Schrift-
tum Gustav Gundlachs, sondern fiihrt es auch in der durch das Thema an-
gegebenen Frage weiter. F. Scamorz OP

Decker, Giinter : Das Selbstbestimmungsrecht der Nationen. — Verlag
Otto Schwartz, Gottingen 1955. x-435 S.

Biicher von solch wissenschaftlicher Griindlichkeit sind heute beinahe
eine Seltenheit geworden. Was hier iiber eine héchst aktuelle Frage des
Vélkerrechts geboten wird, steht auf tiefen wissenschaftlichen Fundamenten
und zugleich auf einer ausgebreiteten Erfahrungsbasis. Der Verf. hat nicht
nur die grofen Bibliotheken des In- und Auslandes besucht, sondern ist
selbst zu Anschauungsstudien nach Ostasien gereist, um dort einen unmittel-
baren Eindruck des Selbstbestimmungsproblems zu gewinnen. D. erkennt
sehr richtig, daB der Friede unter den Vélkern nicht einfach auf der formalen
Doktrin der Norm « pacta sunt servanda» begriindet werden kann. Der
Friede kann iiberhaupt nicht mehr nur formal von den Staaten und den
Prinzipien, die deren Zusammenleben beherrschten, hergeleitet werden. In
dem MaBe, wie der Staat seine Legitimation durch den Willen der Nation
erhilt, die politische Willensbildung also demokratisch erfolgt, gewinnt das
Volkstum politische Gestalt. Die Auseinandersetzung zwischen Nation und
Staat ist also eine Notwendigkeit geworden. Ausgehend von dem Gedanken,
daB das Recht auf Heimat und Nationalitit ein Individualrecht ist, das
als solches eine gemeinschaftliche Ausiibung verlangt, kommt der Verf. zur
bedeutenden SchluBfolgerung, da Nationen, die gegen ihren Willen durch
Staa.tsgrenzen zerteilt und getrennt werden, das Recht haben, sich wieder
zu vereinigen : « Nicht die Bildung oder Erweiterung von Staaten auf Grund
des Selbstbestimmungsrechts ist die groBe Gefahr fiir Frieden und inter-
Nationale Sicherheit, sondern die Aufteilung von Nationen oder die zwangs-
Weise Verselbstindigung ihrer Teile. Teile einer Nation, die gegen ihren
Willen einem fremden Staate angegliedert wurden, haben daher das Recht,
Sich ihrem Nationalstaat anzuschlieBen. Dasselbe gilt auch fiir die zum
geschlossenen Volksboden gehdrenden, aber in einem andern Staate lebenden
Sogenannten ‘Minderheiten’ » (S. 232).

Allerdings betont der Verf. ebenfalls, da3 vor dem Selbstbestimmungs-
Techt gleichsam als Bedingung.die Selbstbestimmungsfdhigkeit gegeben sein
Mmuf, Wer aber entscheidet nun, ob diese Selbstbestimmungsfihigkeit vor-
liegt oder nicht ? D. meint hierzu, daB dieses Urteil nicht irgendeiner starken



96 Besprechungen

Kolonialmacht zustinde, sondern vielmehr einer internationalen Organisa-
tion — wie unvollkommen sie auch sein moge —, in der alle Zivilisationen
der Welt vertreten seien.

Das Problem wird stets in engem Kontakt mit dem bestehenden Volker-
recht und dem vdélkerrechtspolitischen Trend behandelt. Wie stark das
BewuBtsein des Selbstbestimmungsrechtes in den Volkern lebt, beweist der
Verf. an den Beispielen Deutschlands, Osterreichs, Japans, des Sudans, von
Singapore und Malaya, Zyperns, Goas, Kaschmirs, Irlands, Vietnams,
Marokkos, Algeriens und Tunesiens.

Das Werk bietet am SchluB3 eine ansehnliche Dokumenteniibersicht und
eine ins einzelne gehende Bibliographie. Es mag einer die Meinung des Ver-
fassers teilen oder nicht, er wird auf jeden Fall der erstaunlichen wissen-
schaftlichen Leistung seine ungeteilte Anerkennung zollen. A. F. Urz OP

Geschichtsphilosophie

Dempf, Aloys: Kritik der historischen Vernunft. — Verlag R. Olden-
bourg, Miinchen 1957. 319 S.

Wie in fritheren Arbeiten, so bemiiht sich D. auch in der vorliegenden
darum, das Verhiltnis der «reinen», d. h. der allgemeingiiltige Erkenntnisse
aussprechenden Vernunft zur « geschichtlichen » Vernunft zu kliren. Was
er vor 25 Jahren im « Sacrum Imperium » untersuchte, was in der « Selbst-
kritik der Philosophie » auf noch breitere Grundlage gestellt wurde, das
wird in dieser Arbeit auf die Typologie aller Geschichtsphilosophien ausge-
‘gedehnt. Die Erforschung der Philosophien des Westens und Ostens wird
dabei ausgewertet.

Es geht also um die Reinigung der geschichtlichen Vernunft oder um
die Reinigung der Vernunft von ihren geschichtlichen Bedingtheiten, um
so den Mittelweg zu finden zwischen einer Uberbetonung der geschichtlichen
Vernunft, die bis zur Leugnung der reinen Vernunft gefiihrt hat, und der
Uberbetonung der reinen Vernunft, welche die geschichtliche Vernunft
leugnet. Aloys Dempf trigt so auf seine Weise zur Uberwindung des Rela-
tivismus bei, der mit einem einseitigen Historismus verbunden ist. Der
Historismus hat sicher das Verdienst, die Augen gedffnet zu haben fiir die
Michte der zeitlichen und gesellschaftlichen Bedingungen und ihrer Aus-
wirkung auf das menschliche Erkennen. Doch ist der Historismus nicht
die letzte Weisheit. Es gibt eine reine Vernunft, die als theoretische Vernunft
zur Idee einer Weltordnung, als praktische zur Idee eines ewigen Gesetzes
und als emotionale zur Idee des wesentlichen Menschen und seines ewigen
Heiles gelangen kann. Diese allgemeinen Ideen finden aber nun — und das
ist das Werk der geschichtlichen Vernunft — in den verschiedenen Welt-
altern und Kulturen einen verschiedenen bildhaften Ausdruck. Neben der
bleibenden Ordnung der Lebensmichte steht deren zeitliche Konkretisierung.

DasWerk ist so aufgebaut, daB zunédchst in einer kurzen Geistesgeschichte
die Verbindung von Zeitgeist, Geisteswelt und Zeitgesetz mit der Zeitlage
und mit dem Spannungszustand der bleibenden Lebensmichte aufgewiesen



Besprechungen 97

YVird. Daran schlieBt sich eine Bestimmung des Stils der einzelnen Kulturen,
mndem D. aus der Fiille der geistigen Stromungen und geschichtlichen Bewe-
gungen jene Ziige herausgreift, die das Wesen der Kultur ausmachen. Endlich
unternimmt er es, den bleibenden Ertrag all der geschichtlichen AuBerungen
der Vernunft zu bestimmen : klar tritt die Kontinuitit der Leistungen
trotz der immer neuen zeitlichen Ansitze hervor, die Einheit der abend-
lindischen Geistesgeschichte trotz ihrer groBen geistigen Revolutionen. Vor
allem aber — und damit ist die Uberwindung von Historismus und Psycho-
l(_’gismus erst gegeben — wird die metaphysische Grundlage der Ideen-
bildung im allgemeinen und der Bildung der Ideen: Gott, Mensch, Welt
und Gemeinschaft klar und iiberzeugend herausgestellt.

E. GRuNERT CSsR

Philosophie des 19. Jahrhunderts und der Gegenwart

Antonio Rosmini nel centenario della morte. Saggi vari a cura della
facolty di Filosofia. (Pubblicazioni dell’Universita Cattolica del S. Cuore,
N.S. vol. LVIL) — Vita e Pensiero, Milano 1955. 324 p.

Die philosophische Fakultdt der katholischen Universitat Sacro Cuore
Von Mailand hat entsprechend ihrer grundsitzlichen Gegnerschaft zur Philo-
Sophie Rosminis am KongreB von Stresa nicht teilgenommen, Diese Zu-
Sammenkunft galt der Feier des 100. Todestages von Antonio Rosmini und
hatte den Zweck, Rosminis Philosophie zu verteidigen und bekanntzu-
Machen. Der vorliegende Band soll nun in etwa ihr Fernbleiben von diesem
Kongres ausgleichen. Die Gegenstdnde dieser acht Beitrige erschépfen sicher
nicht den ganzen Umfang des Werkes und die Gestalt Rosminis ; aber sie
Sind charakteristisch, und man darf die Publikation als wichtigen Beitrag
Werten zur Rosmini-Forschung. Die Studien sind gediegen und zuverlissig.

Ohne ein Werturteil iiber Rosminis System fdllen zu wollen, weist
P, Agostino Gemelli OFM in einer magistralen psychologischen Analyse
(La genesi religiosa della filosofia di A. R., p. 10-29) den ganz innigen Zu-
Sammenhang auf, der zwischen Rosmini, dem Menschen und katholischen
ASzeten, und Rosmini dem Philosophen besteht, und dies im Gegensatz zu
Seinen idealistischen Interpreten. Die Vereinigung mit Gott, die der Glaube
thn Jehrt und die er innerlichst erlebte, entsprach eben seiner Idee vom
Sein, die dém Menschen geschenkt wird als etwas Gottliches, das nach
Rosminis Auffassung den Menschen mit Gott verbindet.

Mgr. Francesco Olgiati (A. R. e la filosofia classica, p. 30-103) hat wohl
den wichtigsten und vollstindigsten Beitrag geleistet. Es ist dies eine un-
Voreingenommene, aber sehr bestimmte Widerlegung jener These, die aus

Osmini gerne einen Fortsetzer der klassischen, insbesondere der thomisti-
Schen Philosophie machen méchte. Verschiedene Referenten des Kongresses
"pn Stresa, so Guzzetti, Sciacca, haben diese Auffassung vertreten. Nach
fnem kurzen Uberblick iiber Rosminis philosophische Umwelt, in der der
®mpirische Phinomenismus vorherrschte, zeigt der -Verf., wie diese philo-

7



98 Besprechungen

sophische Richtung, zusammen mit dem EinfluB Kants und Malebranches,
Rosminis Denken von Anfang an entscheidend bestimmt hat. Gewi3 will
R. diesen Phinomenismus iiberwinden, aber er nimmt dessen Ausgangs-
punkt an, ferner Lockes Auffassung von der Abstraktion, das Prinzip, daB
die Sinne nur subjektive Verinderungen vermitteln. Auf diese Weise bleibt
Rosmini natiirlich der Zugang zum abstraktiven Begriff verwehrt.

Von Kant, dessen Formensubjektivismus er verwirft, {ibernimmt R. das
Prinzip, daB erkennen urteilen ist und nicht begriffliches Erfassen. Nach
Kants Vorbild erarbeitet sich auch R. eine analoge aprioristische Erkenntnis
mittels einer Form a priori, die Idee des allgemeinsten Seins, die dann aller-
dings bei R. eine objektive und nicht blo8 eine subjektive Form ist, eine
empfangene und nicht eine hervorgebrachte. Rosmini ist also nicht Kan-
tianer, wie ihn viele italienische Philosophiehistoriker verstanden haben.
Doch kann man sich wohl fragen : vermag denn diese objektive Form die
urspriinglich subjektive Sinneserkenntnis zu objektivieren ? Oder m. a. W.
gelingt es R., den Phinomenismus zu iiberwinden ? Nein ! Er bleibt darin
stecken ; denn die Idee des Seins impliziert ja nur die reine Moglichkeit.

Rosmini versucht diesen toten Punkt zu iiberwinden, indem er die
dreifache Schichtung des Seins anfiihrt (reales, ideales, moralisches Sein) :
das Sein ist eins in drei Formen, eins und dreifach, ganz in jeder Form.
Es gibt kein rein ideales Sein, das nicht ebenso real wire und umgekehrt.
Sodann greift er auf die Ich-Perzeption zuriick (nicht im Sinne des ideali-
stischen SelbstbewuBtseins). Jedoch bleibt stets dieselbe Schwierigkeit be-
stehen, ndmlich die ontologische Unhaltbarkeit des Ausgangspunktes.

Aus all dem geht hervor, daB man bei Rosmini nicht von Thomismus
reden kann, nicht einmal von Platonismus und Augustinismus. Die klassische
Philosophie ist wesentlich Metaphysik, wahrend die Philosophie Rosminis
auf den Gnoseologismus ausgerichtet ist, von wo aber keine Briicke zur
Seinsmetaphysik fiihrt. Rosmini bleibt im modernen Phinomenismus stecken.

Der Beitrag von Battista Pasinetti (La « Civiltd Cattolica » e la filosofia
rosminiana, p. 104-140) ist eine sorgfiltige Rekonstruktion der Auseinander-
setzung, wie sie die « Civiltd Cattolica » mit Rosmini gefiihrt hatte.

Emanuele Severino (Innatismo rosminiano, p. 141-163) untersucht die
logische Stichhaltigkeit der angeborenen Ideen. Nach ihm ist die logische
oder semantische Unabhdngigkeit der Seinsidee (d.h. ihre Annahme in
absolut abstrakter Weise) ein Widerspruch, insofern nidmlich absolute Ab-
straktion von jeder Bestimmung iiberhaupt dem Nichts gleichkommt. Daher
ist also das Sein = Nichts ! Fiir Rosmini ist zweifelsohne das Angeboren-
sein der Seinsidee der semantischen Unabhingigkeit dquivalent. Man darf
daher mit Recht schlieBen : die angeborene Idee des Seins ist logisch un-
giiltig und wertlos, sie ist sogar widerspruchsvoll.

Eine weitere sehr gute Arbeit ist der lange und inhaltsreiche Beitrag
von Italo Mancini (Il problema metafisico nello sviluppo del pensiero ros-
miniano, p. 164-229). Es handelt sich um eine kritische Priifung der onto-
logischen Richtigkeit der Grundlage, auf der Rosmini seine Metaphysik auf-
baut. Die. Untersuchung ist genetisch-chronologisch durchgefiithrt. Im
« Nuovo Saggio » und den Schriften seiner frithen Epoche stellt R. das meta-



Besprechungen 99

Physische Problem auf der ideologischen Grundlage der Idee vom Univer-
salsten, etwas, das nicht Gott ist (Malebranche), das losgelst ist von der
abstraktiven Erfahrung, welche Rosmini verwirft ; es ist nicht eine reine
«intentio secunda », sondern etwas, das Rosmini gleichsam aufbauscht, das
€r als ontologische Realitdt in Erscheinung bringen will, als Reflex Gottes,
der an der « Ontologizitit » Gottes teilhat.

Im BewuBtsein der Unsicherheit dieser Grundlage tendiert R. in der
Zeit der folgenden Polemiken immer eindeutiger auf diese theologische Ver-
ankerung der Seinsidee, die in der « Teosofia » (1849) das zentrale Thema
ist. Indes l6st sich dieser Versuch in einen circulus vitiosus (Theologie - Onto-
logie - Theologie) auf. Schluendlich fehlt also dem rosminianischen System
€ine selbstindige Basis, die ihm die rationale Festigkeit verleihen konnte,
Es ist dies vielmehr eine « filosofia panoramica » (p. 228) in einem theolo-
8ischen Rahmen, eine Art plotinischer Philosophie, und nur als solche hat
sie einen unbestreitbar historischen Wert. '

Guido Aceti (La filosofia rosminiana del diritto e della politica, p. 230-276)
gibt zunichst eine ausfiihrliche Darstellung dieses interessanten Aspektes
Tosminianischer Philosophie. Im kritischen Teil setzt sich A, mit Rosminis
Grundkonzeption einer Rechtsphilosophie auseinander, die aus der ange-
borenen Seinsidee, unabhingig von jeder juridischen Erfahrung, erwachsen
Soll. Wert und Aktualitit einer solchen Auffassung sind dadurch in Frage
8estellt, daB sie auf Postulaten beruht, die jeglichen Beweises aus der
Erfahrung entbehren, und daf} sie auBerdem der Begriffsbestimmung der
Gm‘echtigkeit, Person, Gesellschaft, der politischen Ordnung allergréBte
Schwierigkeiten entgegenstellt.

Aus der sehr reichhaltigen Briefsammlung Rosminis 148t der bedeutende
Historiker Giovanni Soranzo (La formazione e lo sviluppo del patriotismo
di A. R., p- 277-317) Ursprung und Entwicklung des Patriotismus Rosminis
Von den ersten Jahren bis 1848, also in einem Lebensabschnitt, der in dieser
Hinsicht noch wenig erforscht worden ist, wiedererstehen.

Abschlieend hebt Elisa Oberti (Note sul Congresso rosminiano, p. 318-
324) in ihrem kurzen KongreBbericht den Mangel des lebendigen Dialoges
z‘.ViSChen den Kongressisten hervor, was darauf zuriickzufiihren sei, da3 man
Nicht imstande war, die sehr komplexe und unruhige Philosophenpersénlich-
keit Rosminis eindeutig zu definieren. C. MariNozzi OFMCap

Tavianini, Umberto : Una polemica filosofica dell’ 800. T. Mamiani -
A. Rosmini. Un contributo alla storia della filosofia italiana nel sec. XIX.
(11 Pensiero moderno. Collana di storia della filosofia, ITa serie, volume 2.)
— CEDAM, Padova 1955. 95 p.

Wie es der Untertitel angibt, handelt es sich hier um einen Beitrag zur
G.eSChichte der italienischen Philosophie des19. Jahrh. Allerdings war Mamiani
In im Grunde genommen sehr unbedeutender Philosoph, trotz des Ansehens,

‘€ssen er sich bei seinen Zeitgenossen erfreute. Aber im Rahmen der dama-
18en Philosophie seines Landes tritt er insofern hervor, als er zu Philoso-
Phen von Bedeutung und Rang in polemischen Gegensatz trat.



100 Besprechungen

T. zeichnet in groBen klaren Linien — weniger klar in gewissen Einzel-
heiten — das System Mamianis in der Zeit des Werdens (1832-50) und zwar
im Zusammenhang mit den Polemiken mit Rosmini, die sein Denken aufs
tiefste beeinfluBten : Methode, GewiBBheit, Kriterien der GewiBheit, Erkennt-
nis, Welt, das Absolute. M. setzte sich zur Aufgabe — die iiber seine Krifte
ging | —, die italienische Philosophie zu erneuern, und zwar unter Fithrung
des « gesunden Menschenverstandes » und auf der Grundlage eines recht ober-
flichlichen Eklektizismus, wobei er aber trotz besten gegenteiligen Willens
den Voraussetzungen des Sensismus, Innatismus und des kantischen Kritizis-
mus zum Opfer fillt. Wie gerade Rosminis Kritik bewiesen hat, fithrt dieser
Eklektizismus zum Skeptizismus und Pantheismus. In der Frage nach dem
Absoluten nimmt M. gleichzeitig den kosmologischen und ontologischen Got-
tesbeweis an und glaubt, sie beide in gegenseitiger Erginzung verbinden zu
kénnen. Aber wiederum ist es Rosmini, der ihm die Identifikation von logi-
scher und realer Ordnung vorwirft und auBerdem auf die Gefahr des Pan-
theismus hinweist, insofern M. namlich nicht unterschied zwischen dem Ab-
soluten und der universalen Substanz der objektiven Wirklichkeit. Schlie3-
lich aber ndhert sich M. dem Platonismus in der Form des Ontologismus
Giobertis, indem er zugleich frithere Positionen wenigstens teilweise auf-
rechterhilt, wiederum in der eklektischen Illusion befangen, diesmal Aristo-
telismus und Platonismus miteinander verséhnen zu konnen.

C. Marinozz: OFM Cap

Luciani, Albino : L’origine dell’anima umana secondo Antonio Rosmini.
Esposizione e critica. — Tipografia vescovile, Belluno 1950. 113 p.

Von den zahlreichen Studien, die iiber diesen Gegenstand vor und nach
dem Verurteilungsdekret des H1. Offiziums (14. Dez. 1887, Denzinger 1891 ff.)
verodffentlicht worden sind, gibt uns der Verf. zunichst eine eingehende In-
haltsangabe. Aber diese Untersuchungen sind alle entweder nicht vollstindig
oder zu stark polemisch gehalten. AuBerdem vernachlidssigen sie wichtige
Elemente, so z. B. physiologische Aspekte und geschichtliche Voraussetzun-
gen, auf denen Rosmini seine Theorie aufbaut. Deshalb beabsichtigt L., die
ganze Frage im Zusammenhang mit Rosminis philosophischem Gesamtsystem
neu aufzuwerfen, « per dare un’idea il piu possibile completa ed esatta della
sentenza rosminiana » (p. 7). Die Arbeit teilt sich in einen darstellenden und
einen kritischen Teil, beide mit derselben Klarheit, Prizision und wissen-
schaftlichen Methode ausgefithrt. Im ersten Teil legt der Verf. kurz und
knapp die geschichtlichen Voraussetzungen (Kap. 1), den Kern des Systems
(Kap. 2) und die Beweise (Kap. 3) dar. Der betrichtlich groBere zweite Teil
ist einer griindlichen Kritik der rosminischen Lehre gewidmet. Er kommt
zum SchluB, daB Rosmini von Ubereilung, naiver Leichtfertigkeit und einem
betriachtlichen Mangel an wissenschaftlicher Gewissenhaftigkeit, aber auch
von Entstellungen der thomistischen Lehre und einer gefihrlichen Verwandt-
schaft mit Leibniz und Wolff nicht freizusprechen sei. In der Kritik der
rosminischen Theologie wird sodann jeder einzelne Autorititsbeweis und jede
einzelne ratio theologica, die Rosmini zu seinen Gunsten anfiihrte, im eigent-



Besprechungen 101

lichen Sinne zerzaust. Nicht weniger negativ fillt die Kritik der philosophi-
schen Grundlagen aus, die voll sind von Dunkelheit und uniiberwindbaren
Schwierigkeiten und zudem auch nur schwer vereinbar mit der katholischen
Lehre von der direkten Erschaffung der Seele durch Gott, ihrer Unsterb-
lichkeit und Geistigkeit. Gewi3 lehrt Rosmini nicht den Traduzianismus,
aber auch nicht den Kreatianismus, nicht einmal den geméBigten. Sein « tra-
ducianismo spirituale » scheint viel mehr eine subtile Art von leibnizischem
Priexistenzialismus zu sein, der mittels einer Mehrzahl von Seelen dem Tra-
duzianismus aus dem Wege zu gehen sucht, um sich méglichst mit dem
Kreationismus zu versshnen (p. 99).

Ein derart negatives Resultat mag nun allerdings nicht wenig iiber-
Taschen. Auch wenn man keineswegs Anhidnger Rosminis ist, muB3 man sich
doch fragen, ob dies alles nicht doch auf gewisse Vorurteile zuriickzufiihren
ist. Verf, will freilich durchaus unparteiisch sein. Das ist er auch im 1. Teil.
Aber fiir den 2. Teil hitte man doch wohl etwas mehr Verstindnis erwartet,
und vor allem eine tiefer gehende Untersuchung der wirklich grundlegenden
Aspekte rosminianischer Philosophie, z. B. des Begriffes des Angeborenen,
des « sentimento fondamentale », der Erleuchtung durch das ideale Sein, usw.
Man kann sich bei der Lektiire dieses Buches des Eindruckes nicht erwehren,
daB 1.. in seiner Kritik sich allzusehr mit Randbemerkungen begniigt, daB
er sich stindig um den Kern des ganzen Systems bewegt, ohne aber je auf
diesen selbst zu stoBen. C. MariNozzi OFMCap

Heidegger, Martin: Was heit denken? — Max Niemeyer, Tiibingen
1954. 175 S.

« Die Schrift bringt den unveridnderten Text der beiden einstiindigen
Vorlesungen, die unter dem selben Titel im Wintersemester 1951-52 und im
Sommersemester 1952 an der Universitit Freiburg i. Br. gehalten wurden. »

Was heiflt denken ? Die Frage muB gestellt werden, denn das Wesen
des Denkens, seine Herkunft, die in dieser Herkunft gelegenen Wesensmog-
lichkeiten des Denkens sind uns nach der Ansicht Heideggers noch fremd.
Wir miissen das Denken wieder lernen. Eine weitausholende Interpretation
des Nietzsche-Wortes : « Die Wiiste wiichst ; weh dem, der Wiiste birgt ! »
ist fiir den Leser eine Anleitung, das Denken zu lernen, indem er dem Denk-
Wweg dieses Denkers folgt. Heidegger wehrt in dem Zusammenhang eine Reihe
der landldaufigen MiBverstindnisse ab, denen Nietzsche ausgesetzt worden
ist, und er arbeitet als dessen Anliegen die Klirung der Frage heraus: Ist
der jetzige Mensch in seinem metaphysischen Wesen darauf vorbereitet,
die Herrschaft iiber die Erde im ganzen zu iibernehmen ? Das Eingehen
auf Nietzsche in diesem Umfang ist kein Abweichen von der Frage : Was
heiBt denken ? Vielmehr zeigt sich an ihm, daB3 denken ein sich einlassen
auf den Bezug zum Sein ist.

Die Frage: « Was hei3t denken ? » hat nach Heidegger einen vier-
fachen Sinn : 1. Was bedeutet das Wort ? 2. Was versteht die Logik dar-
Unter ? 3. Was gehort alles dazu, daBl ich imstande bin, wesensgerecht zu
denken ? 4, Was ist es, das uns heiflt, d. h. uns befiehlt, zu denken, oder



102 Besprechungen

was ruft uns in das Denken ? Heidegger gewinnt seine Antwort aus der
Deutung, die er einem als Fragment V erhaltenen Ausspruch des Parmenides
gibt : Xp7 70 Aéyew Te voeiv t° &ov Eppevar. Denken ist demnach ein « vor-
liegenlassen und in die Acht nehmen ». Dasjenige nun, worauf sich das « vor-
liegenlassen und in die Acht nehmen » bezieht und beziehen muf8, ist das
Sein des Seienden. Das Sein des Seienden ist es, das uns in das Denken ruft.

E. GRUuNERT CSsR

de Waelhens, Alphonse: Chemins et impasses de l'ontologie Heideg-
gerienne, A propos des Holzwege. (Les Philosophes contemporains, 6.) —
Nauwelaerts, Louvain 1953. 52 p.

Die Schrift bietet eine fiir einen franzosisch sprechenden Leserkreis
bestimmte gliickliche Zusammenfassung und aufschluBreiche Kommen-
tierung der Leitgedanken der « Holzwege ». Der Verfasser arbeitet aus den
verschiedenartigen Teilen des Originals immer wieder das Anliegen Heid-
eggers klar heraus: Die Unterscheidung von Sein und Seiendem. Zum
Schlu3 deckt er eine Schwierigkeit auf, die sich dem Leser hinsichtlich
des Verstindnisses des Menschen und seiner Stellung zum Sein aufdringt,
indem er sagt : « Wenn die Wahrheit und ihre Enthiillung mit dem Menschen
beginnt, wie ist es dann zu verstehen, daB sie — selbst wenn er nicht ihr
Schopfer ist — von ihm abhingen und mit ihnen die Zeit und Geschichte,
ohne daB der Mensch iiber diese Gegenwart verfiigt, welche er nicht aus
sich genommen hat ? » Meiner Meinung nach kénnte Heidegger antworten :
Der Mensch verfiigt iiber die Gegenwart in dem Sinn, daB es von ihm ab-
hingt, ob Wahrheit ausgesprochen wird oder nicht. Er verfiigt nicht dariiber
in dem Sinn, daB er sie schafft. In dem Bereich, der der phdnomenologischen
Betrachtungsweise Heideggers zugédnglich ist, ist es eben der Mensch, der
Wahrheit ausspricht oder nicht. E. GRuNeErT CSsR

Armbruster, Ludwig, SJ: Objekt und Transzendenz bei Jaspers. Sein,
Gegenstandsbegriff und die Moglichkeit der Metaphysik. (Philoscphie und
Grenzwissenschaften, IX/1.) — Felizian Rauch, Innsbruck 1957. 139 S.

Die Arbeit gehort der Schriftenreihe « Philosophie und Grenzwissen-
schaft » an, die vom philosophischen Institut an der theologischen Fakultit
in Innsbruck herausgegeben wird.

Griindlich vertraut mit der Methode und den Gedanken Jaspers’, wie
sie in dessen Hauptschriften enthalten sind, unternimmt es der Verfasser,
1. den Objektsbegriff bei Jaspers zu kliren (K. 1-4,) um dann 2. zu zeigen,
wie dieser Objektsbegriff von einer Tragweite ist, die Jaspers selber nicht
bemerkt zu haben scheint ; denn er schlieBt nach Ansicht des Verfassers
die Moglichkeit einer objektiven Metaphysik ein, die Jaspers fiir unmoglich
hilt. (K. 5.)

Ad 1 : Vier Arten von Gegenstinden lassen sich bei Jaspers feststellen :
Der weltimmanente Gegenstand, die logischen Vergegenwirtigungen des
Umgreifenden, das Signum der Existenz, der metaphysische Gegenstand.
Gemeinsam ist allen, daB sie Inhalte sind, auf welche sich ein intentionaler



Besprechungen 103

Akt des meinenden BewuBtseins richtet. Unterschieden sind sie durch die
Art und Weise, wie jeweils das Denken vom Sein erfiillt wird.

Die vier Arten des Gegenstindlichen sind nicht als iibergangslos ge-
trennte und addquat unterschiedene Bereiche zu verstehen. So ist z. B. die
Idee Bindeglied zwischen immanentem Gegenstand (Welt) und Existenz,
Flie Existenz wiederum Bindeglied zwischen Welt und Transzendenz. Im
Mmanenten Gegenstand kommt nun nach Jaspers das absolute Sein zur
Erscheinung. Das kann zweierlei bedeuten : Das absolute Sein ist von der
Seinsweise des immanenten Seins verschieden, oder : Es ist nicht schlechthin
Verschieden.

Ad 2 : Der Verfasser betont nun, dal Jaspers das Verschiedensein so
Sehr i{ibersteigert, daB er sich den Weg zu einer objektiven Metaphysik
VverschlieBt. Doch zu einer solchen Uberspitzung des Verschiedenseins muf
€S nicht kommen ; ja, Jaspers duBert sich ausreichend in einer Weise, daB3
er selber die Kontinuitit insbesondere der objektiven Gehalte anerkennt.
Der weltimmanente Gegenstand ist fiir Jaspers eine Wirklichkeit, die immer
mehr jst als sie selbst. Sie ist Hinweis auf das absolute Sein oder auf die
Transzendenz. Die rationale Entfaltung dieses Zusammenhanges ist zu-
8leich Entfaltung einer objektiven Metaphysik. « Sie wird allerdings keine
Me‘taphysik eines im Besitze des absoluten Seins sich bereits befindenden
Geistes sein, sondern die eines Geistes, der im Wissen um seine Freiheit
und Verantwortung in der Welt lebt und dem absoluten Sein entgegen-
Strebt, » E. GRUNERT CSsR



Besprechungen

Hl. Schrift

Bauer, Johannes B. : Bibeltheologisches Wérterbuch. — Verlag Styria,
Graz 1959. 859 S.

Es scheint langsam Mode zu werden, bedeutendere exegetische Neu-
erscheinungen dadurch in empfehlende Erinnerung zu rufen, daf3 man gegen-
iiber friiheren Generationen zunichst einmal alles bisher Gewesene in lirmen-
dem Steilstieg mehr oder weniger iiberrennt. Was der Bauer, der als ver-
antwortlicher Herausgeber zeichnet, in der Einleitung zum vorliegenden
bibeltheologischen Worterbuch offenbar auch praktiziert, belichtet er doch
dessen aktuellen Wert unter anderm durch den ziemlich wegwerfenden
Hinweis auf die exegetischen Mingel der « vorgekauten, spekulativ iiber-
reizten (dogmatischen) Handbiicher». Doch er hitte dies besser nicht getan.
Denn abgesehen von der immerhin etwas gewagten Stilbliite sind vorge-
kaute Spekulationen ganz einfach ein innerer Widerspruch, wie jeder
Philosophiestudent im 1. Semester ihm schlagend beweisen kénnte, — Und
was dann das eigentliche, in die obige Sentenz verfrachtete Anliegen be-
trifft, so wird man bei einer objektiven Konfrontierung der modernen Exe-
gese mit der ebenfalls modernen Dogmatik zugeben miissen, daB auch
letztere in steigendem MafBe darum ringt, sich zu einem vertieften biblischen
Verstdndnis durchzusetzen. Freilich bleibt hier noch vieles zu tun, wes-
wegen Bauer mit Recht die Autoritdt Pius XII. zu seinen Gunsten engagiere?
kann. Aber er unterschligt dabei, daB der gleiche Papst im Laufe seines
Pontifikates auch sehr viele dringliche Vorbehalte an die Adresse der Bibel-
wissenschafter in seine Rundschreiben aufgenommen hat und es darum wohl
fraglich bleibt, in welchem Raum die von ihm erwihnten « bitteren Erfab-
rungen » Roms driickender waren.

Eine weitere, wenngleich in ganz andere Richtung weisende Eigen”
tiimlichkeit in dem etwas merkwiirdigen Beweisverfahren Bauers ist der
Riickgriff auf die Theologie der Viter, die wir in unserem jetzigen komn
kreten Zusammenhang lieber nicht hitten Revue passieren lassen. Den?
ihre (der Viter) Bedeutung liegt darin, authentische Kronzeugen des Glav
bens der Kirche, nicht aber kritische Beweisquellen in einem auf die letzt®
Spitze der gegenwirtigen Forschung emporgetriebenen exegetischen Stan”
dardwerk zu sein. Oder will Bauer uns beispielshalber die Homilie Gregors
zum 1. Advent als lebendige Bibeltheologie empfehlen ? Vielleicht ! Doch



Besprechungen i

in diesem Falle ist mir die « tote » Bibeltheologie der vorgekauten, spekulativ
tiberreizten Handbiicher immerhin noch lieber.

Wer aufgrund solcher Feststellungen das Vorfeld der eigentlichen Dis-
kussion mit gewissen Ressentiments verldBt, um sich in das Studium dieses
Buches zu verlieren, wird angenehm iiberrascht. Denn er gewinnt den
Eindruck einer wenigstens teilweise hochwertigen Leistung. Fiihrende Spe-
zialisten mit manchmal recht klingendem Namen haben sich in die miihe-
Volle Arbeit geteilt. Sie wihlen aus der reichen Ideenwelt der Offenbarung
besonders wichtige biblische Grundbegriffe aus und suchen deren Inhalt aus
der Gesamtschau beider Testamente dem Leser begreiflich zu machen, um
S0 die private Lektiire der Schrift anzuregen und iiberdies dem Kiinder des
Wortes brauchbares Material in die Hande zu spielen. Sie sind also von
einem AuBerst praktischen Anliegen erfiillt, dessen Zeitnihe wohl von nie-
Mandem bestritten wird und dessen Realisierung in diesen Blittern tat-
Sichlich auf weite Strecken hin gliicklich gelungen ist, weswegen man den
Verfassern aufrichtig einen gliicklichen Bucherfolg wiinscht. -

Im einzelnen sei folgendes notiert : -

1. Warum gibt man diese Neuerscheinung eigentlich unter so einem
Urefiihrenden Titel in Umlauf ? Eine Enzyklopidie ist doch kein Worter-
buch und Rahmenartikel, die in einer flichenhaften Ausdehnung von ca. 30
bis 40 Seiten aufscheinen (vgl. etwa den Begriff des Mysteriums oder jenen
andern von der Liebe), lassen sich sicher nur bei deutlicher Vergewaltigung
des allgemeinen Sprachgebrauches unter solch einen literarischen General-
lenner katalogisieren. Schirfere Stilisierung in der Namengebung kénnte
darum bestimmt nichts schaden, besonders zu einer Zeit, die punkto Kurs-
Wert der Begriffe bedenklich in die Grenznihe einer inflatorischen Kata-
Strophe geraten ist.

2. Was ist eigentlich Bibeltheologie ? — Sicher eine verhidngnisvolle
Fr&ge, wenn man iiberlegt, dafl unser Buch nur bibeltheologische Aussagen
Machen will und Bauer iiberdies in seiner groBangelegten Einfiihrung aus-
driicklich zu einer Wesensbestimmung der zur Frage stehenden Disziplin
ansetzt, — Aber in Wirklichkeit befriedigt weder das eine noch das andere.
So enttiuscht schon der oben erwihnte introduktorische Versuch einer

efinition, dem man an sich gespannt entgegensieht. Denn was hier nicht
Ohne Pathos vorgelegt wird, greift kaum iiber gelegentliche embryonale
Ansitze in Lymbis Abrahae hinaus. Aber auch die dann einsetzende Artikel-
‘folge bringt uns unter diesem Blickpunkt weder in ihrer horizontalen noch
M jhrer vertikalen Anlage einer Losung wesentlich niher. Es ist ja bei
bestem Willen nicht recht einzusehen, wie sie sich nun von anderen lexi-
kalep Publikationen, die zwar keine bibeltheologische Falte in der Denker-
Stirne tragen, im iibrigen aber eiusdem generis sind, abheben soll. Man

littere nur einmal in so bedeutenden Werken, wie sie uns in jiingerer Zeit

alt, Haag oder gar Kittel (er wird in diesem Buche erfreulicherweise
oft, aber trotzdem wohl nicht immer zur Geniige zitiert !) geschenkt haben.

0d dann zeige man uns den wirklich in die Augen springenden Unterschied
Von dort nach hier auf. Er diirfte schwerlich zu finden sein. Das ist iibrigens
duch normal. Denn die Bibeltheologie als arteigene Wissenschaft ist ja erst



172 Besprechungen

jiingster Provenienz. Sie dringt zwar mit Macht nach vorwirts, hat aber
noch kein fest umrissenes Profil, Alles ist vorliufig noch im FluB, wie
Spicq, der sich als Fachmann schon verschiedentlich an diese Frage heran-
wagte, immer wieder durchblicken liBt. Noch aus seiner jiingsten dies-
beziiglichen AuBerung (Nouvelles réflexions sur la théologie biblique. RSPT
42 [1958] 209-219) geht hervor, dafl die theologische Pfadfinderarbeit auf
diesem Gebiete kaum iiber die Anfinge hinausgewachsen ist und darum
eventuelle « Kathedralentscheidungen » entschieden verfriiht sind.

3. Man macht uns in der Einleitung priaventiv darauf aufmerksam,
«daB in dem vorliegenden Werke vor allem die theologisch belangreichen
Worte behandelt werden, und auch diese’ ohne Anspruch auf Vollstindig-
keit ». So miissen wir von vorneherein mit Ausklammerungen rechnen,
was librigens bei einem bloB einbdndigen, wenngleich sehr volumindsen
Lexikon durchaus verstindlich ist. Aber ein schirferes Aufteilungsprinzip
hitte doch wohl gute Dienste getan. Man kann sich nimlich des Eindrucks
nicht erwehren, daB in dieser «belangreichen » Sammlung (das sei ohne
jeden omindsen Akzent gesagt; denn unser Buch verdient dieses Ehren-
priadikat wirklich) auch weniger belangreiche Begriffe Aufnahme fanden,
wihrend man anderseits aufrichtig bedauert, daB derart zentrale biblische
Themen, wie das von der gottlichen Vaterschaft oder jenes von der gottlichen
Kindschaft, nicht eigenstindig zur Behandlung kamen, sondern mittels
Stichworthinweisen im Register nach ihren einzelnen Grundelementen abge-
sucht und dann systematisch geordnet werden miissen.

Trotz solcher und dhnlicher Bedenken muf3 man diese Neuerschemung
durchaus bejahen. Die einzelnen Beitrige verraten ja meist ein hoh€s
Niveau und vermdgen darum dem interessierten Leser bestimmt die erhoffte
Anregung zu bieten. Uberdies ermoglicht ihm, sollten seine Anspriiche
noch héher liegen, der reiche Literaturnachweis eine weitere, fruchtbar®
Verfolgung der angeschlagenen Themen. Und endlich hat er hier im Gegen-
satz zu den friiher erwihnten Werken alles in einem handlichen, schmucke?
und materiell durchaus erschwinglichen Einzelband beisammen, - Toll®

ergo et lege, quidquid sit de notione theologiae biblicae,
L. Stmeon OF

Levie, Jean, S]: La Bible, parole humaine et message de Dieu. (Museu™
Lessianum, sect. biblique, 1.) — Desclée de Brouwer, Paris-Louvain 1958

xI1-345 p.

Pater Levie, der durch seine verschiedenen Publikationen und sein€
Artikel iiber Fragen der Heiligen Schrift bekannt ist, bietet in diesem Band
eine Zusammenfassung fritherer Arbeiten, die aber neu durchdacht und
weithin ergénzt sind.

Der erste, mehr historische Teil gibt eine Ubersicht iiber die a.rcheo
logischen Forschungen im Orient, iiber die protestantische und katholisch®
Exegese seit der Mitte des letzten Jahrhunderts bis in die Gegenwaf®
unter weit ausholender Beriicksichtigung der kirchlichen Vernehmlassunge®
aus jiingster Zeit, die allen bekannt sind. Die Zusammenstellungen Si®



Besprechungen 173

wertvoll, weil die Linie der Entwicklung klar herausgearbeitet und eine
reiche Bibliographie herangezogen ist.

Der zweite, mehr lehrhafte Teil entspricht dem Titel des Buches genauer.
Es werden die Prinzipien grundgelegt, die fiir die Exegese leitend sein miissen.
Nach einer kurzen Erwihnung der Inspirationslehre ist im ersten Kapitel
Uber die menschliche Seite der Schrift das zusammengefaBt, was die
Manualien gewdhnlich unter der Rubrik : « Quaestio biblica » darlegen. Das
zweite Kapitel, vielleicht das personlichste, zeigt die gottliche Fiille des
Inspirierten Wortes, die iiber das Erfassen des Hagiographen und im Lichte
der spiteren Offenbarung erkannt werden kann, Im dritten Kapitel umreit
der Verfasser an verschiedenen Beispielen die Moglichkeiten und die Grenzen
des Schriftbeweises in der Theologie unter der steten Fiihrung der Kirche.

Wie die Klugheit es in exegetischen Werken erfordert, geht der Ver-
fasser den schlichten Weg der Mitte und betont die Wichtigkeit sowohl der
Mmenschlichen als auch der gottlichen Seite der Schrift. Methodisch hitten
Wir gerne auf die bestindigen Hinweise, daB die Ausfithrungen nur Teil-
Stiicke seien, verzichtet, nachdem das in der Einleitung gesagt worden war.
Auch die breiten Ankiindigungen des Inhaltes und des Planes der einzelnen
Teile und Kapitel scheinen iiberfliissig, da man ja ein sehr ausfiihrliches
Inhaltsverzeichnis zur Verfiigung hat. So ist der behandelte Stoff. der sicher
dem Theologen und Priester vieles bietet und dem Fachmann als Zusammen-
fassung wertvoll ist, durch eine fast pedantische Schulmethode leider etwas
Unangenehm umrahmt. B. Steiert OSB

Schedl, Claus, CSsR: Geschichte des Alten Testaments, 1. Bd.: Ur-
geschichte und alter Orient. Mit 6 Karten u. Textzeichnungen ; II. Bd. :
Das Bundesvolk Gottes. Mit 4 Karten. — Tyrolia-Verlag, Innsbruck 1956.
XXvI-374, xvi-327 S.

Der erste Abschnitt des 1. Bandes (S. 3-192) behandelt, unter Stellung-
Nahme zu den auBerbiblischen Kosmogonien bei Israels Nachbarvélkern,
und, was den Ursprung des Menschengeschlechtes betrifft, die biblische Ur-
geschichte, also den Inhalt der ersten elf Kapitel des Buches Genesis :
Ursprung der Welt und Ursprung des Menschengeschlechtes, wie sie auf den
érsten Seiten der Bibel erzdhlt werden. Bei der Erzédhlung iiber die Stamm-
eltern und den Siindenfall im Paradies, wird wohl mit Recht darauf hin-
8ewiesen, daB3 die buchstibliche Deutung der Erzdhlung wohl noch immer
die beste sein diirfte (S. 92). Jedenfalls wird der Theologe an der Ursiinde
als geschichtliche Tatsache zu Anfang der Menschheitsgeschichte festhalten
Miissen, Weitere Kapitel behandeln die Scheidung der Menschheit (Gen.
Kap. 5 und 6), die Siindfluterzihlung (6, 1 - 9, 17) mit Beriicksichtigung des
Gilgamesch-Epos, die Nachkommen Noes (9, 10 - 11, 9) mit dem Turmbau
von Babel als AbschluB. Ein Anhang zu diesem Teil gibt Richtlinien fiir
die Beurteilung der Chronologie dieser Urgeschichte.

Der zweite Abschnitt (S. 195-395) befafit sich zundchst mit Agypten
Und den Agyptern, dann mit den Vo6lkern Vorderasiens: den Sumerern,
den Akkadern, den Aramiern, auch mit den Kassiten, Churriten und Hethi-



174 Besprechungen

tern. Das ganze miindet aus in ein Kapitel iiber Kanaan und seine Bewohner,
wobei gebiihrende Riicksicht genommen wird auf die ziemlich komplizierte
und noch immer nicht vollig geklarte « Habiru-Frage ». Dieser zweite Ab-
schnitt wird abgeschlossen mit einigen Notizen iiber die Religion der Kana-
nder und iiber die im vorisraelitischen Paldstina auftretenden Schriftsysteme.

Der zweite Band fiihrt die Geschichte des Alten Testamentes weiter
von der Zeit der Patriarchen bis zum Ende der Richterperiode. Mit Recht
hilt Schedl fest an der Auffassung, daB die Patriarchen Abraham, Isaak
und Jakob historische Einzelpersonen sind. Die sogenannte «stammesge-
schichtliche Deutung » dieser Figuren, die sich zum Teil noch heute grof3er
Beliebtheit erfreut, 1483t sich letzten Endes doch wohl nicht gut vereinigen
mit der Geschichte dieser Patriarchen, wie sie im Buche Genesis erzihlt
wird. Unter den Patriarchen ist natiirlich Abraham die Hauptperson. Die
frither so beliebte Behauptung, Abraham sei als Zeitgenosse des beriihmten
Konigs Hammurapi von Babl zu betrachten, wird hier als « nicht mehr ver-
fechtbar » aufgegeben. Keiner der vier in Gen. 14 genannten Konige kann
mit geniigender Sicherheit mit einem aus der altorientalischen Geschichte
bekannten Monarchen gleichgesetzt werden. Deshalb macht auch der bib-
lische Patriarch Abraham nicht notwendigerweise die chronologische Herab-
setzung mit, die Kénig Hammurapi in den letzten Jahrzehnten iiber sich
ergehen lassen mufte.

Der zweite Abschnitt dieses Bandes befat sich mit der Mosesfigur,
mit dem Gottesbund am Sinai, und mit dem Inhalte des Pentateuchs, wobei
dann auch ein kurzer Uberblick iiber die Geschichte und den heutigen Stand
der Pentateuchkritik gegeben wird. Die Behandlung dieses Teiles zeigt
groBe — manche werden vielleicht sagen : allzugroBe — GemiBigkeit. Schedl
neigt dazu, den « Jahwisten » geradezu mit Moses zu identifizieren.

Der dritte und letzte Abschnitt behandelt die « Landnahme », wie sie
im Buche Josua geschildert wird, und anschlieBend die Richterzeit. Der LEin-
zug in Kanaan und die Eroberung des Landes unter Josua werden zwischen
1250 und 1200 v. Chr. angesetzt ; fiir die Periode der Richter bleiben dann
die Jahre 1200-1020 v. Chr. ibrig, die tatsdchlich geniigen diirften, um
darin die im Richterbuche erzihlten Ereignisse unterzubringen.

Prof. Schedl zeigt sich in seiner alttestamentlichen Geschichte als durch-
aus kompetenten Fachmann auf seinem weitverzweigten Gebiete. Dabei ist
das Werk iiberall gemeinverstiandlich gehalten. Fiir Bibelkreise und auch fiir
den Religionsunterricht in Gymnasien und derartigen Anstalten scheint €S
uns vortrefflich geeignet. M. A. vaN DEN OupenryN OP

Tresmontant, Claude : Etudes de Métaphysique biblique. — Gabalda
et Cle, Paris 1955. 264 p.

Dans un essai antérieur (Essai sur la pensée hébraique, édit. du
Cerf 1953), Pauteur avait « essayé de dégager, par des analyses de détail, 12
structure et les tendances constitutives de la métaphysique biblique ». I
avait cru pouvoir assigner comme point de départ a cette métaphysique 12
notion de création. Création sans cesse agissante, conduisant le monde vers



Besprechungen 175

une maturité définitive : « Le monde est en train de se construire sous nos
yeux, de mirir, et cette genése va se poursuivre dans une direction que nous
révélent les prophétes d'Israél. Cette genése n’est pas indéfinie. L’ceuvre
de Dieu tend vers son achévement, avec le concours de ’homme désormais
vers un seuil de maturation ou il subira une transformation radicale et qui
marquera l'avénement d’un monde nouveau et impérissable, d’une durée
éternelle. »

Le premier essai était surtout descriptif. Dans 1’'ouvrage que nous présen-
tons, le point de vue sera davantage critique. Il s’agira de confronter la pensée
hébraique avec le réel tel que les sciences positives nous le découvrent pro-
8ressivement.

Or cette pensée est absolument a I'aise lors de cette confrontation.
Elle se distingue ainsi de la pensée grecque relevant de la gnose. Dans la
mesure ou Aristote suit 1’observation « scientifique » il ne tombe pas sous le
méme verdict. « La conception hellénique du monde était, semble-t-il, hantée
Par un pessimisme naturel, faussée par ce qu’on pourrait appeler un mani-
Chéisme avant la lettre. Le dualisme apparait comme un des caractéres
Congénitaux de la philosophie grecque : opposition entre le monde sensible
et le monde intelligible, entre la matiére et la forme, entre le corps et I’Ame,
Paction et la contemplation... « La métaphysique biblique est saine, en
Ce sens qu’elle est indemne de ce dualisme provenant d'un préjugé mytho-
logique. I.a métaphysique biblique a échappé A toute mauvaise conscience
et & tout complexe de culpabilité vis-a-vis de 1'existence corporelle, de la
réalité sensible et de la fécondité du devenir. Cela lui permet de se trouver
de plain-pied avec la recherche scientifique.

La pensée biblique s’appuyant sur la Révélation d’'un Dieu Créateur
s'accorde avec toute découverte expérimentale dans le monde de la création ;
elle s’opposera par contre radicalement aux conceptions panthéistes de la
8nose grecque et de I'Inde parce que le panthéisme est incompatible avec
'idée méme de création. L’auteur le montre en étudiant les notions de ma-
tidre, de temps, de chute, de sens de I'histoire, et méme d’un Dieu-Personne.

L’auteur fait montre d’une bonne information scientifique. I1 s’attarde
mMéme avec complaisance a 1’exposé de la pensée de tel ou tel savant : s’il
elit été plus sobre, son ceuvre aurait gagné en unité. Parmi les meilleures
Pages nous retiendrons surtout celle qu’il consacre au sens de I'histoire
d"aprés la mentalité biblique. V. PyrtHoxn OP

Hauret, Charles : Origines de 1'Univers et de 1’Homme d’aprés la Bible
(Genése I-III). — Gabalda et Cle, Paris 1953. 255 p.

Cette étude exégétique tient compte de la majorité des problémes
Concernant les origines du monde. Problémes actuels s’il en ftit. On a eu que
trop tendance 4 prendre les textes de la Genése dans un sens exclusivement
Matériel ; non pas littéral mais littéraliste | L'auteur dégage la réalité histo-
Tique contenue sous les symboles d’actions aussi matérielles que celle d’un
Diey pétrissant 1’homme, constituant une femme d’'une céte d’Adam, ren-
fermant un précepte d’obéissance dans l'interdiction de manger un fruit !



176 Besprechungen

Le chanoine Hauret montre trés bien comment la Révélation entend
surtout donner un enseignement religieux et n’entend nullement trancher
les questions que peut résoudre la science expérimentale. La vraie mentalité
biblique est absolument a l’aise avec toutes les découvertes de la science;
si ’on a opposé Foi et science c’est au nom d’une conception dualiste des
choses ; au nom d’un pessimisme qui fait fi de 'optimisme biblique entiére-
ment tourné vers un Dieu d’amour.

Le présent livre contient de nombreux canevas, bien élaborés, et fort
utiles pour un enseignement pédagogique. Il peut servir d’instrument a des
cercles d’études.

Fidéle aux directives du Magistére pour une interprétation compréhen-
sive des Ecritures, auteur dégage avec perspicacité, sous tout détail imagé,
et la réalité historique et ’enseignement religieux contenu sous le symbole.
Ce faisant il met en évidence le sens littéral lui-méme, c’est-a-dire le sens queé
I'auteur sacré entendait donner a ce qu’il écrivait sous l'inspiration divine
respectueuse de son propre génie. Donnons & titre d’exemple 'explication
donnée de la création de ’'homme :

La maquette de glaise faite par Dieu nous indique le soin particulier
que Dieu prit & la création de celui qu’il faisait & son ITmage. Le souffle divin
sur le visage humain signifie que venant directement de Dieu, sans inter-
médiaire, la vie humaine (I’Ame) est spirituelle et immortelle. L’extraction
d’Eve hors du c6té d’Adam doit nous-faire comprendre que la femme est
de la méme nature que I’homme, que I’époux et I’épouse ne font qu’un et
que 1'épouse dépend de I'époux. En outre, ce couple d’un homme et d'uné
femme fagonnés par Dieu témoigne de I'unité du genre humain et de la mono-
gamie primitive. Le transfert de I'homme dans le jardin d’Eden exprime
I’élévation & un état qui dépasse les normes mémes de la nature (état de
griace préternaturel). Quant a I'arbre de vie, il symbolise la source d’immor-
talité¢ dont bénéficiait le couple avant la chute. En nommant les animauX,
Adam affirme que par son intelligence et son pouvoir il a été institué de par
Dieu, dominateur du monde animal. Le ton de confidence entre Dieu et Adam
nous enseigne que ’homme est admis dans l'intimité d’un Dieu personnel-
La prohibition de manger a ’arbre de la science veut dire que le bonheur
originel est subordonné a 1’obéissance, etc. ..

On ne manquera pas de méditer ce livre accessible au grand public et
dont la critique a déja fait tant d’éloges. V. Pyruon OP

Ohlmeyer, Albert : Moses im Glanze des Erlésers. — Verlag Herder,
Freiburg 1957. 219 S.

Das Hauptanliegen dieses Buches ist ein christologisches. Der Autor legt
dar, daB3 die ganze Heilige Schrift des Alten Bundes nichts anderes war
als eine Zeichnung Gottes vom kommenden Messias, ein Entwurf, der
durch die Fleischwerdung, das Leben und Sterben des Herrn seine Ver-
wirklichung fand. Es wird dem Leser leicht verstindlich, dafl der Neue Bund
den Alten in sich aufnimmt, so daB der ganze Alte Bund im Neuen verklart
und vergeistigt fortbesteht. Ohlmeyer geht aus von der Verkldrung Christi
auf dem Berge Tabor, nach dem Bericht von Lk. 9, 30 f., wo es heif3it, daf



Besprechungen 177

Moses und Elias mit Christus iiber dessen Hinscheiden sprachen, Dieses
Hinscheiden (Exodos) bringt der Autor in Verbindung mit dem 2. Buche
Moses, das denn den eigentlichen Gegenstand der Betrachtung bildet. Dabei
findet der ganze Reichtum, den die Kirchenviter und mittelalterlichen
Theologen in ihren Erklidrungen gesammelt haben, seine Verwendung.
Dadurch soll die Schrifterkldrung nicht nur den Theologen von Nutzen sein,
Sondern auch den Priestern bei der Verkiindigung der christlichen Lehre vor
dem Volke dienen und schlieBlich allen Gliubigen dazu helfen, ein heiliges,
eines Christen wiirdiges Leben zu fiihren. N. KETTERER OP

Bruno, Arvid : Das Hohe Lied, das Buch Hiob. Eine rhythmische und
textkritische Untersuchung nebst einer Einfithrung in das Hohe Lied. -
Almqvist u. Wiksell, Stockholm 1956. 193 S.

Uber das Hohe Lied stellt der schwedische Gelehrte folgende Hypo-
thesen auf : Es gehort zur literarischen Gattung der dramatischen Dichtung
}lnd diirfte zur Zeit Salomos entstanden sein. Die gesamte Handlung spielt
In Jerusalem., Dramatis personae: 1. Sie (= das Madchen), 2. Er (= der
Liebhaber, unsichtbare Person), 3. der Koénig Salomo, 4. die Agenten des
Konigs, 5. Chor der Weiber, 6. Chor der lindlichen Bevolkerung. Das Spiel
besteht aus zwei Akten : 1,2-5,1 und 5, 2 — 8, 14. Das Hohe Lied besingt
die echte Liebe, richtet zugleich eine moralische Warnung an Herz und
Gewissen der weiblichen Jugend und will letztendlich eine Predigt sein,
Was ohne weiteres den Platz des Biichleins unter den Heiligen Schriften
Techtfertige, Damit werden die allegorischen Umdeutungen in der jiidischen
Gemeinde und der christlichen Kirche hinfillig (S. 27). Ob der Dichter zu
einer « Prophetenschule » gehort hat und das Gedicht durch die Schiiler
dieser und anderer Schulen (1) als Singspiel aufgefiihrt wurde, sind Fragen,
die dahingestellt bleiben (S. 28). S. 29-30 geben Anweisungen fiir eine Vor-
ﬂihrung des Schauspiels in moderner Inszenierung. Der klassischen Forderung
Von Einheit in Raum und Zeit wird dadurch Geniige getan, daB ein GroBteil
des Textes als Traum, beziehungsweise als Riickerinnerung des Midchens
an frither Erlebtes gedeutet wird, und so werden dann auch die vielen
TeXtumstellungen vermieden, die sonst von den Anhdngern der « dramati-
Schen Hypothese » vorgenommen zu werden pflegen. An Textinderungen
M Einzelnen ist freilich auch hier eine stattliche Anzahl vorhanden. Mit-
Unter ist es sogar etwas schwierig, einen gegebenen Text in Arvid Bruno’s
FaSSung wiederzuerkennen. So bietet z. B. 4, 8 folgenden Wortlaut :

Du -
mehr denn der Mond vollendet !
Du -
mehr denn der Mond,
wenn er aufgeht,
wenn er herabblickt vom Gipfel des Amana,
vom Gipfel des Senir,
auf die Berge mit den Hohlen der Ldéwen,
mit den Gruben der Parden !



178 Besprechungen

Bei der Behandlung des Buches Hiob werden, wie es bei der bekannten
Einstellung des Ubersetzers nicht anders zu erwarten war, auch der Prolog
und der Epilog als poetische Texte gewertet und in Strophen aufgeteilt.
Auch die Einleitung der Elihureden macht drei Strophen aus :

Da liefen diese drei Manner ab,

Hiob zu entgegnen,
weil er in seinen Augen gerecht war.
Da entbrannte der Zorn des Elihu, des Sohnes Barachels,

des Busiters aus dem Geschlechte Ram,
gegen Hiob entbrannte sein Zorn,

weil er sich fiir gerecht erkldart hatte.

usw.
M. A. vAN DEN OuDENRIN OP

Bruno, Arvid: Das Buch der Zwélf. Eine rhythmische und textkritische
Untersuchung. — Almqvist u. Wicksell, Stockholm 1957. 234 S.

Der unermiidliche Vorkédmpfer der alttestamentlichen Metrik hat dieses-
mal das Zwolfprophetenbuch zum Gegenstand seiner Untersuchung gewihlt.
Es wird natiirlich keinem heutigen Alttestamentler einfallen, zu bestreiten,
daB viele Teile dieses Buches in metrischer Form verfat worden sind,
und nicht einmal, daB es unter diesen Biichlein solche gibt, (Nahum, z. B.
oder Sephanja) die ganz in poetischer Form gehalten sind. Hingegen wird
es nicht jedem einleuchten, da8 z. B. auch die Jona-Erzihlung oder die
Biichlein Haggai und Maleachi als metrische Erzeugnisse zu schitzen und
zu erkldren sind.

Die Grundprinzipien sind auch hier die gleichen, welche aus den son-
stigen Veroffentlichungen Brunos bekannt sind. Er legt seinen Unter-
suchungen den iiberlieferten Masoretentext zu Grunde. Aber sooft er fest-
stellen muB, daB der Rahmen zu eng oder zu weit ist fiir den hebriischen
Wortlaut einer gegebenen Stelle, wird ohne weiteres vorausgesetzt, daf3 der
Text fehlerhaft ist. Dann wird zunichst eine der alten Ubersetzungen herbei-
gezogen, nimlich wenn sie einen hebriischen Text liefern kann, der « rhyth-
misch besser und auch sonst einwandfrei ist ». Kommt man auch auf diesem
Wege nicht zum verlangten Resultat, dann tritt die Konjekturkritik in
Aktion, welche meistens nach bereits friiher geduBerten Vorschligen gehand-
habt wird. Wir haben schon zu wiederholten Malen unsere Bedenken gegen
diese Methode ausgesprochen. M. A. vaAN DEN OubpenrijN OP

Vezin, August: Das Evangelium Jesu Christi. Zusammenschau und E1-
lauterung. Mit einer Karte von Paldstina und einem Plan von Jerusalem-
4., verbesserte Auflage. — Herder, Freiburg 1958. x11-533 S.

Wenn ein wissenschaftliches Werk noch zu Lebzeiten seines Verfassers
die 4. Auflage erfihrt, dann zeugt dies fiir seinen bleibenden Wert, und
wenn dieser Verfasser im Alter von 80 Jahren sich nicht einfach mit einef
stereotypen Herausgabe begniigt, sondern seine fritheren Ausgaben in duBerst



Besprechungen 179

Sauberer Gewissenhaftigkeit auf den heutigen Stand der Exegese und ihrer
Hilfswissenschaften aufzuarbeiten weiB, dann zeugt dies fiir seinen noch
ungebrochenen geistigen Elan. Man vertraut sich darum gerne seiner Leitung
an und spiirt dabei auf Schritt und Tritt, daB die scheinbar etwas kiihne
Ankiindigung einer « Zusammenschau und Erliuterung » nicht zu hoch ge-
griffen ist. — Selbstverstindlich sind Synopsen relativ. Zuviel liegt noch und
Mmutmaflich wohl bleibend im Dunkel, als daB es moglich wire, auf Grund
der evangelischen Berichterstattung die einzelnen Etappen des tffentlichen
Lebens Jesu chronologisch exakt abzustecken. Doch Vezin weill um diesen
Tatbestand. Er betont ihn ausdriicklich. Mehr : Er zwingt durch genaue
Schichtung der einzelnen Sicherheitsgrade den Leser direkt in die bestehende
Problematik hinein und erzieht ihn damit zu einem vorsichtig abgewogenen
Urteil, das auf die Dauer immer noch das beste Priventivmittel gegen
eventuelle spiatere Enttiuschungen darstellt. Dabei geschieht dies alles in
Vornehmer, sachlicher Art. Nirgendwo fallen Kathedralentscheidungen, wie
Wir sie heute leider im bibelwissenschaftlichen Raume manchmal bis zum
Uberdrug gewohnt sind, wo des 6ftern ein Fachmann seine fachménnische
Vor- und Umwelt in einer derartig schulterhochgezogenen Weise abtut,
daB man ihn gelegentlich gerne in die wohltuende Therapie einer groB3eren
Bescheidenheit abschieben machte.

Der 2. Teil vorliegender Schrift will dann mit Erliuterungen die besinn-
liche Lektiire vertiefen helfen. Und er tut dies auch und zwar wieder in
heWorragend scharfer didaktischer Fiihrung. Man staunt direkt, welche
Unsumme an historischer und philologischer Kenntnis in dieses feine,
Scheinbar so schmale, tatsichlich aber duBerst voluminése Taschenbuch-
format hineinverarbeitet wurde. Freilich bietet der Autor hier keine Unter-
haltungsl‘ektiire. Die teilweise duBerst konzentrierte Darstellung setzt eine
ebenso konzentrierte Aufmerksamkeit voraus. Wo sich aber jemand zu
dieser durchzusetzen vermag, dort diirfte er in Vezin einen nicht erreichten
“Baedeker » auf der Reise in das gelobte Land des Neuen Testaments gefun-
den haben., | L. M. SiMEON OP

Bishop, Eric F.F.: Jesus of Palestine. The local Background to the
Gospel Documents. — Lutterworth Press, London 1955. 328 P-

Jamais on ne tiendra assez compte de l'arriére-plan palestinien de
Uhistoire de Jésus pour interpréter nos Evangiles. Cette conviction décida
le p, Lagrange a fonder son Ecole Biblique a Jérusalem ; elle rend compte
des ¢tudes des PP. Schwalm et Buzy, voire de Strack-Billerbeck, et de la
Parole si juste de Renan: « La Palestine est le cinquiéme Evangile.» A
Son tour, B. E. s’efforce de serrer de plus prés le texte sacré en I’éclairant
Par les meeurs et coutumes, les fagons de penser et de parler, la langue et
la vie courante de la Palestine contemporaine. Son effort n’est pas neuf,
Mais son originalité se marque cependant par sa confrontation particuliére
avec le monde et la psychologie arabe. Bien informé de celles-ci par un
S¢jour de prés de trente ans-dans le Proche-Orient, l'auteur propose maintes
Exégeses nouvelles, dont plusieurs méritent de retenir l'attention. (Les



180 Besprechungen

mages, venant de 1'Orient, arriveraient du Yémen; Judas n’aurait pas
embrassé Jésus, mais lui aurait baisé la main) ; bon nombre sont suggestives
(Pierre, bar Jonah, viserait la filiation spirituelle de 1’apdtre par rapport
au prophéte Jean-Baptiste) ; certaines sont simplement curieuses. L’ensemble
est sérieux, et tout exégete aura profit a le lire. C. Spicg OP

Reuss, Joseph: Matthdus-Kommentare aus der griechischen Kirche. Aus
Katenenhandschriften gesammelt und herausgegeben. (Texte und Unter-
suchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, 61. Band = V. Reihe,
Band 6.) — Akademie-Verlag, Berlin 1957. xLvI1I-463 S.

J. Reuss, le spécialiste des chaines évangéliques (cf. Matthdus-, Markus-
und Johannes-Katenen, Miinster, 1941 ; Die Euvangelien-Katenen im Cod.
Avrchivio di S. Pietro gr. B 59, dans Biblica, 1954, p. 207-216) présente une
édition critique des fragments des commentaires de I’ancienne Eglise grecque
sur le premier Evangile, dispersés dans les chaines de M¢., et encore inédits.
A vrai dire, quelques textes avaient été déja publiés par Cramer, Mai,
Migne, etc. ; mais en nombre restreint, d'une fagon trés défectueuse, a partir
de mss. médiocres et comportant beaucoup d’erreurs d’attributions. Editer
un texte critique de ces chaines représente un travail immense et beaucoup
d’acribie. Les copistes ou les compilateurs, en effet, ont multiplié les fautes
textuelles, omis ou confondu les auteurs, empruntent a d’autres traités
telle notation sur un verset de M{., abrégent ou modifient quelque peu leurs
sources. Dans une introduction fouillée, J. R. rend compte de son but, du
contenu, des sources et de la méthode de son travail. On s’y reportera surtout
pour connaitre les différents types de mss. qu’il a utilisés et classés selon leur
valeur et leur contenu.

Signalons a l'usager qu’il trouvera ici des extraits de commentaires
sur M¢{., par Apollinaire de Laodicée (ca. 310-392). Son exégese, conforme
aux principes de 1’école d’Antioche, cherche & comprendre exactement le
texte, instituant des comparaisons entre M¢., les autres synoptiques et Jo.,
reléve la différence entre les béatitudes de Lc. et du premier Evangile, pré-
cise la signification des nombres, étudie la « question » des fréres de Jésus. 1€
commentaire de Théodore d’Héraclée (T ca. 355), peu connu de nos jours,
était qualifié par saint Jéréome: « elegantis apertique sermonis et magis
historicee intelligentiee (De vir. <ll. 90 ; P. L. xx111, 695). De méme facturé
que la précédente, son exégése sobre éclaire le sens littéral, élabore la signi-
fication de paxd et pwgé, I’état présent et eschatologique de la souveraineté
de Dieu, la doctrine des Pharisiens et des Sadducéens ; mais un souci théolo-
gique améne a préciser la naissance virginale de Jésus, la raison du mariag®
de Joseph et de Marie, les deux natures dans le Christ, le rapport du Pére et
du Fils, la formule trinitaire du baptéme, etc. Puis Théodore de Mopsueste
(ca. 350-428) ; Théophile, patriarche d’Alexandrie (385-412) ; Cyrille d’Alexan-
drie (1 444), a qui la critique de J. R. restitue de nouveaux fragments ou en
soustrait de quasi-traditionnels, notamment ceux qui appartenaient au com-
mentaire sur Lc. De toutes fagons, se confirme ici une exégése a tendance
dogmatique, apologétique et allégorique. Photius de Constantinople (ca. 820~



Besprechungen 181

891) enfin, nous raméne & 1’école d’Antioche, avec la formulation d’un art
rhétorique raffiné. Dépendant de Chrysostome, Photius a le souci du mot-a-
mot, mais n’hésite pas devant les applications moralisantes. Il propose
d’ailleurs plusieurs interprétations valables d’un méme texte et multiplie les
Excursus: La Question de la Madeleine, les caractéres du Royaume des
Cieux, etc. L’ouvrage se termine par de trés précieuses tables : Versets de M.
commentés ; textes del’Ancien et du Nouveau Testament cités; noms propres;
€crivains ecclésiastiques et autres ; surtout un index des mots grecs.

Cette rapide esquisse évoque la valeur de ce volume, nécessaire a tout
bibliste. On ne saurait trop louer de tels instruments de travail, surtout
lorsqu’ils sont réalisés avec cette compétence et ce soin. Pendant des généra-
tions, ils alimentent I'interprétation de I'Ecriture et mettent en contact avec
les grands esprits de I’Eglise primitive. On attend avec impatience les deux
autres tomes annoncés qui contiendront les fragments de chaines johanniques
et les commentaires sur Le. C. Sricg OP

Ljungman, Henrik : Das Gesetz erfiillen. Matth. V, 17 ff. und III, 15
untersucht. (Lunds Universitets Arsskrift N. F. Avd. 1, Bd. 50, Nr. 6.) —
C. W. K. Gleerup, Lund 1954, 140 S.

Wie die Scholastiker ohne UnterlaB die Begriffe des Seins, der Sub-
sistenz und der Relationen neu untersuchen, so bemiiht sich der Exeget
um ein immer tieferes Verstindnis der fundamentalen « Logia » des Neuen
Testaments. Eine der wichtigsten dieser Aussagen Christi ist ohne Zweifel
die Behauptung, er sei gekommen, das Gesetz und die Propheten zu « er-
fiillen », und nicht, sie aufzuheben. Wie ist dies zu verstehen ? Alles hiangt
davon ab, wie man mhnpéoa iibersetzt. Rein philologisch kénnte man iiber-
Setzen : Jesus hilt sich treu an das Gesetz, er 1Bt es in Kraft, erginzt es
und bringt es so zur Vollendung. Jede dieser Sinngebungen ist mit guten
Griinden vertreten worden. Das Verdienst von L. besteht darin, daB er den
Inhalt des Verses nach seinem Kontext (Mt. 5, 17-48) zu bestimmen sucht.
Dabei beachtet er besonders die Antithesenreihen zwischen dem Alten und
dem Neuen Gesetz und bringt zunichst mAnp@oos in enge Beziehung mit
Tyt von Vers 18 und mit Sucarosdvy von Vers 20 : Jesus spricht als Messias
im Namen Gottes, Er hat nicht den Auftrag, die Gebote aufzuheben (xxro-
Aoar wird oft olxodoueiv gegeniibergestellt), noch die friithere gottgewollte
Ordnung umzustiirzen, wie es einige seiner Jiinger glauben (u? vopionTe,
vgl. 10, 34). Er erfiillt im Gegenteil das Gesetz, indem er die Gerechtigkeit
Vermittelt, die es verspricht und verfolgt. Alles, was das Gesetz enthilt und
Was im gottlichen Willen beschlossen ist, wird in Christus seine Erfiillung
finden. Kein Satz, kein Strich (8v-pla) wird preisgegeben werden. Sein wahrer
Gehalt ist unteilbar, er ist ein unzertrennliches Ganzes.” Es handelt sich
Nicht um die materielle Ausfiihrung der Bestimmungen — Jesus wird sich
gegen das Sabbatgebot vergehen —, sondern um eine héhere Gerechtigkeit,
die von den mosaischen und rabbinischen Fesseln befreit ist und sich mit
der gottlichen Vollkommenheit vergleichen 14Bt. Anders ausgedriickt : durch
die Ankunft des Erlosers ist beziiglich der Propheten und des mosaischen



182 Besprechungen

Gesetzes eine neue Situation geschaffen worden. Jene sind erfiillt, da die
Jiinger ja nun als Séhne Gottes die Gerechtigkeit erlangen. Dieses ist voll-
kommen geworden und mehr als das : es besteht in der Liebe, d. h. in der
volligen Hingabe, wie sie der Liebesfiille Gottes selber eigen ist.

Diese klare, gewissenhafte und niichterne Monographie 148t den gleich-
zeitig erschienenen Artikel von A. M. HoNEvMAN, Matthew 5, 18 and the
validity of the Law, New Testament Studies, 1945, 141-142, weit hinter sich.

C. Seicg OP

De Groot, Adrian, SVD : Die schmerzhafte Mutter und Gefdhrtin des
gottlichen Erlésers in der Weissagung Simeons (Lk. 2, 35). Eine biblisch-
theologische Studie. — Steyler Verlagsbuchhandlung, Kaldenkirchen 1956
xvi-130 S.

Die Schrift arbeitet sich gleichsam von riickwirts an die simeonische
Weissagung vom Schwert durch Mariens Seele heran. Sie inventarisiert zu-
erst Zeugen aus dem Orient, dann 5 lateinische Viter und 18 mittelalter-
liche Exegeten (1-66). Die Erklirer im Osten wie im Westen deuten (wenn
sie nicht gelegentlich an das Martyrium denken) das « Schwert » zuerst auf
Glaubenszweifel Mariens, dann im Osten auf personliches Leiden, im Westen
zuletzt auf heilsbedeutendes Leiden (61-63). Diese letzte Deutung macht
sich der Verfasser in einem zweiten Teil iiber den umfragten Schrifttext
Lk. 2, 34-35 in unmittelbar exegetischer Arbeit als Literalsinn zu eigen. Die
« auch »-Partikel in der Maria betreffenden Aussage des prophetischen Greises
reiht offenbar das Schicksal Mariens mit einem der vorher erwdhnten Schick-
sale zusammen. Vorher erwihnt sind aber zwei Schicksale : der Messias, der
Widerspruch erleidet, und die Ungliicklichen, denen er zum Fall und zum
Zeichen des Widerspruchs wird. Die alte (Origenes) Deutung hatte Maria
nun mit den Letztgenannten verkniipft (Glaubenszweifel). Umgekehrt der
Verfasser. Er riickt Maria mit Christus zusammen : was der Messias beim
heilsgeschichtlichen Zusammensto8 mit dem Unglauben an Leid (Wider-
spruch) erfihrt, geht als Schwert durch Mariens Seele. Die Prophezeiung des
Simeon ist also eine neue Bestédtigung des Protoevangeliums Gen. 3, 15 vom
consortium zwischen Mutter und Sohn. Sie steht « mitten zwischen der Erst-
ankiindigung der Erlésung [im Paradies] und deren Erfiillung am Kreuze...”
(124). « Der Prophet hebt also die Mutter auf die messianische Ebene und
148t sie kraft einer Verbindung mit ihrem Sohn an seiner Wirkung teilneb-
men » (113). Der (finale) SchluBsatz vom Offenbarwerden der Gedanken
bezieht sich demgemiB auf das gemeinsame Leiden sowohl des Messias als
seiner Gefdhrtin (114). — Diese Deutung fiigt sich nicht nur gut in das
Bild Mariens ein ; sie scheint auch unter den exegetischen Moglichkeiten
die beste. H. M. KosteER SAC



Besprechungen _ 183

Barrett, C. K.: The Gospel according to St. John. An Introduction with
COmmentary and Notes on the Greek Text. — S. P. C. K., London 1955.
X11-531 p.

De Westcott & Bultmann, en passant par Lagrange, Bernard, Hoskyn
¢t Dodd, les études sur le quatritme Evangile se multiplient, et il semblerait
que 'on dfit obtenir des solutions définitives. Il n’en est rien. Si la qualité
€t le nombre des exégétes permettent de pénétrer plus avant dans l'intelli-
gence de la pensée johannique, ils soulévent plus de problémes qu’ils n’en
Iésolvent. C’est du moins ce que l’on constate 3 la lecture de I'introduction
Si prudente et assez bien informée de C. K. Barrett. Celui-ci essaie de pré-
Ciser Iarriére-plan non chrétien (A. T., judaisme, platonisme et stoicisme,
Teligion de salut et gnose) et chrétien du IVe Evangile (tradition synoptique,
Paul et 1a primitive Eglise). A bon droit, il refuse d’envisager le mandaisme
fOmme une source possible, mais il a tort d’omettre — par prétérition —
Une influence de I’Epitre aux Hébreux. Dans le chapitre sur la théologie
de I’Evangile, la christologie est trop sommaire, C. K. B. se montre trés
Téservé sur les dislocations possibles du texte. Quant A I'origine de Jo.,
$il faut identifier le disciple aimé avec Jean, fils de Zébédée, ce n’est pas
A celui-ci qu’il faudrait attribuer la rédaction de I’Evangile, mais & 1'un
de ses disciples anonymes, entre 90 et 140, soit & Ephése, soit & Antioche ou
Alexandrie. Toutes précisions avancées A titre d’hypothéses, mais qui
laissent le lecteur sur sa faim, car I'immense littérature du sujet — totale-
Ment ignorée par notre auteur — ne justifie plus guére un tel scepticisme ;
a tout le moins, le lecteur candide devrait-il étre informé de 1’existence
d"autres conjectures vraisemblables.

Le commentaire riche et minutieux s’attache surtout a I'exégése litté-
Tale et linguistique ; il s’appuie sur une excellente connaissance du-grec
cli:’tSsique et de la Koiné ; sans tenir assez compte, toutefois, de la langue
des papyrus. Si le Papyrus Egerton 2 est heureusement confronté avec le
texte canonique, les mss. de Qumran n'ont pu étre utilisé par l'auteur.
Celui-ci, a bon droit, retient la lecon traditionnelle de Jo. I, 13, et porte
Constamment son attention sur I’émergence possible d'une source araméenne.
Cette mise au point des recherches de Black et de Torrey est peut-étre le
Meilleur apport de ce volume. On regrettera, par contre, 'absence de toute
Notation doctrinale, et la pauvreté du «plan» proposé: I, 19 -xi, 50
(I}&I'Iations, entretiens, discours); XiiI, 1 - xviII, 26 (Jésus seul avec ses
dlsciples) ; Xvi, 1 - XX, 31 (passion et résurrection) ; xx1, 1 - 15 (appendice).

uvre d’un excellent professeur, non d'un maitre. C. Srpicg OP

Findlay, J. Alexander : The Fourth Gospel. An expository commentary. —
he Epworth Press, London 1956. VIII-165 p.

Il y a peu a dire sur ce commentaire destiné au grand public et fort
SPccinct. L’auteur se révele parfaitement au courant des difficultés de.
€xégese et des opinions critiques contemporaines, Loin de s’asservir aux
dutorités, il a des vues personnelles et... des doutes qu'il ne craint pas
¢ faire partager. On pourrait « expliquer » saint Jean autrement, mais ces
Pages se lisent avec intérét. C. Seicg OP



184 Besprechungen

Knox, Ronald: L’Evangile de saint Paul. Traduit de l’anglais par
E. DELPIERRE-DELATTRE S]. (Présence chrétienne.) — Desclée de Brouwer
[Bruges] 1956. 89 p.

Des six chapitres qui composent cet opuscule, le meilleur est le qua-
triéme : saint Paul et I'humanité du Christ, qui traite en fait de la rédemption
par solidarité, non par substitution. Mais le reste dégoit, d’abord par des
fautes de traduction (on arme un navire, on ne 1’équipe pas, p. 76), ou des
imprécisions : « Les premiers chrétiens étudiaient oralement leur foi» (p. 7)
Jésus né «d’'une mére paysanne» (p.10), était «le Frére ainé de toutes
choses créées» (p.13); puis par des erreurs proprement dites : Saint Paul
a fourni & Luc « une bonne partie de son texte » (p. 8) ; «la question de la
tradition entrait difficilement en jeu» pour les premiers témoins évangé-
liques (p.7); 1'épitre aux Romains a été écrite «sous l'impression du
moment » (p. 9). I Tim. 11,15 : « presque certainement, c’est une allusion
A la maternité de Notre-Dame » (p. 23). Enfin, les gaucheries : Saint Ignace
de Loyola est présenté comme modéele de saint Paul (p. 16). Pire encore -
« Nous ne trouverons en saint Paul rien qui ne soit pas en accord avec 1€
courant de la théologie catholique » (p. 18). Heureusement pour l’ApbtreI

C. Sricg OF

Studies in Ephesians edited by F. L. Cross. — A. R. Mowbray, London
1956. 121 p.

Sans apporter du nouveau — ce n'est pas leur intention — ces huit
exposés sur I'Epitre aux Ephésiens, donnés au IITe Congrés de Théologie
et de Pastorale & Oxford, en juillet 1955, se lisent avec intérét ; notamment
le premier, dft & J. N. Sanders, concevant I’Epitre comme le testament
spirituel de saint Paul & 1'Eglise, écrit & la fin de son unique ca.ptivité
romaine. Il revenait & D. E. Ninecham — qui a récemment émis des idées
audacieuses sur la paternité divine dans les synoptiques — de faire valoif
les indices en faveur de la non-authenticité paulinienne. L’Epitre s’expli-
querait mieux si elle était de la période post-apostolique (on ose écrire
que 7yamnuévos, par exemple, est fréquent dans I Clement, Barnabé,
Hermas, Ignace!). Soulignons surtout le bel exposé de S. F. B. Bedale suf
la théologie de I’Eglise (corps, épouse, temple). Celui de D. E. H. Whitely
(christologie) contient des suggestions intéressantes; tandis que « le mystere
chrétien » de S. M. Gibbard — qui fait grand cas de O. Casel — dégoit:
Autre est la liturgie, autre l'exégése. Il est vrai qu’en «Pastorale».--

C. Spicg OF

Rigaux, Béda, O.F. M. : Saint Paul. Les Epitres aux Thessaloniciens:
(Etudes bibliques.) — J. Gabalda, Paris; J. Duculot, Gembloux 1956
XXXI11-754 p. ;

Un des caractéres les plus affligeants des publications contemporaines:
méme religieuses, est la rapidité de rédaction des meilleurs auteurs sur 163
sujets les plus divers. Si bien que nombre d’articles ou d’ouvrages, signes
de noms illustres, sont superficiels et contiennent maintes vues erronées:



Besprechungen 185

Ces écrivains mettent au compte de « I’évolution de leur pensée » de graves
rétractations, mais celles-ci ne sont encore que de nouvelles erreurs, dues a
incompétence ou & une réflexion hative.

Ce n’est pas ce reproche que I'on pourra adresser au P. Béda Rigaux,
qui approfondissait la doctrine des Thessaloniciens dés 1932, dans son étude
désormais classique : L’Antéchrist et l'opposition au royaume messianique
dans I’ Ancien et le Nouveau Testament. La rédaction de son introduction
(340 pages) et de son commentaire (375 pages) sur les deux Epilres aux
Thessaloniciens montre qu'il n'a cessé de réfléchir sur le texte apostolique,
de bénéficier des travaux contemporains et de mettre sa pensée au point.
Clest dire que nous avons ici le Maitre le plus compétent et un guide sir.
Non seulement I'analyse philologique fait appel a toutes les ressources de
la linguistique grecque, hellénistique et sémitique, non seulement chaque
théme est replacé dans son contexte original — et les textes de Qumran
Sont utilisés avec profit —, mais le jugement de l'exégéte est aussi prudent
que ferme, se gardant d'une fidélité servile, aux anciens tout autant que
des engouements pour les nouveautés, Bultmaniennes et autres...

Nos deux Epitres sont de la main de Paul — Silas ne les a pas rédigées
(contre Selwyn)., La premiere écrite de Corinthe au début de 51 fut suivie
(contre T. W. Mansion) quelques mois plus tard de la seconde, adressée
dux mémes destinataires (contre Harnack, Goguel). Ce ne sont pas des
éponses 3 une prétendue lettre des chrétiens de Thessalonique. Un cha-
Pitre important sur les caractéres littéraires de nos écrits étudie les emplois
Tespectifs du « nous » et du « je», le vocabulaire qui est proprement pauli-
Dien, le style qui a une forte empreinte sémitique, et les affinités littéraires
avec ’Ancien Testament (citations, réminiscences) et les Synoptiques. 1l
Wy a pas de dépendance littéraire des Thessaloniciens par rapport aux pre-
Miers Evangiles, mais une commune tradition de ’enseignement de Jésus.

juste titre, B. R. refuse de voir dans I Thess. des traces de catéchisme
baptismal, A la suite de Selwyn. Il ne s’agit que d’une parénése de sainteté.

lutot que de théologie paulinienne, notre auteur préfére parler de « message
3postolique », qu’il divise en kérygme (I’apbdtre a une fonction messianique,
dans 15 ligne du prophétisme ; il est témoin, messager et exemple),
Parénase (christocentrique, pneumatologique, eschatologique, ecclésiologique)
¢t eschatologie.

Respectant la hiérarchie des valeurs, B. R. consacre prés de cent pages
Al Parousie du Seigneur, qu'’il rattache a l'attente juive du jour de Iahvé
tt ay prophétisme israélite. On n’a rien écrit de mieux sur ce lexique néo-
testamentaire de I’épiphanie, de I’apocalypse et de la Parousie du souverain
%0 de la divinité; I'influence politique et religieuse contemporaine n’est
Point minimisée. Saint Paul a tenu compte dans son élaboration religieuse
¢ la joyeuse entrée du roi prenant possession de sa capitale ou d’un chef-
'®u de province. Les deux Epitres sont commandées par une perspective
pau'OUSiaque, parfaitement une, et notre auteur s’insurge a bon droit contre
2 thése actuelle voulant distinguer : jugement contre les Juifs coupables
destruction de Jérusalem) et le retour du Christ (fin du monde). Encore
Que succinctes, les pages relatives & la parénése paulinienne, centrée sur

13



186 Besprechungen

l'attente de la venue du Seigneur, sont excellentes : Le comportement du
chrétien est défini par la patience sous I'épreuve et ’espérance-participation
au triomphe du Christ. Quant & la date de la Parousie, Paul I'a espérée
prochaine, mais n’a jamais préché qu’elle fit pour demain (p. 226). Lucides
et assez neuves sont les notations sur les signes traditionnels de la fin':
arrivée des temps mauvais, apogée du mal (cf. Qumrén), apostasie, qui est
un refus de I’Evangile, négation du divin, anarchie compléte. Nous nous
réjouissons de voir le P. Rigaux identifier I’Antéchrist non 3 une collectivité,
mais & une personnalité concréte, suppdt de Satan, faisant figure de pro-
phéte, d’instaurateur d’une religion par prédication et par miracles, Nou$
regrettons par contre, qu’il refuse d’identifier le « Retenant ». La thése de
O. Cullmann sur les prédicateurs de I’Evangile, rapprochés des deux témoins
de Apoc., semble devoir entrainer la conviction.

L’introduction se termine par deux chapitres trés fouillés sur le Texte
(présentation des témoins, classement des matériaux, apparat critiqué
qui suit von Soden et Merk) et I'Histoire de I'exégése, précisant 1’orientation
de chaque école exégétique. Contre certains qui surévaluent les citations de
la Bible chez les Péres, notre auteur observe & bon droit que ces dernielS
citaient 1’Ecriture d’aprés des manuscrits tardifs. Il note enfin que le fasci-
cule sur les Thessaloniciens dans la Bible de Jérusalem n’est ni un extrait
ni un abrégé du présent ouvrage (p. 333). .

Quant au commentaire proprement dit, il ne peut se résumer. Qﬂ’ll
suffise de dire sa richesse d’érudition, son acribie dans I’analyse et son infor”
mation quasi-exhaustive de la littérature actuelle. Tout lecteur sérieuX*
saura gré a B. R. de citer les études relatives a tel ou tel verset. Nous féli-
citons spécialement l'auteur d’avoir utilisé les papyrus et les inscriptions
trop négligés encore de la plupart des exégétes, encore que ce soient 1"19
meilleurs témoins de la langue hellénistique. Ici ou 1a, le recenseur poul’l’afc
marquer son désaccord ; par exemple, il est exagéré de dire: « Un apdtr®
n’est pas un convertisseur d’Ames, mais un fondateur d’églises» (p. 349
mais cf. p. 429 : le salut est individuel et I’Evangile s’applique a chaque cas
en particulier) ; nous doutons fort qu’il s’agisse du Saint-Esprit persol'lnel
dans I Thess. 1, 5 (p. 376 ; cf. la juste réserve, p. 377), etc. Mais, au total,
on ne saurait surestimer la valeur de cet ouvrage, le meilleur qui existe SU*
ces Epitres difficiles, et qui constitue un acte admirable de religion enver®
I’Ecriture inspirée. ' C. Seicg OF

Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel nach Petrus Sabati€’
neu gesammelt und herausgegeben von der Erzabtei Beuron, Bd. 26°
Epistulae catholicae, Apocalypsis. 1. Lieferung, Jac. 2. Lieferung, I P- ~
Verlag Herder, Freiburg 1956-58. 184 S.

Fidéle a son propos de publier un fascicule par an, I’abbaye de Beuro?
édite la Vieille latine de Jac. et I Pet. L’exceptionnelle qualité de cette ceuvr?
n’est plus a louer. Non seulement les matériaux utilisés (manuscrits et cita”
tions patristiques) sont bien plus nombreux que dans le vieux Sabatier (1 743)
mais 1'utilisation des meilleures éditions critiques permet de préciser ’authe””



Besprechungen 187

ticité et la patrie d’origine de chaque texte. A bon droit, Dom B. Fischer, le
directeur de I'entreprise, édite le texte grec intégralement, en mentionnant
les variantes qui reparaissent dans Ie latin ; suit la Vulgate, également avec
Ses variantes, puis les diverses familles textuelles de la Vetus latina. Pour Jac.,
I’Afrique ne fournit que quelques bribes ; le texte européen, trés composite,
st surtout représenté par les témoins espagnols. Pour I Pet., au contraire,
A la vieille famille espagnole (S) originaire d’Afrique, s’ajoutent les textes
donatistes et augustiniens et celui de Carthage de 1’époque de Cyprien. Cette
Publication est aussi indispensable aux exégétes qu’aux spécialistes de la
Critique textuelle. Ils se procureront ici les références aux commentaires
Patristiques et 4 la bibliographie la plus moderne, ils seront avertis de sur-
Croit des divergences d’interprétation des premiers interprétes. Vg. 7o
8°Kfp.nov = tribulatio, probatio (Jac. 1, 3) ; Smopov) = patientia, sufferentia
(ibid.) ; amadg = simpliciter, affluenter, abundanter (1, 5) ; dyannrol = dilecti,
dilectissimi (1, 5) ; dvombxpirog = simplex, inaffectus (I Pet. 1, 22), etc. 1 est
Yconfortant de constater que notre monde surmené et hatif peut produire
des travaux aussi patients, minutieux et solides. C. Spicg OP

Dogmatik

Schell, Hermann : Verherrlichung und Gemeinschaft. Eine Auswahl aus
dem  Gesamtwerk. Herausgegeben von Paul-Werner SCHEELE. — Verlag
Ferd. Schéningh, Paderborn 1957. 439 S.

Unter obigem Titel, mit dem Schell « das hdchste Doppelziel des Uni-
Versums, ,, Verherrlichung und Gemeinschaft des dreieinigen Gottes » (Das
irken des dreieinigen Gottes, S. 588) meinte, wird hier versucht, die Theo-
logie des beriihmten Wiirzburger Dogmatikers der Jahrhundertwende in
usziigen vorzulegen und damit einem groBeren Leserkreis zuginglich zu
Machen, Eine reiche Auswahl wortlicher Texte aus seinen verschiedenen
Schriften ist in diesem Buch beisammen, angeordnet nach dem iiblichen
ufbau unserer Lehrbiicher der Dogmatik in der Reihenfolge ihrer Traktate,
Wie sie ja auch in Schell « Katholischer Dogmatik » selbst eingehalten wurde.
%11 Vorwort bekennt sich zu dessen Gegenwartsbedeutung. « Nicht als ob
Wir von jhm die fertige Losung beziehen kénnten — er suchte sie selbst
®ISt ; nicht als ob wir ihm in allem folgen sollten — er hat in manchem
8eirrt ; wohl aber, weil seine Grundhaltung in vielem fiir uns maBgebend
%¢in kann ; wohl aber, weil er wesentlichen Grundfragen entschieden nach-
gegangen ist und in vielem grundlegende Wahrheiten gefunden und dann
% gelebt und ausgesprochen hat, daB er uns wirklich helfen kann. Schells
Lebenswerk birgt viele Elemente jener « christlichen Summa », die uns auf-
ge_geben ist » (S. 5). Die folgende Einfiihrung, iiberschrieben « Mysterium
Missionis » (S. 15-58), zeichnet pietdtsvoll « Leben und Werk Hermann
Chells », ohne die Tragik darin zu verschweigen. Die Textauswahl erstreckt
S‘ch von S. 60 bis 428, sie umschlieBt 831 zusammenhéngende Stiicke
Yon der Gotteslehre bis zur Lehre von den Enddingen, mit Angabe des



188 Besprechungen

jeweiligen Standortes in den Werken des Meisters, Den Schluf bildet ein
sorgfiltiges Register.

Das Buch leistet einen sinnvollen Dienst, indem. es auch aus den ver-
botenen Schriften des Wiirzburger Theologen das unanfechtbare Gedanken-
gut zu bieten bemiiht ist. Grundrichtung und Lieblingsideen Schells leuchten
dem Leser dieser Exzerpte in aller Deutlichkeit auf, sie kehren immer wie-
der, so das Lieblingsthema von der gottlichen Trinitit und der Teilhabeé
des Menschen an deren Leben, so auch die Schell eigentiimliche pathetisch®
Verherrlichung von « Tat » und « Tatkraft ». Es entgeht einem wohl nicht:
wie sehr dieser « existentielle » Denker dem Zuge seiner Zeit verpflichtet war
gerade in dem soeben erwdhnten steten Hochgesang auf Tat, Unterneb-
mungslust, kraft- und machtvolles Wirken. Hier haben wir gleichsam das
Echo des optimistischen Leistungsdranges, der Fortschrittsfreudigkeit poli-
tischen, wirtschaftlichen wie wissenschaftlichen Aufschwunges, den gerade
das Deutsche Reich jener Jahrzehnte erlebte, daran Schell mit dem ganze‘n
Feuer seiner Seele aktiven Anteil nahm. Es mag sein, daB jene Ideale sowi®
der Stil mit seiner zuweilen iiberladenen Rhetorik dem heutigen Wertel
und Empfinden nicht mehr ganz entsprechen. Aber der theologisch interes-
sierte Leser wird sich dadurch, so hoffen wir, die Freude am Gedanken”
reichtum eines der reprisentativsten deutschen Gottesgelehrten nicht ver-
derben lassen. Die Ausstattung des Buches ist alles Lobes wiirdig und mach?
es zu einem wiirdigen Denkmal. C. ZIMARA

Billot, Ludovicus, SJ : De Deo uno et trino. Commentarius in prima™
partem S. Thomae. Ed. 8% — Pontif. Universitas Gregoriana, Romae 1957

665 p.

Cette toute récente édition d’'un des livres les plus importants d’u
cardinal Billot, et ’effort de diffusion des autres ouvrages non encore épuis¢’
du grand théologien jésuite, témoignent de 1’actualité d’une pensée et d'u"
enseignement qui ont marqué si profondément la théologie contemporain®
Il faut se réjouir de cette entreprise et en féliciter les auteurs.

Durant sa longue et féconde carriére, le cardinal Billot a appor’té a
’étude des principales questions théologiques un souci de rigueur et uh?
exigence intellectuelle qui 1'ont conduit & renouveler bien des probleme®
importants et, si l'on peut légitimement discuter plusieurs des solutio®®
qu’il a proposées, on ne peut pas, abordant ces mémes probléemes, Jes
ignorer. Ce fut aussi un grand et prestigieux ouvrier de cette renaissanc®
thomiste qui, sous l'impulsion des Papes, a orienté la théologie et la phil®”
sophie chrétienne dans les voies qui, pour é&tre celles du passé, et justeme”
parce qu’elles sont celles d’'un grand passé qui portait en lui toutes 1=
espérances de l’avenir, sont aussi celles du présent le plus actuel.

Beaucoup de problémes se posent aujourd’hui aux prétres et aux thféo‘
logiens, que Billot ne connaissait pas. Mais celui qui aura étudié sa doctris®
sans se laisser enfermer en elle sera mieux armé pour les résoudre d'un®
fagon neuve a la fois et, au meilleur sens du terme, traditionnelle.

J.-H. NicoLrAS 0



Besprechungen 189

Franciscus Xaverius de Abarzuza, OFMCap. : Manuale theologiae dogma-
tiCae, vol. IT : De Deo uno, trino, creante, elevante ac de Novissimis. Ed. 2a ;
Vol ITI : De Verbo incarnato, De B. Virgine Maria, de gratia Christi et de
virtutibus infusis. Ed. 2a. — Ediciones Studium, Madrid - Buenos Aires 1956.
XX1v-471, xx111-651 p.

Das in fliissigem Latein geschriebene Lehrbuch kénnte eine Liicke aus-
fiillen, da unsere Dogmatik-Lehrbiicher meist in der Muttersprache geschrie-
ben sind, obwohl es eindeutiger Wunsch der Kirche ist, es mdchten wenig-
Stens die Vorlesungen iiber Dogma und Moral in lateinischer Sprache gehalten
Werden (vgl. SKZ 1952, S. 564 ff.). Ohne den Gesamtwert des Manuale anzu-
Zweifeln oder zu iiberheben, sei auf einige Punkte hingewiesen. Mangelnde

bersichtlichkeit, die eher auf Kosten der Drucktechnik zu setzen ist, beein-
trichtigt da und dort die « Handlichkeit » des Manuale. Der Verfasser folgt
Wit Vorzug dem Aquinaten (z. B. Bd. II, S. 27 in bezug auf die essentia Dei
Metaphysica ; S. 36 in bezug auf die distinctio inter essentiam et attributa

ei), in gewissen Spezialfragen aber begreiflicher Weise eher dem Theologen
Seines Ordens : Scotus. Die quinque viae finden kaum Erwihnung (S. 24).

aB der Traktat de Novissimis im AnschluB an de Deo Creante eingeschoben
"}Tird (S. 397-447), scheint innerlich kaum berechtigt, denn logisch und inhalt-
lich gehort die Eschatologie in der faktischen Heilsordnung doch eher zum
“Opus Recreationis ». Bei einer Wesensbestimmung der Gnade wiire als erster
Punkt wohl zu erwihnen : gratia est supra essentiam, nicht blofl supra exi-
8entias et vires cuiuslibet naturae, wie auf S. 331 f. zu lesen ist. Sympathisch
ISt, was Verf. iiber die scientia Dei de futuris liberis et futuribilibus sagt :
« Mysterium sane impenetrabile, quod frustra omnino mens humana pate-
facere conatur. Quocumque te vertas, mysterium admittas necesse est...
Quid igitur nos ?... Silentium tibi laus» (S. 68 £.).

Ausfiihrlich ist im III. Bd. das Problem vom Inkarnationsmotiv behan-
delt, wobei die Ansicht des Scotus als « probabilis et certa » bezeichnet wird
(S. 149). « Probabilis » ist hier wohl nicht mit « wahrscheinlich » zu iiber-
Se¢tzen, sonst ginge es schwer mit « certa» zusammen. In der Mariologie
Stheint Verf. das Extremste zu sagen, was gesagt werden kann, besonders
M bezug auf die Corredemptio. Der Verf. nimmt die Mitwirkung Mariens in
Ordine ad acquisitionem gratiarum als aktiv-effizientes (de congruo), nicht

log als passiv-rezeptives Tun, was andere Theologen ja auch vertreten.

- 268 (Anm. 5) sagt er sogar : « Sunt etiam theologi qui valorem huius satis-
factionis dicant esse non tantum de congruo, sed etiam aliquo modo de
ondigno ; quae sententia solidam probabilitatem habere videtur tum quia
Satisfactio est Matris Dei, cuius dignitas est fere infinita, tum quia malitia
Peccati non est simpliciter, sed secundum quid infinita. » Mir will scheinen,
df‘B mit solcher Terminologie « aliquo modo de condigno » und « fere infi-
Nita » der Weg der Theologie als Wissenschaft verlassen und Spekulation im
aru‘iid::higen Sinne betrieben wird. Nicht Bewunderung, noch Zustimmung,
Sondern Staunen und Besorgnis mul} erregen, was nach dem Verf. in diesem
Von der Kirche noch keinesfalls entschiedenen, sondern nur zur Diskussion
8estellten Fragenkomplex schon alles « de fide » sein soll. Horen wir seine

hesen und Zensuren: 1. Beatam Virginem Mariam esse vero et proprio



190 Besprechungen

sensu Mediatricem, est doctrina de fide, ex magisterio ordinario. 2. Beatam
Virginem Mariam cooperatam esse ad redemptionem obiectivam, saltem
remote, est doctrina de fide. 3. Beatam Virginem Mariam cooperatam esse
ad redemptionem obiectivam et quidem immediatam et proximam, est doc-
trina conformior documentis Romanorum Pontificum.

Stellen wir die Ansichten anderer Theologen aus ihren Lehrbiichern ge-
geniiber. Schmaus (Mariologie 1955) behandelt diese Fragen sehr ausfiihrlich
und wohlwollend. Er gibt in der Frage von Mariens Mitwirken bei der objek-
tiven Erlosung der Ansicht von Dillenschneider den Vorzug, der Mariens
Mittun nicht blo8 als rezeptiv, sondern als aktiv bezeichnet (S. 331). Aber
Schmaus gibt dieser Ansicht folgende Zensur : « Solange das kirchliche Lehr-
amt keine verbindliche Erklarung gibt, gelangt die These iiber einen hohen
Grad von Wahrscheinlichkeit nicht hinaus » (S. 337). Oder Pohle- Gummers-
bach (Dogmatik Bd. II. 1956) : « In Unterordnung unter die Erlosungstatig-
keit ihres Sohnes und in Abhingigkeit von ihr hat Maria uns miterlgst und
uns alle Gnaden mitverdient. Sent. probabilis » (S. 430).

Uber das Mitwirken Mariens « in ordine ad distributionem gratiarum?
sagt Verf.: 1. Quod mediatio Mariae sit omnino specialis in ordine ad dis-
pensandas gratias, est de fide ex magisterio ordinario Ecclesiae. 2. Quod praé-
dicta mediatio referatur ad omnes gratias modo generali, est doctrina omnin®
certa (S.277). Héren wir zur Beruhigung Schmaus: « Was die Sicherheit
unserer These von der allgemeinen Gnadenvermittlung Marias betrifft, SO
bedeuten die pépstlichen AuBerungen keine unfehlbare Glaubensentschei-
dung. Sie sind aber doch von groBer Bedeutung und verbindlich, .. Es ware
fiir den Glaubensvollzug gefihrlich, von dieser Lehre abzuweichen » (1. C
S. 860). Oder Pohle-Gummersbach : « Maria ist seit ihrer Aufnahme in dem
Himmel Mittlerin aller Gnaden in dem Sinne, daB nach Gottes positiver
Anordnung keine Gnade ohne ihre spezielle Fiirbitte erteilt wird. Sententid
tuta et communis » (L. ¢. S. 449). Es ist sehr bedauerlich, wenn nicht bedenk-
lich, wenn selbst Theologen in Glaubensfragen derart divergieren. Auf jede?
Fall wire sehr zu wiinschen, daB Verf. in seinen Zensuren « de fide » etwaS
mehr Zuriickhaltung iibte, sonst miillte er ja alle, die seinen Thesen nicht
zustimmen, als Hiretiker taxieren. Wer Maria die groBeren Privilegien 20
teilt, ist damit nicht auch schon der frémmere Marienverehrer und besser®
Theologe. Fromme und iiberschwingliche Gefiihle sollen weder fiir noch
gegen ein Dogma sprechen diirfen. T. Kremper 0SB

Dijkman, Joop, SCJ : Christus, Offenbarung des dreieinigen Gottes. Histo
rischer und eschatologischer Charakter dieser Offenbarung. (Studia Fribu®
gensia, Neue Folge Bd. 18.) — Universitidtsverlag, Freiburg Schw. 1957-
XI11-166 S.

Diese Dissertation mochte zeigen, wie das Mysterium des menschg®
wordenen Wortes eine Offenbarung der Trinitit einbeschlieBt und in de®
der Kirche seine Fortsetzung findet (S.2). Ein erster Teil betrachtet
Christus als Offenbarung des Dreieinigen, eine Offenbarung, die ihren Gege®
stand freilich nicht vollkommen enthiillt, sondern zugleich verhiillt,



Besprechungen 191

Christi Menschennatur sie vermittelt. Diese beiden kontrastierenden Aspekte
der Offenbarung Gottes in Christus werden je aus dem Zeugnis der Heiligen
Schrift, der patristischen Tradition und der Lehre des hl. Thomas von
Aquin erwiesen, unter besonderer Wiirdigung der Allgemeingiiltigkeit solcher
revelatio. Im zweiten Teil will D. zunédchst den echt geschichtlichen Charakter
der Gottesoffenbarung in Christus beleuchten, die dem Gesetz eines Fort-
Schritts im Lauf der Zeit untersteht, soda8 wir es wirklich mit Offenbarungs-
8eschichte und Heilsgeschichte zu tun haben, wesentlich auch auf dem Weg
Verschiedenartiger Priifung, an die Gott je nach der Gewihrung weitere
Enthiillung und Erfiillung bindet. An zweiter Stelle kommt in diesem Teil
die eschatologische Ausrichtung der Gottesoffenbarung in Christus zur
Erbrterung. Die Auferstehung Christi riickt da in den Brennpunkt der
Betrachtung, jedoch ohne daB sie aus der innigen Verbindung mit dem
Menschwerdungsmysterium gelost wiirde, dessen « Krénung » sie sein soll.
Wihrend die Offenbarung der Person des Heiligen Geistes im irdisch-
Sterblichen Leben Jesu erste VerheiBung blieb, geht sie durch dessen Aufer-
Stehung ihrerseits in Erfiillung iiber. Des Geistes unsichtbares Wirken leitet
alsdann das Leben der Kirche. Auch dieser zweite Teil bietet dreifache
Begriindung : Heilige Schrift, patristische Uberlieferung, Thomas von Aquin.
Ein SchluBkapitel, der Jungfraulichkeit Mariens gewidmet, sollte heraus-
Stellen, wie gerade dieses Geheimnis, mit der trinitarischen Offenbarung
verflochten, nach altkirchlicher Auffassung in eigener Weise urbildlich die
®Schatologische Ausrichtung der Kirche bestitigt.

Der Verf. erklirt einmal: « Die Absicht der vorliegenden Arbeit ist,
das Mysterium des menschgewordenen Wortes ... als Offenbarung der Drei-
faltigkeit darzustellen und von da her die ‘Sakramentalitit’, das ‘Mysterium
der Kirche als die Fortsetzung des Christusmysteriums zu begreifen » (S. 2) ;
und wiederum : « Diese Studie will zu einem tieferen Verstindnis des Christus-
und Kirchenmysteriums beitragen, indem sie es zuriickfiihrt auf das alles-
beherrschende Mysterium des dreieinigen Gottes » (S. & 1.). Der Durchfiihrung
der Absicht einer Vertiefung hat leider schon die Breite des Themas geschadet.

azu kommt, daB8 D. aus dem Drang nach direkter Aktualitdt im Verlauf
Seiner Arbeit ihr zu viele Ideen einverleiben will, die er in beachteten neueren
_ﬁchem oder Aufsitzen findet. Das hat ihn gerade von selbstdndiger Ver-
t1‘3f1111g abgelenkt und ihn sogar an einer befriedigenden Synthese dieser
Modernen « Quellen » gehindert.
Deutsche Ausdrucksweise ist dem Verf, sichtlich zu wenig vertraut;
Puren davon haften der Arbeit trotz der ihm hierin zuteilgewordenen
Hilfe an (2. B. S.8, Z.15; S.9, Z.1; Z.8; Z.14; S.12, Mitte; S. 22,
Anm. 7; 8,30, 2.6 v.u.; S.67, Z.5 v.u.; S.72, Z.13 v.u.; S. 79, Z. 11
Viu.; S. 89 ist die Rede vom « Werken des Logos»; S.109, Z. 11 v. u.;
+ 134 : ¢ ihm nachzureden », wo der Verf. offenbar sagen will : « ihm vorzu-
Werfen» ; S, 140, Z.12; S. 146, Z. 7; S. 147, Z. 6 und S. 153 : «des zweiten
Adamg »). Der Schreib- oder Druckfehler gibt es auch eine Anzahl. Statt
“kol. » jst gebrauchlich « Sp. »; S. x11 lies : Meegeren ... juxta D. Thomae
OCtrinam ; S. x1m lies : Schmitt ... ressucité ; S. 4, Z. 14 v. u. lies : Endreich ;
*39 und 164 lies: KirchgiBner; S. 94 lies: Couturier; S.114 und 156



192 Besprechungen

lies : Riesenfeld ; S. 135, Anm. 6 lies : convertitur ; S. 154 lies : Hammers-
berger. Wo die Herausgeber ihr Werk « Das Konzil von Chalkedon » nennen,
ist das zu achten und nicht « Chalcedon » zu zitieren (S.x1 und S. 50);
« Cyr. v. Jerusalem, Catechese » (S. X) wirkt nachlissig ; Hotz, F. (S. x1 und
S.137) ist der Titel der Arbeit unvollstindig. Im Literaturverzeichnis vermiBt
man einiges, das bei der Ausarbeitung gut gedient hitte, wie etwa M.-E.
Boismard, Le prologue de saint Jean, Paris 1953 ; L. Cerfaux, Le Christ
dans la théologie de saint Paul, Paris 1951 ; T. Képpeli, Zur Lehre des
hl. Thomas von Aquin vom Corpus Christi mysticum, Freiburg Schw. 1931 ;
M. Schmaus, Die psychologische Trinitdtslehre des hl. Augustinus, Miinster
i. W. 1927 ; mehrere Artikel des Theologischen Worterbuches zum Neuen
Testament von G. Kittel - G. Friedrich, so xapég (G. Delling) ; xaAdnte usw.
(A. Oepke) ; xbptog (G. Quell - W, Foerster) ; maic 0cob (]J. Jeremias) ; matip
(G. Schrenk) ; meipa usw. (H. Seesemann). — Namen- und Sachverzeichnis
sind fleiBig, aber arg mechanisch redigiert, es brauchten nicht alle aufeinander
folgenden Seiten in der Weise angegeben zu werden wie es z. B. bei Augu-
stinus, Eschatologie, Evangelium, Glaube, Sohn Gottes, Siinde, Vater, Zeit
geschieht. C. Z1MARA

von Petersdorff, Egon : Daemonologie, I. Bd. : Daemonen im Weltenplan-
— Verlag f. Kultur und Geschichte, Miinchen 1956. viii-416 S.

Obwohl dieses Buch von kompetenten Autoren als « ein Standardwerk »
als « das Werk iiber die Dimonologie » angezeigt wurde, konnte es doch
zunichst etliches MiBtrauen erwecken, sowohl im barock anmutenden Titel
als auch durch seinen vielleicht doch allzu groBen Umfang. Nach der Lektiir¢
verschwindet jedoch dieser Argwohn, und zwar in erster Linie dank der
wirklich ungeheueren Erudition des Verf., die alles Notwendige und fast
alles Niitzliche verwendet hat aus den kirchlichen Dokumenten, aus der
Bibel und der Liturgie (in allen Fassungen), aus den Vitern und der
Theologen (ein Fiinftel ungefihr von den zirka 1500 Anmerkungen ist dem
hl. Thomas entnommen), aus der Mystik, der Hagiographie, der Literatu®,
der Geschichte, der vergleichenden Religionswissenschaft usw. Sodann abe’
auch dank der maBvollen Zuriickhaltung im Urteil. Eigene Urteile fehle?
durchaus nicht, oft wird aber von einer Entscheidung aus Vorsicht und
Bescheidenheit abgesehen, und wo geurteilt wird, spiirt man die Absich®
die richtige Mitte zu treffen. Nicht zuletzt sei aber auch hervorgehoben, da.B
P. eindriicklich klar gemacht hat, wie sehr wir in unserer Theologie die
Person und Wirksamkeit des Teufels einfach vernachlidssigt haben !

Im einzelnen diirften hier noch eine Reihe wissenswerter Details kur?
hervorgehoben werden : so iiber neutrale Engel (87), den Teufel als angeb”
lichen Demiurgen (94), Teufel und Reinkarnationsidee (198), Gotzendienst
und die Ddmonen (95, 218), Mysterienfrommigkeit (231), falsche Proph¢”
zeiungen (248), Abilards Theorie, daB Gott nicht Mensch wurde, um uf®
vom Joche des Teufels zu befreien (255), die dimonische Besessenheit in dent
Evangelien (269), den dummen Teufel im Mittelalter (284), die Satanspr®”
zesse (290), Sakramente und Teufel, z. B. die zehn Exorzismen der Tauf¢



Besprechungen 193

(313), Sakramentalien (311, 335, 338), die Leoninischen Gebete nach der
Messe (328) usw.

Fiir eine zweite Auflage konnten einige Stellen neu iiberpriift werden,
die jetzt fragwiirdig erscheinen (26, 40, 48, 85, 96, 206, 247, 308). Vielleicht
Stimmen sie alle ohne weiteres der Sache, wenn auch nicht immer der
geldufigen Terminologie nach. — Nach dieser Lektiire wartet man mit
Ungeduld auf den zweiten Band dieses grofartigen Werkes.

A. H. MarLtHA OP

Second Franciscan National Marian Congress in celebration of the Marian
Year in honor of the Centenary of the definition of the dogma of the Imma-
Culate Conception, May 4-9, 1954. (Studia Mariana, cura commissionis
Marialis franciscanae edita, IX.) — San Francisco, California 1954 [verdffent-
licht 1957]. 197 p.

Dieser alles in allem iiber 200 Seiten zdhlende, drucktechnisch bestaus-
gestattete Band gibt die Tagesordnung und das Programm, vor allem aber
die wissenschaftlichen Referate des in Californien im marianischen Jahr 1954
abgehaltenen mariologischen Nationalkongresses wieder. Die Franziskaner
haben ihn veranstaltet ; aber auch Mitglieder anderer religioser Gemein-
Schaften (Dominikaner, Jesuiten, Redemptoristen, Schulbriider, der be-
kannte Maryknoller James Keller) haben sich beteiligt. Erklirtes Ziel dieses
Wissenschaftlichen Teiles der Veranstaltung war, den Priester in einem maria-
Dischen Zeitalter fiir seine Fiihreraufgabe an den Seelen besser zu befahigen(7)
Es wurde die Frage erwogen, ob die herkdmmliche mariologische Seminar-
ausbildung geniige, und Mittel zur Abhilfe wurden iiberdacht (8-10).

Die wissenschaftlichen Referate beschiftigten sich mit der Verehrung
der Unbefleckten Empfingnis in den Vereinigten Staaten von 1854 (M. A.

abig : 11-23) ; mit der Immakulataidee in der Friihzeit der Franziskaner-
SChule (A, B. Wolter : 26-69). im 14. Jahrhundert (I. Brady: 70-110) und
bei den Kirchenvitern (N. De Amato : 112-132) ; mit dem franziskanischen
Anteil an der Verehrung der Immakulata in den Vereinigten Staaten zwi-
Schen 1854-1954 (M. Grajewski : 133-145), mit dem Beitrag des bedeutenden
SPanisch-mexikanischen Franziskaner Erzbischofs Juan de Zumarraga zur
Marianischen Frommigkeit in Mexiko (F. de J. Chauvet : 146-155), mit der
G‘?Schichte der Immakulata in Californien (M. J. Guilfoyle : 158-160) und
m}t Duns Scotus als dem Verteidiger der Immakulata (B. Vogt: 161-175).
Ine (mittlerweile als Buch erschienene) Abhandlung iiber : Maria die unbe-
Reckt Empfangene — gestern, heute und in Ewigkeit (Th. PlaBmann : 176-192)
SchlieBt die Reihe, die durch ein Sach- und Namensverzeichnis (193-197)
“Ischlossen wird. Die drei dogmengeschichtlichen Beitrage zur Immakulata-

Wee in der Franziskanerschule geben in den FuBnoten Originalexzerpte
H. M. K6sTter SAC

K Walter, Eugen : Maria, Mutter der Glaubenden. 2. durchges. Aufl. —
erder, Freiburg 1957. 148 S.

An dieser Schrift ist der niichterne und doch gepflegte Stil zu loben.

Doch auch anderes. So schon die Grundabsicht, ganz nahe an der Heiligen



194 Besprechungen

Schrift zu bleiben (Vorwort ; weiter S. 2-4). Denn die Bereitschaft, das, was
die Kirche iiberdies verbiirgt, gerne zu glauben (3), schirmt dieses Schrift-
prinzip gegen den Protestantismus ab. Obendrein kommt durch das ganze
Buch hin (nach der anfinglichen Verwahrung gegen die subjektiven « Uber-
malungen » und « Eintragungen » in das Marienbild etwas iiberraschend) auch
eine meditative Bemiithung um die analogia fidei und um den intellectus fidet
zu Wort, W. glaubt auf diese Weise, aus den kargen Einzelerwdhnungen
Mariens in der Heiligen Schrift geradezu ein « Bild » (4), ja sogar ein « Wesens-
bild » (4) Mariens finden zu konnen : « einen durchgehenden Zug in der Art,
wie Gott an ihr handelt, und in der Art, wie sei darauf antwortet » (4). ET
glaubt «bis zu einem gewissen Grade auch die Griinde fiir beides zu
erkennen » (4). So arbeitet er z. B. den « Wurzelgedanken » heraus, aus dem
die Erkenntnis der Unbefleckten Empfingnis aufkeimte (136). W. schlief3t
also keineswegs die in der Kirche immer geiibte theologische Verarbeitung
der Schrift aus. Fiir nicht wenige Puritaner wird vielleicht schon hier die
so iibel gescholtene « Konklusions-Theologie » beginnen. Immerhin : Was hier
nicht restlos auszumachen ist, 148t W. immer vorsichtigerweise offen. Dann
fordert W. (mit Recht), bei Maria die consecutio temporum zwischen dem
status viae und dem status gloviae zu beachten (2-3). Wird das Bild Mariens
dadurch herber, so doch auch ansprechender (4).

Es ist, wie schon der Untertitel deutlich macht, ein besonderes Anliegen
der Schrift, als Grundverfassung Mariens den Glauben, und besonders seinen
Einsamkeits- und Wagnischarakter (Vorwort ; 4-11; 33 ; 56-59) herauszu-
arbeiten. « Zum Glauben gehort hier, daB wir nicht nur iiber die Zukunft
nicht verfiigen, sondern auch nicht im voraus wissen, wie wir uns zu ver-
halten haben. Wir miissen uns fiir Weisungen bereit halten, ja wir miissen
sogar gewartig sein, da wir uns im Vernehmen der Weisungen irren konnen
und miissen Korrigierbarkeit von vornherein mit einbeziehen in das Bekennt-
nis des Glaubens, und in den Gehorsam des Glaubens. Es kann auch Gott
gefallen, nachdem wir uns guten Glaubens zu etwas entschieden haben, uns
davon wegzurufen und in andere Richtung zu weisen. Damit ist nicht einmal
gesagt, daB das Erstgewollte, das sich nachher als nicht das Richtige erweist,
von Gott zu jener Stunde nicht gewollt war» (91).

Im groBen Gang der Gedanken folgt W. der Chronologie des Marien-
lebens. Dabei finden, je an ihrem Ort, die als antimarianisch empfundene?
Stellen der Schrift einen guten Kommentar., So nennt W. Lukas 11, 27 ein¢
«indirekte Seligpreisung Mariens » (106). Bei Markus 3, 21-30 sieht er Maria
nur dullerlich bei den ungldubigen « Briidern ». « Vielleicht hatte man sie
nur mitgenommen, ohne ihr zu sagen, was geplant war » (102). Was W. iibe*
Lukas 1, 27-38 und iiber ein Jungfriaulichkeitsvorhaben Mariens denkt ?
Dies : Dafl Maria wohl an Ehe, aber nicht an ehelichen Umgang gedacht
habe (13-19, 24-25). W. hilt, in bewuBtem Unterschied von anderen katho”
lischen Erkldrern (25), Maria nicht fiir addquat aus dem Judentum erklar-
bar ; er deutet sie von Christus her. Er tut dies, ohne ihre Psychologie 24
verunnatiirlichen. « Sie braucht von ihrem Herausgenommensein aus der erb-
siindlichen Verschuldung nichts gewuBt zu haben. .. Aber, der so gnadel”
haft an ihr gehandelt hat, bevor sie etwas davon verstand und verstehel!



Besprechungen 195

konnte, der konnte in ihr auch eine Bereitschaft zu etwas erwecken, wo-
fir sie sicher nicht einmal einen Namen gewult hatte » (18). VerlaBt W,
aber nicht den Grundsatz, Maria aus ihrer eigenen Gnadenfithrung zu deuten,
wenn er bei der Verkiindigung Maria die Erkenntnis der metaphysischen
Gottessohnschaft ihres Kindes « schwerlich » glaubt zubilligen zu kdnnen,
weil es « dafiir... im Alten Testament keine Vorbereitung » gab (23-24) ?
Ubrigens, dort wo er die Glaubensleistung Mariens angesichts ihres Neuge-
borenen in Bethlehem dramatisiert (56-59), scheint er dann doch die Er-
kenntnis der « Menschwerdung », und « das Paradox... : Gott ist Mensch,
Gott ist Kind geworden » (57) als die Glaubensaufgabe fiir Maria anzusetzen,
in der die spiteren Geschlechter sich leichter getan hitten.

Die Bedeutung Mariens ? Mit ihrer « Entscheidung leistet ein Mensch
den hochstméglichen Beitrag zur Erlésung, und in diesem Beitrag der Mensch-
heit verwirklicht sie zugleich ihr Bestes » (27). Das wird herausgearbeitet
auf dem Hintergrund, daB die Tat Jesu, « von Gott aus betrachtet » (27) —
und diese « Betrachtungsweise ist die entscheidende » (28) — « die Tat Gottes »
Selbst war (27). « Wohl hat Christus zwei Naturen, eine gottliche und eine
menschliche, aber beide Naturen sind im Besitze einer Person, und diese
ist die gottliche. Von dem Augenblick an, da diese Menschheit begann, also
von dem Augenblick an, den wir an seiner Mutter erwégen, ging ihr Schick-
Sal auf Gottes Rechnung, war die gott-menschliche Ordnung grundgelegt,
in der das Menschliche grundsitzlich aufgenommen und heimgebracht ist
Zu seinem Ursprung. Und fiir jeden liegt das Heil nun darin, in diese gott-
Menschliche Ordnung zu gelangen. Kein Mensch braucht sie mehr zu er-
Tichten (noch konnte er es), er mull sie nur erreichen, annehmen fiir seine
Person. Hier wurde sie angenommen fiir alle. Hier stand diese gottmensch-
liche Ordnung als Ganzes und in ihrem Ursprung vor eines Menschen Ent-
Stheidung. Darum hat die Menschheit an keiner Stelle entschiedener zu ihrem
Heil mitwirken konnen, als in diesem « Ja» der Jungfrau» (28). Als vor
®twa zehn Jahren ein anderer deutscher Theologe seiner Mariologie unter
anderem auch diesen Gedanken zugrunde legte, stieB er (wegen « Monophy-
Sitismus ») auf einigen Widerstand. Das MiBverstindnis scheint nun aufge-
klirt zu sein. Schreibt doch jetzt auch K. Rahner (Maria, Mutter des Herrn,
Theologische Betrachtungen, Freiburg 1956, S. 35 f.) : « Diese menschliche

erson, die wir Maria nennen, ist in der ganzen Heilsgeschichte gleichsam
Fler Punkt, auf den steil von oben herab das Heil des lebendigen Gottes
N diese Geschichte hineinfillt, um sich von da aus iiber die ganze Mensch-
heit zy verbreiten. » Wo aber steht Christus ? « So sehr er auch mit uns in
Seiner menschlichen Natur den Vater anbetet und ihm huldigt, so ist er
doch zugleich auch der, den wir anbeten als unser ewiges Ziel. Sein Ge-
eimnis besteht gerade darin, daB er beides ist. Wenn wir aber im Blick
auf dieses Geheimnis des Sohnes, der Mensch ist, fragen : Wo ist Maria ?
dann miissen wir sagen : Sie gehort ganz auf unsere Seite. So ist sie die,
fiie ebenso das Erbarmen Gottes empfangen muB3 wie wir ; dann ist sie die-
lenige, die das in vollendeter Weise lebt und reprisentiert, was wir selber
Vor Christus sein sollen. » « Maria ist das Symbol der in der Kirche zur Heils-
§¢meinschaft berufenen und im Glauben sich Gott anheimgebenden Mensch-



196 Besprechungen

heit » (148), und damit zugleich « das hochste Symbol » fiir die Mitwirkung
zum Heilswirken Gottes (147), « Prototyp » und « MaBbild » und « Urbild der
Begegnung von Gnade und Freiheit, von Gott und Mensch » (140). Gehort
Maria als Erloste in eine Reihe mit den iibrigen, so doch auch «an ihre
Spitze » (9). Als Jungfrau und Mutter ist sie vor allem das Hochbild der
Frau (141). In ihrer Unterwerfung unter Gott ist sie « eine gottgegebene
Antwort auf die Grundntte unserer Zeit»: sie prigt das echte Bild des
Menschen aus (140). Eine Betrachtung (135-148) iiber die Bedeutung beson-
ders der leiblich in den Himmel aufgenommenen Jungfrau fiir unsere anthro-
pologisch verworrene Zeit schlieBt die theologisch wie sprachlich sehr ge-
diegene Schrift. H. M. KosTer SAC

Galtier, Paulus, SJ : De Paenitentia tractatus dogmatico-historicus.
Ed. novissima. ~ Pontif. Universitas Gregoriana, Romae 1956. viii-576 p.

Cette nouvelle édition d’un livre bien connu, déja réédité en 1950, est
un signe a la fois de son succés et de son utilité. Succeés mérité, utilité cer-
taine et confirmée par le rapide épuisement de 1'ouvrage. Il constitue en
effet une petite somme du sacrement de pénitence, ot I’étudiant trouve
rassemblés sous une forme claire, concise et méthodique les principaux
renseignements concernant la source révélée, 1'histoire, les décisions dogma-
tiques et la théologie de la pénitence.

Lui reprochera-t-on son organisation toute scolaire ? Il faudrait oublier
que le livre est fait pour les écoles et qu’avant de pouvoir aborder avec
fruit des études d’un genre plus libre et d’une touche plus personnelle,
I’étudiant doit d’abord apprendre ce qu’il faut savoir des différents traités
théologiques.

Les solutions proposées bien que tendant visiblement a se rapprocher le
plus possible de ce qui pourrait étre considéré comme « doctrine commune »,
sont pour une part le résultat d’'un choix. On n’en saurait faire grief a
l'auteur, puisqu’il s’agit toujours de questions librement discutées dans
I’Eglise, et que les raisons du choix sont exposées clairement. On peut
regretter seulement, ou au moins contester, ce qui parait étre le principe
général de tous ces choix, dans la partie spéculative, a savoir une conception
excessivement juridique du péché. Pour dire que la contrition parfaite,
dans la justification extrasacramentelle, ne joue le role que d'une dispo-
sition et d’une cause méritoire ex congruo ; que l'attrition suffit a exclure
toute attache effective au péché et en conséquence que le pécheur peut étre
justifié sans contrition et donc sans un acte de charité : il faut n’avoir pas
vu, ou ne pas admettre, que le péché est d’abord et essentiellement aversion
de la volonté, de sorte que, tant que l’aversion demeure, la volonté reste
pécheresse et que, inversement, dés qu’elle disparait — et par 14 méme
qu’elle a disparu -, la volonté est droite, justifiée. Il n’y a pas, il ne peut
pas y avoir de milieu entre I’état de péché et I’état de grice ; or tel serait
I'état que déterminerait 'atfrition telle que la définit le P. Galtier, com-
prenant avec la volonté de ne plus pécher celle de faire 'acte de charité
dans les circonstances ou il serait obligatoire (p. 76; p. 341). En réalité,



Besprechungen 197

pour celui qui s’est détourné de Dieu par le péché, l'acte de charité est un
devoir urgent, car la seule maniére de faire cesser l'aversion est de se
convertir, ce qui est essentiellement 1’acte méme de charité.

Ce n’est pas qu’on doive revenir a l'erreur des contritionnistes, ni méme
épouser les vues de Billuart, reprises par le P. Périnelle, que l'auteur
non sans quelque injustice place dans le camp des contritionnistes. L’inter-
prétation que l’auteur propose, aprés le P. Cavallera et d’autres, du Concile
de Trente sur ce point de la suffisance de l’attrition doit emporter 1’adhésion.
Mais cela signifie que celui qui est seulement attrit est dans les dispositions
requises pour recevoir fructueusement le sacrement de pénitence : cela ne
signifie nullement que l’absolution le laissera dans son attrition, ce qui ne
saurait se concevoir, puisque le sacrement cause la grice et la charité,
tandis que l'attrition «est exclusive » de la charité et donc de la grace.
Le fameux adage médiéval : «vi clavium ex attrito fit contritus », contient
la seule solution acceptable de cette antinomie entre la suffisance de ’attri-
tion pour étre justifié (par le moyen du sacrement) et la nécessité de la
charité, qui est la justice méme dont nous sommes justifiés. Car il ne
s'agit pas de faire de la justification notre ceuvre, en en faisant l’effet
formel de la contrition : nul n’aimerait Dieu si Dieu ne l'aimait le premier,
et principalement le pécheur ne se convertirait pas si Dieu ne le convertissait
a soi, de sorte que c’est toujours I'amour de Dieu qui justifie gratuitement ;
mais il justifie en faisant jaillir en la créature I’amour qui est sa justification
et sans lequel elle ne peut étre que pécheresse. Mais chez un adulte comment
I'amour jaillirait-il autrement qu’en un acte ?

En ce qui concerne l'autorité de saint Thomas, qu’il soit permis de
rappeler que la justification de l'impie fait dans la Somme l’objet d’une
longue question du traité de la grice. On y voit comment pour le grand
docteur l’acte de conversion vers Dieu et de détestation du péché, qui
constitue un seul mouvement de 1'ame, est a la fois la disposition ultime,
le principe formel et l’effet de la justification, dont la cause efficiente
premiére est l'acte divin d’infuser la grace. C’est dans ces perspectives
qu'il faut lire ce que saint Thomas a écrit ultérieurement dans la III¢ Pars
du sacrement de pénitence — dont la justification de I'impie est justement
U'effet propre —, et qu'’il faut suppléer ce que, hélas, la mort ne lui a pas laissé
le temps d’achever. On voit alors que dans sa doctrine, et en vérité, 1’idée
d’une rémission des péchés sans contrition est intrinséquement contradictoire.

J.-H. NicorLas OP

Moraltheologie

Rauch, Wendelin: Abhandlungen aus Ethik und Moraltheologie. Hrsg.
v. Robert ScHLuND. — Herder, Freiburg i. Br. 1956. x-404 S.

— Testificatio veritatis. Ansprachen, Kriegsbriefe, Hirtenschreiben. —
Herder, Freiburg i. Br. 1956. 202 S.

In dankenswerter Weise werden hier neben einem gréBeren, freilich
unvollstindig gebliebenen Entwurf zu einer Moraltheologie verschiedene



198 Besprechungen

kleinere Arbeiten des leider zu friih verstorbenen Freiburger Erzbischofs
in einer geschlossenen Sammlung vorgelegt. Unter den einzelnen Abhand-
lungen seien besonders hervorgehoben : « Eine absolute Lebensordnung aus
realistischer Metaphysik » (Beitrag zur Geyser-Festschrift « Philosophia pe-
rennis », 1933) ; « Probleme der Eugenik im Lichte der christlichen Ethik »
(1933), ein Vortrag, der sich gegen die SterilisierungsmafBnahmen des « 3. Rei-
ches » richtet; verschiedene Beitrige zu Fragen der Ehemoral ; « Grund-
sitzliches zur Frage des privaten Eigentums nach der sozialen Botschaft
der Kirche », hervorgegangen aus einem Offentlichen Vortrag nach dem
2. Weltkrieg (1947), wo dieses Thema eine besondere, ieitbedin‘gte Aktualitit
besaB. '

In all diesen Untersuchungen kommt die typische Denkart Rauchs
zum Ausdruck : das an der Philosophia perennis geschulte Bohren in die
Tiefe. Dabei steht dem Ethiker und Moralisten stets seine Lieblingsidee
vor Augen : Das Wahre tun, d. h. Handeln entsprechend den Gegebenheiten
des natiirlichen und iibernatiirlichen Seins. Mit einer Meisterschaft sonder-
gleichen und mit einem auBerordentlichen Blick fiir die sittlichen Forderun-
gen des « Seins » versteht es Rauch, diesen Leitgedanken an den verschieden-
sten Themen durchzufithren und im Leser das BewuBtsein des sicheren
Stehens auf dem festen Boden der Metaphysik zu vermitteln. — Die gleiche
Griindlichkeit finden wir auch in der Sammlung von Ansprachen, Kriegs-
briefen und Hirtenschreiben, die sich freilich mehr religidsen und pasto-
rellen Gegenstanden oder Fragen des praktischen geistlichen Lebens widmen.

Rauchs Abhandlungen ragen zwar nicht so sehr durch « blendende »
Diktion hervor, sie sind aber umso mehr Beispiele einer klaren und tief-
schiirfenden Geistesarbeit und darum gerade heute jedem zu empfehlen,
der das Problem wirklich durch-denken will. J. F. GronErR OP

von Hildebrand, Dietrich : Wahre Sittlichkeit und Situationsethik. —
Patmos-Verlag, Diisseldorf 1957. 194 S.

Es war sicher ein gliicklicher Gedanke des Patmos-Verlags, dieses im
J. 1955 in englischer Sprache vertffentlichte Werk des bekannten aus der
phanomenologischen Schule Husserls hervorgegangenen Ethikers und Sozio-
logen Dietrich von Hildebrand dem deutschen Publikum zugidnglich zu
machen. Denn hier handelt es sich um zwei stark verbreitete Richtungen der
Sittenlehre von heute, um zwei Auffassungen des christlichen Lebens iiber-
haupt, ndmlich um die sogenannte « Siindenmystik » und die « Situations-
ethik ». Der Verf. ist nicht von vornherein zu diesen beiden Richtungen un-
sympathisch eingestellt, sondern hat die Absicht, « jenen Elementen in der
Situationsethik, die einen gewissen Wert haben, gerecht zu werden nach dem
Grundsatz : ex stercove aurum » (S. 18 ; vgl. St. Thomas, in IT Metaph. lect. 1,
n° 287). In dieser aufrichtigen Absicht bringt er eine héchst objektive und
stichhaltige Darstellung der genannten Theorien. Erst dann unterzieht er
sie seiner scharfen und tiefsinnigen Beurteilung im Lichte der ewigen Prin-
zipien des gesunden Menschenverstandes und des christlichen Glaubens. So
behauptet er mit vollem Recht gegen die einseitigen Ubertreibungen der



Besprechungen 199

Stindenmystik : « Wir miissen eindeutig verstehen und in vollem Umfang
erkennen, daB der Zollner nicht wegen seiner Siinde, sondern trofz seiner
Siinde {iber dem Pharisier steht » (S. 94 ; vgl. auch S. 114-116). Mit groBter
Klarheit und Sicherheit widerlegt er die drei Grundirrtiimer der Situations-
ethik, die darin bestehen, erstens das Moment des « Sollens », der Verpflich-
tung, aus der Sphére der Sittlichkeit auszuschalten ; zweitens die allgemeinen
Prinzipien der Sittlichkeit als nicht mehr giiltig hinzustellen, und drittens
behaupten zu wollen, die christliche {ibernatiirliche Sittlichkeit setze das
natiirliche Sittengesetz auler Kraft. Hier geht es offenbar um die Beziehung
einerseits zwischen Schopfer und Geschépf iiberhaupt, und anderseits zwi-
schen der natiirlichen und iibernatiirlichen Ordnung, zwischen Natur und
Gnade. Aus dem Grundsatz, daB die Gnade die Natur voraussetzt und sie
vervollkommnet, beweist H. miihelos die Unrichtigkeit der genannten Thesen.

Man kann sich mit der ganzen Darstellung des Verf. einverstanden er-
kliren. Doch kénnte man wohl weiter fragen, nach den letzten Wurzeln
ndamlich der Unannehmbarkeit der neuen Morallehren. Der Verfasser stellt
zwar die Tatsache dieser Unannehmbarkeit klar und eindeutig fest. Aber
gerade der Grund dieser Tatsache scheint uns nicht genug erértert zu sein,
Wir sollten uns doch auch die Frage stellen : warum ist es so ? warum muf3
es so sein ? Es wird z. B. nirgends griindlich untersucht, wie und warum
der Zollner trotz seiner Siinde iiber dem Pharisier stehe. Um solche Pro-
bleme in ihrem letzten Grunde zu lésen, miiBte man die scharfsinnige Theo-
logie der Siinde des hl. Thomas und seine genial gefaBte Habituslehre an-
wenden. Bekanntlich ist die Siinde, theologisch gesehen, ein Versto3 gegen
ein Gebot Gottes und infolgedessen gegen Gott selber; wir diirfen aber nichts-
destoweniger das groBe und tiefe Wort des hl. Thomas nicht vergessen : « Nicht
wird nimlich Gott von uns beleidigt, es sei denn, daB wir wider unser Gut
handeln » (St. Thomas in der Summe wider die Heiden, 111, Kap. 122). Kraft
der sittlichen und psychologischen Prinzipien der thomistischen Habitus-
lehre kénnte man genau klarlegen, worin die Uberreste des iibernatiirlichen
Organismus im Siinder bestehen (Glaube und Hoffnung bleiben normaler-
weise noch im Siinder bestehen als Prinzipien iibernatiirlicher Tétigkeit)
und welche ihre Wirkung im Leben des Siinders sei. Es sei hier auf die
griindliche Studie hingewiesen, die R. Verardo O. P. diesbeziiglich in dieser
Zeitschrift (FZPT, 2 [1955] 68-79) verdffentlichte : « Christliches Leben oder
Psychoanalyse ? » Wir diirfen es aber dem Verf, nicht iibelnehmen, daB er
diese Erorterungen in diesem Werke nicht durchfiihrte, denn er verspricht
uns andere Publikationen, in denen er sich bemiihen will, « das Wesen der
christlichen Sittlichkeit im einzelnen herauszuarbeiten » (S. 193). In der Er-
wartung dieser weiteren und tiefergehenden Studien des Verfassers danken
Wir ihm vorldufig fiir die vorliegende klare Darstellung eines duBerst wich-
tigen Problems und fiir seine im groBen und ganzen befriedigende und un-
zweideutige Stellungnahme. — All denjenigen, die iiber eine falsche, angeb-
lich christliche, tatsichlich aber aus Siindenmystik und Situationsethik zu-
Ssammengewiirfelte und leider auch von vielen christlichen Schriftstellern
aus rein affektiven Griinden vertretene Moral Auskunft haben wollen, emp-
fehlen wir gerne dieses aufschluBreiche Buch. C. WiLLiams OP



200 Besprechungen

Priimmer, Dominic M., OP: Handbook of Moral Theology. Translatet
from the latin by Gerald W. SHELTON. — The Mercier Press, Cork 1956.
493 p. :

Es war ein gliicklicher Gedanke, D. Priimmers « Vademecum theologiae
moralis » ins Englische zu iibersetzen. Denn einmal handelt es sich hier um
die konzentrierte Darstellung eines bewihrten Handbuches, vor allem aber
besitzt der englisch sprechende Theologe und Priester nunmehr in seiner
Muttersprache ein « Vademecum », dessen lateinische Ausgabe fiir viele
wohl mehr ein unangenehmer Fremdling als ein willkommener « Begleiter »
war. Ob die etwas volumints ausgefallene Ausgabe freilich gerne in der
Rocktasche « mitgeht », ist eine andere Frage. Zum raschen Auffinden der
einzelnen Sachgebiete wire es wohl besser gewesen, als Kolumnentitel die
Uberschriften der Traktate oder Kapitel zu nehmen, anstatt 463 mal « Moral
Theology » iiber die Seiten zu drucken. J. F. GrRoNgErR OP

Schmidt, Philipp, S]J: Dunkle Machte. Ein Buch vom Aberglauben einst
und heute. — Knecht, Frankfurt a. M. 1956. 275 S.

Der durch seine zahlreichen Veroffentlichungen auf dem Gebiet des
Aberglaubens schon seit iiber zwanzig Jahren wohlbekannte Fachmann
legt in diesem Werk eine zusammenfassende Schau iiber « Wahrsagerei »
und « Zauberei» vor. Den zwei so betitelten Hauptabschnitten geht eine
kurze Darlegung iiber das « Wesen des Aberglaubens » voran. Dem Ganzen
folgen ein Schrifttumverzeichnis und ein Sachregister. Die Bedeutung des
Buches fiir die praktische Seelsorge braucht man nicht besonders zu unter-
streichen. Trifft der Seelsorger doch tagtiglich — selbst bei Frommen und
Frommsten — auf vielfiltigen Aberglauben und Wahnbrauch, eine Tat-
sache, die seine Meinung iiber die Echtheit des christlichen Glaubens und
Lebens seiner Schiflein manchmal schon schwer belasten kann., Hier liegt
fiir ihn das tiefere Problem. Zu seiner Bewdltigung wird er im Literatur-
anhang des vorliegenden Werkes manches Dienliche finden. — « Wiinschel-
rute » fehlt im Stichwortverzeichnis, obwohl davon im Abschnitt « Erd-
strahlen » (1238-124) kurz die Rede ist. J. F. GrRoNgr OP

Schilling, Otto: Handbuch der Moraltheologie. III. Band: Spezielle Moral-
theologie, Sozialer Pflichtenkreis. — Schwabenverlag, Stuttgart 1956. 365 S.

Mit diesem Band liegt nun die 2. Auflage der Moraltheologie von Schil-
ling vollstindig vor. Er entspricht in seinem Aufbau ganz genau dem 3. Ab-
schnitt des 2. Teiles der ersten Ausgabe (Lehrbuch der Moraltheologie,
Miinchen 1928). Was iiber das Werk im allgemeinen zu sagen ist, wurde in
dieser Zeitschrift (Bd. 2 [1955] 236 {.) bereits ausgesprochen. Auch fiir diesen
Band biirgt der Name des Autors, und dies umso mehr, als sich Schilling
in die Fragen des sozialen Lebens bekanntlich mit besonderem Erfolg einge-
arbeitet hat. Dies schlieBt natiirlich nicht aus, da man iiber diesen oder
jenen Punkt nicht anderer Meinung sein kénnte. Bei der Begriindung der
Notwehr z. B. konnte man, salva reverentia gegeniiber den Autorititen,



Besprechungen 201

die hier Pate stehen, durchaus fragen, ob es sachlich moglich sei, nicht
zundchst die Absicht direkter Tétung zu haben. Es miite dann allerdings
auch bewiesen werden, daB das Individuum Triger der Tétungsgewalt
ist, — wenigstens fiir den Fall der Notwehr, Mit Genugtuung stellt man fest,
daB Sch. neuesten Problemstellungen nicht aus dem Wege gegangen ist.
Es sei beispielsweise nur auf den Abschnitt: « Der Krieg nach christlicher
Auffassung » (S. 341-345) verwiesen. All dies ist dazu angetan, das Werk
des verehrten Verfassers allen, die nach solida doctrina streben, aufs wirmste
zu empfehlen. J. F. GroNER OP

Frank-Duquesne, Albert: Schopfung und Zeugung. Philosophie und
Mystik der Ehe, — Patmos-Verlag, Diisseldorf 1955, 314 S.

Es bedarf wohl einer langen und intensiven Beschiftigung mit der
Welt der ostlichen Theologie, jiidisch-gnostischen Denkens und platonischer
Weisheit, um zu dem, was in diesem Buch iiber den hintergriindigen Gehalt
der Ehe gesagt wird, ein inneres Verhiltnis zu gewinnen. Unter dieser
Voraussetzung wird man dann auch abmessen kénnen, wieweit sich die
Thesen des 1955 verstorbenen Belgiers mit den gesicherten Erkenntnissen
abendlindischer Wissenschaft vertragen oder diese geradlinig weiterzu-
fiihren vermogen. Den anfinglich Zégernden ermuntern jedenfalls ein
theologischer Fachmann wie Julius Tyciak, der das Geleitwort schrieb,
und das kaum iiberbietbare Lob, das Claudel dem Verfasser zollte, dazu,
in die fremdartigen Gedanken Frank-Duquesnes einzudringen. Und der
Hoffnung, wenigstens ein intellektuelles Erlebnis gehabt zu haben und viel
Anregung davonzutragen, kann jeder, der es wagt, sicher sein.

J. F. GRoNER OP

Geschichte der patristischen und scholastischen Theologie

Siedlecki, Edmund J.: A Patristic Synthesis of John VI, 54-55. (Pontif.
Facultas theologica Seminarii S. Mariae ad Lacum : Dissertationes ad Lau-
Team, 27.) — Saint Mary of the Lake Seminary, Mundelein (Illinois USA)
1957. x1-298 p.

La theése de doctorat de E. J. S. comprenait originairement trois parties :
Une exégese de Jo. vi, 54-55 ; 'interprétation « patristique » de ces versets,
de la Didaché & Isidore de Séville et Jean Damascéne ; une synthése de la
doctrine eucharistique. La partie publiée expose uniquenient la pensée
d’Augustin, Chrysostome et Cyrille d’Alexandrie (un appendice traite de
Fulgence de Ruspe), et non seulement sur les deux versets précités, mais sur
tout le discours du « Pain de vie » et d’autres textes du N. T. De sorte que le
titre de ’ouvrage est fallacieux.

Ceci dit, 'auteur nous offre I'exposé le plus ample et le plus minutieux
Que nous possédions de la doctrine de 1’Eucharistie chez les plus éminents
Teprésentants de la pensée latine, antiochienne et alexandrine. Ce n’est pas
Une histoire de 1'exégése, mais un chapitre de théologie et de patristique. Les

14



202 Besprechungen

Péres sont unanimes 3 voir dans Jo. v1, 54-55 un précepte divin de recevoir
I’Eucharistie ; ils 'entendent d’une nécessité de moyen, & la fois pour pré-
server la vie divine une fois qu’on 1'a regue, et d'une nécessité absolue pour
le salut ; celle-ci étant satisfaite par une acception in voto au baptéme. Les
spécialistes jugeront si l'intervention des catégories postérieures de la sco-
lastique pour interpréter les Péres reverenter, traduit exactement leur pensée
originale. Il ne faut pas oublier que la rigueur des formulations, exprimant la
justesse de la pensée, ne date guére que de saint Thomas d’Aquin. Du moins,
cette investigation exhaustive permettra & chacun de se faire un jugement,
et nombre de résultats sont définitivement acquis. Nous pensons spéciale-
ment 3 I’analyse de la notion de « spirituel », & propos de Jo. v1, 54-55, qui
s’entend tant6t de la manducation eucharistique, tantét du corps et du sang
du Christ actuel . C. Spicg OP

Orbe, Antonio, S. J. : En los albores de la Exegesis Iohannea (Joh. I. 3)«
Estudios Valentinianos, vol. II. — Los primeros Herejes ante la Persecucion.
Estudios Valentinianos, vol. V. (Analecta Gregoriana, LXV, LXXXIII) —
Apud aedes Universitatis Gregorianae, Romae 1955/6. vim-403, x1-314 p.

1. Spécialiste du Gnosticisme, O. consacre un long et difficile volume 2
I’exégése valentinienne de Jo, I, 3. Le sujet est d'importance, car il engage
la découverte de la pensée johannique par la toute premiére exégese, et
celle-ci porte sur le point capital de la foi chrétienne : le Logos éternel,
vie et lumiere des hommes. Un bon candidat au doctorat aurait fait un
inventaire des sources, analysé les textes et fixé l'interprétation scriptu-
raire, en montrant comment les gnostiques avaient retrouvé dans le prologue
johannique la justification de leurs présupposés dogmatiques. En réalité,
I'étude de O. manifeste une toute autre ampleur. Aprés avoir traduit et
commenté la notice consacrée par Origéne 3 Héracléon, disciple de Valentin,
I'auteur cherche & déterminer la genése de cette intelligence hérétique du
Logos créateur et personnel (un excursus sera consacré aux puissances
astrales et au Démiurge). D’ol1 une enquéte a travers la philosophie paienne,
avant tout platonicienne et plotinienne, les divers courants gnostiques et
toute ’exégese des premiers siécles, Ainsi, ce mouvement religieux se trouve
exactement situé & une période précise, et déterminé par ses composantes:
C’est du bon travail historique, et de surcroit exégétique ; car O., analy-
sant de prés la pensée d’Origéne — le meilleur commentateur de la pensée
valentinienne —, n’hésite pas & consulter tous les interprétes anciens pour
déterminer le sens d’un vocable. Par exemple, omnia, dans omnia per Ipsum
facta sunt, doit s’entendre du seul cosmos matériel et n’inclut pas les éléments
spirituels, les hommes pneumatiques ni le plérébme. Ipse- désigne Jésus:
personnellement identique au Logos ; mais le Sauveur, qui introduit dan$
le Nous le régne intelligible (logos endiathetos), devient dans la chair logos

1 La bibliographie, immense, a été exploitée par l'auteur. Seuls, lui ont
échappé les articles du XX X V Congreso Eucaristico International de Barcelone, 1952
(t. I, pp. 392-423 ; II, pp. 424-429). La transcription des textes cités dans leur
langue originale est rarement fautive. Fidélité trop rare pour ne pas étre louée:



Besprechungen 203

prophoricos. Quant a la création proprement dite, Héracléon l'attribue a
la causalité du Logos, mais n’agissant point personnellement. Celui-ci com-
munique au Démiurge l'idée exemplaire du Cosmos et de ses éléments
(Thv alrlav) ; de sorte que le monde ne provient pas de lui (¢’ ob ni 3p” oB)
mais de son instrumentalité (3.’ ob). Encore faut-il réserver la « conscience »
du Démiurge jusqu’d l'incarnation, et limiter son intervention au domaine
de la matiére. Dans ces spéculations trés obscures, O. fait preuve d’une
8rande virtuosité pour discerner quelques précisions cohérentes, en se
basant notamment sur la signification des particules (34, &v, m6).

Il va sans dire que la pensée gnostique est beaucoup plus complexe
a analyser que nous ne le suggérons, mais O. est un guide str et remar-
quablement informé. On lui saura gré, en outre, des qualités typographiques
de son ouvrage ; par exemple des indices des lieux scripturaires, des auteurs
cités, et des matidéres traitées, qui suivent la bibliographie.

2. Peut-étre le 5¢ volume aurait-il été mieux intitulé : Los Valentinianos
ante el Martirio, puisqu’il se limite & la doctrine de ces gnostiques sur le
martyre, telle qu’elle nous est connue par Irénée, Clément d’Alexandrie,
Tertullien. Méme avant ’époque des grandes persécutions, Montanistes,
Marcionistes, Valentiniens dégageaient de Mt. X, 32-33 des attitudes fort
différentes devant le martyre : « Quiconque se déclarera pour moi devant
les hommes, je me déclarerai aussi pour lui devant mon Pére qui est dans
les cieux. » Alors que les premiers ’entendraient de fagon obvie et réaliste,
les Valentiniens en évacuaient la portée par une dialectique subtile. Pour
Héracléon — et peut-étre Ptolémée — 1'unique martyre authentique est
celui de la « confession » quotidienne sincére, incompatible avec I’hypocrisie.
Dés 12 que I’on posséde la gnose, le reste (le sensible et I’extérieur) est superflu,
entre autres la « confession publique » devant les tribunaux paiens. Selon
d’autres, 1'homologie requise par le Seigneur doit s’entendre en un double
Sens : 'un, vulgaire, ne s’appliquant qu’aux psychiques ou ecclésiastiques,
qui doivent confesser le Christ en ce monde, devant les tribunaux paiens ;
Pautre, réservée aux spirituels, réalisable par ’ascension dans la patrie,
et comprenant une double profession : devant les puissances du mal (démons
Ou anges matériels) et devant les anges du feu du Démiurge ; elle utilisait
des formules d’efficacité magique assurant l'accés aux cieux supérieurs.

C’est dans cette ligne de pensée que s’intégrent les conceptions valenti-
Niennes de la crucifixion du Christ supérieur, analysées dans la seconde
Partie du livre. Il y a, en effet, deux crucifiés : le Christ inférieur, le Logos
fait chair, mort sur une croix visible 2 Jérusalem ; et le Christ supérieur,
Sophia Achamot qui se crucifie en traversant I’'Horus (= Staurus) ou fron-
tiere du Pneuma. Si les Valentiniens font preuve de lacheté en justifiant
de la sorte leur apostasie devant les risques de mort, saint Irénée n’est pas
Sans quelque affinité avec cette conception cosmique de la croix du Christ
unifiant tout en lui. S’inspirant, en effet, d’Eph. 11,15-17 ; 1II, 18, il voit
dans I’Esprit Saint le principe de cohésion et de perfection de tout ce qui
existe et qui se diffuse au nord (habitants du ciel), au sud (Ames de ’enfer),
4 L'est (peuple juif), & 'ouest (Gentils). Le Verbe embrasse ces quatre dimen-
Sions pour porter leur ensemble au Pére (p. 230).



204 Besprechungen

Ce n’est pas la faute de A. O. si ces doctrines sont obscures et bizarres.
Outre son érudition et sa sagacité d’exégete, il a fait effort pour exposer
clairement la doctrine commune des Valentiniens et les divergences de
tel ou tel auteur. De ce chef, il est le guide indispensable pour quiconque
doit s’aventurer dans ce maquis. Deux Excursus terminent 1’ouvrage ; un
sur la formule elg xal povée du Martyrium Petri, 1’autre sur le martyre
selon I’Epistula Iacobi du Codex Jung. Celle-ci reconnaissant la nécessité
du martyre sanglant se trouve donc en désaccord avec les doctrines
valentiniennes. C. Seicg OP

Capmany, José : « Miles Christi» en la espiritualidad de San Cipriano.
(Colectanea San Paciano, serie teolégica, vol. I.) — Seminario conciliar ;
Editorial Casulleras, Barcelona 1956. 396 p.

Der Verfasser legt uns in diesem Werk eine ganzheitliche Schau der
Spiritualitit des hl. Cyprianus (Bischof und Martyrer in der Verfolgung des
Valerianus) vor, die aufbaut auf dem Begriff des « miles Christi », des Chri-
sten, der immer und iiberall ringt und kdmpft gegen alles, was ihm sein
iibernatiirliches Leben rauben oder seinen Aufstieg zu Gott hindern konnte,
besonders Folter und Martertod. — Zunéchst zeigt uns C. die Grundlagen
dieses Kampfes, vor allem die Taufe, die uns ihr verpflichtendes Kenn-
zeichen einprigt. Es folgen Schilderungen des « miles Christi » im Martyrium,
vor der Verfolgung und im Kampf gegen die alltidglichen Schwierigkeiten.
Die nichsten Kapitel befassen sich mit seinen Beziehungen zu Gott und
Christus, seinem groBen Herrn, Heerfiihrer und Vorbild, zu seinen Feinden,
besonders zur Welt und zum Fleisch. Im Folgenden werden seine Beweg-
griinde, seine typischen Tugenden (Glaube, Starkmut und Geduld) und seine
Waffen (Gebet, Abtétungen, gutes Beispiel etc.) aufgezihlt. Der SchluB
befaBt sich mit den Besiegten (Apostaten, Schismatikern und Siindern) und
den Heilsmitteln fiir sie. — Das Buch ist heute sicher wieder recht aktuell,
besonders wenn wir an die Worte des Heiligen Vaters iiber die Miidigkeit
der Guten denken. Der hl. Cyprianus erinnert uns daran, da das Christen-
tum nicht eine Religion der Bequemen und Miiden, sondern der Streiter
und Kampfer ist. Auch wir kénnen heute das Martyrium leben, wenn nicht
in blutiger Form, so doch im Alltag als lebendige Zeugen des Glaubens und
der Gottesliebe in dieser kalten und materialistischen Welt. Obwohl in
diesem Buch viel Zeitbedingtes zu finden ist, wird sein Kerngedanke immer
aktuell bleiben, sein Aufruf zum Heroismus und zur christlichen Konsequenz-

R. M. Feres SAC

McGlynn, Robert H. : The incarnation in the sermons of Saint Peter
Chrysologus. (Pont. Facultas theolog. Seminarii S. Mariae ad Lacum, Dissert.
ad lauream, 25.) — St. Mary of the Lake Seminary, Mundelein, Illinois
1956. 150 p. '

Patrologen und Kirchenhistoriker haben sich noch zu keinem einmi-
tigen Urteil iiber die dogmengeschichtliche Bedeutung des hl. Petrus Chryso-
logus durchgearbeitet. Die einen sehen in ihm eine theologische Randfigu*



Besprechungen 205

ohne bedonderen Einflu auf die Lehrentwicklung des 5. Jh., die andern er-
blicken in seinen Predigten ein reiches, aber noch viel zu wenig beackertes
Feld tiefer theologischer Aussagen und fruchtbarer dogmatischer Ansatz-
Punkte. Unbestritten jedenfalls ist der Ruf des heiligen Bischofs als treuen
Hirten und unumst6Blichen Verteidigers der Orthodoxie. Dafiir hat ihn
Benedikt XIII. 1729 mit dem Titel eines Kirchenlehrers ausgezeichnet.

In der vorliegenden Arbeit wird das gesamte Predigtmaterial in Hin-
sicht auf die Inkarnationslehre sorgfiltig untersucht und in sechs anregend
geschriebenen und iibersichtlich gestalteten Kapiteln zusammengefa3t. Das
erste davon gibt eine gute, gedringte Einfiihrung in das Leben des Heiligen
und in die Geschichte der Textiiberlieferung seiner Werke. Die folgenden
handeln iiber das Mysterium der Inkarnation, die Person Christi, die Mutter
Gottes, die Glieder des mystischen Leibes des Herrn. Ein dazwischengefiigtes
Kapitel versucht, des Kirchenlehrers Stellung gegeniiber den Hiresien des
Arius, des Nestorius und des Eutyches ndher zu erldutern, ein Unternehmen,
das in Anbetracht der vielfach mangelhaften Textedition von Migne iiber
das Skizzenhafte leider nicht hinauskommen kann. Erst die textkritische
Ausgabe der Predigten im Corpus von Wien wird ein fruchtbares Studium
der Beziehungen von Petrus Chrysologus zu den heterodoxen Strémungen
seiner Zeit erméglichen. A. EICHENBERGER OP

Mascia, Girolamo, O, F. M. : La teoria della relazione nel « De Trinitate »
di S. Agostino. (Studio introduttorio.) (Studio teologico, I.) — S. Lucia al
Monte, Napoli 1955. 87 p.

Das Buch ist zum weitaus groBten Teil eine Zusammenfassung der
Arbeit von I. Chevalier, O. P., S. Augustin et la pensée grecque. Les rela-
tions trinitaires (Fribourg 1940). Chevalier legte in einem ersten Teil (S. 17-86)
die Lehre Augustins dar und widmete den zweiten (S. 89-163) dem Rela-
tionsgedanken in der Trinitidtslehre der Augustinus bekannten griechischen
Kirchenviter. Er rechtfertigte dieses Vorgehen in der Einleitung mit der
Erklirung, man miisse die Sache als solche schon kennen, deren Urspriinge
man erforschen will, vorher stelle sich einem die Frage nach ihnen ja iiber-
haupt nicht. « Voild pourquoi, au lieu de suivre un ordre chronologique,
on a placé I'exposé de la pensée augustinienne en premiére partie» (S. 8).
M. beginnt mit dem Denken der griechischen Viter, wo er die Ergebnisse
Chevaliers freilich sehr stark kondensiert, sodaB der Abschnitt eher die
Gestalt bloBer Vorfrage gewinnt (S. 15-26), und kommt dann auf die Lehre
Augustins (S. 27-85). Gerade dieser Hauptteil erweist sich bei Vergleich auf
Schritt und Tritt als Wiedergabe von Chevalier, nicht blof3 inhaltlich, son-
dern auch im Wortlaut, freilich in eklektisch kiirzender Weise, und das
Techt geschickt und gliicklich. Auch die in den FuBinoten angegebene Lite-
ratur ist zumeist Ubernahme von dort. M. bekennt sowohl ausdriicklich in
der Einleitung (S. 14) als auch in Verweisen Seite fiir Seite seinen Anschluf
an diese Quelle und dann und wann an ein paar andere, besonders italienische
Monographien oder an Artikel der ausgezeichneten Enciclopedia Cattolica.
Am SchluB bietet eine lange FuBnote (S. 74-79) noch die italienische Uber-



206 Besprechungen

setzung eines Abschnittes aus Garrigou-Lagrange, De Deo Trino et Crea-
tore. M. erhebt nicht den Anspruch, eigene wissenschaftliche Forschung vor-
zulegen. So kann man ihm keinen Vorwurf machen. Niitzlich wire ihm wohl
gewesen die Kenntnis des Artikels von Chevalier : La théorie augustinienne
des relations trinitaires. Analyse explicative des textes. DTF 18 (1940) 317-
384. Desgleichen die Kenntnis des Urteils, das Altaner inbezug auf den
zweiten Teil des Buches von Chevalier iiber die Abhidngigkeit Augustins von
griechischen Quellen zu fillen sich gendtigt sah (Historisches Jahrbuch d.
Gorresges. 1949, 854 f. und TR 48 [1952] 46). M.s Arbeit befremdet schlieB-
lich doch durch ihren zwischen Exzerpt und Ubersetzung schillernden Cha-
rakter. — Einige Fille irriger Schreibweise bei fremdsprachigen Referenzen,
kleiner Versehen bzw. Ungenauigkeiten oder Druckfehler lieBen sich auf-
zihlen. Z.B. S.12: Willmart (wie bei Chevalier |) statt : Wilmart ; ebd. :
Chevalier, ... la pensée gréque (das einzigemal, wo der volle Titel des Werkes
von Chevalier erscheint |) statt : grecque ; S. 19 Nourrison statt : Nourrisson ;
ebd. Guilloux, Saint Augustin savat-il ... statt: savait-il ... usw. S. 74 : das
Buch von Garrigou-Lagrange ist nicht von 1934, sondern 1943. Bedauerlich
ist das Fehlen eines Verzeichnisses der Literatur und Abkiirzungen.

C. Zimara SMB

Studien zur Geschichte der katholischen Moraltheologie, herausgegeben
von Michael MULLER. — Verlag Friedrich Pustet, Regensburg.

Bd. 1: Miiller, Michael: Die Lehre des hl. Augustinus von der Paradieses-
ehe und ihre Auswirkung in der Sexualethik des 12. und 13. Jahrhunderts
bis Thomas von Aquin. Eine moralgeschichtliche Untersuchung. —1954. 3255.
%# Bd. 2: Brandl, Leopold, OFM: Die Sexualethik des hl. Albertus Magnus.
Eine moralgeschichtliche Untersuchung. — 1955. 317 S.

Bd. 4: Ziegler, Josef Georg: Die Ehelehre der Ponitentialsummen von
1200-1350. Eine Untersuchung zur Geschichte der Moral- und Pastoral-
theologie. — 1956. xx1v-320 S.

1. Der durch seine geschichtlichen Forschungen wohlbekannte Autor
erbffinet hiermit die Reihe der von ihm herausgegebenen « Studien zur
Geschichte der kathol. Moraltheologie ». Im ersten Teil seines Werkes legt
M. kurz die augustinische Lehre von der Idealehe im Paradies und ihre
Weiterentwicklung im frithen Mittelalter dar. Der zweite, ausfiihrlichste
Teil untersucht die einzelnen Zeitepochen : I. der 1. Abschnitt der Friih-
scholastik, II. Die Spiegelung der theologischen Lehre in der kanonistischen
und kanonistisch beeinfluBten Literatur, III. Der zweite Abschnitt der
Friihscholastik, IV. Die Zeit des Ubergangs zur Hochscholastik, V. Die
groBen Theologen der Hochscholastik (Bonaventura, Albertus Magnus:
Thomas von Aquin, Petrus von Tarantasia). Der dritte Teil faBt die Ergeb-
nisse zusammen. — Nicht ohne Spannung verfolgt man die Bemiihungen
der Theologengenerationen, wie sie um die rechte Erkenntnis dieses zentralen
Bereiches des menschlichen Lebens ringen. Bereits der Friihscholastik warl
es gelungen, sich von der augustinischen Vorstellung, die Geschlechtslust
und Geschlechtstrieb fiir den Urzustand leugnete, zu lésen. Schwieriget
und bedeutsamer gestaltete sich jedoch das Bemiihen um die moralisch®



Besprechungen 207

Bewertung der Geschlechtslust. Erst nach langem Kampf gegen die zihen,
von Augustinus herriihrenden Vorurteile gelang es in der Hochscholastik,
den ehelichen Verkehr vom Odium der Siindhaftigkeit freizusprechen.
Allerdings war damit eine Bresche gegen die iiberkommenen Wertungen und
Gefiihlseinstellungen nur auf « héchster Ebene » geschlagen. Alte Gedanken-
ginge wirkten nebenher und noch lange weiter nach und wurden vor allem
durch die Reformation mit den bekannten Folgen fiir die Sakramentalitit
der Ehe wieder aufgegriffen. — Auch in der Frage der Bewertung der Ehe-
zwecke schwanken die Autoren lange hin und her, bis in der Hochscholastik
die Idee zum Siege kommt, daB die sedatio concupiscentiae auf dem zweiten
Platz hinter der procreatio prolis ihren legitimen Platz hat und sich mit
Hilfe der Gnade durchaus in die Ordnung der von Gott gestifteten Ehe
einfiigen ldBt. — SchlieBlich vollzog sich im Laufe der Zeit auch ein Wandel
in der subjektiven Einstellung zum ehelichen Verkehr, Die Entwicklungs-
linie verliuft so, daB die Betrachtungsweise von der einseitigen Betonung
der objektiven Werte abriickt und in immer betonterer Weise fiir die sittliche
Giite und die Vorziige der « personalen Wertung » der Ehe eintritt.

Es braucht nicht eigens hervorgehoben zu werden, dal der Verfasser
mit aller erdenklichen Sorgfalt gearbeitet hat. In einem siebenseitigen,
enggedruckten Verzeichnis der Quellen (Handschriften und gedruckte Litera-
tur) stehen die Autoren noch einmal beisammen, die Miiller im Verlaufe
Seiner Darlegungen ins Gesprich gezogen hat. Besonders wertvoll sind die
zahlreichen Textbelege, die in den Fullnoten stehen. Der berechtigte Wunsch
nach einem Sach- und Personenregister konnte wohl in einer zweiten Auflage
erfiillt werden.

2. Aus der groBen Anzahl der Theologen, die sich im Mittelalter mit
der menschlichen Sexualitit beschiftigten, greift B. den hl. Albertus Magnus
heraus. In drei Teilen (I. Die ethische und methaphysische Wertung der
Sexualitdt, II. Die Ehelehre, ITI. Keuschheit und Jungfriulichkeit) bietet
der Verfasser das bei Albert vorliegende Material in einer Zusammenschau,
die vom theologiegeschichtlichen Sinn und der Verarbeitungskraft des
Verfassers beredtes Zeugnis ablegt. Als Ergebnis seiner Untersuchungen
kann B. feststellen, daB Albert im Gegensatz zu vielen Zeitgenossen Ge-
schlechtslust und geschlechtliche Erregung auch fiir den Paradieseszustand
als natiirliche Gegebenheiten angenommen hat. Freilich konnte er sich vom
augustinischen Sexualpessimismus nicht ganz lésen und vermochte noch
nicht zu einem véllig positiven Verhiltnis zum Geschlechtlichen zu gelangen,
Wwenngleich er als erster die Vielschichtigkeit des sexuellen Phinomens an-
erkannte und eine Lehre von den Ehezwecken und Ehegiitern ausgearbeitet
hat, die in der heutigen Diskussion um die Zweckfrage richtungweisend
sind. Von besonderem Wert ist Alberts Traktat De castitate. Hier zeigt sich
der Systematiker und selbstindige Denker am eindrucksvollsten. SchlieBlich
Verdient noch hervorgehoben zu werden, da8 Albert in Einzelfragen durch
Seinen spekulativen Tiefsinn einerseits und anderseits durch seinen natur-
wissenschaftlichen Scharfblick seine Vorgéinger vielfach iiberragt. Mit Thomas
verglichen erscheint — was nicht iiberrascht — die Verbundenheit Alberts
mit augustinischen Gedankengéngen beziiglich der Ehelehre charakteristisch.



208 Besprechungen

Auch steht er dem Aquinaten an denkerischer Schirfe und Systemati-
sierungskraft nach. Anderseits hat er, um mit dem Verfasser zu sprechen,
« mit der Auswertung und Zusammenfassung der verschiedenen Stromungen
der theologischen Tradition in seiner Sexualethik die reifere und geschlos-
senere Synthese geschaffen »,

3. Der vierte Band der « Studien » beschiftigt sich ebenfalls mit dem
Sexualproblem. Sein Thema wurde schon von Prof. Miiller in seiner « Para-
diesesehe » angeschnitten, wo von der « Spiegelung der theologischen Lehre
in der kanonistischen und kanonistisch beeinfluBten Literatur » die Rede
ist. Ziegler geht nun dieser Literatur, insbesondere den Ponitentialsummen,
ausfiihrlich nach und untersucht dabei ihre Stellung zum Wesen der Ehe,
zur Wertung der Ehe und zum Vollzug der Ehe (diese drei Gesichtspunkte
bilden zugleich die Haupteinteilungspunkte des Buches). Im einzelnen wer-
den behandelt : Robert von Flamesbury, ein gewisser Dominikaner namens
Conrad, Raymund von Pennaforte OP, Wilhelm von Rennes OP, Monaldus
von Capo d’Istria OMin, Johannes von Freiburg OP, Astesanus von Asti
OMin und Bartholoméius von Pisa OP. Die Meinungsverschiedenheiten der
groBen Theologen «spiegeln» sich in diesen « Handbiichern der Moral»
tatsdchlich insofern wieder, als auch in ihnen bald diese, bald jene Richtung
mehr zum Ausdruck kommt, die « Summulae » unterscheiden sich jedoch
von der groBen Literatur dadurch, daB sie mehr die Notwendigkeiten der
praktischen Seelsorge im Auge haben und damit eine verniinftige Mitte
in der Beurteilung sexueller Gegebenheiten bevorzugen. — Auch dieser
Band ist sorgfiltig gearbeitet und reich mit Zitaten versehen. Ein ausfiihr-
liches Quellen- und Literaturverzeichnis sowie ein getrenntes Personen-
und Sachregister vervollstindigen das Werk.

Uberschaut man zum SchluB noch einmal, was in diesen drei Biichern
iiber die menschliche Sexualitdt, ihren Gebrauch und ihre Bewertung in
vergangenen Jahrhunderten geschrieben, welche Einseitigkeiten verteidigt,
welche negativen Urteile gefillt, welche bedenklichen moralischen Quali-
fizierungen ausgesprochen wurden und iiberlegt dabei, in welche sittlichen
Konflikte die Menschen von damals durch die Fragwiirdigkeiten in Lehre
und Belehrung gekommen sein miissen, so kann man nur einigermalfien
erschiittert sein iiber die tragische Unzulidnglichkeit des menschlichen Geistes,
der auf einem so wichtigen und alle beriihrenden Gebiet des Lebens derartig
verschlungene Wege gehen muBte. J. F. GronerR OP

Szabé, Titus, OFM : De SS. Trinitate in creaturis refulgente doctrin2
S. Bonaventurae. (Bibliotheca Academiae catholicae hungaricae, moderante
P. Innocentio DAM OFM, sectio philos.-theologica, I.) — Orbis catholicus,
Herder, Romae 1955. 209 p.

Als 1. Band der philosophisch-theologischen Abteilung erscheint in der
Bibliotheca academiae catholicae Hungaricae ein Werk iiber den hl. Bona-
ventura, ein Stiick aus der Trinititslehre des seraphischen Lehrers, namlich :
der Widerschein der Dreifaltigkeit in den Geschépfen.

In der Praefatio zitiert Szab6 Terentians « Habent sua fata libelli » und



Besprechungen 209

zeigt uns die geistige Geschichte des Buches auf, er nennt Stohr und Bissen
als Vorgénger ; von letzterem konnte er etwas Material iibernehmen. Zehn
Jahre hat die Ausarbeitung des Buches gebraucht. Das wundert uns nicht.
Bonaventura ist ja noch lange nicht so erforscht, wie er es verdient; was
er wirklich gelehrt hat, ist nicht iiberall durchaus klar. Denken wir nur, wie
manchen Zweifel die viel intensivere Beschidftigung mit Thomas von Aquin
noch offen 148t. Dazu waren die in jeder Theologie schwierigen Fragen iiber
Wesen und Wert der analogen Gotteserkenntnis und iiber die Beziehung
von Natur und Gnade, gerade wie sie in der Theologie des seraphischen
Lehrers aufscheinen, das Thema beriihrend und muBten studiert werden.
Ja, da der Mensch und das Denken des Menschen eine Einheit ist, muf3 jede
Lehre eines Theologen auf einem Teilgebiet immer vom Ganzen seiner Theo-
logie getragen sein und kann auch nur von ihr her verstanden werden.

Trinitit und Ubernatur behandelt Bonaventura in seinem Brevilo-
qQuium, wihrend Trinitit und Natur in ihrer Beziehung aufzeigen die Schrif-
ten : Ttinerarium mentis in Deum, De reductione artium ad theologiam, Col-
lationes in Hexaemeron ; im Sentenzenkommentar findet man Einschligiges
iber die Menschenseele im besonderen ; die Dreifaltigkeit als Stern der Voll-
kommenheit leuchtet auf im goldenen Biichlein De triplici via ; fiir den Exem-
plarismus sind die Quaestiones disputatae de scientia Christi und de mysterio
Trinitatis bedeutsam ; erwidhnt seien noch die Sermones de Trinitate und
de triplici testimonio ss. Trinitatis.

Das Thema, das der Autor ein « schones » nennt, ist jedenfalls auch ein
subtiles und schwieriges. Des Verfassers Verdienst ist es, Ordnung und Klar-
heit einzufithren. Mit vestigium einerseits, imago et similitudo andrerseits
zeigt er zuerst die Analogiestufen auf, um dann die Analogie in der sicht-
baren Welt, in der Welt des Geistes und in der iibernatiirlichen Welt im
einzelnen zu verfolgen. Zur Analogie der Dreifaltigkeit in der Hierarchie
der Engel und der Kirche ist eine bildliche Skizze gebracht, die bereits die
Genialitit der Konzeption wie freilich auch eine gewisse Freiziigigkeit im Auf-
stellen von Zuordnungen zeigt, die nicht allen Menschen jeder Zeit gleich liegt.

Das Buch gehort eingehend studiert und dann wird man sich mit ihm
auseinandersetzen miissen, was hier nicht geleistet werden soll. Auf ein
interessantes Detail sei jedoch hingewiesen : die distinctio formalis. Nach
Szab6é — er kann sich hier auf seine frithere Untersuchung « De distinc-
tionis formalis origine bonaventuriana » (Scholastica ratione historico-critica
instauranda, Romae 1951, 379-445) berufen — geht Duns Scotus mit seiner
distinctio formalis ex natura rei nur den genuinen Weg Bonaventuras, der
seinerseits auch hier auf Augustinus fut. Auch der Thomas des Sentenzen-
kommentars gehore noch hieher ; erst spiater habe Thomas eine Unterschie-
denheit der gottlichen Vollkommenheiten (darum geht die Frage) von innen
abgelehnt und eine distinctio virtualis minor ab extrinseco gelehrt, ndmlich
aus dem Vergleich der gottlichen Wesenheit mit den Geschépfen hinsichtlich
der Nachahmbarkeit. Demgegeniiber lehre Bonaventura den Grund im In-
nern Gottes — ex natura rei, wie spater Scotus sagt — was vielleicht ein
Geheimnis sei, aber notwendig, soll Gottes Vollkommenheit und Unabhingig-
keit gewahrt bleiben (28-40). V. FLescH OFMCap



210 Besprechungen

van den Oudenrijn, M. A., OP: Eine alte armenische Ubersetzung der
Tertia Pars der theologischen Summa des hl. Thomas von Aquin. Einleitung
nebst Textproben aus den Hss Paris Bibl. Nat. Arm. 134, Wien Mech. 332,
Leiden Univ. Bibl. Or. 5494 und Vatikan Borg. Arm. 45. — Francke, Bern
1955. 240 S. mit 4 Tafeln.

Le R. P. van den Oudenrijn s’est spécialisé dans 1’édition des textes
orientaux de la langue arménienne du Moyen Age, domaine dans lequel
le plus gros travail reste encore a faire. Il vient de nous donner quelques
extraits de la traduction arménienne de saint Thomas. Cette traduction
fait partie de ce grand mouvement de 1’Orient du XIVe siécle d’approcher
la pensée théologique occidentale : & ne citer dans le monde byzantin que
Maxime Planude (f 1330 ?) et Demétrios Cydonés, de Thessalonique
(f 1384 ?) qui regrettait de ce que « chez nous on rangeait les Latins parmi
les Barbares ».

La traduction arménienne peut étre taxée d’excellente parmi ces
premiers essais (p. 9). Elle fut achevée en 1347, par les Dominicains arméniens
dans le « Couvent de la Mére de Dieu», & Qrnay (pp. 20-23). Le principal
ouvrier en fut Fra Yakobos Targmann («le Traducteur »), qualifié de Var-
dapet (« de I'ordre des docteurs ») (p. 20). Le Prieur de ce couvent trés réputé
était Fra Yohan Qineci, disciple du Vardapet Esayi N¢eci de Gaylejor
(pp- 21, 26) et qui a réuni dans son couvent de nombreux Vardapets de renom
(pp. 24, 26). 11 est donc tout naturel que le R. P. Van den Oudenrijn se soit
attaché tout spécialement & ces gloires oubliées de son Ordre, dont les
manuscrits sont malheureusement pour la plupart encore indénits. Son
travail est basé sur 1'étude de quatre manuscrits de Paris, Vienne, Leiden,
et Vatican qui remontent tous au XIVe-XVe sigcle, L'édition de Francke
est excellente, je n’ai relevé que quelques fautes de typographie, inévitables
dés que l'on travaille sur les langues orientales : je ne puis les donner ici.
Le texte est trés clair, soigné, et les notes critiques exécutées avec minutie.

Les travaux d’introduction sont remarquables d’érudition : c’est pour
cela que I'on aurait aimé une nomenclature des noms et des matiéres traitées,
pour rendre plus utile & d’autres chercheurs I’érudition connue du R. P. van
den Oudenrijn, Si le Révérend Pére s’excuse par manque de place (p. 47)
de I'absence d’un petit dictionnaire des termes théologiques latins et de
leur traduction arménienne, le plus grand service & ceux qui s’occupent
de ces textes du moyen age, il a essayé d’y remédier (pp. 37-47), mais 1'ordre
alphabétique latin ou arménien aurait été plus utile & une consultation
rapide.

Celui qui s’intéresse & ces questions spécialisées et qui ne connait pas
du tout l’arménien, pourra regretter I’absence de traduction de certains
colophons surtout en vers, dont I’aspect scientifique n’est pas négligeable.

Ces petits détails, dus au manque de place et a la difficulté de travailler
dans les langues orientales, surtout pour trouver un correcteur des épreuves,
n’enlévent rien au travail immense sous-jacent & ces 240 pages présentées
avec netteté et érudition. Travail historique et théologique indispensable
pour qui veut pénétrer la langue et I'histoire de 1’Arménie du Moyen Age.

C. Havoz OFM ConVv



Besprechungen 211

Schweizer, Othmar, MS : Person und hypostatische Union bei Thomas
von Aquin. (Studia Friburgensia, Neue Iolge Bd. 16.) — Universititsverlag,
Freiburg Schw. 1957. x1v-123 S.

Nach zwolf Jahren verdffentlicht der Verf. hier seine Doktordisser-
tation in Uberarbeitung und unter Einbeziehung der inzwischen zum Gegen-
stand publizierten Neuerscheinungen. Es geht um die richtige Thomasinter-
Pretation in der bestimmten Frage, warum die konkrete menschliche Nafur
Christi nicht auch menschliche Person sei. Die Beantwortung kann, sagt
der Verf., schon prinzipiell nur im Sinne einer Wahl zwischen drei Theo-
rien erfolgen, denn mehr als diese drei Lésungsversuche kénne es gedank-
lich nicht geben. Er nennt sie : die Modustheorie, die Existenztheorie, die
Theorie der reinen Union. Ein erstes Kapitel legt sie inhaltlich kurz dar,
kennzeichnet sie in ihrem Verhiltnis zueinander und in den angerufenen
Griinden und reiht provisorisch die Sitze aus Thomas auf, die diesem die
Mitgliedskarte bei einer und im Fortgang der Geschichte bei allen drei
Parteien verschafft haben. Kap. 2 bietet einen problemgeschichtlichen Uber-
blick, in dem die Hauptvertreter der verschiedenen Auslegungen auch
hinreichend zu Wort kommen. Im dritten haben wir den Kern der Arbeit,
die Analyse der Thomastexte aus ihrem Zusammenhang und in chrono-
logischer Anordnung. Nach jeder Analyse der Stellen aus einem Werk
oder Teilen eines solchen wird das Ergebnis fiir die drei Ansichten klar
angemerkt. Kap. 4 will als « Synthese » die Ergebnisse zusammenfassen und
den Personbegriff, wie er Thomas von der natiirlichen Vernunft sowohl
wie von der Offenbarung her erscheint, umreilen. Das geschieht in zehn
Thesen mit Verweis auf die Belegstellen. Der Verf. ist zur Uberzeugung
gelangt, daBl weder Modus- noch Existenztheorie sich mit Recht auf Thomas
berufen, der hingegen der Lehre einer reinen Union durch alle seine Werke
hindurch giinstige Grundlagen bietet. Ein SchluBwort bricht noch eine
Lanze fiir die spekulativen Vorziige dieser Ansicht vor den beiden andern.

Die Arbeit zeichnet sich aus durch gewissenhafte Methode der Unter-
suchung und klare Darstellung. Der Thomasexegese diirfte die Anerkennung
kaum versagt werden. Damit hat der Verf. seine wesentliche Absicht vollauf
erreicht. Wir hidtten nur ein paar Bemerkungen. Ist eine Meinung « todlich
getroffen » (S. 100), so wird man es vielleicht doch aus Klugheitsgriinden
nicht laut sagen, auch nicht allzu nachdriicklich auffordern, « immer wieder »
zu lesen. S. 122 wire der « Stolz» des Philosophen besser unerwihnt ge-
blieben. Stilistische Feilung liee sich anbringen: S.37, Z.12f.; S. 50,
Z.12; S. 63, Z.14. S. 76 wiirde man vor dem Zitat (r) etwa erwarten :
« Hier haben wir diesen Text.» S. 78 ist in der Zitation aus Quodl. 9. a. 3
vielleicht versehentlich etwas iibergangen, da von dem S. 16 unter « Ibid. »
stehenden Passus hier nichts verlautet ? — Die Eigenart der Arbeit macht
begreiflich, da weder ein Sach- noch ein Namenverzeichnis erscheinen.
Das Inhaltsverzeichnis kann beides ersetzen. C. ZIMARA



212 Besprechungen

De Vooght, Paul, OSB: Les sources de la doctrine chrétienne d’apres
les théologiens du XIVe siécle et du début du XVe avec le texte intégral des
12 premiéres questions de la Summa inédite de Gérard de Bologne (1 1317). —
Desclée de Brouwer (Bruxelles) 1954. 495 p.

Als Frucht einer sorgfiltigen Forschungsarbeit legt uns hier der Ver-
fasser ein vortreffliches Werk vor iiber die Lehrmeinungen zur Frage der
Quellen der Theologie, wie sie bei den Theologen im 14. und zu Beginn des
15. Jh. vorherrschten.

Wie Gerson sind die meisten der Ansicht, die Heilige Schrift sei uns als
ausreichende und unfehlbave Novm zur Leitung der ganzen kivchlichen Gemein-
schaft ... bis ans Weltende (S. 240) gegeben. Wenn daher die Humanisten des
16. Jh. auf die Riickkehr zur Heiligen Schrift als der einzigen Glaubens-
regel pochen werden, so bleiben sie darin nur der im Mittelalter allgemein
anerkannten Lehre treu. Und solange ein Erasmus und ein Lefévre d’Etaples
das kirchliche Lehramt nicht verworfen haben werden, sind sie auch dem
Geiste der Reformation noch nicht verfallen ; denn deren Héresie besteht
nicht sosehr in der These : Die Heilige Schrift ist die einzige Offenbarungs-
quelle, als vielmehr im Satz : nicht der katholischen Hierarchie steht es
zu, das Wort Gottes auszulegen. sondern den pridestinierten Gliubigen.

Es ist deshalb nicht erstaunlich, wenn Gerhard von Bologna in seiner
« Summa » (deren erste 12 Qudstionen hier erstmals kritisch herausgegeben
werden) die Heilige Schrift als die einzige Quelle der Theologie bezeichnet,
denn er fiigt sogleich hinzu, daf3 die Kirche sich unmdoglich vom richtigen
Sinn der Bibel entfernen kann. Dieses Prinzip wird vom gesamten Mittel-
alter anerkannt. Es gestattet, zugleich die Heilige Schrift als geniigende
Glaubensregel anzusehen und doch der kirchlichen Autoritit gegeniiber
vollige Unterwerfung zu fordern. Fiir die Scholastik gibt es eben keine Duali-
tiat der Glaubensnormen : die Kirche verkiindet der christlichen Welt nichts
anderes als die Lehre der Heiligen Schrift.

Der Verfasser hidtte jedoch den wesentlichen Anteil, den die Auswer-
tung der liturgischen und kanonischen AuBerungen der Kirche fiir die
mittelalterliche Theologie besitzt, stdrker hervorheben diirfen. So scheint
uns die Auffassung eines Thomas von Aquin z. B. weniger einfach, als es
die Darstellung de Vooghts vermuten 1a3t (vgl. II-II 10, 12). Die Theologie
kann ebensogut aus den von der Kirche anerkannten Gebrauchen schopfen
als aus den Biichern der Heiligen Schrift. Dasselbe gilt von der Liturgie,
worin der hl. Thomas entscheidende Beweisgriinde findet (vgl. I 28, 2, sed
contra ; I 31, 4, obi. & ; IIT 2, 5, sed contra).

Unserer Ansicht nach zogerten die scholastischen Theologen keinen
Augenblick, nicht nur den Schrifttext, sondern auch die von der Kirche
durch Jahrhunderte weitergegebenen Riten und Gebrduche als echten Aus-
druck der geoffenbarten Wahrheit anzusehen. Anderseits jedoch war es den-
selben Theologen, auf Grund einer Schriftauslegung, die sich nicht immer
streng an den Literalsinn hielt, moglich, anhand von Bibeltexten fast
alle Dogmen der Kirche zu rechtfertigen. Deshalb scheint uns dieser Satz
des Autors vollkommen richtig : « Les scolastiques étaient moins séveéres



Besprechungen 213

que nous pour 'argument d’Ecriture, et ils n’éprouvaient pas de difficulté
a lire dans I'Ecriture des vérités que nous n'y trouvons plus, ou que nous
n'y retrouvons qu’a l'aide de la tradition ancienne » (S. 263).

Diese Identifizierung von Schrift und Offenbarungsgut wird sich als
ungenau erweisen, sobald die Irrlehre die Kirche herausfordern wird, ihren
Glauben zu rechtfertigen. Wie hitte man z. B. die Lehre vom AblaB aus
der Bibel allein beweisen wollen ? Unter den von de Vooght erforschten
Theologen ist tatsdchlich einer, der das Prinzip der « Sola scriptura » heftig
angreift, Wilhelm von Waterford. Weshalb ? Weil er Wiclif bekdmpft.
Der Verfasser ist sehr hart in seiner Beurteilung Waterfords, dessen Streit-
Schrift er fiir vollig wertlos hdlt (S. 209). Auch wir sind bereit, Wiclifs Gegner
einer unsachlichen Polemik zu bezichtigen ; es wire aber nicht vergebliche
Miihe gewesen, Waterfords Angriffe auf ihren tieferen Sinn zu priifen.
Angesichts seiner Irrlehre, welche die Kirche zur Rechenschaft zieht, sieht
sich der Theologe gezwungen, auf denWert der ungeschriebenen Uberlieferung
zu pochen. Dasselbe wird sich zur Zeit der Gegenreform wiederholen.

Der Autor gebraucht mehrmals das Wort « Tradition » ; zu unserem
Bedauern gibt er davon nirgends eine genaue Sinnbestimmung. Stellt er
es gleich mit dem « depositum revelatum», wie dies in den Paulusbriefen
geschieht ? Oder bezeichnet er damit einzig und allein die miindliche Lehre
der Apostel ? In den SchluBbetrachtungen wird erklirt : « Finalement, les
mots n'importent guére » (S. 264). Doch dieses Prinzip hat eine Ungenauig-
keit der Aussage zur Folge, die den Leser hie und da in Zweifel 1aBt. So steht
z. B. auf S.52: « La méthodologie de Gérard de Bologne est entiérement
Centrée sur 1'idée que 1'Ecriture est parole de Dieu révélée. Seule I’Ecriture
Pest, et seule elle est infaillible ». Auf S. 42 jedoch war betont worden,
fiir Gerhard bleibe die Kirche der Offenbarung treu. Die Lektiire wird durch
solche sich widersprechende Aussagen erschwert. SchlieBlich entdeckt man
die eigentliche Ansicht des Verfassers, wenn er schreibt: « En derniere
analyse, il n'y a pas deux, mais une seule autorité, celle de Dieu ; elle est
révélée dans I’Ecriture, gardée par 1'Eglise » (S. 42). G. Bavaup

Ignatius von Loyola - Petrus Canisius

Iparraguirre, Ignacio, SJ : Orientaciones bibliograficas sobre San Ignacio
de Loyola. (Subsidia ad historiam SJ, 1.) — Institutum historicum S]J,
Roma 1957. 151 p.

Die Bibliographie iiber den Griinder des Jesuitenordens hat den Vorteil,
daB sie das fast 700 Nummern umfassende Material zunichst genau grup-
piert, vor allem in Quellen, Biographien, Monographien iiber einzelne Lebens-
Phasen, Glorifikationen, Exerzitien, Konstitutionen, Autobiographie, Geistig-
keit usw. Ebenso wichtig ist, daB allen bedeutenderen Arbeiten eine kurze
Charakteristik und Wertung sowie Hinweise auf beachtenswerte Rezensionen
bEigegeben sind. So wird die Studie des protestantischen Professors H. Bchmer
als von « seltener Objektivitit » gepriesen, auch wenn der Verfasser « nicht
in die tiefsten Beweggriinde » des Heiligen vordrang. Das bekannte Buch von



214 Besprechungen

Fiilop-Miller ist als eine Darstellung demaskiert, die den groBen Spanier
nur von der rein menschlichen Seite erfaBt und ihm sogar noch « eine
machiavellische Politik » zuschreibt. Die gediegene Bibliographie, die noch ein
gutes Register der Autoren und Materien besitzt, diirfte ein Paradigma fiir
dhnliche Arbeiten sein. I. MULLER OSB

de Leturia, Pedro, S] : Estudios ignacianos. Revisados por el P. Ignacio
IPARRAGUIRRE S]. 2 vol. I: Estudios biograficos, II : Estudios espirituales.
(Bibliotheca Instituti historici SJ, vol. X-XI.) — Roma 1957. Xxx11-475,
XII1-544 D.

Ces deux grands volumes sont A la fois un monument de piété filiale
et une précieuse contribution, tant & 1’Histoire qu’a la Théologie spirituelle.
Le R. P. de Leturia S. J., fondateur de I’Archivum historicum de la Compa-
gnie de Jésus, organisateur et doyen de la Faculté d’Histoire de I’Eglise 2
I"Université grégorienne, est mort en 1955 sans avoir pu mener a terme
I'entreprise & laquelle il avait consacré les vingt-cinq derniéres années de
sa vie : écrire une biographie scientifique de saint Ignace de Loyola conforme
aux exigences les plus strictes de la critique historique. C’est sans doute 2
cause de la rigueur méme avec laquelle il ressentait ces exigences qu'il
prolongeait toujours la préparation de cet ouvrage et la mort 1’a surpris
au milieu des travaux d’approches qu’avec une patience inlassable il multi-
pliait. Comment ne pas souhaiter que cette ceuvre soit continuée et un jour
terminée ? ;

Car de toute cette préparation il reste heureusement de nombreuses
traces, et les nombreux travaux qu’énumeére la bibliographie des écrits
ignatiens du R.P. L. sont de précieux jalons qui marquent la route
déja parcourue et consignent les résultats obtenus au cours de tant de
recherches. Les deux volumes que nous a donnés le R.P. Iparraguirre,
collaborateur, ami, et, en cela, exécuteur testamentaire du R. P. L., qui,
se voyant obligé de renoncer A écrire la vie de saint Ignace qu’il projetait,
avait congu le dessein de cette publication, rassemble les articles qui se
rapportent & saint Ignace lui-méme, & son époque et A ses successeurs immé-
diats, et qui, dispersés dans diverses revues, seront évidemment beaucoup
plus faciles a consulter, ainsi réunis, et d’ailleurs prennent un relief beaucoup
plus grand du seul fait de leur rapprochement. On a mis & part ceux qui sé
rapportent  la biographie proprement dite du saint — et qui constituent le
premier tome — et ceux qui se rapportent & sa spiritualité, et remplissent
le tome deuxiéme.

Laissant aux Revues spécialisées le soin de dire la valeur et 'intérét de
ces études au point de vue de I'histoire, nous voudrions attirer 1’attention
sur leur grande importance au point de vue de la théologie spirituelle.

Le génie religieux de saint Ignace, l'originalité de son enseignement
et de sa direction, I'immense influence qu’il a eue et qu’il ne cesse d’exercer
dans I’Eglise, en fait un Maitre spirituel trop important pour qu’il soit
possible 4 la théologie spirituelle de ’ignorer, pour qu’elle n’ait pas & attendre
de son étude approfondie un enrichissement immense et nécessaire. MaiS



Besprechungen 215

Cette étude exige sans aucun doute que la doctrine ignatienne soit replacée
dans son contexte historique et que soient connus sa genése, son développe-
ment, I'orientation que le maitre lui-méme entendait lui donner.

La maniére si profonde et si vraie dont le R. P. L. concevait sa tache
d’historien, telle que nous le reporte son éditeur dans sa longue et fervente
introduction, fait de ses travaux historiques une introduction particuliére-
ment précieuse pour I'étude de la spiritualité ignatienne : il ne se contentait
Pas en effet de reconstituer le plus exactement possible les événements qui
ont constitué la trame de la vie du saint, mais cherchait & découvrir 4
travers eux comment s'est formée et développée sa sainteté personnelle
et son action de fondateur, aidé en cela par cet instinct qu’il avait, nous
dit-on, pour découvrir des connexions de dépendance entre faits appa-
remment sans lien ; sans doute aussi par les intuitions de sa piété filiale.

C’est ainsi par exemple que la naissance & Manrése de la vocation
apostolique, la lente transposition du projet primitif de pélerinage et d’éta-
blissement définitif aux Lieux saints, en celui de se rendre & Rome pour
Se mettre a disposition du souverain pontife, avec la paralléle maturation
de la « romanité » de saint Ignace, lui faisant finalement trouver 3 Rome,
Vivant, agissant, souffrant en la personne du souverain pontife, Jésus-Christ
que seul il cherchait dans les lieux ou il a autrefois vécu, souffert, préché,
Nous éclaire singuliérement sur le sens profond de la dévotion de saint
Ignace au Saint Siége, ainsi que sur I’étonnante continuité en profondeur
de cette vocation, qui présente en apparence des changements de direction
si surprenants. Cela nous éclaire aussi sur un des aspects les plus remarqua-
bles et les plus difficiles peut-étre de I'’Ame de saint Ignace, cette attention
perpétuellement en éveil pour connaitre la volonté de Dieu, et cette suspen-
sion de la décision jusqu’au moment ol cette volonté s’est fait connaitre
assez clairement : dans le cas présent, tant par la voix du souverain pontife
4 qui les compagnons du veeu de Montmartre décident de recourir pour
Savoir ce qu’ils doivent faire, que par cette consolation intérieure que saint
Ignace avait attendue durant toute la longue préparation de sa premiére
Mmesse, comme le signe de cette « élection » décisive (p. 10).

Ce role, si important, si particulier aussi, des consolations spirituelles
Comme signe de la volonté divine en vue de I’élection, est longuement exposé
et trés finement analysé a propos des « Exercices spirituels » et de leur mise
€n application par saint Ignace dans 1’élaboration des régles de la Compagnie.
C'est un role de confirmation, qui ne supplée jamais les motifs rationnels,
Mmais qui leur confére une force surnaturelle, sans laquelle il semble qu’ils ne
Serajent pas capables d’incliner définitivement la volonté du saint. Il y a 1a
¢videmment, pour la théologie des inspirations divines particuliéres, un
donné, qui contraste assez fortement, 4 premiére vue, avec la pratique et le
Conseil d’un saint Jean de la Croix, et dont la théologie spirituelle ne peut
Pas ne pas tenir compte en cette matiére si délicate et si importante, ou elle
doit préserver la pureté de la foi aussi bien d’'une attention excessive 2
Uextraordinaire que d’un refus systématique de toute intervention divine
dans la conduite des Ames. .

Toute la section d’ailleurs consacrée aux « Exercices spirituels» est



216 Besprechungen

évidemment d'une importance capitale pour quiconque veut connaitre et
comprendre cette source majeure de la théologie spirituelle. Le P. L. nous
fait assister a la lente genése des Exercices : a leur préparation inconsciente
et imparfaite d’abord a Loyola et Montserrat, oti, sous I'influence de ses pre-
miéres lectures et de ses premieéres découvertes, ils se forment obscurément en
lui comme une expérience vécue et personnelle; puis c¢’est Manrése et 1'illumi-
nation décisive de Cardoner, ol sa vocation apostolique s’est découverte a lui,
et ol ilcommence, en élaborant les Exercices, & penser a la direction des Ames ;
s’il les rédige alors, c’est comme un « manuel pratique de direction dont il
s’aidera pour conduire les autres par les voies que lui-méme avait par-
courues » (1. IT, p. 15) ; enfin c’est a Paris, au contact de ses premiers compa-
gnons, a l'expérience de leurs réactions & sa direction, qu’il compléte son
livre, dont la mise au point définitive se poursuivra jusqu’a sa mort (p. 24).
Rien donc, on le voit, de cette sorte de dictée céleste, a Manrése, que s'ima-
ginent naivement certains dévots, et c’est beaucoup plus beau ainsi. Les
Exercices s’insérent dans une tradition, que saint Ignace a connue & Montser-
rat par la « Ejercitatorio » de fr. Garcia de Cisnero, qui, nous dit le P. L.,
« joignait admirablement a ’antique tradition contemplative des bénédictins
et de Gerson le courant nouveau de la « devotio moderna » de Gérard de
Zutplen et de Juan Mombaert ». Mais un génie n’est jamais le simple conti-
nuateur d’une tradition et son ceuvre, sans étre une génération spontanée,
est quelque chose de nouveau, le principe d’un courant qui n’existait pas
avant lui. Ainsi les Exercices spirituels sont-ils marqués du génie religieux
de saint Ignace, des illuminations divines exceptionnelles de Manrése, et de
sa prodigieuse connaissance des Ames que 1’expérience n’a cessé de dévelop-
per en lui.

Le regret que 'on éprouve a ne pas avoir cette biographie scientifique
de saint Ignace que le P. L. préparait, est un peu atténué par cette publica-
tion qui déja facilitera grandement aux théologiens 1’étude de ce grand
Maitre spirituel que fut et ne cesse d’étre dans I'Eglise saint Ignace de
Loyola. J.-H. NicorLas OP

Brodrick, James, SJ : Saint Ignace de Loyola. Les années du pélerin.
Traduit par J. BouLaNGE S]. — Editions Spes, Paris 1956. 369 p.

Unter allen Publikationen, welche zur Feier des vierhundertsten Todes-
jahres des hl. Ignatius von Loyola erschienen sind, nimmt P, Brodricks Buch
zweifellos einen wichtigen Platz ein, Es sticht hervor sowohl durch seine
anziehende, unmittelbare Darstellungsart als auch durch die Neuheit seiner
Ergebnisse.

Schon lange erwartete man von P. Brodrick eine Geschichte des heiligen
Ordensgriinders, gleichsam als Kronung seiner vielbewunderten Arbeiten {iber
Robert Bellarmin, Petrus Canisius, Franz Xaver, die Anfinge des Jesuiten-
ordens. Diese Erwartung zeigt sich heute erfiillt, wenn auch leider nur zur
Halfte ; denn dieser erste Band umfaft nur die siebzehn Jahre des « Pilgers »
Es sind die harten Jahre jenes geistigen « Lehrganges », den der Verwundete
von Pamplona mit kiihnem Eifer unternimmt, und der bis zur Ankunft in



Besprechungen 217

Rom im Jahre 1538 dauern wird. Diese Zeitspanne, in der sich Gott des
Helden bemichtigt, um aus ihm einen Heiligen zu machen, wird von P. Bro-
drick mit Einfiihlungsgabe und religitser Gesinnung erforscht. Unter seinen
Handen wird sie zur lebendigen, greifbaren Gegenwart. In ausfiihrlichen
Anmerkungen wird der Bericht wissenschaftlich unterbaut und mit den wich-
tigsten Forschungen und Dokumenten in Verbindung gebracht. Dazu fiigen
sich die personlichen Erlebnisse des Autors, der dem Pilger Ifiigo de Loyola
auf Schritt und Tritt gefolgt ist. Einige glinzende Seiten iiber Spanien,
Frankreich und Ttalien geben davon beredtes Zeugnis.

Vielleicht kann man der Darstellung vorwerfen, hie und da etwas zer-
rissen und unausgeglichen zu wirken ; allzuleicht nehmen farbreiche anek-
dotische Berichte iiberhand. Der vorziigliche Gesamteindruck jedoch 148t
die angekiindigte Fortsetzung mit Freude erwarten. L. Ducrest OP

Brodrick, James, SJ : Saint Pierre Canisius. Traduit et adapté par
J. Bouranct: S] et A. Nocuf SJ. 2 vol. — Editions Spes, Paris 1957,
Xvi-527, 511 p.

Das zweibdndige Werk des bekannten Verfassers, englisch erschienen
1935, deutsch iibersetzt 1950, liegt hier in franzésischer Ubertragung und
Bearbeitung vor. Wer, wie Rez., als geborener Freiburger in der Verehrung
des « Pére Canisius » aufgewachsen ist und sich noch lebhaft an den frommen
Eifer erinnert, mit dem 1897 sein dreihundertjéhriger Todestag im Collége
Saint-Michel hier in Freiburg begangen wurde, kann sich nun herzlich freuen,
endlich einmal diese groB angelegte Lebensbeschreibung des heiligen Jesuiten
in seiner franzésischen Muttersprache lesen zu diirfen. Sie ist ja bisher die
erste, die der historischen Bedeutung dieses unentwegten und erfolgreichen
Vorkimpfers der katholischen Reform im deutschen Sprachraum gerecht
wird, was iibrigens bis vor den letzten Jahren kaum moglich gewesen wire.
Sie beruht namlich auf Quellen, die uns erst in den Beati Canisii Societatis
Jesu Epistulae et Acta von Otto Braunsberger S. J. (8 GroB-oktav Binde,
Herder, Freiburg, 1895-1923) und in den Monumenta Historica Societatis
Jesu (62 GroBoktav Binde, Madrid-Rome 1894-1933) mit einer Vollstindig-
keit erschlossen wurden, die schwer zu iiberbieten sein diirfte.

Dies gewaltige Material mit kundigem Blick zu sichten, mit gewissen-
hafter Sachlichkeit auszuwerten und zu einer wohlgefiigten Gesamtdarstel-
lung von imponierender GroBartigkeit zu gestalten, ist P. Brodrick vortreft-
lich gelungen. Stiinde nicht die Schwere des Gegenstandes dem entgegen,
S0 kénnte man diesen Canisius beinahe wie einen Roman lesen. Aber die
Anliegen, mit denen d:r zweite Apostel Deutschlands sich zu befassen hatte
— man denke bloB z. B. an seine Beteiligung an den Verhandlungen des
Tridentiner Konzils —, lassen sich nur mit ernstem Nachdenken verstehen
und verfolgen. Da kann dem Leser auch die gréte Kunst der Aufmachung
diese Miihe nicht ersparen.

Natiirlich vermochten die franzosischen Ubersetzer mit der stilistischen
Vollendung, die Brodricks Schriften nachgeriihmt wird, nicht zu wetteifern.
Eine gewisse Schwerfliissigkeit haftet jeder Ubertragung aus einer fremden

15



218 Besprechungen

Sprache unvermeidlich an. Zum Gliick ging dabei der kostliche Humor, mit
dem Brodrick seine Ausfiihrungen immer wieder zu wiirzen versteht, doch
nicht verloren. Die lateinischen, ofters sehr umfangreichen Zitate aus den
Quellen wurden, iiber Brodricks eigene Fassung hinweg, nach dem Original
neu iibersetzt.

Uber das Leben und Wirken des Heiligen, wie es uns hier entgegen-
tritt, wollen wir nicht ndher eingehen. Interessant sind immerhin die Schwie-
rigkeiten, die Canisius als Provinzial mit manchen seiner Untergebenen er-
leben muBte, wie auch seine Konflikte mit dem beriihmten Pater Paulus
Hoffaeus, seinem Amtsnachfolger, dessen tatkriftige Eigenwilligkeit sich
manchmal schroff und heftig auswirken konnte. Diese bemiihenden Mensch-
lichkeiten werden in aller Offenheit erértert. Uber « Petrus Canisius und
Paulus Hoffaeus » unterrichtet sehr ausfiihrlich ein neuerer Aufsatz von
B. Schneider S. J. in ZKT 1957, 304-330. Den erwihnten Konflikten haben
wir es zu verdanken, daB8 1580 Canisius nach Freiburg abgeschoben wurde,
was dieser beneidenswerten Schweizerstadt zu nicht geringem Segen gerei-
chen sollte,

Canisius’ Hauptstirke lag in der Ausiibung des Predigtamtes, die er
unermiidlich — so lange seine Gesundheit es zulieB ~ bis in die Freiburger-
jahre mit nachhaltigem Erfolg fortsetzte, und in der Gewinnung einfluB3-
reicher Personlichkeiten im Verkehr von Mann zu Mann, wofiir er eine ganz
eigene Begabung zeigte. Es war ihm nicht gegénnt, als Schriftsteller, so viele
zum Teil wichtige Werke er auch verfaBte, Bleibendes zu hinterlassen. Indes
ist doch sein Katechismus sowohl in der gréBeren als in den zwei kiirzeren
Ausgaben noch lange nach seinem Tode immer wieder gedruckt und benutzt
worden. Er war aber in ganz erster Linie ein Heiliger, dem die Rettung der
Seelen und die Ehre des Herrn iiber alles ging.

Bei einer wohl zu erwartenden neuen Auflage diirfte einiges zu revi-
dieren sein. Z. B. ist IT 102 die FuBnote 31 teils irrtiimlich oder miBverstind-
lich, teils sinnlos. II 444 wird Nikolaus von der Fliie als gewesener « fermier »
bezeichnet, aber der heilige Eremit war nicht Pichter (« fermier »), sondern
selbstiandiger Bauer (« paysan », « agriculteur »), wie das vorliegende « farmer »
des englischen Textes hier zu iibersetzen ist.

Kennzeichnend fiir das theologische Klima, in dem der Verfasser lebt
und das er bei seinen Lesern als selbstverstindlich voraussetzt, ist II 369
die FuBnote 44 iiber die von Canisius besorgte und mit einer maichtigen
Einleitung versehene Neuausgabe von de justificatione des Franziskaner-
theologen Vega. Von der in diesem Werk vertretenen thomistischen Gnaden-
lehre heiBt es dort, daB sie dem Heiligen doch nicht deshalb so bestimmt
zuzuschreiben wire, « wie man es getan hat, um ihn in MiBkredit zu bringen »-
Jedenfalls war Canisius, gleich den iibrigen Jesuiten der ersten Generation,
in theologischen Dingen sehr konservativ eingestellt, was denn auch seiné
Meinungsverschiedenheit mit Pater Hoffaeus in der Frage des Gelddarlehens
schon zur Geniige beweist. Da war eben Canisius durchaus ein « vir anti-
quus ». M.-S. Morarp OF



Besprechungen 219

Kirchenrecht

Feine, Hans Erich: Kirchliche Rechtsgeschichte. I. Band: Die katho-
lische Kirche. 2. durchgearbeitete und erginzte Aufl. — Hermann Béhlaus
Nachfolger, Weimar 1954. xx111-715 S,

Das Werk des evangelischen Kirchenrechtshistorikers Feine, in erster
Auflage im Jahre 1950 erschienen, schloB eine lingst empfundene Liicke
in der Wissenschaft des Kirchenrechts. Das Fehlen einer brauchbaren
groBeren Zusammenfassung, die das Bild der kirchlichen Rechtsentwicklung
abrundete, hatte sich lingst fiihlbar gemacht, dies umsomehr, als sich in
den letzten Jahrzehnten das Interesse in steigerndem MaB der Erforschung
der kirchlichen Institutionen zugewandt hatte. Lange Zeit befaBte man
sich vornehmlich nur mit der Geschichte der Quellen und Literatur des
kanonischen Rechtes, Zwar hatte Ulrich Stutz seinerzeit seinen vielgeschitz-
ten « GundriB des Kirchenrechts in seinen historischen Teilen » verdffent-
licht (vgl. Bd. V der Holtzendorff-Kohlerschen Enzyklopidie der Rechts-
Wissenschaft, 2. Auflage 1913/14) und auch der im Jahre 1950 verstorbene
Bonner Kirchenrechtler Albert M. Koeniger einen knappen GrundriB vor-
gelegt (1919). Die auf breitere Basis ausgerichtete Historia Institutorum
(1941) von Bertrandus Kurtscheid OFM blieb leider unvollendet, da der
Tod dem angesehenen Kanonisten die Feder, menschlich gesprochen, allzu
friith aus der Hand nahm. Feine selbst ist aus der Schule von Ulrich Stutz
hervorgegangen und ihr verpflichtet. Sein vorliegendes Werk ist, wie er
Selber vermerkt, aus dem Gedanken einer Neubearbeitung des Stutzschen
Grundrisses hervorgegangen, da dieser selber nicht mehr dazukam, eine
geplante ausfiihrliche Darstellung der kirchlichen Rechtsgeschichte fertig-
Zustellen, und — wie aus seinem Buch « Der Geist des Codex iuris canonici »
(Stuttgart 1918, S. 172, Anm. 1) hervorgeht, — den Wunsch hatte, eine
jﬁngere Kraft mochte eine Lehr- oder Handbuch der kirchlichen Rechts-
8eschichte schreiben. Feine hat es iibernommen, die kirchliche Rechts-
8eschichte in Anlehnung an Stutz neu zu schreiben und die Fiille der neuen
F orschungsergebnisse systematisch zu verarbeiten. Zur Frage der Perio-
diSierung hatte er sich in einem Vortrag, den er auf der 7. Tagung der
deutschen Rechtshistoriker in Heidelberg (1949) hielt, geduBert ; vgl. Zeit-
Schr, der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Kanon. Abteilung, 36
(1950) 1-14. In der Darstellung, bedingt durch die Anlehnung an sein Vor-
bild, ist das Hauptaugenmerk auf die kirchliche Verfassungsgeschichte
konzentriert und auf jene Gebiete, die von Stutz besonders gepflegt und
erforscht wurden. Das Verwaltungsrecht, vorab das der Sakramente, so-
Wie das ProzeB- und Strafrecht, muBten leider zuriicktreten und sind oft
Nur kursorisch behandelt. Auf einen sorgfiltigen und ausfiihrlichen Literatur-
Nachweis hat der Verfasser, trotz zeitbedingten Schwierigkeiten bei der Aus-
arbeitung, gleichfalls besonderes Gewicht gelegt. Man wird ihm dafiir
‘¢sonders dankbar sein, wie auch fiir sein vornehmes Bemiihen, dem katho-
lischen Standpunkt gerecht zu werden. DaB8 das Register ausfiihrlich und
VerliBlich erarbeitet ist, sei nur am Rand vermerkt. Mit Freude wird jeder



220 Besprechungen

Kanonist den beiden weiteren in Aussicht gestellten Binden entgegensehen.
So soll der zweite Band die Rechtsgeschichte der Kirchen der Reformation
behandeln ; der dritte die der orientalischen Kirchen. Die Abfassung des
ersteren ist Johannes Heckel-Miinchen anvertraut, die des andern iiber-
nahm Heinrich Felix Schmied-Wien. H. O. Ltitur OP

Studia Gratiana post octava Decreti saecularia auctore consilio com-
memorationi gratianae instruendae edita, vol. IV-V, curantibus Jos. For-
cuierrl, Ord. Iur. Eccles. Universitatis Bononiae, Alph. M. StickLER, Ord.
Hist. Iur. Can. Pont. Athen, Sales. Romae. — Institutum Gratianum, Bono-
niae 1956-1957, 1958. 296, 128 p.

Der 4. Band der « Studia Gratiana » enthilt, wie die vorangehenden
[vgl. FZPT 2 (1955) 213-219 ; 4 (1957) 232-234] eine Anzahl von Studien-
und Forschungsbeitrigen, die sich mit dem Lebenswerk des groBen Kanoni-
sten von Bologna befassen. Andrea Lazzavini (Rom) geht in seinem Aufsatz :
« Gratianus de Urbeveteri» (IV, 1-15) dem Geburtsort Gratianus nach.
Valeriano Meysztowicz (Roma) : « L’insegnamento del Decretum di Graziano
in Polonia » (IV, 17-25) zeigt in kurzen Ziigen, daf3 es leider unméglich sei,
den EinfluB Gratians im 12. und in der ersten Hélfte des 13. Jahrhunderts
aufzuzeigen, da durch den Mongoleneinfall vom Jahre 1241 die einschldgigen
Urkunden und Dokumente verloren gingen und man nur auf Vermutungen
angewiesen ist. Das Decretum Gratiani war die Grundlage des kanonistischen
Unterrichts auf der Universitit Krakau seit ihrer Griindung (12. Mai 1364)
bis zur Promulgation des neuen Codex Iuris Canonici. Auch die Akademie
von Zamosc, gegriindet im Jahre 1589, verpflichtete sich dem Decretum
bis zu ihrer SchlieBung durch die dsterreichische Regierung im Jahre 1772.
Desgleichen war es Gegenstand von Studium und Unterricht an der Uni-
versitit Wilno (1579-1939). Tihomil Drezga (Los Angeles, California): « Le
décret de Gratien et les croates» (IV, 27-36) gibt in gedringtester Form
einen Uberblick iiber das Studium und den EinfluB des Dekretes im kroa-
tischen Sprach- und Kulturraum. Conrado Leonardi (Roma) bietet in seiner
griindlichen und weitausholenden Studie : « La vita e 'opera di Uguccion®
da Pisa decretista » (IV, 37-120) eine duBerst wertvolle Zusammenfassung
der Forschungsergebnisse iiber Lebensgang und Lebenswerk des grofien
Kanonisten, der zweifellos den bedeutendsten Dekretisten zuzuzihlen ist-
Er iibte auf die spiteren Kanonisten einen nicht zu unterschitzenden Ein-
fluB aus. Sein gréBter Schiiler war der spitere Papst Innozenz III., der
seinen Lehrer (1 als Bischof von Ferrara) in der Folge verschiedentlich 2t
wichtigen Geschéften heranzog. Jean Dauvillier (Toulouse) : « La jurisdic-
tion arbitrale de 1'église dans le décret de Gratien » (IV, 121-129), der in-
zwischen verstorbene Evnst Hoyer (Wiirzburg) : « Gratian und der Blutban?
der geistlichen Fiirsten des mittelalterlichen Reiches » (IV, 131-183), Euge?
Heinvich Fischer (Dillingen/Donau) : « BuBgewalt, Pfarrzwang und Beicht-
vater-Wahl nach dem Dekret Gratians» (IV, 185-230); Charles Lefebv?®
(Lille/Paris) : « Gratien et les origines de la ,dénonciation évangélique’ de
I’,accusatio’ a la ,denunciatio’ » (IV, 231-250) untersuchen anhand der ein-
schligigen Gesetzestexte die Entwicklung der Lehre des Meisters bis zu™



Besprechungen 221

heutigen Recht. Josef Trummer (Graz) beschlieBt den Band mit seinem Bei-
trag « Das Personenrecht des Kodex und das Decretum Gratiani» (IV, 251-
286). Nicht weniger als 86 canones des Personenrechts im CIC enthalten
Verweisungen auf Gratians Dekret. Die Uberpriifung der einschligigen
Stellen zeigt, daB das Personenrecht des Codex vielfach im Dekret des
Meisters verankert ist. — 28 Tafeln mit Reproduktionen herrlicher Initialien
aus Handschriften des Dekretes sind dem Bande beigefiigt.

Der 5. Band der Studia Gratiani enthédlt die Akten des Kongresses, der
anliaBlich des achten Zentenars des Dekretes im Jahre 1952 in Bologna und
Rom stattfand, und iiber den bereits berichtet wurde ; vgl. FZPT 2 (1955)213.

H. O. LuTHI OP

Wehrhahn, Herbert: Kirchenrecht und Kirchengewalt. Studien zur
Theorie des Kirchenrechts der Protestanten auf lutherischer Lehrgrundlage. —
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1956. x11-160 S.

Die Arbeit ist in etwas anderer Fassung 1951 der Rechts- und Wirt-
schaftswissenschaftlichen Fakultit der Universitit Tiibingen als Habili-
tationsschrift eingereicht worden. Sie will, wie der Untertitel es ausdriickt,
ein wegweisender, kritischer und klirender Beitrag zur Theorie des Kirchen-
rechts der Protestanten auf lutherischer Lehrgrundlage sein. Die einleitende
Studie grenzt deshalb das Thema ab und beleuchtet die notwendigen Grund-
und Vorfragen. Dann gibt die erste Studie einen « Uberblick iiber die in
der protestantischen Kirchenrechtstheorie herrschenden Methodenlehre und
vorldufige Kritik derselben» (S. 14-35). Die zweite Studie ist betitelt :
«Die die protestantische Kirchenrechtstheorie beherrschende Methoden-
lehre im Lichte der lutherischen und praktischen Theologie» (S. 36-96).
Die dritte endlich: « Zur Bedeutung der lutherischen Unterscheidungs-
lehren (« Gesetz und Evangelium », « Geistliches und weltliches Regiment »)
fiir das Problem der Kirchenordnung » (S. 97-157) beschlieBt die auch fiir
katholische Theologen und Kirchenrechtler anregende Schrift.

H. O. Lot OP

Isele, Eugen: Das Freiburger Miinster St.Nikolaus und seine Baulast,
Rechtsgeschichte einer Kirche.

Jéaggi, Peter: Das verweltlichte Eherecht.

Schwander, Vital: Von den Religionsdelikten. Begriff, System, Rechts-
gliter, Glaubensdelikte.

(Freiburger Veréffentlichungen aus dem Gebiet von Kirche und Staat,
Ba, 10-12.) — Universitdtsverlag, Freiburg Schw. 1955, 128, 52, 117 S.

Diese drei Studien wurden auch unter dem Titel : « Drei Abhandlungen
aus dem Gebiet von Kirche und Staat, Msgr. Celestino Trezzini anldBlich
Seines Riicktrittes vom Lehramt gewidmet» in einem eigenen Band ver-
Offentlicht. Celestino Trezzini war durch mehr als drei Jahrzehnte Professor
fiir Rechtsphilosophie und Kirchenrecht an der juristischen Fakultit der
Universitit Freiburg (Schw.).

Evigen Isele schenkt uns eine griindliche Arbeit, der mehr als nur lokal-
historische Bedeutung zukommt. Zunéichst klirt er die Rechtsnatur der



222 Besprechungen

Kultusbaulast, leuchtet in die damit zusammenhingenden Probleme hin-
ein und legt die groBen Linien der Entwicklung des einschldgigen kirchlichen
und staatlichen Rechts dar. Das zweite Kapitel ist der Rechtsgeschichte der
St. Niklausenkirche gewidmet und zeigt in drei Abschnitten deren geschicht-
liche Entwicklung vom zwélften Jahrhundert bis in die Gegenwart hinein.
Die Rechtslage der verschiedenen Perioden ist bereits durch deren Uber-
schrift charakterisiert : Die Kirche des Stadtherrn (1157-1308) — Das
Miinster der Biirger (1308-1797) — Neuzeitliche Wandlungen (1798-1924).
Quellen und Literatur sind in extenso angefiihrt. Der Anhang enthilt
wertvolle Urkunden aus der Rechtsgeschichte von St. Nikolaus.

Peter [dggi unternimmt in seiner Abhandlung in ruhiger und sachlicher
Weise den Versuch, die bedeutendsten Probleme zu kliren, die sich im
Zusammenhang mit der Verweltlichung des Eherechtes aufdringen. Nicht
nur als Erscheinungsform des gesellschaftlichen Lebens, sondern auch als
Rechtsinstitut wurde die Ehe, wie der Verfasser einleitend hervorhebt,
im christlich gewordenen Abendland durch die christliche Glaubens- und
Sittenlehre bestimmt. Im Laufe der Entwicklung zeichneten sich in der
Folge zwei Grundformen ab. Wo das Glaubensgut der Kirche zu voller
Entfaltung und Geltung gelangte, war sie alleiniger Gesetzgeber und zu-
gleich Tréagerin der Gerichtsbarkeit. Thre Wirkung auf die Ehe war in diesem
Falle eine « primér-funktionelle » : sie besorgte ausschlieBlich die mit der
Ehe zusammenhingenden wichtigsten gesellschaftlichen Funktionen. Die
zweite Grundform hatte sich dort herausgebildet, wo der Staat aus vor-
christlicher, ostkirchlicher, reformatorischer oder gar absolutistischer An-
schauung heraus selber Ehegesetze erlieB oder ein auBerkirchliches Gewohn-
heitsrecht anerkannte. Hier zeigte sich die Wirkung des Christentums in
der materiellen Ubereinstimmung des staatlichen Eherechts mit der christ-
lichen Ehelehre. Das hatte naturgemiB eine funktionelle Einbeziehung der
christlichen Religionsgemeinschaften in das Eherecht zur Folge, indem der
Staat entweder die Forderung der Kirche auf Beobachtung der kirchlichen
EheschlieBungsform und auf Ausiibung der Ehegerichtsbarkeit nachlebte,
oder sogar, unter Wahrung seiner Hoheit, den kirchlichen Organen iiber-
trug. Beiden Grundformen war das materiell nach der christlichen Doktrin
ausgerichtete Eherecht — wenn es auch nicht iiberall den gleichen Inhalt
hatte —, und die aufeinander abgestimmte Aufteilung der eherechtlichen
Funktionen zwischen Kirche und Staat gemeinsam. Dank diesem Zusam-
menwirken bestand im Abendland prinzipiell eine einheitlich christliche
Eheordnung. Im Folgenden untersucht dann der Verfasser die schweizeri-
schen Verhiltnisse. Auch in der Eidgenossenschaft bestand in diesem Sinné
bis nach Mitte des vergangenen Jahrhunderts eine, allerdings vielfach
bereits abgeschwichte, christliche Eheordnung. Die Ehegesetzgebung 1a8
bei den Kantonen, nicht beim Bund. Deshalb galt fiir Katholiken in manchen
Kantonen im Prinzip das kanonische Eherecht; der Staat begniigte sich
mit zusédtzlichen Bestimmungen administrativer Natur. Die EheschlieBungs-
form war die kanonische ; die geistlichen Gerichte befanden iiber Giiltig-
keit der Ehe und iiber Trennungsklagen. Andere Kantone, beeinflufit vom
osterreichischen Recht, stellten eine fiir Katholiken giiltige Ehegesetz-



Besprechungen 223

gebung auf, Aber selbst hier galt die kirchliche Trauung, und fiir Katholiken
war die Scheidung ausgeschlossen. Fiir Protestanten hingegen bestand ein
staatliches, aber konfessionell ausgerichtetes Eherecht. Nur vier Kantone
hatten bereits ein laiziertes Eherecht. So prisentiert sich, in groBen Ziigen
8ezeichnet, die Situation in der Schweiz. Die Jahre 1874 und 1875 brachten
dann, als Ergebnis einer nicht aufzuhaltenden Entwicklung, die Sdkulari-
sierung des Eherechtes durch den Bund, und die Einfiihrung der obliga-
torischen Zivilehe. Das neue Zivilgesetzbuch hob zwar das Gesetz von 1874
auf, iibernahm aber dessen eherechtliche Ordnung ohne grundsitzliche
Anderung. Nach diesen Feststellungen unternimmt es der Verfasser auf-
zuzeigen, wie sich dieses verweltlichte Eherecht von der fritheren, christ-
lich geprdgten Eheordnung unterscheidet, und was es mit ihr noch gemein
hat. Vorab wurde die Mitwirkung der Kirche bei den eherechtlichen Funktio-
nen beseitigt, der Inhalt des Eherechtes eigenmichtig gestaltet und die
Losbarkeit des Ehebestandes gesetzlich verankert. Die Ahnlichkeit zwischen
der sikularisierten staatlichen und der christlichen Eheordnung zeigt sich
vor allem darin, daB der Staat die christliche Eheordnung nachgebildet
hat, Er hilt auch am Grundsatz der Einehe, am Konsensualprinzip und
an der Tatsache fest, daB3 die Ehe ein jedermann zugingliches Rechtsinstitut
ist, ein Faktum, fiir das das Christentum seit seinen Anfingen gekimpft
hatte. Auch iibernahm der Staat von der christlichen Eheordnung den
Offentlich-rechtlichen Charakter der Ehe. Es sei auch festgehalten, daB er
die eigenen eherechtlichen Funktionen dem christlichen Eherecht nachge-
staltet hat, wie z. B. die Trauform und die Ehehindernisse. Ein Grund
dafiir diirfte sein, daB die hergebrachte, christlich geformte Ordnung zu
sehr im VolksbewuBtsein verankert war, als daB sie radikal hitte beseitigt
werden konnen. So beinhaltet das verweltlichte Eherecht unausgesprochen
christliches Gedankengut, was zwar Vorteile, aber doch auch Gefahren in
sich birgt. Es ist das Werk des modernen Staates, wahrend die friihere
Ordnung das Werk der Kirche und des mit ihr zusammenarbeitenden
Staates abendlindisch-christlicher Prigung war. Beim modernen Staat iiber-
wiegt der Gedanke der Freiheit, frither herrschte der der Autoritit vor. In
geistreicher Art verfolgt der Verfasser die Auswirkung der neuen geistigen
Grundhaltung und dieses Ausbaues der christlichen Ordnung bis in die
letzten Verzweigungen hinein. Es ist das tragische Ende der Zusammen-
arbeit zwischen Staat und Kirche auf einem der bedeutendsten und wichtig-
sten Gebiete der Volkserziehung. Die religiose Begriindung der Ehe bleibt
nun dem Gewissen des Einzelnen iiberbunden !

Vital Schwander beriicksichtigt in seiner Arbeit gleichfalls das schwei-
zerische Recht. Sie war zunichst als Darstellung des Art. 261 StGB (Stérung
der Glaubens- und Kultusfreiheit) geplant, wurde dann aber erweitert.
Die Studie will den rechtlichen Grundlagen der Religionsdelikte nachgehen.
Neben dem staatlichen Recht wird auch das kirchliche miteinbezogen.
Ankniipfend an die HauptiuBerungen der Religion, kombiniert der Verfasser
sie mit den verschiedenen Rechtsgiitern, unter deren Blickpunkt die Reli-
gionsdelikte betrachtet werden kénnen. Im letzten Abschnitt geht er dann
Ddher auf die einzelnen Glaubensdelikte ein.



224 Besprechungen

Alle drei Beitrige sind wertvolle Studien aus dem Gebiet des Verhilt-
nisses von Kirche und Staat. H. O. Litur OP

Holbéck, Carolus: Tractatus de iurisprudentia Sacrae Romanae Rotae
iuxta decisiones quas hoc sacrum tribunal edidit ab anno 1909 usque ad
annum 1946 et publicavit in voluminibus I-XXXVIII, — Officina Libraria
« Styria », Graetiae 1957. 400 p.

Die Rechtssprechung des obersten papstlichen Gerichtshofes der Sacra
Romana Rota ist fiir die Kirchenrechtswissenschaft eine reiche Fundgrube
kanonistischer Erkenntnisse. Seitdem Pius X. im Zuge seiner Kurialre-
form die Rota, die mit dem Untergang des Kirchenstaates ihr Ende gefunden
hatte, wiederherstellte (Const. « Sapienti consilio », vom 29. Juni 1908),
werden jdhrlich laufend die wichtigsten Urteile samt ihrer Begriindung der
Offentlichkeit zugidnglich gemacht. Leider muBte man bisher einen Index
generalis, der den Zugang zur Judikatur erleichtert hitte, vermissen. Der
Sammelband des Salzburger Kanonisten, der eine « Summe der Spruch-
praxis der S. R. Rota » darstellt, ist ein vollkommener Ersatz dafiir. Hol-
boéck hat die bedeutendsten Entscheidungen systematisch geordnet und
verarbeitet, und oft auch umfangreiche Textzitate angefiihrt, insbesondere
aus Urteilen, die wegen ihrer Bedeutung wegweisend sind. Das Werk leistet
der Theorie und der Praxis groBe Dienste und vermittelt einen wertvollen
Einblick in die Spruchpraxis der Rota. H. O. Lttar OP

Lazzarato, Damianus: Iurisprudentia pontificia. De metu, cc. 214 et
1087. — Typis Polyglottis Vaticanis [1956]. L1v-1380 p.

In diesem duBerst umfangreichen Sammelband hat der Autor 622 Fille
«ex capite metus» zusammengetragen, die von bischéflichen und pépst-
lichen Gerichtshéfen behandelt wurden, oft unter Mitwirkung der romischen
Kongregationen, hauptsichlich des S. Officium und der Sakramentenkongre-
gation. Die meisten dieser Fille sind solche aus dem Eherecht. Davon er-
hielten 332 einen positiven Entscheid. Vor allem fiir kirchliche Richter,
aber auch fiir alle, die am kirchlichen Recht interessiert sind, ist die fleiBige
Arbeit des Autors, der als Anwalt an der rémischen Kurie titig ist, ein
hochst willkommenes Quellen- und Nachschlagewerk, das ihnen unschatz-
bare Dienste leistet, denn die Lésungen dieser Rechtsfille enthalten Probleme
und Fragen, mit denen der Kanonist sich immer und immer wieder aus-
einandersetzen muB. H. O. Lyt OP

Kaps, Johannes : Das Testamentsrecht der Weltgeistlichen und Ordens-
personen in Rechtsgeschichte, Kirchenrecht und biirgerlichem Recht
Deutschlands, Osterreichs und der Schweiz. — Verlag « Christ Unterwegs »
Buchenhain (vor Miinchen) 1958. 304 S.

Die auBerordentlich griindliche und umfassende Studie darf mit Recht
stdrkste Beachtung beanspruchen, nicht nur wegen ihrer soliden wissen-
schaftlichen Fundierung, sondern vor allem auch wegen ihrer Bedeutung



Besprechungen 225

fiir die Praxis. Der erste Teil, « Die Entwicklung des kirchlichen Rechts
liber das Testament der Geistlichen und Ordenspersonen » (S. 19-115), bie-
tet die rechtsgeschichtliche Entwicklung der einschligigen Fragen, zunichst
hinsichtlich des Testamentsrechts der Weltgeistlichen, dann im Hinblick
auf das der Ordenspersonen. Der Autor geht oft ausfiihrlich auf die zeit-
gendssischen Streitfragen ein; vgl. z. B. die Kontroverse zwischen den
beiden spanischen Theologen Navarrus und Sarmiento de Medoza iiber die
Testierfreiheit der Weltgeistlichen und ihrer Verpflichtung, ihr geistliches
Einkommen zu guten Zwecken zu testieren, oder die Streitfrage nach der
Natur dieser Verpflichtung, ob sie eine rechtliche sei (ex iustitia) oder nur
eine moralische (ex praecepto). Im zweiten Teil, « Das heute geltende kirch-
liche Recht iiber das Testament der Weltgeistlichen und Ordenspersonen »
(S. 117-1583) gibt er eine wohl begriindete Darstellung des einschligigen gel-
tenden kirchlichen Rechts, wobei er sich zunichst mit der Testierfreiheit
und der Testierpflicht der Geistlichen auseinandersetzt, dann sich mit Inhalt
und Form des Testamentes befaBt. Besonderes Interesse verdienen seine
Ausfithrungen iiber die vermogensrechtliche Stellung der Ordenspersonen,
Der dritte Teil, « Die wichtigsten Bestimmungen des deutschen, ésterreichi-
schen und schweizerischen Zivilrechts iiber Testamente » (S. 155-262) bringt
die analogen Bestimmungen und Vorschriften des staatlichen Rechts be-
treffs Errichtung und Aufhebung von Testamenten, sowie iiber die Testa-
mentsvollstrecker. Dieser Abschnitt ist insofern von Bedeutung, als die
zivilrechtlichen Bestimmungen iiber das Erbrecht (Erbfolge, Testierfihig-
keit, Testamentsform) auch fiir den Klerus gilt. Die Kirche hat dies wieder-
holt anerkannt und auch eingeschirft. So weist der Verfasser darauf hin,
daB z. B. die Péipste Leo XIII., Pius X., Benedikt XV. ihr Privattestament
nach den italienischen Gesetzen errichteten. Die genaue Einhaltung und
Beobachtung der biirgerlichen Testamentsform wird im praktischen Leben
Vielen unangenehmen Schwierigkeiten vorbeugen. Im Anhang fiigt der
Autor verschiedene Muster von Testamenten an. Ergreifend sind auch die
beiden abgedruckten geistlichen Testamente von Kardinal Faulhaber und
Msgr. Lampert, Provikar der Apostolischen Administratur Innsbruck-Feld-
kirch, Quellen- und Literaturverzeichnis sind erschopfend erarbeitet ; ein
ausfiihrliches Namen- und Sachregister erleichtert die Beniitzung des Wer-
kes, fiir das man dem Verfasser nur danken kann. Es ist ein wertvoller Bei-
trag fiir Wissenschaft und Praxis. H. O. Lotur OP

Chang, Paschalis, OFM: De relationiims iuridicis inter superiores regu-
lares et moniales exemptas ipsis subditas (secundum Codicem vigentem). —
Impressis Libreriac Regensbergianae, Monasterii 1953. vIII-75 p.

Der Verfasser gibt in seiner Arbeit eine Zusammenfassung der gelten-
den kirchlichen Vorschriften und Gesetze hinsichtlich des Verhiltnisses
der Hoheren Ordensobern zu den ihnen unterstellten exempten Nonnen
und grenzt ihre Rechte und Pflichten sorgfiltig ab. Die deutschsprachige
kanonistische Literatur ist leider nicht beriicksichtigt. Fiir die Praxis eine
brauchbare Arbeit. H. O. LiTar OP



226 Besprechungen

Missionswissenschaft

Koster, Hermann, SVD: Vom Wesen und Aufbau katholischer Theo-
logie. — Steyler Verlagsbuchhandlung, Kaldenkirchen 1954. 122 S.

P. Koster ist einer der theologischen « Rufer in der Wiiste » im Fernen
Osten. Wihrend seiner 20 Jahre theologischen Unterrichtes in einem chinesi-
schen Seminar behielt er einen wachen Sinn und verfolgte stets die neuere
Literatur. Er hat nicht nur anregende Aufsitze iiber Fragen ferndstlicher
Pastoral geschrieben, z. B. iiber die theologische Ausbildung der chinesischen
Priester, iiber die christliche Verkiindigung ; er tritt im vorliegenden Buch
auch zur Diskussion mit den westlichen Theologen an. Er hofft, da durch
die zwei Aufsitze « Vom Wesen und Aufbau katholischer Theologie » und
« Wissenschaftstheoretisches zur sogenannten Missionswissenschaft » und die
zu erwartende Aussprache dariiber « frische Sifte und Krifte in den alt-
ehrwiirdigen Baum der hl. Theologie aufsteigen, damit er nicht holzig und
trocken werde, sondern aus verjiingter innerer Lebenskraft neue und frische
Friichte zeitige » (Vorwort). Es sind der Wiinsche und Fragen zu viele,
die er an die Theologie als ganze und an jedes einzelne Fach richtet, als daB
wir hier darauf eingehen kénnten. Die Auseinandersetzung damit ist aber
jedem Professor der Theologie anzuraten. W. BoHLMANN OFMCap

Scientia Missionum Ancilla. Clarissimo Doctori Alphonso Ioanni Mariae
Mulders, missiologiae professori, hunc librum dedicant amici occasione sexa-
gesimi eius anniversarii. — Dekker u.Van de Vegt, Nijmegen 1953. xxv11-299 p-

Nachdem die Schweiz mit der Festschrift Kilger 1950 die Reihe der
Festschriften im Bereich der jungen Missionswissenschaft eréffnet hatte,
folgte 1951 die Festschrift Dindinger und 1953 die Festschrift Mulders zum
60. Geburtstag des Griinders und Leiters des missionswissenschaftlichen
Institutes der Universitit Nimwegen. Daf3 dieser eine solche Ehrung ver-
dient, beweist schon die Bibliographie seiner Biicher, Reden, Artikel und
Besprechungen, die 13 Seiten umfaBt. Ein Schimmer dieser Ehrung féllt
auch auf die Universitit Freiburg, wo der Jubilar 1921 mit dem theolo-
gischen Doktorat summa cum laude die Grundlage fiir seine fruchtbare
Titigkeit gelegt hatt. Unter der Anregung von Ed. Loffeld und J. Wils
haben 20 der bekanntesten Vertreter der Missionswissenschaft oder ihrer
Hilfswissenschaften Beitrage geliefert, die dartun, wie die Wissenschaft den
Missionen gedient hat und dienen kann und soll. Einige der Autoren haben
inzwischen die hier behandelten Aspekte in erweiterter Form versffentlicht.

W. BtHLMANN OFMCap

Funk, Josef, SVD : Einfﬁhi-ung in das Missionsrecht. (Veroffentlichun-
gen des Missionspriesterseminars St. Augustin, Siegburg, Nr. 3.) — Steyler
Verlagsbuchhandlung, Kaldenkirchen (Rhld.) 1958. 156 S.

Mit Freude und Dank nehmen wir die erste deutsche Einfiihrung in das
Missionsrecht entgegen. Seit 1925 liegt der erste Band des lateinischen Jus



Besprechungen 227

Missionarium von P. Grentrup SVD vor, der keine Fortsetzung fand ; manche
Artikel in unseren Zeitschriften haben das Missionsrecht wesentlich gefor-
dert, aber zu einer Gesamtdarstellung ist es bisher nicht gekommen. Im all-
gemeinen darf man zu dem vorliegenden Werke sagen, daBl der Wurf ge-
lungen ist, sodaB man den Studenten und den Missionaren ein Handbuch
bieten kann in gutem, iibersichtlichem Druck, das in knapper Form in alle
Fragen einfiihrt. Zu wiinschen wire ein Register am SchluB.

Zu bedauern ist, daB der Autor sich nicht an die Einteilung des CJC
gehalten hat, zu dem doch das Missionsrecht nur eine Erginzung darstellt.
Zudem 148t sich die Einteilung Verfassungsrecht — Verwaltungsrecht jeden-
falls in dieser Weise nicht durchfiihren. Oder gibt es ein Verwaltungsrecht
nur fiir die Missionare und nicht fiir die Missionsoberen und die rémische
Propaganda usw., die abschlieBend im 1. Teil behandelt werden ? — Bei
jedem Abschnitt ist am SchluB die Literatur angegeben. Im Text stehen
nur einzelne Hinweise auf CJC und Formula major oder minor. Es wire doch
besser, wenn die Literatur im einzelnen unter dem Text angegeben wiire,
damit man sich im Zweifelsfalle schneller orientieren kann.

Die Kirche hat gewiB3 an sich die Rechte einer vollkommenen Gesell-
schaft, aber nur auf Grund des Glaubens, der nicht erzwingbar ist. Es ist
deshalb nicht nur Bescheidenheit, wenn die Kirche ihre Rechte nicht her-
vorkehren kann. Sie hat das BewuBtsein ihrer Rechte, fordert sie von den
Gldubigen, die Ungldubigen aber sucht sie fiir den Glauben wie fiir die Aner-
kennung ihrer Rechte zu gewinnen, indem sie sich vorldufig begniigen muf
mit der Anerkennung, die ihr geschichtlich und soziologisch zukommt.
Eine maBvolle Besteuerung von seiten des Staates sowie eine wohlwollende
Handhabung der Devisengesetze scheint mir vollberechtigt, da die Kirche
und Mission trotz ihrer Selbstindigkeit ohne den Nutzen der staatlichen
Einrichtungen nicht auskommt und deshalb auch an den Lasten teilnehmen
muf (S. 21 ff.).

S. 152 sagt der Autor, eine Kirche, ein Haus, das zu vollem Recht einem
Orden inkorporiert ist, werde vom Ordensoberen in Abhingigkeit vom Mis-
sionsoberen verwaltet. Das gilt gewiB3 von den nicht exempten Orden, wih-
rend die exempten nur in der Seelsorgstitigkeit vom Missionsoberen ab-
hingig sind.

Wiinschenswert wire am Schlufl der Abdruck der Formula major und
minor der von der Propaganda bewilligten Apostolischen Fakultiten, der
Hauptquelle des Missionsrechtes neben dem CJC, die nicht jedem zuging-
lich ist. B. BiErMANN OP

Van der Marck, Wilhelmus H. M., OP: Statuta pro Missionibus recen-
tiora inter se ac praesertim cum iure ecclesiastico communi comparata.
(Missionswissenschaftliche Abhandlungen und Texte, Heft 22.) — Aschen-
dorffsche Verlagsbuchhandlung, Miinster i. W. 1958, xv1-92 p.

Als der Kapuzinergeneral P, Bernard Christen von Andermatt 1884
die Leitung des Ordens in die Hinde bekam, war eine seiner wichtigsten
Aufgaben, die danieder liegenden Missionen wieder zu heben. Zu diesem



228 Besprechungen

Zweck lieB er ein Missionsstatut herstellen, das 1887 promulgiert wurde. Er
hat damit, wie P. van der Marck in seiner Freiburger Dissertation feststellt,
etwas geschaffen, « quod fuit primum in genere et de facto quodammodo
causa aliorum quae sunt in genere » (86). Dieses Statut, 30 Jahre vor der
Kodifikation des Kirchenrechtes ein kleiner Codex fiir die Missionen, wurde
fiir die meisten der 20 seither erschienenen Statuta anderer Orden und
Kongregationen AnlaB und Vorbild. Nach zwei Kapiteln iiber Ursprung und
Aufbau dieser Statuta stellt der Autor hauptsichlich zusammen, was diese
und der Codex iiber das Personen- und Giiterrecht in den Missionen bestim-
men. Er beschrinkt sich auf die positive Darlegung der einzelnen Punkte.
Ausnahmsweise bringt er eine Anregung oder Kritik an, so wenn er z. B.
die Tatsache hervorhebt, daB3 bei den Punkten iiber die Vorbereitung der
Missionare fast nur von sprachlichen und naturwissenschaftlichen Fachern
die Rede ist (50 £.). Interessant wire die Frage gewesen, wie weit die Missions-
statuta auf den Codex eingewirkt haben. Das ganze ist eine sehr griindliche
Arbeit, die dem Missionsrechtler und vor allem auch den Kongregationen,
die noch die Abfassung eines eigenen Statutes vorhaben, gute Dienste lei-
stet. W. BoaLmMany OFMCap

Sugranyes de Franch, Ramon : Raymond Lulle, Docteur des Missions.
Avec un choix de textes traduits et annotés. (Nouvelle Revue de Science
missionnaire, Supplementa V.) — Schoneck-Beckenried (Schw.) 1954, 152 p-

In den letzten 50 Jahren ist auBerordentlich viel iiber Raymundus Lullus
geschrieben worden, zumal in seiner Heimat Mallorca. Dort kommt auch
die groBe kritische Ausgabe seiner gesammelten Werke heraus (Palma de
Mallorca 1905-1953, bisher 21 dicke Bidnde). Sein Werk und seine Lehre
bieten vielerlei Probleme, und diese Probleme sind zum Teil sehr aktuell.
Das Grund-Ideal seines Lebens, von dem er geradezu besessen war, war die
Bekehrung der Unglaubigen. Deshalb verlieB er Weib und Kind, Hab und
Gut, und durchzog 50 Jahre als Laie die damals bekannte Welt, sei es, um
fiir diese Idee zu werben, sei es, um selber den Glauben im Heidenlande zu
verkiinden. Und inzwischen verfaBte er seine Schriften — man zihlt iiber
240 Titel — didaktischen, poetischen, mystischen, philosophischen Inhalts,
die alle letztlich das eine Ziel verfolgten. Und schlieBlich opferte er fiir dieses
Ziel sein Leben, indem er in der Barbarei wegen seiner Predigt gesteinigt
wurde. — Er wurde von den ihn begleitenden Kaufleuten halbtot auf das
Schiff gebracht und starb auf der Heimfahrt im Angesicht der heimatlichen
Insel 1316. So erfiillte er den letzten Teil des Programms, das er fiir den Mis-
sionar aufgestellt hatte. Er wurde der erste Missions-Publizist durch Schrift
und Tat.

Als solchen sucht ihn uns Verf, auf Grund einer umfassenden Kenntnis
seiner Schriften niher zu bringen, indem er im 1. Teil ein Portrit des grofen
Missionars zeichnet, im 2. mit den Worten der alten Vita, die einer seinerl
Schiiler kurz vor seinem Tode (zwischen 1309 und 1311) in lateinischer
Sprache niederschrieb, mit eigenen kritischen Noten. Im 3. Teil folgt dann



Besprechungen 229

«Le grand dessein », das groBe Ideal in seinen Grundziigen und in seinen
Auswirkungen in fiinf Punkten : 1. Das Missionsideal, 2. die theologischen
Prinzipien, 3. die Missionsmethode, 4. R. L..’s Optimismus und 5. seine Kreuz-
zugspldne. Das ist der Hauptteil, wo er als « Docteur des Missions » charak-
terisiert wird, der seiner Zeit um Jahrhunderte vorausging.

Ramon Lull geht aus von der Liebe des Gekreuzigten, der sich fiir das
Heil aller geopfert hat, die nun durch die Unkenntnis dieses Heiles doch ver-
loren gehen. Das miissen die Gliubigen wissen, um dann durch die Predigt
des Evangeliums den Unglidubigen die Kenntnis zu bringen. Dabei fiihrt er
drei Prinzipien an : Bereitschaft bis zum Tode des Martyriums, Kenntnis des
Buches, das er auf Grund einer Erleuchtung verfaBt hat, nach dem er der
« Doctor illuminatus » genannt wird. In diesem Buche sucht er mit « zwin-
genden Beweisen » die Unglaubigen zum Glauben zu fiihren. Er fordert
die Griindung von Klostern, in denen die fremden Sprachen gelehrt
und die Missionare vorgebildet werden, von den Missionaren aber auBer
griindlicher theologischer Vorbildung die Kenntnis der Sprachen und Reli-
glonen der Ungldubigen, insbesondere der Mohammedaner, die er selber wie
kein anderer Missionar des MA studierte. In einem iiberstiegenen Optimis-
mus glaubte er, daf die gelehrten Mohammedaner Skeptiker seien, daB er
ithnen seine Beweise nur vorzutragen habe, um sie und mit ihnen das Volk
zu gewinnen. Darin allerdings wurde er durch seine eigenen Erlebnisse ent-
tduscht, was auch der Hauptgrund gewesen sein mag, daB seine immer wie-
derholten Vorschlige nicht das gewiinschte Echo fanden.

Was die Kreuzzugsprojekte Lulls angeht, so glaube ich darin keinen
Widerspruch sehen zu miissen zu seinen AuBerungen iiber die Missionsme-
thode, wie S. es tut. Man braucht nicht Pazifist zu sein, wenn man iiber-
zeugt ist, daBl der Glaube sich nur auf eigene freie Entscheidung griinden
und deshalb nur durch friedliche Predigt des Evangeliums vermittelt werden
kann. Selbst Las Casas — De unico vocationis modo — war kein Pazifist,
wenn er auch alle Kriege der Spanier in Amerika fiir ungerecht erkldrte. Mit
seinen Zeitgenossen war Lullus iiberzeugt, daB fiir den Kreuzzug gegen die
Sarazenen gerechte Griinde vorlagen und ebenso fiir den Kampf gegen die
rechtlich der Kirche unterstehenden Griechen.

Die beigegebenen Texte aus den Schriften Lulls S. 90-145 (aus der doc-
trina pueril, dem Roman Libre de Blanquerna, dem Libre de contemplaci6
en Deu, jeweils nur einige Kapitel in franzésischer Ubersetzung nach der
katalanischen Gesamtausgabe), dann der bisher unedierte Tractatus de modo
convertendi infideles an Papst Nikolaus IV. und der Cant de Mestre Ramon
nach der Ausgabe von Barcelona 1925 als Probe der Poesie, ebenfalls in
franzosischer Ubersetzung, geben uns einen tieferen Einblick in seine Schreib-
art und werden gewill manchen Leser veranlassen, auch andere Schriften
Lulls zu lesen.

Die lullistischen Streitigkeiten werden in dem Buche nur am Rande
bemerkt, was auch dem Zwecke des Buches am besten entspricht. Da Lul-
lus in seiner Philosophie von der franziskanisch-augustinistischen Schule aus-
ging, war es unvermeidlich, daB andere sich gegen ihn erhoben. Seine Arbeit
fiir die Mission aber kann nur unsere Bewunderung erregen, zumal wenn wir



230 Besprechungen

mit dem Autor seine rationes necessariae nicht als Beweise fiir das Dogma,
sondern fiir die Glaubwiirdigkeit der Offenbarung ansehen.
B. BierMann OP

de Crisenoy, Maria : Saint Frangois Xavier, apbotre des Indes et du Japon.
— Editions Spes, Paris 1953. 272 p.

Rétif, André SJ, avec la collaboration de Daniel-Rops, Jean Blanc, Ger-
vais Dumeige, Yves Raguin, Henri Bernard Maitre, H. Mora, Jean Guen-
nou, A. Rocaries, Jean Mécerian, C. Couturier, Jean-Emile Janot, Paul
Mailleux : Les Héritiers de Saint Frangois Xavier. (Cahiers Missionnaires, 2.)
— Librairie Artheme Fayard, Paris 1956. 189 p.

1. Der in Paris studierende Edelmann aus dem Baskenland, der erste
Gefahrte des hl. Ignatius, der Pionier der asiatischen Jesuitenmission, der
Aszet, der zuletzt fast nichts mehr aB3, der Missionar, der als Abbild der Giite
Gottes gut war zu den Heiden und Siindern, der Provinzial, der mit unbot-
méiBigen Untergebenen sehr scharf verfahren konnte, der Idealist, der sich
mit Japan und China unbegrenzte Hoffnungen machte und beide Male ent-
tiuscht wurde, der Christusjiinger, der wie sein Meister in der Verlassenheit
sterben muBte, der hl. Franz Xaver, erhilt hier eine neue Beschreibung. In
der Wunderfrage nimmt die Verfasserin eine kluge Mittelstellung ein. Die
psychologischen Spannungen mit den Mitbriidern in Goa werden leicht ange-
deutet. Die Mutlosigkeit des Heiligen gegen SchluB seines Lebens und die
Bitte um Versetzung nach Afrika, wo er hoffe, etwas mehr wirken zu konnen,
werden verschwiegen. Das Buch will ja nicht eine wissenschaftliche Dar-
stellung, sondern eine Volksbiographie des Patrons aller Missionen sein. Unter
der Literatur findet man ausschlieBlich franzosische Werke. Die Arbeiten
von P. Schurhammer und P. Wicki mii3ten aber heute doch auch fiir eine
volkstiimliche Biographie zu Rate gezogen werden.

2. Die Cahiers Missionnaires stellen eine neue Art von Missionspubli-
kationen dar. Sie unterscheiden sich von den Missionszeitschriften, indem
sie in Buchformat von ca. 200 Seiten herauskommen, und haben doch wieder
mit ihnen gemeinsam, daB sie alle drei Monate erscheinen und man sie
abonnieren kann. Der Hauptteil behandelt jeweils ein Thema der Missions-
geschichte oder der Missionsproblematik der Gegenwart, die letzten 32 Seiten
enthalten einzelne Originalberichte iiber aktuelle Missionsereignisse oder
Ausziige aus neuen Missionsbiichern, Pfarrbibliotheken kann mit dieser Art
von Publikationen sehr gedient sein. Das vorliegende Heft 2 behandelt die
Missionsarbeit der Gesellschaft Jesu in Geschichte und Gegenwart. Es hat
stark werbenden Charakter. Mit berechtigtem Stolz stellen die verschiedenen
Mitarbeiter (meist Jesuiten) die Missionsleistungen ihrer Gesellschaft dar,
die sich riihmen kann, der stirkste Missionsorden der Kirche zu sein.

W. BUHLMANN OFMCap



Besprechungen

Philosophie

Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie und Psychologie, herausgegeben
von den Professoren des Philosophischen Institutes in Salzburg, 1/1957:
11/1958. — Verlag Pustet, Miinchen-Salzburg-Kéln. 248, 240 S.

In diesen zwei ersten Banden bietet das Salzburger Jahrbuch eine An-
zahl von beachtenswerten Arbeiten aus der Feder erprobter Forscher. All
diese Arbeiten hier einzeln aufzufiihren, kann nicht unsere Aufgabe sein:
Rez. mochte sich nur damit begniigen, auf jene hinzuweisen, die seinem
eigenen Interessenkreis am ndchsten liegen.

1. Da sei also vor allem auf die zwei Abhandlungen von P. Beda Thu
(Ontologie der Zeit nach objektivierender Betrachtungsweise, I, 7-31 ; Onto-
logie der Zeitrelationen, II 186-210) aufmerksam gemacht. Darin werden
tiefschiirfende metaphysische Grabungen auf dem hintergriindigen Boden
der Zeit und des Zeitlichen mit einem eindriicklichen Aufwand an Wissenl
und Scharfsinn durchgefiihrt, die in einer weiteren Untersuchung iiber das
ZeitbewuBtsein ihren AbschluB finden sollen (II, 210). Im ersten Aufsatz
notieren wir den Versuch, « Sein » aus seiner existenziellen Verklammerung
mit « Gegenwirtig-Sein » zu lésen, um das Sein richtig zu denken, Wwi€
Verf. meint, «als Akt, der Macht und Fédhigkeit, Grund zu sein, bedeutet ?
(I, 27). Aus dem zweiten erwihnen wir die schwierigen Erorterungen iiber
das Walten einer Kausalitit, die nie in zeitlich Distantes eigentlich reichel
kann, im Rahmen des zeitlichen Nacheinander, welches das WeltgescheheD
im Einzelnen und im Ganzen durchzieht (IT, 189-198). Weniger geféllt uns
die Neigung, die P. Thum verrit, falls wir ihn richtig verstehen, die flieBende
Zeitfolge als aus Instantanakten konstituiert aufzufassen (I, 29 f.) und di€s
mit Hinweis auf die « partes actu minimae » mancher Scholastiker, die doch,
wie er es selber weil, etwas ganz anderes als punktartige Aktuierunge®
sind. Freilich darf er sich auf Spekulationen der hoheren Mathematik be-
rufen, die uns Profanen nicht einsichtig sein konnen. Wie dem auch séb
erweist sich jedenfalls P. Thum als ein berufener Metaphysiker von unver-
kennbarer Aufgeschlossenheit.

2. Auch die Arbeiten von Dr. J. Bauer (Glossen iiber den gemaBigte”
Realismus, I 49-71 ; Zur «quarta via » des Aquinaten, II 83-94) verdiene?
hervorgehoben zu werden. Darin bekundet sich ein reger, treffsicherer, l{n’
beirrbarer kritischer Sinn, dem die Unausgeglichenheiten und Ausweglosi&



Besprechungen 313

keiten des gemiBigten Realismus oder die Unmdoglichkeiten so mancher
Deutungen der ritselhaften « quarta via » nicht entgehen konnten. Leider
operiert Dr. Bauer 6fters, wie iibrigens so viele andere sonst, mit dem un-
sinnigen Begriff eines mehrdeutigen Begriffes, d. h. so viel als einer mehr-
deutigen Deutung. Zudem miissen wir gestehen, daB sein mathematischer
Trick, um ohne weiteres aus dem gegebenen « Mehr oder Weniger » das
Gegebensein des « absolut Allermeisten », d. h. konkreter aus der Gegeben-
heit endlichen Seins ohne weiteres die Gegebenheit des unendlichen Seins
zu erschlieBen, uns gar nicht einleuchten will.

3. Sodann haben wir mit nachhaltiger Anteilnahme die zwei historisch-
kritischen Studien von Dr. W. Hoeres (Naturtendenz und Freiheit nach
Duns Skotus, IT 95-134 ; Zur Dialektik der Reflexion bei Husserl, IT 211-230)
durchgelesen. Wir hdtten zwar gewiinscht, daB er in der ersten Untersuchung
ebenso kritisch gegen Skotus gewesen wire, als er es ist gegen Thomas, den
er nicht immer richtig versteht (auch fiir Thomas ist jedes Naturstreben
im Wesen des Geschopfes grundgelegt und in ihm ohne weiteres mitgegeben),
immerhin ist er gegen die flagranten Unzulinglichkeiten des skotischen
Denkens nicht blind gewesen. Dagegen hat uns seine unerbittliche Ausein-
anderlegung der phanomenologischen Denkschritte bei Husserl, mit ihrer
doch etwas zugespitzten Negativitit, groBen Eindruck gemacht.

4, An Umfang und Bedeutung ragen aber zwei geistesgeschichtliche Ab-
handlungen empor, die des P. E. Jos. Schédcher iiber Aristoteles (War Ari-
stoteles « Aristoteliker » ? I 157-238) und die des P. A. Auer iiber Eckehart
(Eckehart-Studien, II 7-82). Als bekannter und eigenstindiger Aristoteles-
forscher war P. Schicher wie wenige befugt, eine abschlieBende Untersuchung
Zzu veroffentlichen iiber Ziirchers umstiirzendes Unternehmen, das CA
(corpus aristotelicum) zu mehr als Zweidrittel dem Aristoteles abzusprechen.
Er hat es in der Form einer eingehenden Gesamtdarstellung getan, in-
dem er nach einem Uberblick iiber die Ergebnisse der Aristotelesforschung
Seit Jdger, an denen er selbst namhaft beteiligt gewesen ist, und nach einem
kurzen Kapitel zur Genesis der Ziircherschen Hypothese, diese Hypothese
Selbst samt deren Begriindung in moglichst objektiver Zusammenfassung
uns vor Augen fiihrt, iiber ihre Beurteilung durch die gelehrte Forschung
einliBlich berichtet, um endlich zu Ziirchers Argumenten Punkt fiir Punkt
in aller Umstindlichkeit Stellung zu nehmen. Und so kommt er denn zum
folgenden SchluBurteil : « Hat also Ziircher sein Buch umsonst geschrieben ?
Soweit er es schrieb, um seine Hypothese zu beweisen : ja | Denn keines seiner
Argumente ist ihm gegliickt. Seine Beweismethoden, seine methodologischen
Prinzipien scheinen uns vielfach nicht nur anfechtbar, sondern geradezu
Verfehlt, Mit A. Mansion mdéchten wir zugeben, daB3 sich im dritten Teil des
Ziircherschen Buches, unter den lehrinhaltlichen Diskrepanzen auch solche
finden, welche Stoff fiir interessante Untersuchungen geben kénnten. (Das
WuBte man aber schon vor Ziircher. Rez.) Doch gebiihrt Ziircher zweifellos
das Verdienst, als erster (auch das ist zuviel gesagt. Rez.) die Bedeutung
Sprachlicher, stilistischer und lexikologischer Untersuchungen fiir die CA-
FOrs.c:hung erkannt, allerlei niitzliche Vorarbeiten geleistet und niitzliche

eitrige geliefert zu haben. Dafiir wollen wir ihm dankbar sein » (I 237 £.).

21



314 _ Besprechungen

Neulich duBerte sich diesbeziiglich A. Mansion, der soeben von Schicher
erwihnte Lowener Meister, in einer gelegentlichen Bemerkung (RPL 1959,65).
mit noch groBerer Schirfe. « Trop de travailleurs sérieux », schreibt er dort,
« ont déja perdu des heures précieuses a s’enfoncer par devoir d’état ou par
acquis de conscience dans cet ouvrage sans valeur — sans valeur, non pas
parce que la thése en est paradoxale, mais parce que l’auteur se montre
incapable d’en édifier aucune preuve sérieuse ».

Schichers Untersuchung ist eine nach allem erschépfende, soweit wenig-
stens derartige uferlose Streitfragen iiberhaupt erschépfend zu behandeln
sind. Und dafiir wollen wir auch ihm dankbar sein.

5. In seinen weitliufigen Eckehart-Studien bietet P. Auer eine fleiBige
umsichtige, umstdndliche Untersuchung iiber alle kennzeichnenden Themen
des als Mystiker beriihmten Meisters. Sie sticht wohltuend von den viel zu
vielen abschwichenden Deutungsversuchen ab, die man zur Rechtfertigung
seiner vermessenen Formeln und Wendungen immer wieder allenthalben
ausfindig macht und dem gelehrten wie ungelehrten Publikum auftischt.
Sie ist niichtern objektiv und, bei aller Schonung der subjektiven Inten-
tionen Eckeharts, iibersieht sie keines der unertriglichen Paradoxa, in denen
der meisterhafte Prediger seiner verstiegenen Denkart Ausdruck zu geben
pflegt. _

P. Auer, der nur die von Quint in moderner Ubertragung heraus-
gegebenen Traktate und Predigten Eckeharts benutzt, geht von der Hypo-
these aus, daBl die Quelle des Eckehartschen Denkens mittelbar, wenn nicht
unmittelbar, im Neoplatonismus von Plotin und von Proklus zu suchen ware-
Ob ihm der Beweis dafiir gelungen ist, méchten wir nicht behaupten. Seine
diesbeziiglichen Zitate sind viel zu kurz und zu diirftig, um schliissig zu sein

Von Proklus abgesehen, den Rez. zu wenig kennt, darf jedenfalls Plotin
fiir die pantheisierenden Tendenzen des Eckehart und fiir seine Formu-
lierungen nicht verantwortlich gemacht werden, dafiir nimlich, daB Ecke-
hart, wenn er auch « personlich nie Pantheist sein will », die Eigenstﬁndig’
keit der Kreatur dem Schopfer gegeniiber « sachlich und sprachlich » nicht
zu wahren vermag. « Alle seine Gedanken {iber Gott und Geschépf, jeden”
falls in den Predigten, tragen diesen Stempel» (II 23 f.).

Niemand hat schirfer als Plotin den unendlichen, uniiberbriickbare®
Seinsabstand betont, der das géttliche Hen von allem unterscheidet, was
von ihm ausgeht. Ungeschieden zwar von allem iibrigen durch die Gege™
wart seines seinsetzenden Waltens, bleibt es stets von all dem grundve!
schieden. Wohl entspricht das vielbesprochene Seelenfiinklein einer ploti-
nischen Auffassung der Seele in ihrem schauenden Gipfel oder Zentrum, abef
nie in dem Sinn daB, wie Eckehart wiederholt erklart, dieses Fiinklein nich?
nur gleich, nicht nur vereint, sondern geradezu eins mit Gott wire. « Dies¢
Formulierungen, meint P. Auer, sind nicht anders als ontologisch zu nehme?”
(11, 31) und er verweist auf die erstaunlichen Stellen 354, 32 ff. ; 402, 41
aus Quints Ubertragung, die er mit vollem Recht « wohl hart » findet.

DaB man es uns glaube, zitieren wir zwei Stellen, deren erste das \fer-
hiltnis des Hen zum Nous und zur Psyche, zur zweiten und dritten « g“’w
lichen » Hypostase prizisieren will (Enn. V, III, n. 11 1. 16/20 Bréhie?):



Besprechungen 315

« Was vor jenen (nimlich vor Nous und Psyche) west, ist ihr Urgrund
(ndmlich das Hen), der aber ihrem Wesen nicht innerlich zugehort : denn
das, wovon es ausgeht, gehort nicht innerlich zum Wesen eines Dinges, son-
dern nur das, woraus es besteht. Das wovon jedes ausgeht, ist keinem iden-
tisch, sondern ist von allen verschieden (évepov mdvtwv). Daher ist das Hen
nicht etwas von allen, sondern es ist vor allen, so da8 es auch selbst vor
dem Nous ist. »

Die zweite Stelle ist allgemeiner gefat (Enn. V, Vn. 12, 1. 47 ff.): « Das
Erste (das Hen) war nicht den mdvre identisch, sonst wiirde es der mwdvta
bediirfen, sondern die wdvrta iiberragend, war es im Stand zu bewirken, dag
sie in sich bestehen, wihrend es selbst iiber ihnen blieb. » Es wire leicht,
eine ganze Anzahl dhnlicher Spriiche aus Plotin aufzufithren.

Der von P. Auer zitierte SchluB der 22. Predigt (bei Quint, 255, 7) :
«Gott ist Alles und ist Eins » ist nach seiner Ansicht von Eckehart « wort-
lich gemeint » und vielleicht viel wortlicher noch als unser Verf. selbst es
nehmen mochte.

Diese bemerkenswerte Predigt fithrt den Grundgedanken aus, « da3 es
auflerhalb Gottes nichts gibt, als nur das Nichts, sodaB Gott alle Dinge
In sich hat » (Quint 251). Als «ein Versagen des Versagens und Verleugnen
des Verleugnens » schlieBt er nichts aus und schlieBt er alles ein. « Nichts
ist also auBerhalb Gottes und alle Kreaturen sind in Gott » (Quint 253).

Jetzt aber wollen wir zu dieser Predigt die 3. (Quint 165 ff.) heran-
bringen, deren Grundgedanke derselbe ist und in der wiederholt betont
wird : « Alles was in Gott ist, das ist Gott » (167, 17. 28). Aus dieser Predigt
hat nun der Kélner Zensor einen Satz angekreidet, der in unserer Text-
liberlieferung nicht mehr vorkommt (er wurde offenbar von den Abschrei-
bern « pietitsvoll » ausgelassen) : « Omne quod est, hoc est Deus » = « Alles
Wwas ist, das ist Gott» (RS. IT Théry 252 {f.). Quint meint dazu (471), der
Zensor habe filschlich den vorher zitierten Satz so iibersetzt : nur « in dieser
falschen Ubersetzung ist sein Inhalt radikal pantheistisch ». Man darf aber
wohl nicht annehmen, daB3 der Kolner Zensor so unverstindig oder so un-
redlich war, eine derart gewaltsame Fidlschung zu begehen. In seiner Er-
Widerung bezeichnet zwar Eckehart den Satz als falsch, bestreitet aber nicht,
ihn gepredigt zu haben, sondern zieht beschwichtigend den paulinischen
Spruch heran : « per ipsum et in ipso sunt omnia. » Und da geht uns sofort
ein Licht auf, so daB wir im Stande sind, den ganzen Gedankengang der
Cinen wie der anderen Predigt zu rekonstruieren.

« Alles was ist, das ist in Gott. » — « Alles was in Gott ist, das ist Gott. » —
Also : « Alles was ist, das ist Gott. »

Eine eingehende Analyse beider Predigten wiirde dies durchaus besti-
tigen, Und so erst erhilt der Schluf der 22. Predigt seinen vollen Sinn :
“Gott ist alles und ist Eins. » Danach gilt dann in logisch richtiger Umkehr-
ung : « Alles ist Gott und ist Eins. » Gerade das &y xal wév des antiken Pan-
theismus. Und so verstehen wir auch den SchluB der Predigt vom edlen
Menschen, wo es von der Seele heiBt : « Eines mit Einem, Eines von Einem,
Eines in Einem und in Einem Eins ewiglich » (Quint, 149, 10 £.).

Seiner Grundeinstellung nach erscheint Eckehart als ein Identitits-



316 Besprechungen

fanatiker, sagt er ja selbst so recht bezeichnend in derselben 22. Predigt:
« Gott tut also, als sei er deshalb eins, damit ... er die Seele nur in sich
vernarrt mache » (Quint, 254, 33). Sein Verfahren aber ist ein, wohl unbe-
wullt, sophistisches, insofern jeder Gedankengang ihm recht ist, wenn er
nur zu seinem IdentitdtsschluB fiihrt ! Teilt man die Mystik in experimen-
telle und spekulative Mystik, so vertritt Eckehart, ungewollt gewi}, einé
dritte Mystik und das ist die sophistische Mystik. Das sei indes mehr im
Scherz gesagt, ohne die geistesgeschichtliche Bedeutung dieses Redegewal-
tigen leugnen zu wollen, bei dem doch so oft das Wort den Gedanken fiihrte,
wie es offenkundig in unserem Fall zutrifft.

Notieren wir noch nebenbei aus P. Auer folgende sehr richtige Bemer-
kung betreffs Seelengrund : « Fiir Tauler ist grunt der reine Grund, wie ihn
Gott erschaffen hat ohne Zufilligkeiten im Gegensatz zum anderen Seelen-
bezirk. Meister Eckehart nimmt an der Stelle offenbar das Seelenfiinklein
an, das Gott selbst ist » (IT 76). Da wire natiirlich auf P. Wysers eingehende
Untersuchung zu verweisen (Der Seelengrund in Taulers Predigten, in:
Lebendiges Mittelalter, Universititsverlag Freiburg Schweiz 1958).

6. Zum Schlusse aber mochten wir in pietitsvollem Gedenken den
interessanten Aufsatz iiber Stensen-Spinoza-Leibniz (II 135-151) erwdhnen
aus der Feder des neulich verstorbenen P. Dr. Betschart, den wir in Frei-
burg noch gut gekannt haben. Daraus kénnte man ersehen, wie einer ein
bahnbrechender Physiologe und ein heiligmaBiger Konvertit sein kani
ohne philosophisch auf der Hohe seiner Gesprachspartner zu stehen.

Das Salzburger Jahrbuch hat sich mit unbestreitbarem Vorzug in die
wissenschaftliche Literatur von heutzutage eingefiihrt. M.-S. MORARD oP

Antike Philosophie

Kuhn, Helmut : Sokrates. Versuch iiber den Ursprung der Metaphysik. —
Kosel-Verlag, Miinchen 1959. 223 S.

Verfasser dieses packend schénen Werkes ist ein selbstindiger Denker:
der eine beneidenswerte Vertrautheit mit der griechischen, vorab mit de*
platonischen Philosophie an den Tag legt. Erstmals 1934 erschienen, wird
es jetzt nmach bald 25 Jahren neu herausgegeben, und zwar nicht ohne ge-
legentliche Erginzungen, wie aus dem Nachwort (179 ff.) und den zug®
hérigen Anmerkungen (222 f.) zu ersehen ist.

Es handelt sich zunidchst um den Versuch, das eigentlich Sokra’cisc}fe
aus den platonischen Gesprichen abzuheben, zugleich aber um ein in die
Tiefe dringendes Nachvollziehen des sokratischen Anliegens, um dadurch
hypothetisch in die Urgeschichte der abendlindischen Metaphysik vOorzt’
stoBen. Man wird dem Verfasser im Ganzen wohl zustimmen diirfen.

Die sokratische Frage nach der richtigen Lebensfiihrung des Mensche™
die, bei allem Nichtwissen und Wissen des Nichtwissens, in der Sorge um
seine Seele bestehen soll, die uns eigene Seinsvollendung, von Sokrates selbst
rein ethisch verstanden, wird durch die ontologische Reflexion seines geniale?
Schiilers zu einer Metaphysik des Menschen und der Welt erweitert, die



Besprechungen 317

im Guten als dem allerhéchsten Sein éméxewa Tig odolag gipfelt, samt der
Unsterblichkeit der Seele, mdchte Rez. hinzufiigen, die erst dem vorbild-
lichen Sterben des Sokrates die letzte Weihe verleiht.

Wenn der Verlag auf dem Umschlag «das Gute als Grundlage des
Seins » hinstellt, so diirften wir dagegen mit einigem Recht auf S. 30 ver-
weisen, wo nach Sokrates das Gute als « Seinsvollendung » gedeutet wird
und auf S. 103 f. — eine wunderbare Stelle —, wo das Vertrauen zum Sein
als die Grundeinstellung des Sokrates erscheint. « Das Gute » Platos bildet
diesbeziiglich keinen entscheidenden Gegenbeweis, denn das platonische
Gute ist nichts anderes als Sein in seiner hochsten Potenz und in seiner
weltgriindenden Bedeutung.

S. 217 schreibt Verf. vom Seelenmythos: « Er zeigt, daf nicht nur
dieses Leben von der Wahl abhdngt, sondern auch ein das Ende des Lebens,
den Tod, weit iiberdauerndes Leben der Seele. Sollten wir diesen Seelen-
mythos ontologisch ernst nehmen, miiBte er bedenklich erscheinen. » Der
Mythos sei als ein « Wagnis » gemeint. Dem kénnen wir wohl entgegenhalten,
daB nach allen einschligigen Texten der Mythos sich als solcher nicht auf
die Unsterblichkeit der Seele bezieht, die Plato bewiesen zu haben fest iiber-
zeugt ist, sondern nur auf die poetisch-fiktive Schilderung des Geschehens,
das sich dabei im iibersinnlichen Bereich abspielen mag.

Das Buch Helmut Kuhns bedeutet, noch viel mehr als wir es auf diesem
beschrinkten Raum zeigen konnten, eine hervorragende Bereicherung der
Philosophischen Literatur iiber das Problem Sokrates-Plato.

M.-S. MorarD OP

Vanhoutte, Maurice: La notion de liberté dans le « Gorgias » de Platon.
(Studia Universitatis « Lovanium », faculté de philosophie et lettres, 1.) —
Editions de 1'Université, Léopoldville 1957. 43 p.

Verf. hat sich bereits durch bedeutende Arbeiten (iiber Platons « Gesetze »
1954 ; iiber Platons « ontologische Methode » 1956) als namhafter Platon-
forscher ausgewiesen. Sehr selbstandig, wenn nicht eigenwillig, ausgesprochen
kritisch in seiner Wertung des Philosophen, in peinlicher (auch kleinlicher
wie hier S. 27) Texttreue bemiiht er sich, dessen Werke gleichsam mit neuen
Augen zu betrachten, um aus ihnen Neues ans Licht zu bringen. Nicht un-
gern weist er dabei wiederholt auf Einstellungen der heutigen Philosophie
hin, wie z. B. hier S. 42 : « ce que nous appelons actuellement le sentiment
Mmoral de l’existence ».

Vorliegende Schrift bietet eine geistreiche Analyse des « Gorgias » mit
dem Ziel, den Freiheitsbegriff zu bestimmen, der sich aus dem wechselreichen
Verlauf des Dialogs ergibt. Gemeint ist die Freiheit der Gesprichspartner
im Zustimmen oder Ablehnen gegeniiber den Gedanken, die Sokrates ihnen
hahelegt oder gar aufdringt. Abgesehen von den groBen Altersdialogen, wo
kein eigentliches Gesprich mehr stattfindet, konnte man alle Dialoge Platons
unter diesem Gesichtspunkt untersuchen. In der Absicht Platons handelt
€s sich aber einfach um die lebendige Darstellung der auftretenden Personen
durch ihr Reden und Verhalten, ohne irgendwelche theoretische Hinter-
gedanken iiber die Freiheit, mit der sie sich so oder so benehmen. Es geht



318 Besprechungen

ihm einzig darum, ihre Stellungnahme schauspielerisch zu kennzeichnen, was
ihm denn auch mit seltener Meisterschaft gelingt. Wenn irgend eine Theorie
der Freiheit dabei herauskommt, nicht nur der inneren Denkfreiheit, mit
der sich Verf, hauptsichlich, wenn nicht ausschlieBlich befaBt, sondern auch
der dufleren Redefreiheit, die hier ebenfalls mitspielen diirfte, so handelt es
sich nicht um eine Theorie Platons, der so etwas gar nicht vorhat, sondern
um eine Theorie des Verfassers, wie er sie sich auf Grund ihrer spontanen
und wirklichkeitsnahen Betitigung im platonischen Gesprich nach eigenem
Ermessen ausgedacht hat.

Dariiber verbreitet sich Verf. in seinem SchluBwort (40-42), dessen
letzter Satz verkiindet: « So also lehrt uns der Gorgias, daB die Freiheit
ihren Ursprung nur auf dem Gebiet der Gliubigkeit und des Glaubens (de
la croyance et de la foi) findet, wenn ndmlich ein direktes Zuriickgreifen
auf die Vernunft momentan ausgeschlossen ist» (42). Wenn ich das Ganze
richtig verstanden habe, handelt es sich nur um die innere Denkfreiheit,
also nicht um die eigentliche Willensfreiheit im allgemeinen, die auch unter
striltter Gewissensbindung durch die Vernunft zwischen ja und nein noch
immer wihlen kann. Da hdtten wir dann die Auffassung des heiligen Thomas,
nach welchem die Zustimmung unseres Geistes im Wissen naturnotwendig
erfolgt, im Glauben frei vollzogen wird. Mag auch Platon selbst damit ein-
verstanden sein, was nach seiner Unterscheidung zwischen pdfnoig und
wlomig (&54c ff.) ziemlich naheliegt — merkwiirdigerweise hat Verf. diese Stelle
nicht eigens beachtet —, so hat er jedenfalls im Gorgias nicht die Absicht
gehabt, diese Frage abzukliren. Wohl behauptet Platon bald darauf (460D ff-,
509e pndéva Boudbpevov &Sixelv), daB Wissen und Wollen naturnotwendig
iibereinstimmen, wie er es auch sonst in all seinen Werken wiederholt ein-
schirft, vorab im Protagoras. Das ist aber eine andere Frage, obwohl sié
nicht ganz ohne Beziehung zur gegenwirtigen steht. Hier wird besagte An-
schauung als selbstverstiandlich hingestellt und dient dazu, den Gorgias selbst
in Widerspruch mit sich zu setzen, weil er sich verleiten lieB, diesem sokra-
tischen Erbstiick gleichsam unbesehen zuzustimmen (460b ff.).

Immerhin geben wir gerne zu, daB unser Gesprich und alle iibrigen Gé-
spriache Platons, die wirkliche Gespriache sind, beiihrer lebensechten Gestaltung
sehr wohl ausgezeichnetes Material enthalten, um eine psychologische Theori€
der inneren und duBeren Zustimmungsfreiheit zu begriinden. So war es als¢
ein gliicklicher Gedanke, die Analyse des Gorgias unter diesem ungewdhnliche
Gesichtspunkt vorzunehmen, um sie zu erneuern und zu vertiefen. Und das
hat Verf. in seiner scharfsinnigen und umstindlichen Art vortrefflich geleistet'

Freilich tritt bei einer solchen Behandlung das Hauptanliegen des G?r'
gias, die Frage nach der richtigen Lebensweise und nach der richtigen Politiks
jener namlich, die sich zu solcher Lebensweise zu erziehen vornimmt, sta-rk
in den Hintergrund, um Fragen der Geistespsychologie (Logik, Methodik:
Dialektik, Denkethik) Platz zu machen. Die sind es eben, die dem Verf.
am Herzen liegen und die denn auch den eigenen Wert seiner Abhandluné
ausmachen. Ganz besonders gilt seine nachdenkliche Aufmerksamkeit (-ief
von Sokrates-Platon geforderten « systématicité et circularité », wie er i
ausdriickt, des dialektischen Verfahrens.



Besprechungen 319

Bei seiner bereits erwidhnten kritischen Einstellung gegen Platon diirfte
Verf. die Beweiskraft der Griinde unterschitzen, mit denen Platon seine
Hauptthese (mé¢ Prwréov 472¢, 488a, 492d, 500c d, 507d, 512e, 513a, 527bc)
samt deren unabdingbaren Folgerung vertritt : Unrecht tun ist schlimmer
als Unrecht leiden, am schlimmsten aber ist ungestraftes (= ungebiiBtes)
Unrechttun. Diese Griinde bilden nicht bloB, wie Verf. meint, eine affekt-
geladene Beredung oder Beschwoérung (une incantation). Jedenfalls kénnte
man dies mit gutem Recht bestreiten. Aristoteles hat gerade darin das
eigentliche Verdienst seines Meisters gesehen, wenn er in einem zu wenig
beachteten Gedicht (Rose Frg. 673, vgl. Jaeger, Aristoteles 108 ff.) seiner
gedenkt als « eines Mannes, den selbst zu loben die Schlechten kein Recht
haben : der einzige oder der erste der Sterblichen, der offenbar erwies, durch
eigenes Leben wie durch regelrechte Begriindung, daB der Mann gut wird
zugleich und begliickt ». -

Verf. scheint sich ganz besonders am Vorgehen Sokrates gegen Kallikles
gestoBen zu haben (25-29). Er, Sokrates, vergewaltige dessen Gewissen. Er
behandle ihn mit der grimmigsten Riicksichtslosigkeit (25). Er zwinge ihm
ein unsinnig mechanisches Verfahren auf. Er miBhandle ihn, Er verrate eine
sophistische Denkweise (26). Er entstelle seine Gedanken (27 ; wir kommen
darauf bald zuriick). Er treibe heuchlerische Verstellung. Er benehme sich
bubenhaft (un gamin), mit Perfidie (28), unverschimt, unredlich : héher
geht es nicht mehr (un comble), um endlich mit einem allerh6chsten Schwindel
(supréme imposture) aufzutrumpfen (29). Das sind starke Ausdriicke. Wenn
sie auch durch verstindigere Zwischenbemerkungen in etwa gemildert wer-
den, bleiben sie dennoch iibertrieben genug. Da hat sich Verf. einigermaBen
vergaloppiert.

Der gewdhnliche Leser, der soeben den hemmungslosen Ubermut des
Kallikles mit verhaltener Empdrung ertragen muBte, ist dem platonischen
Sokrates dafiir nur dankbar, da8 er mit iiberlegener Seelenruhe den an-
mafBenden Bramarbas in seiner dialektischen Hilflosigkeit bloB8stellt und
unerbittlich in die Enge treibt, bis er miirrisch die Waffen streckt. Wenn
es hin und wieder etwas sophistisch dabei zugeht, so handelt es sich unver-
kennbar um ein humorvolles Spiel von bester komischer Art, mit jener un-
nachahmlichen Mischung von Ernst und Scherz, die Platon eigen ist.

In einem Punkt jedenfalls hat Verf. sehr zu Unrecht dem Sokrates
Entstellung der Gedanken Kallikles’ vorgeworfen (27). « Hast du nicht so-
eben, erinnert ihn da Sokrates, die tatkriftigen und die einsichtigen Mé4nner
als die Guten (rodg dyaBobdc) geheiBen ? » (497e) Kallikles 148t es ohne Wei-
teres gelten. In Wirklichkeit aber, meint Verf,, habe Kallikles keineswegs
von den Guten, sondern allein von den Stdrkeren (tobg xpeitroug) gesprochen.
Da haben wir jene kleinliche Worttreue, von der ich eingangs schrieb, die
den Sinn verfehlt. Der zuerst von Kallikles gebrauchte Ausdruck ist an
sich ein mehrdeutiger, analogischer Art. Er bezeichnet im allgemeinen irgend
eine Uberlegenheit (an Tugend, an Wissen, an Macht, an Fertigkeit, an
Tatkraft usw.). Kallikles versteht ihn von jener Uberlegenheit, die zur poli-
tischen Fithrung berechtigt (491d) und den Begabteren, den Tiichtigeren
eignet. Das sind in seinen Augen offenbar zugleich die an Wert Uberlegenen,



320 Besprechungen

also die besseren Minner : die dyafof. Sokrates hat ihn also nicht miBdeutet.
« Nicht die besseren (xpeirrovg) Schuster meine ich, noch die besseren Koche »,
betont Kallikles, um anschlieend genau zu erkldren : « Die Besseren nenné
ich jene, die sich auf die Geschiafte des Staates verstinden, in Hinsicht auf
dessen gute Verwaltung (Svtwo dv Tpémov €6 olxoito) und nicht bloB dies,
sondern auch tatkraftig wéren, fihig durchzufiihren, was sie im Sinne haben,
ohne aus Seelenschwiche davon abzulassen » (491b). Verf. selber ist es, der
eine Entstellung des vorliegenden Gedankens begeht, wenn er den ersten
Teil dieser Definition wie folgt iibersetzt : « Je parle ... de ceux qui seront
intelligents pour administrer les affaires de I'Etat, quelle que puisse éire
d’aillewrs la maniére dont ils véussissent» (von Verf. selbst unterstrichen)-
Der Sinn der fraglichen Wendung : « jene die sich auf die richtige Fiihrung
der Staatsgeschifte verstehen », diirfte iibrigens auch durch andere Stellen
(500c, 512e, 515b) feststehen. Ich will hier nur wegen der engen Verwandt-
schaft 515b anfiihren : &vmivd mote tpdmov oler delv moAirebeclon &v Huiv =
« ich mochte erfahren, auf welche Weise du meinst, da man bei uns den
Staat regieren soll ».

Nichtsdestoweniger mochten wir allen, die sich fiir die Werke Platons
interessieren, diese neue Schrift des einfalls- und kenntnisreichen Forscher 5
nur empfehlen. Er gehért zu den Mutigen, die einen vorwirtsbringen. Bel
Vanhoutte gibt es immer etwas zu lernen, auch dann, wenn man in gezie-
mendem Gebrauch der von ihm untersuchten Freiheit ihm nicht zustimmen
mag. M.-S. Morarp OF

Mainberger, Gonsalv, OP: Die Steinsstufung als Methode und Meta-
physik. Untersuchungen iiber « Mehr und Weniger » als Grundlage zu einem
maoglichen Gottesbeweis bei Platon und Aristoteles. (Studia Friburgensia,
N. F. 24.) — Universititsverlag, Freiburg Schw. 1959. xxx1-248 S.

Die Reflexion iiber die « quarta via» des hl. Thomas findet in dieser
Untersuchung eine Erweiterung, die eine wiinschenswerte genauere Bewel~
tung ihrer geschichtlichen und zugleich spekulativ inhaltlichen Bedeutung
ermoglicht. Der Verfasser beschrinkt sich aber nicht darauf, den Spul'f311
des Gebrauches des Seinsstufungsbegriffes als eines realistisch bewels
kriftigen Prinzips im Sinne der Summa theologiae bei Platon und Aristoteles
nachzugehen, sondern er bietet uns eine eingehende Behandlung des The
mas « Mehr und Weniger » bei Platon und Aristoteles dar, wie es in den VeI~
schiedensten logisch-methodologischen oder metaphysischen Kontexten €
scheint.

Das macht die vorliegende Arbeit zu einer wertvollen unentbehrliche?
Materialsammlung fiir jedes Studium des Themas, 148t aber anderseits den
inhaltlichen Zusammenhang der verschiedenen Teile nicht leicht erkenne”
und schadet der Durchsichtigkeit des Ganzen, wenigstens fiir den gewdh™”
lichen nicht spezialisierten Leser, der aus kritischem Interesse fiir den
thomistischen Gottesbeweis an dieses Buch herantritt. Die einzelnen Text®
werden aus ihrem Zusammenhang heraus gedeutet, indem der Verfa‘f'.ser
ihren Inhalt gewissenhaft darlegt. Der philologisch eingestellte Leser wird



Besprechungen 321

€s aber stark vermissen, daB die einschligigen Texte nicht im Wortlaut ange-
fiihrt werden. Thn werden die vielen Hinweise, welche die Deutung des Ver-
fassers reichlich belegen, kaum zufriedenstellen kénnen. Ein knapper Riick-
blick auf den zweiten und dritten Teil (auf Platons und Aristoteles’ Lehre)
erleichtert in etwas die Ubersicht iiber das Ganze. Der erste Teil behandelt
den Ausgangspunkt und das philosophische Moment der Seinsstufung.
Sehr begriiBenswert sind ein griechisches Worterverzeichnis und das Sach-
und Stellenverzeichnis (S. 226-245). ° C. NeGRrO S]

Tugendhat, Ernst : TI KATA TINOZX. Eine Untersuchung zu Struktur
und Ursprung aristotelischer Grundbegriffe. (Symposion. Philosophische
Schriftenreihe, 2.) — Verlag Karl Alber, Freiburg-Miinchen 1958, x-160 S.

So eigenartig der Titel dieser Untersuchung lautet, so eigenwillig er-
Scheint auch der Leitgedanke, nach dem sie ausgerichtet ist. Es handelt
sich namlich darum, wie es in der Verlagsanzeige heilt, « die ganze onto-
logische Problematik des Aristoteles ... aus einer einheitlichen Grundlage
2u entwickeln ... Diese Grundlage ... findet ihre eigentiimliche Dimension
in der Subjekt-Pridikat-Struktur, die Aristoteles i xatd twég nennt. Dieses
Gefiige, das von der bisherigen Forschung nur als logische Struktur behan-
delt wurde, wird von Tugendhat als eine ‘Zwiefiltigkeit’ des Seins selbst
interpretiert und als ‘Ursprungsfeld der Grundbegriffe der aristotelischen
Meta.physik’ in Anspruch genommen » (Riickseite des Umschlags).

Das scheint aber auf den ersten Blick ein ziemlich fragwiirdiges Be-
ginnen zu sein. Die Zwiefiltigkeit der Aussage ist durchaus nicht, nach rich-
tigem Denkverstindnis, als eine Seinszwieféltigkeit des Ausgesagten zu inter-
Pretieren. Das im Pradikat Gemeinte wird, ganz im Gegenteil, als geradezu
€ins und dasselbe mit dem vom Subjekt Bezeichneten hingestellt and das
ist der Sinn des aristotelischen T xatd Twdc Adyeobur. Die Zwiefiltigkeit
liegt nur in der Verschiedenheit der Begriffe, unter denen ein und derselbe
Gegenstand nach verschiedener Hinsicht gedacht wird, so daB die entspre-
thenden Denkinhalte in diesem einen Gegenstand sachlich zusammenfallen,
Wie es das aristotelische 7l Twi Omdpyew besagt. Die logische Zwiefiltigkeit
der Aussage setzt die ontologische Einheit des Ausgesagten voraus, die ge-
fade in jener ihren eigentiimlichen Ausdruck findet.

Das sagen wir allerdings aus unserer Erkenntnis der in jeder Aussage
8emeinten Identitit zwischen Subjekt und Pridikat, sofern die Aussage
Sinnvoll genommen wird. Es ist aber vielleicht nicht ohne weiteres klar, ob
Aristoteles selbst diese Auffassung vertritt oder, wie Tugendhat will, die
ZWieféi.ltigkeit des Satzes als solche fiir eine Zwiefiltigkeit des Seins, bzw.
f}'ir deren Ausdruck hilt. Fiir das Erste spricht indes schon allein seine treff-
liche Kennzeichnung des Urteils als odvbesic tig vonudroy dHomep &v Svtwv
(de an. 430b 28). Ferner seine gelegentliche Bemerkung : 9 cupmiox? éotwv ...
& Suavolq, &AN odx év mpdyuaot (Met. 1027b 30). Dafiir sprechen auch seine
AHSfﬁhrungen iiber die oberste &pyy, iiber das Urwesen oder Hauptwesen,
dessen absolute Einheitlichkeit und Einfachheit ihm nicht im Geringsten
2weifelhaft sind und dem er doch Met. 1071 b 3 - 1075a 11 eine ganze Reihe



322 Besprechungen

verschiedener Priadikate beilegt, von d&i8iog dxivyrog angefangen bis ZU
vonoewsg vénoug. Auch fiir Tugendhat, und da hat er richtig gesehen, gipfelt
die ganze aristotelische Metaphysik im Aufweis dieses Hauptwesens als « dgs
« schlechthinnigen &, bei dem die Zwiefiltigkeit herausspringt (34), di
Zwiefiltigkeit des Sagens und des Seins, wie Tugendhat es meint, bei dem
aber trotzdem die Zwiefiltigkeit bzw. Vielfiltigkeit des Sagens sich offer”
kundig durchhilt, was Tugendhat, der auf diesen Abschlufl der MetathSﬂ‘
nicht niher eingeht, iibersehen hat, wie iibrigens Aristoteles selbst an anderer
Stelle (Met. 1051b 17/32), gerade die Stelle, die am meisten fiir Tugendhats
Grundansicht sprechen diirfte. Da wird ndamlich fiir einfaches Sein einfaches
Sagen nachdriicklich gefordert. Diese Unausgeglichenheit der aristotelische?
Setzungen werden wir natiirlich dem Versuch unseres Verf. zu gute halte?
miissen.

Danach durfte er annehmen, daB nach Aristoteles selbst die Weise dés
Sagens fiir die Weise des Seins mafgebend wire und umgekehrt. Das ist
aber faktisch nicht der Fall, auch fiir Aristoteles nicht, mag er auch theo”
retisch einen Anlauf in dieser Richtung gemacht haben. Das Sagen, au‘fh
sein Sagen, ist stets zwiefiltig, welcher nur immer dessen Gegenstand seil
mag. Und des Sagens Gegenstand ist immer als ein und derselbe Geger”
stand gedacht, gleichviel ob er ein Ganzes oder ein Einfaches darstellt. Wen?
nun dem so ist, kann sich Aristoteles nicht auf die Zwieféltigkeit der Aus”
sage berufen haben, um die Zwiefiltigkeit des Seins zu begriinden und S0
mit, wie Tugendhat es sich groBziigig ausdenkt, einen neuen Sinn des Seins
einzufiihren, im Gegensatz zu dessen bisherigem, ihm selbst noch immer
mafgebendem Sinn als des schlechthinnigen &. Und daher, meint Verf..
konnte es fiir Aristoteles « zu keinen eindeutigen Losungen kommen » (34)-

« Es handelt sich also, fiigt Tugendhat hinzu, um lebendiges Philoso
phieren und die Interpretation darf nicht ein vermeintliches System rekon”
struieren wollen, sondern muB versuchen, der Bewegungsrichtung dieses D"
kens nachzugehen, die schlieBlich iiber es hinausweist » (34), nimlich iiber
die Zwiefiltigkeit als Sinn des Seins hinaus auf das schlechthinnige &
«bei dem die Zwiefiltigkeit herausspringt » (34).

Die Zwiefiltigkeit oder vielmehr Mannigfaltigkeit, die sich allmé‘thﬁch
aus dem Bereich des vorliegenden Seins entwickelt: Ganzes-Stoff-For™
(e180g, Abyog), Substanz — urspriingliche oder nachtrigliche Nebenbestim”
mungen, ddvapig-évépyerx, Einzelnes-Allgemeines, vergingliche — einfach€”
héchste Substanz usw., entstammt nicht der Zwiefdltigkeit der Aussage 3_15
ihrem Ursprungsfeld, sondern nur und allein den an den Sachen selbst !e
orientierten Erwidgungen («je nach dem Zwang der Sachen » 68) iiber die
Gegebenheiten des logischen und ontischen Gebietes, worin Aristoteles:
trotz allen Unebenheiten und Unzulinglichkeiten, sich als der groBe, VO™
bildliche Realist erweist, der er sein wollte.

Am Rand dieses vorldufigen Geplinkels wollen wir nur noch die selt-
same Umkehrung der tatsichlichen Beziehung zwischen dem <l xard T+ ¢
(sagen) und dem tl 7wt (sein) des Aristoteles anmerken, die Tugendhat vor-
nimmt. « Das einzigartige Verhiltnis », schreibt er, « zwischen der Prisen’
(d. h. nach Verf. Pradikat, Form, ¢180¢) und dem Vorliegenden (d. h. nach



Besprechungen 323

Verf. Subjekt, Smoxelpevov) 1dBt sich nicht als ‘Beisein’, ‘Zusammensein’,
‘Insein’, oder wie auch immer sonst fassen, denn jede solche Erklirung
kommt von auBen und verdinglicht ; weil es einzig vom ,ist’ der Aussage
getroffen wird, ist das AéyeoOur bzw. xarnyopelcOur Ti xatd Twée, als die
tigentliche Wesensbestimmung des Smdpyew =i twi und als die ontologisch
héhere und prazisere Formulierung zu bezeichnen » (22/23). Das Sagen also
8dbe dem Sein seine Wesensbestimmung, als das ontologisch héhere Moment.

Nun aber ist das Behauptete des 7l xata Twvég gerade das ©i twi Smdpyety
als «die Prisenz des Vorliegenden », wie Verf. selbst betont, d. h. als eine Pri-
Senz, die dem Vorliegenden innerlich zugehort (also doch ‘Insein’) und die
das entsprechende Sagen bewahrheitet bzw. dessen Richtigkeit bestimmt.
Nach An. pr. 49a 6, worauf Tugendhat hier selbst verweist, wird ganz un-
Zweideutig 16 Omapyewv T63e v(8c als gleichwertig mit o dAnOedecbaur v6de
xatd tobde hingestellt. Die Wahrheit und Richtigkeit des t68c xatd Tolde
8eht auf v dmdpyew 68 T8¢ zuriick, als auf den Sachverhalt nach welchem
die Aussage wesensmiBig abgestimmt ist. Auf dem Swdpyew liegt die eigent-
liche Wesensbestimmung des ganzen Verhdltnisses.

Hat man nun diese und dhnliche Schwierigkeiten, wie z. B. die iiber
den Wahrheitsbegriff (7), hinter sich, hat man sich auch an die besondere
TeI'm.inologie des Verf. gewshnt und hat man sich schlieBlich mit der immer
Wieder auftauchenden « Prisenz des Vorliegendens » wohl oder iibel abge-
funden, so wird man bald vom hohen Wert dieser Untersuchung freudig
liberrascht. Tugendhat geht mit kilhnem Mut und unablissigem Flei8, mit
Ungewdhnlichem Scharfsinn und gewissenhafter Objektivitat auf all die ma@3-
8ebenden Texte des Stagiriten ein, wie vor allen die mittleren Biicher der
Metaphysik, besonders Z, und die eigenartig bedeutsamen Kapitel des zweiten
Buches der 4. post., ohne vor den schwierigsten Halt zu machen. Ist auch
hin und wieder die Deutung, die er vorschlidgt, so geistreich, daB3 sie noch
Schwieriger ist als der Text selber und wird man auch mehr als einmal
anderer Meinung sein diirfen, so gehoért doch seine Arbeit zweifellos zu den
allerbesten, die dem Denken des Aristoteles gewidmet wurden. Sie verdient
Nicht bloB gelesen, sondern auch einliBlich studiert zu werden. Wir selbst
haben sie nicht weniger als dreimal ganz und zwar mit wachsendem Interesse
dlll'c.’r:lgenon:u:nen. In vielen Punkten hat sie die Gedanken des Meisters
treflich abgeklirt, so in der Frage der Universalien, so z. B. auch, wo er
Vom Adyog des oivodov feinsinnig bemerkt : er «ist zwar allgemein, aber er
Meint allgemein das Einzelne ... » (110). Allerdings ist sie, wie soeben gesagt,
Nicht immer so leicht zu verstehen.

Wie Tugendhat mit Recht betont (68), « kommt Aristoteles beim Pro-
_blem der odotex zu keiner eindeutigen Stellung und die Problematik wird
I verschiedenen Zusammenhingen, je nach dem Zwang der Sachen selbst,
Verschieden weit vorgetrieben ... Die positive Bedeutung dieser schwebenden
Haltung ist bisher verkannt worden, weil man an Aristoteles mit einer Auf-
faSSung von Philosophie als System herangetreten ist und infolgedessen die

hentschiedenheit von Z entweder weg interpretiert hat (...) oder sie vor-
Schnell in bloBe Widerspriichlichkeiten auseinandergelegt und damit ver-
hirtet hat (wie in maBBgebender Form Ed. Zeller). Das Buch Z ist nicht nach



324 Besprechungen

seiner Lehre zu befragen, sondern nach der Bewegungsvichtung seiner Pro-
blematik, die iiber es selbst hinausweist. » Freilich kénnte die chronologische
Einordnung der verschiedenen Textstiicke, die 68 Anm. 1 erwidhnt wird, ihre
Deutung nicht wenig erleichtern, aber die Forschung ist iiber diese Frageé
noch nicht schliissig geworden. Dieser Hinweis auf die aporetische Komplexi-
tiat der aristotelischen Traktate und auf das Problem ihrer chronologischen
Entstehung hat fiir das gesamte Studium iiber Aristoteles entscheidende
Bedeutung.

Der geehrte Verf. wird uns gewil3 unsere Schwierigkeiten nicht iibel
nehmen und wird es auch verstehen, wenn wir ihm noch am SchluB ent-
gegen halten mdéchten, daB nicht das Sein auf das Vernehmen abgestimmt
ist, wenigstens auf der Stufe des menschlichen Denkens, sondern daf um-
gekehrt das Vernehmen auf das Sein wesensmiBig angewiesen ist und sich
nach ihm allein zu richten hat, natiirlich soweit dessen Blickfeld als einés
Vernehmens von uns reicht, dem nur die Gegebenheiten der Erfahrung zu-
gianglich sind und was sich aus ihnen denkerisch erschliefen 1df3t.

M.-S. Morarp OF

Moderne Philosophie

Heimsoeth, Heinz: Studien zur Philosophie Immanuel Kants. Metaphy~
sische Urspriinge und ontologische Grundlagen. (Kantstudien, Erginzungs-
hefte, 71.) — Universitatsverlag, Koln 1956. x1-257 S.

Vorliegender Band bietet wertvolle Einsichten und Anregungen fiir
jeden, der an metaphysischen Fragen interessiert ist. Es geht hier vor allem
um ontologische Fragen und Begriffe in der Philosophie Kants, die in ihre’
geschichtlichen und systematischen Verkniipfung mit der zeitgenossische?
Philosophie untersucht werden, wobei Wolff und Crusius im Vordergrun
stehen. Er sagt selber dazu in der Vorrede : « Die hier in einem Bande ZU”
sammengefaBten Untersuchungen kreisen alle um das Thema der Kantische?
Philosophie, auch da, wo von andern Denkern des 18. Jahrhunderts ge-
handelt oder noch weiter zuriickgegriffen wird. Sie sind bestimmt von eine™
zweifachen Anliegen. Es geht einmal um historische Urspriinge und de?
Werdegang dieses Gedankengefiiges samt den ihm einwohnenden Spannunge®
Und zweitens geht es, ineins damit, um die Herausstellung der Seinsf‘ralge.n
und Seinsvoraussetzungen, welche fiir Kants Philosophie, auch insofern 1
als BewuBtseins- und Erkenntnislehre auftritt, zutiefst bestimmend waren:”

Das Kernstiick des Bandes sieht er «in der eben jetzt verfaBten Ab-
handlung, die hier an erster Stelle auftritt. Sie setzt bei Chr. Wolff ein u?!
zielt auf die Kategorientafel Kants. Die Absicht ist, diese zwolf Kategoric?
samt dem, was noch dazu gehort, auf ihren jeweiligen Gehalt hin anzuleucl”
ten », und zwar nach ihrem ontologischen Charakter. Daran schlieBen sic
vier Abhandlungen, die schon friiher erschienen waren und jetzt kat™
mehr zu haben sind. Sie lauten der Reihe nach : « Der Kampf um den Rau™”
in der Metaphysik der Neuzeit », « Metaphysik und Kritik bei Chr. A. CT%
sius », « Metaphysische Motive in der Ausbildung des kritischen Idealismus”



Besprechungen 325

« PersgnlichkeitsbewuBtsein und Ding an sich in der Kantischen Philoso-
Phie », Schon dieser kurze Uberblick zeigt die Bedeutung dieses Bandes
fiir ein tieferes Verstindnis der ontologischen Grundlagen in der Philoso-
Phie Kants, vor allem durch die scharfsinnige Interpretation eines bedeuten-
den Kenners dieser Philosophie. J. E1rL, CSsR

Henrici, Peter: Hegel und Blondel. Eine Untersuchung iiber Form und
Sinn der Dialektik in der « Phdnomenologie des Geistes » und der ersten
« Action ». (Pullacher philos. Forschungen, Bd. 3.) — Verlag Berchmans-
kolleg, Pullach b. Miinchen 1958. x1x-206 S.

In einer neuen Sicht des Ancilla-Verhiltnisses zwischen Philosophie
und Theologie kommt es dem Verfasser darauf an, festzustellen, wie die
beiden oben genannten Dialektiken zur Tafsache der christlichen Offenbarung
Stehen, um daran den Grundcharakter und die Wahrheit des in Frage kom-
Mmenden philosophischen Systems abzumessen. Und zwar geschieht das durch
die Gegeniiberstellung der Denk- und Erkenntnismittel des betreffenden
Systems mit denen, die sich aus der Tatsache der christlichen Offenbarung
frgeben. Bei diesem neuartigen Versuch einer wissenschaftlichen Begegnung
Zwischen ratio und fides geht es bei der Offenbarung nicht um ihren Inhalt,
Sondern um ihre Tatsache, und niherhin um ihre Vereinbarkeit mit philo-
Sophischer Systembildung und zwar in Anschlufl an zwei bestimmte Systeme,
die fiir eine solche Konfrontierung besonders geeignet sind, weil sie in ihrem
JeWelllgen dialektischen Verfahren viele gemeinsame Ziige haben und den-
Noch kraft ihrer besonderen Methode zu einem andern Resultat gelangen.

Es handelt sich hierbei um das dialektische System bei Hegel in seiner
“ Phénomenologie des Geistes » und um jenes bei Blondel in der ersten Aus-
8abe seiner « Action ». Beide Werke nehmen einen bestimmenden Platz ein
in der Denkweise ihrer Autoren. Sie zeigen dabei eine in die Augen springende
Ahnhchkelt Denn «in beiden Werken fiihrt eine einige und vielgestaltige

lalektik den Geist von der Sinnesempfindung bis zur geoffenbarten Religion,
indem sie das SelbstbewuBtsein, das Verhiltnis des Inneren zum AuBeren,
die verschiedenen Gestalten der wissenschaftlichen, sozialen und morali-
Schen Wirklichkeit durchschreitet». Doch gréBer als die Ahnlichkeit ist
i tiefgreifender Gegensatz, der sich schlieflich als ein solcher zwischen
antheismus und Theismus erweist. Der Verfasser spricht darum von einer
“discordia concors », insofern das Ubereinstimmende durch das Gegensitz-
liche {iberboten wird.
_ Was die Autoren zunichst eint, ist das gemeinsame Problem : die Ver-
Shnung zwischen dem Allgemeinen und dem Einmaligen. Den Ort ihrer
Inigung sehen sie im konkreten Gedanken. Insofern spricht man bei ihnen
Von einer « Philosophie des Konkreten ». Dabei wird aber im Sinne eines
308. « Panlogismus » vorausgesetzt, daB alles dem philosophischen Erkennen
“Uginglich ist. Somit ist es die Aufgabe beider Dialektiken, alles positiv
€gebene in ein streng philosophisches Denken einzufithren. Dabei wird
Vom Verfasser niher untersucht, wie das beiderseitige dialektische Ver-
ahren strukturiert ist, aus welchen Voraussetzungen es sich ergibt und zu



326 Besprechungen

welchen sachlichen Folgerungen es hinfithrt, An drei Punkten setzt er hier
bei an: am Anfang der Dialektik in der Untersuchung der sinnlichen ET-
kenntnis ; sodann in ihren sachlichen Auswirkungen im Reich des selbst-
bewupten Innenlebens; und schlieBlich in ihrer endgiiltigen Bewdhrung in
der Begegnung mit dem Absoluten. _

Bei niherer Untersuchung stellt sich dann heraus, da8 das Verhdltnis
von Subjekt und Objekt bei Hegel rein formell und bei Blondel existentiell
gesehen und bewertet wird. Dementsprechend geht bei Hegel das « Andere”
in das « Selbst » iiber, wihrend es bei Blondel in einem Anderssein stehe?
bleibt und nur durch die Tat in eine einheitliche Verbindung mit dem « Selbst”
gebracht wird. Dadurch bleibt Raum fiir ein « Jenseitiges », das sowob!
dem « Selbst » als auch dem « Andern » gegeniiber steht, und zwar als etwas
dem freien WillensentschluB Aufgegebenes. Bei Hegel wird auch das « Jen-
seitige » mit dem « Andern » ganz in das « Selbst » hineingezogen. Eine echte
Begegnung mit dem gottlichen Offenbarer wird dadurch unméglich g€
macht, wihrend das dialektische Verfahren Blondels in seinem Endresultat
geradezu darauf hinsteuert. Seine Dialektik zeigt darum im Gegensatz zu™
Hegelschen Verfahren durch sein Getdffnetsein fiir die christliche Offenbarung
einen wahren Ancilla-Charakter. Nach der Auffassung des Autors stiitzt
sie sich als eine rein philosophische Dialektik dabei auf keinerlei theologisch®
Vorannahmen und Vorentscheidungen. Aber sie konne das nur sein, « indel'n,
sie als Teilgeschehen des gesamten Existenzvollzugs den Bereich des ‘reine
Philosophierens immer schon iiberschritten hat ».

Wenn es auch dem Autor bei seinen Ausfiihrungen im Letzten darur?
zu tun ist, das Ancilla-Problem in ein neues Licht zu stellen, so gewahrt et
doch dabei lichtvolle Einblicke in die Art des Philosophierens bei beid®”
Dialektikern, die fiir eine Gesamtbeurteilung ihrer Philosophie von gl’OB‘er
Wichtigkeit sind. Der Weg, den er schrittweise dabei einschligt und mit-

gehen 148t, verlangt eine auBergewdhnliche Konzentration der Gedanke™
J. Exr CSsE

Ritz, Maria: Le probléme de I'étre dans l'ontologie de Maurice Blondel
(Studia Friburgensia, nouvelle série 21.) — Editions universitaires, Fribou8
(Suisse) 1958. xv-123 p.

In dieser klar gegliederten und wohl durchdachten Schrift ver'DI’eiJ_‘et
sich die Verfasserin iiber ein Grundproblem der Philosophie von Mauric®
Blondel (1861-1949). Es geht hier um die ontologische Frage der VerWirk'
lichung des Seins bei den Geschopfen und bei Gott. Ausfiihrlich hat Blonde!
das Seinsproblem erortert in seiner Schrift : « I’Etre et les étres » (Paris 1953)-
Es klingt aber schon an in der ersten Ausgabe seiner « Action » (1893) U2
in seiner Erklirung des « Vinculum substantiale » bei Leibniz (1 893-1930) :
Im ersten Teil ihrer Schrift verlegt sich die Verfasserin auf eine klare U7
umfassende Darstellung dieses Problems in der Auffassung von M. Blond?l'
Dieser geht aus von dem naturhaft in uns gegebenen Seinsbegriff, der “;
keiner Weise realisierbar ist in der gesamten Weltwirklichkeit. Denn of
findet sich weder in den bestehenden noch in den werdenden Dingen ¢
substantiales Sein mit eigenmichtigem Charakter. Aus sich heraus sit



Besprechungen 327

sie darum kein Seiendes. Deshalb kann auch der Begriff des Seins nicht von
ihnen her abgeleitet werden. Dieser geht vielmehr auf Gott zuriick. Er
féllt zusammen mit der Idee Gottes, der in sich allein die Einheit von Essenz
und Existenz verwirklicht und so allein das wahre « Sein » darstellt und die
€inzige Substanz. Die geschaffenen Dinge konnen nur soweit im formalen
Sinn zu einem Seienden werden, als sie durch die Verwirklichung ihres
Zieles am gottlichen Sein teilnehmen. Dieses gehért aber der Ubernatur
an. Gott als Erstursache ist dies im Sinne der christlichen Tradition als
Urheber der Gnade. Nur durch gnadenhafte Teilnahme an der iibernatiir-
lichen Ordnung gewinnen die Geschépfe somit ein Sein im wahren Sinne
des Wortes. Um trotzdem den Seinsunterschied zwischen Gott und den
Geschﬁpfen zu wahren, nimmt B. bei aller geschbpﬂichen' Wirklichkeit,
auch bei den reinen Geistern, eine materielle Seinsunterlage an, die nicht
zuliBt, daB das Geschaffene in das Ungeschaffene voéllig hineinversinkt.
Diese Seinsauffassung, nach der die innere substantiale Seinsfestig-
keit der Geschopfe von der gnadenhaften Einwohnung Gottes abhingig
gemacht wird, soll nach Blondel genau der Lehre entsprechen, die durch
Allgustin und Thomas vertreten wird, insofern darin das fiir die Glaubens-
Wahrheiten geforderte naturgegebene Fundament dargeboten wird. Die
Kritik, womit sich der zweite Teil der vorliegenden Schrift beschiftigt,
hat demgemaB zu zeigen, ob und wie weit dies in Wirklichkeit zutrifft.
Es handelt sich dabei um das naturhafte substantiale und das iibernatiirliche
Sein sowie um die gegenseitigen Beziehungen. Wie ndher gezeigt wird,
Steht die Seinsauffassung Blondels unter dem EinfluB von Theorien ver-
Schiedenster Richtung, die nichts miteinander zu tun haben, auBer daB sie
den Unterschied zwischen Natur und Ubernatur nicht scharf genug wahr-
Nehmen. Die kritische Auseinandersetzung mit Blondel vollzieht sich durch
Cinen Vergleich seiner Lehre mit der des hl. Thomas. Die Verfasserin hat
Sich dabei besonders zum Ziel gesetzt, den eigentlichen Kern herauszuarbei-
ten, der dem Werke Blondels zugrunde liegt. Sie geht dabei nidher ein auf
den Seinsunterschied zwischen dem physischen, metaphysischen und iiber-
Natiirlichen Bereich ; auf den Unterschied zwischen dem geschaffenen sub-
Stantialen Sein und der naturhaften Gegenwart Gottes in den Geschdpfen
Als causa prima sowie auf den Unterschied zwischen dieser natiirlichen
Gegenwart Gottes und jener iibernatiirlichen Art durch die Gnade. Daran
SchlieBen sich einige Folgerungen, die sich daraus ergeben fiir die Fihig-
keiten und Tatigkeiten der Geschopfe und in Sonderheit fiir unser Erkennen,
SOweit es sich auf das Sein und auf Gott bezieht. Gegen die behauptete
Dselbstindigkeit im Sein der Geschopfe wird dabei aus thomistischer
Sicht besonders Stellung genommen und darauf hingewiesen, da3 eine iiber-
Natiirliche Einwirkung Gottes nur ankniipfen kann an solche Wesen, die
aufgrund ihrer geistigen Natur einen hoheren Grad der selbsteigenen inneren
S“ﬂbStéindigkeit aufweisen. Nur fiir die dynamische Entfaltung dieser inneren
Selbstzindigkeit trifft die Behauptung Blondels zu, daB die Geschépfe erst
M Weyden ihr volles Sein erreichen, und zwar unter Einwirkung Gottes,
Wobei aber fiir die besondere Art dieser gottlichen Einwirkung zu unterschei-
€n ist zwischen der natiirlichen und iibernatiirlichen Seinsordnung.



328 - Besprechungen

Vorliegende Schrift bietet einen wertvollen Beitrag zum Verstindnis
der zeitgendssischen Philosophie, die trotz der verschiedensten Richtunge?
bei Blondel in irgend einer Form anzutreffen ist. Er hat versucht, aus den
Anregungen, die das Zeitdenken ihm bot, eine Philosophie zu entwerfen,
die dhnlich wie die des hl. Thomas als Grundlage dienen koénnte fiir den Auf-
bau der katholischen Glaubenslehre. DaB Absicht und Gelingen dabei nicht
ganz in Einklang zu bringen sind, zeigt die vorziigliche Arbeit der Verfas-
serin, die gerade vom philosophischen Standpunkt aus eine anerkennens-
werte Leistung darstellt. J. ELL CSsR

Sozialethik

Welty, Eberhard, OP: Herders Sozialkatechismus. Ein Werkbuch def
katholischen Sozialethik in Frage und Antwort. II. Band : Der Aufbau der
Gemeinschaftsordnung. 2. Aufl. III. Band : Die Ordnung des Wirtschafts-
lebens. — Herder, Freiburg 1957-58. xv-397, xv-483 S.

1. Herders Sozialkatechismus bedarf keiner Empfehlung mehr! D35
beweist allein schon die Tatsache, daB fiir den zweiten Band so schnell
eine zweite Auflage erfolgen konnte, fast unverindert und nur durch einige
Hinweise auf besonders wichtige Worte aus den jiingsten Sozialbotschafte?
Pius’ XII. und einen Nachtrag weniger Neuerscheinungen bereichert.

Welche Fiille an Material hier zusammengetragen und bearbeitet WO
den ist, 148t bereits ein Blick in das Inhaltsverzeichnis ahnen. Dieser zweite
Hauptteil (nicht der erste, wie im Inhaltsverzeichnis der ersten Auflage 2"
lesen war !) befaBt sich mit dem Aufbau der Gemeinschaftsordnung und ist m
vier Abschnitte gegliedert : Ehe und Familie, die Ordnung der « Gesellschaft
die staatlich-politische Ordnung, die iiberstaatlich-politische Ordnung.

Man mag vom theoretisch-systematischen Blickwinkel aus an dieser
Einteilung kritisieren, daB sie das Material verschiedener Sachgebiete ver-
webt. Vom praktischen Gesichtspunkt aus ist sie vollig gerechtfertigt, den?
es ist nicht zu leugnen, daB die Natur oder der Mensch, der sich von den
Gesetzen der Natur leiten 148t, tatsidchlich « dreimal ansetzt » : von Ehe und
Familie zur «Gesellschaft», vonder Gesellschaft zu Volk und Staat, und von da
zur Vélker- und Staatsgemeinschaft. Der Verfasser betont, daB das Buch nac
praktischen Gesichtspunkten geschrieben worden ist ; es will ja « vorneh™
lich denen, die den Katechismus als Hand- und Werkbuch fiir Kurse, Leh™
ginge und Aussprachen beniitzen wollen, die nétige Handreichung biete >

So findet man — und man mufl das als besonderen Vorzug an die?‘?f
Einteilung hervorheben — z. B. im Lehrabschnitt iiber Ehe und Famili®
nicht nur eine Antwort auf die Fragen nach dem Sinn und dem Wesen ef
Familie, sondern iiber alle Punkte, die damit im Zusammenhang steher
Erziehung, Recht auf Erziehung, Erziehungsberechtigung der Kirche uﬂr
des Staates, Schule, Verhdltnis zwischen Eltern und Schule. Wobel d};
Autor den « brenzligen » Fragen beileibe nicht aus dem Wege geht; 2™
Was ist zu tun, wenn der Staat die unchristliche Schule aufzwingt ?



Besprechungen 329

Einen ebenso umfangreichen wie ausgeglichenen Traktat enthilt der
zweite Lehrabschnitt : die Ordnung der « Gesellschaft ». Was hier iiber die
berufsstindische Ordnung gesagt wird, diirfte trotz massiver gegenteiliger
Ansichten auch in Zukunft Bestand haben.

Sehr reichhaltig ist auch der dritte Abschnitt: die staatlich-politische
Ordnung ; fast mochte man sagen zu reichhaltig. Hier sind sicher verschie-
dene Elemente aufgefiihrt, die streng genommen nur am Rande der Politik
liegen, z. B. die Rechtsprechung, die Steuerfrage (die man vielleicht eher
im ITI. Band vermuten wiirde), die Kultur- und Wohlfahrtsaufgaben. Doch
mdgen auch sie im weitgespannten Rahmen des Sozialkatechismus ihre
Berechtigung behaupten. Die Lehrstiicke iiber Staatsform und Widerstand
8egen die Staatsgewalt zeigen eine kompakte Fiille gegenwartsnaher Pro-
bleme. Es ist unschwer zu erraten, da8 die personlichen Erfahrungen aus
Jlingster Vergangenheit den Verfasser dazu bewogen haben, in einzelnen
Fragen einen freieren Standpunkt einzunehmen (vgl. die « Liige » vor Ge-
ticht, das Revolutionsrecht u.a.), oder die Entscheidung offen zu lassen
(Wie in der Frage des Tyrannenmordes).

Im vierten Lehrabschnitt werden vor allem Ziele aufgezeigt: der
Internationale Staatenbund. Das liegt in der Natur der Sache! Auch hier
sind wieder die wirtschaftlichen und rechtlichen Fragen mit den politischen
vVerwoben. Die sehr ausgedehnten, wertvollen und vorsichtig bearbeiteten
Kapitel iiber Weltfrieden, Krieg, moderne (ABC-)Waffen fithren zur Folge-
Tung : der Krieg hat aufgehort, ein geeignetes Mittel der Politik zu sein.
Wobei allerdings dem Verteidigungskrieg (und dem « Befreiungskrieg » ? !)
die Berechtigung auch heute noch erhalten wird.

2. Der dritte Band bildet noch nicht — wie urspriinglich vorgesehen
War — den AbschluB des gesamten Werkes ; wir haben noch einen weiteren
iber die Sozialreform zu erwarten. Die groBe Einteilung ist klar : Die Lehre
Vom Eigentum, Wiirde und Recht der menschlichen Arbeit, die Arbeit als
Erwerbstitel.

Immer wieder vom Gemeinwohl ausgehend und auf dieses ausrichtend,
Umreit Welty seine Wirtschaftsordnung. Die Lehre vom Eigentum kann
n_iCht anders als eine sehr abgewogene Bearbeitung genannt werden. Mit
®In paar Stichworten nur sei die Aktualitit angedeutet: Sozialisierung
(Vollsténdige, « kalte »), Enteignung, Neuverteilung des Eigentums usw.
Auch im zweiten Lehrabschnitt findet der Leser alle mit der menschlichen
Arbeit im Zusammenhang stehenden Probleme behandelt. Vor- und Nachteile
der Arbeit im « Maschinenzeitalter » werden behutsam gegeneinanderge-
Stellt, Arbeitsteilung, Technisierung und Rationalisierung auf ihr Fiir und

ider untersucht. Das Zauberwort « Automation » wird ins Licht gestellt
u_nd von ihm - einmal nicht mehr zu umgehen — werden schwerwiegende
Sittliche Folgen abgeleitet, die sich aus einer erheblichen gesellschaftlichen
trukturver%inderung ergeben werden.
_ Fiir jeden, der heute bei den diskutierten Schwierigkeiten mitreden
Will, diirften die Fragen : Arbeitsverkiirzung, 40-Stunden-Woche, gleitende
Tbeitswoche und « Freizeit » unentbehrliches Material bieten.
Bei der Behandlung des Streikes hitte der Theoretiker sicher wieder

22



330 Besprechungen

eine Trennung des gesellschaftspolitischen vom staatspolitischen Streik
gewiinscht (wobei letzterer in den Band II, 3. Abschnitt, 6. Lehrstiick ver-
wiesen worden wire), doch hat Welty auch hier, dem Charakter des Werk-
buches folgend, alles mit dem Stichwort in Verbindung stehende zusammen-
gefalit.

Gestatten wir uns schlieBlich noch einen Hinweis auf die «seit 1945
in einen vollig neuen Abschnitt getretene » Mitbestimmung aus dem dritten
Teil des Bandes. Sie kann besonders als Beispiel fiir die sorgfiltige Arbeits-
weise Weltys angefiihrt werden. Hier wird ganz deutlich, dal der Autor
nie als « Dogmatiker » auftreten will, daB3 er — wie iiberall in dem ganzen
Werk — alle Meinungen anfithrt (und auch die Griinde fiir dieselben !),
daB er keinen Anspruch auf letzte Losungen erhebt, wo diese nicht oder
noch nicht zu geben sind, daB er aber immer eine magliche Linie und Rich-
tung aufzeigt und weist. Nie verldit er den festen Boden der allgemein-
katholischen Lehre ; sein Charakteristikum ist die solide Fundierung durch
die pipstlichen Verlautbarungen! Immer belegt und erliutert er durch
treffende Beispiele. Es gibt keine Verdffentlichung, die so in die konkrete
Wirklichkeit hineinspricht, wie den Sozialkatechismus. Wenn « an gewissen
Stellen die spekulative Position der thomistischen Schule hindurchschim-
mert », so kann das nur als Zeichen der guten Verbindung, der gelungenen
und tragfihigen Briicke zwischen Theorie und Praxis gewertet werden.
Weltys Sozialkatechismus ist in der Tat das Standardwerk ! Und wenn wirk-
lich (in irgendeiner Zukunft, wer weill wann ?) von einer anderen Position
aus der Versuch unternommen werden wird, ein dhnliches, zweites Stan-
dardwerk zu schaffen, dann wird diesem hier vorliegenden immer noch das
unschitzbare Verdienst und der unverlierbare Vorteil bleiben, daf3 es zur
rechten Zeit und nicht erst, wenn die Wiirfel schon gefallen sind, erscheinen
konnte. F. M. Scumérz OF

Heath, Spencer: Citadel, Market and Altar. Emerging Society. Outlin€
of Socionomy, the new natural science of society. — The Science of Society
Foundation, Baltimore, Md. 1957. xx1v-259 p.

Das ist eine neue Auffassung von Gesellschaftswissenschaft, verfaBBt
von einem Mann, der zugleich Ingenieur und Rechtsgelehrter jst. Er kiim-
mert sich wenig um die philosophische oder soziologische Tradition und
verwendet einen eigenen Wortschatz aus technologischen und 6konomischen
Quellen. Das Buch untersucht die schopferische Kraft in freier Gemeinschafte
Der Titel driickt die Uberzeugung des Verfassers aus, die Burg habe keiné
andere Aufgabe als den Marktplatz zu schiitzen ; nur wenn das geschieht,
kann der Mensch schopferische Krifte entfalten und sich der spontanen
Seite des Lebens widmen, nimlich dem Kult und der Kultur, beide sym-
bolisiert durch den Altar. W. A. Warrace OF



Besprechungen 331

Welzel, Hans: Die Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs. Ein Beitrag zur
Ideengeschichte des 17. und 18. Jahrhunderts. — de Gruyter, Berlin 1958.
114 S. '

Hans Welzel — auf dem Gebiete des Naturrechtes lingst kein unbe-
kannter Autor mehr — hat hier seine iiberarbeitete und ergianzte Dissertation
aus dem Jahre 1928 vorgelegt. Dal er wieder auf Samuel Pufendorf zuriick-
gegriffen hat, begriindet er damit, daB3 immer noch eine umfassende Darstel-
lung der Naturrechtslehre Pufendorfs fehle und daB man schwerlich einen
zweiten deutschen Juristen finden diirfte, der jemals eine annidhernd gleich
grofe Geltung gehabt habe.

Es handelt sich um das moderne profane Naturrecht ! Pufendorf ... be-
freite das Naturrecht endgiiltig von der Theologie (!) — das Naturrecht aller-
dings, daB er nur in der « vélligen Stagnation » der Spétscholastik kennen-
gelernt hatte. Als Folge ergibt sich daraus die « methodische Angleichung
der Naturrechtslehre an die Naturwissenschaften » (18). Ganz richtig kri-
tisiert der Autor Pufendorfs Meinung und sagt, daB diese mathematische
Fundierung in der Naturrechtslehre unmoglich sei (ebd.).

Sachlich ergibt sich bei Pufendorfs Vorgingern Hobbes und Spinoza
aus dieser methodischen Grundhaltung « die Mechanik des sittlichen und
staatlichen Lebens» (19), der gegeniiber Pufendorf als geniale Leistung
die Lehre von den entia moralia schuf. Er selber wird dadurch « Kultur-
Philosoph » ; das Naturrecht wird « Kulturrecht ». Er sieht richtig, daB sich
die spezifisch christlich-biblischen Naturrechtslehren nickt vom « Stande der
Unschuld » des Menschen herleiten lassen, sondern von der Menschennatur,
Wie sie in jeder Seinsweise vorhanden ist. Dann allerdings stellt er sich mit
Seinem obersten Prinzip des Naturrechtes in Gegensatz zur scholastischen
Schulphilosophie und bricht — nach der Meinung Welzels — deren Macht.
Dem ist nur sehr schwer zuzustimmen, da ja — wie der Autor selber zugeben
mufl — der Beweis dieses Prinzips Pufendorf miBgliickt ist (46). Wie schén
€s auch lauten mag (« Jeder soll sich so zu erhalten trachten, da3 er nicht
die menschliche Gemeinschaft stort »), als oberstes Prinzip des Naturrechtes
kénnen wir es nicht anerkennen.

Wenn Welzel in den ersten Kapiteln zu den problematischen Sentenzen
Pufendorfs kritisch Stellung genommen hat, so vermit man das in den
folgenden (Die Staatslehre, Naturrecht und Religion, Staat und Kirche).

ine Erklirung (oder Widerlegung) wire des 6ftern nétig gewesen. So z. B.
bei dem Satz : « Alle souversne Gewalt entsteht aus freiwilliger Unterwerfung
Und Einverstdndnis der Biirger, nie aus bloBer Gewalt » (68). Oder : « Dennoch
kann sie (die Souverinitdt) ... auch widerrechtlich handeln, und zwar nicht
Nur wider das Naturrecht, sondern auch wider spezielle Abmachungen
(Grundgesetze). » Ebenso daB Pufendorf das Widerstandsrecht gegen diese
Souveranitit verneint (80). Hier hdtte der Autor ja auf die Explikation
Bodo Borners zuriickgreifen kénnen (Die Lehre Pufendorfs von der beschrink-
ten Monarchie. Zeitschrift fiir die gesamte Staatswissenschaft. Tiibingen
1954, 110. Bd. S. 510-521).

Auch die Ansichten Pufendorfs in den letzten beiden Kapiteln blieben
Unwidersprochen stehen. « Die natiirliche Theologie ist fiir Pufendorf nur



332 Besprechungen

eine Erginzung der Naturrechtslehre » (99). « Religion und Kultur bewegen
sich in zwei grundsétzlich getrennten Kreisen » (101). « Die Kirche ist ein
collegium » (d. h. eine Zweckgesellschaft) (104 f.).

Eine Stellungnahme des Autors zu diesen Ansichten Pufendorfs hitte
den Wert des Biandchens sicher noch erhéht, zumal es die bisher einzige.
umfassende Darstellung der Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs darstellt.

F. M. Scamorz OF.

Huber, Max: Die Staatsphilosophie von Joseph de Maistre im Lichte
des Thomismus. (Basler Beitrige zur Geschichtswissenschaft, Band 71.) —
Helbing & Lichtenhahn, Basel 1958. 288 S.

Das Thema hitte vom Autor ein Zweifaches verlangt: einmal eine
griindliche Kenntnis der thomistischen Lehre, zweitens eine objektive Dar-
stellung der Staatsphilosophie de Maistres. Beides vermiBt der Leser mit
groBem Bedauern, wenn er dem Verfasser auf seiner Entdeckungsfahrt
folgt (Huber vergleicht sich S. 10 mit Kolumbus, der ausgezogen sei, Indien
zu entdecken und Amerika gefunden hat!) Zahlreiche Autoren, fast alle
Lexica von Rang und Namen muBte der Autor umsegeln (im wortlichen
Sinne zu nehmen !), um der de Maistre zu finden, der dem bisher allgemeiﬂ
anerkannten katholischen gerade entgegensteht.

Der Autor hat als und fiir Historiker geschrieben (17). Aber der Histo-
riker kann zu keinem richtigen Urteil kommen, wenn er nicht wenigstens
die fundamentalen Grundbegriffe seines Sachgebietes kennt. In der Tat hat
es den Anschein, als ob hier manches fehlen wiirde.

Das zeigt schon die Interpretation des scholastischen Naturrechtes,
die mit der Erkenntnis ansetzt, daB auch der Mensch, im Grunde genommer
nicht frei sei, denn «das Gesetz des Menschen unterscheidet sich nicht
wesentlich von den iibrigen Naturgesetzen » (22). Diese erschiitternde Be-
hauptung setzt der Autor unbewiesen (und unbeweisbar) hin, um auf der
ndchsten Seite zu sagen, daB sich der Mensch im Gegensatz zu den vernunft-
losen Wesen frei zu seinem Ziele hinbewege und diesen Weg selbst bestimme:
Ebenso iiberrascht uns die Behauptung, da8 das Mittelalter mit dem Begriff
der Volkssouverinitit durchaus vertraut war und daB die Scholastik das
Volk als den naturrechtlichen Triger der Staatsgewalt betrachte (206)-
Es mag in der Gegenwart zwar als Kompliment angesehen werden, den
hl. Thomas als Demokraten hinzustellen, doch diirfte es in Wirklichkeit einé
recht willkiirliche Interpretation sein. Der belesene Leser, der wei, da8 der
Gedanke der Volkssouverdnitit erst bei Suarez eigentlich zum Durchbruch
kommt, fiihlt sich briiskiert, wenn ihm entgegengeschleudert wird : « We*
sich gegen diese Interpretation stemmt, lehnt sich gegen den Thomismus
und, eo ipso, gegen die katholische Lehre auf » (208). -

Was Huber an charakterlichen Eigenschaften de Maistres zutage 8%
fordert hat (79 ff.), ist nicht gerade erbaulich. Hier und im ganzen Bu¢
iiberhaupt hat man den Eindruck, daB8 es der Autor nur auf eine negativ®
Kritik abgesehen hatte. )

Als Grundanliegen de Maistres hat sich fiir ihn nachtriglich ergebe™



Besprechungen . 333

die zeitliche Herrschaft der gottlichen Vorsehung. Das Religitse steht iiber
dem Politischen ! (60) Das ist richtig, berechtigt aber noch nicht zu dem
SchluB, daB de Maistre ein waschechter Okkasionalist gewesen sei.

Die Staatslehre wird scholastisch in vier Kapiteln — den 4 causae ent-
Sprechend — und in einem Ineinanderschieben von thomistischen und de
Maistre’schen Zitationen geboten. Sie stehen unter der ungliicklichen Uber-
schrift « Metapolitik ». Ungliicklich deswegen, weil Metapolitik entweder
«hinter der Politik » besagt ; dann gehort die Staatslehre nicht mehr dazu.
Oder sie bezeichnet die politische Wissenschaft als solche ; dann gehort
neben der Staatslehre noch manches andere dazu.

Die Darstellung wire wohl klarer geworden, wenn Huber auf einige
Abschweifungen verzichtet hitte. Was haben z.B. der spitscholastische
und seitenfiillende Universalienstreit oder die Aufklirung mit ihren Spiel-
arten in einem Buch iiber die Staatsphiolosophie de Maistres zu suchen ?
Es hitte doch geniigt, das politische Denken dieser Zeit (50) darzulegen.

Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, daB die scharfe Kon-
frontation zwischen de Maistre und dem Thomismus nur dadurch entstan-
den ist, daB beide Lehren einer leichten Verzerrung anheimgefallen sind.
Das dem Autor anscheinend unbekannte Werk von Francis Bayle (Les
idées politiques de Joseph de Maistre. Paris 1954 )wird den Tatsachen ohne
Zweifel mehr gerecht. F. M. Scamérz OP.

Corrigenda : In Heft 2 dieses Jahrganges sind bei der Besprechung von
J. D1ykMAN : Christus, Offenbarung des dreieinigen Gottes, folgende Druck-
fehler unterlaufen :

S. 191, Z. 9 statt « Gewdhrung » lies : Bewdhrung ; Z. 16 statt « erste »
lies: erst; Z. 2 v. unten statt «ressucité» lies: ressuscité; S. 192, Z. 4
Statt « Hotz » lies : Holtz.



Besprechungen

Mysteriengegenwart

Mit der Enzyklika « Mediator Dei» und dem Brief des Kardinals Mar-
chetti-Selvaggiani vom 25. XI. 1948 an den Fiirsterzbischof von Salzburg
schien es um die Mysterientheologie ruhiger geworden. Aber gerade dieser
Ruhe bedurfte es, um den fiir die heutige Theologie bedeutungsvollsten
und fruchtbarsten Fragenkomplex neu zu iiberpriifen ; denn vorher war
schon eher eine Kampfstimmung ausgebrochen, die bisweilen an den Gnaden-
streit erinnerte.

Im Gedichtnisbuch fiir Odo Casel' kommt P. Burkhard Neunheuser
zur Erkenntnis, daB3 « Mediator Dei» die sog. Mysterienlehre gewi3 nicht
in ihrer Gesamtheit anerkenne, daB es aber auf Grund positiver AuBerungen
des Rundschreibens nicht mehr um die Tatsache der Heilsgegenwart an sich
gehe — weil sie nach P. B. Neunheuser anerkannt werde —, sondern um die
Art und Weise dieser Gegenwart®. Eine Reihe von Theologen® machte
sich, ohne Polemik, an die Arbeit, die theologischen Grundlagen der Myste-
rienlehre bei den Kirchenviatern und bei Thomas von Aquin zu untersuchen,
weil es bei Casels, mehr intuitiven als spekulativ-systematischen Darle-
gungen an diesem theologischen Unterbau fehlte. Und in der Tat, um die
Ergebnisse vorwegzunehmen : die Tafsache der Mysteriengegenwart scheint
bei den bisher speziell untersuchten Kirchenvitern ! und beim Aquinaten
festzustehen. Uber die A#¢ und Weise der Heilsgegenwart finden sich aber
in Schrift und Tradition keine stichhaltigen Aussagen, sodaB die L&ésung
dieses weit schwierigeren Problems der spekulativen Theologie iiberlassen
werden muB. Casel selbst wollte zunédchst nur positive Theologie, er war der

v Vom christlichen Mysterium. Gesammelte Arbeiten zum Gedichtnis von Odo
Casel OSB. Herausgegeben von Dr. Anton MAYER, Dr. Johannes QUASTEN, Dr.
Burkhard NEUNHEUSER OSB. — Patmos-Verlag, Diisseldorf 1951.

2 A.a. 0. 356.

3 Es sei auf die sehr wertvolle Arbeit von Jean GaiLLArRD OSB, La Théologie
des Mysteres, RT 57 (1957) 510-551, verwiesen. Gaillard bietet einen zuverldssigen
und objektiven Uberblick iiber den Stand der Mysterienlehre unter Beriicksichti-
gung nahezu aller einschldgigen Arbeiten der letzten Jahre.

! J.BETz: Die Aktualprisenz der Person und des Heilswerkes Jesu im
Abendmahl nach der vorephesinischen griechischen Patristik. Freiburg i. Br. 1955.
G. FirtrAU : Der Begriff des Mysteriums bei Johannes Chrysostomus, Bonn 1953.



Besprechungen 421

spekulativen Theologie und der scholastischen Terminologie eher abhold,
weshalb ihn scholastisch geschulte Theologen leicht bedridngen konnten.

Die bedeutendste Arbeit, die nach dem Tode Casels im Dienste der
Mysterientheologie geschrieben wurde, ist ohne Zweifel die systematische
Abhandlung von Dy, P. Polykarpus Wegenaer (Benediktiner der Abtei Maria
Laach), die im Folgenden besprochen werden soll ®. Die Untersuchung
priift « die philosophisch-theologische Mdglichkeit der Gegenwart der histo-
risch vergangenen Heilstat im Sakrament »® Verfasser ist sich bewuBt,
daB er da und dort iiber Thomas hinausgehen muB, aber dennoch die siche-
ren thomasischen Prinzipien von der Gegenwart der virtus divina im Gott-
menschen und in seinem Heilswerk in einem konsequenten Zu-Ende-Denken
auf die Sakramente iibertragen kann’. Dabei geht es um die « begriffliche
Sicherung der thomasischen Lehre von der operativ-dynamischen Gegen-
wart der passio Christi»®,

Das Anliegen der Mysterientheologie ist keine Spitzfindigkeit, sondern
ein Problem, das jeden Theologen in der Erlésungs- und Sakramentenlehre
beschiftigen muB. Wir miissen die Antwort finden auf die Frage : wie kann
die geschichtlich einmalige, vergangene und oOrtlich abgegrenzte Passio
Christi alle Menschen aller Zeiten wirksam, d. h. deren Erlésung und Heil
wirkend, erreichen ? Alle sind sich einig : es geschieht durch den Glauben,
durch die Liebe und die Sakramente®. Wegenaer hofft die weitere Frage
beantworten zu kénnen, ob wund auf welche Weise die lingst vergangene
Heilstat selber (Mysteriengegenwart), nicht bloB deren Frucht und Wirkung
(Effektustheorie) im Sakrament gegenwirtig wird *°.

Die Grundlage fiir die Losung der gestellten Aufgabe ist die von Thomas
vorgetragene Lehre von der Wirkkraft der Menschennatur Christi und seines
Heilswerkes durch den « contactus virtutis divinae ».

Im I. Teil seiner Arbeit (S. 9-53) legt der Verfasser, gestiitzt auf Thomas
dar, dal und wie die geschichtlich einmalige passio Christi in den Sakra-
menten gegenwirtig und wirksam ist. Nach einer philosophischen Vorbe-
merkung zur Gegenwart der virtus divina ganz allgemein, folgt der Beweis
von der Gegenwart dieser virtus divina im historischen Heilswerk Christi.
Die Menschheit Christi ist in doppelter Hinsicht beim Erlgsungswerk Werk-
zeug der hypostatisch geeinten Gottheit. « Die Menschheit Christi und die
in ihr vollzogenen Mysterien sind durch die gegenwirtige virtus divina
efficienter wirksam » '*, Dieses Wirken ist aber, wie alles verniinftige Tun,
durch eine Idee bestimmt. « Wir miissen deshalb noch eine andere Urséch-
lichkeit der Menschheit Christi beriicksichtigen : ihre Vorbildursichlichkeit
(causalitas formalis extrinseca). Auch Thomas betrachtet die Mysterien des

8 Polykarpus WEGENAER OSB : Heilsgegenwart. Das Heilswerk Christi und
die Virtus divina in den Sakramenten unter besonderer Beriicksichtigung von
Eucharistie und Taufe. (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen,
Heft 33.) — Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Miinster i. W. 1958. xv-128 S.

8 A a. O 4 7 A aO. 8 A.a. 0. 5.

® Cf. S. Th. IIT 48, 6 ad 2; 49,1 ad 5; 49, 5.

10 A a 0. 7. A a. O, 20.



422 Besprechungen

irdischen Lebens Jesu als Vorbild fiir das, was am Christgldubigen vor allem
sakramental, aber auch auBersakramental, geschieht. » 12 Auf Grund der
hypostatischen Union ist also die Menschennatur Christi instrumentum
divinitatis und zwar sui generis. « So sind die mysteria carnis Christi wegen
der unendlichen Kraft Christi nicht durch raum-zeitliche Distanz in ihrem
Wirken behindert und kénnen weiterwirken in efficienter und exemplarischer
Ursichlichkeit. » ' Im nachfolgenden Satz kommt nun allerdings der groBe
Schritt von der einmaligen (vergangenen) Heilstat zum stetigen Gegen-
wartigwerden, nicht bloB8 der virtus divina, sondern der Heilstat selber :
« Die Heilstat Christi ist also wirkend gegenwirtig iiberall, wo sie Heil be-
wirkt, und zwar die geschichtliche Heilstat, die-dem physischen Sein nach
vergangen — durch den contactus virtutis divinae dem zu erlésenden Men-
schen gegenwirtig wird ... Die gottliche Kraft, die im Ursakrament, der
Menschheit Christi und den in ihr vollbrachten Heilstaten, wirkend gegen-
wartig war, diese virtus divina geht durch die Menschheit Christi weiter
in die Sakramente: Et ideo oportet quod virtus salutifera derivetur a
divinitate Christi per eius humanitatem in ipsa sacramenta (STh III 60
Prol.).» ™ -

Ich glaube, hier liegt die ganze Problematik der Mysteriengegenwart.
Thomas spricht zwar immer wieder von der virtus divina und der virtus
salutifera, die durch die Menschheit Christi (efficienter et exemplariter)
in die Sakramente hineinflieBen ; meint er aber damit wirklich die historische
Heilstat selber, oder eben nur ihre « virtus», ihre Kraft und Frucht ? Ist
die Heilstat nicht auch fiir Christus Vergangenheit ? Wie kann eine ver-
gangene Tat Gegenwart und in der Gegenwart wirkend sein, so oft und wo
immer ein Sakrament gespendet wird ? Hieriiber sei spéter einiges gesagt.

Folgen wir zundchst Wegenaer in seinen weiteren Darlegungen iiber
die Art und Weise wie die mysteria carnis Christi durch die virtus divina
in den Sakramenten gegenwiartig sind.

Unter der Voraussetzung, daB die geschichtlich vergangenen Heilstaten
im verherrlichten Christus Gegenwart, d. h. Ewigkeit geworden sind, ist
es ein Leichtes auf Grund der Sakramentenlehre des Aquinaten zu be-
weisen, daB3 in den Sakramenten nicht bloB3 der verkidrie Christus efficienter
und exemplariter wirkt, sondern die historische Heilstat selber : Sacramenta
sunt in genere signi. Sie bewirken aber efficienter, was sie bezeichnen *°.

12 A a. 0. 1B A aO 211 M A a O. 22

18 WEGENAER sagt richtig (S. 26), daB dem Zeichen als solchem keine effi-
ziente Ursichlichkeit zukomme, sondern nur eine formalursichliche, oder besser :
eine exemplarursichliche (causa formalis extrinseca). Darum ist es aber auch nicht
richtig, oder zumindest sehr miBverstindlich, vom Sakrament als einem « signum
efficax » zu sprechen, wie es Wegenaer mit vielen anderen Theologen tut. Bei
Thomas findet sich diese Bezeichnung nicht. Das « efficax » bezieht sich nicht auf
« signum », sondern auf « causa ». Ein Zeichen ist héchstens insofern efficax, als es
ein signum aptum ist, d. h. insofern es geeignet und fihig ist, das auszudriicken,
was es soll. Die Sakramente sind signa apta und causae efficientes. Wir werden
spiter sehen, daB bei Casel, wahrscheinlich auf Grund der Bezeichnung « signum
efficax », eine gewisse Konfusion entstand.



Besprechungen 423

Zeichen und darum Ursache aber sind die Sakramente fiir ein Dreifaches :
«sacramentum est signum rememorativum eius quod praecessit, scilicet
passionis Christi; et demonstrativum eius quod in nobis efficitur per Christi
passionem, scilicet gratiae ; et prognosticum, idest praenuntiativam, futurae
gloriae » '*. Da in den Sakramenten Bezeichnen und Verursachen vereint
sind, (causant quod significant), muf3 man ohne Umschweife annehmen,
dafB in und durch die Sakramente : id quod praecessit, scilicet passio Christi,
wirksam und darum gegenwirtig wird. Als Zeichen ist das Sakrament
Abbild (exemplatum) der geschichtlichen Heilstat und zugleich Vorbild
(exemplar) fiir das Heilsgeschehen, oder den Heilsvollzug im Menschen,
Anders ausgedriickt : « Wie Christus starb und von den Toten auferstand,
so mull auch der Mensch durch das Sakrament oder das sakramentale Ab-
bild dieses Christusgeschehens innerlich und seinsmiBig dem leidenden und
erhohten Herrn gleichgestaltet werden, »'” Nach dem Aquinaten iibt im
Sakrament also nicht nur der verherrlichte Christus eine werkzeugliche
Wirksamkeit aus, es ist vielmehr die historische Heilstat Christi nach der
ihr innewohnenden Kraft wirksam und wirkend gegenwirtig. So gesehen
besteht kein Hindernis zur Annahme, daB durch die Sakramente als physi-
sche Instrumentalursachen jene Heilstaten, durch die Christus unsere Er-
16sung vollbrachte — allerdings nicht objektiv, dinghaft oder gar substan-
ziell — sondern dynamisch, operativ aufleben, ja daB sich unser Heil, sakra-
mental und auBersakramental, im dhnlichen Ablauf vollziehe, in dem Christus
einst unser Heil erwirkte'®. Auf Grund der formalen Abhingigkeit des
exemplatum vom exemplar, des Christusgliubigen von der passio, ist die
passio in einer analogen Weise (analogia attributionis) gegenwirtig *°,
Grundlegend fiir die Heilsgegenwart ist die Tatsache, daB die Men-
schennatur Christi beim Erlosungswerk physisches Werkzeug war. Ebenso
wichtig scheint mir der Nachweis, der bei Wegenaer etwas zu kurz kommt,
dafl die Sakramente nicht nur moralische, sondern physische Instrumental-
ursachen der Heilsgnade sind, daf3 also ernst gemacht wird mit dem Tridenti-
nischen : sacramenta continent et conferunt quod significant **, Wer den
Sakramenten nur die moralische Ursichlichkeit oder Wirkkraft zuschreibt,
kann m. E. kaum die Mysteriengegenwart vertreten, darum mag auch die
Mysterienlehre besonders von einer Seite her Opposition finden. Fiir Tho-
mas selber liegt die Wirkkraft der Menschennatur Christi und der Sa-
kramente auf der gleichen Ebene : « Wie das Fleisch Christi werkzeugliche
Kraft zum Wunderwirken besaBl wegen seiner Verbindung mit dem Worte,
so auch die Sakramente wegen ihrer Verbindung mit Christus, dem Ge-
kreuzigten. » *' Leider unterliBt es Wegenaer die physische Wirkkraft der

1 8. Th. 111 80 8. 17 WEGENAER, 37.

18 In diesem Sinne kdnnen wir die Worte des Aquinaten verstehen : « Similiter
etiam per suam passionem initiavit ritum christianae religionis» (III 62, 5).

19 WEGENAER, 39.

20 Conc. Trid. Sessio VII DB 849.

2 Quodl. XII 9, 14 : « Sicut caro Christi habuit virtutem instrumentalem ad
faciendum miracula propter coniunctionem ad Verbum, ita sacramenta per con-
iunctionem ad Christum crucifixum et passum. »



424 Besprechungen

Sakramenre darzulegen und sagt : « Ein dhnliches Eingehen auf die instru-
mentale Ursichlichkeit der Sakramente eriibrigt sich. » *?

Am klarsten hat sich Thomas zur werkzeuglichen Gegenwart der Heils-
mysterien geduBert in seinen Darlegungen iiber die Awuferstehung Chyristi
als der Ursache unserer Auferstehung : « Resurrectio Christi ... nostrae
resurrectionis ... est causa efficiens ... » ** Nicht bloB der verherrlichte, auf-
erstandene Christus, sondern seine geschichtliche Auferstehung ist ihrem
Ewigkeitswert nach Wirkursache unserer Auferstehung. « Die virtus divina
bedient sich bei der Auferstehung des Menschen der geschichtlichen Auf-
erstehung Christi und macht die Auferstehung des Menschen vom Werk-
zeug abhingig. Das instrumentum, nidmlich die Auferstehung Christi,
nimmt gleichsam in der Hand Gottes an der perennitas der virtus divina
teil ...»* Diese aktive Heilswirksamkeit und damit die Gegenwirtigkeit,
darf man nicht auf die Auferstehung beschrinken: « Et ideo, sicut alia
quae Christus in sua humanitate fecit vel passus est, ex virtute divinitatis
ipsius sunt nobis salutaria, ut supra dictum est; ita et resurrectio Christi
est causa efficiens nostrae resurrectionis virtute divina ... » %

Zu den bekannten Erklirungen, daB die Menschheit Christi und die
geschichtlichen Heilstaten als Werkzeug der allgegenwirtigen virtus divina
auch in distantiam wirkkraftig sein konnen, wire erginzend hinzuzufiigen,
daB die individuelle Menschennatur Christi potenziell, natiirlich und funda-
mental tatsichlich mit allen Menschen in gewissem Kontakt steht. Auf
Grund der hypostatischen Union zwischen dem ILogos und seiner mensch-
lichen Individualnatur sind alle Menschen, wie die Kirchenviter immer wie-
der sagen, in Christus eingeschlossen und mit Gott geeint. Mit dieser natiir-
lichen, fundamentalen Einheit des ganzen Menschengeschlechtes in Christus,
dem neuen Haupte, begriinden die Kirchenviter nicht selten die Univer-
salitit der Erlésung. Diese natiirliche Christusverwandtschaft ist die natiir-
liche Disposition und Verbindung fiir die gnadenhafte Christusgemeinschaft.
Auch hier gilt : gratia supponit naturam **.

Viele Texte des hl. Thomas bestitigen, dal die passio Christi in den
Sakramenten auf dhnliche Weise wirkt und gegenwirtig ist — als Vorbild-
und Wirkursache — wie die Auferstehung Christi Vorbild und Ursache
unserer Auferstehung ist . « Wir konnen sagen : durch die virtus divina
wirken Christus und seine passio im Sakrament ; die passio ist durch die ihr
innewohnende gottliche Kraft wirksam und in diesem Sinne gegenwirtig. »**
Selbstverstandlich kann die passio Christi nicht ihrem vergangenen physi-
schen Sein nach gegenwirtig werden, sondern nur ihrer Wirkkraft nach.

22 WEGENAER, 39. 28 S, Th. III 56, 1 ad 3.

24 WEGENAER, 44. % S, Th. III 56,1 ad 3.

26 Vgl. hiezu: Thomas KREIDER OSB: Unsere Vereinigung mit Christus,
Freiburg Schw., S. 118-123. Es wurde in dieser Arbeit die Mysterienlehre nicht
beriicksichtigt, was aber iiber die « Christusférmigkeit und Christusebenbildlich-
keit » der Erlosungsgnade gesagt wurde (S. 139-158), kann der Mysterienlehre niitz-
lich sein.

27 Siehe die Texte bei WEGENAER, 46.

2 A a. 0. 47



Besprechungen 425

Da die virtus divina, mittels der mysteria carnis Christi als Werkzeug,
unser Heil wirkte, sind die geschichtlich einmaligen gottmenschlichen Er-
losertaten aus der raum-zeitlichen Begrenzung heraus — und, wenn man so
sagen darf, in die virtus divina aeterna hineingehoben. Die passio Christi
ist wohl zeitlich vergangen, aber nicht ausgeloscht, sondern in Christus,
dem ewigen Hohenpriester, selber Ewigkeit geworden und in ihm actu prae-
sens. Wir miissen wohl beachten, daB3 die Person des Logos der einzige
Triager der Heilstat Christi ist. Die universale und efficiente Heilskraft des
Todes Christi ist im Lichte der géttlichen Wirkkraft zu sehen : « Passio
Christi, secundum quod comparatur ad divinitatem eius, agit per modum
efficientiae. » 2 Es steht also die gottliche Titigkeit hinter der Wirkkraft
sowohl der historischen Heilstat, als auch jener der Sakramente. In Christus
sind nun einmal Zeit und Ewigkeit vereint. Wie die virtus divina durch die
menschlichen Heilstaten unser Heil in die Zeitlichkeit hineinwirkte, so kann
auch umgekehrt die Zeitlichkeit und Verginglichkeit der Heilstaten in die
Ewigkeit Christi eingehen und dort bleiben. Im sakramentalen Heilsgesche-
hen konnen die in Christus Ewigkeit gewordenen Heilstaten erneut in die
Zeit « einbrechen » und durch die ewige virtus divina wirkkraftig und gegen-
wartig werden. So iiberbriickt die virtus divina die raum-zeitliche Distanz
zwischen der historischen passio und dem sakramentalen Heilsgeschehen.
Ahnlich urteilt Gaillard : « La permanence virtuelle des actes passé dans le
Christ glorifié, répétons le, est une vérité incontestable. Saint Thomas
I'enseigne. » *® Mit Monden und Schillebeeckx bejaht auch Gaillard, daB es
moglich ist « de trouver dans les actes humains du Christ, en fant mémes
qu’actes humains, un élément permanent » *', Auf jeden Fall hat St. Thomas
fiir diese Losung die Prinzipien geliefert. « Die Mysterienlehre betont, so
schreibt Wegenaer, im AnschluB an Casel®®, daB die Oikonomia Christi
zwar in der Geschichte sich vollzog (bis zur Passion), aber auch in die Ewig-
keit hineinragt ; da@ sie als Tat des Gottmenschen eine iibergeschichtliche
Bedeutung hat, daB sie Heilsgeschichte, d. h. Tat Gottes an der Menschheit,
ist ; daB sie also Einbruch aus der Ewigkeit in diese Zeitlichkeit ist. »

Die passio Christi kann also durch die Sakramente wirkend und gegen-
wirtig werden ihrer Wirkkraft nach (praesentia per operationem). « Wenn
die passio der Wirkkraft nach in der sakramentalen Handlung gegenwértig
wird, dann kann man auch von einer dynamischen Gegenwart der passio
sprechen, nicht aber von einer dinghaften oder substanziellen Gegenwart. » 3
Wegenaer spricht von der operativ-dynamischen Gegenwart der passio
Christi und sieht in dieser thomasischen Lehre den Schliissel zum Verstindnis
der Mysterienlehre *,

DaB der hl. Thomas die Tatsache einer Mysteriengegenwart kennt,
wird von allen Theologen bestitigt, die diese Frage beim Aquinaten einge-

20 G, Th. IIT 48, 6 ad 3. 30 GAILLARD, 538 f.
31 AL a. O. 540. 32 WEGENAER, 126.
33 A, a. 0. 50. 34 A.a.0. 5; 117.

28



426 Besprechungen

hend priiften, so z. B. von M. Matthys *, Gaillard *®, ]J. H. Nicolas **, der
eine neue Erklirung gibt fiir die « présence agissante des mystéres du Christ
dans et par les sacrements ». Gehen wir kurz darauf ein. Zunichst lehnt
Nicolas die Losung durch den «symbolisme sacramentel » mit Recht als
unzureichend ab. «... Toutes les voies qu’ouvre la notion de présence sym-
bolique conduisent & l'impasse. » *® Ebenso unbefriedigt 148t einen die
Lésung mit dem Hinweis auf die « présence virtuelle » und die « efficacité
des sacrements », in denen der verherrlichte Christus jene Gnade vermittelt,
die er einst auf Golgotha verdient hat. Wie soll das MeBopfer wirkliches
Opfer sein und das gleiche Opfer wie das Kreuzesopfer, wenn es nur die Friichte
des Kreuzesopfers vermittelt ohne « réactualisation de I’événement du Cal-
vaire » 3, Gott will, wie es bei Paulus ausdriicklich geoffenbart ist, daB3 der
Mensch gerettet werde « par conformité progressive au Christ souffrant,
mourant, résuscité ». Die Ansicht, daB3 die Heilstaten Christi in den Sakra-
menten nur insofern gegenwirtig werden, als der verherrlichte Christus
ihre Friichte vermittelt, sans aucunement réactualiser les actes salvifiques
du Christ, wird dieser Offenbarungswahrheit nicht gerecht *°. Die Sakra-
mente verursachen, was sie bezeichnen, sie bezeichnen aber die « passio
Christi», also ist diese auch wirkend und gegenwirtig in und durch die
Sakramente. Die sog. Effektus-theorie vertritt die Auffassung, ‘daB8 die
Sakramente wohl die passio Christi bezeichnen, Gnadenursache aber ist
nicht die geschichtliche Heilstat, sondern der verherrlichte Christus. Diese
Auffassung ist offensichtlich inkonsequent und ungeniigend. Sie fiihrt nicht
zu einer « présence agissante des mystéres du Christ ». Die meisten Theologen
greifen nun wie der Aquinate auf die virtus divina zuriick, welcher allein
auch die geschichtlichen Heilstaten Christi ihre Wirkkraft verdanken. Die
virtus divina aber erreicht alle Zeiten und Orte ; das gleiche gilt auch von
den mit ihr verbundenen und in ihr Ewigkeit gewordenen geschichtlichen
Heilstaten Christi. So werden die geschichtlichen Heilstaten wirksam und
gegenwirtig in und durch die Sakramente. Dies ist, wie wir sahen, die
Losung von Wegenaer. Gaillard sagt von ihr: « Cette solution, qui n’offre
aucune difficulté et représente l’enseignement formel de saint Thomas,
devrait rallier tous les thomistes, comme le minimum permettant de parler

% M. MatTHIJS OP: Mysteriengegenwart secundum S. Thomam. Ang 3%
(1957) 893-399. « Per recursum igitur ad virtutem aeternam qua omnes actiones
et passiones Christi instrumentaliter operantur tempore et loco speciatim per sym-
bola sacra, et qua oblatio peracta semel in cruce perpetuatur ministerialiter ritu
sacro consecrationis, quaedam praesentia mysterii praeteriti a S. Thoma admit-
titur absque re-actuatione reali-obiectiva plane inintelligibili» (p. 399).

38 GAILLARD, 539 f.

3 Jean-Hervé Nicoras OP : Réactualisation des mystéres rédempteurs dans
et par les sacrements. RT 58 (1958) 20-54. « Ainsi les mystéres du salut sont-ﬂﬁ
présents dans et par les sacrements comme dans leur signe d’abord, mais auss!
comme dans leur substitut causal» (p. 50).

38 Nicoras, a.a. 0. 31.

3% A.a.O. 32.

4 A,a. 0O, 38,



Besprechungen 427

en propres termes d’'une présence mysterique ... » ** Nicolas lehnt auch diese
Losung ab (S. 35-40), weil sie sich auf eine, fiir diesen Fall unzulidngliche
Auffassung von der Instrumentalursache stiitze. Er mul} sie ablehnen,
weil er scheinbar auch die Auffassung von der in der virtus divina Ewigkeit
gewordenen passio Christi ablehnt (S.28f.) und zu bestimmt sagt: «La
passion, la Mort et la résurrection du Christ ne sont plus et partant n’agissent
plus. » ** Nicolas hilt aber daran fest : « Et pourtant c’est en vertu de ces
mystéres et en y participant que I’homme aujourd’hui et jusqu’a la fin des
temps est personellement sauvé ... » **

Ein Fort- und Hineinwirken der actiones salvificae Christi, und zwar
derselben actiones, die unser Heil objektiv erwirkten, in und durch die
Sakramente mufB sicher angenommen werden. Das erkennt man am besten
fiir das sakramentale Opfer. Wie soll die spezifische und numerische Identi-
tit zwischen Kreuzes- und MeBopfer, ja der Wert des heiligen MeBopfers
iberhaupt, erkldrt und begriindet werden, wenn nicht dadurch, dal das
sacrificium internum der heiligen Messe spezifisch und numerisch das
gleiche ist wie im Kreuzesopfer ? Dauert aber diese oblatio interna Christi
in Cruce als formales Element des Kreuzesopfers nicht ewig fort, ist sie in
Christus nicht mehr existent, so muf3 fiir das MeBopfer eine neue und andere
oblatio interna (sacrificium internum) gefunden werden ; das aber hitte
zur Folge, daB das MeBopfer ein anderes Opfer wire als das Kreuzesopfer.
Das gleiche Argument gilt fiir alle Sakramente. Nach dem uns besonders
durch Paulus kundgewordenen Plane Gottes soll sich die Erlésung im Men-
schen verwirklichen durch die vollige und immer vollkommenere Angleichung
an den leidenden, sterbenden, auferstandenen und verherrlichten Christus.
Also miissen auch eben diese Heilstaten in den Sakramenten und im Men-
schen wirksam und Gegenwart werden. Dazu aber ist erfordert, daB in den
Sakramenten jene und dieselben Taten, oder inneren Akte, wirkend und
gegenwirtig werden, durch die Christus unser Heil wirkte. Wie aber soll
nun das geschehen, wenn diese Taten und Akte im verherrlichten Christus
nicht mehr existent sind ? Hier steht man vor dem Dilemma : entweder
nimmt man die Fortdauer dieser inneren Akte und der Heilstaten in Chri-
stus an, und damit die Mdéglichkeit ihrer « réactualisation », oder man stellt
die Identitit zwischen Christi (objektivem) Erldsungswerk und unserer
subjektiven Erlésung, d.h. die Mysteriengegenwart iiberhaupt in Frage.
Von Anfang an war das gesamte Heilswerk Christi, von der Inkarnation
bis zur Himmelfahrt, einschlieBlich der Einsetzung der Sakramente, auf
die personliche Erlosung aller und jedes einzelnen Menschen hingeordnet,
sodaBl wir in der subjektiven Erlosung wirklich nur die Weiterfiihrung und
Vollendung der objektiven Heilstaten sehen miissen.

Nicolas will nun die «présence agissante des mystéres du Christ»
dadurch erkliren, daB er die subjektive Erlosung durch die Sakramente
abhdngig macht von einer «motion actuelle du Christ » (S. 40-54). Christus
gibt den Sakramenten ihre Wirkkraft durch seine «motion actuelle ». **

41 GAILLARD, a.a. O. 540. 42 Nicoras, a. a. O. 40,
% A a. 0, 40f, 44 A a. O, 50,



428 Besprechungen

Diese motion actuelle in den Sakramenten «est a la fois distincte et con-
fondue avec les actes rédempteur du Christ » **, Trotz des « distincte et con-
fondue » muB3 auch nach Nicolas in den Sakramenten die gleiche «action
du Christ » wirksam werden, die einst das objektive Erlésungswerk voll-
brachte. Darum sagt er: «l'efficience de l’action sacramentelle vient bien
de la motion actuelle du Christ, mais cette motion reprend et continue celle
qui a rendu efficiente l'action rédemptrice »*®, Und doch ist die motion
actuelle « entitativement distincte » vom Heilstun Christi im objektiven
Erlssungswerk, aber Christus kann « reprendre indéfiniment cette action » ",
« Ce n’est donc pas seulement le méme agent, mais aussi la méme action,
sinon materiéllement, du moins formellement : et cela explique que l'effet
formel de cette action soit 1’assimilation non au Christ glorieux, mais au
Christ rédempteur.»*® Auf Grund dieser Aussagen ist das « prolonger,
reprendre, continuer » berechtigt, unbefriedigend aber bleibt die Erklirung,
warum die « action du Christ » beim subjektiven Erlésungswerk « entitative-
ment distincte » sei vom Tun Christi beim objektiven Heilsgeschehen. Pro-
longer, continuer, reprendre kann man doch nur was noch vorhanden,
existent ist. Auch Nicolas miilte zur Begriindung der « méme action du
moins formellement » zuriickgreifen auf die von den meisten Thomisten
vertretene Lehre von den in der virtus divina Ewigkeit gewordenen Heils-
taten Christi, nur dann scheint eine « méme action prolongée, et continuée »
moglich. Tut man das nicht, so liuft man Gefahr, daB auf Grund der « action
entitativement distincte» und der «motion actuelle du Christ glorieux »
das sakramentale Heilsgeschehen, von der objektiven Heilstat losgel6st,
etwas ganz anderes wird, als was Christus getan und gewollt hat. Es lieBe
sich der neue Aspekt von der motion actuelle in die Lésung von Wegenaer
aufnehmen. Sicher braucht es im sakramentalen Heilswerk eine « motion
par le Christ» als ein Fortwirken der Ewigkeit gewordenen Heilstaten
Christi in der Zeit. Die meisten Theologen vertreten ja z. B. fiir das sakra-
mentale Opfer eine «oblatio actualis » Christi, es miissen auf jeden Fall
die Einheit und Kontinuitit zur oblatio actualis in Cruce gewahrt sein.
Diese motion actuelle, oder die oblatio actualis wird, wenn man so sagen
will, ausgelost durch den Glauben und die Intention : faciendi quod Christus
redimendo et sacramenta instituendo voluit. Dieses unerlidBliche opus
operantis des Spenders und des Empfingers der Sakramente miilte auch
in der Mysterienlehre noch mehr betont werden, um die Verdinglichung und
Automatisierung der Sakramente zu vermeiden *°,

Y

4% A.a.0. 50; p. 51 heiBt es sogar: «entitativement distincte ».

48 A.a. 0. 52; p. 49 heiBt es « prolonge ».

47 A a. 0. 51. % A.a. 0. 52.

49 Marie Bernard DE Soos OSB: Le Mystére liturgique d’aprés Saint Léon
le Grand (Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung Miinster i. W. 1958) driickt das
Hauptanliegen des hl. Papstes Leo in folgenden Worten aus : « Pour saint Léon,
Pactivité du sujet joue vraiment un trés grand roéle ; une attitude purement passive
des fideles, ou une conception des mysteres liturgiques agissant par eux-mémes,



Besprechungen 429

Kommen wir nun zuriick zu Wegenaer. Im II. Teil (S. 54-86) werden die
bisher gewonnenen Ergebnisse an den « potissima sacramenta », Eucharistie
und Taufe, gepriift. Diese Darlegungen, ganz auf Thomas fullend, bestédtigen
die Richtigkeit der im I. Teil gefundenen Losung. Sehr aufschluBreich ist
der III. Teil, in dem die thomasische Lehre von der « wirkenden Gegenwart
der historischen Heilstaten per contactum virtutis divinae » mit dem Haupt-
anliegen Casels verglichen wird.

Casel spricht von einer objektiven und wirklichen Gegenwart oder
Darstellung der vergangenen Heilstat im Zeicken und durch das Zeichen ™.
DaB im Zeichen und Symbol allein die dargestellte Sache nicht objektiv
gegenwirtig ist, hat Nicolas iiberzeugend dargelegt®'. Casel spricht wie
viele andere vom « wirkenden Zeichen » (signum efficax), was bei ihm nun
offensichtlich dazu fiihrt, Zeichen und Ursache zu vermengen, oder dem
Zeichen zuzuschreiben, was nur die causa efficiens vermag 2 Casel hat,
das ist die Quintessenz seiner Lehre, das Gegenwirtigwerden der historischen
Heilstaten Christi vertreten. Aber diese Gegenwart ist nach ihm objektiv,
oder gar substanziell. Casel kannte die thomasische Lehre von der Ver-
gegenwartigung der historischen Heilstat ihrer Wirkkraft nach per contactum
virtutis divinae nicht, oder hat sie mindest nicht ausgewertet °*. Darum
muB3 Wegenaer zugeben, da8 manche ungliickliche Formulierungen Casels
zu MiBverstindnissen bei anderen fiihren®, ja daB seine Interpretation
des klassischen Thomastextes ITI. 60, 8 unrichtig und ungeniigend ist ®°,
Wegenaer faBt dann die Ansicht Casels von der sakramentalen Gegenwartig-
setzung der passio Christi in der Messe in fiinf Aussagen zusammen (S. 99-103)
und nimmt kritisch Stellung dazu (S. 103-110). Wir diirfen sicher annehmen,
daB Wegenaer seinen Mitbruder richtig interpretiert. In der sakramentalen
Grundkonzeption stimmt Casel mit Thomas iiberein *®. Ich méchte sogar
beifiigen, daB Casel dem Aquinaten wahrscheinlich ndher steht als die
Anhinger der Effektus-Theorie, die in den Sakramenten nur die Applika-
tion der Erlosungsfriichte sehen. Aber die Aussagen und Beweisgriinde
Casels sind des 6ftern miBverstandlich, seine Berufung auf Thomas geschieht
bisweilen zu Unrecht *’. Nach Casel ist die Passion (in der Eucharistie) eben-
so realiter praesens wie der Leib Christi *®, darum ist Casel der Ansicht, daB
die Passion Christi « per modum substantiae » gegenwirtig sei *°. Diese Auf-
fassung kann sich keinesfalls auf Thomas berufen und Wegenaer urteilt
« benigne », wenn er sie « 4uBerst miBverstindlich » nennt *°. Sie ist theolo-
gisch nicht haltbar.

quelles que soient les conditions du sujet, sont tout a fait en dehors de sa pensée. »
Saint Léon insiste principalement sur cet effort personel des chrétiens pour revivre
en eux (et tous ensemble) la vie de celui qui est leur exemplaire ; c’est la 1’objet
principal de sa prédication. Mysterienlehre und Mysterientheologie stehen also bei
Leo d. Gr. nicht im Vordergrund, er begniigt sich mit kurzen Hinweisen (p. 102 f.).

50 Bei WEGENAER, 93. 51 NICcOLAS, 22-31.

52 Vgl. oben Anm. 15. 8 Vgl. bei WEGENAER, 97.
54 A a. 0. 5 WEGENAER, 108 f.

% A.a. 0. 103. 57 A.a. 0. 104.

8 Aa: O, % A.a. 0. 106. % A a0 10%



430 Besprechungen

Wegenaer korrigiert Casels Ansicht, daB der Opferakt des Priesters
nicht der Opferakt Christi sei und sagt: « Der Opferakt des Priesters ist
ein wirklicher, er ist der Opferakt Christi, und dieser priesterliche Opferakt
liegt in der Konsekration. » ! Diese Aussage miite m. E. etwas vorsichtiger
formuliert werden, damit nicht der Eindruck entstehe, als ob der personli-
che Opferakt des Priesters, als oblatio interna, die heilige Messe zum Opfer
mache. Denn durch die Intention und den Opferakt des Priesters als causa
ministerialis wird in erster Linie der Opferakt Christi als sacrificium inter-
num gegenwartig und vollzieht sich durch die Konsekration die unblutige
Darstellung des blutigen sacrificium externum am Kreuze.

Casel hat seine Mysterienlehre vor allem an der Eucharistie als Opfer
entwickelt. Selbstverstiandlich vertritt er die reale Gegenwart des Todes
Christi auch fiir die Taufe. Ich glaube aber, daB Wegenaer auch hier benigne
interpretiert wenn er sagt: « Fiir Casel wie fiir Thomas handelt es sich
um eine Gegenwart der historischen passio ihrer aktuellen Wirkkraft nach
durch den contactus virtutis divinae. Man muf3 von einem dynamischen
Gegenwirtigwerden der passio sprechen im Hinwirken auf die Heilung und
Heiligung des Menschen. » ** Ob Casel nicht mehr wollte, wenn er sagt,
daB wegen der Eingliederung in Christus und wegen der Mittitigkeit des
Téuflings der Tod Christi « zuerst », objektiv und unabhingig vom Menschen
wirken und somit gegenwirtig sein muB **, Mir scheint, da Casel auch fiir
die Taufe die Gegenwart der historischen Heilstat per contactum virtutis
divinae nicht kannte. Vielmehr scheint er mit seinem Argument: « Wenn
der Effekt wirklich da ist, muB auch die causa wirklich dasein » **, zu fordern,
daB physische Wirksamkeit auch schon die objektive Gegenwart der causa
bedingt.

Es wire vielleicht der Mysterienlehre dienlicher gewesen, wenn jene
Punkte, in denen Casel zu weit ging, noch klarer herausgestellt worden wiren,
nicht um Casels Leistung und Verdienste zu mindern, sondern um die
Mysteriengegenwart, die sich, wie nun feststeht, auf Thomas berufen kann,
von Uberspitzungen zu befreien und dadurch allgemein annehmbar zu
machen. Es wire nur zu wiinschen, daf3 alle Schiiler Casels und die Hiiter
seines Erbes die gewonnenen Erkenntnisse aufnehmen und auswerten. Casel
hat fiir die Mysterientheologie im wahrsten Sinne des Wortes Pionierarbeit
geleistet. Pioniere aber miissen kraftvoll vorstoBen, und diirfen, um Zégernde
mitzureiBen, gelegentlich auch einmal iiber das Ziel hinausschieBen. Auch
Nicolas, der iiber Casel zwar mit « esprit», aber da und dort doch heftig
ins Gericht geht, bezeugt : « En théologie sacramentaire la théorie mystérique
de Dom Casel a joué le réle d'un ferment actif ... L’influence de Dom Casel
dans cette redécouverte n’est pas niable. » ** Casel ging, wohl inspiriert durch
die gelebte Liturgie, intuitiv vor. Intuition ist der Theologie ebenso nétig
wie die Demonstration. Durch Kritik und Suchen nach neuen Wegen soll
die Intuition nicht in Frage gestellt, sondern fundiert werden.

TrHoMmAs KrREIDER OSB

81 A, a. 0. 110. %2 A.a.O. 114. % A.a. 0.
84 A.a.O. 115. 85 Nr1coLas, 20.



Besprechungen 431

Um die theologische Bedeutung der Privatoffenbarungen

Zu einem Buch von Karl Rahner

I

Wer an die Menge falscher Erscheinungen und Prophezeiungen der
letzten Jahrhunderte denkt, der wundert sich nicht, daB so mancher Christ
in den « Privatoffenbarungen »* einen Auswuchs der volkstiimlichen Sucht
fiir das Wunderbare oder eine Art geistlicher Koketterie der Mystiker sah.
Begreiflich, da die Theologen ihnen gegeniiber sich durchwegs zuriick-
haltend zeigen. Wenn sie auf Privatoffenbarungen etwas ndher eingingen, so
geschah das fast ausschlieBlich aus seelsorglichen Griinden, in der Absicht,
die Glaubigen davor zu warnen. Welche theologische Disziplin hétte sich
denn mit ihnen ndher befassen sollen ?

Etwa die Dogmatik? Die Dogmatiker lehnten es ab mit der Begriindung :
Entweder bringen uns diese Offenbarungen lehrinhaltlich etwas Neues oder
nicht. Wenn ja, dann sind sie zu verwerfen, denn seit dem Tod des letzten
Apostels gibt es keine dogmatisch bereichernde Offenbarung mehr *. Bringen
sie aber nichts Neues, dann sind sie iiberfliissig.

Konnten sie etwa in der Moraltheologie Platz finden ? Nein, auch da
nicht. Diese handelt ja von den Grundprinzipien unseres Handelns, die
uns ein fiir alle Mal gegeben sind. Ist sie nicht gerade dazu da, aus diesen
Prinzipien das abzuleiten, was jeder Christ in jeder bestimmten Situation als
Wille Gottes zu tun hat ? Da erscheinen die Privatoffenbarungen iiberfliissig.

Man koénnte vielleicht meinen, sie gehorten in die Apologetik hinein, da
es ihr doch um die Offenbarung geht. Aber hier ist die allgemein christliche
Offenbarung gemeint. Und wenn das Vatikanum als Erweise (argumenta)
dieser Offenbarung die Wunder und Prophezeiungen nennt, denkt man da
nicht einzig an die in der Schrift erwidhnten Prophezeiungen ? Wo gibt es
iibrigens andere, die geniigend erwiesen sind ?

Sollte sich etwa die Exegese mit den Offenbarungen befassen ? Warum
wohl ? Ist sie nicht Deutung der Schrift ? Und ist die Bibel nicht « Re-
velatio publica », die als solche sich von den « privaten » Offenbarungen
unterscheidet ?

Privatoffenbarungen werden oft im Zusammenhang mit der Mystik
erwiahnt. Je n#dher ein Mensch Gott steht, desto mehr und eher scheint
Gott sich ihm kund zu tun. Man hat behauptet, da8 die « mystische Ver-
lobung » eine Voraussetzung jeder echten besonderen Offenbarung sei®.

1 Privat sind diese Offenbarungen nur dogmatisch gesehen inbezug auf die
allgemein verbindliche Revelatio publica ; tatsichlich kénnen sie aber mehr oder
weniger Offentlich sein. Man denke an Lourdes.

? Decr. « Lamentabili », prop. 21, Denz. 2021.

3 K. Hock : Johannes vom Kreuz und die Nebenerscheinungen der Mystik.
TPQ 7 (1925) 703 : « Ist eine Seele noch nicht zur mystischen Verlobung gelangt,



432 Besprechungen

Und doch : befand sich etwa Bernadette Soubirous zur Zeit ihrer Erschei-
nungen im Zustande der mystischen Verlobung ? Waren etwa die Kinder von
Fatima und Beauraing Mystiker ? Es ist Tatsache, daB wir kaum irgend-
wo hirtere Urteile gegen die Privatoffenbarungen finden als beim groflen
Kirchenlehrer der Mystiker: Johannes vom Kreuz. Er schreibt z. B.:
« Seitdem uns Gott seinen Sohn gegeben, der das Wort ist, hat er uns kein
anderes Wort mehr zu geben. In diesem Wort hat er uns in einem zugleich
alles gesagt ; er hat uns nichts mehr zu sagen. »* Wer Visionen, besondere
Offenbarungen verlangt, der begeht eine Siinde. Tatsache ist, da die wort-
lose Mystik reiner Kontemplation oft als Gegensatz zu den Offenbarungen
verstanden wurde. Diese sind eigentlich bloB Begleiterscheinungen der
Mystik, in der sie nicht ihren Platz finden koénnen.

Zu diesen Erwigungen lieBe sich manches sagen. Sie sind charakteristisch
fiir eine bis vor kurzem ziemlich allgemein verbreitete Einstellung der Theo-
logen gegeniiber den Privatoffenbarungen.

II

In dieser Beziehung ist nun eine Wandlung im Gange. Ein neues Be-
streben geht dahin, die Privatoffenbarungen nicht nur von der Dogmatik
oder von irgend einer andern theologischen Disziplin her zu verstehen,
sondern nach ihrer besondern theologischen Bedeutung zu fragen und so
eine « Theologie der Offenbarung » aufzubauen.

Einige Ansitze in dieser Richtung findet man bei I. M. Congar, E. Ran-
wez, J. M. Stdhlin und andern °. Origineller und besonders befruchtend sind
die folgenden Verdffentlichungen : Der Artikel « La foi et les signes» von
J. H. Nicolas ® und das Buch : « Visionen und Prophezeiungen » von K. Rah-
ner . Auf dieses Buch, das erstmals 1952, und 1958 in einer im wesentlichen
kaum verdnderten zweiten Auflage erschienen ist, méchten wir wenigstens
insofern eingehen, als es die Frage nach dem theologischen « Wesen » der
Privatoffenbarungen aufwirft. Diese wird gleich im ersten Kapitel behandelt,
in dem von der Moglichkeit und der theologischen Bedeutung dieser Offen-
barungen die Rede ist. In einem zweiten Kapitel geht das Buch auf psycho-

hat sie also noch nie in der Ekstase die mystische Liebesvereinigung auch nur vor-
iibergehend genossen, so ist alles, was sie an Visionen und Offenbarungen vor-
bringt, als Tduschung anzusehen. » ‘

¢ Subida del Monte Carmelo, L. II, c. 22, n. 3 S. 191, (Burgos 1931) : « todo
nos lo habld junto y de una vez en esta sola palabra, y no tiene mas que hablar ».

5 Y. CongARr : La crédibilité des révélations privées. VSs 53 (1937) 22-48. —
E. RANWEz : Révélations privées. Revue diocésaine de Namur 5 (1950) 165-178,
318-333. — J. M. STAHLIN : Revelaciones. Madrid 1954.

8 J. H. Nicolas : La foj et les signes. VSs 25 (1953) 121-164.

? K. RAHNER : Visionen und Prophezeiungen. 2., unter Mitarbeit von T. BAU-
MANN S] erginzte Aufl. (Quaestiones disputatae, 4.) — Herder, Freiburg 1958.
107 S. — Grundlegende Auffassungen dieses Buches finden sich schon in K. Rahners
Artikeln : « Uber Visionen und verwandte Erscheinungen », Geist und Leben
21 (1958) 179-213, und « Les révélations privées», Revue d’Ascétique et de Mystique
25 (1949) 506-514.



Besprechungen 433

‘logische Probleme ein, die diese stellen. Ein weiteres Kapitel handelt iiber
Kriterien und Verhaltungsweisen. Das Buch schlieBt mit einigen Bemer-
kungen iiber Prophezeiungen.

Karl Rahner geht in seiner Untersuchung iiber die theologische Be-
deutung der Privatoffenbarungen von der Kritik einer « durchschnittlichen
Auffassung » aus. Dieser Auffassung geht es fast ausschlieilich um die Arten,
die Psychologie und die Echtheit der Privatoffenbarungen. Es fehlt ihr eine
eigentliche « theologische Betrachtungsweise ». So kommt es, dal — im Sinne
dieser Auffassung — die Kirche sich mit den Privatoffenbarungen nur inso-
fern beschéftigen kénne oder miisse, als es zu entscheiden gelte, ob sie mit
dem kirchlichen Glaubensgut iibereinstimmen, um sie dann dem blo mensch-
lichen Glauben freizugeben (S. 21).

Eine solche Auffassung ist nach Rahner zu negativ und zu positiv zu-
gleich. Sie ist zu negativ, weil sie die nachapostolischen — Rahner sagt mei-
stens die « nachchristlichen » — Offenbarungen nur als « private » betrachtet
und sie alles, was in der Schrift zu einer Theologie des Prophetischen vor-
liegt, brach liegen lasse und es unterlasse zu fragen, « welche Funktionen sie
in der Kirche haben, welches ihr Verhiltnis zum hierarchischen Amt der
Kirche sei, welche Bedeutung ihre Sendung habe fiir die Geschichte der
Kirche in ihrem innern und &duBern Leben» Und der Autor bemerkt in
diesem Zusammenhang, es habe sich eigentlich nie eine orthodoxe Theologie
ihrer angenommen (S. 22).

Die « durchschnittliche Auffassung » ist aber auch zu positiv. Sie sieht
im groBen und ganzen in den nachapostolischen Privatoffenbarungen einen
Anwendungsfall der allgemeinen Theologie des Offenbarungsgeschehens, wie
sie die Fundamentaltheologie entwickelt. Gewill, sie stehen wenigstens
insofern nicht auf gleicher Linie wie die allgemein giiltige Offenbarung,
als sie sich nicht verpflichtend an alle wendet ; aber sie ist doch Offenbarung
Gottes. Mit der Tatsache des Redens Gottes steht aber nach Rahner auch die
Moglichkeit eines verpflichtenden Glaubens an die Privatoffenbarungen fest.
Und diese mogliche Glaubenspflicht (fides divina, wenn auch nicht fides
ecclesiastica) beschrinkt sich nicht auf den Offenbarungsempfinger : « Wenn
im allgemeinen die Theologen zugeben, daB der unmittelbare Empfinger
der Privatoffenbarungen die gottliche Mitteilung fide divina glauben konne
und sogar (bei geniigender Sicherheit) miisse, dann ist eigentlich nicht einzu-
sehen, warum dasselbe nicht auch bei andern der Fall sein kdnne » (S. 24).

Eine solche Auffassung ist offensichtlich zu positiv, weil nach ihr «ein
wirklicher, das Wesen der Sache betreffender Unterschied zwischen offent-
licher und nachchristlicher privater Offenbarung » nicht gefunden wird.
Zur Wahrung dieses Unterschiedes und als Voraussetzung zur theologischen
Sinngebung der Privatoffenbarungen fordert Rahner einen « wesentlichen
qualitativen Unterschied » zwischen den vorchristlichen Offenbarungen und
den nachchristlichen kirchlichen, nicht rein individuell bedeutsamen Privat-
offenbarungen.

Dieser wesentliche Unterschied ist darin zu suchen, daB die vorchrist-
lichen Offenbarungen noch heilsgeschichtliche Bedeutung haben oder haben
konnen, die andern aber nicht. Vor Christus konnte der Gegenstand der



434 Besprechungen

Offenbarungen noch ein dem Menschen verhiilltes Ereignis sein, das dessen
Situation vor Gott wesentlich zu verindern vermochte : Gesetz und Gnade,
Zorn und Bund zum Beispiel, hingen noch vom freien, dem Menschen ver-
borgenen Handeln Gottes ab. Jetzt aber, nach Christus, ist das Heilshandeln
endgiiltig und allgemein offenbar. Wir leben in der Endzeit, in der wir
nichts zu erwarten haben, was unsere Heilssituation wesentlich verindern
konnte.

Wenn dem aber so ist, was fiir eine theologische Bedeutung kann denn
in dieser Endzeit noch den Privatoffenbarungen zukommen ? Was kénnten
sie uns denn bieten, was nicht schon unabhingig von ihnen durch die all-
gemeine Offenbarung erkannt werden kann ? Sind sie also nicht « unbe-
deutend », iiberfliissig ? Aber eine andere Frage drangt sich hier auf: wie
kann denn etwas unbedeutend, iiberfliissig sein, was Gott geoffenbart ?
Die Privatoffenbarungen mii3ten sich in die endzeitliche Heilssituation ein-
ordnen lassen. Allerdings hitten sie dort eine besondere Rolle zu spielen.

Das ist tatsichlich mdéglich durch die folgende theologische Sinngebung
der nachapostolischen Privatoffenbarungen: «Ihr Wesen liegt nicht in
der Offenbarung einer gegenstindlichen Inhaltlichkeit (in ihrem asser-
torischen Charakter), die nur ‘akzidentell’ zur allgemeinen Offenbarung
hinzukdme oder mit ihr schon identisch wire, sondern : Privatoffenbarungen
sind in ihrem Wesen ein Imperativ, wie in einer bestimmten geschichtlichen
Situation gehandelt werden soll ; sie sind wesentlich keine neue Behauptung,
sondern ein neuer Befehl. In ihren Behauptungen sagen sie wirklich nur,
was man immer schon aus Glaube und Theologie weil. Und dennoch sind
sie nicht iiberfliissig oder bloB ein himmlischer Repetitionskurs der allge-
meinen Offenbarung oder eine intellektuelle Mieutik zur Erkenntnis von
etwas, was man grundsitzlich auch ohne diese Hilfe finden kénnte. Denn,
was in einer bestimmten Situation als Wille Gottes zu tun ist, das 148t sich
logisch in eindeutiger Weise nicht ableiten blo8 aus den allgemeinen Prinzi-
pien des Dogmas und der Moral, auch nicht unter Zuhilfenahme der Analyse
der vorliegenden Situation » (S. 27).

IT1

In diesen paar Sitzen beschreibt Rahner vortrefflich die besondere
theologische Bedeutung der nachapostolischen Offenbarungen. Damit diese
Losung reiner und breiter zur Geltung komme, méchten wir folgende kriti-
sche Erwagungen anstellen.

Es ist gewil wahr, daB die von Rahner beschriebene « durchschnittliche
Auffassung » der Theologie gegeniiber den Privatoffenbarungen zu negativ
ist ; daB aber eigentlich noch nie eine orthodoxe Theologie sich der Theologie
des Prophetischen angenommen habe, das scheint uns eine etwas iiber-
triebene Behauptung. Wenn auch ein Kardinal Torquemada, ein Kanzler
Gerson, ein Kardinal de Bona, Eusebius Amort und andere in ihren Schriften
iiber Privatoffenbarungen fast ausschlieBlich mit den Unterscheidungsmerk-
malen sich befassen, so gibt es doch andere Theologen, die wesentliche Ele-
mente einer theologischen Sinngebung dieser Offenbarungen angeben oder
andeuten, wie z. B. Thomas von Aquin im Traktat iiber die Weissagung und



Besprechungen 435

die Salmaticenses in ihrer Abhandlung iiber den Glauben. Es gibt auch be-
sondere theologische Traktate iliber die Privatoffenbarungen, in denen eini-
ge dieser Elemente entwickelt werden, Man denke an den « Traité historique
et dogmatique sur les apparitions, les visions et les révélations » von Lenglet
du Fresnoy, der 1751 erschienen ist. Das Buch hilt allerdings schlecht, was
der Titel verspricht. D. Gravina gab 1638 seinen « Lapis Lydius » heraus,
der nach seinem vollen Titel zu schlieBen nur von Unterscheidungskriterien
handeln sollte ; tatsichlich ist aber das Buch geradezu eine theologische Ab-
handlung iiber die Privatoffenbarungen.

Wenn die «durchschnittliche Auffassung» der Theologen gegeniiber
den Offenbarungen nach Rahner zu positiv ist, so liegt das nicht so sehr in
der Auffassung jener Theologen, als vielmehr in zwei Annahmen, aus denen
heraus er die Auffassung interpretiert. Er nimmt erstens wie Suarez an®,
der Glaube an die Privatoffenbarungen konnte als fides divina mdglich
und geboten werden, insofern wenigstens, als es sich um den unmittelbaren
Empfinger handle. Rahner sagt, dies werde « allgemein » von den Theologen
zugegeben. Wer sich mit dem Schrifttum, das sich auf die Privatoffenbarun-
gen bezieht, etwas nidher befaf3t hat, kann hierin Rahner nicht zustimmen.
Bald nachdem die Theologen angefangen hatten, diese Frage zu behandeln,
waren sie geteilter Meinung ®, und der EinfluB der Lehren Benedikt XIV,
iber die Privatoffenbarungen trug besonders dazu bei, dal die Sudresische
Ansicht mehr und mehr an Geltung verlor.

Die Richtigkeit der Annahme selbst kann hier nicht untersucht wer-
den ; es wiirde zu weit filhren. Es sei nur bemerkt, dal3, wenn nach Rahner
eine Privatoffenbarung keine neue « Behauptung» ist — Thomas sagt im
gleichen Sinne : keine neue Lehre, wie wir noch sehen werden —, sondern ein
« Imperativ » zur Tat, so ist nicht einzusehen, wie sie einen Teil des Glaubens-
gegenstandes ausmachen koénnte ; und wenn dem so ist, so kann sie auch
keinen Glaubensakt begriinden.

® F. SuAREz : Opera omnia XII, de fide, disp. 3, sect. 10, n. 5 (Paris 1858) :
« Assero primo, revelationem privatam sufficienter propositam, in quacumque
materia versetur, sufficere ad assensum fidei ejusdem speciei et ejusdem habitus
cum aliis assensibus fidei catholicae, et consequenter talem revelationem ad ob-
jectum formale fidei sufficere ... probatur primo ex scriptura, in qua legimus
multas revelationes privatas factas ...» ‘

® Bezeichnend ist hier die theologische Diskussion im Tridentinum inbezug
auf das durch Sess. VI, Can. 16 (ed. Societas Goerresiana, vol. 12, n. 71, S. 693)
geloste Problem : « cumque nonnulli theologi hic certidudinem fidei etiam citra
specialem revelationem varie assererent, complures alii in hanc descenderant
sententiam : nemo citra specialem revelationem potest esse certus certitudine fidei
de sua adepta gratia et praesenti gratia, certitudine inquam fidei, quia de certitu-
dine scientiae atque evidentiae, quam hic nemo admiserat, frustra quaereretur,
et certitudine coniecturali, probabili sive ut nonnulli appellant morali, notum
est plerosque certos esse posse ...» Und die Salmaticenses (Cursus theol. t. XI,
tr. 17, de fide, disp. I, dub. 4, n. 103, S. 48, Paris 1879) schreiben : « Est enim
dissidium non leve inter authores, an hisce revelationibus privatis, et eorum objectis
debeamus, vel saltem possimus per habitum fidei theologicae assentire. »



436 Besprechungen

Aber einfach erstaunlich erscheint uns die zweite Annahme : was hier
fiir den unmittelbaren Empfinger angenommen wird, soll auch fiir andere
gelten. Rahner iibersieht hier offenbar einen wichtigen Unterschied : der
unmittelbare Empfinger einer Offenbarung unterscheidet sich als solcher
von jedem andern dadurch, daB er diese unmittelbar von Gott (oder einem
seiner himmlischen Gesandten) erhilt und daBl — wenn er sie mit aller Ge-
wiBheit annimmt — dies unter dem Einflull einer Gnade geschieht, die er zu-
gleich mit der Offenbarung vom himmlischen Mitteiler bekommt. Diese
Gnade scheint uns die Prophetengabe zu sein, die eine sehr starke GewiBheit
erreichen kann — maximam certitudinem habet (S.T. II-IT q. 171, a. 5).

Wer aber eine Offenbarung vom Propheten, vom Seher vernimmt,
steht nicht unter dem Einflull dieser Gnade. Der Seher kann nicht, wie Gott,
mit dem Wort auch die GewiBheit iiber dessen géttlichen Ursprung geben.
Man vergesse in diesem Zusammenhang nicht die Lehre Benedikts XIV.
und des hl. Pius X., nach der man Offenbarungen und Erscheinungen mit
bloB menschlichem Glauben anzunehmen habe *°.

Was nun die Ldsung des Problems selbst angeht, sehen wir nicht ein,
warum der Autor als Ausgangspunkt einen «wesentlichen qualitativen
Unterschied » zwischen den vorchristlichen und nachchristlichen Offenbarun-
gen verlangt, und warum er diese Losung — prinzipiell wenigstens — nicht auch
auf die vorchristlichen Privatoffenbarungen anwendet, die doch gewiB auch
ihre theologische Bedeutung haben. Gab es nicht auch in der Geschichte des
Volkes Gottes Offenbarungen, die als Imperativ nur eine bestimmte Situa-
tion z. B. in der Periode des mosaischen Gesetzes betrafen ?

Selbstverstdandlich gehoren die nachapostolischen Offenbarungen heils-
geschichtlich in die Endzeit und in diesem Sinne sind sie von den andern ver-
schieden ; aber ein wesentlicher Unterschied scheint sich aus ihrer eigenen
Inhaltlichkeit nicht zu ergeben. Die Weissagung des Agabus iiber eine grofie
Hungersnot, wie sie das 11. Kapitel der Apostelgeschichte berichtet, ist
eine prophetische Offenbarung, die heilsgeschichtlich nichts Konstitutives
bringt, aber doch in die groBe Offentlichkeit dringt. Solche Offenbarungen
gab es auch in der vorchristlichen Zeit. Ofters wurde im Alten Bund Hungers-
not geweissagt (Jer. 24, 10 ; Ezech. 16-17). Auch diese Weissagungen boten
heilsgeschichtlich nichts Neues.

K. Rahner scheint nicht zu beachten, daB es im Alten Bund, neben der
groBen heilsgeschichtlichen Offenbarung durch Moses z.B., auch Privat-

10 BENEDIKT XIV (De servorum Dei beatificatione, 1. II, ¢. 32, n. 11) schreibt :
« Licet non debeatur nec possit adhibere assensum fidei catholicae, debetur tamen
assensus fidei humanae juxta prudentiae regulas, iuxta quas nempe tales revela-
tiones sunt probabiles et pie credibiles». Vgl. Enzyklika « Pascendi dominici
gregis » (Actes de Pie X, t. ITI, S. 174, Paris 1936) ; Collegii Salmatic. Cursus theol.
a.a.0. n.115, S.54: «ex dictis infertur, omnes qui privatas revelationes aliis
communicatas, et ab Ecclesia approbatas audiunt, assentiri illis dumtaxat per fidem
humanam, nec ad aliam teneri, quia non praestant illis assensum, nisi innixi testi-
moniis illarum personarum quae illas a Deo accepisse testantur, quod fallibile
est ...»



Besprechungen 437

offenbarungen gibt, die sich zu jener Offenbarung verhalten wie die nach-
apostolischen Offenbarungen zur Offenbarung in Christus,

IV.

Von nicht zu iiberschitzendem Wert ist hier die Lehre, die der hl. Tho-
mas im Traktat iiber die Weissagung (S. T. II-II q. 174, a. 6) entwickelt.
Er fragt sich da, ob die Stufen der Weissagung sich entsprechend dem Fort-
gang der Zeit entwickeln. Er bejaht die Frage, insofern es sich um Offen-
barungen handelt, die den fiir die heilsgeschichtlichen Zeitalter geltenden
Gottesglauben (fidem Deitatis) betreffen. Beziehen sich aber die Offenbarun-
gen auf die innerhalb dieser Zeitalter (der Patriarchen, des Gesetzes und der
Gnade in Christus) zu vollbringenden Handlungen, so steht es anders : « Was
die Lenkung der menschlichen Handlungen angeht, ergibt sich die Ver-
schiedenheit der prophetischen Offenbarung nicht aus dem Fortgang der
Zeit, sondern aus der Bedingung der Aufgaben (conditionem negotiorum) ...
Und darum sind zu jeder Zeit Menschen von Gott her iiber das, was zu tun
ist, unterrichtet worden, sofern es fiir das Heil der Auserwihlten dienlich
war » (zitiert nach der deutschen Thomas-Ausgabe, Bd. 23). Wer diese Lehre
des Aquinaten vor Augen hat, sieht nicht ein, warum man einen « wesent-
lichen » Unterschied zwischen vorchristlichen und nachapostolischen Offen-
barungen machen miilte. Die heilsgeschichtlichen Perioden sind fiir die
Privatoffenbarungen nicht entscheidend. Es kommt hier letztlich auf die
Art oder « Bedingung » der jeweils zu vollbringenden Handlung an.

Wenn hier von Gottesglauben (fides Deitatis) und Handlungen (negotia)
die Rede ist, so kénnte man versucht sein, an die heute gelaufige Unterschei-
dung von Dogma und Moral zu denken. « Die Bedingung der Aufgaben »
betrife demnach das durch das freie Eingreifen Gottes bestimmte Handeln.
Thomas von Aquin gibt denn auch im soeben zitierten Artikel (zu 3), wo
er die Unterscheidung zwischen den zwei Arten der prophetischen Offenba-
rung wieder aufnimmt, als Beispiel eine Prophezeiung, die zu den nachaposto-
lischen Offenbarungen gehort. Besonders beachtenswert ist der Kontext,
den iibrigens der Heilige Vater Johannes XXIII. anldBlich des Abschlusses
der Jahrhundertfeier von Lourdes als theologische Stiitze fiir seine Erklarung
iiber die Privatoffenbarungen heranzog™ : «In jedem einzelnen Zeitalter
haben Manner nicht gefehlt, die den Geist der Weissagungen besaBen, nicht,
um neue Glaubenslehren vorzubringen, sondern zur Lenkung der mensch-
lichen Unternehmungen. In diesem Sinne berichtet Augustinus, da Theo-

11 Acta Apostolicae Sedis 51 (1959) 147 : « ... Que nul ne s’étonne d’ailleurs
d’entendre les Pontifs Romains insister sur cette grande legon spirituelle trans-
mise par I'’enfant de Massabielle. S’ils sont constitués gardiens et interprétes de la
Révélation divine, contenue dans la Sainte Ecriture et la Tradition, ils se font
aussi un devoir de recommander a l’attention des fidéles — quand aprés mir examen
ils le jugent opportun pour le bien général — les lumiéres surnaturelles qu'il plait
a Dieu de dispenser librement a certaines 4mes privilégiées, non pour proposer des
doctrines nouvelles, mais pour guider notre conduite : ‘non ad novam doctrinam
fidei depromendam, sed ad humanorum actuum directiones’. Tel est bien le cas
de Lourdes ...»



438 Besprechungen

dosius Augustus eine Gesandtschaft zu Johannes schickte, der in der Wiiste
Agyptens wohnte, und von dessen steigendem Ruhm er gehért hatte, daB
er mit dem Geiste der Weissagung begabt sei ; und von ihm empfing er die
gewisseste Botschaft des Sieges — nuntium victoriae certissimum » (Uber-
setzung der deutschen Thomasausgabe).

Auch vorchristliche Offenbarungen betreffen den Ausgang einer Schlacht.
David und Saul zum Beispiel verlangen Offenbarungen (I Samuel, Kp. 23
und 28). Gerade von solchen Offenbarungen sagt Johannes vom Kreuz,
daB Gott sie nicht liebt und daB die Menschen sie nicht verlangen sollten
(Subida., L. II, c. 21, besonders n. 6). Es erhellt iiberhaupt nirgends so klar
als aus der Heiligen Schrift, daB es in jedem heilsgeschichtlichen Zeitalter
Privatoffenbarungen gegeben habe '*.

Alle Privatoffenbarungen, die vorchristlichen wie die andern, finden
darin ihre theologische Bestimmung, daB sie in einer bestimmten Situation
angeben, was als Gottes Wille zu tun ist, Dieser Wille ist tatsichlich nicht
in jedem Falle folgerichtig ableitbar aus einem gottlichen Gesetze, Wie oft
hat Gott in der Geschichte anders entschieden als sogar ganz vom Gesetze
Gottes erfiillte Menschen. Man lese zum Beispiel das Buch der Klostergriin-
dungen von der hl. Theresia von Avila (vgl. u. a. Kap. 31, nn. 11-12).

Gewill hat Gott uns ein fiir allemal Gesetze geoffenbart und uns einen
Verstand gegeben ... Das kann an und fiir sich geniigen, um alle unsere Hand-
lungen zu leiten. Aber tatsdchlich greift Gott, der Herr der Geschichte,
ereignishaft in diese ein. Und das geschieht durchwegs zur besseren Einhal-
tung der schon geoffenbarten Gesetze, insofern diese durch Schwiche ver-
nachlissigt oder durch einseitigen Einflul3 einer Mentalitiat einseitig inter-
pretiert werden. Bezeichnend war zum Beispiel die Abwehrhaltung mancher
Theologen gegen die Offenbarungen, die die hl. Margaretha von Alacoque
vom Herrn in einer jansenistisch beeinfluliten Zeit erhielt.

So sieht denn auch J. H. Nicolas den theologischen Seinsgrund der
Privatoffenbarungen mit Recht darin, daB sie subsidiire, auBergewthnliche
Zeichen sind, die eine Schockwirkung haben kénnen. Und so vermdogen sie
da zu wirken, wo die sakramentalen Zeichen zur Gewohnheit geworden sind **.

Die Privatoffenbarung ist ein Ausdruck gottlicher « Seelsorge » an uns.
Und wenn sie sich auch nur auBergewdhnlich bekundet, so bleibt sie doch
eine dem Volke Gottes immer wieder zukommende Gnade. Das Volk Gottes
des Neuen Bundes ist die Kirche. K. Rahner betont mit Recht das « Wesen »
der Privatoffenbarungen im Zusammenhang mit dem Leben der Kirche.

12 Card. pE Bona : De discretione spirituum, c. 20, n. 4 (Bruxelles 1674) :
« De publicis revelationibus ad communem Ecclesiae utilitatem disputant theologi
cum de fide agunt. Privatas autem de quibus hic disserimus in omni aetate et
omni statu hominum semper fuisse a primo parente usque ad nos tum ex Sacra
Scriptura tum ex privatis historiis evidens est ».

13 J. H. Nicovras, a. a. O. [Anm. 6] 139 : « Plus frappantes par leur caractére
religieux, elles (les manifestations du divin) provoquent chez certains et parfois
dans I’ensemble du peuple chrétien, un choc salutaire que les signes sacramentals
si dépouillés et devenus habituels ne produisent pas habituellement. C’est leur
raison d’étre providentielle, »



Besprechungen 439

Wie sollten sie, die eine sekundire, aber doch bedeutende, treibende
Funktion in der Kirche haben, nicht in der Theologie ihren Platz finden ?
Sie sind als AusfluB der Vorsehung Gottes eine Art gottlicher Seelsorge um
die Kirche. Sie gehdren mit der Weissagung als Prinzip des Handelns in die
Moral. Nicht umsonst zitiert Thomas, gerade da, wo er am besten den Sinn
der prophetischen Offenbarungen kennzeichnet, das Buch der Spriiche 29, 18 :
«Wenn die Weissagung aufhort, wird das Volk auseinander fallen» (S. T. II-II
q. 174, a. 4). Und wenn er Ziel und Sinn der Weissagung darin sieht, daf} sie
zum Wohle der Kirche da ist — datur enim prophetia ad utilitatem Eccle-
siae (S. T. q. 172, a. 4) —, so ist damit ein Grundanliegen Rahners inbezug auf
die Privatoffenbarungen ausgesprochen. Insofern die Kirche vor allem das
Volk Gottes des Neuen Bundes ist, gilt das Gesagte am unmittelbarsten von
den « nachchristlichen » Offenbarungen, um die es vor allem praktisch geht 4.

LorENz VOLKEN MS

Heilige Schrift

Daniélou, Jean: Die heiligen Heiden des Alten Testaments. — Schwaben-
verlag, Stuttgart [o. ]J.]. 143 S.

Der Verfasser wendet seine Aufmerksamkeit den biblischen Gestalten
zu, die vor der Griindung des israelitischen Volkes oder auBerhalb seiner
Offenbarung lebten. Er trdgt iiber jeden von ihnen, Abel, Henoch, Daniel,
Noe, Job, Melchisedech, Lot und die Ko6nigin von Saba, alle Gegebenheiten
aus Schrift und Tradition, oft auch aus israelitischen und sogar mohamme-
danischen Uberlieferungen zusammen. So belehrend diese Informationen sind,
sie bleiben nicht Selbstzweck, sondern dienen dem Verfasser zur Veran-
schaulichung der bekannten These, daB3 der Mensch aus der Natur und dem
Gewissen die notwendigsten Heilswahrheiten ableiten kann. Vom missio-
narischen Standpunkt aus wollen die Darlegungen einen Beitrag zur Lehre
vom Heil der schuldlos auBerhalb des Christentums lebenden Menschen
liefern. Mehr aber noch steht das Anliegen des Verfassers im Vordergrund,
da3 die Elemente der « kosmischen Religion », wie er sie nennt, ndmlich
die Erkenntnis Gottes aus der Schopfung und der Kult dieser biblischen
Heiligen wieder mehr zu Ehren kommen mdogen.

So berechtigt die Bestrebungen dieses Buches sind, muB8 doch beige-
fiigt werden, dal3 er wohl zu weit gegangen ist, die erwdhnten Gestalten
einfachhin Heiden in unserem Sinne wie auch Heilige mit der heutigen Bedeu-
tung des Wortes zu nennen. Um diesen Gegensatz herauszubekommen,
sind die Beweisfiihrungen sicher scharfsinnig, aber den alten Texten ist
damit wohl viel modernes Gedankengut unterschoben worden. Die Auf-

14 Mehrere Fragen, die K. Rahner aufwirft, und andere desselben Fragen-
kreises haben wir eingehender und in theologischer Zusammenschau zu behandeln
versucht in der Arbeit: « Les révélations dans I'Eglise », die wir demnéichst zu
verdffentlichen gedenken.



440 Besprechungen

machung des Biichleins ist gefillig, aber die griechisch beigegebenen Aus-
driicke und auch der deutsche Text ist nicht frei von stérenden Druck-
fehlern.

Wenn somit die Exegese etwas iiberspitzt scheint, bleibt das Buch
mit seiner Information und seinen Anregungen ein wertvoller Beitrag,
um gewisse Einseitigkeiten unseres religiésen Denkens zu iiberwinden.

B. Sterert OSB

Masson, Denise: Le Coran et la Révélation judéo-chrétienne. Etudes
comparées. 2 vol. — Librairie d’Amérique et d’Orient Adrien-Maisonneuve,
Paris 1958. x-829 p.

Les études vraiment neuves et fécondes sont trop rares pour que le
recenseur ne dise sa joie de présenter celle-ci, fruit savoureux de vingt années
de recherches et de réflexion. D. M. a, en effet, relevé les éléments proprement
religieux communs au judaisme, a I'islam et au christianisme, leurs similitudes
de pensée et d’expression, ainsi que les analogies dogmatiques rencontrées
dans ces traditions monothéistes. Toutes trois assurément communient dans
la méme foi: Tout vient de Dieu créateur et retourne & Dieu fin derniére.
Mais le judaisme et I'islam sont davantage axés sur la transcendance divine,
tandis que le christianisme se veut religion d’amour. C’est dire que les lignes de
pensée ici tracées seront tantét divergentes et tantot paralléles. Le principal
mérite de l'auteur est de suggérer les rapprochements avec une extréme
prudence et de se refuser a tout concordisme. Il sera toujours loisible a la
critique de dépister des emprunts ou des influences historiques, mais 1'es-
sentiel est d’abord de présenter une somme théologique de I'Islam dans une
perspective judéo-chrétienne.

Le profane ne peut manquer d’étre frappé de I’appauvrisement doctrinal
du Coran par rapport a la révélation biblique : ignorance du péché originel
et de la nécessité d’une rédemption, rejet de toute idée du sacerdoce, éthique
plus légaliste et rituelle que fondée sur la nature de 'homme, etc. Si les
attributs du vrai Dieu transcendant et immanent sont identiques, les
accusations de Mahomet contre le trithéisme des chrétiens — incompatible
avec 'unité de I'essence divine — viennent d’une méconnaissance des notions
de personne, de nature et d’attribut, et surtout de l’enseignement de Jésus
relatif a son Pére.

~ Exégétes chrétiens et Islamologues pourront faire des réserves sur tel
ou tel exposé de leur théologie respective. 1l reste que cet ouvrage est le
premier a exposer la foi coranique, en fonction de son donné antérieur et par
un auteur chrétien, soucieux de la comprendre avec sympathie. Il est haute-
ment souhaitable que cet effort soit poursuivi, et que de leur c6té, un oulama
et un rabbin présentent, selon leur angle de vision propre, la croyance
chrétienne « comparée » avec le Talmud et le Coran. Nul doute que ces
exégeses compétentes de la Parole de Dieu, contenue dans le Livre, ne

contribuent & unir les enfants de Dieu dispersés dans le monde.
C. Seicg OP



Besprechungen ‘ 441

Amiot, Frangois: Vie de Notre-Seigneur Jésus-Christ. — Letouzey et Ané,
Paris 1958. 288 p.

Rarement ouvrage a mieux correspondu a son but ; en 1'espéce : accom-
pagner et compléter le Nouveau Testament, extrait de la Sainte Bible de
Pirot-Clamer. La compétence exégétique de 'auteur donne toute sécurité,
et I’on appréciera plus que jamais sa maniére sobre qui lui permet de suivre
et d’élucider le texte évangélique, tout en évitant les discussions techniques.
Nous sommes particuliérement heureux de la chronologie adoptée (28-30),
de la distinction des trois Marie, de I'interversion de Jo. v et vi, et des pré-
cisions données sur la nature et le but de I’enseignement en paraboles. Tout
cela est d’un homme de métier. Mais dans une réédition, il serait souhaitable
de ne plus informer le grand public des fantaisies du P. Audet sur la virginité
de Marie, voire méme de l’existence des quelques smss. sans valeur sur l'attri-
bution du Magnificat a Elisabeth ; de nuancer enfin, voire méme de sup-
primer les allusions a « la tradition » (!) situant la maison de la Vierge « dans
le calcaire de la colline et comportant une ou deux chambres » (sic, p. 28),
accordant a Marie des « graces mystiques extraordinaires » au moment de
I'enfantement (? p. 39), et attribuant 1'angoisse du Christ & Gethsémani
d’abord «a la vue des péchés des hommes » (p. 243)... alors que le Christ
ne les avait pas plus présents a l’esprit qu’au premier jour. Dans la biblio-
graphie, Jésus en son temps, si pauvre, doit étre éliminé. Légeéres bavures,
aisément nettoyables dans une composition dont les spécialistes seuls
peuvent apprécier le mérite. C. Sricg OP

Ryder Smith, C.: The Bible Doctrine of the Hereafter. — The Epworth
Press, London 1958. x1v-281 p.

C’était toujours avec curiosité et joie que ’on abordait la lecture d’un
ouvrage de R. S., certain d’y trouver un exposé solide et neuf (on sait que
notre auteur ne cite que les écrivains inspirés, et jamais un commentateur).
On ne sera pas dégu par ce livre posthume, consacré — ironie de la Providence
- aux Fins derniéres.

Si le probléme est complexe, il semble bien que 1’Eglise primitive ait
eu une doctrine commune et cohérente de 1'au-dela, qu’il s’agisse de chaque
individu ou de I’humanité comme telle. Depuis les prophetes, I'histoire du
monde est divisée en deux ages (aion), I'ére présente qui est celle du péché,
de la souffrance, de I'imperfection, 1'ére future, de la justice, de la joie et de
la consommation ; 'une et l'autre sont sous le gouvernement de Dieu, et
c’est lui qui détermine la fin de la premiére et I'inauguration de la seconde.
Le « Jour » marque le point de clivage de ces deux époques, mais dans la
nouvelle Alliance, il désigne tantot le jour du salut, marqué par l'envoi du
Fils a la plénitude des temps (I Cor. v1, 2), tantdt la seconde venue du Fils
de I'homme consommant le salut (Rom. x111, 11). Il s’agit alors de la Parousie-
Epiphanie, qui n’est pas seulement la venue ou la présence du Christ, mais la
manifestation de sa victoire, inaugurée dés I’Ascension, et qui s’accompagne
de récompenses pour ses loyaux sujets et de chitiments de ses ennemis. Cette
foi au «jour final» (¢élos, suntéléia) domine toute la vie chrétienne (maran

29



442 Besprechungen

atha). Toutefois, les Synoptiques semblent identifier la Parousie au retour du
Christ dans son royaume, & I’expansion de I’Eglise, concomitante a la ruine
de Jérusalem. Mais tous les écrivains du N.T. considérent la Parousie
comme proche, sans préciser cependant cette proximité, et /7 Pet. demandera
de l'entendre de la fagon la plus large.

Alors que I'A, T. divisait les hommes en bons et mauvais, le N. T. les
considére comme tous mauvais, encore que certains deviennent bons de
par la foi au Christ. La valeur d’'un chacun se détermine selon qu'il vit ou
non, en accord avec la lumiere de sa conscience. C’est dire que le jugement est
permanent, la discrimination entre bons et mauvais est actuelle. Ceux qui
meurent avant la Parousie sont I'objet d’une sentence finale sanctionnant
leur état. L’Ecriture dit peu de choses sur l'avenir des méchants : objets
de la malédiction, de I’anathéme, de la colére du Christ, ils sont chatiés dans
la géhenne et le feu, «jetés dehors», dans les ténébres. Les bons héritent le
royaume : saints, purs, parfaits, ils possédent la vie éternelle en présence du
Christ et sont bienheureux.

I1 est difficile de préciser la part de symbolisme et de littéralisme dans
I’évocation des nouveaux cieux et de la nouvelle terre. L’apokatastasis
et la palingénésia semblent envisager une re-création, un renouveau de I'uni-
vers, habitat des corps ressuscités. Dans un dernier chapitre R. S. examine la
thése de l'universalité du salut pronée par certains modernes, et conclut
qu’elle est difficile & concilier avec les textes néo-testamentaires a moins
d’exploiter I’argument de silence ... Cet ouvrage devra étre consulté par
quiconque s’interroge sur le sort des ames aprés la mort, par tout bibliste
aussi qui s’enquiert de l’enseignement scripturaire sur la mort et le shéol,
la résurrection, 1'éternité et le Paradis. C. Sreicg OP

Corell, Alf: Consummatum est. Eschatology and Church in the Gospel
of St. John. Translation into English made by the Order of the Holy Para-
clete, Whitby, from Consummatum est; Eskatologi och Kyrka i Johawnes-
evangeliet (Svenska Kyrkans Diakonistyrelses Bokforlag, Stockholm 1950). — -
S.P.C.K., London 1958. x-240 p.

Décidément, I’eschatologisme régresse de jour en jour. Non seulement
Et. Stauffer vient d’esquisser une silhouette du Christ sans en tenir compte,
mais les meilleurs exégétes ne parlent plus que d’eschatologie retardée
(J. Schneider), réalisée (C. H. Dodd), « au-dela du temps et accomplie dans
le temps » (O. Michel). Depuis la forte thése de E. Ruckstuhl (Die literarische
Einheit des Johannesevangeliums, Fribourg 1951), nul ne souscrit aux théses
extrémistes de R. Bultmann. Mais il est difficile de renouveler un théme
tant qu’on l'envisage dans les termes traditionnellement posés dans les dis-
cussions d’école. Le mérite de C. 4. est d’abord de s’étre dégagé de I'arbi-
traire confusion entre eschatologie et apocalyptique, puis d’avoir compris
I’eschatologie johannique au sens collectif et non plus comme le fruit d’une
mystique individuelle.

Une eschatologie authentique doit se référer au passé (les promesses
du salut au cours de I'histoire d’Israél), au présent (insérée dans la foi et la
vie chrétienne contemporaine : le royaume de Dieu est déja 1a), a 1'avenir



Besprechungen 443

(orientée vers la venue et la consommation du nouvel age). De ce chef, le
quatriéme Evangile considére la mort et la résurrection de Jésus comme fait
eschatologique — Consummatum est —, réalisant l'attente du salut dans le
peuple élu et chez les paiens, mettant le point final & tout le ministére du
Verbe incarné sur la terre, inaugurant une nouvelle dispensation et consti-
tuant une anticipation de la consommation finale. Or I'Eglise, fondée pour
&tre l'instrument de cette réalisation de la rédemption pour 1'’humanité
entiére, continue I'ceuvre du Christ jusqu’a la Parousie (p. 84); enracinée
dans I'histoire présente, elle accomplit les promesses de I’A. T., et anticipe
I’accomplissement dernier (p. 111). Un livre neuf et bienfaisant.

C. Sricg OP

Niewalda, Paul : Sakramentssymbolik im Johannesevangelium? Eine
exegetisch-historische Studie. — Lahnverlag Limburg 1958. xxvi-172 S.

DaB die Frage, « welchen Raum die Sakramente im Johannesevangelium
einnehmen » (S. 1), schon unzdhlige Male abgewandelt wurde, diirfte zur
Geniige bekannt sein. Und wem es trotzdem noch nicht aufgegangen ist,
der greife nach diesem Buche. Dann wird ihn schon die immense Fiille
der hier investierten Literatur iiberraschen, noch mehr aber die wissen-
schaftliche Konfrontierung mit den bisherigen Publikationen zum schwe-
benden Problem, zu welcher sich der Verfasser auf Schritt und Tritt sowohl
im positiven als auch im negativen Sinne gezwungen sieht. Er kommt
dabei zum Schlusse, daB auf rein exegetischem Wege wenig gesicherte
Resultate herauszuarbeiten sind, hofft aber, in der weitgesteckten, auf ca 140
Seiten ausgedehnten historischen Exkursion zu giinstigeren Ergebnissen
zu gelangen. Was offenbar auch der Fall ist. Warum ? Weil Niewalda hier
zundchst ein Quellenmaterial vorzulegen hat, das vom liturgischen Kreis
bis zum profangeschichtlichen Raum alle einschligigen Dimensionen um-
spannt. Und dann, weil er das respektive Stoffgebiet unter konsequenter
Ausnutzung des Symbolgedankens in dulerst sauberer Analyse untersucht.
So gelingt es ihm tatsdchlich, uns fiir seine Grundidee von einer «sehr
lebendigen sakramentalen Symbolik im Johannesevangelium » (S. 164) zu
gewinnen. Dabei bleibt freilich die Frage offen, ob bei gewissen Details,
besonders im ziemlich breit angelegten archeologischen Beweisgang, die an
sich sehr ansprechenden Folgerungen immer ganz zu recht bestehen. Doch
hieriiber miissen die Spezialisten entscheiden. L. Simeon OP

Dogmatik

Christus Victor Mortis. Terza Settimana Teologica, 23-27 Settembre
1957. — Pontificia Universitd Gregoriana, Roma 1958. 324 p.

Die Vortrige des vorliegenden Bandes wurden an einer theologischen
Studienwoche der Gregoriana gehalten und befassen sich mit dem Mysterium
der Auferstehung Christi in seiner ganzen soteriologischen und eschatologi-
schen Bedeutung. Im Vordergrund der Betrachtung stehen Fragen der bib-



444 Besprechungen

lischen und dogmatischen Theologie. In zweiter Linie wird aber auch der apo-
logetische, liturgische und spirituelle Aspekt der Auferstehung beriicksichtigt.

Besonders wertvoll scheint uns die Heraushebung der Einheit des
osterlichen Mysteriums in verschiedenen Beitrdgen : Von der Geschichte der
Exegese her zeigt S. Lyonnet (La valeur sotériologique de la résurrection du
Christ selon saint Paul, p. 95-118), wie die Auferstehung im Sinne der pau-
linischen Theologie von den griechischen und verschiedenen lateinischen
Vitern in ihrer vollen ursdchlichen Bedeutung fiir die Rechtfertigung des
Menschen gesehen wurde, und wie sich auch Thomas (im Unterschied zu
vielen spateren Theologen) den Gegegebenheiten der Schrift anpaf3t, indem
er Tod und Auferstehung des Herrn im Hinblick auf die Rechtfertigung
unter dem Gesichtspunkt der Wirkursichlichkeit zusammenfaBt, wiahrend
er sie exemplarursidchlich unterscheidet. Die Auferstehung wird deshalb mit
Recht der redemptio obiectiva zugewiesen und eine Synthese der Erlésung
nur unter dem Gesichtspunkt der Verdienstursichlichkeit als ungeniigend
erklirt. — In seiner Untersuchung « The Resurrection of Christ, Instrumental
Cause of Grace» (p. 71-84) vertieft W. A. Van Roo diese Einsicht durch
nihere Bestimmung der Instrumentalursichlichkeit der Auferstehung, die
nicht nur von der menschlichen Natur des verklirten Christus, sondern auch
vom Ereignis der Auferstehung auszusagen ist. Die allgemeine Theorie
der Instrumentalursidchlichkeit greift Gedanken auf, die der Verfasser eben-
falls im Zusammenhang mit der Sakramentenlehre entwickelt hat (De sacra-
mentis in genere, Romae 1957). Insofern Christus durch alle Mysterien
seiner Menschheit verursacht, die Wirkungen aber je verschiedenen Myste-
rien dhnlich sind (das Absterben der Slinde dem Leiden, die Neuheit des Le-
bens der Auferstehung), gibt es eine gewisse Appropriation der instrumental
bewirkten Wirkungen. — Auch H. Schmidt (« Paschalibus initiati mysteriis »,
p. 263-280) weist die gleiche Einheit des Ostermysteriums nicht ohne treffen-
de Bemerkungen zu Fragen der Praxis aus den Texten der Osterliturgie nach.

Einige Arbeiten unterstreichen die Rolle der verklirten Menschheit
Christi. Besonders ausfiihrlich und griindlich ist die Untersuchung wvon
J. Alfaro, Cristo glorioso, revelador del Padre (p. 22-70), in der nach der
Darlegung der joanneischen Aussagen iiber Christus als Offenbarer des Vaters
auf Erden und in der Glorie die Frage nach der Bedeutung der verklirten
Menschheit Christi fiir die visio beatifica ndher erortert wird. — J. H. Wright
gibt einen Uberblick iiber die Stufen der Vollendung der Welt durch Christus
mit Einbezug der Engel und der Schépfung unterhalb des Menschen (The
Consummation of the Universe in Christ, p. 85-94), wihrend Teodorico
da Castel S. Pietro die Theologie des Hebréerbriefes iiber das himmmlische
Priestertum und Opfer Christi skizziert (p.119-134). — S. Tvomp macht
schlieBlich in einer vorziiglichen biblisch-theologiegeschichtlichen Explika-
tion von Kol 2, 19 und Eph 4, 16 auf die ekklesiologische Funktion Christi
als des Hauptes aufmerksam (« Caput influit sensum et motum », p. 153-167)-
Die scholastischen Interpretationen der betreffenden Paulusstellen werden
von der alten Medizin her verstindlich gemacht.

Probleme der speziellen Eschatologie im Zusammenhang mit dem
Ostergeheimnis werden von L. Ciappi (La risurrezione dei morti secondo



Besprechungen 445

la dottrina cattolica, p. 3-21) und S. Garofalo (Sulla « escatologia intermedia »
in S. Paolo, p. 135-153) behandelt. Im ersten Artikel wére eine schérfere
Herausarbeitung der einzelnen Punkte, die im Glauben verpflichten, wiin-
schenswert. Die Natur der Auferstehung von den Toten analysiert der Ver-
fasser nach den verschiedenen Ordnungen der Kausalitit unter besonderer
Beriicksichtigung der Frage der Identitit des Auferstehungsleibes, wobei
er sich fiir eine numerische Identitit, aber nur der Wesensprinzipien Materie
und Form entscheidet. Die zweite Abhandlung ist eine Auseinandersetzung
mit O. Cullmann, Immortalité de ’ame ou Résurrection des morts ? Le
témoignage du N. T. (Neuchatel). So sehr Garofalo mit Recht bemerkt, daf3
die Alternative Cullmanns in dieser zugespitzten Form falsch gestellt ist,
so wire es doch von Vorteil gewesen, die Grundperspektive der Schrift
scharfer herauszuarbeiten, wie es etwa H. M. Féret katholischerseits in
seinem ausgezeichneten, vom Verfasser nicht zitierten Artikel, Der Tod
in der biblischen Uberlieferung : Das Mysterium des Todes (Frankfurt a. M.
1955) getan hat.

Drei Beitriage befassen sich mit dem apologetischen Aspekt der Aufer-
stehung des Herrn : E. Dhanis, L’ensevelissement de Jésus et la visite au
tombeau dans ’évangile de saint Marc (p. 167-210) ist eine sehr sorgfiltige
literarkritische Untersuchung des Markusberichtes iiber die Auferstehung,
in der durch innere Griinde der Zusammenhang des Berichtes vom Begribnis
Jesu und vom Besuch des Grabes am Ostermorgen mit der vorausgehenden
Passionsgeschichte nachgewiesen wird, soda3 Markus aller Wahrscheinlich-
keit nach auch beim Bericht iiber die Auferstehung auf jene in der Ge-
meindetradition schon vorhandene Passionsgeschichte zuriickgegriffen hat, die
mit einem Hinweis auf die Auferstehung endete. Weitere interessante Paral-
lelen werden zum 15. Kapitel des 1. Korintherbriefes gezogen. — K. Priimm
(I cosidetti « dei morti e risorti » nell’ellenismo, p. 211-239) setzt sich mit
der Frage der religionsgeschichtlichen Parallelen zur Auferstehung des Herrn
auseinander und begriindet nach einer Beschreibung des religionsgeschicht-
lichen Materials die Einmaligkeit des christlichen Kerygmas von der Auf-
erstehung. — V. Marcozzi (Osservazioni medico-psicologiche sui fatti con-
cernenti la risurrezione di N. S., p. 240-62) bespricht die unmittelbare
medizinische Ursache des Todes Christi und widerlegt beziiglich der Auf-
erstehung Christi die Halluzinationstheorie.

Der liturgischen Seite des Ostermysteriums widmet sich schlielich
aufler dem schon erwidhnten Artikel von H. Schmidt 4. Raes in einer durch
reiches Textmaterial belegten Darstellung der Auferstehung nach der byzan-
tinischen Liturgie (p. 218-293). Ein Artikel von L. M. Mendizdbal iiber die
Bedeutung der Auferstehung fiir jede Spiritualitit (La vida espiritual como
participacion progresiva de la resurrecién de Cristo, p. 294-324), in dem nach
einer bibeltheologischen Betrachtung des Todes und der Auferstehung vor
allem der sakramentale und aszetische Aspekt der Auferstehung des Herrn
herausgearbeitet wird, beschlieBt die Reihe der Studien iiber das &sterliche
Mysterium.

Es wiére verfehlt, wollte man dieser theologischen Woche einen Vor-
wurf machen, weil nicht alle wichtigen Fragen iiber das Ostermysterium



446 Besprechungen

besprochen wurden. Es konnte sich nur um eine Auswahl grundlegender
Fragen handeln, und diese Auswahl scheint uns im Ganzen gut getroffen.
Wenn eine besonders wichtige Frage noch hitte ausfiihrlicher behandelt
werden sollen, dann ist es u. E. der Glaubensartikel vom Abstieg ins Toten-
reich. A. Raes macht zwar auf die Bedeutung dieses Abstiegs in der dstli-
chen Liturgie aufmerksam. Es hétte sich aber eine einlidBliche dogmatische
Behandlung dieser Frage gelohnt, zumal gerade eine Theologie des Hadesab-
stieges explizieren miiBte, in welchem Sinn Christus wirklich « victor mortis »
ist. Besonders erfreulich an der ganzen Studienwoche ist die einldBliche Dar-
stellung des eigentlich biblischen und theologischen Aspektes der Aufer-
stehung. Eine Theologie der Auferstehung und der damit zusammenhangen-
den Fragen wird nicht an dem vorbeisehen diirfen, was in den Beitrdgen
dieser theologischen Woche in sorgfiltiger Untersuchung und aufgeschlos-
sener Haltung erarbeitet wurde. M. Lourer OSB

Alberti Magni Ord. fr. Praed. De sacramentis, primum edidit Albertus
OHLMEYER OSB, De incarnatione, primum edidit Ignatius Backges, De
resurrectione, primum edidit Wilhelmus KUBEL. (Opera omnia, tom. XXVI.)
— Aschendorff, Monasterii (Miinster) 1958. XXXVI-421 p.

Nicht zu verwechseln mit einer gedruckten Summa theologica (Ausg.
Borgnet, Bd. 31-33), die Albert der Grolle in seinen spadteren Jahren ver-
faBt hat « pro fratribus legentibus et disputantibus, qui non semper habent
copiam originalium » (Bd. 33, 402), ist eine gréBere, aber unvollendet geblie-
bene theologische Summe, von der Jammy und Borgnet nur einen Teil in
ihre Gesamtausgaben der Werke Alberts aufgenommen hatten, nidmlich die
Summa de creaturis, welche aus zwei Abhandlungen besteht : De gquatiuor
coaequaevis (Borgnet, Bd. 84, 307-799) und De homine (Bd. 35). Die Kolner
Editoren der Opera omnia beabsichtigen, zunichst die bisher ungedruckten
Werke Alberts zu verdffentlichen, und haben von der groBen, unvollendeten
Summa bereits einen bei Jammy und Borgnet fehlenden Traktat, nimlich
die Questiones de bono, als tom. X XVIII ihrer Gesamtausgabe verdffentlicht
(vgl. Divus Thomas 30 [1952] 102-114). Nun bringen sie in tom. XXVI drei
weitere Teile : De sacramentis, De incarnatione, De resuyrectione. Als Grund-
lage dienen die Hss., die in den jiingsten Jahren von M. Wei3, M. Grab-
mann, A. Ohlmeyer, G. Meersseman, H. F. Dondaine und A. Dondaine auf-
gefunden wurden. Die alteren Kataloge der Werke Alberts erwihnten diese
Schriften iiberhaupt nicht, oder sie spielten ganz undeutlich auf ihre Existenz
an, was beweist, da3 ihre Kenntnis auf keine direkte Beniitzung des Textes
selbst zuriickging. Wahrscheinlich kannten sie ihn nur aus den vielen Stellen
in Alberts anderen Schriften, die auf jene weniger verbreiteten Traktate
hinweisen. W. Kiibel stellt diese 52 Verweise in der Einleitung zusammen
(S. vi-vim) und schlieBt aus denselben mit Recht, daB sie die Echtheit ein-
wandfrei beweisen. Solche Verweise sind auch niitzlich, weil sie uns einen
Einblick in die Arbeitsmethode (und in die Arbeitswut!) des Verfassers er-
lauben, ganz zu schweigen von den unzihligen Fragen der Chronologie, di€
sie 16sen oder ... ungelost lassen. Viele Worte werden wir nicht verlieren, um



Besprechungen 447

den hohen Wert der hier edierten Schriften Alberts hervorzuheben oder um
die vorziigliche Herstellung des Textes zu loben. Welch ungeheuere Arbeit
die Verifizierung der Zitate gefordert hat, kann man sich leicht denken. Das
von Prof. B. Geyer geleitete Albertus-Magnus-Institut hat hierzu auch andere
Fachleute herangezogen : Fr. Anders, Fr. Heyer und A. Kalsbach. Ein erster
Mitarbeiter, B. Van Hulse OP, der 1937 die Bearbeitung des dritten Trak-
tates angefangen hatte, starb 1950 nach langer Krankheit. Sein Teil wurde
sodann von W. Kiibel von vorne an wieder aufgegriffen und zum guten
Ende gefiihrt. In einer Beilage finden sich Addenda et corrigenda zu den
bereits erschienenen Tomi XII und XIX ; sie beriicksichtigen zum Teil die
Besprechungen von Cl. Vansteenkiste in Angelicum 31 (1954) und 33 (1956).

G. G. MEERSSEMAN OP

Moraltheologie

Moralprobleme im Umbruch der Zeit. Hrsg. v. Virgil REpLica OSB. -
Max Hueber Verlag, Miinchen 1957. 181 S.

Der vorliegende Sammelband bietet uns den Text von acht Vortrigen,
die an einem KongreB3 von Moraltheologen 1956 zu Miinchen gehalten wur-
den. Die Verfasser wollen nicht an erster Stelle das Wesen der Moraltheologie
erdrtern, sondern bemiihen sich hauptsédchlich, die Aufgaben der Moraltheo-
logie und des Moraltheologen angesichts der Bediirfnisse der modernen
Welt nidher zu bestimmen und eindringlicher ins BewuBtsein aller Fachleute,
Theologen und Seelsorger zu rufen. Drei die Moralwissenschaft im allge-
meinen interessierende Themen werden von bekannten Fachminnern dar-
gestellt, nimlich neue Gesichtspunkte in der Erforschung der Moral (J. Lec-
lercq), die gegenwirtigen Bestrebungen in der Moraltheologie und Moral-
philosophie im franzdsischen Sprachgebiet (P. Delhaye) und die Stellung
des Gesetzes in der Sittenlehre (B. Hiring). In diesem letzten Aufsatz be-
tont der Verfasser mit vollem Recht, dal das Sittengesetz dem Menschen
nicht von auBlen auferlegt wird, sondern eher aus dem Wesen des Menschen,
insofern er Glied des mystischen Leibes Christi ist, als das die organische und
geistige Entwicklung gerade dieses Wesens beherrschende Prinzip deduziert
werden sollte, Das ist der tiefe Sinn des Sittengesetzes. — Uber die protestanti-
sche Ethik der Gegenwart gibt uns Aufschlu D. Heinz-Horst Schrey. Die
iibrigen Vortrage sind der Erforschung von Spezialproblemen gewidmet :
in zwei aufschluBreichen Abhandlungen betrachtet L. M, Weber die moderne
Ethik und das Problem der Krankheit in christlicher Sicht. Die beiden
letzten Essays bringen Uberlegungen, welche mehr oder weniger die christ-
liche Morallehre beriihren, eines sogenannten Friedenspsychologen, d. h.
mit anderen Worten eines Pazifisten (W. J. Weilgart), und einer Psycho-
therapeutin (Eva Firkel). Im groBen und ganzen ein interessantes Werk,
worin klar dargestellt wird, wie der Moraltheologe die sicheren Ergebnisse
moderner Wissenschaften — Physiologie, Psychologie, Therapeutik u. a. m.
— zu Hilfe ziehen kann und sogar muf.



448 Besprechungen

Doch erlaube ich mir die folgenden kritischen Bemerkungen zu machen.
DaB es heutzutage neue und ganz besondere Probleme gibt, mit denen der
Moraltheologe sich auseinandersetzen muB, liegt auf der Hand ; da3 wir aber
« heute erst anfangen, uns bewuBt zu werden, was Moral ist », wie J. Le-
clercq zu behaupten wagt (S. 12), steht gar nicht so fest. Man braucht ja keine
neue Moral aufzubauen oder zu erdenken, um die Probleme unserer Zeit
16sen zu kénnen. Wenn die Sache sich so verhielte, so wiirden wir fiir jeden
einzelnen Fall eine neue Ethik erfinden miissen ; was nichts anderes wire
als eine besondere Art Situationsethik. — Man kann sodann nur staunen,
daB Seite 23 auf die Verurteilung von drei Werken Dr. Hesnards (von denen
man zwei ebenda lobend erwihnt !) nicht verwiesen wurde (AAS 1956, S. 95.)
Ein kleines Versehen ? C. WiLriams OP

Armas, Gregorio, ORSA : La Moral de San Agustin. — Difusora del Libro,
Madrid 1955. 1181 p.

Der hl. Augustinus hat bekanntlich keine systematische Theologie ver-
faBt. Und doch wird er mit Recht anerkannt als der erste, der den Versuch
machte, viele theologische Probleme wissenschaftlich-systematisch darzu-
stellen. Das trifft vor allem fiir seine Morallehre zu. Wiahrend des ganzen
Mittelalters und weit iiber das 13. Jh. hinaus blieb er und bleibt er noch
heute die Hauptquelle einer spezifisch christlichen Sittenlehre. Im Jahre 1679
verdffentlichte P. Benedictus a S. Jacobo ein Enchiridion der ganzen augu-
stinischen Theologie gemdB dem Aufbau der Summa des hl. Thomas von
Aquin. Das vorliegende Werk von P. Armas bringt nur die Moraltheologie
des groBen Heiligen, und zwar eingeteilt in vier Hauptabschnitte : 1. Funda-
mentalsittenlehre, wo Texte iiber das Endziel des Menschenlebens, iiber die
menschlichen Handlungen, liber das Gewissen, das Gesetz, die Siinde und
die sittlichen Tugenden geboten werden ; 2. die Gaben des Heiligen Geistes
und die theologischen Tugenden ; 3. die Gebote Gottes und seiner Kirche,
und verschiedene Standespflichten ; 4. die Sakramentenlehre. So kann man
sagen : hier stellt der hl. Augustinus selber seine Sittenlehre systematisch
dar. Eine groBe Fiille von Stellen aus den verschiedensten Werken Augustins,
klar und logisch geordnet, wird uns im lateinischen Urtext und in kastel-
lanischer Ubersetzung vorgelegt. Kenntnis der spanischen Sprache ist des-
halb keineswegs notwendig, um das reiche Material, das hier vorhanden ist,
verwerten zu konnen. Obwohl es durchaus kein Ersatz fiir das direkte
Studium des hl. Augustinus ist, empfehlen wir doch dieses sehr wertvolle
Enchiridion der augustinischen Sittenlehre sowohl akademischen Lehrern als
auch Studenten. C. WirLLiams OP

Deman, Thomas, OP : Le traitement scientifique de la morale chrétienne
selon saint Augustin (Publications de I'Institut d’Etudes Médiévales, XV.) —
Institut d’études médiévales, Montréal ; Vrin, Paris 1957. 134 p.

Im Jahre 1951 hielt der verstorbene Prof. Deman im Rahmen der « Con-
férences Albert le Grand, Montréal » einen hochst interessanten und sehr
bedeutenden Vortrag iiber die Anfinge der Moraltheologie. Die Gedanken-



Besprechungen 449

entwicklung muBte er dabei zwangsldufig sehr kurz fassen und verschiedene
Gesichtspunkte konnten dabei nur angedeutet werden. Auf wenigen Seiten
behandelte D. dort die Bedeutung des hl. Augustinus fiir das Entstehen
einer regelrechten wissenschaftlichen Synthese und Darstellung der ganzen
christlichen Sittenlehre. Im vorliegenden posthumen Werk, das der Verfas-
ser selber noch vollstindig redigieren und korrigieren konnte — einige Tage
vor seinem unerwarteten Hinscheiden —, greift er eben dieses Thema wieder
auf und untersucht es griindlich und ausfiihrlich. Anhand von vielen Texten
und aus einer tiefen personlichen Kenntnis der Morallehre des groBen
Bischofs von Hippo heraus, ist er imstande zu zeigen, dal Augustinus tat-
siachlich verschiedene Moralprobleme wissenschaftlich behandelte, indem er
die ganze Moralitat auf ihren letzten vernunftméafBigen, d. h. einer wissen-
schaftlichen Untersuchung und Losung zugdnglichen Grund, auf den Ziel-
gedanken (= Gliickseligkeitslehre) zuriickfiihrte. Das will nun freilich nicht
sagen, dafl Augustinus ein vollstandiges corpus doctvinae movalis, eine wissen-
schaftliche Synthese der ganzen Morallehre oder der sittlichen Botschaft des
Neuen Testamentes ausarbeitete. Das war das Verdienst des hl. Thomas. -
Aus der Lektiire dieser sehr wertvollen Studie geht auch klar hervor, daf3
der hl. Augustinus nie zur Idee der organischen Einheit des ganzen theolo-
gischen Wissens, der Moraltheologie und der Dogmatik, durchgedrungen
ist. Die ganze Offenbarungslehre de credendis et de agendis als eine Einheit
aufzufassen und als eine einzige Wissenschaft und allumschlieBende Weisheit
darzustellen war die geniale Leistung des Aquinaten. — Wir empfehlen dieses
Werk all denen, die sich um den wahren Sinn der Moraltheologie bemiihen,
und auch denen, die fiir die « heilsgeschichtliche » oder «religidse » Sitten-
lehre des hl. Augustinus Interesse haben. C. WiLrLiams  OP

Van Roo, William A., SJ : Grace and Original Justice according to
St. Thomas. (Analecta Gregoriana, 75.) — Apud Aedes Universitatis Gre-
gorianae, Romae 1955. 212 p.

Die vorliegende Dissertation ist die Arbeit eines Studenten, der offen-
sichtlich fleiBig (aber leider rein materiell) zu arbeiten wei3. Das bereits
von vielen Theologen griindlich erforschte Thema iiber das Verhiltnis
zwischen der heiligmachenden Gnade und der Iustitia Originalis will er neu
anhand von Thomastexten durchdenken. Zu diesem Zweck hat er simtliche
Stellen, wo der hl. Thomas das Problem direkt und ausdriicklich behandelt,
zusammengesucht. Er ist auch offenkundig in der groBen Literatur, die dieses
Thema irgendwie beriihrt, bewandert, und er zeigt, dafl er sich der ganzen
Problematik bewuBt ist. Trotz der groBen materiellen Kenntnis der ein-
schligigen Thomastexte mufl dem Verfasser aber eine wahre Einsicht und
Zusammenschau des theologischen Sachverhaltes, den Thomas zur Dar-
stellung bringt, abgesprochen werden. Das zeigt sich eben unzweideutig,
so bald er anfingt, die vielen Thomasstellen zu deuten : wo eine Schwierig-
keit vorhanden ist, tragt Thomas angeblich immer die Schuld ; er soll die
Sache konfus dargestellt haben! Das soll uns aber keineswegs iiberraschen
oder enttiuschen, versichert uns der Verfasser, weil eben auch der hl. Tho-



450 Besprechungen

mas von Adam abstammt! (S. 202) Als einziges Beispiel der Leichtfertig-
keit des Studenten (doch stellvertretend fiir viele, die leicht anzufiihren wi-
ren) und infolgedessen auch des groen Mangels an wissenschaftlicher Griind-
lichkeit und Gewissenhaftigkeit soll folgendes angefiihrt werden. Im wichti-
gen dritten Kapitel des dritten Hauptabschnittes wird die Lehre vom Ver-
hiltnis zwischen der Gnade und den eingegossenen Tugenden untersucht.
Der hl. Thomas hat bekanntlich den Zusammenhang von Gnade und Tugen-
den durch die Analogie des Verhaltnisses zwischen dem Wesen der Seele und
ihren Potenzen erklart. Der Verfasser aber eruiert aus den verschiedensten
offenbar von ihm nicht verstandenen Texten eine angeblich konfuse Lehre des
hl. Thomas. So lautet sein endgiiltiges Urteil iiber die klare und tiefsinnige
Darstellung und Erklarung des Aquinaten : « We may be content to conclude
that there is some indication of efficient causality of the soul in the
origin of the potencies, but that the teaching remains very obscure ... there
is little to be gained by advancing farther into the gathering darkness »
(S. 188-189). Statt Texte rein materiell zusammenzustellen, wiirden wir dem
Verfasser gerne ein griindlicheres Studieren des hl. Thomas empfehlen. Dann
wird auch wohl er, statt der vermeintlichen Finsternis und Obskuritit,
Licht und Klarheit finden! Die ganze Arbeit ist Zeichen des Fleilles eines
Studenten, aber auch der Unreife eines Anfingers. C. WiLLiams OP

Delhaye, Ph.: Rencontre de Dieu et de I'homme. Foi, Espérance,
Charité — Vertus théologales en général. — Desclée, Tournai 1957. 160 p.

Das vorliegende Werk ist weder eine rein theologische Abhandlung noch
ein Erbauungsbuch, sondern bietet uns eine gediegene und neudurchdachte
Darstellung des iibernatiirlichen und geistlichen Lebens, das auf seine un-
mittelbaren Quellen, die drei theologischen Tugenden, zuriickgefiihrt wird.
Denn das uns in der Gnade von Gott geschenkte Leben kommt zur Wirkung
und duBert sich zu allererst in den gottlichen Tugenden. Diese Tugenden
bilden eben die innersten und unmittelbaren Prinzipien der Vergottlichung
unseres ganzen Lebens, des Lebens des christlichen Alltags. Pflicht jedes
Christen ist es, diese gottgegebenen Lebenskeime hochzuschitzen und zu
pflegen, damit sie sich in ihm organisch entwickeln und dadurch sein ganzes
Dasein zu durchdringen vermégen. Der bekannte Medidvist und Moraltheo-
loge von Lille, Prof. Delhaye, schreibt in diesem Bindchen ex abundantia
scientiae. Aus seinem grofBen Wissen beschreibt er genau das Wesen dieser
drei Tugenden und schildert auch die Art und Weise ihrer Auswirkung im
Leben des Christen. Erfreulich ist es, daBl er den sogenannten « christo-
zentrischen » Charakter eben dieser gottlichen Lebensprinzipien besonders
hervorhebt, denn das gottliche Leben in uns ist zugleich eine seinshafte
Verahnlichung mit Christus. — Ich erlaube mir, auf einige kleine Ungenauig-
keiten, die sich in diese wertvolle Darstellung eingeschlichen haben, aufmerk-
sam zu machen. Erstens wird durch die Wiedervereinigung mit ihrem auf-
erstandenen Korper eine Seele im Himmel nicht vollkommener, sondern die
Glorie und Gliickseligkeit, der Glanz der Seele wird dem Korper mitgeteilt.
In dem Sinne kénnte man zugeben, die Vollkommenheit der Seele sei exten-



Besprechungen 451

siv, nicht aber intensiv groBer geworden (vgl. S. 28 f.). — Sodann scheint es
der Wirklichkeit nicht zu entsprechen, dal3 die Caritas durch jegliche Betéti-
gung wichst und stirker wird, oder beziehungsweise von Gott noch mehr in
der Seele verwurzelt wird (vgl. S. 143 f.). Das geschieht nur durch eine aus
dieser Tugend entspringende intensivere Tatigkeit. — SchlieBlich mag man
es wohl bedauern, daf3 der Verfasser die leidige Zersplitterung der theo-
logischen Wissenschaft in Moral und Dogmatik u. a. m. als fait accompli
anerkennt (vgl. S. 149 {.). Es gibt bekanntlich viele Theologen, die die orga-
nische Einheit des ganzen theologischen Wissens unnachgiebig und mit
bester Begriindung vertreten und heute noch in ihren Moralvorlesungen die
Gnade und die drei géttlichen Tugenden ausfiihrlich behandeln. Trotz dieser
Aussetzungen, die mehr die Fachtheologen interessieren, empfehlen wir
diese Abhandlung all denen, die sich fiir eine wahre, auf theologischer Grund-
lage basierende Frommigkeit einsetzen wollen. C. WiLLiams OP

Kirchengeschichte

Gieraths, Gundolf OP : Kirche in der Geschichte. — Ludgerus-Verlag
Hubert Wingen, Essen 1959. 126 S.

Das Biichlein bietet eine zwar nicht originelle, aber doch gute « Theologie
der Geschichte » sowie eine kritische « Methodik der Geschichtsforschung ».
Der Verfasser, der in Walberberg als Dozent der Kirchengeschichte wirkt,
zeichnet sich besonders durch Kenntnisse in der spiatmittelalterlichen Domi-
nikanergeschichte aus. Selbstverstindlich werden Fachleute da und dort
die Akzente etwas anders setzen. Man wird beim mittelalterlichen Papst-
tum sich vielleicht mehr an die Arbeiten Kempfs anlehnen, man wird den
Kalvinismus als Wirtschaftsethik zumal in Holland nach dem Urteil Hui-
zingas eher etwas abwerten, zu Galilei die Ausfiihrungen P. Wysers (DT
[Fr.] 21,1943, 412-422) heranziehen und endlich Voltaire nach den Darlegun-
gen W, Kaegis nicht in jeder Hinsicht zum Propheten des absoluten Fort-
schrittglaubens machen. Aber im Ganzen gesehen, haben wir ein wertvolles,
zusammenfassendes und anregendes Opus vor uns. Beachtenswert sind Ka-
pitel wie : « Kirchengeschichte und Wissenschaft », « Aufgaben des Kirchen-
historikers », « Kirche und Kultur ». Den Schluf3 bildet das Kapitel « Historia
magistra vitae » und die im ganzen Buche oft benutzte Ansprache des
Papstes Pius XII. am Internationalen Historikerkongre von Rom im
Jahre 1955. I. MULLEr OSB

Winter, Ernst Karl : Christentum und Zivilisation. — Amandus-Verlag,
Wien 1956. 531-31 S.

Zunichst zum Titel : Verf. gebraucht Zivilisation im weiten, alle schop-
ferischen Elemente umfassenden Sinn. — Sechs Hauptabschnitte (Funda-
mentum — zur Grundlegung christlicher Zivilisation ; Evangelium — zur
Deutung der christlichen Anfinge ; Ekklesia — zur Geistesgeburt der Kirche ;
Basileia — zur Erkenntnis des Reiches Gottes ; Polis — zur Neubegriindung



452 Besprechungen

des Osterreichischen StaatsbewuBtseins ; Okumene — zur Orientierung im
Atomzeitalter) zeigen die geistige Spannweite des Verf., der hier das Er-
gebnis mehr als 30jahriger Studien ausbreitet. Soviel Themen, soviel Pro-
bleme ! Die folgenden Ausschnitte kénnen die Gedankengidnge des Verf.
nur andeuten.

« Fundamentum » : Verf. zeigt, wie die christliche Zivilisation auf den
beiden Stinden, Klerus und Laien, Priester und Viter, beruht, die er auf
die beiden Ursakramente, Weihe und Ehe, zuriickfiihrt. Nicht nur politisches
Wirken des Klerus lehnt er ab, sondern auch seine Betitigung in den welt-
lichen Wissenschaften, wobei nicht allzu Positives erzielt (37), aber wertvolle
Krafte fiir die theologische Arbeit verloren gegangen seien. So fehle der
christlichen Welt noch das philosophisch-soziologische System, das, tiefer-
greifend als der formale Neukantianismus, Platon und Kant in der Perspek-
tive der christlichen Zivilisation verbinden, damit aber auch , .. das konser-
vative und progressive Interesse der Gesellschaft in neuem Geist versiegeln
wiirde » (40). Die wenig klare Zielsetzung iiberrascht nicht, wenn man liest,
daB Verf. die Ubernahme des Thomismus als offizielle kirchliche Doktrin
als unfruchtbar bezeichnet (39), anderseits in Kant « die Leuchtkugel sieht,
die sich in der unendlichen Fiille moderner geistiger Krifte vervielfaltigt
hat» (42). Nachdem die Kirche das Ende des « Germanischen Milleniums »
erkannt hat und nun politisch unsicher geworden ist (47), glaubt Verf. das
Gedeihen der christlichen Zivilisation am ehesten gesichert, wenn sich der
slavische Mensch und der irische, dessen Substanz Verf. im amerikanischen
Katholizismus bestimmend titig sieht, im geistig bedeutungsvollen Donau-
Alpenraum treffen und hier den neuen «dritten Menschen » bilden (48 f.}.

Im Abschnitt « Evangelium » begrii3t Verf. jiidische Beitrage zur Leben-
Jesu-Forschung (Buber, Brod u. a.). In der iiberwiegend negativen prote-
stantischen Pentateuch- und Evangelienkritik sieht er die wesentlichsten
Voraussetzungen fiir die deutsche politische Entwicklung des letzten Jahr-
hunderts (85). Der katholischen Laienwissenschaft stellt er den Ubergang
von der Vita zur Historia als Aufgabe hin, eine kritische Sichtung, die zu-
gleich historisch und mystisch denkt (92). Von zwei gegensitzlichen Ten-
denzen im Matthiusevangelium, der judenchristlich-schriftgelehrten und der
un- bzw. antijiidischen, hilt Verf. letztere fiir die urspriingliche, und dies
schon wegen ihres Antipharisiismus. Unter der Leitung von Jakobus minor
sei die schriftgelehrte Bearbeitung des Evangeliums und auch seine Uber-
setzung ins Griechische in Jerusalem erfolgt; den Rabbinern habe das
Griechische niher gestanden als das Aramiische (107). Die erste Uber-
lieferung sei dem Apostel Matthdus zuzuschreiben, hinter dem Petrus und
die drei anderen Erstberufenen stehen.

Zu «Basileia » und « Ekklesia » meint Verf., erst in einem spiteren
Stadium von Christi Wirksamkeit, als sich die historische Unméglichkeit der
Durchsetzung seines Reiches noch zu Lebzeiten ergab wegen des Unverstind-
nisses und der sonstigen Gegensitze, sei auf die Reichsgriindung am Anfang
die Kirchengriindung zum AbschluB3 erfolgt (141). — Unter Christus-Chrono-
logie behandelt Verf. eingehend die Osterberechnung. Uber das Ostermahl
sagt er dabei : « Wiahrend der rechte Fliigel, der Kreis der nazarethanischen



Besprechungen _ 453

Briider, der an der pharisidischen Osterberechnung festhielt, annahm, da@3 es
sich um das Ostermahl handelte, das Christus, vielleicht galildischer Sitte
folgend, freier gestaltet hatte, wullte der linke, der Kreis um die genesare-
thanischen Erstberufenen, von Anfang an, daf3 es sich angesichts der binden-
den Osterberechnung des Hohenpriesters nicht um das Ostermahl handeln
konnte » (168). — Von Jerusalem lift Verf. zwei Traditionslinien ausgehen :
die grof3jakobiische nach Ephesus, die kleinjakobiische nach Rom ; der
ephesisch-johanndischen Linie mift er die gréBere Glaubwiirdigkeit zu : « Die
Kontinuitit von Ephesus allein hat die apostolische Uberlieferung gerettet
und weitergegeben, nachdem zuerst die Jerusalemer Kirche unter Jakobus
minor, dann aber auch die beiden rémischen Brennpunkte, die petrinisch-
judenchristliche und die paulinisch-heidenchristliche, von tdédlichen Kata-
strophen verschlungen worden waren» (180). Konsequent 148t Verf. den
Donau-Alpenraum, seine Osterreichische Heimat, nicht von Rom, sondern
unmittelbar vom Osten die rechte Tradition empfangen, wobei er Viktorin
von Pettau als Vermittler annimmt (184).

Die Ausdehnung der Josephsverehrung liegt Verf. sehr am Herzen. Fol-
gende Satze diirften diesem Ziel aber kaum dienen: « Es liegt eine tiefe
Genugtuung darin, wenn wir heute wissen kénnen, daB Christus am 18. 3.
starb, am 19. 3. im Grabe lag und am 20. 3., auferstand. Denn darin liegt
die Erkenntnis, dafl3 Christus das himmlische Hochzeitsmahl mit dem Vater
(Mt. 26, 29) am Tage seiner Grabesruhe, dem 19. 3., feierte, an dem die
Kirche spiter den Tag seines Vaters Joseph begehen wiirde » (203).

Im 6. Kap. werden osterreichische Fragen behandelt, wobei Verf. drei
Patrone als typische Vertreter seines Landes vorstellt : Severin von Noricum,
Papst Pius X. und den letzten Habsburger Kaiser Karl. Sehr temperament-
voll sucht Verf. ein friihchristliches Grab in Wien-Heiligenstadt fiir Severin
in Anspruch zu nehmen, um den rechten Ausgangspunkt fiir die Ausstrahlung
seines Heiligen iiber Wien auf die ganze christliche Okumene zu gewinnen
(313). Fiir dieses « staatsménnisch-religiose Genie » (325) ist dem Verf. kein
Priadikat zu hoch (319, 320, 326) ; die zitierte Vita des Eugippius wird iiber-
interpretiert. Auch die Inanspruchnahme von Papst Pius X. fiir die dster-
reichische Stammes- und Geisteswelt (344) wird anderwirts auf Widerspruch
stoBen, Uber die historische Bedeutung Kaiser Karls (1916/18) zu urteilen,
erscheint verfriiht ; Verf. mochte allerdings sein Andenken aus der historisch-
politischen Sphire in die spirituell-mystische erhtht sehen (368). — Lang-
jahrige Bekanntschaft mit DollfuB3 legitimiert Verf., iiber den Bundeskanzler
wesentliche Mitteilungen zu machen, ebenso iiber die politische Entwicklung
in Osterreich nach dessen Tod bis 1938. Damals suchte Verf. als dritter
Biirgermeister von Wien die dsterreichische Arbeiterschaft mit dem autori-
tiren Regime zu versohnen. Seipel, Dollfull und Schuschnigg wirft er Fehl-
leistungen vor, die in jedem Fall aus der falschen Anwendung der schola-
stischen Sozialmetaphysik auf die Staatspolitik hervorgingen (391).

Die Emigration fiihrte Verf. nach Amerika. Die Kapitel, die er iiber
die dortige Industrieentwicklung und beginnende Atomwirtschaft schrieb,
sind nicht nur fiir seine Landsleute, sondern fiir Europa beachtlich. So
wiirden z, B. die 160 Millionen der Montanunion ganz anders in der Lage



454 Besprechungen

sein, ihre Eigenheit zu wahren als die 7 Millionen Osterreicher, deren Schwer-
gewicht Verf. wohl etwas iiberschatzt. Auch die Erhaltung eines gesunden
Bauerntums gegeniiber Amerika und RuBland, die Gewinnung der Arbeiter-
schaft fiir die Werte des Bodens, die qualitative Volksernihrung, die Erhal-
tung der biologisch-genetischen Substanz, sind europiische Aufgaben. Ernste
Wiirdigung verdient die Feststellung des Verf.,, daB die Atomwaffe das
ethische Problem des Krieges vollig verindert habe, daB also damit auch
der scholastische Begriff des « gerechten Krieges» keine ewige Wahrheit
bleibe (492).

Das Buch hat noch ein SchluB3kapitel, gewissermaflen das Testament
des Verf. Aus seiner altosterreichisch-legitimistischen Gesinnung hat er nie
ein Hehl gemacht. DaB er, in der alten, grofen Habsburger Tradition auf-
gewachsen, diese nicht abstreifen und mit der neuen Neutralitit — das
Schweizer Vorbild sollte nicht nur «technisch », sondern innerlich aufge-
nommen werden | — sich nicht befreunden kann, wer will es ihm veriibeln ?
So weist er also auf neue Moglichkeiten in Siidosteuropa hin, nicht nur
kulturelle und wirtschaftliche, sondern auch staatspolitische. Durch die
Linien Stettin-Triest und Odessa-Konigsberg sieht er das EinfluBgebiet des
neuen Osterreich begrenzt (512). Die betroffenen jungen Nationen, denen
er Osterreich als Hort der Freiheit anpreist (525), werden hierauf selbst ant-
worten konnen. Daf3 Verf. diese seine Traume durch massive Hetze gegen
Deutschland zu verwirklichen sucht (521, 523 f.), daB ihm die Teilung
Deutschlands wie ein « Idealfall » (524) erscheint, der gar nicht lang genug
dauern kann, wird ihm in Deutschland keine begeisterten Leser verschaffen ;
er wird aber darauf keinen Wert legen.

E. K. Winter ist nicht Osterreich ; er selbst bezeichnet sich als « Allein-
ganger » (419). Outsider kdonnen gelegentlich recht anregend wirken ; dieses
Priadikat ist dem Buch im ganzen nicht zu versagen. Das reiche, vielseitige
Wissen des Verf. wire durch den beabsichtigten Band « Anmerkungen » noch
mehr zur Geltung gekommen. Das der 1. Aufl. beigefiigte Heft 1483t sehr viele
Fragen ungekliart, zumal Lust am Kombinieren und lebhaftes Temperament
den Verf. oft auf recht abseitige Wege fithren. Wenn dann noch die durch-
weg spiirbare Tendenz hinzukommt, seiner Heimat, gestiitzt auf Konstruk-
tionen, die von Wien-Heiligenstadt bis zur Urkirche reichen, auch fiir die
Zukunft eine 6kumenische Bedeutung zu sichern, so wird das Buch auf
weiten Strecken zu einer politischen Tendenzschrift, was seinem wissenschaft-
lichen Wert nicht dient. A. TaieLe OSB

Seppelt, Franz Xaver : Geschichte der Pipste von den Anfingen bis
zur Mitte des 20. Jahrhunderts, Bd. 2 : Die Entfaltung der pidpstlichen Macht-
stellung im Frithen Mittelalter, von Gregor dem GroBen bis zur Mitte des
11. Jh., 2. neubearb. Aufl. — Bd. 3 : Die Vormachtstellung des Papsttums im
Hochmittelalter, von der Mitte des 11. Jh. bis zu Coelestin V., 1. Aufl. —
Bd. 4 : Das Papsttum im Spatmittelalter und in der Renaissance, von Boni-
faz VIII. bis zu Klemens VII., 2. Aufl. Neu bearbeitet v. Georg SCHWAIGER. —
Kosel, Miinchen 1955, 1956, 1957. 455, 649, 527 S.



Besprechungen 455

Die Neubearbeitung seiner in fiinf Banden 1931-1941 in Leipzig erschie-
nenen Papstgeschichte hat der 1956 verstorbene Ir. Xav. Seppelt weder
abschliefen, noch, wie er beabsichtigte, in sechs Binden bis zur Mitte des
20. Jh. weiter fithren konnen. Schon in den letzten Jahren seines Lebens
muBte er fiir die zweite, verbesserte Auflage wegen seines Augenleidens
einige Mitarbeiter heranziehen, vor allem seinen Schiiler, Privat-Dozent
Georg Schwaiger. Nach Bd. 1 (Der Aufstieg des Papsttums von den An-
faingen bis zum Ausgang des 6. Jh.) erschienen die vorliegenden Binde ;
den vierten unterzeichnet G. Schwaiger als verantwortlicher Bearbeiter. Er
glaubt mit Recht, « auch dort, wo gréBere Anderungen nétig schienen, ganz
im Geiste seines Lehrers geschrieben zu haben. Besondere Sorgfalt wurde
auf umfassende Literaturhinweise verwendet ; sie sollen, zumal im Text
knappe Fassung geboten war, dem wissenschaftlich interessierten Leser an
jeder Stelle eine eingehendere Beschiftigung ermoglichen » (Nachwort zu
Bd. 4). Zur Charakterisierung der vorliegenden Bénde sei auf unsere Bespre-
chung des 1. Bandes in der FZPT 2 (1955) 499 verwiesen. Die dort hervor-
gehobenen Vorziige der Seppelt’schen Papstgeschichte finden sich in den
folgenden Bédnden wieder ; wir mochten nur hinzufiigen, daB3 sie hier noch
stirker hervortreten. Dies werden die Dozenten der Kirchengeschichte auf
Schritt und Tritt feststellen kénnen. Auch dort, wo hingende Probleme
beriithrt werden, hebt sich die irenische und reservierte Stellungnahme des
Verfassers, bzw. des Bearbeiters, giinstig ab im Vergleich zum waghal-
sigen, iibereilten Urteil anderer, sowohl katholischer als auch andersden-
kender Historiker. Ein protestantischer Kollege hat uns offen gestanden, daf3
er dies als eine « erfreulich neue Erscheinung » in der Papstgeschichtsschrei-
bung betrachtet. Vielleicht kommen die Historiker, auch im katholischen
Lager, allmahlich zur Einsicht, da der von Leo XIII. formulierte Ratschlag
zu befolgen ist : « Primam esse historiae legem, ne quid falsi dicere audeat,
deinde ne quid veri non audeat ; ne qua suspicio gratiae sit in scribendo,
ne qua simultatis, » Wir méchten noch hinzufiigen, da3, wenn Seppelts Perio-
disierung sich in einer Papstgeschichte leicht verteidigen liBt, dieselbe in
einer Kirchengeschichte nicht ohne weiteres anzuwenden ist.

G. G. MEERSSEMAN OP

Pétré, Héléne: Die Pilgerreise der Aetheria. — Bernina-Verlag, Stift
Klosterneuburg bei Wien 1958. 280 S.

Karl Vretska hat das 1948 erschienene Werk Pétrés: « Journal de
voyage » hier nicht nur mit feinem Sprachgefiihl iibersetzt, sondern auch
mit neueren Hinweisen und Literaturangaben bereichert. Die lebendig
geschriebene Einleitung (S. 5-84) befaft sich mit Autor und Datierung, dem
Pilgerwesen, der Topographie, der Sprache und dem Stil. Pétré tritt fiir
Galizien und nicht Gallien als Heimat der Aetheria ein. Die Edition (88-261)
bietet auf der einen Seite den leider nicht ganz erhaltenen lateinischen Text
der einzigen aus dem 11. Jahrhundert stammenden Handschrift, dazu in
einer ersten Schicht von Anmerkungen die Korrekturen und Ergdnzungen
der Gelehrten, in einer zweiten Schicht die notwendigen Sacherklirungen.
Auf der andern Seite liuft die deutsche Ubersetzung fortlaufend weiter.



456 Besprechungen

Die Indices (S.273-280), zwar etwas knapp gehalten, stellen die Schrift-
zitate, die Eigennamen und Sachbegriffe zusammen. Wer Einzelheiten und
Finessen studieren will, wird zur Edition von Geyer, zum philologischen
Kommentar von Loéfstedt und der Spezial-Literatur greifen (vgl. Biblio-
graphie S. 85-87). Aber die vorliegende handliche Ausgabe erfiillt ihren
Zweck, eine allgemeine und erste Einfithrung in Text und Probleme zu geben,
vollkommen. Der Bericht einer hohen Dame, die um 400 eine dreijahrige
Reise nach Agypten, Paldstina und Kleinasien unternahm, einzig aus reli-
gibsem Interesse und einzig die Heilige Schrift als Pilgerfiihrer mit sich
fiilhrend, bietet soviele anziehende und wichtige Mitteilungen iiber die da-
maligen Zustdnde und das liturgische Leben des christlichen Orientes, daf3
sich die Einsicht in ihr Werk in jeder Hinsicht lohnt.

I. MULLER OSB

Rosenberg, Alfons : Michael und der Drache. Urgestalten von Licht
und Finsternis. Mit einem Geleitwort von Ida Friederike GORRES. — Walter-
Verlag, Olten 1956. 329 S. '

An dem Buch interessiert uns besonders die mittelalterliche Wallfahrts-
geschichte. Sie beginnt mit der Michaels-Epiphanie im kleinasiatischen Cho-
nae, die in der griechischen Kirche am 6. September gefeiert wird. Uber das
Michaelion, das Konstantin I. (1 337) erbaute, geht dann die Kultlinie auf
den Monte Gargano, wo nach der Tradition 490-439 Erscheinungen vor-
kamen. In die gleiche Zeit, nimlich 495, datiert Verf. St. Michaels Mount
auf einem Inselberg der englischen Westkiiste (Cornwall). Ein Gegenstiick
dazu stellt Mont St. Michel in der Normandie dar, friiher eine Grabstitte
fiir Druiden, seit ca. 708 ein Heiligtum des groen Engels. Diese Wallfahrts-
stdtten schildert Verf. in ebenso geistreicher wie anschaulicher Art. Freilich
handelt es sich nicht um eine eigentliche kritische Kultgeschichte, da Verf.
zu wenig Texte und Literatur heranzieht, auch oft Heiligtiimer aufzihlt,
ohne sie chronologisch zu fixieren (z. B. S. 147-154, 320-322). Man wird zum
Ganzen die zuriickhaltende Darstellung von B. Kotting, Peregrinatio Reli-
giosa (1950) vergleichen, woraus sich andere Datierungen ergeben. So diirfte
die Verehrung auf dem Monte Gargano nicht vor ca. 520 entstanden sein.
Ein innerer Zusammenhang zwischen dem spidtmittelalterlichen Absinken
des Michaelspatroziniums und dem Anwachsen des Marien-Titels (S. 64-65)
besteht kaum, gab es doch schon im Friih- und Hochmittelalter soviele
Marien-Patrozinien und wuchs ja auch die Michaelsverehrung in der Barock-
zeit nicht wenig.

Dem Verf. geht es aber nicht nur um die Michaelsheiligtiimer, er sucht
iiberhaupt die « Geschichte der Wallfahrt » und die « Geschichte der Kult-
hohle » seit Anbeginn darzustellen. So meint er, daB3 « die unvergingliche
Substanz des Gottersohnes Merkur » sich eigentlich auf den hl. Michael be-
ziehe, wie auch Merkur nur «ein Gehduse » Michaels war. Man fragt sich,
ob die Quellen nicht da und dort zu wenig differenziert und die Fragen nicht
allzu sehr vereinfacht wurden. Sicher hat der belesene Verfasser ein weit-
schichtiges und oft sehr entlegenes Material herbeigeschafft und manchen
lehrreichen Hinweis z. B. auf die Symbolik des Stieres und das Rot als Farbe



Besprechungen 457

des Bosen usw. gegeben. Es hdtte der Sache freilich geniitzt, wenn die theo-
logischen Belege, so die Ausfiihrungen des Pseudo-Areopagiten und die Thesen
der Alt- und Neuscholastiker miteinbezogen worden wiren. Auch der gebil-
dete Leser wire ebenso fiir eine grundsitzliche Beleuchtung des Verhilt-
nisses zwischen Mythos und christlicher Offenbarung dankbar gewesen. So
geben z. B. die klaren Darlegungen von H. Fries (Fragen der Theologie heute,
1957, S. 11-43) die nétige kritische Grundhaltung, um das vielfdltige, interes-
sante und anregende Material Rosenbergs in die richtige Sicht zu setzen.

I. MULLER OSB

Hafner, Wolfgang, OSB : Der Basiliuskommentar zur Regula S. Be-
nedicti. Ein Beitrag zur Autorenfrage karolingischer Regelkommentare.
(Beitrige zur Geschichte des alten Ménchtums und des Benediktinerordens,
hrsg. v. Stephanus HiLpriscH u. Emmanuel v. SERVERUS, Abtei Maria Laach,
Heft 23.) — Aschendorff, Miinster 1959. X1x-158 S., 9 Beilagen, 3 Tafeln,

Es liegt eine erweiterte Dissertation aus der Schule Lehmanns (Miinchen)
vor, die zum Schlusse kommt, daB der erste Kommentar zur Benediktiner-
Regel erst wenig nach 817 von Abt Smaragdus stammt. Von ihm unabhéngig
schuf um die Mitte des 9. Jahrhunderts (nach 848) Hildemar einen Kommen-
tar, ein frankischer Benediktiner, der zur Hebung der lombardischen Kl&-
ster vom Mailinder Erzbischof Angilbert II. (824-860) berufen wurde. Er-
halten sind einzig Niederschriften von Hildemars Vortrag und in drei
verschiedenen Bearbeitungen. Die erste Redaktion steht in einem Reichen-
auer Codex des 9. Jahrhunderts, welche man seit dem 11. Jahrhundert
einem Abt Basilius zuschrieb. Die Vorlage stammt aus Oberitalien, wohl von
Verona, von wo sie dann nach Reichenau kam. Die zweite Redaktion ist
in einer Handschrift von Dijon aus dem 11. Jahrhundert als dltestem Zeugen
erhalten. Der Text nédhert sich in gewisser Hinsicht der Reform Benedicts
von Aniane, was wir bei Basilius nicht finden, Die dritte Uberlieferung,
zuerst in Handschriften von Bobbio und Montecassino des 10. Jahrhunderts
greifbar, wurde bislang wohl irrtiimlich Paulus Diaconus zugeschrieben,
stammt aber auch aus dem 9. Jahrhundert und vertritt die Cassinensische
Richtung von Hildemars Kommentar.

Die Arbeit Hafners beschligt vor allem den noch unedierten Basilius-
Text einerseits, dann die vermeintliche Autorschaft der dritten Tradition
anderseits. Die Untersuchung, die meist mit indirekten Indizien arbeiten
mub, macht einen durchaus gediegenen und sauberen Eindruck. Wenn die
neue Edition der Benediktinerregel im Wiener Corpus nicht iiberraschende
Ergebnisse zeigt, was nicht zu erwarten ist, dann diirfte auch das Gesamt-
resultat des vorliegenden Opus nicht nur iiberzeugen, sondern auch dauernd
der Wissenschaft eingegliedert werden. Wie viele Hinweise, auch im palio-
graphischen Teile, im Werke des jungen Engelberger Ménches zu finden sind,
das kann nur der feststellen, welcher das leider fehlende Register selbst
herstellt. Wir stoflen auf Kloster und Geistesstitten wie Corbie, Reichenau,
Brescia und Verona, Pavia und Montecassino. Es ist die Rede vom irischen
und griechischen Einflul, von der Geschichte liturgischer Feste (Apostel-
fest, Mariae Himmelfahrt) und der Entwicklung monastischer Briuche

30



458 Besprechungen

(ProfeB, Pfortner, Biicherabschreiben). Es ist zu hoffen, daB der Verfasser
noch verwandte und dhnliche Stoffe der Karolingerzeit in seinen weiteren
Studien behandelt. I. MGLLER OSB

Orlandi, Stefano, OP : « Necrologio » di S. Maria Novella. Testo inte-
grale dall’inizio (1235) al 1504, corredato di note biografiche tratte da docu-
menti coevi. 2 Vol. — Olschki, Firenze 1955. Lvi-642, 716 p.

Ein monumentales Werk | Das 1221 in Florenz gegriindete Dominikaner-
kloster Santa Maria Novella hat so viele fiir Kirche und Kultur verdienst-
volle Médnner hervorgebracht, da3 ein wissenschaftliches Denkmal solchen
AusmaBes angebracht war. Die wichtigste Quelle seiner Literatur- und Kunst-
geschichte wird hiermit den Forschern zugdnglich gemacht. Unter Necro-
logium, im Gegensatz zu Obituarium, versteht man ein biographisches Regi-
ster der Konventsmitglieder, deren Elogium jeweils beim Absterben in
chronologischer Reihenfolge eingetragen wurde. Im Ganzen sind es hier
752 Elogien (Bd. I, S. 1-205). Es folgen sodann (Bd. I, 209-642 und Bd. II,
1-383) iiber die gleichen Personen ebensoviele vom Herausgeber selbst aus
sonstigen, meist zeitgendssischen Quellen zusammengestellte bio-bibliogra-
phische Notizen, die hie und da regelrechte Monographien darstellen. Hand-
schriften, Drucke und Literatur werden iiberall mit peinlicher Genauigkeit
angegeben. Im I. Anhang (II, 387-405) bringt der Herausgeber sieben aus-
gewidhlte Dokumente iiber Kirche und Kloster, darunter (405-417) das eigent-
liche Obituarium (hier Calendario ecclesiastico genannt), im II. Anhang
(418-518) 80 Dokumente, die sich auf einzelne Konventsmitglieder beziehen,
im IIT. Anhang (519-589) die Konventsobrigkeiten von 1331 bis 1500 nach
zeitgendssischen Quellen, einige Listen der jeweiligen Konventsmitglieder
nach datierten Urkunden usw. (S. 590-600), im IV. Anhang eine kritisch
zusammengestellte Liste der Prioren von 1219 bis 1500 (S. 600-609). Das
Quellen- und Literaturverzeichnis geht von S. 613-630, die verschiedenen
Indices von S. 633-716. Es finden sich unter den im Necrolog vorkommenden
Predigerbriidern Sproflinge der groBen florentinischen Familien (Acciauoli,
Albizi, Agli, Altoviti, Ardinghelli, Bentacordi, Calcagni, Calvacanti, Donati,
Guidalotti, Gerolami, Medici, Minerbetti, Nerli, Passavanti, Peruzzi, Filippi,
Ristori, Sassetti, Ruccelai, Soldanieri, Strozzi, Ginori, Vecchietti, Torna-
quinci), Erzbischéfe und Bischofe, Heilige und Selige, Theologen, Philo-
sophen, Inquisitoren, Dichter, Architekten, Scholastiker und Humanisten.
Das vorliegende Werk ist eine wahre Iundgrube fiir drei Jahrhunderte
Florentiner Geschichte, Die Forscher auf dem Gebiete der Scholastik, des Hu-
manismus und der Kunst werden hier mit vollen Handen schépfen kénnen.

G. G. MEERSSEMAN OP

Gabriel, Astrik L. : Student Life in Ave Maria College, Mediaeval Paris.
History and Chartulary of the College. (Publications in Mediaeval Studies,
XIV.) — University of Notre Dame Press, Notre Dame, Indiana 1955.
XVIII-460 S.

Die kleine Pariser Studentenburse « Ave Maria » wurde 1336-46 durch
Stiftungen und Schenkungen des konigl. Rates Jean de Hubant gegriindet.



Besprechungen 459

Sie beherbergte 6, bzw. 8 arme Schiiler (bursarii) vom 8. oder 9. bis zum
16. Lebensjahr, und bezahlte ein Stipendium an 6 auswirtswohnende Schiiler
im gleichen Alter. Fiir die intellektuelle Bildung sorgte ein im Hause woh-
nender magister, der Grammatik und Logik dozierte ; mit der religitsen Er-
ziehung war ein Kaplan beauftragt. Die Burse wurde 1769 mit dem Collége
Saint-Louis-le-Grand verschmolzen. Fiir unsere Leser wird das 10. Kapitel
(185-198) iiber die Bibliothek und das intellektuelle Leben der Bursa wohl
das interessanteste sein. Man ist aber enttduscht iiber die geringe Rolle,
die das Institut im Universitdtsbetrieb gespielt hat ; dies ist jedoch daher
zu erkliren, daB3 die Schiiler bloB Knaben waren. Einzig folgende Episode
diirfte hier erwihnenswert sein : « Als Beweis fiir den guten Ruf der Burse
moge die Tatsache erwdhnt werden, da8 Petrus de la Ramée dieses Haus
wihlte, um einige seiner aufsehenerregenden Vorlesungen zu halten: 1536
griff er die Autoritit des Aristoteles an mit der These : Quaecumque ab
Aristotele dicta sint falsa et commentitia esse. Daraufhin wurde ihm jede
Vorlesung iiber Philosophie untersagt ; er sollte fortan nur iiber die Klassiker
oder einen anderen Gegenstand lesen » (S. 234). Das Interesse des vorliegen-
den Werkes liegt auf dem Gebiete der Erziehungsgeschichte und der Frommig-
keit. Der Verf. hat sein Thema ausgezeichnet und quellenmidBig ausgearbeitet
und sein Chartularium musterhaft herausgegeben. G. G. MEERSSEMAN OP

Veit, Ludwig Andreas — Ludwig Lenhart: Kirche und Volksfrémmigkeit
im Zeitalter des Barock. — Verlag Herder, Freiburg i. Br. 1956. x1-332 S.

L. A. Veit war es nicht mehr vergonnt, sein bekanntes Buch « Volks-
frommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittelalter » (Herderverlag
1936) fortzusetzen und ein entsprechendes Werk iiber die nachfolgende Zeit
herauszubringen. Er hatte jedoch vor seinem Tod (1939) das bereits gesam-
melte Material seinem Landsmann L. Lenhart iibergeben, der es inzwischen
durch eigene Studien ergdnzte und nun in diesem Band als schéne und reife
Frucht vorlegt. Unzweifelhaft durchliest man diese Bldtter mit noch mehr
Interesse (und Vergniigen) als Veits oben erwdhntes Buch, weil uns das
Barockfromme doch viel nidher liegt als das Mittelalterliche, ja weithin auch
heute noch — vor allem in lindlichen Bezirken des deutschen Siidens — dem
religiosen Leben seine unzweideutige Note gibt, Diese Tatsache kommt einem
gerade bei der vorliegenden Lektiire so recht erst zum BewuBtsein. Leider
bréckelt heute durch die Industriezivilisation und die immer mehr um sich
greifende Verstidterung, aber auch durch eine nicht immer sehr barock-
freundliche Liturgie viel von der Fiille, Kraft und gottgeweihten Irdisch-
keit barocker Traditionen ab. Anderseits scheint gerade der Mensch des
rationalisierten und «sachlichen » Zeitalters besondere Sehnsiichte nach
barockem Schwung und UberfluB zu verspiiren (man denke nur an den
« Barock » in der Mo&bel- und Wohnraumgestaltung, an den Wunsch vieler
Leute, in ihrem Heim ein barockes Figiirchen oder Schwinzchen zu haben,
oder — auf rein religitsem Gebiet — an die echt barocken Verehrungsweisen
der « Fatima-Muttergottes » oder an dhnliche Erscheinungen). Die Barock-
kultur verstand es eben, in einzigartig blutvoller Weise, das Himmlische



460 Besprechungen

mit dem Irdischen zu verbinden und dem Menschen einen Begriff von der
iiberflieBenden Herrlichkeit eines Gottes vor Augen und Ohren zu stellen,
der auBler dem Himmel auch noch die Erde fiir sich und seine Frommen
gemacht hat. Konnte sich an dieser, an sich uralten Idee nicht neues Feuer
fiir die Praxis der Seelsorge entziinden ? Das Problem ist wahrlich akut,
wo das Irdische und das Uberirdische immer mehr und heillos auseinander-
zufallen drohen und der moderne Mensch, der im Bann der Univozitit des
Naturwissenschaftlichen steht, immer unfdhiger wird, den « Sprung» vom
Geschaffenen zum Ungeschaffenen zu machen, eine Fihigkeit, die dem
frommen Barockmenschen noch so im Fleich und Blute lag, daB er wie selbst-
verstindlich alles Gottliche vernatiirlichte und alles Natiirliche vergottlichte.
Es bedeutet eine groBe geistige Bereicherung, diese Mentalitit an den un-
zdhligen Einzelphdnomenen, die V. und L. behandeln, verwirklicht zu sehen
und ihren auch heute noch giiltigen Wert zu erkennen.

Dieses Buch gehoért nicht nur in die Hand des Kirchenhistorikers,
sondern vor allem in die des praktischen Seelsorgers, der aus dem vielen,
was es iiber Sakramente, Sakramentalien, Heiligenverehrung, frommes Thea-
ter, Wallfahren, Volksandachten u.a.m. berichtet, kostbares Wissen fiir
seine religiose Unterweisung schopft und ihn vor allem dazu anregt, einen
gesunden « barocken Sinn» in sich und anderen zu pflegen.

J. F. GRoNER OP

Pastoraltheologie

Verkiindigung und Glaube. Festgabe fiir Franz X. Arnold. Heraus-
gegeben von Theodor FiLTHAUT und Josef Andreas JUNGMANN S]. — Ver-
lag Herder, Freiburg 1958. 359 S.

Die frithe Tiibinger Schule ist dadurch gekennzeichnet, daB sie das
historische und spekulative Denken verbindet und zugleich offen ist gegen-
iiber den Strémungen der Zeit. Diese Merkmale zeichnen auch das Schaffen
des verdienten Tiibinger Pastoraltheologen Franz X. Arnold und die ihm
zu seinem 60. Geburtstage (10. September 1958) von Schiilern und Freunden
gewidmete wissenschaftliche Festgabe aus. Der stattliche, auch in der
duBeren Aufmachung sich wiirdig prisentierende Band enthalt nicht weni-
ger als zwanzig Beitrige, die um die beiden Themen kreisen, die das Lebens-
werk des Geehrten bestimmen : Verkiindigung und Glaube.

Eine erste Gruppe der Aufsitze ist geschichtlich ausgerichtet. K. H.
Schelkle legt in seinem aufschluBreichen Beitrag « Zur biblischen und patri-
stischen Verkiindigung der Eschatologie » (nach R6ém 13, 11-13) dar, wie die
Kirchenviter die eschatologische Verkiindigung des Neuen Testamentes auf-
nahmen und ihrerseits predigten. Es zeigt sich, da3 sie an den alten eschatolo-
gischen Vorstellungen festhielten, sie aber nicht mehr mit dem sehnsiichtigen
Harren auf den Herrn beseelten, sondern, aus antiker Weltuntergangsstim-
mung heraus, mehr mit der Furcht vor dem drohenden Gericht. — Da3 Yves
M.-]J. Congar OP das Thema « Die Kasuistik des heiligen Paulus » wihlt, mag
iiberraschen. Er legt anhand der Stellungnahme des Apostels zu seiner Hand-
arbeit, zum Gotzenopferfleisch, zur Beobachtung der Gesetze iiber Speisen



Besprechungen 461

und Tage dar, daBl auch Paulus von der Kasuistik Gebrauch machte, dabei
aber keineswegs rein juristischer oder legalistischer Sehweise verfiel. Durch
das wesentliche Moment der Agape unterscheidet sich die paulinische Ethik
und Kasuistik tief von der stoischen Moral und Kasuistik. — Thomas von
Aquin verdient den Ehrentitel « Doctor angelicus » auch deswegen, weil er
den eu-angelischen Charakter der christlichen Lehrverkiindigung klar er-
kannt und gewahrt hat. Auf diesen oft iibersehenen, beispielhaften Wesenszug
der Lehrweise des Aquinaten weist 4. Hufnagel in seinem Aufsatz « Freude
und christliche Verkiindigung nach Thomas von Aquin» hin. Es fallen in
diesen Zusammenhang wichtige Bemerkungen iiber Wesen und Bedeutung
der Freude iiberhaupt und der christlichen Freude. — R. Padberg, der in
seiner Habilitationsschrift « Erasmus als Katechet » (Freiburg 1956) bereits
nachwies, daB der vielumstrittene Fiirst des Humanismus nach dem Zeug-
nis seiner Katechismen nicht jener Skeptiker und Adogmatiker war, als der er
vielfach gilt, sondern ein in der soliden Glaubenstradition verwurzelter Vor-
kampfer eines Reformkatholizismus im guten Sinne, kommt auf Grund der
Paraphrase zum Romerbrief, der im exegetischen Werk des Erasmus eine
Schliisselstellung einnimmt, zum gleichen Befund (« Glaubenstheologie und
Glaubensverkiindigung bei Erasmus von Rotterdam »).

Die zweite, mehr spekulativ gerichtete Gruppe von Beitrigen leitet der
durch seine tiefschiirfenden Untersuchungen zur Mysterientheologie be-
kanntgewordene J. Betz durch den Versuch einer dogmatischen Bestim-
mung des Verhiltnisses von « Wort und Sakrament » ein. Er kommt darin
zu dem fiir eine Theologie des Wortes bedeutsamen Fazit, dal das Wort nicht
nur Belehrungsmittel, sondern auch Gnadenmittel ist. Da es aber nicht das
volle Heil wirkt, ist es jedoch nicht eigentliches Sakrament, aber sakramental
oder ein Sakramentale, ja « sogar das Ur-sakramentale oder das Sakramentale
schlechthin » (S. 99). — « Die Botschaft von Christus in einer Welt ohne Gott »,
dieses insbesondere von D. Bonhoeffer eindringlich vorgebrachte Problem
stellt sich H. Fries in einer positiven Auseinandersetzung mit den allzu
extremen Thesen dieses starken Nachhall findenden protestantischen Theo-
logen, der radikale Christlichkeit und radikale Weltlichkeit miteinander ver-
binden und das Christentum von den religiésen Vorstellungen reinigen
wollte. — Aus der von H. Flatten angestellten kirchenrechtlichen Unter-
suchung iiber die « Missio canonica » geht hervor, wie dieser kanonistische
Terminus im Wesen des christlichen Verkiindigungs- und Glaubensaktes
griindet, wie er im Laufe der Zeit entfaltet, im Kirchenrecht fixiert und in
Konkordaten gesichert wurde. — Kiirzere Beitrige von F. M. Willam
(«,Kerygma’ und die Denkformen der Gegenwart») und G. Delcuve S. J.
(« Heilsgeschichtliche Aspekte fiir unsere Verkiindigung ») erértern aktuelle
kerygmatisch-katechetische Probleme. — J. 4. Jungmann SJ faBt in seinem
Aufsatz « Das kirchliche Fest nach Idee und Grenze » das heiBe Eisen der
Frage an, wie und inwieweit auch Anliegen und Anlisse aus dem diesseitig-
irdischen Bereich mit der kirchlichen Festfeier verbunden werden kénnen.
Wie diese Frage, so findet auch das Problem der Zwecksonntage (Caritas-,
Presse- usw. -Sonntag) eine organische Losung, die das doppelte Anliegen
wahrt, das kirchliche Fest rein zu erhalten und die Welt nicht zu ignorieren,



462 Besprechungen

Damit ist der Ubergang zu pastorell-praktischen Problemen gegeben.
V. Schuryr CSsR fallt seine in verschiedenen Schriften geduBerten eindring-
lichen Gedanken iiber « Situation und Aufgabe der Predigt heute » zusam-
men. Die kerygmatische Erneuerung setzt, wie Schurr betont, die Erneue-
rung der Theologie voraus und insbesondere die Schaffung einer Theologie
des Wortes. — J. Hofinger SJ (« Das Kerygma im Dienste der Missionslitur-
gie») stellt gegeniiber verkehrten Auffassungen klar, daB der religitsen
Unterweisung gegeniiber dem gottesdienstlich-sakramentalen Geschehen eine
grundsitzlich dienende Rolle zukommt, woraus sich fiir die richtige Ge-
staltung des missionarischen Gottesdienstes und der Kultfeier iiberhaupt
wichtige Folgerungen ergeben. — An welcher Stelle der Messe die Predigt
stehen soll, ist, wie B. Fischer bemerkt, im Laufe der Geschichte verschieden
beantwortet worden. Fischer skizziert in seiner Untersuchung iiber « Die
Predigt vor der Kommunionspendung » die bis anhin noch nicht geschriebene
Geschichte eines der bedeutendsten Ansitze zur Wortverkiindigung und
verdffentlicht im Anhang die Kommunionansprache des Trierer Rituale von
1574. — Mehr der Problemstellung als der Problemlosung wollen die Aus-
fiihrungen von F. Coudreau iiber « Katechismus, Katechese, Katechumenat »
dienen. Sie werden weitergefiihrt und vertieft durch die pastoraltheologi-
schen Uberlegungen von P.-A. Liégé OP iiber die Institution des Kate-
chumenats (« Das Katechumenat im Aufbau der Kirche »), deren Bedeutung
nicht nur fiir die Mission, sondern fiir das ganze Leben der Kirche neu zu
entdecken ist. — Th. Filthaut («Verkiindigung und Erziehung») vermittelt
einen aufschluBBreichen Rundblick auf die protestantische Religionspadago-
gik der Gegenwart, die zum Problem der christlichen Erziehung eine zwie-
spaltige Stellung einnimmt.

Auf Fragen, die sich aus der durch die Technik verdnderten Situation
von heute an die Pastoration stellen, gehen die vier letzten Beitrige des, wie
wir sehen, sehr reichhaltigen Sammelbandes ein, doch in ununterschiedlicher
Haltung. Wihrend F. X. von Hornstein im abgewogenen Aufsatz « Seelsorge
im Zeitalter der Technik » in echt pastoreller Haltung den Seelsorger zu einer
bejahenden Einstellung zu der in Gottes Schépfung potentiell enthaltenen und
heute faktisch gegebenen Welt der Technik aufmuntert und ihm aufzeigt, wie
er auch den in dieser Welt stehenden Menschen von heute den Weg zu Gott
finden lassen kann, hdlt Th. Kampmann (« Der Film, die Technik und das
Zwischenreich ») es fiir « kurzschliissig, die Errungenschaften spitneuzeit-
licher Technik mit dem Schopfungsauftrag zu verkoppeln » (294 f.). Er er-
klart die Welt der Maschine zu einem Zwischenreich, « das weder der Natur
angehort noch der Ubernatur, sondern, wiewohl Emissir des Menschengei-
stes, in sich selber steht und um sich selber kreist » (295). Zu solchen For-
mulierungen und zu der damit verbundenen schwarzseherischen Beurtei-
lung des Films sind doch wohl Fragezeichen anzubringen, wiewohl Kamp-
manns Bedenken ernstlich zu iiberlegen sind. Wenn man behauptet, « da@
die ‘demoralisierende’ Wirkung des Films mit seiner Existenz zusammen-
hangt » (300), «daB die nivellierende Wirkung des Films zu seinem Wesen
als mechanical matter gehort » (301), bleibt dann fiir einen Christen nicht
bloB radikale Abwendung iibrig statt der im gleichen Aufsatz in Uberein-



Besprechungen 463

stimmung mit Pipsten und Bischofen geforderten Haltungsmitte zwischen
avantguardistischer Munterkeit und konservativistischer Verstocktheit dem
Film gegeniiber? Auch halte ich die als plausibel erklirte Moglichkeit,
« daB nidmlich der Mensch eines guten Tages, der selbstgesetzten Fron iiber-
driisssig, die Produkte seines Ingeniums brutal zerstort » (306), fiir utopisch.

Der Aufsatz Kampmanns steht, wie zum vorausgehenden, so auch zum
nachfolgenden, in schroffem Gegensatz. 4. Auer bemiiht sich hier um einen
Beitrag « Zur theologischen Grundlegung einer christlichen Laienfrommig-
keit ». Er sieht das Specificum einer Laienspiritualitit darin, daB die Liebe,
das christliche Vollkommenheitsideal iiberhaupt, « am Stoff der Welt ver-
wirklicht wird « (309, Anm. 8), sodal die Einheit des christlichen Voll-
kommenheitsstrebens gewahrt bleibt. Der Bildung einer solchen Laienfrom-
migkeit sei vor allem die von Anfang an ménchische Prigung der christ-
lichen Frommigkeit hindernd im Wege gestanden. Es scheine sich deshalb
die Begriindung einer christlichen Laienspiritualitit von der Ratefrommig-
keit her nicht zu empfehlen. Statt von oben nach unten sei besser von
unten nach oben zu bauen und «aus der heilsgeschichtlichen Betrachtung
des Seins und des Sinnes von Mensch und Welt die fiir jeden Christen zu-
néichst verbindliche Frommigkeit zu entwickeln » (310). Zunichst bediirfe
es « der geistlichen Realisierung des Schopfungsglaubens » (311), sodann des
Inkarnationsglaubens und der « Hoffnung auf Herrlichkeit » (Pinsk). Ob
in diesen Gedankengingen das Pendel von der pessimistischen Haltung zur
Welt nicht allzusehr nach der Gegenseite ausschligt und die christliche
Frommigkeit nicht allzu einseitig als inkarnatorisch, als Weltfrommigkeit
gesehen wird ? Wird hier das Wort « vom Kreuz », das paulinische « nichts
anderes kennen als Christus den Gekreuzigten » nicht etwas iiberhért und
das Kreuz aus Christentum und Christenleben irgendwie ausgeklammert
(vgl. 319-321) ? Hat etwa Christus gesagt: Wer mir nachfolgen will, der
inkarniere sich in der Welt — oder nicht vielmehr : « der nehme téglich sein
Kreuz auf sich ? » Es scheint mir heute angezeigt, darauf zu achten, daB
wir von einer allzueinseitigen theologia crucis, wie sie etwa Bonhoeffer be-
treibt (vgl. A. Fries im gleichen Band, 103-115), nicht ins entgegengesetzte
Extrem einer ebenso einseitigen theologia incarnationis fallen, sondern alle
drei christlichen Pole : Menschwerdung — Kreuz — Verherrlichung wahren.
« Wenn das Samenkorn nicht in die Erde fillt und stirbt ...» Auch die
christliche Laienfrommigkeit kommt nicht aus ohne das Opfer, das Opfer
Christi und das eigene, von dem jedoch in diesen Ausfiihrungen kein Wort
gesagt wird. Firmung und Eucharistie werden mit Recht als grundlegende
Sakramente fiir die christliche Laienfrémmigkeit betrachtet, dabei aber die
Eucharistie auch wieder rein inkarnatorisch gesehen, so in der unhaltbaren
Gleichstellung : « Wenn die Eucharistie die ,Aktualprisenz der historischen
Inkarnation’ ist, dann tritt der LLogos zu den eucharistischen Elementen
doch wohl in das gleiche Verhiltnis wie bei der Inkarnation zu seinem irdi-
schen Leib » (323). Vor der hier naheriickenden Gefahr eines Paninkarna-
tionismus wiirde eine gewisse sobrietas und weise discretio sowie die Be-
achtung aller Offenbarungsdaten bewahren. In der Sicht der Offenbarung
geschah doch wohl die Inkarnation in erster Linie um der erlésenden Passion



464 Besprechungen

willen, vergegenwirtigen die eucharistischen Gestalten den Opferleib und das
Opferblut Jesu Christi- zur Verkiindigung des Todes des Herrn (Paulus),
besteht das christliche Leben in der Kreuzesnachfolge. Es ist der Laien-
frommigkeit nicht gedient, wenn die Linien der Offenbarung verkiirzt und
fiir die Spiritualitit nur noch die Momente der Schopfung, Menschwerdung
und Verherrlichung beachtet werden. Vielmehr gilt das in einer Anmerkung
zitierte Wort Congars, wonach die « Hauptwerte einer Heiligung in der
Welt » in Berufung, Dienst und seinen Forderungen, Verpflichtung und Ver-
antwortung bestehen, und «das alles unter dem Zeichen des Kreuzes»
(325, Anm. 51). Diese Bemerkungen, die anzubringen wir fiir nétig hielten,
wollen nicht bestreiten, dal dieser Beitrag wertvolle Ansatzpunkte zu einer
christlichen Laienspiritualitit enthalt. Dankbar ist man auch um die kla-
rende Orientierung, die F. Benz im aktuellen abschlieBenden Aufsatz des
Sammelbandes iiber « Das Prinzip der Anpassung in der gegenwartigen
missionarischen Seelsorge in Frankreich », iiber die Mission de France und
ihr Seminar, die Arbeiterpriester, die apostolische Aktivierung der Laien
gibt.

Sowohl die Beitrage des Sammelwerkes wie das im Anhang zusammen-
gestellte Schrifttum von F. X. Arnold, fiir dessen weltweite Wirkung die
mehrfachen Ubersetzungen der hauptsidchlichsten Werke zeugen, lassen
ermessen, welch wertvolle Ansté3e der Gefeierte der Pastoraltheologie gab.
Der Rezensent, der dem Geehrten ebenfalls viel verdankt, wiinscht diesem
fiir seine Arbeit im « Dienste am Glauben » ein herzliches Ad multos annos !

A. BERrz.

Duployé, Pie : Rhetorik und Gotteswort. — Patmos-Verlag, Diisseldorf
1957. 95 S.

Der Titel konnte hinter diesem Bédndchen eine gelehrte Abhandlung
oder eine systematische Predigtlehre vermuten lassen. Doch weit gefehlt.
Diese Schrift des franzosischen Dominikaners ist alles andere als ein trockenes
Lehrbuch. Eher ist sie ein saftiges Pamphlet gegen die Verkalkung und
Blutarmut der durchschnittlichen Predigt der Neuzeit; ein geistreicher,
angriffiger Aufruf, in der Verkiindigung des Wortes Gottes auch die schopfe-
rischen, dichterischen Eigenkrifte des Menschen im Prediger ins Spiel zu
bringen. « Kurz gesagt, es gilt, der Rhetorik und Poetik innerhalb der Kirche
ein Rechtsstatut und die Existenzbedingungen zu sichern » (S. 18). So lautet
die Grundthese der selber einen ganz musischen und rhetorischen Charakter
tragenden Schrift, die von Oswalt von Nostitz brillant {ibersetzt wurde.
Die Grundthese wird vor allem im Kap. I « Die Krise der Predigt » und III
« GroBe und Grenzen der Homiletik » verfochten. Es geht dabei nicht ohne
iiberspitzte und gewagte Behauptungen ab. DaB aber doch nicht einem rein
subjektiven Sich-selbst-Aussprechen des Predigers das Wort geredet wird,
erhellt vor allem aus dem mittleren Kapitel : « Mit der Bibel alt werden ».
Die von blitzenden Bildern, Vergleichen und Zitaten funkelnde Schrift
ist kostlich zu lesen und ihr Inhalt trotz der legeren Form des Erwigens
wert. A. Berz



Besprechungen 465

Fichter, Joseph H., SJ: Die gesellschaftliche Struktur der stidtischen
Pfarrei. — Verlag Herder, Freiburg 1957. 247 S.

— Soziologie der Pfarrgruppen. Untersuchungen zur Struktur und Dyna-
mik der Gruppen einer deutschen Pfarrei. (Schriften des Instituts fiir christ-
liche Sozialwissenschaften der westfilischen Wilhelms-Universitdt Miinster,
Bd. 5). — Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Miinster Westfalen 1958.
178 S.

1. Aus der allgemeinen Religionssoziologie ging als Unterabteilung die
Pfarrsoziologie hervor, die grundgelegt wurde durch das Werk von Norbert
Greinacher : Soziologie der Pfarrei. Wege zur Untersuchung (Alsatia-Ver-
lag, Colmar-Freiburg 1955). In den Vereinigten Staaten verlegt sich vor
allem Joseph H. Fichter SJ, Professor der Soziologie an der Loyola Universi-
tit von New Orleans, auf dieses fiir die Pfarrseelsorge so wichtige Gebiet.
Aus religionssoziologischen Durchforschungen stadtischer Pfarreiverhéltnisse
im Siiden der U.S.A. ging das vorliegende Werk hervor, das im Original
den Titel trdgt: Social Relations in the Urban Parish (Chigago 1954). Das
Buch enthdlt eine Fiille interessanter Probleme und Feststellungen. Im
1. Teil umreilt es den Begriff « Pfarrangehériger » und beschreibt die ver-
schiedenen Typen von Pfarreigliedern : Fiihrer und Kernpfarrangehorige,
Durchschnittspfarrangehorige, Randkatholiken, «schlummernde» (= reli-
gits abgestandene) Katholiken. Der 2. Teil sucht einen Querschnitt des
religiosen Verhaltens zu geben und den Einflu des Wohnungswechsels und
der gesellschaftlichen Stellung auf die religiése Praxis festzustellen. Der 3. Teil
umreiBt die Bedeutung des Pfarrgeistlichen in seinen verschiedenen Rollen,
die Typik und Struktur religioser Laiengruppen und die Beziehung zwischen
Schule und Pfarrei. Der 4. Teil, der wohl eher an den Anfang gehort hitte,
kommt auf die hauptsidchlichen Probleme, Anliegen und die ethischen Gren-
zen der Pfarrsoziologie zu sprechen, und ein Anhang hebt deren Nutzen
fiir die Religion hervor.

Die vorliegende Untersuchung beschrankt sich auf die Verhiltnisse in
den Siidstaaten der USA (auf « weille » Pfarreien) und sozusagen ausschlieB3-
lich auf amerikanische Literatur. Dies bildet den Vorteil fiir den Sozial-
wissenschafter, der dadurch auf ihm ferner liegende Verhiltnisse und Lite-
ratur hingewiesen wird, woraus sich interessante Vergleichspunkte ergeben.
Der Praktiker hingegen, z. B. der GroBstadtpfarrer, méchte eher wissen,
wie die Verhiltnisse in einer Stadtpfarrei bei uns liegen. Weil jedoch die
Struktur der GroBstadt und die Psyche des GroBstiddters in allen Konti-
nenten verwandte Ziige aufweist, diirfte die Darstellung meistens auch auf
unsere Verhiltnisse zutreffen.

Den Begriff des Pfarrangehorigen faf3t Fichter enger als das Kirchen-
recht, indem er zu Taufe und Wohnort im Pfarrbezirk noch die rassische
Herkunft sowie die subjektiven Merkmale der personlichen Absicht, eines
Minimums an religioser Praxis und die gesellschaftliche Teilhabe an der
Pfarrei erfordert. Die religios nicht praktizierenden («schlummernden »)
Katholiken werden aus dem Begriff « Pfarrangehériger » ausgeschieden mit
der widerspriichlichen und theologisch irrigen Bemerkung : « Ohne Zweifel
hat der volkstiimliche Grundsatz : ‘Einmal katholisch, immer katholisch’,



466 ‘ Besprechungen

einen Sinn ; aber soziologisch ist er ohne Belang (iibrigens auch theologisch,
wenn die Person ‘den Glauben verloren‘ hat). » (S. 8). Als ob es keinen Cha-
racter indelebilis gibe! Uberhaupt scheint das Buch nicht frei von der
Gefahr, der alle solche religionssoziographischen Werke ausgesetzt sind,
ndamlich allzusehr die theologische Grundlage zu verlassen zu Gunsten einer
rein empirisch-positivistischen Betrachtungsweise. So, wenn von den ver-
schiedenen Funktionen des Seelsorgers die liturgische Funktion erst an
neunter und letzter Stelle (S. 115 f.) erwdhnt wird, obwohl sie theologisch
gesehen zentral ist. Auch die eigentliche Aufgabe der Kirche wird vollig
iibersehen, wenn (S. 140 f.) fiir sie bloB die gattungsgemiBen Funktionen
jeder Gemeinschaft angefiihrt werden: « Kirche wie Schule dienen ... a)
zur Befriedigung der grundlegenden gesellschaftlichen Bediirfnisse der ein-
zelnen, b) als die wirkenden Fundamente der gesellschaftlichen Ordnung,
c) als Hauptinstrumente der gesellschaftlichen Kontrolle, d) als Leitbilder
fiir das gesellschaftliche Verhalten der inzelmenschen, e) als Triger der
Kultur der Gesellschaft, f) als Bewahrer der Gesellschaft. »

Die Terminologie ist nicht immer leicht verstdndlich. Oft lassen erst
die Ausfithrungen erkennen, was unter einem Titel gemeint ist, z. B. « gesell-
schaftliche Integration als Folge freier religioser Wahl » (S. 171 ff.).

Trotz dieser einschrinkenden Bemerkungen bildet dieses Buch ein fiir
die Pfarrsoziologie grundlegendes Werk, das jeder Religionssoziologe und
GroBstadtseelsorger beriicksichtigen sollte.

2. In seinem zweiten Werk greift Fichter aus der Pfarrsoziologie einen
bestimmten Kreis heraus : zw6lf verschiedene Pfarrgruppen, die nach ihrer
Zusammensetzung, Zielsetzung, Funktion, ihrem Verhidltnis zur Pfarrei und
Pfarrgeistlichkeit sowie in ihren Beziechungen untereinander und zu iiberge-
ordneten Verbianden durchleuchtet werden. Zum Unterschied vom ersten
Werk betrifft diese Untersuchung die uns naheliegenderen Verhiltnisse in
einer deutschen Stadtpfarrei, aber, was besonders reizvoll ist, in der Sicht
des Amerikaners, der das uns selbstverstdndlich Gewordene nicht einfach
fiir selbstverstiandlich nimmt. Es ergeben sich manche fiir die Gemeinschafts-
seelsorge dienlichen Erkenntnisse, wenn auch der entscheidende iibernatiir-
liche Faktor von einer Soziographie nicht erfat werden kann.

Wertvoll an beiden Werken ist das ausfiihrliche Sachregister.

A. BERZ



	Besprechungen

