
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 6 (1959)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Bulletin de Théologie biblique du Nouveau Testament

1. Les « théologies bibliques » se succèdent et ne se ressemblent pas. Celle

que vient d'élaborer le professeur de l'Université de Nottingham 1 est la plus
stimulante que nous connaissions, ne serait-ce que par son exposé liminaire,
à la fois pénétrant et nuancé — qui donne le ton de tout l'ouvrage — sur la
légitimité et la nature d'une Théologie biblique. Il s'agit de dégager la
signification du Nouveau Testament envisagé dans son ensemble, et le seul principe

d'interprétation valable est celui de Jésus lui-même, réinterprétant le
schème vétéro-testamentaire du salut. Le témoignage des Apôtres sur
l'enseignement et la vie du Christ doit être accepté comme un donné, et si l'on
n'accepte point la foi de ces témoins qualifiés, on se ferme radicalement
l'intelligence des origines chrétiennes.

Un autre mérite de cet ouvrage est de rejeter toute disposition trop
systématique des thèmes, et par conséquence la recherche d'une cohérence
doctrinale qui ne correspondrait pas à l'orientation originale de chaque
document. Mais on ne relève que mieux l'harmonie des conceptions des

Synoptiques, de Paul, des Pastorales ou de Jean. Qu'il s'agisse de la foi, par
exemple, elle est toujours réponse et obéissance personnelle à la Parole de

Dieu transmise par le prédicateur ; don de grâce, elle implique retournement
vers le Seigneur et se prolonge en connaissance et relation intime, sans que
cette « saisie » verse dans la spéculation philosophique, la gnose ou le mysticisme.

C'est dire que R. A. réagit contre l'hellénisme de S. Jean, et se sépare
explicitement des positions de Bultmann et de Dodd, en soulignant les
attaches de chaque notion ou réalité néo-testamentaire avec la révélation
biblique antérieure.

Dans sa présentation même, cette « théologie », fortement pensée, se

distingue de ses devancières par le caractère plus poussé de son élaboration.
Les textes ne sont analysés que dans la mesure où ils sont significatifs d'une
conception générale attestée par d'autres documents. Nous n'avons donc

pas ici une succession d'exégèses de détail, et encore moins une recherche des

sources ou des influences, mais une « intelligence » de l'Evangile : Proclamation

du propos divin du salut, annoncé par les prophètes, maintenant
accompli par l'exaltation du Messie crucifié qui reviendra et consommera
toutes choses.

1 Alan Richardson : An Introduction to the Theology of the New Testament. —
SCM Press, London 1958, 423 p.



Besprechungen 51

De là, le nombre de remarques pénétrantes et nouvelles qui parsèment
ce volume. A propos des miracles, par exemple, il s'agit moins de savoir si
Jésus les a réellement accomplis, que l'autorité qui lui a permis de les
réaliser ; sinon, ils seraient aussi inintelligibles que les paraboles ; or ils démontrent

ce que Jésus était réellement, et on peut les classer en trois groupes :

signes isaïens (Mt. xi, 4), exorcismes (xn, 28), miracles-paraboles élaborés
théologiquement, tels que la multiplication des pains et la résurrection des

morts (Jo. xi, 25). La doctrine de l'Ascension enseigne trois vérités
fondamentales concernant le Seigneur ressuscité : Il est notre prophète, prêtre et
roi. Plutôt que d'eschatologie réalisée, il faudrait mieux parler d'une
eschatologie en voie de réalisation (p. 86). C'est une erreur de penser que la doctrine
de la justification paulinienne par la foi a été élaborée seulement en opposition

à la théologie juive des œuvres ; elle est conçue en relation avec la
doctrine prophétique, surtout isaïenne, de la «justice de Dieu », salvatrice,
qui nous justifie par un acte objectif, nous incorporant au Christ, dont nous
partageons la propre justice, etc.

On pourrait multiplier les éloges... et aussi des réserves. Si la primauté
de Céphas est très fortement établie, c'est en tant que pierre de fondation ;

et le commentateur insiste sur l'absence de mention des successeurs, sans
relever que nombre d'images statiques dans le N. T. recouvrent une notion
dynamique. Malgré d'excellentes réflexions sur la conception biblique de

personnalité (p. 104), ce qui est dit de la personne du Saint-Esprit est insuffisant.

De même, les justes observations sur les presbytres exerçant une
épiscopè et la vérité historique obligeant à constater que « le monoépisco-
palisme était une nécessité pratique urgente » (p. 328), n'aboutissent pas à une
notion sacramentelle du sacerdoce dans l'Eglise, etc.

Le rôle de la critique n'est pas de souligner les imperfections d'une
œuvre, mais de préciser sa valeur et ce qu'elle apporte de neuf dans le courant
des publications analogues. Or cette théologie, trop modestement qualifiée
d'introduction, est d'un Maître.

2. Les deux premiers chapitres du troisième Evangile ont été
surabondamment étudiés par les exégètes contemporains — la bibliographie du
présent volume ne comporté pas moins de cinq cents titres 2 — ; aussi bien
R. Laurentin ne prétend pas en donner un nouveau commentaire analytique,
mais une exégèse critique et littérale qui débouche sur une théologie biblique :

Quelle est la source de Le. i, 5-n, 52 Ses procédés de composition Son

exploitation de l'A. T. et des traditions juives Son genre littéraire et la
doctrine qu'il exprime

L'Evangile de l'enfance a été élaboré par étapes. La Vierge Marie,
premier témoin, en est la source ; ses souvenirs, conservés parmi les disciples
de saint Jean, ont été consignés dans un texte hébraïque que Luc a traduit
en grec. Qu'il s'agisse du plan selon lequel l'Evangéliste a ordonné les données
historiques (dyptique entre les parents du Précurseur et la Mère de Jésus,
entre Jean et Jésus) ou de son idée directrice (manifestation inaugurale des

2 René Laurentin : Structure et Théologie de Luc I-II (Etudes Bibliques). —
Gabalda, Paris 1957. 232 p.



52 Besprechungen

temps nouveaux dans le cadre du culte et du Temple), la pensée s'oriente
vers un Messie transcendant. De surcroît, un grand nombre d'allusions aux
textes de l'A. T. tend à identifier Jésus à Iahvé. Ce ne sont pas des références

explicites, mais un éclairage donné par les écrits inspirés sur les faits de
l'histoire pour en faire comprendre la signification 3. La réflexion midrashique,
en effet, veut répondre à un problème nouveau et incorporer à la révélation
une donnée nouvelle surgie au cours de l'histoire du peuple de Dieu. Le
midrash tantôt explicite la signification confuse et dense d'une parole
biblique, tantôt actualise et découvre le propos divin d'un fait biblique. La
Vierge Marie fut la première à méditer sur les circonstances de l'enfance de
Jésus. Luc, après saint Jean, prolonge cette réflexion. Il interprète les faits
en fonction des Ecritures. Faute d'instrument conceptuel approprié, il
exprime ses perceptions — qui ne peuvent être formulées en clair — par les

suggestions mêmes de la révélation antérieure 4.

R. L. se garde de donner une forme rigide à ces allusions. Mais s'il est
vrai que l'Evangéliste ne s'est pas posé de façon abstraite la question de la
divinité du Christ, il reste qu'il a conçu la naissance du Sauveur comme
l'inauguration des temps eschatologiques et même que ce Messie appartenait
autant à la sphère divine qu'au monde des humains 5. Corrélativement, la
Vierge Marie apparaît comme Fille de Sion et type de l'arche d'alliance, le
lieu de la résidence de Iahvé se manifestant à son peuple dans les derniers
temps 6. On lira avec une attention particulière, la Note-Annexe i (p. 165 sv.)
où, après avoir établi que Luc a saisi la divinité du Christ et l'a exprimée
de manière archaïque, sous les voiles du processus midrashique, l'auteur se

demande si Marie a été informée de la divinité de son fils dès l'Annonciation.
Il observe que le message de l'Ange (Le. i, 28-32 Soph, m, 14-17 ; Le. i,
35 Ex. XL, 35) comporte deux allusions fondamentales à la divinité du
Christ, et que sa Mère a saisi de façon enveloppée, mais réelle, l'objet de ce

message. Connaissance plus implicite qu'explicite, plus réelle que notion-

3 « Le procédé a pour but de dire à mots couverts ce qu'on n'oserait pas dire
en termes directs » (p. 92).

4 D'où le nom de « théologie allusive » que R. L. donne à cette présentation
religieuse des données de l'histoire, tel un chant ou l'accompagnement d'une
mélodie : « La réflexion midrashique est l'exhaussement d'une pensée qui se cherche
et perce déjà au plan de l'expression directe » (p. 119).

6 C'est ce qui ressort de l'examen des titres de Jésus en Le. i-ii : Les épithètes
de grand et de saint conviennent spécialement à Iahvé, comme la lumière et la
gloire. Seigneur implique transcendance et Roi peut coïncider avec la souveraineté
théocratique de Iahvé lui-même... Aucun de ces titres n'est indigne de Dieu;
divers recoupements inclinent de façon convergente à leur accorder une valeur
proprement divine, et la théologie allusive permet d'accéder à l'assimilation de Jésus
à Iahvé, qui est le dernier mot de la christologie de Le. i-ii. En d'autres termes :

Ce qui dans l'A. T. se rapportait au Seigneur Dieu est actualisé en fonction du
Seigneur Jésus.

6 Dans une Note-Annexe, R. L. montre que la virginité de Marie est non
seulement une pièce importante de Le. i-ii, mais que le propos de virginité de la
mère du Sauveur correspond aux suggestions de la Bible et du milieu ambiant,
notamment aux conceptions des Esséniens et des « vierges-thérapeutes » de Philon.



Besprechungen 53

nelle ; « on se représenterait plus volontiers cette foi première en la divinité
du Christ comme impliquée dans une attitude vitale » (p. 174) ; en tout cas,
l'Evangéliste laisse entendre que le premier noyau de la réflexion midrashique,
élaborée ultérieurement par Luc lui-même, remonte à Marie.

Tout ceci ne donne qu'une bien pâle idée du contenu de ce livre aussi

important par ses acquisitions objectives
7

que par sa méthode. Sans doute,
peut-on apprécier diversement telle ou telle notation 8, mais on ne saurait
assez louer un ouvrage qui mérite de faire date dans l'élaboration de la
théologie biblique. Il souligne que, sans partager la foi subjective de Luc,
on ne saurait comprendre objectivement son texte. Non seulement, dans ce

dernier, le plan de l'histoire et celui de la théologie ne sont pas isolés et étrangers

l'un à l'autre, mais l'exégèse ne peut discerner le sens de l'écrit inspiré
si elle n'est pas guidée, dirigée par la lumière divine. Si la théologie spéculative

requiert la foi pour élaborer le contenu de ses sources, la théologie
biblique est une théologie proprement dite, parce qu'elle procède du même
lumen. Jamais on ne l'avait affirmé avec tant de justesse, ni réalisé avec plus
de bonheur et de fruit.

3. Si R. L. exagère l'excellence du midrash ®, il est indéniable que la
première théologie biblique a été élaborée par les Apôtres eux-mêmes
interprétant les événements de l'histoire du salut en les confrontant avec les

annonces prophétiques 10. E. Sjôberg 11 a montré que telle était la méthode
d'interprétation scripturaire de l'apocalyptique juive, de Qumrân et même
de saint Paul (cf. II Cor. m, 12-18 ; Eph. v, 32). Kenouvellant totalement le

problème du Secret messianique, il retrouve dans le judaïsme les deux
thèmes connexes du Mystère des desseins de Dieu et du Messie caché 12,

secrets déposés dans les Ecritures et découverts aux initiés lors de la crise

eschatologique. La tradition évangélique la plus ancienne, systématisée et
accentuée par Marc, contenait l'idée d'un secret messianique imposé à Jésus
par les conjonctures de son ministère. Si le Seigneur se manifeste par son
enseignement et ses miracles, ceux-ci ne sont intelligibles qu'en fonction d'une
sagesse reçue de Dieu. D'où l'incompréhension des « œuvres » du Fils de Dieu
johannique : la stupeur devant les prodiges ne conduit pas à l'intelligence

7 Par exemple, Le. i-n n'est ni un pastiche des Septante, ni une traduction
de l'araméen.

8 On s'étonne de la traduction de xexapi/rcopivi') par « objet de la faveur »

(pp. 34, 67, 148, 152) et de la personnification de [l'JEsprit Saint (Le. i, 35 ; cf.
Pp. 77, 79, 149) qui n'est qu'une force d'en-haut.

9 Optimiste inflation empruntée à R. Bloch, art. Midrash, dans D. B. S. v,
col. 1263-1281.

10 Comparer Jo. n, 17-22 ; le discours de Pierre à la Pentecôte, etc.
11 E. Sjöberg : Der verborgene Menschensohn in den Evangelien (Acta Reg.

Societatis Humaniorum Litterarum Lundensis, liii) — C. W. K. Gleerup, Lund
1955, x-290 S.

12 Selon l'apocalyptique, le Messie est caché au ciel jusqu'à la fin des temps.
Pour les Rabbins, il existe en quelque endroit inconnu sur terre, soit qu'il ignore
lui-même son rôle messianique, soit qu'il attende l'heure de sa manifestation. Ce

n'est qu'à partir du IIe siècle, qu'il sera assimilé au serviteur d'Isaïe.



54 Besprechungen

du mystère, à moins que l'on ne reçoive une révélation du Père (Mt. xi, 5 sv.).
Au-delà des textes et de leur rédaction tardive, on peut atteindre les propres
conceptions et déclarations de Jésus (Me. iv, 11 sv. ; Mt. xvi, 17 sv.). Dans
le chap, iv : Jésus, le Fils de l'Homme caché, E. S. démontre — contre le
scepticisme de la Formgeschichte —, une authentique conscience messianique
en Jésus : Celui-ci s'est présenté comme le Fils de l'Homme inaugurant le

royaume de Dieu. Sans doute, n'à-t-il pas insisté sur sa préexistence, mais il
a accentué son rôle de Juge châtiant les impies, et récompensant les élus. Il
a surtout souligné sa mission de Sauveur convertissant les pécheurs et de
Serviteur soutirant devant expier les péchés du peuple (Le. xn, 50 ; Me. vin,
33 ; x, 45). Tout en se rattachant à la tradition apocalyptique du Fils de

l'Homme, surtout de Dan. vu, le Seigneur a donc présenté une notion
originale du Messie. Tout ceci est élaboré avec clarté et prudence, une critique
littéraire très poussée et une admirable érudition des sources juives.

4. Autant que la royauté, le prophétisme est une note caractéristique
du Messie, nouveau Moïse, selon la tradition juive. Dans sa thèse de doctorat
en philologie biblique, F. Gils s'attache à préciser la figure prophétique du
Christ, telle qu'elle se dégage des synoptiques 13. Un premier chapitre ayant
rapidement relevé la foi des foules en Jésus-prophète-thaumaturge 14, notre
auteur s'attache davantage aux visions prophétiques du Seigneur 15 et surtout
aux annonces de l'avenir. Une première section, dont la longueur déconcerte

quelque peu, est consacrée aux prédictions du royaume des cieux
(pp. 89-133), de ses secrets, de son établissement, de ses sujets, de ses chefs,
de sa consommation enfin. Une deuxième section analyse excellemment les

prédictions de la Passion et de la Résurrection, en prouvant leur historicité 16.

En guise de conclusion, F. G. esquisse quelques perspectives générales qui
n'arrivent pas à masquer l'omission d'une définition ou d'une conception
claire du prophète et du prophétisme 17. Très fouillée et de bonne qualité

13 F. Gils : Jésus prophète d'après les Evangiles synoptiques (Orientalia et
biblica Lovaniensia, II). — Publications Universitaires, Louvain 1957. xi-196 p.

11 Dans leurs parties narratives, les Evangélistes ne désignent jamais Jésus
comme prophète ; et parmi les familiers de Jésus, seuls les disciples d'Emmaûs le
confessent comme tel, donnant à ce titre une coloration messianique ; mais le
Seigneur ne se désigne lui-même que rarement ainsi et jamais d'une façon très
explicite (Le. xm, 33 ; Mt. xni, 57). Il semble donc que ce titre, attaché à la
personne du Sauveur durant sa vie publique, soit tombé assez vite en désuétude et
n'ait guère été exploité par les Evangélistes ; car Jésus était plus qu'un prophète.

15 Notamment les visions inaugurales du Baptême et de la Transfiguration,
« l'hymne extatique » (Mt. xi, 25-30, qui aurait pu être élaboré plus théologique-
ment), la connaissance des secrets des coeurs, la perception des Anges et des démons.
Nous félicitons F. G. d'écrire à propos de Ja théophanie du Jourdain : « Dans la
rédaction finale de nos Evangiles, l'idée de filiation ne peut être mise en doute »(p. 63).

18 A la base de presque toutes les annonces de la Passion se trouve une
référence aux poèmes du Serviteur souffrant d'Isaïe ; mais parce qu'il s'identifie au
Fils de l'Homme glorieux de Dan. vu, 13, Jésus ne pouvait pas ne pas prédire aussi
son triomphe futur, qui sera le thème majeur de la prédication apostolique, laquelle
influencera la rédaction synoptique.

17 II résulte de l'ensemble de la thèse que Jésus est prophète en tant que thau-



Besprechungen 55

au point de vue exégétique, cette thèse appelle une élaboration théologique
en fonction de la personne du Fils de Dieu incarné ou de la fonction messianique

du Sauveur 18.

5.C'est peut-être le reproche inverse qu'il faudrait adresser à l'élaboration
religieuse du Sermon sur la montagne par J. Staudinger 19. Celui-ci, bien
informé de la littérature contemporaine et même des problèmes critiques,
suit sa voie personnelle, mais ne rattache pas toujours ses notations doctrinales

au texte et au contexte immédiat. S'il est certain, par exemple, que le

Saint-Esprit (Jo. xvr, 13 sv.) a aidé les Apôtres à conserver le souvenir
exact des paroles de Jésus, ce secours ne rend pas compte de la variété des
rédactions de Mt. et Le. Si J. St. se montre à bon droit très réservé sur le
nombre des « doublets » — le Seigneu r ayant répété en plusieurs circonstances
ses enseignements fondamentaux —, il a tendance à introduire d'emblée
dans le texte original les interprétations de l'exégèse postérieure. Comprendre,
par exemple, la pauvreté en esprit comme un fruit du Saint-Esprit (pp. 25,
266-269), c'est oublier que cette locution matthéenne était déjà qumra-
nienne (de qui oblige à rendre Luc responsable de la suppression des deux
derniers mots : « en esprit »). Mais plutôt que de multiplier les réserves, il
faut souligner la « méthode » de l'auteur : commenter chaque texte par les

passages parallèles, et l'apport positif de ce travail, notamment l'opposition

radicale établie entre Jésus et Satan. C'est en fonction du combat
entre le Règne de Dieu et le Prince de ce monde qu'il faut comprendre la
quatrième demande du Pater. Le Seigneur qui avait refusé à son Adversaire
de changer une pierre en pain pour apaiser sa faim, se doit de pourvoir aux
nécessités de ces pauvres qu'il a arrachés à la tyrannie du diable et se sont
consacrés à lui ; èmoémoç s'entend par conséquent aussi bien du pain matériel

que de l'aliment de la vie surnaturelle. Les exigences du Discours
inaugural sont effectivement réalisables par tous les disciples, à l'imitation du
Christ lui-même, grâce au Saint-Esprit et à la grâce qui leur communiquent
la force de Dieu. J. St. pense que l'apôtre Jacques est à l'origine de la rédaction

de Luc, et il est bien vrai que l'Epître de cet Apôtre peut être considérée
comme un commentaire du Sermon sur la montagne, les parallèles étant
très stricts, notamment avec Le. vi, 34-38 ; mais de telles notations, pour
être démonstratives, devraient être poursuivies minutieusement.

6. Mt. XX, 35-x, 42 nous a conservé un « code de la route », les conseils-
types que le Christ a donnés à ses premiers missionnaires et qui vaudront

maturge, parce qu'il est en relation immédiate avec le monde surnaturel (mais
comment son intelligence pénétrante des Ecritures venant d'un charisme, et
son don d'intuition qui lui permet de « lire dans les choses de la nature » et dans les
événements un reflet des desseins de Dieu.

18 Comparer le portrait philonien de Moïse-prophète A ce propos, nous tenons
à remercier R. Cadiou de sa belle et si opportune traduction de La Migration
d'Abraham (Sources chrétiennes, 47. Editions du Cerf, Paris 1957, 91 p.) présentée
Par une introduction et accompagnée de notes.

19 J. Staudinger S. J. : Die Bergpredigt. — Herder, Wien 1957. 360 S. On
Pourra lire également J. W. Bowman — R. W. Tapp : The Gospel from the Mount. —
The Westminster Press, Philadelphia 1957. 189 p.



56 Besprechungen

jusqu'à la fin des temps pour tous les apostolats. L. Cerfaux nous aide à
les méditer de la façon la plus simple, la plus savoureuse et la plus authentique,

en se servant de l'exemple ou des maximes des saints, « ces exégètes

que nous avons choisis pour guides »20.

7. Il est paradoxal que la Galilée, lieu de naissance du christianisme,
qui a fourni au Seigneur la quasi-totalité de ses Apôtres « Galiléens » (Act. i,
11 ; xi, 26), soit pratiquement ignorée des derniers livres du N. T. (la seule
mention explicite est celle de Act. ix, 31), et ne suscite point l'intérêt des

exégètes. L. E. Elliott-Binns, frappé de ce mystère, recueille les documents
ou les traces d'information qui permettent de se faire une idée du christianisme

galiléen 21. A l'instar de J. Staudinger, il voit dans l'épître de Jacques
une tradition tout à fait primitive, cette lettre ayant été écrite par un judéo-
chrétien aux disciples galiléens de Jésus demeurés fidèles à ses enseignements

22. Cet écrit, joint à certaines sources des Synoptiques, permet de
déceler un type de christianisme et de foi distinct de celui de Paul et des

païens convertis, et ignorant l'évolution de l'Eglise de Jérusalem. Nous
atteindrions ici le schéma du kérygma primitif 23.

8. Le nom de Mlle Annie Jaubert, qui n'était guère connu que dans les
milieux universitaires, est entré dans l'histoire depuis qu'elle a brisé la crux
interpretum que constituait jusqu'ici la chronologie de la Passion 24. On sait
que les Synoptiques, transcrivant une tradition palestinienne, considèrent le
dernier repas de Jésus comme un repas pascal ; alors que selon saint Jean,
écrivant dans la diaspora, en fonction d'un milieu hellénisé, le Maître a été
crucifié la veille de la Pâque. La solution est que les deux traditions ne
parlent pas de la même Pâque. Avec beaucoup d'érudition et de pénétration,

A. J. montre que le judaïsme du Ier siècle utilisait un double calendrier :

20 L. Cerfaux : Discours de Mission dans l'Evangile de saint Matthieu.
(Spiritualité biblique, 476.) — Desclée, Tournai 1957. 147 p. Les formules heureuses
abondent. Commentant d'emblée : « Allez aux brebis perdues » (Mt. x, 6), L. C.
observe que l'apostolat, né de la vision du besoin des âmes, commence par une
immense pitié. La pauvreté des « voyageurs apostoliques » démunis de ressources
humaines est une affirmation de la valeur du spirituel, une protestation contre la
civilisation matérielle. S'il ne faut saluer personne, c'est que les embauchés à la
vigne du Seigneur sont gens pressés, tout occupés du règne de Dieu. La Providence
qui les garde et conduit, mystère de richesse et d'amour, exclut l'anxiété, etc.

21 L. E. Elliott-Binns : Galilean Christianity. (Studies in biblical Theology,
16). — SCM Press, London 1956, 80 p.

22 Si Jésus a choisi la Galilée comme premier champ d'apostolat, c'est que sa

population fournissait l'auditoire le plus vaste et le plus varié, plus ouvert à une
religion spirituelle que les Judéens ; et que, loin de Jérusalem, le Seigneur pouvait
y garder une plus grande liberté de parole (pp. 23 sv.).

23 A l'instar des Sadocites se réfugiant à Damas, les chrétiens se sont réfugiés
à Pella après le martyre de Jacques. Revenus dans leur patrie, ils ont dû y établir
un christianisme florissant, puisque les Rabbins considéreront Capharnaüm comme
infestée de Minim. Mais ceux-ci auraient été plus tard contaminés par l'ébionisme,
secte qui n'est pas sans affinité avec l'Islam

24 A. Jaubert : La Date de la Cène. Calendrier biblique et Liturgie chrétienne.
(Etudes Bibliques.) — J. Gabalda et Cle, Paris 1957, 159 p.



Besprechungen 57

l'un solaire, officiel ou légal ; l'autre lunaire, liturgique ou sacerdotal26, où
les grandes fêtes, notamment Pâque et Tabernacles, aussi bien que le début
de chaque trimestre, tombent un jour fixe, le mercredi. Dès lors, au lieu de
bloquer dans un invraisemblable raccourci tous les événements qui se seraient
produits entre la Cène et la crucifixion, on les répartira comme suit : Dernière
Pâque, le mardi soir (veille de la Pâque selon le calendrier sacerdotal) ;

arrestation dans la nuit du mardi au mercredi ; réunion du sanhédrin, comparution
du Christ et des témoins, le mercredi ; séance du verdict, accusations

devant Pilate et renvoi à Hérode, le jeudi ; condamnation et mort le vendredi.
9. Mais il est plus facile de découvrir des documents historiques et

d'expliquer leur connexion que de déterminer la teneur et l'origine de l'eschatologie

dans1 la primitive Eglise. Les recherches se multiplient ; la plupart
assez décevantes, car viciées par des préjugés dogmatiques. Le mérite de
J. A. T. Robinson, s'attaquant à ce problème, est d'être aussi objectif et
indépendant que possible, et de situer son enquête sous un jour assez neuf :

Quelle est l'origine de la foi de l'Eglise au second Avènement Plus
précisément : Quelle relation y a-t-il entre cette foi et l'enseignement même du
Seigneur26 Si l'on définit l'espérance de la parousie : « L'attente de la venue
du Christ, du ciel sur la terre, dans une gloire manifeste et définitive » 27, il
est indéniable que l'ensemble du N. T. atteste la foi et le désir de ce retour :

Mayan atha! Toutefois, le credo initial semble se résumer dans la foi à la
souveraineté du Christ inaugurée à sa résurrection et l'exaltation à la droite
de Dieu : Jésus est Kyrios. Comment donc les conceptions eschatologiques
se sont-elles insérées dans la christologie centrée sur la Seigneurie de Jésus
Selon J. A. T. R., le Maître n'aurait pas prédit son retour. Il aurait envisagé
sa Parousie d'une part comme une victoire plénière et une vengeance des
souffrances de la Passion 28, d'autre part comme une visite de Dieu à son
peuple pour le préparer « au Jour grand et terrible » 29. Le ministère même du
Christ est la venue de Dieu, venant chercher des fruits dans sa vigne. D'où
les exhortations du Maître à ses contemporains de veiller, et ses avertissements

en fonction de la crise politique et religieuse menaçante en cas de
refus de sa personne et de son message. Jésus ne pense pas à un retour après
une absence, mais à un acte de suprême présence et d'intervention. Son

programme eschatologique doit s'accomplir durant « cette génération »

(Me. xiii, 30 ; Le. xi, 50 sv., xvii, 24). Ce sont les Evangélistes qui ont

25 Attesté, non seulement par les documents de Qumrân, le livre des Jubilés,

etc., mais par toute une tradition patristique orientale, dont les textes sont
cités in-extenso.

20 J. A. T. Robinson : Jesus and his Coming. The Emergence of a Doctrine. —
SCM Press, London 1957. 192 p.

27 Cette présence-venue est orchestrée de tout un complexe de notions
apparentées : Le jour du Seigneur, le dernier jugement, le rassemblement des élus, la
fin du monde.

28 Me. xii, 36 ; xin, 26 ; xiv, 62 : triomphe immédiat ou imminent au jour de
la résurrection ; Dieu inaugurant son royaume en puissance ; le règne du Christ
étant réalisé par sa mort rédemptrice.

29 Mal. ni, 1 sv. Cf. le jour de la visite, Me. xn, 1-12 ; Le. xix, 44



58 Besprechungen

étendu ce terminus ad quem chronologique aux siècles à venir, jusqu'à la fin
de l'histoire ; la crise imminente de la ruine de Jérusalem étant du même
ordre que celle de la fin du monde où le Christ viendra dans sa gloire (Me. ix,l).
Cette projection du présent dans l'avenir — surtout dans Mt. xvi, 27 ;

xxv, 31 sv. — est un procédé de l'apocalyptique qui envisage l'histoire
sub specie finis, en fonction de sa consommation, et l'Eglise a donc traduit
l'eschatologie de Jésus dans les formes de pensée de l'apocalyptique. Déjà
actuellement, il y a une anticipation présente des signes de la venue du
Christ en puissance. Parce que le Christ de la foi est le Seigneur de la gloire,
on doit attendre la consommation de son règne (Me. xm, 24-26), son retour,
l'avènement vraiment messianique de « celui qui doit venir » encore (Le.
xxiv, 21), et dont le règne ne fait que débuter 30.

A vrai dire, si certains chrétiens, ceux de Thessalonique par exemple,
attendent le Christ « une seconde fois », parce qu'ils envisagent la plénitude
de sa souveraineté comme un événement séparé du premier, leurs conceptions
révèlent des hésitations dans leur élaboration christologique (cf. Act. n
et m). Pour saint Jean, au contraire, « l'heure vient et elle est déjà venue »

(Jo. xvi, 32), les deux moments ne sont pas séparables, l'acte messianique
est actuel, car l'aller du Christ vers son Père commence la venue du Christ
vers les siens : L'essence de la Parousie n'est pas autre chose que la mutuelle
habitation avec les disciples dans l'amour. Rien n'est proprement futur, car
la manifestation commencée à Pâques se consomme peu à peu. Tout étant
déjà rassemblé dans le Christ, le deviendra de plus en plus. La foi dans le
Christ qui est venu et qui reviendra s'épanouit dans le Christ qui vient. —
Il est difficile de faire le partage dans ce champ entre le bon grain et l'ivraie.
Maintes suggestions sont neuves et fécondes ; mais, malgré la finesse des

analyses, l'auteur ne tient pas assez compte de la diversité des écrivains, de

leurs dates respectives, de leurs moyens d'expression personnelle et surtout
de leurs silences et même de leur ignorance. En ce domaine, il semble que ce
soit une gageure d'élaborer une doctrine cohérente à travers tout le N. T.

10. A l'instar de J. A. T. Robinson, Neill Q. Hamilton reconnaît que la
doctrine paulinienne du Saint-Esprit est fonction de la christologie de

l'Apôtre 31
; mais alors que le premier recherche l'origine historique, le

fondement de la foi de l'Eglise en l'eschatologie, le second se demande comment
celle-ci doit animer la vie du croyant, et c'est pourquoi il l'envisage en fonction

de l'Esprit Saint. Selon I Cor. xn, 3, l'Esprit Saint est source de la foi
au Seigneur ; d'après Rom. vin, 9 ; Gai. iv, 6 ; Philip, i, 19, il révèle et com-

30 II y aurait beaucoup à dire sur les remaniements que les Evangélistes,
notamment Me. xm, 24-27, auraient apporté aux paroles du Maître transmises

par la tradition, et le considérant comme Messie en vertu de sa résurrection, dès le
baptême ou sa naissance, alors que son retour seul le consacrerait comme tel. Par
contre, l'auteur dénonce à bon droit l'amphibologie de la formule « eschatologie
réalisée » et propos de lui substituer : eschatologie proleptique ou inaugurée
(pp. 100-101).

31 N. Q. Hamilton : The Holy Spirit and Eschatology in Paul. (Scottish
Journal of Theology occasional Papers, 6.) — Oliver and Boyd, Eddinburgh 1957.
vii-94 p.



Besprechungen 59

munique le Christ aux disciples ; et selon II Cor. m, 17, il est l'instrument
de tous les bienfaits de la nouvelle Alliance ; ce texte identifiant le Christ
ressuscité, source de ces bienfaits, et l'Esprit agent de leur distribution. Un
autre groupe d'assertions (Rom. I, 4 ; I Cor. vi, 14 ; xv, 45) envisage l'Esprit
comme la puissance qui accomplit la résurrection du Sauveur et lui donne le

principe de vie de sa nouvelle existence ; de sorte que l'Esprit sera tout
désigné pour être le médiateur de la présence du Seigneur dans le croyant.

L'autre base de la pneumatologie paulinienne est son eschatologisme.
On voit, en effet, l'Esprit référé à l'avenir, à l'éternité, au temps de la
consommation du processus rédempteur. De ce chef, il sera l'agent de la
résurrection générale (Rom. vin, 11) et de la vie dans le royaume à venir (Rom.
xiv, 17). Dès maintenant il est prémices et gage de cet avenir renouvelé.
Ce double aspect rend compte de la tension de la vie chrétienne, entre la
résurrection du Christ et la Fin : Déjà donné actuellement et habitant dans
le croyant, l'Esprit est source de son espérance (Rom. v, 5) et l'adapte en le
sanctifiant au monde futur 22. Son œuvre permanente est positive et créatrice

33.

11. Sous une forme très modeste, Mgr L. Soubigou présente la
publication des douze conférences qu'il a prononcées à Rio-de-Janeiro, comme une
première initiation d'ensemble à la pensée paulinienne 34, et il est bien vrai
que cet ouvrage donne une esquisse de la personne et de la théologie de

l'Apôtre sous une forme vivante et précise à la fois. Mais quiconque est
averti de la littérature du sujet découvrira sur-le-champ l'originalité et la
valeur de cette synthèse, dont tous les éléments sont exactement équilibrés 36

et ne sont jamais transposés hors de leurs perspectives originales. Rare
mérite 36.

12. On a beaucoup écrit et dans les sens les plus divers sur l'attitude du
christianisme primitif, de saint Paul en particulier, vis-à-vis de la femme 37

;

mais, en dehors de la littérature d'édification, aucun catholique n'avait
consacré à ce thème une étude d'ensemble. P. L. Hick comble cette lacune

32 Les chap. 4-6 critiquent pertinemment l'eschatologie conséquente d'A.
Schweitzer, réalisée de C. H. Dodd, et réinterprétée (démythologisée) de R. Bult-
mann (pp. 41-82).

33 Sur l'activité de l'Esprit dans les textes de Qumrân et le IVe Evangile,
cf. les notations de J. Coppens, dans L'Evangile de Jean. Etudes et Problèmes,
Paris 1958, pp. 209-223.

34 Mgr L. Soubigou : Saint Paul guide de pensée et de vie. — P. Lethielleux,
Paris 1957. 174 p.

35 Une seule bavure : La grâce et même la charité sont présentées dans le
chap. VII consacré aux « principes de l'ascèse paulinienne », séparées par conséquent

de la foi (chap. IV) et du Saint-Esprit (chap. IX). D'ailleurs l'expression
ascèse paulinienne sonne faux.

36 II est profondément regrettable qu'un exposé de cette valeur ne soit pas
édité sous une forme plus noble.

37 On sait que G. Delling prêtait à l'Apôtre un jugement hostile aux femmes ;

d'autres, comme Weinel et Leenhardt le présentaient comme extrêmement
favorable. Junker, Leipoldt, Oepke sont plus nuancés et objectifs.



60 Besprechungen

et de la manière la plus heureuse 3S. La première partie, consacrée à la situation

faite à la femme dans le monde contemporain de l'Apôtre, donne déjà
une idée de la pondération et de la sûreté du jugement de notre auteur.
Chacun sait, en effet, que les témoignages des anciens sont des plus
contradictoires. Selon que l'on s'informe auprès de Platon et d'Aristote, de Suétone,
Plaute et Juvénal, des textes papyrologiques ou épigraphiques, on peut
aussi bien conclure à la dépravation de la femme et de la vie de famille au
Ier siècle, qu'à la beauté des unions conjugales et au respect de la matrone 3B.

Bien que l'information de P. L. H. soit de seconde main, elle est suffisamment

complète, et son élucidation exacte, tenant compte des temps et des
lieux autant que des conjonctures individuelles 40. Mais saint Paul n'est
guère dépendant de ces conceptions païennes ; il ne s'inspire que de
l'enseignement révélé et d'abord de la doctrine du Sauveur qui a apporté un
renouvellement intérieur d'où découle la dignité de la femme et la considération
dont elle doit être entourée 41. Aussi bien, l'Apôtre proclame-t-il l'équivalence

(Gleichwertigkeit) de l'homme et de la femme devant Dieu, au plan
naturel et surnaturel : Les deux sexes, égaux en droit, reçoivent la même
grâce de la filiation divine {Gai. m, 26-28 ; I Cor. vu, 3 sv.).

Dans la vie sociale cependant, notamment dans la vie de famille, il y a
un « ordre » naturel, divinement institué, qui fait de l'homme l'image et le
reflet immédiat de Dieu, tandis que la femme est l'image de l'homme, tête
et chef42; d'où la dépendance et l'obéissance due par l'épouse au foyer
domestique {Col. ni, 18 ; Eph. v, 22 ; Tit. n, 5). Dans la communauté
chrétienne, la femme participe comme tous les croyants au sacerdoce royal et
apostolique des laïcs, mais jamais elle ne reçoit l'imposition des mains et ne
prend rang dans la hiérarchie sacrée exclusivement réservée aux hommes.

38 Ludwig Hick CSSR : Stellung des hl. Paulus zur Frau im Rahmen seiner
Zeit. — Amerikanisch-Ungarischer Verlag, Köln 1957. 198 S.

39 Dans le judaïsme, tout un courant mysogine accuse Eve d'avoir provoqué
le malheur de l'homme. Ses descendantes sont des êtres dangereux qu'il faut maintenir

dans la sujétion. Mais d'autres rabbins exaltent la femme, exhortent le mari
à honorer son épouse qui est son bonheur et sa vie, Sa richesse et sa couronne.
Cf. l'union d'Aqiba et de Rachel.

40 La période hellénistique accentue la personnalité individuelle, l'égalité de
nature entre les humains (La Stoa confesse que les femmes ont reçu des dieux le
même logos que les hommes) et se caractérise par un rénouveau de la vie familiale,
grâce à un meilleur standard de vie (logement, vêtement, nourriture). L'autonomie
et l'intervention des femmes s'accroissent dans la cité et les relations sociales.

41 Non seulement le Christ restitue à la femme une place d'honneur, au point
de vue religieux et moral, en condamnant le divorce, l'adultère et la fornication ;

mais lui-même a vécu trente ans au sein d'un foyer, il appelle les femmes au royaume
de Dieu, les fait intervenir dans ses paraboles, reçoit leurs hommages et leurs
services, intervient par des miracles en leur faveur.

42 P. L. H. a d'excellentes pages sur le voile, symbole de la dépendance de la
femme (/ Cor. xi, 3-16), et qui est tout autre chose qu'une mode ou une coutume
passagère. Sa signification dans les assemblées cultuelles garde toute sa valeur,
encore qu'elle soit méconnue par trop de Fribourgeoises et d'Américaines (observation

du Recenseur).



Besprach ungen 61

Saint Paul se conforme ici à l'institution mosaïque et au choix d'Apôtres
masculins par le Seigneur, donc à une disposition providentielle de Dieu.
P. L. H. estime que c'est seulement cette détermination divine positive qui
exclut les femmes du sacerdoce 43. Pourtant, la féminité comme telle semble
bien les rendre incapables de recevoir le sacrement de l'ordre, puisque Eve
est le type de la faiblesse humaine (I Tim. n, 12) et que leur complexion les
situe in statu subjectionis comme l'expliquera saint Thomas. Quoiqu'il en
soit, un chapitre très neuf et lucide cherche à situer la place de la femme dans
le ministère et l'organisation hiérarchique de l'Eglise ; elle a un rôle propre
d'aide, de conseil, de dévouement ; son rôle charitable en faveur des pauvres
et des laïcs demeure plus urgent que jamais.

13. L'université grégorienne garde le privilège envié d'orienter ses jeunes
docteurs vers des thèses d'histoire de l'exégèse. La dernière en date collige
les interprétations d'Apoc. xii, 1 sv. chez quatre-vingt-neuf auteurs, dont
trois inédits, postérieurs au Concile de Trente et jusqu'à la Bulle Ineffabilis
Deus 11. C'est de loin (63 titres), l'exégèse ecclésiologique qui prévaut, qu'on
l'entende de l'Eglise primitive, de celle des élus, de celle des derniers temps,
surtout de l'Eglise militante, enfantant les chrétiens et en lutte avec l'hérésie
et les persécuteurs 45. Il semble que ce soit le P. Grégoire Ferrari qui le
premier ait compris au sens littéral la femme d'Apoc. xii de la Vierge Marie. La
plupart des auteurs ne considèrent cette identification que comme une possibilité,

surajoutée à l'interprétation ecclésiologique, par analogie et sans
preuve proprement dite, sous la pression de la tradition vivante du peuple
chrétien et de la liturgie. On félicitera l'auteur de son courage au labeur et
de la prudence de son jugement. „ „y 1 5 C. Spicq OP

43 Pour notre auteur l'interdiction faite aux femmes de prendre la parole dans
les assemblées cultuelles (I Cor. xiv, 34) ne serait pas une défense d'enseigner,
mais de discuter et de contredire ; simple question de bon ordre (p. 176).

44 Augustino Trabucco : La «Donna ravvolta dal Sole » (Apoc. 12) nell'esegesi
cattolica post-tridentina. Excerpta ex dissertatione ad lauream in facultate theologica
pontificiae universitatis gregorianae. —- Pontificia Universitas gregoriana, Romae
1957. 117 p.

46 En général, on identifie la lumière au Christ, les étoiles aux Apôtres, la luné
aux réalités terrestres, les fils aux chrétiens, les souffrances au martyre, l'adversaire

au diable. Mais pour le P. J. Harduin, il s'agit de la Synagoga judaïca avec
les douze tribus pour étoiles, et qui devient chrétienne en recevant des ailes. Pour
Bérulle, le fils est « le dernier Roy des François »



62 Besprechungen

Kritik an der Kirche

Der süddeutsche Rundfunk hat unlängst eine Sendereihe durchgegeben,
in welcher Laien und Theologen protestantischer und katholischer Provenienz
ihre kritischen Vorbehalte an die Adresse der Kirche äußerten. Das imponierende

Echo, welches ihre Alarmsignale in den Reihen des Auditoriums
auslösten, bewog Hans Jürgen Schultz, diese 40 verschiedenen Voten zu sammeln
und taliter qualiter in Buchform herauszugeben1. Was ein beachtliches
Risiko war Denn eine Rede ist nun einmal keine Schreibe, wie hier wieder
einmal mehr deutlich wird, ganz abgesehen davon, daß die in solchen Fällen
fast unvermeidlichen mühsamen Wiederholungen und Überschneidungen
eine besinnliche Lektüre nicht unerheblich belasten. Doch das ernste Anliegen,
welches in diesen Blättern spielt, der frische Elan, der alles durchzieht, und
die aufrichtige Liebe, die man wenigstens bei der größeren Zahl der
Mitarbeiter glaubt regristrieren zu können, drängen gewisse Ressentiments

wegen mangelnder formaler Überholung an den Rand und nehmen den Leser
von Anfang an in die Mitte der Auseinandersetzung hinein.

Kritik an der Kirche ist nicht neu. Die Referenten geben dies selbst
anstandslos zu. Und man könnte ihre diesbezüglichen Konzessionen noch
bedeutend dahingehend ausweiten, daß ihr Thema sicher zu den meist und
leidenschaftlichst abgewandelten der Gegenwart gehört, weswegen man sich
eigentlich etwas wundert, daß die 5000 (nur 5000 Zuschriften aus
Hörerkreisen immer wieder mit so breitem Pathos ausgerufen werden, während
man den beiden Verlagen, die sich in die Buchausgabe teilen, ohne Prophet
zu sein, eine recht lukrative Einnahmequelle in Aussicht zu stellen wagt.

Wer sich an das Studium dieser Schrift heranmacht, wird von deren
Originalität überrascht. Weniger im inhaltlichen Sinne. Denn die gerüttelte
Fülle von Einwänden, die hier zur Diskussion gestellt ist, vermag das
traditionelle Maß der leider oft berechtigten Klagen kaum in nennenswerter
Weise zu überrunden. Wohl aber dürfte die eigentümliche Entstehungsweise
unseres Buches den aufmerksamen Leser rasch gefangen nehmen und zwar,
wie mir scheinen will, aus drei Gründen : Einmal haben sich hier in einer
vielleicht noch nie getätigten Weise Persönlichkeiten aller christlichen
Richtungen und Stände zu einer interkonfessionellen Arbeitsgemeinschaft
zusammengefunden. Sie stellen also gewissermaßen einen Ausschnitt aus
der Oekumene dar und können darum den berechtigten Anspruch erheben,
gehört zu werden. — Mehr : sie sind, wenigstens ihrer eigenen Erklärung
nach, in wohltuendem Gegensatz zu der oft so snobistischen und destruktiven
Art gewisser Negations-Pathetiker alle von einer durchaus positiven und
konstruktiven Absicht beseelt, weswegen man sie in den aufgeschlossenen
Kreisen der amtlichen Kirche bestimmt ernst nehmen wird. — Endlich
standen sie alle vor dem Mikrophon. Ihr ursprünglich mündliches Wort hat
also bedeutend weiter gestraht, als dessen hier vollzogene schriftliche

1 Kritik an der Kirche, herausgegeben von Hans Jürgen Schultz. - Kreuzverlag,

Stuttgart ; Otto Walter-Verlag, Ölten 1958. 335 S.



Besprechungen 63

Fixierung es überhaupt ahnen läßt. Man muß sogar annehmen, daß es auch
zu solchen Hörern vordrang, die bisher vielleicht an der in Frage stehenden
Problematik vollständig vorübersahen und jetzt plötzlich aus ihrem behüteten
Frieden aufgeschreckt wurden und die Orientierung verloren. — Es ist
darum m. E. für jeden verantwortungsbewußten Seelsorger eine Pflicht, den
hier vorgetragenen Bedenken und Wünschen nachzugehen. Er darf sich nicht
einfach ins Réduit einer billigen Bagatellisierung zurückziehen, muß
vielmehr mit einer unvoreingenommenen Bereitschaft zu erfahren versuchen,
was man denn nun eigentlich von ihm will. Schreiber dieser Zeilen hat sich
denn auch ehrlich in besagter Richtung bemüht, kam aber dabei gelegentlich

zu Resultaten, die weder theologisch noch psychologisch mit gewissen
Thesen unserer Schrift zur Deckung gelangen. Er möchte darum in diesem
Zusammenhang im Sinne einer Gegenkritik folgende Fragen vorlegen.

1. Es geht hier um die Kirche. Dieses Wort ist den verschiedenen christlichen

Konfessionen gemeinsam, die zugrunde liegende Idee aber nicht. Denn
der Katholik hat nun einmal trotz mannigfachster christologischer
Berührungspunkte einen wesentlich andern Kirchenbegriff als jenen, den beispielshalber

ein gläubiger Lutheraner vertritt. Das ist zur Genüge bekannt, wird
auf diesen 336 Seiten sogar mehrfach betont. Warum hat man dann aber
in der buchtechnischen Gestaltung der obigen Sendereihe dies nicht deutlich
zum Ausdruck gebracht Wäre mit einer klaren Abgrenzung der jeweiligen
konfessionellen Vertretung nicht beiden Teilen besser gedient gewesen
Würde bei einer Scheidung in zwei Hauptteile, deren erster vielleicht die
protestantischen, deren anderer die katholischen Stimmen auffinge, das
Grundanliegen nicht bedeutend schärfer in die Augen springen Beim Rundfunk

tat dies nicht not. Denn hier war es für den Ansager ein leichtes, die
vorgängige ideologische Standortbereinigung zu tätigen. In der Buchgestaltung

aber vermissen wir diesbezügliche Hinweise. Man muß manchmal zuerst
etliche Meilensteine abschreiten, ehe die verschiedenen Lagerzeichen sichtbar

werden. Das ist bestimmt ein Risiko, und man wird dem Herausgeber,
der laut eigener Aussage irgendwie um dasselbe zu wissen scheint, kaum den
Forwurf ersparen können, er habe durch Ausschaltung der fälligen
Präventivmaßnahmen manchem Mißverständnis Tür und Tor geöffnet und den
theologisch nicht vorgebildeten Leser unter Umständen in eine böse
Geistesverwirrung hineinmanövriert.

2. Bei einem solchen Standardwerk der beschwörenden Geste muß man
von vornherein damit rechnen, daß der ausgestreckte Zeigefinger jede
mögliche Dimension irdisch-geistlicher Existenz berührt. Man wundert sich
darum auch nicht weiter, wenn in diesem Buche der Dialog so ziemlich
afies umspielt, worüber man im konkreten Falle etwa sprechen kann,
angefangen beim oft allzumenschlichen Profil der « Beamteten » bis hinauf zu
deren Versagen im apostolischen oder gar liturgischen Raum. Ja, es ist eine
recht unappetitliche « summa peccatorum », die hier auf dem Servierboy
herangefahren wird und deren Tatsächlichkeit man leider nicht ohne weiteres
ms bloß mythologische zu sublimieren vermag. Aber eben so leider sei
vermerkt, daß ihre Darstellung gelegentlich äußerst undurchsichtig wirkt. So
hat man des öfteren den Eindruck, dieses Buch sei ein metaphysisches



64 Besprechungen

Coctail, in welchem nicht selten wesentliches und unwesentliches zu einem
derartigen Gebräu zusammengemischt sind, daß daran ein inkarnierter
Kirchenfeind sein zartes Gemüt zu einer ganz angenehmen Zimmertemperatur
aufzuwärmen vermöchte. Nebensächliche Dinge sind hauptsächlichen und
dringlichen manchmal dermaßen vorgelagert, daß sie letztere fast
überdecken und somit den Blick in die eigentliche Tiefe der Drangsal eher
verschleiern als öffnen.

Ferner wachsen die einzelnen Forderungen hie und da direkt ins
gegensätzliche und widerspruchsvolle aus. Was soll denn der Kritisierte eigentlich
noch denken, wenn ihm, wiederum beispielshalber, Herr X ob seiner kontemplativen

Weltferne grollt, während ihm zu gleicher Zeit Herr Y eine zu
aktive Weltnähe als Vorwurf in die Tasche und in das Gewissen schiebt
Man sieht zuweilen wirklich nicht mehr durch. Gerade im Problem der sicher
hochwichtigen Umschaltung auf die apostolischen Bedürfnisse der Gegenwart

melden sich so verschiedene Richtungen zu Wort, daß es fast unmöglich
ist, dieselben zu harmonisieren.

Endlich möchte ich mir im jetzigen Zusammenhang bei den 40 «

Eidgenossen » noch das Imprimatur für die ganz bescheiden hingesetzte Frage
erbitten, ob eine Kritik tatsächlich noch konstruktiv ist, wenn sie mit
solchen Verallgemeinerungen arbeitet. Es finden sich in unserem Buche zwar
mancherlei « Gut-Achten ». Aufs große gesehen aber gewinnt man den
Eindruck, daß in der Kirche eigentlich so ziemlich alles im argen liegt, und
wenn man den Begründungen für diese immerhin etwas kühne Behauptung
nachgeht, dann stellt man fest, daß häufig Einzelfacta einfach ins Universale
umgebogen werden und damit eine Induktionsmethode zum Durchbruch
gelangt, vor der man sonst das Auditorium anderer, nicht theologischer
Vorlesungsräume dringend zu warnen pflegt.

3. Den schmerzlichsten Punkt in dieser Schrift erreicht man aber erst
dort, wo sich beim Studium die nüchterne Erkenntnis aufdrängt, daß die
Kritiker vielfach unmögliches verlangen. Dazu folgendes :

Wenn ich auf Grund einer langjährigen Erfahrung aufgerufen bin, vor
jungen werdenden Theologen eine « Berufsberatung » zu machen, dann
verweise ich meine Aspiranten betreff der traditionell zur Ausgabe gelangenden
moralischen, intellektuellen, religiösen und apostolischen Qualitäten gerne
an den berufsethischen Kleriker-Katechismus, betone aber dafür etwas, was
wohl viel zu ängstlich totgeschwiegen wird, nämlich die Notwendigkeit des

priesterlichen Glaubens an das Geheimnis des Erfolges im Mißerfolg. Denn
das Leben des modernen Seelsorgers, besonders in den Großpfarreien unserer
Städte, ist nun einmal normalerweise fast automatisch auf ein gewisses
Versagen ausgerichtet. Und dies trotz vielleicht guter theologischer Bildung und
allerbester religiöser Willensbereitschaft. Warum Weil zu viele Aufgaben
auf ihn einstürzen. Er soll auf die Kanzel und hier so predigen, daß die
Einfachen ihn verstehen und die Intellektuellen sich nicht langweilen und zwar
auch jene Intellektuellen nicht, deren Ansprüche um ein beachtliches höher
liegen, als die vorliegenden Blätter es hie und da wahr haben wollen. — Er
soll in den Beichtstuhl und seine dortige Sendung so erfüllen, daß er das

geknickte Rohr nicht bricht, aber trotz aller Tiefenpsychologie auch in



Besprechungen 65

unseren Tagen kompromißlos zur Bergpredigt steht. Er soll zu den Alten,
zu den Kranken, zu den Müden und diese immer wieder mit so echtem,
einfühlenden Verständnis zum Glauben an den tiefen Sinn ihres Daseins
erwecken, daß sie nicht angewidert erklären : Herr Kaplan, lassen Sie mich
endlich in Ruhe. — Er soll in die Schulen und daselbst die hoffnungsvollen,
« halbstarken » Garanten der Zukunft mit einer derartigen Begeisterung für
das Reich Gottes erfüllen, daß sie alle unisono ausrufen : unser Vikar ist ein
Genie Und er soll in die Organisationen hinein. Ja, auch in diese Gewiß
uicht als Charitasdirektor, der den Laien das Brot wegnimmt, oder als
Privatsekretär zur Führung von Kartotheken, wohl aber als geistlicher
Berater, von den Laien selbst gerufen und mit ihren konkreten Hoffnungen
für die « Kongregation » und deren Sein oder Nichtsein verantwortlich belastet.
"— Ja, er soll gewissermaßen alles. Und kein Mensch kann alles. Was man
außerhalb des seelsorglichen Raumes auch mit herzerfrischender Offenheit
zugibt. Denn wenn ich an Gastritis leide und damit zum Augenarzt gehe,
dann schaut er mich etwas erstaunt an und meint dann mit malitiösem
Unterton : Hören Sie mal, wir haben Spezialisten

Also Spezialisten auch in der Seelsorge Ja, sicher Niemand wird die
Berechtigung der respektiven Anrufe unseres Buches leugnen. Doch sollte
man dann billigerweise auch zugeben, einmal : daß die Kirche sich bezüglich

dieser Wünsche tatsächlich und wirkungsvoll engagieren ließ ; zum
andern : daß eine adaequate Übertragung der in Frage stehenden Analogie
auf unsere Zusammenhänge vollständig ausgeschlossen ist, worüber ich wohl
kein Wort mehr zu verlieren brauche, weil die Evidenz dieser Behauptung
für jeden in die Augen springt, auch wenn er nur zu den Ahnenden und
nicht zu den Einsichtigen gehört. — Bleibt also bestehen, daß der Priester
sehr oft in ein Aufgebot von Pflichten eingespannt ist, dem er zu seinem
mgenen Leidwesen manchmal nur in recht unvollkommener Weise gerecht
zu werden vermag. Diese Feststellung hat nichts mit einer Retuschierung
der so oft beschworenen menschlichen Schwäche klerikaler « Übermenschen »

zu tun. Wir wollen die beliebten Schnapspriester der modernen Bühne
mitsamt ihren vielleicht noch ominöseren Kollegen aus der Lieblosigkeit oder
pfarrherrlichen Diktatur bestimmt nicht hinter die Kulissen abschieben. Aber
m unserer Frage geht es eben nicht um moralische Defekte, an deren
Korrektur jeder sein Leben lang zu arbeiten hat, sondern um eine immanente,
naturhafte Begrenzung der Gaben und Talente, welche die so begehrenswerte
universale Strahlung einfach verunmöglicht und den Eingeengten vor die
Alternative stellt, sich entweder in der Dimension des Kreuzes durch den
Glauben an die Gnade des Mißerfolges in der Freiheit der Kinder Gottes zu
bewahren oder an diesem Mißerfolg zu zerbrechen. — Unsere Kritiker
berücksichtigen diese Tatsache zu wenig. Sie unterscheiden nicht, wie sonst überall
üblich, zwischen Möglichkeiten und irrealen Wunschträumen und werden
dadurch vielfach ungerecht.

Konstruktive Kritik Vielleicht. Ich könnte mir aber auch denken,
daß mancher ergraute Reichs-Gottes-Kämpfer, der im Dienste der Seelen
Jahrzehntelang sein Bestes hergab, nach der Lektüre dieses Buches sehr
Unkonstruktiv resigniert, während der eine oder andere aus der werdenden

6



66 Besprechungen

theologischen Generation sich sagt : wenn es so steht, will ich die Finger
davon lassen. Dann gehe ich lieber in die Fabrik oder ins Parlament

4. Endlich möchte ich abschließend noch eine Gegenfrage stellen : ob
nämlich die Kritisierten ihrerseits nicht auf Grund gerade dieses Buches
manche desideria an ihre Kritiker vormerken könnten Denn diese machen
es einem bestimmt nicht immer leicht, den Glauben an die eingangs erwähnte
Reinheit ihrer Absicht durchgängig zu tätigen, verfallen sie doch gelegentlich

in einen Jargon, der sehr deutlich an den preußischen Wachtsmeister
der wilhelminischen Ära erinnert. Zugegeben : die Auseinandersetzung
vollzieht sich auf weite Strecken hin in einer recht vornehmen Atmosphäre. Um
so störender wirkt das hochnäsige « von-oben-herab », mit welchem vereinzelte

unserer « Kreuzritter » in Szene treten.
Ferner verdeutlicht unsere Schrift erneut die alte Wahrheit, daß nicht

nur der Kritisierte, sondern auch der Kritiker relativ sind. Und daß man
darum letzterem den dringenden Rat geben muß, seine « Artillerie » à jour
zu halten. Denn wenn es auch wahr ist, daß in diesem Buche äußerst gescheite
Dinge zum Vortrage gelangen, so kann doch ehrlicherweise nicht bestritten
werden, daß mancher aus dieser langen Reihe angeblich prominenter
Vertreter der Offensive recht bescheidene Fündlein beisteuert, die in keiner
Proportion zum investierten Heldengestus stehen, und darum den Verdacht
erwecken könnten, daß bei einer eventuellen Vertauschung der Rollen nicht
mehr er vor unserer Kanzel, sondern wir vor der seinen fliehen würden,
wenigstens für den Fall, daß die von ihm hier durchgestandenen Erkenntnisse

dem ungefähren Durchschnitt seiner Prominenz entspricht. —-Ja,
eine leichte Dosis Bescheidenheit könnte da und dort gute therapeutische
Dienste tun.

Schließlich erlaube ich mir noch den schüchternen Zweifel, ob unsere
Olympier sich das Recht zu ihrer oft ziemlich scharfen Kritik aus einem
entsprechend aktiven Einsatz bei der so dringend notwendigen Mitarbeit im
priesterlichen Raum hergeholt haben. Ich kenne nämlich manchen
vielgeschmähten Geistlichen, der sich geradezu die Augen wund schaut, ob denn
nicht endlich in seiner Pfarrei ein paar wackere Christophoroi aufstünden,
ihm zu helfen, Christi göttliche Last durch die Lande zu tragen. Er findet
sie nicht, dafür aber dutzendweise Meckerer, die sich bei einem Glas Burgunder
über seine ungehobelten Predigten, sein mangelndes Organisationstalent
und seine schäbige Soutane (er kann sich vorläufig noch keine andere leisten,
weil er die Hälfte seines ohnehin spärlichen Gehaltes in die Bannmeile
trägt intensiv auslassen. — Es haben mir schon viele Laien erklärt, wie
vorsichtig man mit seinem Urteil werde, sobald man sich einmal persönlich
in den Betrieb einschalten lasse und dann etwas von den fast unvorstellbaren
Schwierigkeiten zu ahnen beginne, die bewältigt werden sollten. — Vielleicht
haben unsere 40 tapferen Mannen und Frauen dies tatsächlich schon selbst
im Laien-Hilfsdienst erfahren. Wenn nicht, möchte ich sie dazu ermuntern
und im Zusammenhang damit der Vermutung Ausdruck verleihen, die
2. Auflage dieses Buches bekomme dann wahrscheinlich ein etwas anderes
Gesicht.

Luzius M. Simeon OP



Besprechungen 67

Um das Verständnis von Newmans Beitrag zur Theologie

Papst Pius XII., der 1950 die Untersuchungen zur Kanonisation
Newmans eröffnete, nennt Newman den « Ruhm und Glanz der ganzen
Kirche » \ « Wie wenige seines Jahrhunderts hat Newman die religiöse
Erfahrung des Christentums bereichert », schreibt der schwedische Bischof
Y. T. Brilioth 2, und P. E. Przywara setzt sich überzeugend dafür ein,
daß Newman der Titel eines Kirchenlehrers der neuen Zeit gebühre, nehme
er doch die Mittelstellung zwischen der Scholastik und der Moderne ein 3.

Drei neue Newmanbücher wollen gerade den Wert des Newmanschen
Gedankengutes auf theologischer Ebene zeigen. Die Verfasser dieser drei
Bücher sind wohl verschieden im Vorgehen, Newman zu verstehen und zu
deuten, einig aber im Aufzeigen der großen Bedeutung dieses Mannes für
die Theologie.

I.

Das erste Buch ist dogmengeschichtlicher Art : O. Chadwick, « From
Bossuet to Newman, the Idea of Doctrinal Development. » Cambridge University

Press, 1957, 253 p. Es ist unmöglich, den Ideenreichtum dieser Vorträge
Chadwicks, hier zu einem Buch gesammelt, erschöpfend darzustellen. Doch
durch eine kurze Skizzierung des Inhaltes wird der Wert des Buches leicht
ersichtlich.

Im 1. Kapitel zeigt Chadwick, wie die eigentliche Diskussion der
Entwicklung der christlichen Lehre aus der Kontroverse mit dem Protestantismus

stammt. Als Ausgangspunkt stellt der anglikanische Theologe Chadwick

Bossuet heraus, der im Streitgespräch mit den Protestanten seiner
Tage seine Ansicht über die Dogmenentwicklung formuliert und veröffentlicht

hat : « Histoire des variations des Eglises protestantes » (1688). Dieses
Werk, welches sogar einen Gibbon « bekehren » konnte, blieb die stärkste
Waffe der katholischen Apologetik für ein ganzes Jahrhundert. Bossuets
Axiom galt unbestritten : Änderungen im Glauben sind immer Zeichen
des Irrtums (S. 5), denn die christliche Religion kam vollständig und
vollkommen vom Herrn, die Kirche hat das « depositum fidei » unverändert
zu erhalten und den Menschen zu überliefern (S. 6). Die Irrlehrer aber,
Welche die Kirche zu Dogmatisierungen veranlassen, helfen ihr nicht etwa,
die Lehre besser zu verstehen, sondern sie nur besser mitteilen zu können
(S. 20). Fortschritt in der Lehre war somit für Bossuet nicht tieferes
Verständnis, wohl aber bessere missionarische Ausbreitung der Offenbarung.

Im 2. Kapitel, Logical Explanation, wird die Stellung der Scholastik
zur Dogmenentwicklung dargelegt. Besonders aber wird gezeigt, wie die
spanischen Theologen des 17. Jahrhunderts zu dieser Frage sich äußerten.
Schon die Meister dieser Tradition, Duns Scotus, Bonaventura, Thomas

1 s. Newman-Studien, Bd. 3, 1957, 248.
2 Y. T. Brilioth : The Anglican Revival, 1925.
3 E. Przywara : Newman — Möglicher Heiliger und Kirchenlehrer der neuen

Zeit, in ; Newman-Studien, Bd. 3, 28 ff. ; vgl. auch 18.



68 Besprechungen

von Aquin haben den Weg für die scholastische Erklärung gewiesen : Wenn
die Kirche definiert, entfaltet sie nur klarer den inneren Gehalt der
Offenbarung (« explicating what was implicit », S. 23). Alle nachfolgenden
scholastischen Deutungsversuche gingen in der gleichen Richtung und sprachen
deshalb von logischen Schlußfolgerungen : Petrus Lombardus (« fides velata
— fides distincta », S. 24), Vasquez (S. 32), Molina (S. 33), Suarez (S. 33).
Auch im Streit um die Begriffe « fides infusa — fides acquisita » in den
Schriften de Lugos und Arriagas ist immer die Rede von logischen
Schlußfolgerungen, nur ihr Wert und ihr Zwang wurden verschieden beurteilt.

Chadwick umreißt dann die Stellungnahme moderner Scholastiker in
dieser Frage, besonders Marin-Solas (S. 211). Ihre Lösung bringt Chadwick
auf folgende Formel : Vor einer Definition müssen die Theologen zwar
Schlußfolgerungen ziehen aus gegebenen Glaubenssätzen, doch hängt die
Wahrheit einer so erarbeiteten und nachträglich durch die kirchliche Autorität

als Glaubenssatz aufgestellten Definition nicht mehr von den Gründen,
Praemissen und Folgerungen ab. Mit gewissem Recht stellt Chadwick fest,
daß das Schlußfolgern damit seinen alten Platz in der Dogmenentwicklung
verloren hat (S. 47). Auch bei den neuesten «logischen» Erklärungsversuchen

(von C. Boyer, T. Zapelena, Ch. Journet, C. Dillenschneider) weist
Chadwick auf Schwächen und Lücken hin (S. 211).

Bezeichnenderweise wußte Newman vor der Abfassung seines « Essay
on Development » nichts von all diesen jahrhundertealten Erklärungsversuchen

durch logische Schlußfolgerungen.
Im 3. Kapitel, The Catholic Critics, zeigt Chadwick, daß auch die

französischen Theologen des 17. und 18. Jahrhunderts kaum beeinflußt waren
von dieser «logischen Tradition», sie waren ja meist Historiker (S. 48).
Nach der Darlegung der Stellung Harouins (S. 49), des Jansenismus (S. 52)
und Martins (S. 57), des Gegners von Bossuet, zeigt Chadwick, wie Mabillon
von seinen historischen Studien her überhaupt keine Theorie der
Dogmenentwicklung kannte (S. 66), und wie Germon sogar jede Entwicklung als
häretische Interpolation hinstellte (S. 67). Erst Schelstrate fand eine einigermaßen

neue Erklärungsweise in seiner seit 1685 vertretenen Theorie, daß
Christus den Aposteln restlos alles mitgeteilt habe, diese aber wegen der
Arkandisziplin viele Dinge geheimhalten mußten, welche im Verlauf der
Kirchengeschichte nun ans Tageslicht kommen (S. 69). Weil aber die
Voraussetzungen Schelstrates historisch unhaltbar waren, suchte Berruyer eine
neue Lösung und fand heraus, daß der Grund der Sicherheit des Glaubens
die Autorität der Kirche ist, die gar keine Beweise und Folgerungen braucht
(S. 70). Dieser pure Fideismus Berruyers ist nur die logische Konsequenz
aus Hardouins Ansicht(S. 73).

Im 4. Kapitel, Progress in Religion, wendet sich Chadwick den
anglikanischen Theologen des 18. Jahrhunderts zu, die, im Gegensatz zu ihren
französischen Kollegen, in der Religion wie in den weltlichen Wissenschaften
einen wirklichen Fortschritt feststellten. Im Zeitalter der Rationalisten
hielt man sich für fähig und berechtigt, auch die Religion verstandesmäßig
zu « verbessern ». In Butlers « Analogie » sah man ein Mittel, eine bessere

Theologie zu finden (S. 77). Für Locke war der Verstand die natürliche



Besprechungen 69

Offenbarung Gottes, und Berkeley sah eine solche im natürlichen Ablauf
der Dinge (S. 78). Mit dem Fortschritt in den Wissenschaften war man
auch imstande, die Offenbarung besser zu verstehen (S. 79). Da die Ansicht
vertreten wurde, die Sprache dogmatischer Formeln, wie etwa der 39 Artikel,
ändere sich wie der Wert des Geldes (S. 80), war es folgerichtig, wenn die
Latitudinarier zwar keine Entwicklung in der Offenbarung sahen, die ein
für allemal in der Schrift eingeschlossen ist, sondern nur annahmen, die
christliche Lehre ändere sich (S. 81 und zwar im Sinne eines besseren Verständnisses

dieser unveränderlichen Offenbarung (S. 83). Dieser Ansicht war auch
Bischof Butler (S. 84), der keinen Fortschritt in der Offenbarung, wohl
aber einen in der Theologie anerkannte.

Gerade diese Ansicht Butlers war die Grundlage für Newmans Theorie
(S. 86), obwohl er selber Unterschiede zwischen seiner eigenen Ansicht
und jener Butlers feststellte (S. 89). Während nämlich für Butler die Bibel
allein die unveränderliche Offenbarung enthielt, war es für Newman zwar
auch die Bibel, aber so wie sie von der alten Kirche verstanden wurde,
und während für Butler der geschulte und gebildete Verstand das Mittel
des besseren Verständnisses, also des Fortschrittes in der Theologie war,
hielt Newman nicht den Verstand allein, sondern der Verstand in Verbindung

mit dem Gewissen als die treibende Kraft einer Entwicklung. (Hier
ist einerseits deutlich der Einfluß Humes auf Newman zu spüren, von dem
Chadwick nur ganz allgemein spricht S. 125 ; anderseits liegt darin auch die
Wurzel der Konversion Newmans zur katholischen Kirche, von der Chadwick
nichts sagt). Newman benützt also die Gedanken Butlers, beruht aber
nicht ausschließlich auf seinen Prinzipien (S. 95).

Da Newman von einer Entwicklung gesprochen hat, war es fast
selbstverständlich, daß man ihn in Zusammenhang brachte mit Vertretern von
philosophisch-theologischen Entwicklungstheorien oder von naturwissenschaftlichen

Deszendenztheorien.
Im 5. Kapitel, Newman and the Philosophy of Evolution, wird deshalb

gezeigt, was damals alles in der Luft lag, und welchen Einfluß besonders
die deutschen Theologen des 19. Jahrhunderts ausübten, allen voran Möhler.
Doch ist es klar erwiesen, daß Newmans Theorie der Entwicklung begründet
war in seinen patristischen Studien und nicht abhing von den zeitgenössischen

Denkern (S. 118), nicht einmal von Möhler, dem Newman zwar eine
der seinen ähnliche Entwicklungstheorie zuerkannte.

Aus dem Kapitel 6, Ward, geht hervor, daß Newmans Lösung, trotz
des moralischen Elementes des Gewissens, wesentlich intellektualistisch blieb
und nicht wie jene von W. G. Ward rein moralisch wurde, sodaß nicht
wie nach ihm jene Religion als die richtige anzusehen ist, welche den
höchstmöglichen Typ der Heiligkeit hervorzubringen imstande war (S. 134).

Im folgenden Kapitel 7, Newmans Theory, legt Chadwick die beiden
Gedankenlinien dar, welche sich durch das ganze « Essay on Development »

hindurchziehen : eine historische und eine doktrinäre (S. 139). Beide sind
aber in einander verwoben, denn sobald Newman im geschichtlichen Argument

hat zeigen können, daß im Lauf der Kirchengeschichte irgend eine
Veränderung in der Lehre stattgefunden hat, braucht er auch eine Theorie,



70 Besprechungen

um die Veränderung zu erklären (S. 144). Neben den Erklärungsversuchen
von Bossuet und der Scholastik stellt Newman seinen eigenen auf, welcher
zwei Aspekte aufweist. Einerseits ist die christliche Offenbarung eine Idee,
welche sich als Einheit dem Geiste, dem Herzen und dem Gewissen der
Kirche als Körperschaft aufdrückte und sich in der Zeit formulieren und
auswirken muß. Anderseits ergeht es der Kirche wie dem einzelnen Gläubigen,
der zum Glauben gelangt (S. 151), der ja eigentlich in denselben
hineinwächst, den er anfangs nur in den großen Zügen erfaßte und annahm, der
aber immer neue Sätze formuliert aus dem einmal wortlos angenommenen
Ganzen (S. 153).

So macht es Chadwick ersichtlich, daß Newman annimmt, die Kirche
versorge uns tatsächlich mit neuen Lehren trotz der Abgeschlossenheit
der Offenbarung, da sie sich eben vieler Wahrheiten gar nicht bewußt war
(S 154). Die Kirche wächst aber in diese neuen Wahrheiten hinein ohne
bewußtes, logisches Beweisverfahren ; erst hinterher, wenn sie zurückschaut,

kann sie logische Implikationen merken (S. 156).
Als Newman katholisch geworden war, drängte es ihn natürlich, seine

Theorie der Entwicklung der christlichen Lehre von der Kirche als
rechtgläubig anerkannt zu sehen (S. 164).

Im 8. Kapitel seines Buches, Newman and Rome, läßt Chadwick uns
die riesigen Schwierigkeiten sehen, die sich ergaben, als römische Theologen
des 19. Jahrhunderts sich über Newmans Werk hermachten. « Newman
miscet et confundit omnia», stöhnte P. Perrone (S. 169). «All this shows,
how little they have of a view », stöhnte Newman (S. 241). Das ganze Kapitel
zeigt so recht die Verschiedenheit der Ausdrucksmittel Newmans und der
römischen Theologen, welchen er seine Rechtgläubigkeit beweisen wollte.
Newmans Werk konnte in Rom nicht auf Englisch gelesen werden ;

Übersetzungen, welche man dort benützte, waren ganz ungeschickt oder sogar
falsch. Zudem ließen sich Newmans Argumente nicht in scholastische
Syllogismen pressen.

Newman blieb bei seiner Meinung und hielt an seiner Theorie fest,
Perrone « bekehrte » ihn nicht. Gerade deswegen hat Newman, wie Chadwick

im letzten Kapitel seines spannenden Buches darlegt (S. 185), einen

ganz persönlichen Beitrag zum Glaubensverständnis der Kirche geleistet.

*

Wir gehen durch das ganze Buch hindurch einig mit dem anglikanischen
Theologen Chadwick ; gewisse stillschweigende Folgerungen, die er in einige
Texte hineingelegt haben mag und auf die schon anderswo hingewiesen
wurde 4, stören den Faden der Untersuchung nicht.

Nur mit der negativen Antwort, welche er in seinem letzten fragenden
Abschnitt nahelegt (S. 195), können wir nicht einig gehen, dort nämlich,
wo Chadwick glaubt, Newmans « Essay on Development » könne nicht

4 z.B. Letter to the Editor, in : Times Literary Supplement, 27. 12. 1957,

von Maurice Bénevot SJ ; Besprechung in : The Downside Review 76 (1958) 294 ff.,
von H. F. Davis.



Besprechungen 71

restlos neben dem Dekret Lamentabili des sacrum Officium vom Jahre 1907
bestehen, mit andern Worten, wo Chadwick meint, Newmans Lösung sei
nicht ganz katholisch. Obwohl wir doch einerseits glauben, daß die
Offenbarung abgeschlossen ist mit den Aposteln, wie es jenes Dekret lehrt (Denz.
2021), sagen uns anderseits gerade jene Theologen, welche den Entscheid
für das neue Dogma der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel
vorbereiten mußten, daß diese Formel nicht durch einen demonstrativen Beweis
aus einem Offenbarungstext abgeleitet werden könne, sondern daß sie garantiert

sei durch das Glaubensbewußtsein der Kirche und des Lehramtes 5.

Wenn wir an der Abgeschlossenheit der Offenbarung festhalten, trotzdem
aber ein neues Dogma, einen neuen Glaubenssatz annehmen, wenn weiterhin
die kirchlichen Dokumente Ausdrücke gebrauchen wie « Vetus est Christi
fideliumergaeius beatissimam matremVirginem Mariampietas sentientium... »

(Denz. 1100), oder: die Wahrheit der leiblichen Aufnahme Mariens in den
Himmel « sacris litteris innititur, christifidelium animis penitus est insita... »

(Denz. 2332), warum soll dann die Ansicht Newmans vom allgemeinen
Glaubensbewußtsein der Kirche nicht katholisch sein Warum soll eine
Lösung, die die beiden Gegebenheiten der Abgeschlossenheit der
Offenbarung und der Neuheit eines Glaubenssatzes vereint und erklärt, nicht
katholisch sein 0 Im Gegenteil scheint doch im Lichte gerade der neuesten
Definition jene Lösung, welche Newman vor 100 Jahren als Anglikaner
gefunden und als Katholik zeitlebens vertreten hat, als rechtgläubig bestätigt.

Das beweist einmal mehr die Aktualität Newmans, aber auch des

ausgezeichneten Buches von Chadwick, sowohl für Anglikaner als auch
für Katholiken.

II.

Wenn nun dem so ist, warum sollte es allen linguistischen und emotionalen

Verschiedenheiten zum Trotz nicht möglich sein, Newman auf eine
scholastische Formel zu bringen Tatsache ist, daß solche Versuche gescheitert

sind 7 und Newman selber sagte, daß er als Mensch des 19. Jahrhunderts
eben nicht mehr so denke wie die mittelalterliche Scholastik8.

Während nun Dr. Chadwick die Stellung Newmans in der
religionsphilosophischen Ideengeschichte aufzeigte, hat P. J.-H. Walgrave OP in
seinem Werk, « Newman, Le développement du Dogme », Casterman, Tournai-
Paris 1957, 398 p., versucht, an Newman von der Scholastik her geformte
Denkkategorien anzulegen und herauszufinden, wo er nach seiner
Glaubenspsychologie hingehört, welches seine neuen Beiträge sind, und wo « Lücken »

in einem System zu finden wären.
Im l.Teil (S. 17-76) untersucht Walgrave Newmans Persönlichkeit,

zuerst seine Anfangsgegebenheiten und dann seine geistige Entwicklung.

5 K. Rahner, Das neue Dogma. Wort und Wahrheit, 7 (1952) 57-59.
6 s. F. M. Willam : Newman und P. Perrone, in : Newman-Studien, Bd. 2,

1954, 120 ff.
' s. W.Renz: Newmans Idee einer Universität, 1958, 314 ff.
8 W. Ward : The Life of Cardinal Newman,.vol. 2, 1912, 269.



72 Besprechungen

Da Walgrave eine Synthese erarbeiten, die ganze Newmansche Idee der
Entwicklung des Dogmas rekonstruieren will, indem er alle Elemente aus
Newmans riesigem Werk dieser Synthese einzuverleiben (S. 14) und
hierarchisch-organisch zu ordnen versucht (S. 303), muß er so vorgehen. Doch
scheint dann die Persönlichkeit Newmans in diesem 1. Teil allzusehr unter
dem Gesichtspunkt der « Entwicklung » gesehen zu sein. In den «

philosophischen » Werken, wenn man einige davon so nennen will, ist Newman
doch auch sehr aristotelisch-rational, und nicht so sehr platonisch-existen-
tiell, wie Walgrave zu betonen scheint. Die « Logic » Whatelys beeinflußte
Newman nämlich viel mehr als etwa dessen Kirchenlehre (S. 39), obwohl
Newman in der Apologia darüber nichts sagt9. Auch zeigt ja Walgrave
ganz richtig (S. 51), wie alle Werke Newmans in seiner katholischen Zeit
von der Sorge um die intellektuelle Lage seiner neuen Glaubensgenossen
getragen war. Daß er aber den emotionalen Weg zur Verstandeserkenntnis
immer wieder betonte, war doch eher dem Einfluß Humes, insofern dieser
die gesunde Reaktion auf den reinen Rationalismus war, zuzuschreiben
als jener von Walgrave so sehr in den Vordergrund gerückten Antinomie
von Verstand und Gewissen (S. 43), die sich zwar richtigerweise im ganzen
Werke Newmans finden lassen.

Im 2. Kapitel des 1. Teiles durchgeht dann Walgrave sorgfältig die
Werke Newmans und zeigt chronologisch, wo und wie sich Newmans Ansicht
über die Entwicklung in den betreffenden Werken äußert. Vielleicht hätte
ein Vergleich der betreffenden Stellen (S. 68) der « Idee einer Universität »

in der 1. Ausgabe (1852) mit jenen der 3. Ausgabe (1873) Licht geworfen
auf den Übergang vom « konservativen » zum « liberalen » Newman 10. Auch
(S. 69) hätte Newmans Beitrag « Über die benediktinischen Jahrhunderte »

der Januarnummer des «Atlantis» 1859 interessante Hinweise enthalten.
Da die Glaubensentwicklung notwendigerweise zwei Aspekte aufweist,

denjenigen der Entwicklung und Änderung sowie denjenigen der Identität
und Unveränderlichkeit, so behandelt Walgrave im 2. Teil seines Buches
(S. 77-211) den Aspekt der Änderung an der Newmanschen Theorie der
Glaubensentwicklung und dann im 3. Teil (S. 215-300) jenen der
Unveränderlichkeit und Konstanz. Es ist aber nicht recht ersichtlich, warum
Walgrave so vorgeht, denn historisch gesehen ging es dem anglikanischen
Newman ja zuerst darum, die Kontinuität im Glauben zu sehen trotz einer
notwendigen Entwicklung, also Änderung. Walgrave konstatierte das ja
selber (S. 215).

Nachdem Walgrave im 1. Abschnitt des 2. Teiles die Psychologie
Newmans untersucht und klar dargestellt hat, zeigt er im 2. Abschnitt, wie
Newmans Glaubenspsychologie sich seiner allgemeinen Psychologie
anschließt. Die allgemeinen Grundsätze hat Walgrave aus Newmans « Grammar
of Assent » geschöpft und sie berechtigterweise zusammengebracht mit jenen
des « Essay on Development », denn Newman selber vergleicht ja die Ent-

9 s. A. D. Culler, The Imperial Intellect, 1955, 39-43.
lo w. Ward : Einleitung zur Ausgabe « On the Scope and Nature of

University Education», in: Everyman's Library 1915.



Besprechungen 73

Wicklung des Glaubens der Kirche als Ganzes mit jener im einzelnen
Gläubigen. Mit einer Klarheit, die nichts zu wünschen übrig läßt und dem
Newmanschen Gedankengut im allgemeinen keinen Zwang antut, gibt
Walgrave das Resultat seiner bisherigen Untersuchungen (S. 155).

Von der allgemeinen Betrachtung der Äußerungen Newmans über die
« Psychologie der Gesellschaft » geht Walgrave dann weiter zur Darstellung
der verschiedenen Kräfte, welche nach Newman die Entwicklung der Tradition

der Kirche beeinflussen (S. 194-206). Obwohl alle Stellen mit
außerordentlicher Textkenntnis zusammengetragen sind, sei wiederum die Frage
gestattet nach dem Grund für die Methode des Vorgehens, die doch der
Mentalität Newmans entgegengesetzt ist. Newman geht doch immer vom
Konkreten zum Abstrakten über.

Auch im 3. Teil seines Werkes (S. 215-300) geht Walgrave konsequent
auf seine eigene Weise vor. Zuerst wird Newmans allgemeine Apologetik
dargelegt, welche den Zweck hat, zu beweisen, daß das Wachsen des Glaubens
die Unveränderlichkeit der Offenbarung nicht antastet (S. 215), und die ferner

die notwendige Entfaltung einer religiösen Weltauffassung rechtfertigen
will, deren volle Entwicklung bei der Kirche enden muß (S. 244). Dann
erst zeigt Walgrave, wie Newman konkret zuerst kirchengeschichtlich
illustriert hat, daß wir berechtigt sind, a priori anzunehmen, daß eine von
Gott gegebene Offenbarung nicht verloren gehen wird, und wie Newman
dann rein verstandesmäßig, in einer philosophisch-historischen Untersuchung

die Dogmengeschichte behandelt.
Am Schluß seines 3. Teiles faßt Walgrave das Resultat seiner

Untersuchungen zusammen. « Terminons en essayant de condenser ces vues
de Newman, librement, brièvement, dans l'ordre» (S. 297). Zwar leuchtet
aus dieser großen Synthese Newmans Größe und Weitsicht auf, besonders
nach der Definition der Himmelfahrt Mariens. Aber es erhebt sich auch
hier wiederum die Frage nach der Berechtigung des Vorgehens. Wird so
nicht Newman eine Abgeschlossenheit und Systematik zugeschrieben, welche
seine Werke nie aufweisen, sagt doch Walgrave selber, man müsse deren
«caractère littéraire et occasionnel» beachten (S. 53, Anm. 1). Doch hat
Walgrave gerade mit seiner Methode für den in scholastischen Denkkategorien

vorgehenden Theologen ohne Zweifel ein unentbehrliches Werkzeug
geschaffen, um Newman verstehen zu können, dank seiner scholastischen
Herkunft, die ihm aber den Zugang zum ganz anders gearteten Newman
nicht verwehrte. Die Frage von J. L. May, was denn der Laie davon habe,
wenn er diesem gelehrten Führer (Walgrave) gefolgt sei durch alle Etappen
dieses langen und verwickelten Abenteuers, bleibt aber nicht unberechtigt.
« Es muß ihm vorkommen, nicht die Stimme Newmans gehört zu haben. »

11

Der eingeschlagene Weg muß Walgrave notwendigerweise zu einem
Schlußkapitel führen : Newmans Platz in der philosophisch-theologischen
Geistesgeschichte, Wert und Lücken seines Argumentes, kritische Stellungnahme.

Richtigerweise ist Newmans Konzeption der Glaubensentwicklung
auch für Walgrave ein eindeutiger Beweis für Newmans Gleichgewichtssinn

11 J. L. May : Non in dialectica..., in : The Tablet, 2. 2. 1957, 106.



74 Besprechungen

und die Macht seines Genies, da er die logische Struktur der Dogmenentwicklung

mit ihrer Abhängigkeit von der ganzen lebendigen moralischen
Person des Gläubigen zu verbinden wußte (S. 322). Mit Recht — man ist
nur auf den ersten Blick erstaunt über den Titel « Lacunes de la psychologie

newmanienne du développement » — hebt Walgrave hervor, daß
Newman selber seine Werke als provisorisch und unvollkommen hielt,
weil er für seine Untersuchungen Gegenstände wählte, die noch niemand
erforschte, und daß seine Art, alles mit Analogie zu erklären, oft nicht
restlos begriffliche Klarheit bringt (S. 323). Zudem weist Walgrave auf
die Tatsache hin, daß Newmans « Essay on Development » ein unvollendetes
Werk ist, was wiederum Unklarheiten in der Konzeption und Ungenauig-
keiten in der Analyse und im Ausdruck erklärt (S. 330).

*

Scholastischgebildete Leser werden P. Walgrave dankbar sein für die
gewissenhafte Analyse der Newmantexte und für die scharfsinnige Synthese
der darin enthaltenen Ideen. Sind hier Kritiken geäußert worden, so sollen
sie anregen, über das Studium Walgraves Werk hinaus, Newman selber
und im Zusammenhang zu lesen ; denn wenige Schriftsteller sind so oft
zitiert worden ohne Rücksichtnahme auf Zusammenhang und Stellung im
ganzen Argument wie Newman12.

III.
Einen ganz ähnlichen Weg wie Walgrave schlug Norbert Schiffers

ein, um Newmans Kirchenbegriff zu untersuchen : Norbert Schiffers, « Die
Einheit der Kirche nach Newman », Patmos Verlag Düsseldorf 1956, 329 S.

Im l.Teil seines Buches (S. 39-158) zeigt Schiffers die verschiedenen
Entwicklungsstufen, in welchen sich uns das Kirchenbild Newmans
darbietet. Angefangen vom kirchengeschichtlich bedingten theologischen und
persönlichen Hintergrund Newmans, über seine Predigtäußerungen,
Väterstudien, Reformversuche, bis zum Finden der Verwirklichung seines Kirchenbegriffes

in der katholischen Kirche, wird uns chronologisch Newmans
jeweilige Sicht der Kirche dargelegt. Aus all dem geht hervor, daß Newman
die Einheit der Kirche vor allem in der Einheit der Lehre sieht. Zwar ist
diese auf dem Glauben begründete Einheit für Newman nicht starre Einheitlichkeit

wie etwa bei Bossuet, sondern lebendige Einheit dadurch, daß der
Einzelne in der Kirche den Glaubensinhalt « realisieren » muß, wobei die
Autorität der Kirche berufen ist, dieses « Realisieren » wachsen zu lassen
und nur dann sich einzuschalten, wenn die Einheit der Kirche zu schützen
wäre. Newman sieht aber auch die innere Einheit, welche garantiert ist
durch das Heilswirken des Einen Gottes, von dem als Quelle (« dogmatisches
Prinzip ») alle Wahrheit und (« sakramentales Prinzip ») alle heiligende
Kraft ausgeht.

Dieser erste Teil des Werkes von Schiffers ist insofern der befriedigendste,
da er Newmans Persönlichkeit und Wirken am besten entspricht. Newman

12 H. F. Davis : The Catholicism of Newman, in : Centenary Essays, 1945, 36.



Besprechungen 75

ist doch der eigentliche Glaubensverkünder. Das schließt ein, daß er wohl
eine Gesamtschau der Kirche haben, sich aber immer der jeweiligen Zuhörerschaft

anpassen mußte. Wir werden deshalb Newmans ganzem Kirchenbegriff

in keinem seiner Werke begegnen. Zudem hat sich bei ihm, angeregt
durch Kontroverse und Studium, die Einsicht in das Wesen der Kirche
ganz merklich vertieft, obwohl man in all seinen Gedankengängen eine
erstaunlich einheitliche Linie feststellen kann. Aus diesen Gründen scheint
immer jene Darstellung von Newmans Ideen die adäquateste, welche
versucht, die Interessenkreise eines Werkes herauszuarbeiten und seine Lösung
auf dem jeweiligen geschichtlichen Hintergrund aufleuchten zu lassen.
Dann aber sollen die Gedankengänge am Ganzen der Offenbarung auf
ihren Wahrheitsgehalt, an den modernen theologischen und exegetischen
Erkenntnissen auf ihren Neuheitswert geprüft werden. Schiffers geht aber
andere Wege.

Er stellt im 2. Kapitel seines Buches (S. 161-260) Newmans Äußerungen
zu einem System zusammen, das einem als solches imponiert und logisch
erscheint. Weil aber Newmans « reales Denken » nicht auf philosophische
oder theologische Wesenheiten, sondern auf die realeWirklichkeit ausgerichtet
ist, scheint dieser Teil des Buches von Schiffers weit von Newman entfernt.
Mögen die einzelnen Bausteine dieses Systems noch so sorgfältig ausgewählt
sein, so haben sie lange nicht die gleiche Leuchtkraft wie im betreffenden
Newmantext selber oder verschieben hie und da den Akzent so sehr, daß
man in Newman ein abgeschlossenes System vermuten möchte (bes. S. 223-
229). Die Mühe und die Akribie, welche hinter diesem zweiten Teil des
Buches stecken, würden dem Newmanverständnis besser dienen, wenn sie
euger mit dem Newmantext zusammengegangen wären. Doch soll diese
Bemerkung nicht den großen wissenschaftlichen Wert einer solchen Synthese
für die Newmanforschung und für die Vertiefung unserer Kenntnisse von der
Kirche herabmindern.

Im abschließenden Teil (S. 263-315) faßt Schiffers Newmans Gedanken
über die Einheit der Kirche in Bildern der Kirche zusammen, wie sie Newman
nach der Weise der Heiligen Schrift gebraucht, die ja auch nicht in terminologisch

festumrissenen Definitionen über die Kirche zu uns spricht, sondern
in Bildern wie : Kirche als « Volk Gottes », « Reich Gottes », « Königreich
Christi » (empire), « Leib Christi », « Säule und Fundament der Wahrheit »,
" Stadt des Glaubens Zelt Davids ».

Jedesmal werden dann die Bilder durch die ganze neuere Exegese,
vorab die protestantische deutsche Bibelforschung, verfolgt. Damit will
Schiffers eine Klärung der Begriffe erreichen. Notgedrungen weitet sich
aber die Darstellung zu einer umfassenden Sichtung der modernen Aus-
sagen über die Kirche und zu einer wissenschaftlichen Auseinandersetzung
lut den protestantischen Exegeten und Theologen von heute aus. Sie weicht
deswegen oft sehr weit vom Text Newmans ab, ist in sich aber interessant
Und wertvoll. Diese neueren Erkenntnisse scheinen eher eine Parallele zu
Kewman .zu sein : Wie er zu seinen fruchtbarsten Zeiten, finden diese Theologen

durch unvoreingenommene historisch-literarische Studien, durch keine
v°i'gezeichneten Wege und vorgeschriebenen Ziele behindert, neue Ein-



76 Besprechungen

sichten, die unser theologisches Wissen vertiefen und durch ihre eventuellen

Lücken oder Irrtümer die Kirche die Wahrheit besser erkennen lassen.
Schiffers Konfrontierung der Ideen Newmans mit den modernen
theologischen Erkenntnissen, seien sie nun richtig oder falsch, zeigt, daß Newmans
Sicht der Einheit der Kirche rechtgläubig, und daß er in mancher Hinsicht
als moderner Theologe anzusprechen ist.

*

Will man Newman gerecht werden, so scheint es vor allem immer
geboten, seinen methodischen Ausgangspunkt zu beachten, nämlich einen
lebendigen Vorgang. In all seinen Werken ist Newman der Verkünder
und Seelsorger. Er ist immer der schlichte Beobachter des wirklichen Lebens
und der Theoretiker der konkreten Religiosität. Seine Religionspsychologie
und seine Äußerungen über die Kirche sind immer im Grunde genommen
eine « Philosophie der subjektiven Religion ».13 Newman unterscheidet sich
daher immer von der Scholastik, die auf eine Philosophie der objektiven
Religion ausgeht, d. h. auf ein System der religiösen Wahrheiten an sich.
Er unterscheidet sich aber auch von jeder Form von Piatonismus, der
auf Ideenwesen ausgeht. Es gibt für Newman nur eine langsame, beschränkte
Annäherung an die Wahrheit auf dem Wege mühsamer Empirie.

Nur so ist auch er zur wahren Kirche gelangt : über historisch orientierte

Etappen, die wachsende Einsicht vom häretischen Charakter der
anglikanischen Kirche. Als er erkannte, daß es der Gott des Gewissens ist,
der sich in der kirchlichen Autorität voll entfaltet, gleichsam als Gewissen
der Kirche als Ganzes, und als er sehen mußte, wie seine Kirche dieses

Amt nicht leisten wollte, hat er den Schritt getan. Da hat sich seine Bitte
aus den Tagen der sizilianischen Krankheit erfüllt : I loved to choose and
see my path — but now lead Thou me on

Wolfgang Renz OSB

Fragen der Theologie heute

Aus Anlaß der 150. Jahrfeier des Priesterseminars in Chur gaben
Professoren dieser theologischen Lehranstalt ein großes Sammelwerk heraus1 das
Aufschluß über einen wichtigen Teil jener Probleme bietet, die heute in der
theologischen Diskussion einen besonderen Rang einnehmen. Der Zweck
des Werkes wird genau bestimmt und die Rezensenten sind gebeten, in
ihrer Beurteilung diesen Zweck vor Augen zu halten. « Es soll damit
unmittelbar nicht der weiteren Forschung gedient, sondern den in der
Seelsorge tätigen Geistlichen und theologisch interessierten Laien eine
Orientierung über Ergebnisse und Richtungen des zeitgenössischen theologischen
Denkens und Forschens geboten und eine Überschau über den Stand wich-

13 E. Przywara, Religionsbegründung, Scheler-Newman, 1923, 223.
1 Fragen der Theologie heute. Hrsg. v. Johannes Feiner, Joseph Trütsch und

Franz Böckle. - Benziger Verlag, Einsiedeln 1957. 588 S.



Besprechungen 77

tigster Fragen und Probleme ermöglicht werden, welche die Theologie heute
beschäftigen und deren Kenntnis nicht ohne Einfluß auf Verkündigung und
Seelsorge sein dürfte » (Vorwort, S. 8). In der Tat entspricht dieses
Unternehmen einem realen Bedürfnisse und kann so ein wichtiges Bindeglied
darstellen zwischen wissenschaftlicher Theologie und pastoraler Praxis.

In der Absicht, die theologische Problematik klar und lebendig
darzustellen, behandeln sachkundige Professoren und Schriftsteller die Hauptprobleme,

die auf den verschiedenen Gebieten der Theologie diskutiert werden.
In drei großen Abschnitten werden sie klargestellt, und der Leser wird wirklich

in das Ringen um Lösungen der Schwierigkeiten und in ein immer tieferes
Verständnis der Glaubenswahrheiten eingeführt. Der erste Abschnitt ist den
fùndamental-theologischen Problemen gewidmet : Mythos und Offenbarung
(H. Fries), Glaube und Erkenntnis (J. Trütsch), Tradition (J. R. Geiselmann),
Inspiration und Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift (J. Schildenberger),
Altes Testament (J. Schildenberger), Neues Testament (R. Schnackenburg),
Apostolische Nachfolge und Primat (O. Karrer). —• Im zweiten Abschnitt
werden die meist umstrittenen Probleme der Dogmatik dargelegt : Natur
und Gnade (K. Rahner), Ursprung, Urständ und Urgeschichte des Menschen
(J. Feiner), Christusbild (A. Grillmeier), Fragen und Aussichten der heutigen
Atariologie (A. Müller), Einheit des Kirchenbegriffes (O. Semmelroth), Kirche
und Kirchen (Th. Sartory), Sakramente als Organe der Gottbegegnung
(H. Schillebeeckx), Eschatologie (H. U. von Balthasar). — Der dritte
Abschnitt beschäftigt sich mit den brennenden Fragen aus der sogenannten
Praktischen Theologie : Bestrebungen in der Moraltheologie (F. Böckle), Theologie

und Sozialwissenschaften (A. F. Utz), Verkündigung heute aus lebendigen

theologischen Einsichten (E. Haensli), Glaubensgrundlagen der
liturgischen Erneuerung (F. Hofmann), der Laie in der Kirche (A. Sustar), Theologie

der irdischen Wirklichkeiten (J. David). Ein Werk, das in seiner
Zielsetzung und Anlage zweifelsohne zu begrüßen ist und ein Beweis dafür, daß
es der heutigen Theologie an Vitalität und Aktualität nicht fehlt.

In einem solchen Sammelwerk, das formell für Nichtfachleute bestimmt
'st, hat man das Recht, zu erwarten, daß die Verfasser sich um Klarheit der
Darstellung und um Sicherheit der angebotenen Lösungen und der endgültigen

Auffassungen bemühen. Leider aber ist das nicht immer der Fall. Es
wäre beispielsweise Vieles am Aufsatz über Natur und Gnade (K. Rahner)
auszusetzen. Doch sei hier nur auf eines hingewiesen. Um zeigen zu können,
daß die Gnade und das Gnadenleben überhaupt nicht etwas in sich rein
Bewußtseinsjenseitiges sind, sondern vom Menschen wirklich erfahren werden

können, behauptet der Verfasser : « Die faktische Natur ist nie eine
.reine' Natur, sondern eine Natur in einer übernatürlichen Ordnung, aus der
der Mensch (auch als Ungläubiger und Sünder) nicht heraustreten kann, und
eme Natur, die dauernd überformt ist (was nicht heißt : gerechtfertigt ist)
durch die angebotene übernatürliche Heilsgnade. Und diese .Existentiale'
seiner konkreten Natur (seiner .historischen' Natur) sind nicht rein
bewußtseinsjenseitige Seinszuständlichkeiten, sondern machen sich in der Erfah-
rung des Menschen geltend» (S. 225). In einem andern Aufsatz über die
Bestrebungen in der Moraltheologie, dessen Verfasser offenkundig unter dem



78 Besprechungen

Einfluß Rahners steht, ist die Rede von einer unverlierbaren inneren
Hinordnung der menschlichen Person in ihrer konkreten Natur auf das
übernatürliche Ziel (S. 442). Trotz aller Bemühungen des Verfassers leuchtet es

uns gar nicht ein, wie nach dieser Lehre die unmittelbare Gefahr eines
verhängnisvollen und vom Verfasser selbst mit Recht verworfenen Extrin-
sezismus und eines totalen Naturalismus vermieden werden könne. Ferner
zu behaupten, Gnade sei « Gott selbst, seine Mitteilung, in der er sich selbst
als die vergöttlichende Huld, die er selbst ist, dem Menschen schenkt. Hier
ist seinWerk wirklich Er selbst (als der mitgeteilte) » (S. 220), heißt das ganze
Problem verwirren und zwei grundverschiedene Realitäten — gratia creata
und gratia increata — durcheinanderwerfen. Wenn sodann im gleichen Sinne
behauptet wird, daß « eine rein geschaffene Entität streng als solche nie ein
absolutes Geheimnis sein kann » (S. 218), scheint uns das sehr schwer
vereinbar zu sein mit der allgemeinen und konstanten Lehre der Kirche seit
dem zweiten Konzil von Orange. Es sei hier auf die gründliche Studie über
Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung, die Joseph Endres 1957 in
dieser Zeitschrift (S. 4-18) veröffentlichte, hingewiesen.

Eine der Bedeutung dieses großen Sammelbandes angemessene Kritik
kann nun freilich durch die hier angemeldeten Bedenken keineswegs erschöpft
werden. Die Mannigfaltigkeit der behandelten Fragen erfordert an sich
eine ebenso vielfältige Fachkritik. Das gilt indes auch von den guten Seiten
dieses Gemeinschaftswerkes, die wahrlich nicht fehlen. So ist beispielsweise
einer der besten Beiträge Otto Karrers ausgezeichnete Arbeit über die apostolische

Sukzession und den Primat (im wesentlichen schon in der ZKT 1955

erschienen). Aber auch Arbeiten, die den theologischen Fachmann zum Widerspruch

reizen können, ja müssen, sind jedenfalls für ihn nicht ohne Wert.
Im Gegenteil, gerade sie zwingen zur Stellungnahme, zum fruchtbaren
aufbauenden Neuüberdenken, zur kritischen Besinnung der eigenen Position.
In dieser anregenden Funktion dürfte wohl die vorzüglichste Qualität dieser
Jubiläumsgabe des Churer Seminars bestehen, zugleich aber auch ihre
Begrenzung. Jedenfalls sei hier die Frage wenigstens aufgeworfen, ob ein solches
Werk wirklich in die Hand der « theologisch interessierten Laien » gehöre ;

denn auch für diese, nicht nur für in der Seelsorge tätige Geistliche, ist es

doch veröffentlicht worden. Gewiß sei nicht bestritten, daß eine Reihe von
Beiträgen diesem von den Herausgebern intendierten Ziel aufs beste
entsprechen. Aber auch nur ein einziger Artikel von der Art und vom Geiste
der « Eschatologie » — Abhandlung stellen das Ganze vom laientheologischen
Standpunkte aus gesehen in Frage Es soll uns durchaus fern liegen, hier
irgendwelche theologische Noten auszuteilen. Was jedoch dogmatisch an der
äußersten Grenze liegt und bei möglichst weitherziger Auslegung vielleicht
gerade noch in eine theologische Fachzeitschrift oder Monographie hineinpassen

mag, kann doch beim theologischen Laien nur Verwirrung und
Unsicherheit hervorrufen ; denn dieser « theologisch-interessierte » Laie ist nun
eben einmal theologisch nicht durchgebildet und daher auch gar nicht in der
Lage, überspitzte Formulierungen als solche zu erkennen.

Wenn der Verf. zwar eingangs betont, daß das von der Kirche
dogmatisch Festgelegte — im einzelnen zählt er dazu ausdrücklich « das be-



Besprechungen 79

sondere Gericht », Fegfeuer und Hölle — durch keine im Gange befindlichen
Erörterungen erschüttert oder angezweifelt werde, so salviert er damit nichts
anderes als was jeder Gläubige, erst recht der theologisch interessierte Laie,
als sicheres Glaubensgut bisher bekannte. Aber im Zuge seiner « Reduktionen

» und « Vereinfachungen » meint er, wir könnten nicht leugnen, « daß
es biblisch nicht zwei Gerichte und Gerichtstage gibt, sondern nur einen,
und daß wir deshalb das partikuläre Gericht nach dem Tode in einem (wie
immer zu denkenden oder vielmehr nicht konkret auszumalenden)
dynamischen Zusammenhang mit dem Endgericht sehen müssen » (S. 411). In
der Folge ist das « sogenannte » (sie Fegfeuer eben auch nur als eine
« Dimension des Gerichts » — also doch wohl dieses einen Gerichtes — zu
verstehen, sodaß dann freilich auch für « das ökumenische Gespräch » vieles
gewonnen sei Gewiß, dies letztere sei restlos zugestanden. Aber wie soll
da der katholische Laie, ja wie soll auch irgendein Theologe das alles mit
der sicheren Glaubenslehre der Kirche von den drei « Eschata » vor dem
Endgericht zusammenreimen Nirgends ist übrigens auch nur die geringste
Spur eines Bezuges auf die entsprechenden authentischen Dokumente der
Kirchenlehre zu finden. Soll das heißen, daß eben das « scriptura sola »-

Prinzip zu gelten habe Dabei sei hier ganz abgesehen von der weiteren
Frage, ob denn des Verfassers bibeltheologische Behauptungen wirklich in
dieser kategorischen Form überhaupt aufrechtgehalten werden können.

Wenn aber vollends die in diesem Zusammenhange natürlich
unvermeidbare Frage der Prädestination dem Verf. wiederum Gelegenheit gibt,
den « stets positiv gefaßten (offenlassenden) Prädestinationsbegriff der
Schrift » gegen die theologische Lehre von der doppelten Prädestination
auszuspielen (S. 142), dann dürfte doch wohl nicht nur der theologisch interessierte

Laie in eine bestürzende Verwirrung geraten. Es heißt da, daß diese
dem hl. Augustinus vorzuwerfende « furchtbare Verfinsterung des christlichen

Glaubens, unter der der mittelalterliche und reformatorische, aber
auch noch der gegenreformatorische Mensch — ganz im Gegensatz zum
Menschen des Urchristentums und der Väterzeit — unsäglich gelitten hat »,

nichts anderes sei als eine höchst fragwürdige theologische Konsequenz oder
Konklusion, die sich — mit andern — von der biblischen Heilsaussage
entferne 1 Zugegeben, daß der Verfasser nach weiteren ähnlichen Auslassungen
mi Stile der von ihm gepriesenen heutigen christlich-existenziell orientierten
<l Theologie der Hoffnung » (S. 414) es nicht unterläßt, sich erneut ins «Réduit»
der kirchlichen Orthodoxie zurückzuziehen. Aber was nützt das, wenn der
schlichte einfache Gläubige eine solche Eschatologie trotz besten Willens
Wit seinem bisherigen katholischen Glauben an das gewiß furchtbare, aber
deshalb nicht weniger in diesem Glauben gesicherte Mysterium der Hölle
wicht vereinbaren kann Die « praedestinatio ad aeternam mortem », wie
Augustinus (De anima et eius origine IV, 11) dies ausdrückt und nach ihm
die Synode von Valence (Denz. 322), also die reprobatio impiorum, gehört
ganz gewiß nicht weniger zum längst absolut gesicherten Glaubensgut des
Magisterium ordinarium der Kirche, wie ihr Gegenstück, die « praedestinatio
electorum ad vitam, ad gloriam » Wie läßt sich da im Ernst Augustins
Lehre zu einem eigentlich nicht länger tragbaren Theologumenon herab-



80 Besprechungen

würdigen Das mindeste, was sich von diesem eschatologischen Beitrag
sagen läßt, ist dieses : daß er theologische Zweideutigkeiten wahrlich nicht
entbehrt Schade für das Ganze, schade auch für die an sich höchst begrüßenswerte

Zielsetzung der Herausgeber Besser wäre es gewesen, wenn zum
mindesten dieser Aufsatz — um die malitiöse Ausdrucksweise des Autors auf ihn
selber anzuwenden — « hinter den still herabgelassenen Fensterläden » (404)
seiner theologischen Werkstätte verblieben wäre.

Cornelius Williams OP

Philosophie

Studien und Berichte der Katholischen Akademie in Bayern,
herausgegeben von Karl Forster. Heft 1-3. — Karl Zink Verlag, München 1958.

Eine beachtliche Leistung der Katholischen Akademie in Bayern, knapp
ein Jahr nach der Eröffnung bereits drei Hefte von hohem Niveau vorlegen
zu können.

1. Da sind zuerst die Eröffnungsvorträge der Katholischen Akademie in
Bayern (Heft 1, 74 S.). In einer kurzen Ansprache umreißt Kardinal Wendel
Ziel und Aufgabe der Akademie : Der Wahrheit zu dienen Der zweifache
Weg zu ihr — der des Glaubens und der des Forschens — muß zugleich
die Brücke zum heutigen Leben schlagen. Es geht ja nicht nur um ein
rechtes Weltbild, sondern auch um eine rechte Weltgestaltung. Daher das

Leitmotiv der Akademie : « Katholische Freiheit und Weite gegenüber der
Sache und ihrer objektiven Geltung in der Spannungseinheit zwischen christlicher

Toleranz und echter geistiger Auseinandersetzung um die Wahrheit. »

Besonders dankbar wird man den Hinweis auf ein gut nachbarliches
Verhältnis zur Evangelischen Akademie registrieren.

Romano Guardini bringt in seinem Vortrag « Die Kultur als Werk und
Gefährdung » eine Beschreibung des kulturschaffenden Vorganges, nachdem
er zuvor den Begriff Kultur bestimmt hat, ihn dem der Natur gegenüberstellend

und das Ineinanderfließen beider aufzeigend. Ein Blick in die
Geschichte zeigt das langsame aber stetig fortschreitende Sich-Ablösen von
der Naturbasis durch die Technik, das uns heute die schicksalsschwere Frage
aufdrängt : « Zwingt die Welt der Apparaturen dem Menschen nicht eine
Existenz auf, die er auf die Dauer nicht leisten kann » Es geht um eine
Neuformung der Kultur in unserer Epoche Diese Aufgabe kann der heutige
Mensch nicht mehr bewältigen. Mit einem durch die Erfahrung begründeten
Pessimismus trifft Guardini diese Feststellung, gibt aber zugleich den Hinweis

auf eine mögliche Lösung. Seine Mahnung zum kontemplativen Leben
und zu einer — tiefer verstandenen — Askese mündet in die, bei ihm nun
schon zu einem « ceterum censeo » gewordenen Aufforderung : auf das Vorbild

des Orients zu schauen.
Der « Philosoph der Schwelle und der Kreuzwege » Gabriel Marcel

versucht in seinem Referat « Der Glaube als geistige Dimension » eine Antwort
auf die Frage, welchen Status muß der Philosoph als Philosoph dem Glauben
zuerkennen Seine prägnante Analyse des Glaubensbegriffes (Glaube ist



Besprechungen 81

nicht Ausweg und Flucht, ist nicht Meinung, ist nicht Plausibilitätsurteil,
ist nicht Aberglaube und Einbildung, auch nicht die Summe der aufzählbaren

Glaubenssätze) ergibt die schöne existenzielle « Definition » : « Glaube
ist die aktive Verneinung des Todes, der sich wie ein Regenbogen über das
Diesseits und Jenseits des Feststellbaren spannt » — eben eine andere und
neue Dimension. So kann der Philosoph den Glauben nur dann als
nebensächlich betrachten, « wenn man sich zu einem Dualismus bekennt, der in
letzter Analyse beseitigt werden muß ». Das hat Marcel im Verlauf des
Vortrags bereits getan.

2. Heft 2 (61 S.) : Zum Problem der Psychogenie in der modernen Medizin
bringt zwei Referate aus der ersten Ärztetagung der Akademie vom 6. und
L April 1957 in Eichstätt. Paul Matussek nimmt « Zum Problem der Psychogenic

» von medizinischer Seite her Stellung, indem er seine Zuhörer daran
erinnert, daß « der Hypostasierung des Körpers vergangener Zeit » neue
Erkenntnisse gegenüberstehen. Wenn er auch für die eigentliche Schwierigkeit,

die Erfassung des krankmachenden Agens im Psychischen keine (er-)
lösende Antwort vorlegen kann, so bringt er doch einen guten, zusammenfassenden

Überblick des bisher Geleisteten, sowie einige Hinweise und
Beispiele für die Praxis des Arztes, die in manchem an « Angina temporis »

erinnern.
Johannes B. Lötz SJ betrachtet « Das Problem der Psychogenic im

Lichte der philosophischen Anthropologie ». Er zeigt sowohl die Möglichkeit
als auch die Grenzen derselben auf. Die Möglichkeit : Viel-Einheit des
Menschen im Wirken und Sein. Die Theorie der Wechselwirkung, nach der
das Körperliche und das Seelische nur im Austausch miteinander stehen,
wird als ungenügend charakterisiert. Kur das Vorstoßen zur Wesens- und
Seinseinheit ergibt die klare Möglichkeit der Psychogenic. Der Mensch ist
krank oder gesund, nicht der Leib nur oder die Seele. — Niederschlag der
Lehre des Aquinaten von der Einheit der Form Die Grenzen der Psycho-
genie sind durch die Unterscheidung von Seele und Körperlichem gezogen.
Des Leibes Eigengesetzlichkeit stellt dem Einfluß der Seele gegenüber eine
Schranke dar ; ebenso wie innerhalb der Seele der geistige Bereich
unangetastet bestehen bleibt.

3. Heft 3 präsentiert das Ergebnis einer Tagung der Katholischen
Akademie in Bayern, vom 10.-12. Januar 1958, auf der Themen des
politischen Bereiches besprochen wurden. Es trägt die Überschrift : Christentum
Und demokratischer Sozialismus (320 S.). Damit sind zwei Fronten abgesteckt,
bie sich trotz aller Aufgeschlossenheit für das Verbindende, trotz aller
Bemühungen des gegenseitigen Verstehens durch alle acht abgedruckten Referate

hindurchziehen. Besonders scharf treten sie hervor, wenn die wirklich
grundlegenden Dinge zur Sprache kommen. So, wenn Gustav Gundlach SJ
(Katholizismus und Sozialismus) gleich im ersten Referat feststellt, daß eine
echte politische Partei aus dem Weltanschaulichen gar nicht herauskommt.
Demgegenüber verkündet Carlo Schmid, der den « Ideologischen Standpunkt
d<* deutschen Sozialismus der Gegenwart » darstellt : Wir sind keine Welt-
ar>schauungspartei mehr Der letzte Grund für diese Divergenz kommt in
den beiden folgenden Vorträgen ans Licht. Adolf Süsterhenn legt seine An-

6



82 Besprechungen

sieht über « Politik aus christlicher Staatsauffassung » dar und zeigt, daß
das Naturrecht die primäre, für den Christen verbindliche Norm aller Politik
ist, zu der — selbstverständlich — die Nächstenliebe hinzukommt, « als der
starke Motor zur Erfüllung der Gerechtigkeitspflicht ». Adolf Arndt {Die
sozialistische Staatspolitik — heute) kehrt wieder zur Darlegung Carlo
Schmids zurück. In etwa versucht er den Gegensatz zu mildern, indem er
diese heikle Frage in den vorpolitischen Raum verweist. Es gehe um letzte
Wahrheiten, über die es keine Abstimmungsmöglichkeit gebe. So ist die
SPD wiederum als Nicht-Weltanschauungspartei bestätigt, das Naturrecht
— mit Rücksicht auf unsere evangelischen Brüder — zurückgeschoben,
Toleranz und Neutralität sind zum Grundgedanken erhoben. Allerdings muß
er dann die Feststellung machen, daß das sozialdemokratische Leitbild des

Staates nicht These eines christlichen Staates sein kann.
Weniger scharf sind die Gegensätze auf dem Gebiete der Kulturpolitik.

Das liegt im Wesen der Sache. Hier standen sich Götz Frh. von Pölnitz
(Wesen, Aufgaben und Wege christlicher Kulturpolitik) und Waldemar von

Knöringen (Kulturpolitik als Staatspolitik) gegenüber. Gerhard Weisser

sprach über « die sozialpolitischen Ziele der SPD ». Er war vor allem bestrebt,
das Gemeinsame der beiden Stellungen hervorzuheben. Er versuchte auch,
die verschiedenen Suppositionen des « Unglückswortes Weltanschauungspartei

» herauszuarbeiten, zieht sich aber schließlich doch auf (s)einen Standpunkt

zurück : « Wir legen die Anhänger unserer Bewegung im Gegensatz
zu jenen totalitären Regimen, die aus der Verkündigung wissenschaftlicher
Lehren politische Aktionen machen, auch nicht auf bestimmte wissenschaftliche

Doktrinen fest. »

Abschließend sprach Oswald von Nell-Breuning SJ über « die politische
Verwirklichung der christlichen Soziallehre. Als Zentralfrage stellt er : Gibt
es ein christliches Ordnungsbild der Gesellschaft, oder ein Ordnungsbild,
dessen Verwirklichung von der christlichen (katholischen) Soziallehre
gefordert wird Als Ziel ist die Aufgabe gestellt, aus dem unorganischen einen
organischen Pluralismus zu schaffen, dessen Verwirklichung allerdings nicht
in unserer Macht steht. — Alles in allem, ein ausgezeichnetes Mittel zur
Orientierung über den gegenwärtigen Stand der Diskussion.

F. Schmölz OP

Progreß in Philosophy. Philosophical Studies in honor of Rev. Dr. Charles
A. Hart. Edited by J. A. McWilliams SJ. — The Bruce Publishing Co,
Milwaukee 1955. vi-216 p.

Diese Festschrift, P. Hart von Mitarbeitern und ehemaligen Studenten
dargeboten in dankbarer Anerkennung seiner 25jährigen Tätigkeit als Sekretär

der American Catholic Philosophical Association, umfaßt vier Teile :

Prolegomena, Metaphysica, Naturalia und Ethica. Der erste Teil umreißt
P. Harts persönliche philosophische Arbeit, aber stets im Zusammenhang
mit so manchen erfreulichen Annäherungen an das nicht-scholastische Denken,

die während seiner Sekretariatsjahre erreicht werden konnten. Die
Abhandlungen des 2. Teiles beleuchten die verschiedenen Aspekte einer « exi-
stentialistischen » Deutung der thomistischen Metaphysik. Der Abschnitt



Besprechungen 83

« Naturalia » behandelt das Verhältnis von Kosmologie und moderner
Naturwissenschaft, während in « Ethica » im Licht der thomistischen Grundsätze
die Beziehungen von Gesetz und Staat in Amerika untersucht und beurteilt

werden. W. A. Wallace OP

Naturphilosophie — Psychologie

Margenau, Henry : Thomas and the Physics of 1958 : A Confrontation.
(The Aquinas Lecture, 1958.) — Marquette University Press, Milwaukee 1958.
V-61 p.

Dieser Vortrag eines hervorragenden amerikanischen Physikers möchte
auf manche Übereinstimmungen hinweisen, die zwischen Thomismus und
modernen physikalischen Theorien bestehen, aber auch auf so viele Gegensätze.

Jedoch ist die Gegenüberstellung zumeist recht oberflächlich und
beruht größtenteils auf dem bizarren Irrtum des Verfassers, daß dem Intel-
lectus agens die Entwicklung naturwissenschaftlicher Erkenntnis und Theorien

zuzuschreiben sei. Die eigentliche Bedeutung dieses Vortrages für den
Thomisten dürfte wohl darin bestehen, jene Kluft aufzudecken, die noch
überbrückt werden muß, damit thomistische Naturphilosophie und moderne
Naturwissenschaft einander überhaupt verstehen können.

W. A. Wallace OP

Viola, Coloman, SJ : L'unité de l'homme et l'expérience qui la révèle
d'après saint Thomas d'Aquin. — Home universitaire « Card. Mindszenty »,

Louvain 1957 (ohne Pagin.)

Die moderne Schichtentheorie hat die Einheit des Menschen verdunkelt.
Deswegen ist es interessant, aus der vorliegenden Arbeit zu erfahren, wie
der hl. Thomas als Vertreter einer Richtung innerhalb der scholastischen
Psychologie zum Thema der Einheit des Menschen Stellung nimmt, auf welche
Gründe hin und auf welchem Wege er zu einer Bejahung der Einheit kommt.

Der Verfasser geht den Gedanken des Aquinaten nach, so wie er sie in
den zeitlich aufeinander folgenden Schriften ausdrückt. In den Schriften,
die der theologischen Summe voraufgehen, bilden die Tätigkeiten der Seele,
besonders die Sinnestätigkeit, den Ausgangspunkt. Aus der Natur der Tätigkeiten

schließt Thomas auf die Natur der Seele. Er stellt fest, daß sie nicht
reiner Geist ist, sondern wesentlich auf einen Leib hingeordnet ist. In der
theologischen Summe sieht er den konkreten Menschen als Träger der
Tätigkeiten. Es steht also nicht mehr die Seele allein, sondern das konkrete Ich
11 nd dessen unmittelbare Erfahrung im Vordergrund. Derselbe Mensch setzt
die sensitiven und intellektivenTätigkeiten (1 q. 76 a. 1 c.). Diese Grunderfahrung

findet eine befriedigende Erklärung nur, wenn die substanzielle Einheit
des Menschen angenommen wird. In den Schriften, die sich an die
theologische Summe anschließen, baut Thomas seine These noch weiter aus ; er
logt jetzt aber den Nachdruck auf die intellektiveTätigkeit des Menschen als
der Erfahrungstatsache, die zur Annahme der substanziellen Einheit zwingt.



84 Besprechungen

Immer wieder zeigt sich so, wie Thomas bemüht ist, den Kontakt mit
dem unmittelbar Gegebenen zu finden und aufrechtzuerhalten.

E. Grunert CSSR

Luyten N.-A., OP: La condition corporelle de l'homme. Discours rectoral
prononcé le 15 novembre 1956 à l'occasion de l'ouverture solennelle de
l'année académique. (Discours universitaires, N. S. 21.) — Editions
Universitaires, Fribourg 1957. 45 p.

Welche Bedeutung besitzt der Leib für ein Wesen, dessen innerste
Wirklichkeit sich als Geistiges kundtut Mit dieser Frage leitet der
Verfasser seinen Beitrag zum Leib-Seele-Problem ein (5). Die Behandlung des

Gegenstandes erscheint auf den ersten Blick anspruchslos. Die ursprüngliche
Bestimmung der Darstellung als Rede vor einem nichtfachpliilosophischen
Auditorium forderte eine allgemeinverständliche Sprache und legte den
Verzicht auf jeden größeren wissenschaftlichen Apparat nahe. Bei genauerer
Lektüre erweist sich die Schrift jedoch als ein kleines Meisterstück
philosophischer Auseinandersetzung. In geradezu souveräner Beherrschung von
Stoff und Sprache wird das Thema mit einer konstruktiven Kraft des
Denkens entwickelt, die man nicht häufig antrifft. Immer schärfer kristallisiert

sich das Problem heraus, bis seine Lösung in einer ebenso einfachen
wie prägnanten Wahrheitsaussage heraustritt.

Piaton und die Materialisten geben die beiden « Leitmotive », deren
Variationen und Differenzierungen in ihrer geschichtlichen Kontinuität bis

zur Gegenwart angedeutet werden : der Leib ist ein Hemmnis des Geistes —
der Geist ist eine Hervorbringung der Materie, ihr Epiphänomen. Die letztere

These wird nicht weiter diskutiert ; obwohl noch in den Theorien
moderner Autoren enthalten, die das Geistige als Funktion biologischer oder
triebhafter Bedürfnisse zu erklären versuchen, ist sie heute im wesentlichen
überwunden. Um so schwieriger erweist sich die positive Deutung des
Leiblichen für die Entfaltung des menschlichen Geistes. Die harmonische
Zuordnung des Körpers zum Geist wird im allgemeinen zugegeben, ja der Leib
wird als Disposition, als Instrument der geistigen Innerlichkeit anerkannt,
seine hohe Bedeutung zur Welterschließung in Kunst und Technik
hervorgehoben. Aber seine negative Wirkung tritt ebenfalls hervor und vermag
philosophisch nicht eingeordnet zu werden. Erbanlagen und akute Erkrankungen,

Müdigkeit und heftige TriebVitalität hemmen die geistige Potenz
des Menschen, stören seine denkerische Tätigkeit, seine personale
Freiheitsentfaltung. Die Erfahrung enthüllt ein Ambivalenz-Verhältnis zwischen Leib
und Seele, ein « Zugleich » von Harmonie und Disharmonie.

Der Widerspruch dieser beiden Erfahrungsphänomene kann ohne deren
Verneinung nur in einer höheren Synthese gedeutet werden. Diese erwächst
aus dem rechten Verständnis des Materie-Form-Verhältnisses, das der
Aquinate aus ontologischer Perspektive angeboten hat : « Der Leib widersteht

nicht formal dem Geist, insofern als er von diesem informiert ist,
insofern als sich der Geist in ihm manifestiert und durch ihn zum Ausdruck
gelangt » (24), sondern insofern er noch nicht vollständig von der Entelechie
durchdrungen ist. Die Prägung durch die Geist-Form ist kein schlechthin



Besprechungen 85

gegebenes Faktum, sondern fordert einen dynamischen Prozeß ; sie bleibt
ständige Aufgabe. Dort, wo der Geist seine Herrschaft nicht vollzieht, wird
der Leib zum Widersacher, zum ambivalenten Faktor. An dieser Stelle steht
die philosophische Analyse der Leib-Ambivalenz für die Offenbarungswahrheit

der Erbsünde offen. Der Verlust der vollendeten Formkraft des Geistigen
geht auf den Sündenfall zurück. Die endgültige Suprematie des Geistes über
den Leib in einer zukünftigen Schöpfung krönt die Erwartung, die uns aus
der Harmonie-Erfahrung ersteht und bewahrt den Philosophen vor einer
einseitig pessimistischen Deutung der Disharmonie.

Die Schrift kann als kleine Kostbarkeit der gegenwärtigen anthropologischen

Literatur gewertet werden. S. Pfürtner OP

Jacob, Josef, SVD : Passiones. Ihr Wesen und ihre Anteilnahme an der
Vernunft nach dem hl. Thomas von Aquin. (St. Gabrieler Studien, XVII. Bd.)
— St. Gabriel-Verlag, Mödling b. Wien 1958. xvi-104 S.

Eine Arbeit über die Leidenschaftslehre beim hl. Thomas — heute
geschrieben — wird es wohl kaum vermeiden können, bereits Bekanntes nochmals

zu sagen ; es sei denn, man nähert sich dem Problem vom medizinisch-
Psychologischen Standpunkt aus. Zwar hat der Autor das nicht getan, doch
hat er versucht, einen besonderen Blickwinkel herauszuarbeiten, der im
übrigen recht modern und viel diskutiert ist : die leibseelische Struktur der
Leidenschaften. Ein aktuelles Anliegen, das mit in die Psychogenic hereinfielt,

das die Ganzheit des Menschen zum Ausgangspunkt nimmt. Es
kommt im ersten und dritten Kapitel zum Vorschein, so z. B. wenn der
Autor darauf hinweist, daß der Mensch in seiner Ganzheit die Leidenschaften
erlebt, daß die Person erleidet, so auch in der Definition der Leidenschaft.
An einigen Stellen wurde Thomas durch neue Erkenntnisse verbessert :

die Ernährungskräfte sind nicht nur aktiv, sondern auch passiv ; der
Wahrnehmungsgegenstand bringt zwar seine Qualitäten nicht physisch im Organ
hervor, löst aber dennoch physisch-chemikalische Prozesse in ihm aus,
bedingt also eine « immutatio naturalis », nicht nur « spiritualis », wie Thomas
angenommen habe. Leider sind diese Korrekturen nur hingesetzt. Man
möchte vielleicht eine bessere Verarbeitung derselben wünschen.

Besonderes Lob gebührt der klaren Terminologie und den übersicht-
hchen Schemata. In der modernen Sprechweise wird genau unterschieden
zwischen Gut und Schlecht einerseits und Wert und Unwert andererseits.
Lie schematischen Darstellungen zeigen dem Leser auf einen Blick die
Lehre des Aquinaten und die « Ergänzungen ». Gut dargestellt wurde auch
die Lehrentwicklung der « passiones corporales » vom Sentenzenkommentar
aber De Veritate zur Summa, sowie das Gesamtbild der Anteilnahme des
niederen Strebens an der Vernunft.

Stichproben haben ergeben, daß die Zitationen sorgfältig gemacht worden

sind. Auf Seite 67, Zeile 19 wird es wohl heißen müssen : die... Zwei-
Fertigkeit der Umweltdinge, nicht : die,.. Zweiwertigkeit und Umweltdinge.

F. Schmölz OP



86 Besprechungen

Kircher, Veronica : Die Freiheit des körpergebundenen Willens. (Arbeiten
zur Psychologie, Pädagogik und Heilpädagogik, Bd. 15.) — Universitätsverlag,

Freiburg Schw. 1957. 197 S.

Innerhalb des gesamten Freiheitsproblems nimmt die Frage nach dem
Verhältnis von sittlicher Selbstbestimmung und psychophysischen Determinanten

unseres Seelenlebens heute aufgrund der ausgedehnten Forschungen
der empirischen Psychologie eine Vorrangstellung ein. Die vorliegende Arbeit
versucht zwecks weiterer Klärung des Problems eine Konfrontation der
entsprechenden Deutungen bei Thomas von Aquin und bei Autoren der
gegenwärtigen Psychologie.

Diese Zielsetzung bestimmt den formalen Aufbau der Studie. Nach einer
Einleitung, die die Fragestellung umreißt (13-20), kommen als Vertreter der
heutigen Forschung I. M. Pradines, E. de Greet} und P. Ricœur zur Sprache
(21-114). Der folgende Hauptabschnitt ist der Lehre des Aquinaten gewidmet
(115-182). Und schließlich wird ein Endvergleich der behandelten Theorien
gegeben (183-195).

Die Untersuchung verdient nach Themawähl und Art der Behandlung
Beachtung. Schon die Gegenüberstellung thomasischer und moderner
Aussagen über das Problem ist zur Befruchtung des wissenschaftlichen
Gespräches sehr zu begrüßen. Die Verfasserin hat die Schwierigkeiten, die aus
der Andersartigkeit in Methode und Terminologie bei den gewählten
Vergleichspartnern erwachsen, nicht gescheut, um durch die sprachlich und
historisch bedingten Verschiedenheiten zu den inhaltlich gleichen
Objektbereichen vordringen und sie sachgerecht darlegen zu können. Der
Austausch an Einsichten zwischen thomistischer und moderner Psychologie ist
zumal in einer Zeit, die durch die « Emigration in die Unverständlichkeit »

(Gehlen) gekennzeichnet ist, erheblich erschwert.
Daher hilft die Studie einerseits, der Gefahr der Sterilität zu begegnen,

die der thomistischen Anthropologie als einem « alten » Lehrsystem drohen
würde, wenn sie die empirischen oder induktiven Faktoren in der
Erkenntnisgewinnung vernachlässigte. So kommt u. a. bei der « Auseinander-Setzung»
der Lehre Pradines und de Greeffs das wichtige Problem der psychischen
Genese zur Sprache. In der zugleich würdigenden wie kritischen Analyse wird
darauf hingewiesen, wie sehr willentliches Streben und sittliches Urteilen
auf sinnlichen Triebfunktionen und instinktiven Wertbindungen aufbauen.
Dabei erweisen sich heutige Einsichten für die Lehre des Aquinaten als
bedeutsame Ergänzungen, hat dieser sich doch vornehmlich in seiner
Abstraktionslehre um die Beziehungen zwischen Vernunft- und Sinneserkenntnis,

jedoch weniger um die Bedeutung des Trieb- und Instinktlebens für
das sittliche Wollen bemüht (11, 123). — Andererseits wird auch die thomasische

Theoria in ihrem aktuellen Wert für die moderne Anthropologie sichtbar.

Sie stellt den heutigen Autoren die Aufgabe der Uberprüfung neu, wie
weit ihre Deutungen zu Konsequenzen materialistischer Art, oder, in Reaktion

darauf, zu einem falschen Spiritualismus (Pradines, de Greeff, 27, 52),
oder schließlich zu einem von jeher drohenden Leib-Seele-Dualismus (Ri-
cœur, 71) führen.



Besprechungen 87

Die Verfasserin erhebt nicht den Anspruch, das Problem in seiner ganzen

Vielschichtigkeit systematisch dargestellt zu haben (11). Der Wert ihrer
Arbeit liegt im Versuch, Psychologen der « alten » und « neuen » Seelenkunde
in Kontakt zu bringen. Gleichzeitig weist die gewählte Beschränkung aber
auch auf die begrenzte Gültigkeit der vollzogenen Aussagen hin. So anregend
z- B. die Frage ist, wie weit Thomas « die positive Bedeutung der spontanen
Sinnlichkeit, insbesondere der .passio antecedens' für die Willensentscheidung

» richtig oder zu einseitig im Gegensatz zur zielbewußten, verantworteten

Entscheidung gewertet hat (131), so wichtig ist es, die Antwort darauf
aus der Gesamtlehre des Aquinaten zu geben. In diesem Fragekomplex hätte
die genügende Berücksichtigung der thomasischen Lehre über die Mit- oder
Eigenwirkung der sinnlichen Antriebskräfte für die sittliche Vollendung (vgl.
etwa I-II 50, 3 ; 56, 4 ; 59, 1-5) kaum die Feststellung bestehen lassen, daß
« die Leidenschaften bei ihm (Thomas) eine gewisse Fragwürdigkeit zu
behalten scheinen », er also bei einer einseitig negativen Bewertung der
Sinnlichkeit gemäß der triebfeindlichen Atmosphäre seiner Zeit stehen geblieben
tst (128). Vielleicht wäre auch die Kritik der modernen Autoren an gewissen
Stellen bei einer systematischen Darstellung ihrer Lehre etwas behutsamer
erfolgt. — Als « Schönheitsfehler » müssen die falschen Verweise innerhalb
der Arbeit bedauert werden, die offenbar auf die andere Seitenzählung des
Manuskriptes zurückgehen.

Im Ganzen aber ist die Untersuchung nicht nur mit Fleiß, sondern auch
geistreich gearbeitet. Ihre Lektüre dürfte bei der gedanklichen Klarheit eine
wertvolle Bereicherung für Psychologen, Pädagogen und Moralphilosophen
darstellen. S. Pförtner OP

Theodizee — Religionsgeschichte

Silva-Tarouca, Amadeo : Praxis und Theorie des Gottbeweisens. — Verlag
Herder, Wien 1950. 210 S.

Die Schlußworte des Buches lauten : « Es gibt der schönen und
geistreichen, aber unexistenziellen und unverbindlichen Theorien genug. Existentielle

und menschlich gelungene Gottesbeweise bringen sie selten hervor.
Denn das Gottverlangen und Gottbeweisen ist die Wirklichkeit selber ;
darum auch ihre Sprache, ihr Leben, ihr Geist. Alles Seiende unserer
Erfahrung, alle Wirklichkeit existiert potenzbemischt. — Sie ist
ursachbedürftig. —• Wenn sie aber ursachbedürftig existiert, dann ist sie verursacht,

seinsbewirkt. — Also existiert das Seinsbewirkende. Dieses aber, die
Wirkursache des Seins, des Wirklichen als solchen nennen wir : Gott. »

Diese letzten Sätze sind der einzige Gottesbeweis in der üblichen Form,
den das Buch bringt ; dazu noch als Schluß. Diese Bemerkung soll aber kein
Tadel sein. In sehr eingehenden Analysen der tatsächlichen Lage —
Philosophie ist ja für den Autor Wirklichkeitswissenschaft, der Onto-Phänomeno-
logie ziemt Analyse der Wirklichkeitserfahrung — arbeitet sich derVerfas-
Ser erst an das Thema heran. Zudem ist das Buch auch als ein erster Band
einer Philosophie über « das Dasein Gottes und seine Folgen » angekündigt.



88 Besprechungen

Demgemäß steht zunächst ein Kapitel über die heutige Lage der
gottbestimmten Philosophie und daraus wird als Aufgabe für die Philosophie
existenzieller Radikalismus, menschliche Lebensnähe und zeitgemäße
Fortschrittlichkeit gefordert. So wird die Lebenswichtigkeit des Gottbeweisens
aufgezeigt und der Irrationalismus, der dies ablehnt, selbst als geheimer
Rationalismus entlarvt, sein berechtigtes Anliegen aber herausgestellt,
Gottesbeweise naturwissenschaftlicher Prägung abzulehnen, denen nicht das

voll-philosophische Wissenschaftsideal zugrunde liegt. Das Anthropomorphe
unserer Philosophie wird nicht mit Nietzsche als Nachteil gewertet, sondern
als einzig richtig betont, weil die Wirklichkeit selbst stets als intelligibel,
menschartig, geordnet auftritt : in allem und jedem menschlich urerlebten
Wirklichen ist zugleich ein getrennt Letztgegebenes und ursprünglich Gemeinsames

da. Wir müssen und brauchen uns also nur dem Anruf des Seins, der
Führung durch die Wirklichkeitserfahrung anzuvertrauen. Diese Wirklichkeit

zeigt sich als eine veränderliche, potenzbemischte. Und je näher der
Aktive von seinem Genie, von seinem Wirklichkeitsgehorsam an das Sein

herangeführt wird, desto intensiver erlebt er das « Wird ». Und im « Wirkt »

entdeckt er gerade am Aktiven der eigenen veränderlichen Existenz ihre
Ursachbedürftigkeit, den gottbeweisenden Anruf des Seienden. Diese
Ursachbedürftigkeit wird des weitern untersucht und vom naturwissenschaftlichen

Kausalgesetz abgehoben. Ob der Naturwissenschaftler annimmt, daß

jedes Einzelphänomen ausnahmslos oder nicht ausnahmslos exakt
vorherberechenbar ist, für oder gegen das ontische Kausalprinzip wird damit weder
positiv noch negativ etwas ausgesagt. Die Allgemeingültigkeit dieses
Kausalprinzips läßt sich zwar nicht in abstracto allgemein oder statisch beweisen ;

dennoch ist es nicht bloß ein Axiom, ein Satz, der einfach an die Spitze
gestellt wird, sondern wird wirklichkeitsdynamisch an jedem einzelnen
vorhandenen Dasein streng bewiesen ; für die Wissenschaft des allgemeinen
Prinzips an sich bleiben wir auf den Erweis angewiesen : auf die Erhellung
durch Analyse und Reflexion, nicht also Beweis durch Deduktion oder
Induktion. Mit dem Gottbeweisen als Anfang und Grundlage und der Ontologie

des Gottbeweisens schließt das gehaltvolle Buch.
Im ganzen haben wir hier eine durchaus originelle Behandlung dieses

Thema 1 jeder Philosophie. Das Buch zeigt, wie moderne Philosophie
aussehen soll und kann, die, ohne an Zeitgemäßheit zu verlieren, doch aus der
philosophia perennis lebt. V. Flesch OFMCap

Rasolo, Louis SJ : Le dilemme du concours divin : primat de l'essence
ou primat de l'existence (Analecta Gregoriana, lxxx, ser. Fac. phil. sect.
B. n. 7.) — Pontif. Universitas Gregoriana, Romae 1956. 134 p.

Encore une étude consacrée au vieux et irritant problème du concours
divin et de la liberté de l'homme. C'est la thèse moliniste qui y est soutenue.
Celui pourtant qui craindrait d'y retrouver des arguments mille fois proposés,
des explications ressassées, sera agréablement surpris et intéressé par une
présentation nouvelle et une manière encore inédite de réfuter le « banné-
zianisme ». Je n'irai pourtant pas jusqu'à dire qu'il sera convaincu.



Besprechungen 89

En bref, le propos de R. est de rajeunir la controverse du concours
divin en la ramenant, de façon il faut le dire assez inattendue, à la querelle
beaucoup plus récente des philosophies de l'existence et des philosophies
de l'essence. C'est en raison de sa conception de l'être comme essence que
le bannézianisme réclamerait l'intervention de Dieu dans la détermination
même de l'acte libre : d'où la prédétermination et toute ses implications.
Mais délivrons-nous de cette chimère, allons au cœur du mystère de l'être,
qui est l'esse, et nous serons délivrés de ce faux problème insoluble : Dieu
par sa motion donne à l'acte l'esse, et en cela toutes les exigences de la
causalité première et universelle de l'Ipsum Esse subsistens sont satisfaites ;

la volonté libre suffit à donner la détermination, qui est limitation et
négativité. Qui doutera en outre, après les brillantes démonstrations d'Etienne
Grlson, que saint Thomas ne nous ait précédés dans cette découverte de l'esse

Les choses ne sont pas si simples. Sans entrer dans la querelle de l'être
et de l'essence, il est facile de voir que le problème du concours divin n'est
en aucune manière écarté, et encore moins résolu, par une conception
existentielle de l'être. S'il est vrai en effet que, selon saint Thomas et selon
une métaphysique existentielle, l'esse n'est pas déterminé par lui-même
'— ne comportant pas, ne pouvant pas comporter une limitation de cette
perfection pure qu'il est, « forma formarum et actualitas omnium actuali-
tatum » —, cela ne veut pas dire qu'il n'est pas déterminé en lui-même par
ce principe de limitation qu'est l'essence : sans cela il faudrait concevoir
l'être comme une perfection univoque limitée extrinsèquement dans les
diverses essences comme un liquide homogène dans une série de vases de
formes et de grandeurs diverses. Mais que seraient ces essences extrinsèques
à l'être C'est bien une telle conception qui nous ferait tomber dans
l'essentialisme le plus rétrograde. En réalité, il faut dire sans aucun doute que
Pieu, par son action créatrice ou gubernatrice, qui atteint toute chose en
son esse (sub ratione essendi) s'étend par là même jusqu'à ses ultimes
déterminations, qui sont encore de l'être. Et il en est de même de l'action motrice
qu'il exerce sur la volonté : elle ne saurait donner l'agir sans donner un agir
déterminé, car Dieu est l'agent universel dont l'action s'étend à tout ce
qui est, et il n'est que des choses et des actions déterminées ; agent tout-
Puissant qui fait tout ce qu'il veut ; agent intelligent et libre, qui ne veut
que ce qu'il conçoit. « Effectifs determinati ab infinita ipsius perfectione
Procedunt secundum determinationem intellectus et voluntatis ipsius » : la
Phrase est de saint Thomas (I q. 19 a. 4), le bannézianisme n'a rien à lui
ajouter, qui soit plus fort et plus net.

Puisqu'on situait le débat au niveau de la plus haute métaphysique, il
fallait suivre l'auteur dans ces hauteurs. Si nous redescendons pourtant au
Plan du problème particulier de la détermination libre, on doit noter ce
qu'il y a d'équivoque à dire que la détermination est purement négative.
N'y a-t-il pas dans le péché un defectus libertatis dont l'équivalent ne se
retrouve pas dans l'acte bon, et la volonté créée, qui est causa prima in
deficiendo, n'est-elle pas à l'inverse cause seconde quand elle choisit bien
Mais choisir bien ou choisir mal, n'est-ce pas justement se déterminer Il
faut donc que Dieu soit la cause première de la détermination bonne.



90 Besprechungen

Malgré son intention de se tenir strictement sur le plan philosophique,
l'A. ne peut pas éviter de s'engager dans la solution des problèmes
théologiques de la grâce et de la prédestination. Et il aurait mieux valu qu'il
en soit conscient, car il aurait vu qu'attribuer la détermination de l'acte
à la seule liberté créée, ce n'est pas expliquer le concours divin, c'est
l'exclure, en le déclarant inutile pour cela seul qui importe au théologien :

le choix, l'ensemble des choix, dont est faite une destinée humaine.
J.-H. Nicolas OP

Drioton, Etienne - Dr. Georges Contenau - J. Duchesne-Guillemin : Les

Religions de l'Orient Ancien. (Je sais - Je crois. Encyclopédie du catholique
au XXe siècle, No. 141.) — Librairie Arthème Fayard, Paris 1957. 143 p.

In diesem Bändchen werden die altorientalischen Religionen von drei
hervorragenden Fachleuten dargestellt. Etienne Drioton, der die altägyptische

Religion behandelt (S. 7-54), hat diesen Abschnitt klar gegliedert,
indem er zuerst die Glaubensanschauungen mit ihrem historischen Werdegang

(S. 12-34) und dann die Kultpraxis (S. 35-52), besonders ausführlich
den Totenkult, behandelt. Die Tabelle der wichtigsten Gottheiten (S. 13-18)
vermittelt auch dem völlig Uneingeweihten sofort eine allgemeine
Orientierung über die altägyptische Religion. Bei der Erörterung der theologischen
Spekulation werden die (durch die Weisheitsliteratur bezeugten)
monotheistischen Tendenzen hervorgehoben (S. 26-28. 32. 52), mit denen sich
Drioton an anderer Stelle, gestützt auf eine ausführliche Dokumentation,
eingehender befaßt hat (Le monothéisme de l'ancienne Egypte. Cahiers
d'histoire égyptienne 1. 1948. S. 149-168) ; allerdings betrachtet er die von
Hermann Junker (Pyramidenzeit [Einsiedeln 1949] ; vgl. Anthropos 46,

1951, 657 f.) gegebene Deutung dieses Phänomens nur als Hypothese.
Beachtenswert ist die Bemerkung über das Verhältnis von Moral und Magie
(S. 44) und das ruhig abgewogene Werturteil über die ägyptische Religion
(S. 52 f.). Bei der Literatur, die französische, englische und deutsche Werke
umfaßt (S. 54), hätte auch noch erwähnt werden können : Günther Roeder,
Volksglaube im Pharaonenreich (Stuttgart 1952), ein Buch, das über die
« nicht-offiziellen » Elemente der altägyptischen Religion orientiert, freilich
mit Vorsicht zu gebrauchen ist (vgl. Anthropos 48, 1953, 335). — Eine
originelle Form der Darstellung hat Duchesne-Guillemin gewählt, der die
iranische Religion behandelt (S. 99-140). Den Hauptteil seiner Ausführungen
bildet ein Petit Dictionnaire de la religion iranienne (S. 103-126), die
Erklärung von 15 grundlegenden Begriffen in ihrem historischen Werdegang.
Auf die vielfachen Meinungsverschiedenheiten unter den Iranisten wird in
sehr deutlicher, geradezu humorvoller Weise hingewiesen (S. 102). Nach
dieser freimütigen Erklärung folgt man den Ausführungen mit umso
größerem Vertrauen. Besonders ansprechend sind die Hinweise auf das
Verhältnis von Monotheismus und Dualismus (S. 101, 110 f., 144, 117) sowie
die Abschnitte über die Beziehungen der iranischen Religion nach außen :

Iran und Griechenland (S. 127-129), Iran und Israel (S. 129-136), Iran und
Gnostizismus (S. 136-138) ; vgl. auch die Bemerkung über Manichäismus
und Katharismus (S. 101 f.). Hier finden sich oft klassisch formulierte Ur-



Besprechungen 91

teile über diese komplizierten Probleme, von denen man gern einige wörtlich

zitieren möchte, was aber der Raummangel verbietet. —• Die schwierigste

Aufgabe hatte Georges Contenau zu bewältigen, der im mittleren Teil
des Bändchens auf äußerst knappem Raum (S. 55-98) die bunte Fülle der
alten Religionen Mesopotamiens, Syriens und Kleinasiens darstellen mußte.
Er tut das mit wenigen, sicheren Strichen, die eine Meisterhand verraten.
Zuerst behandelt er die « asianischen » (weder semitischen noch indogermanischen)

Religionen (S. 59-70) mit stark naturistischem, auf Fruchtbarkeitskult

eingestellten Charakter (S. 59) ; sie finden sich bei Hittitern und Hur-
ritern, in Urartu und Elam (S. 60-64), desgleichen in Phönizien, wo man
allerdings auch einer ethischen Gottesauffassung begegnet (S. 65-70). In
der sumerischen Religion (S; 71-75) sind, durch frühzeitigen Kontakt mit
den Semiten, die asianischen Elemente etwas abgeschwächt worden (S. 71,
72, 74) ; allerdings darf der semitische Einfluß nicht überschätzt werden
(vgl. S. 76, 83, 96 usw.), und vielfach ist auch die Abgrenzung schwierig
(vgl. S. 57 f.). Die babylonisch-assyrische Religion wird relativ am ausführlichsten

behandelt (S. 76-97). Wichtig ist hier z.B. der Hinweis, daß man
nicht von einem eigentlichen Tod, höchstens von einer Art « Winterschlaf »

der Vegetationsgottheiten sprechen kann (S. 83, 87) — woraus sich ergibt,
daß auch von einer wirklichen Auferstehung keine Rede sein kann. (Vgl.
dazu jetzt auch die zurückhaltenden Formulierungen von W. v. Soden,
Art. Auferstehung. I. Sterbende und auferstehende Götter. Die Religion
In Gesch. u. Gegenw. 3I, Sp. 688 f.) Stellenweise scheint Contenau « Primitivität

» mit noch unentwickeltem ethischem Empfinden gleichzusetzen
(vgl. S. 82, 97) ; hier wirken offenbar noch Auffassungen der älteren Ethnologie

nach. Sein Gesamturteil über die babylonisch-assyrische Religion (S. 97)
spricht dagegen auch offen über alles Dunkle, das selbst der höchstentwickelten

Gestalt dieser Religion anhaftete, wozu besonders die düstere
Jenseitsauffassung gehört.

Einige sinnstörende Druckfehler sind stehengeblieben : die Überschrift
von S. 12 « Les Dieux du Territoire » ist im Inhaltsverzeichnis (S. 141)
entstellt zu « Les Dieux du Tertiaire » ; ebenso ist « divination » (S. 92) zu
« divinisation » geworden (S. 143). S. 32 und 33 steht 1805 statt 1085 v. Chr.,
S. 57 « Phénide » statt « Phénicie ».

Als Ganzes bietet das vorliegende Bändchen eine zwar für weitere
Kreise berechnete, aber solid fundierte und instruktive Darstellung der alt-
orientalischen Religionen. J. Henninger SVD

Ethik — Gesellschafts- und Staatslehre

Packard, Vance : Die geheimen Verführer. Der Griff nach dem
Unbewußten in jedermann. — Econ-Verlag, Düsseldorf 1958. 320 S.

Es handelt sich hier um die Darstellung von psychologischen Methoden
zur möglichst vielseitigen — man kann wohl sagen erschöpfenden —
Stimulierung des « appetitus concupiscibilis » im Hinblick auf die Determinierung



92 Besprechungen

des Willens hauptsächlich zum Einkauf des riesigen Angebotes moderner
Wirtschaftsgüter. Die Mittel, die eingesetzt werden, gehen von der einfachen,
geschickt auf die Sinne und das Assoziationsdenken eingestellten Reklame
bis zum Eindringen in das Unterbewußtsein, wobei die Kenntnisse der
wissenschaftlichen Tiefenpsychologie unbedenklich zur « Manipulierung » und
« Knetung » der menschlichen Seele angewandt werden. Am Schluß berichtet
noch ein Kapitel vom « Einsatz » der Kinder als Druckmittel zur Aufweichung
der Kaufresistenz ihrer Eltern. — Betrachtet man die angeführten Tatsachen
vom Standpunkt der Moral, so kann man zunächst nur erschüttert und
beklommen dastehen vor der Macht des menschlichen Trieblebens und sich
einen traurigen Reim machen auf die Weisheit des vielgepriesenen « actus
humanus ». Versucht man sodann, zu einem sittlichen Urteil zu kommen, so
erheben sich freilich einige Schwierigkeiten. Im allgemeinen gesehen ist die
hier geschilderte Ausbeutung der menschlichen Schwäche, die Vergewaltigung

der Entscheidungsfreiheit durch raffinierte Triebentfesselung und
Trieblenkung, sowie natürlich die schamlose Ausnützung von Kindern moralisch

abzulehnen. Denn es handelt sich dabei um eine psychologische
Beeinflussung — eine Art gelinder « Gehirnwäsche » — von überdimensionierter
Intensität, die bei zahlreichen « Opfern » geradezu Zwangsimpulse und
Zwangshandlungen auslöst. Darin, daß das Triebleben, dem man doch das
Gesetz der vernünftigen Selbstbeherrschung auferlegen soll, durch immer
wieder neue und gesteigerte Reize in eine unproportionierte Aktivität
versetzt wird, besteht ein weiteres Unrecht. Die Folgen dieser Mißproportion
sind zu bekannt. Hier liegt nicht zuletzt eine der Erklärungen für den
praktischen und naiven Materialismus zahlreicher « Wirtschaftswunderchristen ».

— Wo im einzelnen jedoch die Grenze zwischen sittlich erlaubter und zu
verwerfender Methode liegt, läßt sich freilich — von einigen klaren
Ausnahmen abgesehen — nicht immer leicht sagen. Diese Frage wird vor allem
durch das Taktgefühl des gewissenhaften Verkäufers, bzw. Unternehmers
entschieden werden müssen. — Sicherlich trägt dieses Buch nicht zuletzt
dazu bei, beiden Seiten — dem Verkäufer und dem Käufer — die Augen zu
öffnen. Vor allem ist es für den letzteren gedacht — darum auch die
unwissenschaftliche äußere Form der Darstellung —, damit er seiner Würde wieder

bewußt werde und lerne, sich, wie überall, so auch auf dem Markt als
« Mensch » zu benehmen. J. F. Groner OP

Evers, Hans-Ulrich : Der Richter und das unsittliche Gesetz. Eine
Untersuchung. — Walter de Gruyter, Berlin 1956. vni-154 S.

Der Verfasser ist sich völlig darüber klar, angesichts welcher menschlichen

Situation er seine Aussagen macht : daß hinter uns eine Periode
schändlichster Justiz liegt und daß die Menschheit auch in Zukunft stets der
Gefahr ausgesetzt bleibt, unter die Macht des ungerechten Gesetzes zu fallen.
Dennoch vertritt er die Ansicht, der Richter habe die Pflicht, auch dann
ein Gesetz anzuwenden, wenn es ihm ungerecht erscheint. Man könnte dieser
These des Autors ruhig beipflichten, wenn man mit ihm einerseits die Ün-
antastbarkeit des rein positiven Rechtes (Recht, weil von der gesetzgebenden



Besprechungen 93

Autorität richtig als « Recht » erklärt) anerkennt (dann ist es eben recht,
Wenn der Richter dieses « Recht » anwendet, im gegenteiligen Fall handelt
der Richter unrecht), und anderseits dem Gewissen des Richters die
Möglichkeit abspricht, mit Sicherheit wahres, auf dem Naturgesetz fußendes Recht
zu erkennen und es zugleich als unbedingte sittliche Verpflichtung
anzuerkennen. Unter diesen Voraussetzungen allerdings « endet die juristische
Geltung eines Rechtssatzes nicht bereits, wenn er mit dem Sittengesetz in
Konflikt gerät », und « auch die verwerflichste Rechtsordnung hat dann noch
einen verpflichtenden Wert» (141). Man könnte einem Volk keineswegs
gratulieren, wenn sich seine Richter die Gedanken Evers bis in die praktischen

Konsequenzen zu eigen machten. Hieße dies nicht die Seins-Sitten-
Rechtsordnung letztenendes auf den Kopf stellen oder — schlicht
ausgedrückt — den Menschen mehr gehorchen als Gott J. F. Groner OP

Rauscher, Anton: Subsidiaritätsprinzip und berufsständische Ordnung
in « Quadragesimo anno ». Eine Untersuchung zur Problematik ihres
gegenseitigen Verhältnisses. (Schriften des Instituts für christl. Sozialwissenschaften

der westfälischen Wilhelms-Universität Münster, hrsg. v. Josef
Höffner, Bd. 6.) — Aschendorff, Münster Westf. 1958. 156 S.

Zwei heiß umkämpfte Begriffe greift das Thema aus der Enzyklika
heraus. Subsidiaritätsprinzip (SP) und Berufsständische Ordnung (BO),
die bisher in Widerspruch zueinander gesehen worden sind, werden einem
Harmonisierungsversuch unterzogen. Nicht in der konkreten Verwirklichung
der beiden Prinzipien, sondern in ihrer metaphysischen Verankerung und
Beziehung zueinander.

Der Aufbau der Arbeit ist — dem gestellten Thema entsprechend —
klar : I das SP, II die BO, III die Beziehung beider zueinander. Wobei
allerdings zu bemerken ist, daß die drei Kapitel in ungleichem Verhältnis
zueinander stehen. Es überrascht vielleicht, daß gerade Kapitel II rein
quantitativ kaum ein Fünftel von Kapitel I ausmacht ; ist es doch die BO,
die bisher « weder in der Theorie noch in der Praxis Fuß fassen konnte »,

die « einer Verschwörung des Schweigens » zum Opfer gefallen ist. Aber auch
ratione comprehensionis fallen die beiden letzten Abschnitte dem ersten
gegenüber merklich ab. Im Mittelpunkt steht, wie in der Enzyklika selbst,
das SP, als « oberstes sozialphilosophisches Prinzip ». Gesellschaftstätigkeit
lst nur ergänzende Hilfe für die menschliche Person, der der unbedingte
Vorrang eingeräumt wird. Der Verf. hält scharfe Abrechnung mit jeder Art
v°n Theorie, die die Gemeinschaft als Wesenskonstitutiv der Person
ansehen will ; ebenso mit jedem Rückgriff auf die Trinitätsgemeinschaft in
der Erklärung der menschlichen Person.

Bei der Verankerung des SP wird der formale Ansatzpunkt
herausgearbeitet : Es geht nicht um das Verhältnis Gesellschaft und Person,
sondern um das zwischen « engeren » und « weiteren » Gemeinschaften, um die
" Vielgestaltigkeit der objektiven Werte und folglich der erforderlichen
Gemeinschaften in ihrer relativen Eigenständigkeit und gleichzeitigen Hierar-



94 Besprechungen

chischen Verbundenheit ». Letztlich ist das SP in der menschlichen Person
verankert Hier wie später kommt ein unverkennbarer Zug zum Personalismus

zum Ausdruck.
Sehr hart wird über das « Ganzheitsgesetz » und ihre Vertreter geurteilt.

Die Meinungen Weltys und A. van Leeuwens stellt der Verfasser einander
gegenüber, um sie zusammen mit der von A. F. Utz regelrecht zu verdammen.

Eine Vereinbarkeit von SP und Ganzheitsgesetz sei ausgeschlossen.
Jeder Versuch dazu « bedeutet eine Verkehrung und innere Aushöhlung des

SP, ist ein Rütteln und Deuteln, das die Enzyklika kategorisch verurteilt ».

Leider muß man dann feststellen, daß sich dieses harte Urteil auf den alten
circulus vitiosus stützt : das Sein enthält das Sollen, das Sollen ist die Norm
des Seins (vgl. S. 88, Note 115).

Im Abschnitt über die BO werden zunächst Grund und Anlaß auseina-
andergehalten, warum die Enzyklika diese Frage aufgeworfen hat. Anlaß
bietet die fortschreitende Gefährdung der menschlichen Gesellschaft. Grund
ist die Ordnung des Gesellschaftslebens. Staat und Gesellschaft werden
unterschieden. Die Idee der BO wird entwickelt : bestimmendes Element der
Gesellschaft ist die Leistungsgemeinschaft. Leistung ist gleichbedeutend mit
« Beruf ». Das ist der naturgemäße Aufbau der Gesellschaft « von unten
her ». Und, weil naturgemäß, auch sittliche Verpflichtung.

Die letzten zwölf Seiten widmet der Verfasser der Beziehung zwischen
SP und BO. Es besteht kein Widerspruch zwischen beiden, auch keine
neutrale Gegenseitigkeit, sondern eine echte, positive Entsprechung. SP und
BO sind unmittelbarer Ausfluß der gesellschaftlichen Wesensanlage der
menschlichen Person. In ihrer gegenseitigen Entsprechung halten die beiden
Prinzipien die Balance zwischen Kollektivismus und Individualismus.

Man hätte wünschen mögen, daß gerade eine so wichtige Arbeit mit
etwas mehr Ruhe geschrieben worden wäre. Wie der Verfasser seine « Gegner »

behandelt, ist nicht immer fair. Für den unvoreingenommenen Leser dürfte
es z. B. schwer sein, aus Weltys Sozialkatechismus Bd. I, S. 35 etwas von
« Armut der geistigen Individualität gegenüber der allgemeinen Art » zu
finden (vgl. S. 25). Ebenso erfährt Werner Schöllgen (Die soziologischen
Grundlagen der katholischen Sittenlehre Bd. V, S. 57) eine Fehlinterpretation.

Er spricht von einer bis ins Vitale hinabreichenden sozialen Anlage
des Menschen, vom « animal sociale », das den Hintergrund zum « rationale »

bildet. Ausdrücklich betont er, daß es nicht als « unteres Stockwerk »

anzusehen sei. Das ist nach den Gesetzen der Logik eine durchaus richtige Sprechweise,

in der Genus und differentia specifica unterschieden werden. Wie
daher der Verfasser zu dem Vorwurf kommt, daß sich die menschliche
Person nicht aus einem triebhaften Teil und dem dazukommenden, ihn
durchherrschenden Geist zusammensetze, bleibt unerklärlich. Darüber hinaus
ist folgende Behauptung höchst problematisch und wirklichkeitsfern : « Diese
(das organisch-sinnliche Leben) kann deshalb niemals mit geistigem Leben
in Widerspruch geraten... » (vgl. S. 29). Ebenso willkürlich erscheint die

Interpretation von A. F. Utz (Das Subsidiaritätsprinzip, S. 16), dem der
Verfasser den Gedanken unterschiebt, daß das Gemeinwohl von der Willkür
jedes einzelnen bestimmt werde (vgl. S. 49, Note 82), Das sind nur ein paar



Besprechungen 95

Beispiele, die zeigen, daß der Verfasser nicht immer mit letzter Genauigkeit
gearbeitet hat.

Zum Literaturverzeichnis läßt sich sagen, daß es zuviel enthält. Der
Verfasser hat in der Einleitung die Meinung vertreten, daß er die Klarheit
seiner spekulativen Darlegung nicht durch ausländische Literatur trüben
wollte (S. 12). Doch fanden auch die aufgeführten deutschen Autoren nicht
alle genügende Verarbeitung (z. B. Fuchs, Lutz, Ottel, Schilling, Schwer).
Sie wären daher besser weggelassen worden.

Ungeachtet dieser Kleinigkeiten aber kann man dem Verfasser für die
Arbeit danken. Sie gibt nicht nur einen guten Durchblick durch das Schrifttum

Gustav Gundlachs, sondern führt es auch in der durch das Thema
angegebenen Frage weiter. F. Schmölz OP

Decker, Günter : Das Selbstbestimmungsrecht der Nationen. — Verlag
Otto Schwartz, Göttingen 1955. x-435 S.

Bücher von solch wissenschaftlicher Gründlichkeit sind heute beinahe
eine Seltenheit geworden. Was hier über eine höchst aktuelle Frage des
Völkerrechts geboten wird, steht auf tiefen wissenschaftlichen Fundamenten
und zugleich auf einer ausgebreiteten Erfahrungsbasis. Der Verf. hat nicht
nur die großen Bibliotheken des In- und Auslandes besucht, sondern ist
selbst zu Anschauungsstudien nach Ostasien gereist, um dort einen unmittelbaren

Eindruck des Selbstbestimmungsproblems zu gewinnen. D. erkennt
sehr richtig, daß der Friede unter den Völkern nicht einfach auf der formalen
Doktrin der Norm « pacta sunt servanda » begründet werden kann. Der
Friede kann überhaupt nicht mehr nur formal von den Staaten und den
Prinzipien, die deren Zusammenleben beherrschten, hergeleitet werden. In
dem Maße, wie der Staat seine Legitimation durch den Willen der Nation
erhält, die politische Willensbildung also demokratisch erfolgt, gewinnt das
Volkstum politische Gestalt. Die Auseinandersetzung zwischen Nation und
Staat ist also eine Notwendigkeit geworden. Ausgehend von dem Gedanken,
daß das Recht auf Heimat und Nationalität ein Individualrecht ist, das
als solches eine gemeinschaftliche Ausübung verlangt, kommt der Verf. zur
bedeutenden Schlußfolgerung, daß Nationen, die gegen ihren Willen durch
Staatsgrenzen zerteilt und getrennt werden, das Recht haben, sich wieder
zu vereinigen : « Nicht die Bildung oder Erweiterung von Staaten auf Grund
des Selbstbestimmungsrechts ist die große Gefahr für Frieden und
internationale Sicherheit, sondern die Aufteilung von Nationen oder die zwangsweise

Verselbständigung ihrer Teile. Teile einer Nation, die gegen ihren
Willen einem fremden Staate angegliedert wurden, haben daher das Recht,
sich ihrem Nationalstaat anzuschließen. Dasselbe gilt auch für die zum
geschlossenen Volksboden gehörenden, aber in einem andern Staate lebenden
sogenannten 'Minderheiten' » (S. 232).

Allerdings betont der Verf. ebenfalls, daß vor dem Selbstbestimmungsrecht

gleichsam als Bedingung, die Selbstbestimmungsfähigkeit gegeben sein
ruuß. Wer aber entscheidet nun, ob diese Selbstbestimmungsfähigkeit
vorliegt oder nicht D. meint hierzu, daß dieses Urteil nicht irgendeiner starken



96 Besprechungen

Kolonialmacht zustände, sondern vielmehr einer internationalen Organisation

— wie unvollkommen sie auch sein möge —, in der alle Zivilisationen
der Welt vertreten seien.

Das Problem wird stets in engem Kontakt mit dem bestehenden Völkerrecht

und dem völkerrechtspolitischen Trend behandelt. Wie stark das
Bewußtsein des Selbstbestimmungsrechtes in den Völkern lebt, beweist der
Verf. an den Beispielen Deutschlands, Österreichs, Japans, des Sudans, von
Singapore und Malaya, Zyperns, Goas, Kaschmirs, Irlands, Vietnams,
Marokkos, Algeriens und Tunesiens.

Das Werk bietet am Schluß eine ansehnliche Dokumentenübersicht und
eine ins einzelne gehende Bibliographie. Es mag einer die Meinung des
Verfassers teilen oder nicht, er wird auf jeden Fall der erstaunlichen
wissenschaftlichen Leistung seine ungeteilte Anerkennung zollen. A. F. Utz OP

Geschichtsphilosophie

Dempf, Aloys: Kritik der historischen Vernunft. — Verlag R. Oldenbourg,

München 1957. 319 S.

Wie in früheren Arbeiten, so bemüht sich D. auch in der vorliegenden
darum, das Verhältnis der « reinen », d. h. der allgemeingültige Erkenntnisse
aussprechenden Vernunft zur « geschichtlichen » Vernunft zu klären. Was
er vor 25 Jahren im « Sacrum Imperium » untersuchte, was in der « Selbstkritik

der Philosophie » auf noch breitere Grundlage gestellt wurde, das
wird in dieser Arbeit auf die Typologie aller Geschichtsphilosophien ausge-

' gedehnt. Die Erforschung der Philosophien des Westens und Ostens wird
dabei ausgewertet.

Es geht also um die Reinigung der geschichtlichen Vernunft oder um
die Reinigung der Vernunft von ihren geschichtlichen Bedingtheiten, um
so den Mittelweg zu finden zwischen einer Überbetonung der geschichtlichen
Vernunft, die bis zur Leugnung der reinen Vernunft geführt hat, und der
Überbetonung der reinen Vernunft, welche die geschichtliche Vernunft
leugnet. Aloys Dempf trägt so auf seine Weise zur Überwindung des
Relativismus bei, der mit einem einseitigen Historismus verbunden ist. Der
Historismus hat sicher das Verdienst, die Augen geöffnet zu haben für die
Mächte der zeitlichen und gesellschaftlichen Bedingungen und ihrer
Auswirkung auf das menschliche Erkennen. Doch ist der Historismus nicht
die letzte Weisheit. Es gibt eine reine Vernunft, die als theoretische Vernunft
zur Idee einer Weltordnung, als praktische zur Idee eines ewigen Gesetzes
und als emotionale zur Idee des wesentlichen Menschen und seines ewigen
Heiles gelangen kann. Diese allgemeinen Ideen finden aber nun — und das
ist das Werk der geschichtlichen Vernunft — in den verschiedenen
Weltaltern und Kulturen einen verschiedenen bildhaften Ausdruck. Neben der
bleibenden Ordnung der Lebensmächte steht deren zeitliche Konkretisierung.

DasWerk ist so aufgebaut, daß zunächst in einer kurzen Geistesgeschichte
die Verbindung von Zeitgeist, Geisteswelt und Zeitgesetz mit der Zeitlage
und mit dem Spannungszustand der bleibenden Lebensmächte aufgewiesen



Besprechungen 97

Wird. Daran schließt sich eine Bestimmung des Stils der einzelnen Kulturen,
mdem D. aus der Fülle der geistigen Strömungen und geschichtlichen
Bewegungen jene Züge herausgreift, die das Wesen der Kultur ausmachen. Endlich
unternimmt er es, den bleibenden Ertrag all der geschichtlichen Äußerungen
der Vernunft zu bestimmen : klar tritt die Kontinuität der Leistungen
trotz der immer neuen zeitlichen Ansätze hervor, die Einheit der
abendländischen Geistesgeschichte trotz ihrer großen geistigen Revolutionen. Vor
allem aber — und damit ist die Überwindung von Historismus und
Psychologismus erst gegeben — wird die metaphysische Grundlage der
Ideenbildung im allgemeinen und der Bildung der Ideen : Gott, Mensch, Welt
und Gemeinschaft klar und überzeugend herausgestellt.

E. Grunert CSsR

Philosophie des 19. Jahrhunderts und der Gegenwart

Antonio Rosmini nel centenario délia morte. Saggi vari a cura délia
fecoltà di Filosofia. (Pubblicazioni dell'Università Cattolica del S. Cuore,
K. S. vol. LVII.) — Vita e Pensiero, Milano 1955. 324 p.

Die philosophische Fakultät der katholischen Universität Sacro Cuore
von Mailand hat entsprechend ihrer grundsätzlichen Gegnerschaft zur
Philosophie Rosminis am Kongreß von Stresa nicht teilgenommen. Diese
Zusammenkunft galt der Feier des 100. Todestages von Antonio Rosmini und
batte den Zweck, Rosminis Philosophie zu verteidigen und bekanntzu-
uiachen. Der vorliegende Band soll nun in etwa ihr Fernbleiben von diesem
Kongreß ausgleichen. Die Gegenstände dieser acht Beiträge erschöpfen sicher
Uicht den ganzen Umfang des Werkes und die Gestalt Rosminis ; aber sie
smd charakteristisch, und man darf die Publikation als wichtigen Beitrag
Werten zur Rosmini-Forschung. Die Studien sind gediegen und zuverlässig.

Ohne ein Werturteil über Rosminis System fällen zu wollen, weist
K Agostino Gemelli OFM in einer magistralen psychologischen Analyse
(La genesi religiosa della filosofia di A. R., p. 10-29) den ganz innigen
Zusammenhang auf, der zwischen Rosmini, dem Menschen und katholischen
Aszeten, und Rosmini dem Philosophen besteht, und dies im Gegensatz zu
seinen idealistischen Interpreten. Die Vereinigung mit Gott, die der Glaube
An lehrt und die er innerlichst erlebte, entsprach eben seiner Idee vom
Sein, die dem Menschen geschenkt wird als etwas Göttliches, das nach
Kosminis Auffassung den Menschen mit Gott verbindet.

Mgr. Francesco Olgiati (A. R. e la filosofia classica, p. 30-103) hat wohl
den wichtigsten und vollständigsten Beitrag geleistet. Es ist dies eine un-
voreingenommene, aber sehr bestimmte Widerlegung jener These, die aus
Kosmini gerne einen Fortsetzer der klassischen, insbesondere der thomisti-
schen Philosophie machen möchte. Verschiedene Referenten des Kongresses
v°n Stresa, so Guzzetti, Sciacca, haben diese Auffassung vertreten. Nach
6lnem kurzen Überblick über Rosminis philosophische Umwelt, in der der
6rtlpirische Phänomenismus vorherrschte, zeigt der Verf., wie diese philo-

7



98 Besprechungen

sophische Richtung, zusammen mit dem Einfluß Kants und Malebranches,
Rosminis Denken von Anfang an entscheidend bestimmt hat. Gewiß will
R. diesen Phänomenismus überwinden, aber er nimmt dessen Ausgangspunkt

an, ferner Lockes Auffassung von der Abstraktion, das Prinzip, daß
die Sinne nur subjektive Veränderungen vermitteln. Auf diese Weise bleibt
Rosmini natürlich der Zugang zum abstraktiven Begriff verwehrt.

Von Kant, dessen Formensubjektivismus er verwirft, übernimmt R. das

Prinzip, daß erkennen urteilen ist und nicht begriffliches Erfassen. Nach
Kants Vorbild erarbeitet sich auch R. eine analoge aphoristische Erkenntnis
mittels einer Form a priori, die Idee des allgemeinsten Seins, die dann
allerdings bei R. eine objektive und nicht bloß eine subjektive Form ist, eine
empfangene und nicht eine hervorgebrachte. Rosmini ist also nicht
Kantianer, wie ihn viele italienische Philosophiehistoriker verstanden haben.
Doch kann man sich wohl fragen : vermag denn diese objektive Form die

ursprünglich subjektive Sinneserkenntnis zu objektivieren Oder m. a. W.
gelingt es R., den Phänomenismus zu überwinden Nein Er bleibt darin
stecken ; denn die Idee des Seins impliziert ja nur die reine Möglichkeit.

Rosmini versucht diesen toten Punkt zu überwinden, indem er die
dreifache Schichtung des Seins anführt (reales, ideales, moralisches Sein) :

das Sein ist eins in drei Formen, eins und dreifach, ganz in jeder Form.
Es gibt kein rein ideales Sein, das nicht ebenso real wäre und umgekehrt.
Sodann greift er auf die Ich-Perzeption zurück (nicht im Sinne des
idealistischen Selbstbewußtseins). Jedoch bleibt stets dieselbe Schwierigkeit
bestehen, nämlich die ontologische Unhaltbarkeit des Ausgangspunktes.

Aus all dem geht hervor, daß man bei Rosmini nicht von Thomismus
reden kann, nicht einmal von Piatonismus und Augustinismus. Die klassische

Philosophie ist wesentlich Metaphysik, während die Philosophie Rosminis
auf den Gnoseologismus ausgerichtet ist, von wo aber keine Brücke zur
Seinsmetaphysik führt. Rosmini bleibt im modernen Phänomenismus stecken.

Der Beitrag von Battista Pasinetti (La « Civiltà Cattolica » e la filosofia
rosminiana, p. 104-140) ist eine sorgfältige Rekonstruktion der Auseinandersetzung,

wie sie die « Civiltà Cattolica » mit Rosmini geführt hatte.
Emanuele Severino (Innatismo rosminiano, p. 141-163) untersucht die

logische Stichhaltigkeit der angeborenen Ideen. Nach ihm ist die logische
oder semantische Unabhängigkeit der Seinsidee (d. h. ihre Annahme in
absolut abstrakter Weise) ein Widerspruch, insofern nämlich absolute
Abstraktion von jeder Bestimmung überhaupt dem Nichts gleichkommt. Daher
ist also das Sein Nichts Für Rosmini ist zweifelsohne das Angeborensein

der Seinsidee der semantischen Unabhängigkeit äquivalent. Man darf
daher mit Recht schließen : die angeborene Idee des Seins ist logisch
ungültig und wertlos, sie ist sogar widerspruchsvoll.

Eine weitere sehr gute Arbeit ist der lange und inhaltsreiche Beitrag
von Italo Mancini (II problema metafisico nello sviluppo del pensiero
rosminiano, p. 164-229). Es handelt sich um eine kritische Prüfung der onto-
logischen Richtigkeit der Grundlage, auf der Rosmini seine Metaphysik
aufbaut. Die. Untersuchung ist genetisch-chronologisch durchgeführt. Im
« Nuovo Saggio » und den Schriften seiner frühen Epoche stellt R. das meta-



Besprechungen 99

Physische Problem auf der ideologischen Grundlage der Idee vom Universalsten,

etwas, das nicht Gott ist (Malebranche), das losgelöst ist von der
abstraktiven Erfahrung, welche Rosmini verwirft ; es ist nicht eine reine
« intentio secunda », sondern etwas, das Rosmini gleichsam aufbauscht, das
er als ontologische Realität in Erscheinung bringen will, als Reflex Gottes,
der an der « Ontologizität » Gottes teilhat.

Im Bewußtsein der Unsicherheit dieser Grundlage tendiert R. in der
Zeit der folgenden Polemiken immer eindeutiger auf diese theologische
Verankerung der Seinsidee, die in der « Teosofia » (1849) das zentrale Thema
ist. Indes löst sich dieser Versuch in einen circulus vitiosus (Theologie - Ontologie

- Theologie) auf. Schlußendlich fehlt also dem rosminianischen System
eine selbständige Basis, die ihm die rationale Festigkeit verleihen könnte.
Es ist dies vielmehr eine « filosofia panoramica » (p. 228) in einem
theologischen Rahmen, eine Art plotinischer Philosophie, und nur als solche hat
sie einen unbestreitbar historischen Wert.

GuidoAceti (La filosofia rosminiana del diritto e dellapolitica, p. 230-276)
gibt zunächst eine ausführliche Darstellung dieses interessanten Aspektes
i'osminianischer Philosophie. Im kritischen Teil setzt sich A. mit Rosminis
Grundkonzeption einer Rechtsphilosophie auseinander, die aus der
angeborenen Seinsidee, unabhängig von jeder juridischen Erfahrung, erwachsen
Soll, Wert und Aktualität einer solchen Auffassung sind dadurch in Frage
gestellt, daß sie auf Postulaten beruht, die jeglichen Beweises aus der
Erfahrung entbehren, und daß sie außerdem der Begriffsbestimmung der
Gerechtigkeit, Person, Gesellschaft, der politischen Ordnung allergrößte
Schwierigkeiten entgegenstellt.

Aus der sehr reichhaltigen Briefsammlung Rosminis läßt der bedeutende
Historiker Giovanni Soranzo (La formazione e lo sviluppo del patriotismo

A. R., p, 277-317) Ursprung und Entwicklung des Patriotismus Rosminis
von den ersten Jahren bis 1848, also in einem Lebensabschnitt, der in dieser
Hinsicht noch wenig erforscht worden ist, wiedererstehen.

Abschließend hebt Elisa Oberti (Note sul Congresso rosminiano, p. 318-
324) in ihrem kurzen Kongreßbericht den Mangel des lebendigen Dialoges
tischen den Kongressisten hervor, was darauf zurückzuführen sei, daß man
nicht imstande war, die sehr komplexe und unruhige Philosophenpersönlich-
Eeit Rosminis eindeutig zu definieren. C. Marinozzi OFMCap

Tavianini, Umberto : Una polemica filosofica dell' 800. T. Mamiani -
A. Rosmini. Un contributo alla storia della filosofia italiana nel sec. XIX.
(H pensiero moderno. Collana di storia della filosofia, IIa serie, volume 2.)

CEDAM, Padova 1955. 95 p.
Wie es der Untertitel angibt, handelt es sich hier um einen Beitrag zur

Geschichte der italienischen Philosophie des 19. Jahrh. Allerdings warMamiani
e'n im Grunde genommen sehr unbedeutender Philosoph, trotz des Ansehens,
Jessen er sich bei seinen Zeitgenossen erfreute. Aber im Rahmen der damaligen

Philosophie seines Landes tritt er insofern hervor, als er zu Philosophen

von Bedeutung und Rang in polemischen Gegensatz trat.



100 Besprechungen

T. zeichnet in großen klaren Linien — weniger klar in gewissen Einzelheiten

—• das System Mamianis in der Zeit des Werdens (1832-50) und zwar
im Zusammenhang mit den Polemiken mit Rosmini, die sein Denken aufs
tiefste beeinflußten : Methode, Gewißheit, Kriterien der Gewißheit, Erkenntnis,

Welt, das Absolute. M. setzte sich zur Aufgabe — die über seine Kräfte
ging —, die italienische Philosophie zu erneuern, und zwar unter Führung
des « gesunden Menschenverstandes » und auf der Grundlage eines recht
oberflächlichen Eklektizismus, wobei er aber trotz besten gegenteiligen Willens
den Voraussetzungen des Sensismus, Innatismus und des kantischen Kritizismus

zum Opfer fällt. Wie gerade Rosminis Kritik bewiesen hat, führt dieser
Eklektizismus zum Skeptizismus und Pantheismus. In der Frage nach dem
Absoluten nimmt M. gleichzeitig den kosmologischen und ontologischen
Gottesbeweis an und glaubt, sie beide in gegenseitiger Ergänzung verbinden zu
können. Aber wiederum ist es Rosmini, der ihm die Identifikation von
logischer und realer Ordnung vorwirft und außerdem auf die Gefahr des
Pantheismus hinweist, insofern M. nämlich nicht unterschied zwischen dem
Absoluten und der universalen Substanz der objektiven Wirklichkeit. Schließlich

aber nähert sich M. dem Piatonismus in der Form des Ontologismus
Giobertis, indem er zugleich frühere Positionen wenigstens teilweise
aufrechterhält, wiederum in der eklektischen Illusion befangen, diesmal Aristo-
telismus und Piatonismus miteinander versöhnen zu können.

C. Marinozzi OFM Cap

Luciani, Albino : L'origine dell'anima umana secondo Antonio Rosmini.
Esposizione e critica. — Tipografia vescovfle, Belluno 1950. 113 p.

Von den zahlreichen Studien, die über diesen Gegenstand vor und nach
dem Verurteilungsdekret des Hl. Offiziums (14. Dez. 1887, Denzinger 1891 ff.)
veröffentlicht worden sind, gibt uns der Verf. zunächst eine eingehende
Inhaltsangabe. Aber diese Untersuchungen sind alle entweder nicht vollständig
oder zu stark polemisch gehalten. Außerdem vernachlässigen sie wichtige
Elemente, so z. B. physiologische Aspekte und geschichtliche Voraussetzungen,

auf denen Rosmini seine Theorie aufbaut. Deshalb beabsichtigt L., die

ganze Frage im Zusammenhang mit Rosminis philosophischem Gesamtsystem
neu aufzuwerfen, « per dare un'idea il più possibile compléta ed esatta della
sentenza rosminiana » (p. 7). Die Arbeit teilt sich in einen darstellenden und
einen kritischen Teil, beide mit derselben Klarheit, Präzision und
wissenschaftlichen Methode ausgeführt. Im ersten Teil legt der Verf. kurz und

knapp die geschichtlichen Voraussetzungen (Kap. 1), den Kern des Systems
(Kap. 2) und die Beweise (Kap. 3) dar. Der beträchtlich größere zweite Teil
ist einer gründlichen Kritik der rosminischen Lehre gewidmet. Er kommt
zum Schluß, daß Rosmini von Übereilung, naiver Leichtfertigkeit und einem
beträchtlichen Mangel an wissenschaftlicher Gewissenhaftigkeit, aber auch

von Entstellungen der thomistischen Lehre und einer gefährlichen Verwandtschaft

mit Leibniz und Wolff nicht freizusprechen sei. In der Kritik der
rosminischen Theologie wird sodann jeder einzelne Autoritätsbeweis und jede
einzelne ratio theologica, die Rosmini zu seinen Gunsten anführte, im eigent-



Besprechungen 101

lichen Sinne zerzaust. Nicht weniger negativ fällt die Kritik der philosophischen

Grundlagen aus, die voll sind von Dunkelheit und unüberwindbaren
Schwierigkeiten und zudem auch nur schwer vereinbar mit der katholischen
Lehre von der direkten Erschaffung der Seele durch Gott, ihrer Unsterblichkeit

und Geistigkeit. Gewiß lehrt Rosmini nicht den Traduzianismus,
aber auch nicht den Kreatianismus, nicht einmal den gemäßigten. Sein « tra-
ducianismo spirituale » scheint viel mehr eine subtile Art von leibnizischem
Präexistenzialismus zu sein, der mittels einer Mehrzahl von Seelen dem
Traduzianismus aus dem Wege zu gehen sucht, um sich möglichst mit dem
Kreationismus zu versöhnen (p. 99).

Ein derart negatives Resultat mag nun allerdings nicht wenig
überraschen. Auch wenn man keineswegs Anhänger Rosminis ist, muß man sich
doch fragen, ob dies alles nicht doch auf gewisse Vorurteile zurückzuführen
'st. Verf. will freilich durchaus unparteiisch sein. Das ist er auch im 1. Teil.
Aber für den 2. Teil hätte man doch wohl etwas mehr Verständnis erwartet,
Und vor allem eine tiefer gehende Untersuchung der wirklich grundlegenden
Aspekte rosminianischer Philosophie, z. B. des Begriffes des Angeborenen,
des « sentimento fondamentale », der Erleuchtung durch das ideale Sein, usw.
Man kann sich bei der Lektüre dieses Buches des Eindruckes nicht erwehren,
daß L. in seiner Kritik sich allzusehr mit Randbemerkungen begnügt, daß
er sich ständig um den Kern des ganzen Systems bewegt, ohne aber je auf
diesen selbst zu stoßen. C. Marinozzi OFMCap

Heidegger, Martin: Was heißt denken? — Max Niemeyer, Tübingen
1954. 175 S.

« Die Schrift bringt den unveränderten Text der beiden einstündigen
Vorlesungen, die unter dem selben Titel im Wintersemester 1951-52 und im
Sommersemester 1952 an der Universität Freiburg i. Br. gehalten wurden. »

Was heißt denken Die Frage muß gestellt werden, denn das Wesen
des Denkens, seine Herkunft, die in dieser Herkunft gelegenen Wesensmöglichkeiten

des Denkens sind uns nach der Ansicht Heideggers noch fremd.
Wir müssen das Denken wieder lernen. Eine weitausholende Interpretation
des Nietzsche-Wortes : « Die Wüste wächst ; weh dem, der Wüste birgt »

lst für den Leser eine Anleitung, das Denken zu lernen, indem er dem Denk-
w®g dieses Denkers folgt. Heidegger wehrt in dem Zusammenhang eine Reihe
der landläufigen Mißverständnisse ab, denen Nietzsche ausgesetzt worden
lst, und er arbeitet als dessen Anliegen die Klärung der Frage heraus : Ist
der jetzige Mensch in seinem metaphysischen Wesen darauf vorbereitet,
die Herrschaft über die Erde im ganzen zu übernehmen Das Eingehen
auf Nietzsche in diesem Umfang ist kein Abweichen von der Frage : Was
heißt denken Vielmehr zeigt sich an ihm, daß denken ein sich einlassen
auf den Bezug zum Sein ist.

Die Frage : « Was heißt denken » hat nach Heidegger einen
vierfachen Sinn : 1. Was bedeutet das Wort 2. Was versteht die Logik
darunter 3. Was gehört alles dazu, daß ich imstande bin, wesensgerecht zu
denken 4. Was ist es, das uns heißt, d. h. uns befiehlt, zu denken, oder



102 Besprechungen

was ruft uns in das Denken Heidegger gewinnt seine Antwort aus der
Deutung, die er einem als Fragment V erhaltenen Ausspruch des Parmenides
gibt : Xpi] tö Xéysiv ts voeïv t' èôv gpfxevoti. Denken ist demnach ein «

vorliegenlassen und in die Acht nehmen ». Dasjenige nun, worauf sich das «

vorliegenlassen und in die Acht nehmen » bezieht und beziehen muß, ist das
Sein des Seienden. Das Sein des Seienden ist es, das uns in das Denken ruft.

E. Grunert CSsR

de Waelhens, Alphonse: Chemins et impasses de l'ontologie Heideg-
gerienne. A propos des Holzwege. (Les Philosophes contemporains, 6.) —

Nauwelaerts, Louvain 1953. 52 p.
Die Schrift bietet eine für einen französisch sprechenden Leserkreis

bestimmte glückliche Zusammenfassung und aufschlußreiche Kommentierung

der Leitgedanken der « Holzwege ». Der Verfasser arbeitet aus den

verschiedenartigen Teilen des Originals immer wieder das Anliegen
Heideggers klar heraus : Die Unterscheidung von Sein und Seiendem. Zum
Schluß deckt er eine Schwierigkeit auf, die sich dem Leser hinsichtlich
des Verständnisses des Menschen und seiner Stellung zum Sein aufdrängt,
indem er sagt : « Wenn die Wahrheit und ihre Enthüllung mit dem Menschen

beginnt, wie ist es dann zu verstehen, daß sie — selbst wenn er nicht ihr
Schöpfer ist — von ihm abhängen und mit ihnen die Zeit und Geschichte,
ohne daß der Mensch über diese Gegenwart verfügt, welche er nicht aus
sich genommen hat » Meiner Meinung nach könnte Heidegger antworten :

Der Mensch verfügt über die Gegenwart in dem Sinn, daß es von ihm
abhängt, ob Wahrheit ausgesprochen wird oder nicht. Er verfügt nicht darüber
in dem Sinn, daß er sie schafft. In dem Bereich, der der phänomenologischen
Betrachtungsweise Heideggers zugänglich ist, ist es eben der Mensch, der
Wahrheit ausspricht oder nicht. E. Grunert CSsR

Armbruster, Ludwig, SJ : Objekt und Transzendenz bei Jaspers. Sein,
Gegenstandsbegriff und die Möglichkeit der Metaphysik. (Philosophie und
Grenzwissenschaften, IX/1.) — Felizian Rauch, Innsbruck 1957. 139 S.

Die Arbeit gehört der Schriftenreihe « Philosophie und Grenzwissenschaft

» an, die vom philosophischen Institut an der theologischen Fakultät
in Innsbruck herausgegeben wird.

Gründlich vertraut mit der Methode und den Gedanken Jaspers', wie
sie in dessen Hauptschriften enthalten sind, unternimmt es der Verfasser,
1. den Objektsbegriff bei Jaspers zu klären (K. 1-4,) um dann 2. zu zeigen,
wie dieser Objektsbegriff von einer Tragweite ist, die Jaspers selber nicht
bemerkt zu haben scheint ; denn er schließt nach Ansicht des Verfassers
die Möglichkeit einer objektiven Metaphysik ein, die Jaspers für unmöglich
hält. (K. 5.)

Ad 1 : Vier Arten von Gegenständen lassen sich bei Jaspers feststellen :

Der weltimmanente Gegenstand, die logischen Vergegenwärtigungen des

Umgreifenden, das Signum der Existenz, der metaphysische Gegenstand.
Gemeinsam ist allen, daß sie Inhalte sind, auf welche sich ein intentionaler



Besprechungen 103

Akt des meinenden Bewußtseins richtet. Unterschieden sind sie durch die
Art und Weise, wie jeweils das Denken vom Sein erfüllt wird.

Die vier Arten des Gegenständlichen sind nicht als übergangslos
getrennte und adäquat unterschiedene Bereiche zu verstehen. So ist z. B. die
Idee Bindeglied zwischen immanentem Gegenstand (Welt) und Existenz,
die Existenz wiederum Bindeglied zwischen Welt und Transzendenz. Im
immanenten Gegenstand kommt nun nach Jaspers das absolute Sein zur
Erscheinung. Das kann zweierlei bedeuten : Das absolute Sein ist von der
Seinsweise des immanenten Seins verschieden, oder : Es ist nicht schlechthin
verschieden.

Ad 2 : Der Verfasser betont nun, daß Jaspers das Verschiedensein so
sehr übersteigert, daß er sich den Weg zu einer objektiven Metaphysik
verschließt. Doch zu einer solchen Überspitzung des Verschiedenseins muß
es nicht kommen ; ja, Jaspers äußert sich ausreichend in einer Weise, daß
er selber die Kontinuität insbesondere der objektiven Gehalte anerkennt.
E>er weltimmanente Gegenstand ist für Jaspers eine Wirklichkeit, die immer
mehr ist als sie selbst. Sie ist Hinweis auf das absolute Sein oder auf die
Transzendenz. Die rationale Entfaltung dieses Zusammenhanges ist
zugleich Entfaltung einer objektiven Metaphysik. « Sie wird allerdings keine
Metaphysik eines im Besitze des absoluten Seins sich bereits befindenden
Geistes sein, sondern die eines Geistes, der im Wissen um seine Freiheit
Und Verantwortung in der Welt lebt und dem absoluten Sein entgegenstrebt.

» E. Grunert CSsR



Besprechungen

Hl. Schrift

Bauer, Johannes B. : Bibeltheologisches Wörterbuch. — Verlag Styria,
Graz 1959. 859 S.

Es scheint langsam Mode zu werden, bedeutendere exegetische
Neuerscheinungen dadurch in empfehlende Erinnerung zu rufen, daß man gegenüber

früheren Generationen zunächst einmal alles bisher Gewesene in lärmendem

Steilstieg mehr oder weniger überrennt. Was der Bauer, der als
verantwortlicher Herausgeber zeichnet, in der Einleitung zum vorliegenden
bibeltheologischen Wörterbuch offenbar auch praktiziert, belichtet er doch
dessen aktuellen Wert unter anderm durch den ziemlich wegwerfenden
Hinweis auf die exegetischen Mängel der « vorgekauten, spekulativ
überreizten (dogmatischen) Handbücher». Doch er hätte dies besser nicht getan.
Denn abgesehen von der immerhin etwas gewagten Stilblüte sind vorgekaute

Spekulationen ganz einfach ein innerer Widerspruch, wie jeder
Philosophiestudent im 1. Semester ihm schlagend beweisen könnte. - Und

was dann das eigentliche, in die obige Sentenz verfrachtete Anliegen
betrifft, so wird man bei einer objektiven Konfrontierung der modernen Exegese

mit der ebenfalls modernen Dogmatik zugeben müssen, daß auch

letztere in steigendem Maße darum ringt, sich zu einem vertieften biblischen
Verständnis durchzusetzen. Freilich bleibt hier noch vieles zu tun,
weswegen Bauer mit Recht die Autorität Pius XII. zu seinen Gunsten engagieren
kann. Aber er unterschlägt dabei, daß der gleiche Papst im Laufe seines

Pontifikates auch sehr viele dringliche Vorbehalte an die Adresse der
Bibelwissenschafter in seine Rundschreiben aufgenommen hat und es darum wohl

fraglich bleibt, in welchem Raum die von ihm erwähnten « bitteren
Erfahrungen » Roms drückender waren.

Eine weitere, wenngleich in ganz andere Richtung weisende Eigen'
tümlichkeit in dem etwas merkwürdigen Beweisverfahren Bauers ist der

Rückgriff auf die Theologie der Väter, die wir in unserem jetzigen
konkreten Zusammenhang lieber nicht hätten Revue passieren lassen. Denn

ihre (der Väter) Bedeutung liegt darin, authentische Kronzeugen des Glaubens

der Kirche, nicht aber kritische Beweisquellen in einem auf die letzte

Spitze der gegenwärtigen Forschung emporgetriebenen exegetischen
Standardwerk zu sein. Oder will Bauer uns beispielshalber die Homilie Gregors

zum 1. Advent als lebendige Bibeltheologie empfehlen Vielleicht Doch



Besprechungen 171

'n diesem Falle ist mir die « tote » Bibeltheologie der vorgekauten, spekulativ
überreizten Handbücher immerhin noch lieber.

Wer aufgrund solcher Feststellungen das Vorfeld der eigentlichen
Diskussion mit gewissen Ressentiments verläßt, um sich in das Studium dieses
Buches zu verlieren, wird angenehm überrascht. Denn er gewinnt den
Eindruck einer wenigstens teilweise hochwertigen Leistung. Führende
Spezialisten mit manchmal recht klingendem Namen haben sich in die mühe-
volle Arbeit geteilt. Sie wählen aus der reichen Ideenwelt der Offenbarung
besonders wichtige biblische Grundbegriffe aus und suchen deren Inhalt aus
der Gesamtschau beider Testamente dem Leser begreiflich zu machen, um
s° die private Lektüre der Schrift anzuregen und überdies dem Künder des
Wortes brauchbares Material in die Hände zu spielen. Sie sind also von
einem äußerst praktischen Anliegen erfüllt, dessen Zeitnähe wohl von
niemandem bestritten wird und dessen Realisierung in diesen Blättern
tatsachlich auf weite Strecken hin glücklich gelungen ist, weswegen man den
Verfassern aufrichtig einen glücklichen Bucherfolg wünscht.

Im einzelnen sei folgendes notiert :

1. Warum gibt man diese Neuerscheinung eigentlich unter so einem
irreführenden Titel in Umlauf Eine Enzyklopädie ist doch kein Wörterbuch

und Rahmenartikel, die in einer flächenhaften Ausdehnung von ca. 30
bis 40 Seiten aufscheinen (vgl. etwa den Begriff des Mysteriums oder jenen
andern von der Liebe), lassen sich sicher nur bei deutlicher Vergewaltigung
des allgemeinen Sprachgebrauches unter solch einen literarischen Generalnenner

katalogisieren. Schärfere Stilisierung in der Namengebung könnte
darum bestimmt nichts schaden, besonders zu einer Zeit, die punkto Kurswert

der Begriffe bedenklich in die Grenznähe einer inflatorischen
Katastrophe geraten ist.

2. Was ist eigentlich Bibeltheologie - Sicher eine verhängnisvolle
Drage, wenn man überlegt, daß unser Buch nur bibeltheologische Aussagen
dachen will und Bauer überdies in seiner großangelegten Einführung
ausdrücklich zu einer Wesensbestimmung der zur Frage stehenden Disziplin
ansetzt. - Aber in Wirklichkeit befriedigt weder das eine noch das andere.
S° enttäuscht schon der oben erwähnte introduktorische Versuch einer
Definition, dem man an sich gespannt entgegensieht. Denn was hier nicht
°hne Pathos vorgelegt wird, greift kaum über gelegentliche embryonale
Ansätze in Lymbis Abrahae hinaus. Aber auch die dann einsetzende Artikelfolge

bringt uns unter diesem Blickpunkt weder in ihrer horizontalen noch
111 ihrer vertikalen Anlage einer Lösung wesentlich näher. Es ist ja bei
Astern Willen nicht recht einzusehen, wie sie sich nun von anderen lexi-
kalen Publikationen, die zwar keine bibeltheologische Falte in der Denker-
stirne tragen, im übrigen aber eiusdem generis sind, abheben soll. Man
Rattere nur einmal in so bedeutenden Werken, wie sie uns in jüngerer Zeit
Aalt, Haag oder gar Kittel (er wird in diesem Buche erfreulicherweise

aber trotzdem wohl nicht immer zur Genüge zitiert geschenkt haben.
uüd dann zeige man uns den wirklich in die Augen springenden Unterschied
v°n dort nach hier auf. Er dürfte schwerlich zu finden sein. Das ist übrigens
aüch normal. Denn die Bibeltheologie als arteigene Wissenschaft ist ja erst



172 Besprechungen

jüngster Provenienz. Sie drängt zwar mit Macht nach vorwärts, hat aber
noch kein fest umrissenes Profil. Alles ist vorläufig noch im Fluß, wie

Spicq, der sich als Fachmann schon verschiedentlich an diese Frage
heranwagte, immer wieder durchblicken läßt. Noch aus seiner jüngsten
diesbezüglichen Äußerung (Nouvelles réflexions sur la théologie biblique. RSPT

42 [1958] 209-219) geht hervor, daß die theologische Pfadfinderarbeit auf

diesem Gebiete kaum über die Anfänge hinausgewachsen ist und darum
eventuelle « Kathedralentscheidungen » entschieden verfrüht sind.

8. Man macht uns in der Einleitung präventiv darauf aufmerksam,
« daß in dem vorliegenden Werke vor allem die theologisch belangreichen
Worte behandelt werden, und auch diese' ohne Anspruch auf Vollständigkeit

». So müssen wir von vorneherein mit Ausklammerungen rechnen,
was übrigens bei einem bloß einbändigen, wenngleich sehr voluminösen
Lexikon durchaus verständlich ist. Aber ein schärferes Aufteilungsprinzip
hätte doch wohl gute Dienste getan. Man kann sich nämlich des Eindrucks
nicht erwehren, daß in dieser « belangreichen » Sammlung (das sei ohne

jeden ominösen Akzent gesagt ; denn unser Buch verdient dieses
Ehrenprädikat wirklich) auch weniger belangreiche Begriffe Aufnahme fanden,
während man anderseits aufrichtig bedauert, daß derart zentrale biblische
Themen, wie das von der göttlichen Vaterschaft oder jenes von der göttlichen
Kindschaft, nicht eigenständig zur Behandlung kamen, sondern mittels
Stichworthinweisen im Register nach ihren einzelnen Grundelementen
abgesucht und dann systematisch geordnet werden müssen.

Trotz solcher und ähnlicher Bedenken muß man diese Neuerscheinung
durchaus bejahen. Die einzelnen Beiträge verraten ja meist ein hohes

Niveau und vermögen darum dem interessierten Leser bestimmt die erhoffte

Anregung zu bieten. Überdies ermöglicht ihm, sollten seine Ansprüche
noch höher liegen, der reiche Literaturnachweis eine weitere, fruchtbare
Verfolgung der angeschlagenen Themen. Und endlich hat er hier im Gegensatz

zu den früher erwähnten Werken alles in einem handlichen, schmucken
und materiell durchaus erschwinglichen Einzelband beisammen. - Tolle

ergo et lege, quidquid sit de notione theologiae biblicae.
L. Simeon OP

Levie, Jean, SJ : La Bible, parole humaine et message de Dieu. (Museum
Lessianum, sect, biblique, 1.) - Desclée de Brouwer, Paris-Louvain 1958-

xi-345 p.

Pater Levie, der durch seine verschiedenen Publikationen und seine

Artikel über Fragen der Heiligen Schrift bekannt ist, bietet in diesem Band

eine Zusammenfassung früherer Arbeiten, die aber neu durchdacht und

weithin ergänzt sind.
Der erste, mehr historische Teil gibt eine Übersicht über die archef

logischen Forschungen im Orient, über die protestantische und katholische

Exegese seit der Mitte des letzten Jahrhunderts bis in die Gegenwart
unter weit ausholender Berücksichtigung der kirchlichen Vernehmlassung®11

aus jüngster Zeit, die allen bekannt sind. Die Zusammenstellungen sind



Besprechungen 173

wertvoll, weil die Linie der Entwicklung klar herausgearbeitet und eine
reiche Bibliographie herangezogen ist.

Der zweite, mehr lehrhafte Teil entspricht dem Titel des Buches genauer.
Es werden die Prinzipien grundgelegt, die für die Exegese leitend sein müssen.
Nach einer kurzen Erwähnung der Inspirationslehre ist im ersten Kapitel
über die menschliche Seite der Schrift das zusammengefaßt, was die
Manualien gewöhnlich unter der Rubrik : « Quaestio biblica » darlegen. Das
zweite Kapitel, vielleicht das persönlichste, zeigt die göttliche Fülle des
Wspirierten Wortes, die über das Erfassen des Hagiographen und im Lichte
der späteren Offenbarung erkannt werden kann. Im dritten Kapitel umreißt
ner Verfasser an verschiedenen Beispielen die Möglichkeiten und die Grenzen
des Schriftbeweises in der Theologie unter der steten Führung der Kirche.

Wie die Klugheit es in exegetischen Werken erfordert, geht der
Verfasser den schlichten Weg der Mitte und betont die Wichtigkeit sowohl der
menschlichen als auch der göttlichen Seite der Schrift. Methodisch hätten
wir gerne auf die beständigen Hinweise, daß die Ausführungen nur
Teilstücke seien, verzichtet, nachdem das in der Einleitung gesagt worden war.
Auch die breiten Ankündigungen des Inhaltes und des Planes der einzelnen
Teile und Kapitel scheinen überflüssig, da man ja ein sehr ausführliches
Inhaltsverzeichnis zur Verfügung hat. So ist der behandelte Stoff, der sicher
dem Theologen und Priester vieles bietet und dem Fachmann als Zusammenfassung

wertvoll ist, durch eine fast pedantische Schulmethode leider etwas
Unangenehm umrahmt. B. Steiert OSB

Schedl, Claus, CSsR: Geschichte des Alten Testaments, I. Bd. :

Urgeschichte und alter Orient. Mit 6 Karten u. Textzeichnungen ; II. Bd. :

Das Bundesvolk Gottes. Mit 4 Karten. - Tyrolia-Verlag, Innsbruck 1956.
Xxvi-374, xvi-327 S.

Der erste Abschnitt des 1. Bandes (S. 3-192) behandelt, unter Stellungnahme

zu den außerbiblischen Kosmogonien bei Israels Nachbarvölkern,
und, was den Ursprung des Menschengeschlechtes betrifft, die biblische
Urgeschichte, also den Inhalt der ersten elf Kapitel des Buches Genesis :

Ursprung der Welt und Ursprung des Menschengeschlechtes, wie sie auf den
ersten Seiten der Bibel erzählt werden. Bei der Erzählung über die Stammeltern

und den Sündenfall im Paradies, wird wohl mit Recht darauf
hingewiesen, daß die buchstäbliche Deutung der Erzählung wohl noch immer
die beste sein dürfte (S. 92). Jedenfalls wird der Theologe an der Ursünde
als geschichtliche Tatsache zu Anfang der Menschheitsgeschichte festhalten
müssen. Weitere Kapitel behandeln die Scheidung der Menschheit (Gen.
Kap. 5 und 6), die Sündfluterzählung (6, 1-9, 17) mit Berücksichtigung des
Uilgamesch-Epos, die Nachkommen Noes (9, 10-11, 9) mit dem Turmbau
von Babel als Abschluß. Ein Anhang zu diesem Teil gibt Richtlinien für
die Beurteilung der Chronologie dieser Urgeschichte.

Der zweite Abschnitt (S. 195-395) befaßt sich zunächst mit Ägypten
ünd den Ägyptern, dann mit den Völkern Vorderasiens : den Sumerern,
den Akkadern, den Aramäern, auch mit den Kassiten, Churriten und Hethi-



174 Besprechungen

tern. Das ganze mündet aus in ein Kapitel über Kanaan und seine Bewohner,
wobei gebührende Rücksicht genommen wird auf die ziemlich komplizierte
und noch immer nicht völlig geklärte « Habiru-Frage ». Dieser zweite
Abschnitt wird abgeschlossen mit einigen Notizen über die Religion der Kana-
näer und über die im vorisraelitischen Palästina auftretenden Schriftsysteme.

Der zweite Band führt die Geschichte des Alten Testamentes weiter
von der Zeit der Patriarchen bis zum Ende der Richterperiode. Mit Recht
hält Schedl fest an der Auffassung, daß die Patriarchen Abraham, Isaak
und Jakob historische Einzelpersonen sind. Die sogenannte «

stammesgeschichtliche Deutung » dieser Figuren, die sich zum Teil noch heute großer
Beliebtheit erfreut, läßt sich letzten Endes doch wohl nicht gut vereinigen
mit der Geschichte dieser Patriarchen, wie sie im Buche Genesis erzählt
wird. Unter den Patriarchen ist natürlich Abraham die Hauptperson. Die
früher so beliebte Behauptung, Abraham sei als Zeitgenosse des berühmten
Königs Hammurapi von Babl zu betrachten, wird hier als « nicht mehr
verfechtbar » aufgegeben. Keiner der vier in Gen. 14 genannten Könige kann
mit genügender Sicherheit mit einem aus der altorientalischen Geschichte
bekannten Monarchen gleichgesetzt werden. Deshalb macht auch der
biblische Patriarch Abraham nicht notwendigerweise die chronologische
Herabsetzung mit, die König Hammurapi in den letzten Jahrzehnten über sich

ergehen lassen mußte.
Der zweite Abschnitt dieses Bandes befaßt sich mit der Mosesfigur,

mit dem Gottesbund am Sinai, und mit dem Inhalte des Pentateuchs, wobei
dann auch ein kurzer Überblick über die Geschichte und den heutigen Stand
der Pentateuchkritik gegeben wird. Die Behandlung dieses Teiles zeigt
große - manche werden vielleicht sagen : allzugroße - Gemäßigkeit. Schedl

neigt dazu, den « Jahwisten » geradezu mit Moses zu identifizieren.
Der dritte und letzte Abschnitt behandelt die « Landnahme », wie sie

im Buche Josua geschildert wird, und anschließend die Richterzeit. Der Einzug

in Kanaan und die Eroberung des Landes unter Josua werden zwischen
1250 und 1200 v. Chr. angesetzt ; für die Periode der Richter bleiben dann
die Jahre 1200-1020 v. Chr. übrig, die tatsächlich genügen dürften, una

darin die im Richterbuche erzählten Ereignisse unterzubringen.
Prof. Schedl zeigt sich in seiner alttestamentlichen Geschichte als durchaus

kompetenten Fachmann auf seinem weitverzweigten Gebiete. Dabei ist
das Werk überall gemeinverständlich gehalten. Für Bibelkreise und auch für
den Religionsunterricht in Gymnasien und derartigen Anstalten scheint es

uns vortrefflich geeignet. M. A. van den Oudenrijn OP

Tresmontant, Claude : Etudes de Métaphysique biblique. — Gabalda
et C">, Paris 1955. 264 p.

Dans un essai antérieur (Essai sur la pensée hébraïque, édit. du

Cerf 1953), l'auteur avait « essayé de dégager, par des analyses de détail, la

structure et les tendances constitutives de la métaphysique biblique ». P

avait cru pouvoir assigner comme point de départ à cette métaphysique la

notion de création. Création sans cesse agissante, conduisant le monde vers



Besprechungen 175

une maturité définitive : « Le monde est en train de se construire sous nos
yeux, de mûrir, et cette genèse va se poursuivre dans une direction que nous
révèlent les prophètes d'Israël. Cette genèse n'est pas indéfinie. L'œuvre
de Dieu tend vers son achèvement, avec le concours de l'homme désormais
vers un seuil de maturation où il subira une transformation radicale et qui
marquera l'avènement d'un monde nouveau et impérissable, d'une durée
éternelle. »

Le premier essai était surtout descriptif. Dans l'ouvrage que nous présentons,

le point de vue sera davantage critique. Il s'agira de confronter la pensée
hébraïque avec le réel tel que les sciences positives nous le découvrent
progressivement.

Or cette pensée est absolument à l'aise lors de cette confrontation.
Elle se distingue ainsi de la pensée grecque relevant de la gnose. Dans la
mesure où Aristote suit l'observation « scientifique » il ne tombe pas sous le
même verdict. « La conception hellénique du monde était, semble-t-il, hantée
Par un pessimisme naturel, faussée par ce qu'on pourrait appeler un
manichéisme avant la lettre. Le dualisme apparaît comme un des caractères
congénitaux de la philosophie grecque : opposition entre le monde sensible
et le monde intelligible, entre la matière et la forme, entre le corps et l'âme,
l'action et la contemplation... « La métaphysique biblique est saine, en
ce sens qu'elle est indemne de ce dualisme provenant d'un préjugé
mythologique. La métaphysique biblique a échappé à toute mauvaise conscience
et à tout complexe de culpabilité vis-à-vis de l'existence corporelle, de la
réalité sensible et de la fécondité du devenir. Cela lui permet de se trouver
de plain-pied avec la recherche scientifique.

La pensée biblique s'appuyant sur la Révélation d'un Dieu Créateur
s'accorde avec toute découverte expérimentale dans le monde de la création ;

elle s'opposera par contre radicalement aux conceptions panthéistes de la
gnose grecque et de l'Inde parce que le panthéisme est incompatible avec
l'idée même de création. L'auteur le montre en étudiant les notions de
matière, de temps, de chute, de sens de l'histoire, et même d'un Dieu-Personne.

L'auteur fait montre d'une bonne information scientifique. Il s'attarde
toême avec complaisance à l'exposé de la pensée de tel ou tel savant : s'il
eût été plus sobre, son œuvre aurait gagné en unité. Parmi les meilleures
Pages nous retiendrons surtout celle qu'il consacre au sens de l'histoire
d'après la mentalité biblique. Y. Python OP

Hauret, Charles : Origines de l'Univers et de l'Homme d'après la Bible
(Genèse I-III). — Gabalda et Cle, Paris 1953. 255 p.

Cette étude exégétique tient compte de la majorité des problèmes
concernant les origines du monde. Problèmes actuels s'il en fût. On a eu que
toop tendance à prendre les textes de la Genèse dans un sens exclusivement
Matériel ; non pas littéral mais littéraliste L'auteur dégage la réalité historique

contenue sous les symboles d'actions aussi matérielles que celle d'un
Ifieu pétrissant l'homme, constituant une femme d'une côte d'Adam,
renfermant un précepte d'obéissance dans l'interdiction de manger un fruit



176 Besprechungen

Le chanoine Hauret montre très bien comment la Révélation entend
surtout donner un enseignement religieux et n'entend nullement trancher
les questions que peut résoudre la science expérimentale. La vraie mentalité
biblique est absolument à l'aise avec toutes les découvertes de la science ;

si l'on a opposé Foi et science c'est au nom d'une conception dualiste des

choses ; au nom d'un pessimisme qui fait fi de l'optimisme biblique entièrement

tourné vers un Dieu d'amour.
Le présent livre contient de nombreux canevas, bien élaborés, et fort

utiles pour un enseignement pédagogique. Il peut servir d'instrument à des

cercles d'études.
Fidèle aux directives du Magistère pour une interprétation compréhen-

sive des Ecritures, l'auteur dégage avec perspicacité, sous tout détail imagé,
et la réalité historique et l'enseignement religieux contenu sous le symbole.
Ce faisant il met en évidence le sens littéral lui-même, c'est-à-dire le sens que
l'auteur sacré entendait donner à ce qu'il écrivait sous l'inspiration divine
respectueuse de son propre génie. Donnons à titre d'exemple l'explication
donnée de la création de l'homme :

La maquette de glaise faite par Dieu nous indique le soin particulier
que Dieu prit à la création de celui qu'il faisait à son Image. Le souffle divin
sur le visage humain signifie que venant directement de Dieu, sans
intermédiaire, la vie humaine (l'âme) est spirituelle et immortelle. L'extraction
d'Eve hors du côté d'Adam doit nous faire comprendre que la femme est

de la même nature que l'homme, que l'époux et l'épouse ne font qu'un et

que l'épouse dépend de l'époux. En outre, ce couple d'un homme et d'une
femme façonnés par Dieu témoigne de l'unité du genre humain et de la monogamie

primitive. Le transfert de l'homme dans le jardin d'Eden exprime
l'élévation à un état qui dépasse les normes mêmes de la nature (état de

grâce préternaturel). Quant à l'arbre de vie, il symbolise la source d'immortalité

dont bénéficiait le couple avant la chute. En nommant les animaux,
Adam affirme que par son intelligence et son pouvoir il a été institué de par
Dieu, dominateur du monde animal. Le ton de confidence entre Dieu et Adam
nous enseigne que l'homme est admis dans l'intimité d'un Dieu personnel.
La prohibition de manger à l'arbre de la science veut dire que le bonheur
originel est subordonné à l'obéissance, etc.

On ne manquera pas de méditer ce livre accessible au grand public et

dont la critique a déjà fait tant d'éloges. V. Python OP

Ohlmeyer, Albert : Moses im Glänze des Erlösers. — Verlag Herder,
Freiburg 1957. 219 S.

Das Hauptanliegen dieses Buches ist ein christologisches. Der Autor legt
dar, daß die ganze Heilige Schrift des Alten Bundes nichts anderes war
als eine Zeichnung Gottes vom kommenden Messias, ein Entwurf, der

durch die Fleischwerdung, das Leben und Sterben des Herrn seine
Verwirklichung fand. Es wird dem Leser leicht verständlich, daß der Neue Bund
den Alten in sich aufnimmt, so daß der ganze Alte Bund im Neuen verklärt
und vergeistigt fortbesteht. Ohlmeyer geht aus von der Verklärung Christi
auf dem Berge Tabor, nach dem Bericht von Lk. 9, 30 f., wo es heißt, daß



Besprechungen 177

Moses und Elias mit Christus über dessen Hinscheiden sprachen. Dieses
Hinscheiden (Exodos) bringt der Autor in Verbindung mit dem 2. Buche
Moses, das denn den eigentlichen Gegenstand der Betrachtung bildet. Dabei
findet der ganze Reichtum, den die Kirchenväter und mittelalterlichen
Theologen in ihren Erklärungen gesammelt haben, seine Verwendung.
Dadurch soll die Schrifterklärung nicht nur den Theologen von Nutzen sein,
sondern auch den Priestern bei der Verkündigung der christlichen Lehre vor
dem Volke dienen und schließlich allen Gläubigen dazu helfen, ein heiliges,
eines Christen würdiges Leben zu führen. N. Ketterer OP

Bruno, Arvid : Das Hohe Lied, das Buch Hiob. Eine rhythmische und
textkritische Untersuchung nebst einer Einführung in das Hohe Lied. -
Almqvist u. Wikseil, Stockholm 1956. 193 S.

Über das Hohe Lied stellt der schwedische Gelehrte folgende Hypothesen

auf : Es gehört zur literarischen Gattung der dramatischen Dichtung
und dürfte zur Zeit Salomos entstanden sein. Die gesamte Handlung spielt

Jerusalem. Dramatis personae : 1. Sie das Mädchen), 2. Er der
Liebhaber, unsichtbare Person), 3. der König Salomo, 4. die Agenten des
Königs, 5. Chor der Weiber, 6. Chor der ländlichen Bevölkerung. Das Spiel
besteht aus zwei Akten : 1, 2 - 5, 1 und 5, 2 - 8, 14. Das Hohe Lied besingt
hie echte Liebe, richtet zugleich eine moralische Warnung an Herz und
Gewissen der weiblichen Jugend und will letztendlich eine Predigt sein,
was ohne weiteres den Platz des Büchleins unter den Heiligen Schriften
rechtfertige. Damit werden die allegorischen Umdeutungen in der jüdischen
Gemeinde und der christlichen Kirche hinfällig (S. 27). Ob der Dichter zu
einer « Prophetenschule » gehört hat und das Gedicht durch die Schüler
dieser und anderer Schulen als Singspiel aufgeführt wurde, sind Fragen,
die dahingestellt bleiben (S. 28). S. 29-30 geben Anweisungen für eine
Vorführung des Schauspiels in moderner Inszenierung. Der klassischen Forderung
v°n Einheit in Raum und Zeit wird dadurch Genüge getan, daß ein Großteil
des Textes als Traum, beziehungsweise als Rückerinnerung des Mädchens
ah früher Erlebtes gedeutet wird, und so werden dann auch die vielen
Textumstellungen vermieden, die sonst von den Anhängern der « dramati-
Schen Hypothese » vorgenommen zu werden pflegen. An Textänderungen
'm Einzelnen ist freilich auch hier eine stattliche Anzahl vorhanden.
Mitunter ist es sogar etwas schwierig, einen gegebenen Text in Arvid Bruno's
Passung wiederzuerkennen. So bietet z. B. 4, 8 folgenden Wortlaut :

Du -
mehr denn der Mond vollendet

Du -
mehr denn der Mond,
wenn er aufgeht,
wenn er herabblickt vom Gipfel des Amana,
vom Gipfel des Senir,
auf die Berge mit den Höhlen der Löwen,
mit den Gruben der Parden



178 Besprechungen

Bei der Behandlung des Buches Hiob werden, wie es bei der bekannten
Einstellung des Übersetzers nicht anders zu erwarten war, auch der Prolog
und der Epilog als poetische Texte gewertet und in Strophen aufgeteilt.
Auch die Einleitung der Elihureden macht drei Strophen aus :

Da ließen diese drei Männer ab,
Hiob zu entgegnen,

weil er in seinen Augen gerecht war.
Da entbrannte der Zorn des Elihu, des Sohnes Barachels,

des Busiters aus dem Geschlechte Ram,
gegen Hiob entbrannte sein Zorn,

weil er sich für gerecht erklärt hatte,
usw.

M. A. VAN DEN OüDENRIJN OP

Bruno, Arvid: Das Buch der Zwölf. Eine rhythmische und textkritische
Untersuchung. - Almqvist u. Wicksell, Stockholm 1957. 234 S.

Der unermüdliche Vorkämpfer der alttestamentlichen Metrik hat dieses-

mal das Zwölfprophetenbuch zum Gegenstand seiner Untersuchung gewählt.
Es wird natürlich keinem heutigen Alttestamentler einfallen, zu bestreiten,
daß viele Teile dieses Buches in metrischer Form verfaßt worden sind,

und nicht einmal, daß es unter diesen Büchlein solche gibt, (Nahum, z. B.

oder Sephanja) die ganz in poetischer Form gehalten sind. Hingegen wird
es nicht jedem einleuchten, daß z. B. auch die Jona-Erzählung oder die

Büchlein Haggai und Maleachi als metrische Erzeugnisse zu schätzen und

zu erklären sind.
Die Grundprinzipien sind auch hier die gleichen, welche aus den

sonstigen Veröffentlichungen Brunos bekannt sind. Er legt seinen
Untersuchungen den überlieferten Masoretentext zu Grunde. Aber sooft er
feststellen muß, daß der Rahmen zu eng oder zu weit ist für den hebräischen
Wortlaut einer gegebenen Stelle, wird ohne weiteres vorausgesetzt, daß der

Text fehlerhaft ist. Dann wird zunächst eine der alten Übersetzungen
herbeigezogen, nämlich wenn sie einen hebräischen Text liefern kann, der « rhythmisch

besser und auch sonst einwandfrei ist ». Kommt man auch auf diesem

Wege nicht zum verlangten Resultat, dann tritt die Konjekturkritik iß

Aktion, welche meistens nach bereits früher geäußerten Vorschlägen gehandhabt

wird. Wir haben schon zu wiederholten Malen unsere Bedenken gegen
diese Methode ausgesprochen. M. A. van den OudenrijnOP

Vezin, August: Das Evangelium Jesu Christi. Zusammenschau und
Erläuterung. Mit einer Karte von Palästina und einem Plan von Jerusalem-
4., verbesserte Auflage. - Herder, Freiburg 1958. xn-533 S.

Wenn ein wissenschaftliches Werk noch zu Lebzeiten seines Verfassers
die 4. Auflage erfährt, dann zeugt dies für seinen bleibenden Wert, und

wenn dieser Verfasser im Alter von 80 Jahren sich nicht einfach mit einer

stereotypen Herausgabe begnügt, sondern seine früheren Ausgaben in äußerst



Besprechungen 179

sauberer Gewissenhaftigkeit auf den heutigen Stand der Exegese und ihrer
Hilfswissenschaften aufzuarbeiten weiß, dann zeugt dies für seinen noch
ungebrochenen geistigen Elan. Man vertraut sich darum gerne seiner Leitung
an und spürt dabei auf Schritt und Tritt, daß die scheinbar etwas kühne
Ankündigung einer « Zusammenschau und Erläuterung » nicht zu hoch
gegriffen ist. - Selbstverständlich sind Synopsen relativ. Zuviel liegt noch und
niutmaßlich wohl bleibend im Dunkel, als daß es möglich wäre, auf Grund
der evangelischen Berichterstattung die einzelnen Etappen des öffentlichen
Lebens Jesu chronologisch exakt abzustecken. Doch Vezin weiß um diesen
Tatbestand. Er betont ihn ausdrücklich. Mehr : Er zwingt durch genaue
Schichtung der einzelnen Sicherheitsgrade den Leser direkt in die bestehende
Problematik hinein und erzieht ihn damit zu einem vorsichtig abgewogenen
Ürteil, das auf die Dauer immer noch das beste Präventivmittel gegen
eventuelle spätere Enttäuschungen darstellt. Dabei geschieht dies alles in
vornehmer, sachlicher Art. Nirgendwo fallen Kathedralentscheidungen, wie
wir sie heute leider im bibelwissenschaftlichen Räume manchmal bis zum
Überdruß gewohnt sind, wo dès öftern ein Fachmann seine fachmännische
Vor- und Umwelt in einer derartig schulterhochgezogenen Weise abtut,
daß man ihn gelegentlich gerne in die wohltuende Therapie einer größeren
Bescheidenheit abschieben möchte.

Der 2. Teil vorliegender Schrift will dann mit Erläuterungen die besinnliche

Lektüre vertiefen helfen. Und er tut dies auch und zwar wieder in
hervorragend scharfer didaktischer Führung. Man staunt direkt, welche
Ünsumme an historischer und philologischer Kenntnis in dieses feine,
scheinbar so schmale, tatsächlich aber äußerst voluminöse Taschenbuch-
format hineinverarbeitet wurde. Freilich bietet der Autor hier keine
Unterhaltungslektüre. Die teilweise äußerst konzentrierte Darstellung setzt eine
ebenso konzentrierte Aufmerksamkeit voraus. Wo sich aber jemand zu
dieser durchzusetzen vermag, dort dürfte er in Vezin einen nicht erreichten
11 Baedeker » auf der Reise in das gelobte Land des Neuen Testaments gefunden

haben. L. M. Simeon OP

Bishop, Eric F.F.: Jesus of Palestine. The local Background to the
Gospel Documents. — Lutterworth Press, London 1955. 328 p.

Jamais on ne tiendra assez compte de l'arrière-plan palestinien de
1 histoire de Jésus pour interprêter nos Evangiles. Cette conviction décida

P. Lagrange à fonder son Ecole Biblique à Jérusalem ; elle rend compte
des études des PP. Schwalm et Buzy, voire de Strack-Billerbeck, et de la
Parole si juste de Renan : « La Palestine est le cinquième Evangile. » A
s°n tour, B. E. s'efforce de serrer de plus près le texte sacré en l'éclairant
Par les mœurs et coutumes, les façons de penser et de parler, la langue et
'a vie courante de la Palestine contemporaine. Son effort n'est pas neuf,
^ais son originalité se marque cependant par sa confrontation particulière
avec le monde et la psychologie arabe. Bien informé de celles-ci par un
séjour de près de trente ans dans le Proche-Orient, l'auteur propose maintes
exégèses nouvelles, dont plusieurs méritent de retenir l'attention. (Les



180 Besprechungen

mages, venant de l'Orient, arriveraient du Yémen ; Judas n'aurait pas
embrassé Jésus, mais lui aurait baisé la main) ; bon nombre sont suggestives
(Pierre, bar Jonah, viserait la filiation spirituelle de l'apôtre par rapport
au prophète Jean-Baptiste) ; certaines sont simplement curieuses. L'ensemble
est sérieux, et tout exégète aura profit à le lire. C. Spicq OP

Reuss, Joseph: Matthäus-Kommentare aus der griechischen Kirche. Aus
Katenenhandschriften gesammelt und herausgegeben. (Texte und
Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, 61. Band V. Reihe,
Band 6.) - Akademie-Verlag, Berlin 1957. xlvii-463 S.

J. Reuss, le spécialiste des chaînes évangéliques (cf. Matthäus-, Markus-
und Johannes-Katenen, Münster, 1941 ; Die Evangelien-Katenen im Cod.

Archivio di S. Pietro gr. B 59, dans Biblica, 1954, p. 207-216) présente une
édition critique des fragments des commentaires de l'ancienne Eglise grecque
sur le premier Evangile, dispersés dans les chaînes de Mt., et encore inédits.
A vrai dire, quelques textes avaient été déjà publiés par Cramer, Mai,
Migne, etc. ; mais en nombre restreint, d'une façon très défectueuse, à partir
de mss. médiocres et comportant beaucoup d'erreurs d'attributions. Editer
un texte critique de ces chaînes représente un travail immense et beaucoup
d'acribie. Les copistes ou les compilateurs, en effet, ont multiplié les fautes
textuelles, omis ou confondu les auteurs, empruntent à d'autres traités
telle notation sur un verset de Mt., abrègent ou modifient quelque peu leurs
sources. Dans une introduction fouillée, J. R. rend compte de son but, du

contenu, des sources et de la méthode de son travail. On s'y reportera surtout
pour connaître les différents types de mss. qu'il a utilisés et classés selon leur
valeur et leur contenu.

Signalons à l'usager qu'il trouvera ici des extraits de commentaires
sur Mt., par Apollinaire de Laodicée (ca. 310-392). Son exégèse, conforme
aux principes de l'école d'Antioche, cherche à comprendre exactement le

texte, instituant des comparaisons entre Mt., les autres synoptiques et Jo.,
relève la différence entre les béatitudes de Le. et du premier Evangile, précise

la signification des nombres, étudie la « question » des frères de Jésus. Le

commentaire de Théodore d'Héraclée (f ca. 355), peu connu de nos jours,
était qualifié par saint Jérôme : « elegantis apertique sermonis et magis
historic® intelligentiae (De vir. ill. 90 ; P. L. xxiu, 695). De même facture

que la précédente, son exégèse sobre éclaire le sens littéral, élabore la
signification de paY.& et pcopé, l'état présent et eschatologique de la souveraineté
de Dieu, la doctrine des Pharisiens et des Sadducéens ; mais un souci théologique

amène à préciser la naissance virginale de Jésus, la raison du mariage
de Joseph et de Marie, les deux natures dans le Christ, le rapport du Père et

du Fils, la formule trinitaire du baptême, etc. Puis Théodore de Mopsueste
(ca. 350-428) ; Théophile, patriarche d'Alexandrie (385-412) ; Cyrille d'Alexandrie

(J 444), à qui la critique de J. R. restitue de nouveaux fragments ou en

soustrait de quasi-traditionnels, notamment ceux qui appartenaient au
commentaire sur Le. De toutes façons, se confirme ici une exégèse à tendance

dogmatique, apologétique et allégorique. Photius de Constantinople (ca. 820-



Besprechungen 181

891) enfin, nous ramène à l'école d'Antioche, avec la formulation d'un art
rhétorique raffiné. Dépendant de Chrysostome, Photius a le souci du mot-à-
mot, mais n'hésite pas devant les applications moralisantes. Il propose
d'ailleurs plusieurs interprétations valables d'un même texte et multiplie les
Excursus : La Question de la Madeleine, les caractères du Royaume des
cieux, etc. L'ouvrage se termine par de très précieuses tables : Versets de Mt.
commentés ; textes de l'Ancien et du Nouveau Testament cités; noms propres ;

écrivains ecclésiastiques et autres ; surtout un index des mots grecs.
Cette rapide esquisse évoque la valeur de ce volume, nécessaire à tout

bibliste. On ne saurait trop louer de tels instruments de travail, surtout
lorsqu'ils sont réalisés avec cette compétence et ce soin. Pendant des générations,

ils alimentent l'interprétation de l'Ecriture et mettent en contact avec
les grands esprits de l'Eglise primitive. On attend avec impatience les deux
autres tomes annoncés qui contiendront les fragments de chaînes johanniques
et les commentaires sur Le. C. Spicq OP

Ljungman, Henrik : Das Gesetz erfüllen. Matth. V, 17 ff. und III, 15

untersucht. (Lunds Universitets Ärsskrift N. F. Avd. 1, Bd. 50, Nr. 6.) —

C. W. K. Gleerup, Lund 1954. 140 S.

Wie die Scholastiker ohne Unterlaß die Begriffe des Seins, der Sub-
sistenz und der Relationen neu untersuchen, so bemüht sich der Exeget
um ein immer tieferes Verständnis der fundamentalen « Logia » des Neuen
Testaments. Eine der wichtigsten dieser Aussagen Christi ist ohne Zweifel
die Behauptung, er sei gekommen, das Gesetz und die Propheten zu «

erfüllen », und nicht, sie aufzuheben. Wie ist dies zu verstehen Alles hängt
davon ab, wie man irXrjpcöaai übersetzt. Rein philologisch könnte man
übersetzen : Jesus hält sich treu an das Gesetz, er läßt es in Kraft, ergänzt es
und bringt es so zur Vollendung. Jede dieser Sinngebungen ist mit guten
Gründen vertreten worden. Das Verdienst von L. besteht darin, daß er den
Inhalt des Verses nach seinem Kontext (Mt. 5, 17-48) zu bestimmen sucht.
Dabei beachtet er besonders die Antithesenreihen zwischen dem Alten und
dem Neuen Gesetz und bringt zunächst irXirjpcicrai in enge Beziehung mit
tavToc von Vers 18 und mit Sixaioativ/) von Vers 20 : Jesus spricht als Messias
nn Namen Gottes. Er hat nicht den Auftrag, die Gebote aufzuheben (xara-
^•öaou wird oft oixoSopieïv gegenübergestellt), noch die frühere gottgewollte
Ordnung umzustürzen, wie es einige seiner Jünger glauben (pd) voptaïjxs,
vgl. 10, 34). Er erfüllt im Gegenteil das Gesetz, indem er die Gerechtigkeit
vermittelt, die es verspricht und verfolgt. A lies, was das Gesetz enthält und
was im göttlichen Willen beschlossen ist, wird in Christus seine Erfüllung
finden. Kein Satz, kein Strich (Sv-pda) wird preisgegeben werden. Sein wahrer
Gehalt ist unteilbar, er ist ein unzertrennliches Ganzes.-'Es handelt sich
nicht um die materielle Ausführung der Bestimmungen — Jesus wird sich
Segen das Sabbatgebot vergehen —, sondern um eine höhere Gerechtigkeit,
die von den mosaischen und rabbinischen Fesseln befreit ist und sich mit
der göttlichen Vollkommenheit vergleichen läßt. Anders ausgedrückt : durch
die Ankunft des Erlösers ist bezüglich der Propheten und des mosaischen



182 Besprechungen

Gesetzes eine neue Situation geschaffen worden. Jene sind erfüllt, da die

Jünger ja nun als Söhne Gottes die Gerechtigkeit erlangen. Dieses ist
vollkommen geworden und mehr als das : es besteht in der Liebe, d. h. in der

völligen Hingabe, wie sie der Liebesfülle Gottes selber eigen ist.
Diese klare, gewissenhafte und nüchterne Monographie läßt den gleichzeitig

erschienenen Artikel von A. M. Honeyman, Matthew 5, 18 and the

validity of the Law, New Testament Studies, 1945, 141-142, weit hinter sich.
C. Spicq OP

De Groot, Adrian, SVD : Die schmerzhafte Mutter und Gefährtin des

göttlichen Erlösers in der Weissagung Simeons (Lk. 2, 35). Eine
biblischtheologische Studie. — Steyler Verlagsbuchhandlung, Kaldenkirchen 1956

xvi-130 S.

Die Schrift arbeitet sich gleichsam von rückwärts an die simeonische

Weissagung vom Schwert durch Mariens Seele heran. Sie inventarisiert
zuerst Zeugen aus dem Orient, dann 5 lateinische Väter und 18 mittelalterliche

Exegeten (1-66). Die Erklärer im Osten wie im Westen deuten (wenn
sie nicht gelegentlich an das Martyrium denken) das « Schwert » zuerst auf
Glaubenszweifel Mariens, dann im Osten auf persönliches Leiden, im Westen
zuletzt auf heilsbedeutendes Leiden (61-63). Diese letzte Deutung macht
sich der Verfasser in einem zweiten Teil über den umfragten Schrifttext
Lk. 2, 34-35 in unmittelbar exegetischer Arbeit als Literalsinn zu eigen. Die
« auch »-Partikel in der Maria betreffenden Aussage des prophetischen Greises

reiht offenbar das Schicksal Mariens mit einem der vorher erwähnten Schicksale

zusammen. Vorher erwähnt sind aber zwei Schicksale : der Messias, der

Widerspruch erleidet, und die Unglücklichen, denen er zum Fall und zum
Zeichen des Widerspruchs wird. Die alte (Origenes) Deutung hatte Maria
nun mit den Letztgenannten verknüpft (Glaubenszweifel). Umgekehrt der
Verfasser. Er rückt Maria mit Christus zusammen : was der Messias beim
heilsgeschichtlichen Zusammenstoß mit dem Unglauben an Leid
(Widerspruch) erfährt, geht als Schwert durch Mariens Seele. Die Prophezeiung des

Simeon ist also eine neue Bestätigung des Protoevangeliums Gen. 3, 15 vom
consortium zwischen Mutter und Sohn. Sie steht « mitten zwischen der
Erstankündigung der Erlösung [im Paradies] und deren Erfüllung am Kreuze... 9

(124). « Der Prophet hebt also die Mutter auf die messianische Ebene und

läßt sie kraft einer Verbindung mit ihrem Sohn an seiner Wirkung teilnehmen

» (113). Der (finale) Schlußsatz vom Offenbarwerden der Gedanken
bezieht sich demgemäß auf das gemeinsame Leiden sowohl des Messias als

seiner Gefährtin (114). — Diese Deutung fügt sich nicht nur gut in das

Bild Mariens ein ; sie scheint auch unter den exegetischen Möglichkeiten
die beste. H. M. Köster SAC



Besprechungen 183

Barrett, C. K.: The Gospel according to St. John. An Introduction with
Commentary and Notes on the Greek Text. — S. P. C. K., London 1955.
Xn-531 p.

De Westcott à Bultmann, en passant par Lagrange, Bernard, Hoskyn
et Dodd, les études sur le quatrième Evangile se multiplient, et il semblerait
lue l'on dût obtenir des solutions définitives. Il n'en est rien. Si la qualité
et le nombre des exégètes permettent de pénétrer plus avant dans l'intelligence

de la pensée johannique, ils soulèvent plus de problèmes qu'ils n'en
résolvent. C'est du moins ce que Ton constate à la lecture de l'introduction
Sl prudente et assez bien informée de C. K. Barrett. Celui-ci essaie de
préciser l'arrière-plan non chrétien (A. T., judaïsme, platonisme et stoïcisme,
religion de salut et gnose) et chrétien du IVe Evangile (tradition synoptique,
Paul et la primitive Eglise). A bon droit, il refuse d'envisager le mandaïsme
eomme une source possible, mais il a tort d'omettre — par prétérition —

nie influence de l'Epître aux Hébreux. Dans le chapitre sur la théologie
de l'Evangile, la christologie est trop sommaire. C. K. B. se montre très
réservé sur les dislocations possibles du texte. Quant à l'origine de Jo.,
s il faut identifier le disciple aimé avec Jean, fils de Zébédée, ce n'est pas
à celui-ci qu'il faudrait attribuer la rédaction de l'Evangile, mais à l'un
de ses disciples anonymes, entre 90 et 140, soit à Ephèse, soit à Antioche ou
Alexandrie. Toutes précisions avancées à titre d'hypothèses, mais qui
laissent le lecteur sur sa faim, car l'immense littérature du sujet — totalement

ignorée par notre auteur — ne justifie plus guère un tel scepticisme ;

^ tout le moins, le lecteur candide devrait-il être informé de l'existence
d'autres conjectures vraisemblables.

Le commentaire riche et minutieux s'attache surtout à l'exégèse litté-
rale et linguistique ; il s'appuie sur une excellente connaissance du grec
Massique et de la Koiné ; sans tenir assez compte, toutefois, de la langue
des papyrus. Si le Papyrus Egerton 2 est heureusement confronté avec le
texte canonique, les mss. de Qumrân n'ont pu être utilisé par l'auteur.
Celui-c^ à bon droit, retient la leçon traditionnelle de Jo. I, 13, et porte
c°nstamment son attention sur l'émergence possible d'une source araméenne.
Cette mise au point des recherches de Black et de Torrey est peut-être le
Meilleur apport de ce volume. On regrettera, par contre, l'absence de toute
dotation doctrinale, et la pauvreté du «plan» proposé: I, 19-xn, 50
(narrations, entretiens, discours) ; xin, 1 - xvn, 26 (Jésus seul avec ses
disciples) ; xvin, 1 - xx, 31 (passion et résurrection) ; xxi, 1-15 (appendice).
®uvre d'un excellent professeur, non d'un maître. C. Spicq OP

Findlay, J. Alexander : The Fourth Gospel. An expository commentary. —

Epworth Press, London 1956. vm-165 p.

Il y a peu à dire sur ce commentaire destiné au grand public et fort
shccinct. L'auteur se révèle parfaitement au courant des difficultés de
1

exégèse et des opinions critiques contemporaines. Loin de s'asservir aux
autorités, il a des vues personnelles et... des doutes qu'il ne craint pas
de faire partager. On pourrait «expliquer» saint Jean autrement, mais ces
Pages se lisent avec intérêt. C. Spicq OP



184 Besprechungen

Knox, Ronald: L'Evangile de saint Paul. Traduit de l'anglais par
E. Delpierre-Delattre SJ. (Présence chrétienne.) — Desclée de Brouwer
[Bruges] 1956. 89 p.

Des six chapitres qui composent cet opuscule, le meilleur est le
quatrième : saint Paul et l'humanité du Christ, qui traite en fait de la rédemption

par solidarité, non par substitution. Mais le reste déçoit, d'abord par des

fautes de traduction (on arme un navire, on ne l'équipe pas, p. 76), ou des

imprécisions : « Les premiers chrétiens étudiaient oralement leur foi » (p. 7) ;

Jésus né «d'une mère paysanne» (p. 10), était «le Frère aîné de toutes
choses créées » (p. 13) ; puis par des erreurs proprement dites : Saint Paul

a fourni à Luc « une bonne partie de son texte » (p. 8) ; « la question de la

tradition entrait difficilement en jeu » pour les premiers témoins évangé-

liques (p. 7) ; l'épître aux Romains a été écrite « sous l'impression du

moment » (p. 9). I Tim. II, 15 : « presque certainement, c'est une allusion
à la maternité de Notre-Dame » (p. 23). Enfin, les gaucheries : Saint Ignace
de Loyola est présenté comme modèle de saint Paul (p. 16). Pire encore :

« Nous ne trouverons en saint Paul rien qui ne soit pas en accord avec le

courant de la théologie catholique» (p. 18). Heureusement pour l'Apôtre!
C. Spicq OP

Studies in Ephesians edited by F. L. Cross. - A. R. Mowbray, London
1956. 121 p.

Sans apporter du nouveau — ce n'est pas leur intention — ces huit
exposés sur l'Epître aux Ephésiens, donnés au IIIe Congrès de Théologie
et de Pastorale à Oxford, en juillet 1955, se lisent avec intérêt ; notamment
le premier, dû à J. N. Sanders, concevant l'Epître comme le testament
spirituel de saint Paul à l'Eglise, écrit à la fin de son unique captivité
romaine. Il revenait à D. E. Nineham — qui a récemment émis des idées

audacieuses sur la paternité divine dans les synoptiques — de faire valoir
les indices en faveur de la non-authenticité paulinienne. L'Epître
s'expliquerait mieux si elle était de la période post-apostolique (on ose écrire

que 7)Y<x7tr][xévoç, par exemple, est fréquent dans I Clement, Barnabê,

Hermas, Ignace!). Soulignons surtout le bel exposé de S. F. B. Bedale sur

la théologie de l'Eglise (corps, épouse, temple). Celui de D. E. H. Whitely
(christologie) contient des suggestions intéressantes ; tandis que « le mystère
chrétien » de S. M. Gibbard — qui fait grand cas de O. Casel — déçoit'
Autre est la liturgie, autre l'exégèse. Il est vrai qu'en « Pastorale ». •

C. Spicq OP

Rigaux, Béda, O. F. M. : Saint Paul. Les Epîtres aux Thessaloniciens-

(Etudes bibliques.) — J. Gabalda, Paris ; J. Duculot, Gembloux 1956.

xxxu-754 p.

Un des caractères les plus affligeants des publications contemporaines,
même religieuses, est la rapidité de rédaction des meilleurs auteurs sur leS

sujets les plus divers. Si bien que nombre d'articles ou d'ouvrages, signés

de noms illustres, sont superficiels et contiennent maintes vues erronées.



Besprechungen 185

Ces écrivains mettent au compte de « l'évolution de leur pensée » de graves
rétractations, mais celles-ci ne sont encore que de nouvelles erreurs, dues à
' incompétence ou à une réflexion hâtive.

Ce n'est pas ce reproche que l'on pourra adresser au P. Béda Rigaux,
lui approfondissait la doctrine des Thessaloniciens dès 1932, dans son étude
désormais classique : L'Antéchrist et l'opposition au royaume messianique
dans l'Ancien et le Nouveau Testament. La rédaction de son introduction
(340 pages) et de son commentaire (375 pages) sur les deux Epîtres aux
Thessaloniciens montre qu'il n'a cessé de réfléchir sur le texte apostolique,
de bénéficier des travaux contemporains et de mettre sa pensée au point.
C'est dire que nous avons ici le Maître le plus compétent et un guide sûr.
Non seulement l'analyse philologique fait appel à toutes les ressources de
la linguistique grecque, hellénistique et sémitique, non seulement chaque
thème est replacé dans son contexte original - et les textes de Qumrân
s°nt utilisés avec profit -, mais le jugement de l'exégète est aussi prudent
lue ferme, se gardant d'une fidélité servile, aux anciens tout autant que
des engouements pour les nouveautés, Bultmaniennes et autres...

Nos deux Epîtres sont de la main de Paul — Silas ne les a pas rédigées
(contre Selwyn). La première écrite de Corinthe au début de 51 fut suivie
(contre T. W. Mansion) quelques mois plus tard de la seconde, adressée
aux mêmes destinataires (contre Harnack, Goguel). Ce ne sont pas des
réponses à une prétendue lettre des chrétiens de Thessalonique. Un cha-
P'tre important sur les caractères littéraires de nos écrits étudie les emplois
respectifs du « nous » et du « je », le vocabulaire qui est proprement pauli-
0len, le style qui a une forte empreinte sémitique, et les affinités littéraires
avec l'Ancien Testament (citations, réminiscences) et les Synoptiques. Il
11 y a pas de dépendance littéraire des Thessaloniciens par rapport aux
premiers Evangiles, mais une commune tradition de l'enseignement de Jésus.

juste titre, B. R. refuse de voir dans I Thess. des traces de catéchisme
^uptismal, à la suite de Selwyn. Il ne s'agit que d'une parénèse de sainteté.
Plutôt que de théologie paulinienne, notre auteur préfère parler de « message
aPostolique », qu'il divise en kérygme (l'apôtre a une fonction messianique,
hans la ligne du prophétisme ; il est témoin, messager et exemple),
parénèse (christocentrique, pneumatologique, eschatologique, ecclésiologique)
®1-

eschatologie.
Respectant la hiérarchie des valeurs, B. R. consacre près de cent pages

^ 'a Parousie du Seigneur, qu'il rattache à l'attente juive du jour de Iahvé
®1- au prophétisme israélite. On n'a rien écrit de mieux sur ce lexique néo-
*estamentaire de l'épiphanie, de l'apocalypse et de la Parousie du souverain
°u de la divinité ; l'influence politique et religieuse contemporaine n'est
P°lnt minimisée. Saint Paul a tenu compte dans son élaboration religieuse

la joyeuse entrée du roi prenant possession de sa capitale ou d'un chef-
mu de province. Les deux Epîtres sont commandées par une perspective
Purousiaque, parfaitement une, et notre auteur s'insurge à bon droit contre
a thèse actuelle voulant distinguer : jugement contre les Juifs coupables
Instruction de Jérusalem) et le retour du Christ (fin du monde). Encore
In succinctes, les pages relatives à la parénèse paulinienne, centrée sur

13



186 Besprechungen

l'attente de la venue du Seigneur, sont excellentes : Le comportement du

chrétien est défini par la patience sous l'épreuve et l'espérance-participation
au triomphe du Christ. Quant à la date de la Parousie, Paul l'a espérée

prochaine, mais n'a jamais prêché qu'elle fût pour demain (p. 226). Lucides

et assez neuves sont les notations sur les signes traditionnels de la fin :

arrivée des temps mauvais, apogée du mal (cf. Qumrân), apostasie, qui est

un refus de l'Evangile, négation du divin, anarchie complète. Nous nous

réjouissons de voir le P. Rigaux identifier l'Antéchrist non à une collectivité,
mais à une personnalité concrète, suppôt de Satan, faisant figure de
prophète, d'instaurateur d'une religion par prédication et par miracles. Nous

regrettons par contre, qu'il refuse d'identifier le « Retenant». La thèse de

O. Cullmann sur les prédicateurs de l'Evangile, rapprochés des deux témoins
de Apoc., semble devoir entraîner la conviction.

L'introduction se termine par deux chapitres très fouillés sur le Texte

(présentation des témoins, classement des matériaux, apparat critique,
qui suit von Soden et Merk) et l'Histoire de l'exégèse, précisant l'orientation
de chaque école exégétique. Contre certains qui surévaluent les citations de

la Bible chez les Pères, notre auteur observe à bon droit que ces derniers
citaient l'Ecriture d'après des manuscrits tardifs. Il note enfin que le fascicule

sur les Thessaloniciens dans la Bible de Jérusalem n'est ni un extrait
ni un abrégé du présent ouvrage (p. 333).

Quant au commentaire proprement dit, il ne peut se résumer. Qu'^
suffise de dire sa richesse d'érudition, son acribie dans l'analyse et son
information quasi-exhaustive de la littérature actuelle. Tout lecteur sérieux

saura gré à B. R. de citer les études relatives à tel ou tel verset. Nous
félicitons spécialement l'auteur d'avoir utilisé les papyrus et les inscriptions,
trop négligés encore de la plupart des exégètes, encore que ce soient leS

meilleurs témoins de la langue hellénistique. Ici ou là, le recenseur pourrait

marquer son désaccord ; par exemple, il est exagéré de dire : « Un apôtre
n'est pas un convertisseur d'âmes, mais un fondateur d'églises » (p. 349,

mais cf. p. 429 : le salut est individuel et l'Evangile s'applique à chaque cas

en particulier) ; nous doutons fort qu'il s'agisse du Saint-Esprit personnel
dans I Thess. i, 5 (p. 376 ; cf. la juste réserve, p. 377), etc. Mais, au total,

on ne saurait surestimer la valeur de cet ouvrage, le meilleur qui existe sur

ces Epîtres difficiles, et qui constitue un acte admirable de religion envers

l'Ecriture inspirée. C. Spicq OP

Vêtus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel nach Petrus Sabatie1

neu gesammelt und herausgegeben von der Erzabtei Beuron, Bd. 26 •

Epistulae catholicae, Apocalypsis. 1. Lieferung, Jac. 2. Lieferung, I P-

Verlag Herder, Freiburg 1956-58. 184 S.

Fidèle à son propos de publier un fascicule par an, l'abbaye de Beuroi1

édite la Vieille latine de Jac. et I Pet. L'exceptionnelle qualité de cette ceuvre

n'est plus à louer. Non seulement les matériaux utilisés (manuscrits et
citations patristiques) sont bien plus nombreux que dans le vieux Sabatier (1743)'

mais l'utilisation des meilleures éditions critiques permet de préciser l'au the11



Besprechungen 187

ticité et la patrie d'origine de chaque texte. A bon droit, Dom B. Fischer, le
directeur de l'entreprise, édite le texte grec intégralement, en mentionnant
'es variantes qui reparaissent dans le latin ; suit la Vulgate, également avec
ses variantes, puis les diverses familles textuelles de la Vêtus latina. Pour Jac.,
l'Afrique ne fournit que quelques bribes ; le texte européen, très composite,
est surtout représenté par les témoins espagnols. Pour I Pet., au contraire,
à la vieille famille espagnole (S) originaire d'Afrique, s'ajoutent les textes
donatistes et augustiniens et celui de Carthage de l'époque de Cyprien. Cette
Publication est aussi indispensable aux exégètes qu'aux spécialistes de la
critique textuelle. Ils se procureront ici les références aux commentaires
Patristiques et à la bibliographie la plus moderne, ils seront avertis de
surcroît des divergences d'interprétation des premiers interprètes. Vg. t6

tribulatio, probatio Jac. i, 3) ; èTcopovf) patientia, sufferentia
(*bid.) ; àTrXôiç simpliciter, afjiuenter, abundanter (i, 5) ; àyaTur)Toi dilecti,
dileclissimi (i, 5) ; àvuTtéxpiToç simplex, inaffectus (/ Pet. i, 22), etc. Il est
réconfortant de constater que notre monde surmené et hâtif peut produire
des travaux aussi patients, minutieux et solides. C. Spicq OP

Dogmatik

Schell, Hermann : Verherrlichung und Gemeinschaft. Eine Auswahl aus
dem Gesamtwerk. Herausgegeben von Paul-Werner Scheele. - Verlag
berd. Schöningh, Paderborn 1957. 439 S.

Unter obigem Titel, mit dem Schell « das höchste Doppelziel des Uni-
versums... Verherrlichung und Gemeinschaft des dreieinigen Gottes » (Das
Wirken des dreieinigen Gottes, S. 588) meinte, wird hier versucht, die Theorie

des berühmten Würzburger Dogmatikers der Jahrhundertwende in
Auszügen vorzulegen und damit einem größeren Leserkreis zugänglich zu
dachen. Eine reiche Auswahl wörtlicher Texte aus seinen verschiedenen
Schriften ist in diesem Buch beisammen, angeordnet nach dem üblichen
Aufbau unserer Lehrbücher der Dogmatik in der Reihenfolge ihrer Traktate,

sie ja auch in Schell « Katholischer Dogmatik » selbst eingehalten wurde.
ln Vorwort bekennt sich zu dessen Gegenwartsbedeutung. « Nicht als ob

^Ir von ihm die fertige Lösung beziehen könnten - er suchte sie selbst
erst ; nicht als ob wir ihm in allem folgen sollten - er hat in manchem
geirrt ; wohl aber, weil seine Grundhaltung in vielem für uns maßgebend
Se'n. kann ; wohl aber, weil er wesentlichen Grundfragen entschieden
nachgegangen ist und in vielem grundlegende Wahrheiten gefunden und dann
/° gelebt und ausgesprochen hat, daß er uns wirklich helfen kann. Schells

ebenswerk birgt viele Elemente jener « christlichen Summa », die uns
aufgegeben ist » (S. 5). Die folgende Einführung, überschrieben « Mysterium
'^'ssionis » (S. 15-58), zeichnet pietätsvoll « Leben und Werk Hermann
chells », ohne die Tragik darin zu verschweigen. Die Textauswahl erstreckt

s'ch von S. 60 bis 428, sie umschließt 831 zusammenhängende Stücke
v°n der Gotteslehre bis zur Lehre von den Enddingen, mit Angabe des



188 Besprechungen

jeweiligen Standortes in den Werken des Meisters. Den Schluß bildet ein

sorgfältiges Register.
Das Buch leistet einen sinnvollen Dienst, indem es auch aus den

verbotenen Schriften des Würzburger Theologen das unanfechtbare Gedankengut

zu bieten bemüht ist. Grundrichtung und Lieblingsideen Schells leuchten
dem Leser dieser Exzerpte in aller Deutlichkeit auf, sie kehren immer wieder,

so das Lieblingsthema von der göttlichen Trinität und der Teilhabe
des Menschen an deren Leben, so auch die Schell eigentümliche pathetische
Verherrlichung von « Tat » und « Tatkraft ». Es entgeht einem wohl nicht,
wie sehr dieser « existentielle » Denker dem Zuge seiner Zeit verpflichtet war,

gerade in dem soeben erwähnten steten Hochgesang auf Tat,
Unternehmungslust, kraft- und machtvolles Wirken. Hier haben wir gleichsam das

Echo des optimistischen Leistungsdranges, der Fortschrittsfreudigkeit
politischen, wirtschaftlichen wie wissenschaftlichen Aufschwunges, den gerade
das Deutsche Reich jener Jahrzehnte erlebte, daran Schell mit dem ganzen
Feuer seiner Seele aktiven Anteil nahm. Es mag sein, daß jene Ideale sowie

der Stil mit seiner zuweilen überladenen Rhetorik dem heutigen Werten
und Empfinden nicht mehr ganz entsprechen. Aber der theologisch interessierte

Leser wird sich dadurch, so hoffen wir, die Freude am Gedankenreichtum

eines der repräsentativsten deutschen Gottesgelehrten nicht
verderben lassen. Die Ausstattung des Buches ist alles Lobes würdig und macht

es zu einem würdigen Denkmal. C. ZimaRA

Billot, Ludovicus, SJ : De Deo uno et trino. Commentarius in prima®
partem S. Thomae. Ed. 8a. - Pontif. Universitas Gregoriana, Romae
665 p.

Cette toute récente édition d'un des livres les plus importants du

cardinal Billot, et l'effort de diffusion des autres ouvrages non encore épuisés

du grand théologien jésuite, témoignent de l'actualité d'une pensée et d'®1

enseignement qui ont marqué si profondément la théologie contemporain®-

Il faut se réjouir de cette entreprise et en féliciter les auteurs.
Durant sa longue et féconde carrière, le cardinal Billot a apporté À

l'étude des principales questions théologiques un souci de rigueur et un®

exigence intellectuelle qui l'ont conduit à renouveler bien des problè®eS

importants et, si l'on peut légitimement discuter plusieurs des solution3

qu'il a proposées, on ne peut pas, abordant ces mêmes problèmes,
1®S

ignorer. Ce fut aussi un grand et prestigieux ouvrier de cette renaissan®®

thomiste qui, sous l'impulsion des Papes, a orienté la théologie et la phü°
sophie chrétienne dans les voies qui, pour être celles du passé, et justement

parce qu'elles sont celles d'un grand passé qui portait en lui toutes 1®S

espérances de l'avenir, sont aussi celles du présent le plus actuel.
Beaucoup de problèmes se posent aujourd'hui aux prêtres et aux thé®

logiens, que Billot ne connaissait pas. Mais celui qui aura étudié sa doctrin®

sans se laisser enfermer en elle sera mieux armé pour les résoudre d'®1®

façon neuve à la fois et, au meilleur sens du terme, traditionnelle. p
J.-H. Nicolas °V



Besprechungen 189

Franciscus Xaverius de Abârzuza,OFMCap. : Manuale theologiae dogma-
ticae, vol. II : De Deo uno, trino, créante, elevante ac de Novissimis. Ed. 2a ;

v°l. III : De Verbo incarnato, De B. Virgine Maria, de gratia Christi et de
v'rtutibus infusis. Ed. 2a. - Ediciones Studium, Madrid - Buenos Aires 1956.
XXiv-471, xxiii-651 p.

Das in flüssigem Latein geschriebene Lehrbuch könnte eine Lücke
ausfüllen, da unsere Dogmatik-Lehrbücher meist in der Muttersprache geschrieben

sind, obwohl es eindeutiger Wunsch der Kirche ist, es möchten wenigstens

die Vorlesungen über Dogma und Moral in lateinischer Sprache gehalten
Verden (vgl. SKZ 1952, S. 564 ff.). Ohne den Gesamtwert des Manuale
anzuzweifeln oder zu überheben, sei auf einige Punkte hingewiesen. Mangelnde
Übersichtlichkeit, die eher auf Kosten der Drucktechnik zu setzen ist,
beeinträchtigt da und dort die « Handlichkeit » des Manuale. Der Verfasser folgt
hiit Vorzug dem Aquinaten (z. B. Bd. II, S. 27 in bezug auf die essentia Dei
hetaphysica ; S. 36 in bezug auf die distinctio inter essentiam et attributa
üei), in gewissen Spezialfragen aber begreiflicher Weise eher dem Theologen
seines Ordens : Scotus. Die quinque viae finden kaum Erwähnung (S. 24).
üaß der Traktat de Novissimis im Anschluß an de Deo Créante eingeschoben
^•rd (S. 397-447), scheint innerlich kaum berechtigt, denn logisch und inhalt-
üch gehört die Eschatologie in der faktischen Heilsordnung doch eher zum
" Opus Recreationis ». Bei einer Wesensbestimmung der Gnade wäre als erster
Üunkt wohl zu erwähnen : gratia est supra essentiam, nicht bloß supra exi-
Sentias et vires cuiuslibet naturae, wie auf S. 331 f. zu lesen ist. Sympathisch
lst, was Verf. über die scientia Dei de futuris liberis et futuribilibus sagt :

II Mysterium sane impenetrabile, quod frustra omnino mens humana pate-
facere conatur. Quocumque te vertas, mysterium admittas necesse est...
Quid igitur nos Silentium tibi laus » (S. 68 f.).

Ausführlich ist im III. Bd. das Problem vom Inkarnationsmotiv behandelt,

wobei die Ansicht des Scotus als « probabilis et certa » bezeichnet wird
(S. 149). « Probabilis » ist hier wohl nicht mit « wahrscheinlich » zu
übersetzen, sonst ginge es schwer mit « certa » zusammen. In der Mariologie
scheint Verf. das Extremste zu sagen, was gesagt werden kann, besonders
III bezug auf die Corredemptio. Der Verf. nimmt die Mitwirkung Mariens in
°rdine ad acquisitionem gratiarum als aktiv-effizientes (de congruo), nicht
bl°ß als passiv-rezeptives Tun, was andere Theologen ja auch vertreten.
S- 268 (Anm. 5) sagt er sogar : « Sunt etiam theologi qui valorem huius satis-
fuctionis dicant esse non tantum de congruo, sed etiam aliquo modo de
cotidigno ; quae sententia solidam probabilitatem habere videtur tum quia
Satisfactio est Matris Dei, cuius dignitas est fere infinita, tum quia malitia
Pcccati non est simpliciter, sed secundum quid infinita. » Mir will scheinen,
daß mit solcher Terminologie « aliquo modo de condigno » und « fere infi-
nda » der Weg der Theologie als Wissenschaft verlassen und Spekulation im
brüchigen Sinne betrieben wird. Nicht Bewunderung, noch Zustimmung,
s°ndern Staunen und Besorgnis muß erregen, was nach dem Verf. in diesem
V°n der Kirche noch keinesfalls entschiedenen, sondern nur zur Diskussion
gestellten Fragenkomplex schon alles « de fide » sein soll. Hören wir seine

"esen und Zensuren : 1. Beatam Virginem Mariam esse vero et proprio



190 Besprechungen

sensu Mediatricem, est doctrina de fde, ex magisterio ordinario. 2. Beatam
Virginem Mariam cooperatam esse ad redemptionem obiectivam, saltern
remote, est doctrina de fide. 3. Beatam Virginem Mariam cooperatam esse

ad redemptionem obiectivam et quidem immediatam et proximam, est
doctrina conformior documentis Romanorum Pontificum.

Stellen wir die Ansichten anderer Theologen aus ihren Lehrbüchern
gegenüber. Schmaus (Mariologie 1955) behandelt diese Fragen sehr ausführlich
und wohlwollend. Er gibt in der Frage von Mariens Mitwirken bei der objektiven

Erlösung der Ansicht von Dillenschneider den Vorzug, der Mariens
Mittun nicht bloß als rezeptiv, sondern als aktiv bezeichnet (S. 331). Aber
Schmaus gibt dieser Ansicht folgende Zensur : « Solange das kirchliche Lehramt

keine verbindliche Erklärung gibt, gelangt die These über einen hohen
Grad von Wahrscheinlichkeit nicht hinaus» (S. 337). Oder Pohle-Gummersbach

(Dogmatik Bd. II. 1956) : « In Unterordnung unter die Erlösungstätigkeit
ihres Sohnes und in Abhängigkeit von ihr hat Maria uns miterlöst und

uns alle Gnaden mitverdient. Sent, probabilis » (S. 430).
Über das Mitwirken Mariens « in ordine ad distributionem gratiarum »

sagt Verf. : 1. Quod mediatio Mariae sit omnino specialis in ordine ad dis-

pensandas gratias, est de fide ex magisterio ordinario Ecclesiae. 2. Quod prae-
dicta mediatio referatur ad omnes gratias modo generali, est doctrina omnino
certa (S. 277). Hören wir zur Beruhigung Schmaus: «Was die Sicherheit
unserer These von der allgemeinen Gnadenvermittlung Marias betrifft, so

bedeuten die päpstlichen Äußerungen keine unfehlbare Glaubensentscheidung.

Sie sind aber doch von großer Bedeutung und verbindlich... Es wäre

für den Glaubensvollzug gefährlich, von dieser Lehre abzuweichen » (1. c'

S. 360). Oder Pohle-Gummersbach : « Maria ist seit ihrer Aufnahme in den

Himmel Mittlerin aller Gnaden in dem Sinne, daß nach Gottes positiver
Anordnung keine Gnade ohne ihre spezielle Fürbitte erteilt wird. Senteiitia
tuta et communis » (1. c. S. 449). Es ist sehr bedauerlich, wenn nicht bedenklich,

wenn selbst Theologen in Glaubensfragen derart divergieren. Auf jeden
Fall wäre sehr zu wünschen, daß Verf. in seinen Zensuren « de fide » etwas

mehr Zurückhaltung übte, sonst müßte er ja alle, die seinen Thesen nicht
zustimmen, als Häretiker taxieren. Wer Maria die größeren Privilegien zu-

teilt, ist damit nicht auch schon der frömmere Marienverehrer und bessere

Theologe. Fromme und überschwängliche Gefühle sollen weder für noch

gegen ein Dogma sprechen dürfen. T. Kreider OS#

Dijkman, Joop, SCJ : Christus, Offenbarung des dreieinigen Gottes. Histo*
rischer und eschatologischer Charakter dieser Offenbarung. (Studia Fribut"
gensia, Neue Folge Bd. 18.) - Universitätsverlag, Freiburg Schw. 1957-

XIII-166 S.

Diese Dissertation möchte zeigen, wie das Mysterium des menschge'

wordenen Wortes eine Offenbarung der Trinität einbeschließt und in den*

der Kirche seine Fortsetzung findet (S. 2). Ein erster Teil betrachte
Christus als Offenbarung des Dreieinigen, eine Offenbarung, die ihren Gege°

stand freilich nicht vollkommen enthüllt, sondern zugleich verhüllt, da



Besprechungen 191

Christi Menschennatur sie vermittelt. Diese beiden kontrastierenden Aspekte
der Offenbarung Gottes in Christus werden je aus dem Zeugnis der Heiligen
Schrift, der patristischen Tradition und der Lehre des hl. Thomas von
Aquin erwiesen, unter besonderer Würdigung der Allgemeingültigkeit solcher
revelatio. Im zweiten Teil will D. zunächst den echt geschichtlichen Charakter
der Gottesoffenbarung in Christus beleuchten, die dem Gesetz eines
Fortschritts im Lauf der Zeit untersteht, sodaß wir es wirklich mit Offenbarungsgeschichte

und Heilsgeschichte zu tun haben, wesentlich auch auf dem Weg
verschiedenartiger Prüfung, an die Gott je nach der Gewährung weitere
Enthüllung und Erfüllung bindet. An zweiter Stelle kommt in diesem Teil
die eschatologische Ausrichtung der Gottesoffenbarung in Christus zur
Erörterung. Die Auferstehung Christi rückt da in den Brennpunkt der
Betrachtung, jedoch ohne daß sie aus der innigen Verbindung mit dem
Menschwerdungsmysterium gelöst würde, dessen « Krönung » sie sein soll.
Während die Offenbarung der Person des Heiligen Geistes im
irdischsterblichen Leben Jesu erste Verheißung blieb, geht sie durch dessen Aufer-
stehung ihrerseits in Erfüllung über. Des Geistes unsichtbares Wirken leitet
Msdann das Leben der Kirche. Auch dieser zweite Teil bietet dreifache
Begründung : Heilige Schrift, patriotische Überlieferung, Thomas von Aquin.
Ein Schlußkapitel, der Jungfräulichkeit Mariens gewidmet, sollte herausstellen,

wie gerade dieses Geheimnis, mit der trinitarischen Offenbarung
verflochten, nach altkirchlicher Auffassung in eigener Weise urbildlich die
eschatologische Ausrichtung der Kirche bestätigt.

Der Verf. erklärt einmal : « Die Absicht der vorliegenden Arbeit ist,
das Mysterium des menschgewordenen Wortes als Offenbarung der
Dreifaltigkeit darzustellen und von da her die 'Sakramentalität', das 'Mysterium
der Kirche als die Fortsetzung des Christusmysteriums zu begreifen » (S. 2) ;
ünd wiederum : « Diese Studie will zu einem tieferen Verständnis des Christus-
und Kirchenmysteriums beitragen, indem sie es zurückführt auf das alles-
beherrschende Mysterium des dreieinigen Gottes » (S. 4 f.). Der Durchführung
der Absicht einer Vertiefung hat leider schon die Breite des Themas geschadet.
Bazu kommt, daß D. aus dem Drang nach direkter Aktualität im Verlauf
seiner Arbeit ihr zu viele Ideen einverleiben will, die er in beachteten neueren
Büchern oder Aufsätzen findet. Das hat ihn gerade von selbständiger
Vertiefung abgelenkt und ihn sogar an einer befriedigenden Synthese dieser
Modernen « Quellen » gehindert.

Deutsche Ausdrucksweise ist dem Verf. sichtlich zu wenig vertraut ;
Spuren davon haften der Arbeit trotz der ihm hierin zuteilgewordenen
Bilfe an (z. B. S. 8, Z. 15 ; S. 9, Z. 1 ; Z. 8 ; Z. 14 ; S. 12, Mitte ; S. 22,
Atlm. 7 ; S. 30, Z. 6 v. u. ; S. 67, Z. 5 v. u. ; S. 72, Z. 13 v. u. ; S. 79, Z. 11
V' u- ; S. 89 ist die Rede vom « Werken des Logos » ; S. 109, Z. 11 v. u. ;
S-134 : « ihm nachzureden », wo der Verf. offenbar sagen will : « ihm vorzuwerfen

» ; S. 140, Z. 12 ; S. 146, Z. 7 ; S. 147, Z. 6 und S. 153 : « des zweiten
'Wams »). Der Schreib- oder Druckfehler gibt es auch eine Anzahl. Statt
"kol. » ist gebräuchlich « Sp. » ; S. xxi lies : Meegeren juxta D. Thomae
^octrinam ; S. xiii lies : Schmitt... ressucité ; S. 4, Z. 14 v. u. lies : Endreich ;

39 und 164 lies : Kirchgäßner ; S. 94 lies : Couturier ; S. 114 und 156



192 Besprechungen

lies : Riesenfeld ; S. 135, Anm. 6 lies : convertitur ; S. 154 lies : Hammers-
berger. Wo die Herausgeber ihr Werk « Das Konzil von Chalkedon » nennen,
ist das zu achten und nicht « Chalcedon » zu zitieren (S. xi und S. 50) ;

« Cyr. v. Jerusalem, Gatechese » (S. x) wirkt nachlässig ; Hotz, F. (S. xi und
S. 137) ist der Titel der Arbeit unvollständig. Im Literaturverzeichnis vermißt
man einiges, das bei der Ausarbeitung gut gedient hätte, wie etwa M.-E.
Boismard, Le prologue de saint Jean, Paris 1953 ; L. Cerfaux, Le Christ
dans la théologie de saint Paul, Paris 1951 ; T. Käppeli, Zur Lehre des

hl. Thomas von Aquin vom Corpus Christi mysticum, Freiburg Schw. 1931 ;

M. Schmaus, Die psychologische Trinitätslehre des hl. Augustinus, Münster
i. W. 1927 ; mehrere Artikel des Theologischen Wörterbuches zum Neuen
Testament von G. Kittel - G. Friedrich, so xaipéç (G. Delling) ; xaXÛ7iTto usw.

(A. Oepke) ; xéptoç (G. Quell - W. Foerster) ; kolic, Oeoü (J. Jeremias) ; 7tar/jp

(G. Schrenk) ; ratpa usw. (H. Seesemann). - Namen- und Sachverzeichnis
sind fleißig, aber arg mechanisch redigiert, es brauchten nicht alle aufeinander
folgenden Seiten in der Weise angegeben zu werden wie es z. B. bei
Augustinus, Eschatologie, Evangelium, Glaube, Sohn Gottes, Sünde, Vater, Zeit
geschieht. C. ZimaRA

von Petersdorff, Egon : Daemonologie, I. Bd. : Daemonen im Weltenplan.

- Verlag f. Kultur und Geschichte, München 1956. vin-416 S.

Obwohl dieses Buch von kompetenten Autoren als « ein Standardwerk »,

als « das Werk über die Dämonologie » angezeigt wurde, konnte es doch

zunächst etliches Mißtrauen erwecken, sowohl im barock anmutenden Titel
als auch durch seinen vielleicht doch allzu großen Umfang. Nach der Lektüre
verschwindet jedoch dieser Argwohn, und zwar in erster Linie dank der

wirklich ungeheueren Erudition des Verf., die alles Notwendige und fast

alles Nützliche verwendet hat aus den kirchlichen Dokumenten, aus der

Bibel und der Liturgie (in allen Fassungen), aus den Vätern und den

Theologen (ein Fünftel ungefähr von den zirka 1500 Anmerkungen ist dem

hl. Thomas entnommen), aus der Mystik, der Hagiographie, der Literatur,
der Geschichte, der vergleichenden Religionswissenschaft usw. Sodann aber

auch dank der maßvollen Zurückhaltung im Urteil. Eigene Urteile fehlen
durchaus nicht, oft wird aber von einer Entscheidung aus Vorsicht und

Bescheidenheit abgesehen, und wo geurteilt wird, spürt man die Absicht,
die richtige Mitte zu treffen. Nicht zuletzt sei aber auch hervorgehoben, daß

P. eindrücklich klar gemacht hat, wie sehr wir in unserer Theologie die

Person und Wirksamkeit des Teufels einfach vernachlässigt haben
Im einzelnen dürften hier noch eine Reihe wissenswerter Details kur?

hervorgehoben werden : so über neutrale Engel (87), den Teufel als ange'''
liehen Demiurgen (94), Teufel und Reinkarnationsidee (198), Götzendienst

und die Dämonen (95, 218), Mysterienfrömmigkeit (231), falsche Prophe'
zeiungen (248), Abälards Theorie, daß Gott nicht Mensch wurde, um uns

vom Joche des Teufels zu befreien (255), die dämonische Besessenheit in den

Evangelien (269), den dummen Teufel im Mittelalter (284), die Satanspr0'
zesse (290), Sakramente und Teufel, z. B. die zehn Exorzismen der Taufe



Besprechungen 193

(313), Sakramentalien (311, 335, 338), die Leoninischen Gebete nach der
Messe (328) usw.

Für eine zweite Auflage könnten einige Stellen neu überprüft werden,
die jetzt fragwürdig erscheinen (26, 40, 48, 85, 96, 206, 247, 308). Vielleicht
stimmen sie alle ohne weiteres der Sache, wenn auch nicht immer der
geläufigen Terminologie nach. - Nach dieser Lektüre wartet man mit
Ungeduld auf den zweiten Band dieses großartigen Werkes.

A. H. Maltha OP

Second Franciscan National Marian Congress in celebration of the Marian
Year in honor of the Centenary of the definition of the dogma of the Immaculate

Conception, May 4-9, 1954. (Studia Mariana, cura commissionis
uiarialis franciscanae édita, IX.) - San Francisco, California 1954 [veröffent-
hcht 1957], 197 p.

Dieser alles in allem über 200 Seiten zählende, drucktechnisch bestaus-
gestattete Band gibt die Tagesordnung und das Programm, vor allem aber
die wissenschaftlichen Referate des in Californien im marianischen Jahr 1954
abgehaltenen mariologischen Nationalkongresses wieder. Die Franziskaner
haben ihn veranstaltet ; aber auch Mitglieder anderer religiöser Gemein-
schaften (Dominikaner, Jesuiten, Redemptoristen, Schulbrüder, der
bekannte Maryknoller James Keller) haben sich beteiligt. Erklärtes Ziel dieses
wissenschaftlichen Teiles der Veranstaltung war, den Priester in einem maria-
111 sehen Zeitalter für seine Führeraufgabe an den Seelen besser zu befähigen(7)
Es wurde die Frage erwogen, ob die herkömmliche mariologische Seminar-
uusbildung genüge, und Mittel zur Abhilfe wurden überdacht (8-10).

Die wissenschaftlichen Referate beschäftigten sich mit der Verehrung
her Unbefleckten Empfängnis in den Vereinigten Staaten von 1854 (M. A.
Habig : 11-23) ; mit der Immakulataidee in der Frühzeit der Franziskaner-
Schule (A.B. Wolter: 26-69). im 14. Jahrhundert (I. Brady: 70-110) und
hei den Kirchenvätern (N. De Amato : 112-132) ; mit dem franziskanischen
Zuteil an der Verehrung der Immakulata in den Vereinigten Staaten
zwischen 1854-1954 (M. Grajewski : 133-145), mit dem Beitrag des bedeutenden
sPanisch-mexikanischen Franziskaner Erzbischofs Juan de Zumarraga zur
'Parianischen Frömmigkeit in Mexiko (F. de J. Chauvet : 146-155), mit der
Geschichte der Immakulata in Californien (M. J. Guilfoyle : 158-160) und

Duns Scotus als dem Verteidiger der Immakulata (B. Vogt : 161-175).
(mittlerweile als Buch erschienene) Abhandlung über : Maria die unbefleckt

Empfangene — gestern, heute und in Ewigkeit (Th. Plaßmann : 176-192)
Schließt die Reihe, die durch ein Sach- und Namensverzeichnis (193-197)
®rschlossen wird. Die drei dogmengeschichtlichen Beiträge zur Immakulata-
l(lee in der Franziskanerschule geben in den Fußnoten Originalexzerpte

H. M. Köster SAC

Walter, Eugen : Maria, Mutter der Glaubenden. 2. durchges. Aufl. -
Herder, Freiburg 1957. 148 S.

^
An dieser Schrift ist der nüchterne und doch gepflegte Stil zu loben.

°ch auch anderes. So schon die Grundabsicht, ganz nahe an der Heiligen



194 Besprechungen

Schrift zu bleiben (Vorwort ; weiter S. 2-4). Denn die Bereitschaft, das, was

die Kirche überdies verbürgt, gerne zu glauben (3), schirmt dieses Schriftprinzip

gegen den Protestantismus ab. Obendrein kommt durch das ganze
Buch hin (nach der anfänglichen Verwahrung gegen die subjektiven «

Übermalungen » und « Eintragungen » in das Marienbild etwas überraschend) auch

eine meditative Bemühung um die analogia fidei und um den intellectus fidei

zu Wort. W. glaubt auf diese Weise, aus den kargen Einzelerwähnungen
Mariens in der Heiligen Schrift geradezu ein « Bild » (4), ja sogar ein « Wesensbild

» (4) Mariens finden zu können : « einen durchgehenden Zug in der Art,
wie Gott an ihr handelt, und in der Art, wie sei darauf antwortet » (4). Er
glaubt « bis zu einem gewissen Grade auch die Gründe für beides zu

erkennen » (4). So arbeitet er z. B. den « Wurzelgedanken » heraus, aus dem
die Erkenntnis der Unbefleckten Empfängnis aufkeimte (136). W. schließt
also keineswegs die in der Kirche immer geübte theologische Verarbeitung
der Schrift aus. Für nicht wenige Puritaner wird vielleicht schon hier die

so übel gescholtene « Konklusions-Theologie » beginnen. Immerhin : Was hier
nicht restlos auszumachen ist, läßt W. immer vorsichtigerweise offen. Dann
fordert W. (mit Recht), bei Maria die consecutio temporum zwischen dem
status viae und dem status gloriae zu beachten (2-3). Wird das Bild Mariens
dadurch herber, so doch auch ansprechender (4).

Es ist, wie schon der Untertitel deutlich macht, ein besonderes Anliegen
der Schrift, als Grundverfassung Mariens den Glauben, und besonders seinen

Einsamkeits- und Wagnischarakter (Vorwort ; 4-11 ; 33 ; 56-59) herauszuarbeiten.

« Zum Glauben gehört hier, daß wir nicht nur über die Zukunft
nicht verfügen, sondern auch nicht im voraus wissen, wie wir uns zu
verhalten haben. Wir müssen uris für Weisungen bereit halten, ja wir müssen

sogar gewärtig sein, daß wir uns im Vernehmen der Weisungen irren können
und müssen Korrigierbarkeit von vornherein mit einbeziehen in das Bekenntnis

des Glaubens, und in den Gehorsam des Glaubens. Es kann auch Gott
gefallen, nachdem wir uns guten Glaubens zu etwas entschieden haben, uns

davon wegzurufen und in andere Richtung zu weisen. Damit ist nicht einmal

gesagt, daß das Erstgewollte, das sich nachher als nicht das Richtige erweist,

von Gott zu jener Stunde nicht gewollt war» (91).
Im großen Gang der Gedanken folgt W. der Chronologie des Marienlebens.

Dabei finden, je an ihrem Ort, die als antimarianisch empfundenen
Stellen der Schrift einen guten Kommentar. So nennt W. Lukas 11, 27 eine

« indirekte Seligpreisung Mariens » (106). Bei Markus 3, 21-30 sieht er Maria

nur äußerlich bei den ungläubigen « Brüdern ». « Vielleicht hatte man sie

nur mitgenommen, ohne ihr zu sagen, was geplant war » (102). Was W. übet
Lukas 1, 27-38 und über ein Jungfräulichkeitsvorhaben Mariens denkt
Dies : Daß Maria wohl an Ehe, aber nicht an ehelichen Umgang gedacht
habe (13-19, 24-25). W. hält, in bewußtem Unterschied von anderen
katholischen Erklärern (25), Maria nicht für adäquat aus dem Judentum erklärbar

; er deutet sie von Christus her. Er tut dies, ohne ihre Psychologie zU

verunnatürlichen. « Sie braucht von ihrem Herausgenommensein aus der
erbsündlichen Verschuldung nichts gewußt zu haben... Aber, der so gnadeB'
haft an ihr gehandelt hat, bevor sie etwas davon verstand und verstehe11



Besprechungen 195

konnte, der konnte in ihr auch eine Bereitschaft zu etwas erwecken, wofür

sie sicher nicht einmal einen Namen gewußt hätte» (18). Verläßt W.
aber nicht den Grundsatz, Maria aus ihrer eigenen Gnadenführung zu deuten,
wenn er bei der Verkündigung Maria die Erkenntnis der metaphysischen
Gottessohnschaft ihres Kindes « schwerlich » glaubt zubilligen zu können,
weil es « dafür... im Alten Testament keine Vorbereitung » gab (23-24)
Übrigens, dort wo er die Glaubensleistung Mariens angesichts ihres
Neugeborenen in Bethlehem dramatisiert (56-59), scheint er dann doch die
Erkenntnis der « Menschwerdung », und « das Paradox... : Gott ist Mensch,
Gott ist Kind geworden » (57) als die Glaubensaufgabe für Maria anzusetzen,
hl der die späteren Geschlechter sich leichter getan hätten.

Die Bedeutung Mariens Mit ihrer « Entscheidung leistet ein Mensch
den höchstmöglichen Beitrag zur Erlösung, und in diesem Beitrag der Menschheit

verwirklicht sie zugleich ihr Bestes» (27). Das wird herausgearbeitet
auf dem Hintergrund, daß die Tat Jesu, « von Gott aus betrachtet » (27) —

ind diese « Betrachtungsweise ist die entscheidende » (28) — « die Tat Gottes »

selbst war (27). «Wohl hat Christus zwei Naturen, eine göttliche und eine
menschliche, aber beide Naturen sind im Besitze einer Person, und diese
ist die göttliche. Von dem Augenblick an, da diese Menschheit begann, also
von dem Augenblick an, den wir an seiner Mutter erwägen, ging ihr Schicksal

auf Gottes Rechnung, war die gott-menschliche Ordnung grundgelegt,
m der das Menschliche grundsätzlich aufgenommen und heimgebracht ist
2u seinem Ursprung. Und für jeden liegt das Heil nun darin, in diese gott-
menschliche Ordnung zu gelangen. Kein Mensch braucht sie mehr zu
erachten (noch könnte er es), er muß sie nur erreichen, annehmen für seine
Person. Hier wurde sie angenommen für alle. Hier stand diese gottmenschliche

Ordnung als Ganzes und in ihrem Ursprung vor eines Menschen
Entscheidung. Darum hat die Menschheit an keiner Stelle entschiedener zu ihrem
Üeil mitwirken können, als in diesem «Ja» der Jungfrau» (28). Als vor
etwa zehn Jahren ein anderer deutscher Theologe seiner Mariologie unter
anderem auch diesen Gedanken zugrunde legte, stieß er (wegen « Monophy-
sitismus ») auf einigen Widerstand. Das Mißverständnis scheint nun aufgeklärt

zu sein. Schreibt doch jetzt auch K. Rahner (Maria, Mutter des Herrn,
Theologische Betrachtungen, Freiburg 1956, S. 35 f.) : « Diese menschliche
Person, die wir Maria nennen, ist in der ganzen Heilsgeschichte gleichsam
Ter Punkt, auf den steil von oben herab das Heil des lebendigen Gottes
Hl diese Geschichte hineinfällt, um sich von da aus über die ganze Menschheit

zu verbreiten. » Wo aber steht Christus « So sehr er auch mit uns in
seiner menschlichen Natur den Vater anbetet und ihm huldigt, so ist er
Toch zugleich auch der, den wir anbeten als unser ewiges Ziel. Sein
Geheimnis besteht gerade darin, daß er beides ist. Wenn wir aber im Blick
auf dieses Geheimnis des Sohnes, der Mensch ist, fragen : Wo ist Maria
Tann müssen wir sagen : Sie gehört ganz auf unsere Seite. So ist sie die,
Tie ebenso das Erbarmen Gottes empfangen muß wie wir ; dann ist sie die-
Jenige, die das in vollendeter Weise lebt und repräsentiert, was wir selber
v°r Christus sein sollen. » « Maria ist das Symbol der in der Kirche zur Heils-
Semeinschaft berufenen und im Glauben sich Gott anheimgebenden Mensch-



196 Besprechungen

heit » (148), und damit zugleich « das höchste Symbol » für die Mitwirkung
zum Heilswirken Gottes (147), « Prototyp » und « Maßbild » und « Urbild der

Begegnung von Gnade und Freiheit, von Gott und Mensch » (140). Gehört
Maria als Erlöste in eine Reihe mit den übrigen, so doch auch « an ihre
Spitze» (9). Als Jungfrau und Mutter ist sie vor allem das Hochbild der
Frau (141). In ihrer Unterwerfung unter Gott ist sie «eine gottgegebene
Antwort auf die Grundnöte unserer Zeit » : sie prägt das echte Bild des

Menschen aus (140). Eine Betrachtung (135-148) über die Bedeutung besonders

der leiblich in den Himmel aufgenommenen Jungfrau für unsere
anthropologisch verworrene Zeit schließt die theologisch wie sprachlich sehr
gediegene Schrift. H. M. Köster SAC

Galtier, Paulus, SJ : De Paenitentia tractatus dogmatico-historicus.
Ed. novissima. - Pontif. Universitas Gregoriana, Romae 1956. vin-576 p.

Cette nouvelle édition d'un livre bien connu, déjà réédité en 1950, est

un signe à la fois de son succès et de son utilité. Succès mérité, utilité
certaine et confirmée par le rapide épuisement de l'ouvrage. Il constitue en
effet une petite somme du sacrement de pénitence, où l'étudiant trouve
rassemblés sous une forme claire, concise et méthodique les principaux
renseignements concernant la source révélée, l'histoire, les décisions dogmatiques

et la théologie de la pénitence.
Lui reprochera-t-on son organisation toute scolaire Il faudrait oublier

que le livre est fait pour les écoles et qu'avant de pouvoir aborder avec
fruit des études d'un genre plus libre et d'une touche plus personnelle,
l'étudiant doit d'abord apprendre ce qu'il faut savoir des différents traités
théologiques.

Les solutions proposées bien que tendant visiblement à se rapprocher le

plus possible de ce qui pourrait être considéré comme « doctrine commune »,

sont pour une part le résultat d'un choix. On n'en saurait faire grief à

l'auteur, puisqu'il s'agit toujours de questions librement discutées dans

l'Eglise, et que les raisons du choix sont exposées clairement. On peut
regretter seulement, ou au moins contester, ce qui paraît être le principe
général de tous ces choix, dans la partie spéculative, à savoir une conception
excessivement juridique du péché. Pour dire que la contrition parfaite,
dans la justification extrasacramentelle, ne joue le rôle que d'une disposition

et d'une cause méritoire ex congruo ; que l'attrition suffit à exclure
toute attache effective au péché et en conséquence que le pécheur peut être
justifié sans contrition et donc sans un acte de charité : il faut n'avoir pas
vu, ou ne pas admettre, que le péché est d'abord et essentiellement aversion
de la volonté, de sorte que, tant que l'aversion demeure, la volonté reste
pécheresse et que, inversement, dès qu'elle disparaît - et par là même
qu'elle a disparu -, la volonté est droite, justifiée. Il n'y a pas, il ne peut
pas y avoir de milieu entre l'état de péché et l'état de grâce ; or tel serait
l'état que déterminerait 1 'attrition telle que la définit le P. Galtier,
comprenant avec la volonté de ne plus pécher celle de faire l'acte de charité
dans les circonstances où il serait obligatoire (p. 76; p. 341 En réalité,



Besprechungen 197

pour celui qui s'est détourné de Dieu par le péché, l'acte de charité est un
devoir urgent, car la seule manière de faire cesser l'aversion est de se

convertir, ce qui est essentiellement l'acte même de charité.
Ce n'est pas qu'on doive revenir à l'erreur des contritionnistes, ni même

épouser les vues de Billuart, reprises par le P. Périnelle, que l'auteur
non sans quelque injustice place dans le camp des contritionnistes.
L'interprétation que l'auteur propose, après le P. Cavallera et d'autres, du Concile
de Trente sur ce point de la suffisance de l'attrition doit emporter l'adhésion.
Mais cela signifie que celui qui est seulement attrit est dans les dispositions
requises pour recevoir fructueusement le sacrement de pénitence : cela ne
signifie nullement que l'absolution le laissera dans son attrition, ce qui ne
saurait se concevoir, puisque le sacrement cause la grâce et la charité,
tandis que l'attrition « est exclusive » de la charité et donc de la grâce.
Le fameux adage médiéval : « vi clavium ex attrito fit contritus », contient
la seule solution acceptable de cette antinomie entre la suffisance de l'attrition

pour être justifié (par le moyen du sacrement) et la nécessité de la
charité, qui est la justice même dont nous sommes justifiés. Car il ne
s'agit pas de faire de la justification notre œuvre, en en faisant l'effet
formel de la contrition : nul n'aimerait Dieu si Dieu ne l'aimait le premier,
et principalement le pécheur ne se convertirait pas si Dieu ne le convertissait
à soi, de sorte que c'est toujours l'amour de Dieu qui justifie gratuitement ;

mais il justifie en faisant jaillir en la créature l'amour qui est sa justification
et sans lequel elle ne peut être que pécheresse. Mais chez un adulte comment
l'amour jaillirait-il autrement qu'en un acte

En ce qui concerne l'autorité de saint Thomas, qu'il soit permis de

rappeler que la justification de l'impie fait dans la Somme l'objet d'une
longue question du traité de la grâce. On y voit comment pour le grand
docteur l'acte de conversion vers Dieu et de détestation du péché, qui
constitue un seul mouvement de l'âme, est à la fois la disposition ultime,
le principe formel et l'effet de la justification, dont la cause efficiente
première est l'acte divin d'infuser la grâce. C'est dans ces perspectives
qu'il faut lire ce que saint Thomas a écrit ultérieurement dans la IIIe Pars
du sacrement de pénitence - dont la justification de l'impie est justement
l'effet propre -, et qu'il faut suppléer ce que, hélas, la mort ne lui a pas laissé
le temps d'achever. On voit alors que dans sa doctrine, et en vérité, l'idée
d'une rémission des péchés sans contrition est intrinsèquement contradictoire.

J.-H. Nicolas OP

Moraltheologie

Rauch, Wendelin: Abhandlungen aus Ethik und Moraltheologie. Hrsg.
v. Robert Schlund. - Herder, Freiburg i. Br. 1956. x-404 S.

- Testificatio veritatis. Ansprachen, Kriegsbriefe, Hirtenschreiben. -
Herder, Freiburg i. Br. 1956. 202 S.

In dankenswerter Weise werden hier neben einem größeren, freilich
unvollständig gebliebenen Entwurf zu einer Moraltheologie verschiedene



198 Besprechungen

kleinere Arbeiten des leider zu früh verstorbenen Freiburger Erzbischofs
in einer geschlossenen Sammlung vorgelegt. Unter den einzelnen Abhandlungen

seien besonders hervorgehoben : « Eine absolute Lebensordnung aus
realistischer Metaphysik » (Beitrag zur Geyser-Festschrift « Philosophia pe-
rennis », 1933) ; « Probleme der Eugenik im Lichte der christlichen Ethik »

(1933), ein Vortrag, der sich gegen die Sterilisierungsmaßnahmen des « 3.

Reiches » richtet ; verschiedene Beiträge zu Fragen der Ehemoral ; «

Grundsätzliches zur Frage des privaten Eigentums nach der sozialen Botschaft
der Kirche », hervorgegangen aus einem öffentlichen Vortrag nach dem
2. Weltkrieg (1947), wo dieses Thema eine besondere, zeitbedingte Aktualität
besaß.

In all diesen Untersuchungen kommt die typische Denkart Rauchs
zum Ausdruck : das an der Philosophia perennis geschulte Bohren in die
Tiefe. Dabei steht dem Ethiker und Moralisten stets seine Lieblingsidee
vor Augen : Das Wahre tun, d. h. Handeln entsprechend den Gegebenheiten
des natürlichen und übernatürlichen Seins. Mit einer Meisterschaft
sondergleichen und mit einem außerordentlichen Blick für die sittlichen Forderungen

des « Seins » versteht es Rauch, diesen Leitgedanken an den verschiedensten

Themen durchzuführen und im Leser das Bewußtsein des sicheren
Stehens auf dem festen Boden der Metaphysik zu vermitteln. - Die gleiche
Gründlichkeit finden wir auch in der Sammlung von Ansprachen, Kriegsbriefen

und Hirtenschreiben, die sich freilich mehr religiösen und pasto-
rellen Gegenständen oder Fragen des praktischen geistlichen Lebens widmen.

Rauchs Abhandlungen ragen zwar nicht so sehr durch « blendende »

Diktion hervor, sie sind aber umso mehr Beispiele einer klaren und
tiefschürfenden Geistesarbeit und darum gerade heute jedem zu empfehlen,
der das Problem wirklich durch-denken will. J. F. Groner OP

von Hildebrand, Dietrich : Wahre Sittlichkeit und Situationsethik. -
Patmos-Verlag, Düsseldorf 1957. 194 S.

Es war sicher ein glücklicher Gedanke des Patmos-Verlags, dieses im
J. 1955 in englischer Sprache veröffentlichte Werk des bekannten aus der
phänomenologischen Schule Husserls hervorgegangenen Ethikers und Soziologen

Dietrich von Hildebrand dem deutschen Publikum zugänglich zu
machen. Denn hier handelt es sich um zwei stark verbreitete Richtungen der
Sittenlehre von heute, um zwei Auffassungen des christlichen Lebens
überhaupt, nämlich um die sogenannte « Sündenmystik » und die « Situationsethik

». Der Verf. ist nicht von vornherein zu diesen beiden Richtungen
unsympathisch eingestellt, sondern hat die Absicht, « jenen Elementen in der
Situationsethik, die einen gewissen Wert haben, gerecht zu werden nach dem
Grundsatz : ex stercore aurum » (S. 18 ; vgl. St. Thomas, in II Metaph. lect. 1,

n° 287). In dieser aufrichtigen Absicht bringt er eine höchst objektive und
stichhaltige Darstellung der genannten Theorien. Erst dann unterzieht er
sie seiner scharfen und tiefsinnigen Beurteilung im Lichte der ewigen
Prinzipien des gesunden Menschenverstandes und des christlichen Glaubens. So

behauptet er mit vollem Recht gegen die einseitigen Übertreibungen der



Besprechungen 199

Sündenmystik : « Wir müssen eindeutig verstehen und in vollem Umfang
erkennen, daß der Zöllner nicht wegen seiner Sünde, sondern trotz seiner
Sünde über dem Pharisäer steht » (S. 94 ; vgl. auch S. 114-116). Mit größter
Klarheit und Sicherheit widerlegt er die drei Grundirrtümer der Situationsethik,

die darin bestehen, erstens das Moment des « Sollens », der Verpflichtung,

aus der Sphäre der Sittlichkeit auszuschalten ; zweitens die allgemeinen
Prinzipien der Sittlichkeit als nicht mehr gültig hinzustellen, und drittens
behaupten zu wollen, die christliche übernatürliche Sittlichkeit setze das
natürliche Sittengesetz außer Kraft. Hier geht es offenbar um die Beziehung
einerseits zwischen Schöpfer und Geschöpf überhaupt, und anderseits
zwischen der natürlichen und übernatürlichen Ordnung, zwischen Natur und
Gnade. Aus dem Grundsatz, daß die Gnade die Natur voraussetzt und sie

vervollkommnet, beweist H. mühelos die Unrichtigkeit der genanntenThesen.
Man kann sich mit der ganzen Darstellung des Verf. einverstanden

erklären. Doch könnte man wohl weiter fragen, nach den letzten Wurzeln
nämlich der Unannehmbarkeit der neuen Morallehren. Der Verfasser stellt
zwar die Tatsache dieser Unannehmbarkeit klar und eindeutig fest. Aber
gerade der Grund dieser Tatsache scheint uns nicht genug erörtert zu sein.
Wir sollten uns doch auch die Frage stellen : warum ist es so warum muß
es so sein Es wird z. B. nirgends gründlich untersucht, wie und warüm
der Zöllner trotz seiner Sünde über dem Pharisäer stehe. Um solche
Probleme in ihrem letzten Grunde zu lösen, müßte man die scharfsinnige Theologie

der Sünde des hl. Thomas und seine genial gefaßte Habituslehre
anwenden. Bekanntlich ist die Sünde, theologisch gesehen, ein Verstoß gegen
ein Gebot Gottes und infolgedessen gegen Gott selber ; wir dürfen aber
nichtsdestoweniger das große und tiefe Wort des hl. Thomas nicht vergessen : « Nicht
wird nämlich Gott von uns beleidigt, es sei denn, daß wir wider unser Gut
handeln » (St. Thomas in der Summe wider die Heiden, III, Kap. 122). Kraft
der sittlichen und psychologischen Prinzipien der thomistischen Habituslehre

könnte man genau klarlegen, worin die Überreste des übernatürlichen
Organismus im Sünder bestehen (Glaube und Hoffnung bleiben normalerweise

noch im Sünder bestehen als Prinzipien übernatürlicher Tätigkeit)
und welche ihre Wirkung im Leben des Sünders sei. Es sei hier auf die
gründliche Studie hingewiesen, die R. Verardo O. P. diesbezüglich in dieser
Zeitschrift (FZPT, 2 [1955] 68-79) veröffentlichte: «Christliches Leben oder
Psychoanalyse » Wir dürfen es aber dem Verf. nicht übelnehmen, daß er
diese Erörterungen in diesem Werke nicht durchführte, denn er verspricht
uns andere Publikationen, in denen er sich bemühen will, « das Wesen der
christlichen Sittlichkeit im einzelnen herauszuarbeiten » (S. 193). In der
Erwartung dieser weiteren und tiefergehenden Studien des Verfassers danken
wir ihm vorläufig für die vorliegende klare Darstellung eines äußerst wichtigen

Problems und für seine im großen und ganzen befriedigende und
unzweideutige Stellungnahme. - All denjenigen, die über eine falsche, angeblich

christliche, tatsächlich aber aus Sündenmystik und Situationsethik
zusammengewürfelte und leider auch von vielen christlichen Schriftstellern
aus rein affektiven Gründen vertretene Moral Auskunft haben wollen,
empfehlen wir gerne dieses aufschlußreiche Buch. C. Williams OP



200 Besprechungen

Prümmer, Dominic M., OP: Handbook of Moral Theology. Translatet
from the latin by Gerald W. Shelton. - The Mercier Press, Cork 1956.

493 p.
Es war ein glücklicher Gedanke, D. Prümmers « Vademecum theologiae

moralis » ins Englische zu übersetzen. Denn einmal handelt es sich hier um
die konzentrierte Darstellung eines bewährten Handbuches, vor allem aber
besitzt der englisch sprechende Theologe und Priester nunmehr in seiner

Muttersprache ein « Vademecum », dessen lateinische Ausgabe für viele
wohl mehr ein unangenehmer Fremdling als ein willkommener « Begleiter »

war. Ob die etwas voluminös ausgefallene Ausgabe freilich gerne in der
Rocktasche « mitgeht », ist eine andere Frage. Zum raschen Auffinden der
einzelnen Sachgebiete wäre es wohl besser gewesen, als Kolumnentitel die
Überschriften der Traktate oder Kapitel zu nehmen, anstatt 463 mal « Moral
Theology » über die Seiten zu drucken. J. F. Groner OP

Schmidt, Philipp, SJ : Dunkle Mächte. Ein Buch vom Aberglauben einst
und heute. - Knecht, Frankfurt a. M. 1956. 275 S.

Der durch seine zahlreichen Veröffentlichungen auf dem Gebiet des

Aberglaubens schon seit über zwanzig Jahren wohlbekannte Fachmann
legt in diesem Werk eine zusammenfassende Schau über « Wahrsagerei »

und « Zauberei » vor. Den zwei so betitelten Hauptabschnitten geht eine
kurze Darlegung über das « Wesen des Aberglaubens » voran. Dem Ganzen
folgen ein Schrifttumverzeichnis und ein Sachregister. Die Bedeutung des

Buches für die praktische Seelsorge braucht man nicht besonders zu
unterstreichen. Trifft der Seelsorger doch tagtäglich - selbst bei Frommen und
Frömmsten - auf vielfältigen Aberglauben und Wahnbrauch, eine
Tatsache, die seine Meinung über die Echtheit des christlichen Glaubens und
Lebens seiner Schäflein manchmal schon schwer belasten kann. Hier liegt
für ihn das tiefere Problem. Zu seiner Bewältigung wird er im Literaturanhang

des vorliegenden Werkes manches Dienliche finden. - « Wünschelrute

» fehlt im Stichwortverzeichnis, obwohl davon im Abschnitt «

Erdstrahlen » (123-124) kurz die Rede ist. J. F. Groner OP

Schilling, Otto: Handbuch der Moraltheologie. III. Band: Spezielle
Moraltheologie, Sozialer Pflichtenkreis. - Schwabenverlag, Stuttgart 1956. 365 S.

Mit diesem Band liegt nun die 2. Auflage der Moraltheologie von Schilling

vollständig vor. Er entspricht in seinem Aufbau ganz genau dem 3.

Abschnitt des 2. Teiles der ersten Ausgabe (Lehrbuch der Moraltheologie,
München 1928). Was über das Werk im allgemeinen zu sagen ist, wurde in
dieser Zeitschrift (Bd. 2 [1955] 236 f.) bereits ausgesprochen. Auch für diesen
Band bürgt der Name des Autors, und dies umso mehr, als sich Schilling
in die Fragen des sozialen Lebens bekanntlich mit besonderem Erfolg
eingearbeitet hat. Dies schließt natürlich nicht aus, daß man über diesen oder

jenen Punkt nicht anderer Meinung sein könnte. Bei der Begründung der
Notwehr z. B. könnte man, salva reverentia gegenüber den Autoritäten,



Besprechungen 201

die hier Pate stehen, durchaus fragen, ob es sachlich möglich sei, nicht
zunächst die Absicht direkter Tötung zu haben. Es müßte dann allerdings
auch bewiesen werden, daß das Individuum Träger der Tötungsgewalt
ist, - wenigstens für den Fall der Notwehr. Mit Genugtuung stellt man fest,
daß Sch. neuesten Problemstellungen nicht aus dem Wege gegangen ist.
Es sei beispielsweise nur auf den Abschnitt : « Der Krieg nach christlicher
Auffassung » (S. 341-345) verwiesen. All dies ist dazu angetan, das Werk
des verehrten Verfassers allen, die nach solida doctrina streben, aufs wärmste
zu empfehlen. J. F. Groner OP

Frank-Duquesne, Albert: Schöpfung und Zeugung. Philosophie und
Mystik der Ehe. - Patmos-Verlag, Düsseldorf 1955. 314 S.

Es bedarf wohl einer langen und intensiven Beschäftigung mit der
Welt der östlichen Theologie, jüdisch-gnostischen Denkens und platonischer
Weisheit, um zu dem, was in diesem Buch über den hintergründigen Gehalt
der Ehe gesagt wird, ein inneres Verhältnis zu gewinnen. Unter dieser
Voraussetzung wird man dann auch abmessen können, wieweit sich die
Thesen des 1955 verstorbenen Belgiers mit den gesicherten Erkenntnissen
abendländischer Wissenschaft vertragen oder diese geradlinig weiterzuführen

vermögen. Den anfänglich Zögernden ermuntern jedenfalls ein
theologischer Fachmann wie Julius Tyciak, der das Geleitwort schrieb,
und das kaum überbietbare Lob, das Claudel dem Verfasser zollte, dazu,
in die fremdartigen Gedanken Frank-Duquesnes einzudringen. Und der
Hoffnung, wenigstens ein intellektuelles Erlebnis gehabt zu haben und viel
Anregung davonzutragen, kann jeder, der es wagt, sicher sein.

J. F. Groner OP

Geschichte der patristischen und scholastischen Theologie

Siedlecki, Edmund J.: A Patristic Synthesis of John VI, 54-55. (Pontif.
Facultas theologica Seminarii S. Mariae ad Lacum : Dissertationes ad Lau-
ream, 27.) - Saint Mary of the Lake Seminary, Mundelein (Illinois USA)
1957. xi-298 p.

La thèse de doctorat de E. J. S. comprenait originairement trois parties :

une exégèse de Jo. vi, 54-55 ; l'interprétation « patristique » de ces versets,
de la Didaché à Isidore de Séville et Jean Damascène ; une synthèse de la
doctrine eucharistique. La partie publiée expose uniquement la pensée
d'Augustin, Chrysostome et Cyrille d'Alexandrie (un appendice traite de
Fulgence de Rüspe), et non seulement sur les deux versets précités, mais sur
fout le discours du « Pain de vie » et d'autres textes du N. T. De sorte que le
litre de l'ouvrage est fallacieux.

Ceci dit, l'auteur nous offre l'exposé le plus ample et le plus minutieux
ffue nous possédions de la doctrine de l'Eucharistie chez les plus éminents
^présentants de la pensée latine, antiochienne et alexandrine. Ce n'est pas
une histoire de l'exégèse, mais un chapitre de théologie et de patristique. Les

14



202 Besprechungen

Pères sont unanimes à voir dans Jo. vi, 54-55 un précepte divin de recevoir
l'Eucharistie ; ils l'entendent d'une nécessité de moyen, à la fois pour
préserver la vie divine une fois qu'on l'a reçue, et d'une nécessité absolue pour
le salut ; celle-ci étant satisfaite par une acception in voto au baptême. Les

spécialistes jugeront si l'intervention des catégories postérieures de la sco-

lastique pour interpréter les Pères reverenter, traduit exactement leur pensée

originale. Il ne faut pas oublier que la rigueur des formulations, exprimant la

justesse de la pensée, ne date guère que de saint Thomas d'Aquin. Du moins,
cette investigation exhaustive permettra à chacun de se faire un jugement,
et nombre de résultats sont définitivement acquis. Nous pensons spécialement

à l'analyse de la notion de « spirituel », à propos de Jo. vx, 54-55, qui
s'entend tantôt de la manducation eucharistique, tantôt du corps et du sang
du Christ actuel \ C. Spicq OP

Orbe, Antonio, S. J. : En los albores de la Exegesis Iohannea (Joh. I. 3).

Estudios Valentinianos, vol. II. - Los primeros Herejes ante la Persecuciôn.
Estudios Valentinianos, vol. V. (Analecta Gregoriana, LXV, LXXXIII) -
Apud aedes Universitatis Gregorianae, Romae 1955/6. vin-403, xi-314 p-

1. Spécialiste du Gnosticisme, O. consacre un long et difficile volume à

l'exégèse valentinienne de Jo, I, 3. Le sujet est d'importance, car il engage
la découverte de la pensée johannique par la toute première exégèse, et
celle-ci porte sur le point capital de la foi chrétienne : le Logos éternel,
vie et lumière des hommes. Un bon candidat au doctorat aurait fait un
inventaire des sources, analysé les textes et fixé l'interprétation scriptu-
raire, en montrant comment les gnostiques avaient retrouvé dans le prologue
johannique la justification de leurs présupposés dogmatiques. En réalité,
l'étude de O. manifeste une toute autre ampleur. Après avoir traduit et

commenté la notice consacrée par Origène à Héracléon, disciple de Valentin,
l'auteur cherche à déterminer la genèse de cette intelligence hérétique du

Logos créateur et personnel (un excursus Sera consacré aux puissances
astrales et au Démiurge). D'où une enquête à travers la philosophie païenne,
avant tout platonicienne et plotinienne, les divers courants gnostiques et

toute l'exégèse des premiers siècles. Ainsi, ce,mouvement religieux se trouve
exactement situé à une période précise, et déterminé par ses composantes.
C'est du bon travail historique, et de surcroît exégétique ; car O., analysant

de près la pensée d'Origène - le meilleur commentateur de la pensée
valentinienne -, n'hésite pas à consulter tous les interprètes anciens pour
déterminer le sens d'un vocable. Par exemple, omnia, dans omnia per Ipsum
facta sunt, doit s'entendre du seul cosmos matériel et n'inclut pas les éléments

spirituels, les hommes pneumatiques ni le plérôme. Ipse désigne Jésus,

personnellement identique au Logos ; mais le Sauveur, qui introduit dans
le Nous le règne intelligible (logos endiathetos), devient dans la chair logos

1 La bibliographie, immense, a été exploitée par l'auteur. Seuls, lui ont

échappé les articles du XXXV Congreso Eucaristico International de Barcelone, 1952

(t. I, pp. 392-423 ; II, pp. 424-429). La transcription des textes cités dans leur
langue originale est rarement fautive. Fidélité trop rare pour ne pas être louée.



Besprechungen 203

prophoricos. Quant à la création proprement dite, Héracléon l'attribue à
la causalité du Logos, mais n'agissant point personnellement. Celui-ci
communique au Démiurge l'idée exemplaire du Cosmos et de ses éléments
(r))v aMav) ; de sorte que le monde ne provient pas de lui (dt<p' o5 ni ùtp' o5)
mais de son instrumentalité (8t' ou). Encore faut-il réserver la « conscience »

du Démiurge jusqu'à l'incarnation, et limiter son intervention au domaine
de la matière. Dans ces spéculations très obscures, O. fait preuve d'une
grande virtuosité pour discerner quelques précisions cohérentes, en se
basant notamment sur la signification des particules (8t<x, Iv, ùn6).

Il va sans dire que la pensée gnostique est beaucoup plus complexe
à analyser que nous ne le suggérons, mais O. est un guide sûr et
remarquablement informé. On lui saura gré, en outre, des qualités typographiques
de son ouvrage ; par exemple des indices des lieux scripturaires, des auteurs
cités, et des matières traitées, qui suivent la bibliographie.

2. Peut-être le 5e volume aurait-il été mieux intitulé : Los Valentinianos
ante el Martirio, puisqu'il se limite à la doctrine de ces gnostiques sur le

martyre, telle qu'elle nous est connue par Irénée, Clément d'Alexandrie,
Tertullien. Même avant l'époque des grandes persécutions, Montanistes,
Marcionistes, Yalentiniens dégageaient de Mt. X, 32-33 des attitudes fort
différentes devant le martyre : « Quiconque se déclarera pour moi devant
les hommes, je me déclarerai aussi pour lui devant mon Père qui est dans
les cieux. » Alors que les premiers l'entendraient de façon obvie et réaliste,
les Valentiniens en évacuaient la portée par une dialectique subtile. Pour
Héracléon — et peut-être Ptolémée — l'unique martyre authentique est
celui de la « confession » quotidienne sincère, incompatible avec l'hypocrisie.
Hès là que l'on possède la gnose, le reste (le sensible et l'extérieur) est superflu,
entre autres la « confession publique » devant les tribunaux païens. Selon
d'autres, l'homologie requise par le Seigneur doit s'entendre en un double
sens : l'un, vulgaire, ne s'appliquant qu'aux psychiques ou ecclésiastiques,
qui doivent confesser le Christ en ce monde, devant les tribunaux païens ;

l'autre, réservée aux spirituels, réalisable par l'ascension dans la patrie,
et comprenant une double profession : devant les puissances du mal (démons
ou anges matériels) et devant les anges du feu du Démiurge ; elle utilisait
des formules d'efficacité magique assurant l'accès aux cieux supérieurs.

C'est dans cette ligne de pensée que s'intègrent les conceptions valenti-
niennes de la crucifixion du Christ supérieur, analysées dans la seconde
Partie du livre. Il y a, en effet, deux crucifiés : le Christ inférieur, le Logos
lait chair, mort sur une croix visible à Jérusalem ; et le Christ supérieur,
Sophia Achamot qui se crucifie en traversant l'Horus Staurus) ou frontière

du Pneuma. Si les Valentiniens font preuve de lâcheté en justifiant
de la sorte leur apostasie devant les risques de mort, saint Irénée n'est pas
sans quelque affinité avec cette conception cosmique de la croix du Christ
unifiant tout en lui. S'inspirant, en effet, d'Eph. II, 15-17 ; III, 18, il voit
dans l'Esprit Saint le principe de cohésion et de perfection de tout ce qui
®xiste et qui se diffuse au nord (habitants du ciel), au sud (âmes de l'enfer),
à l'est (peuple juif), à l'ouest (Gentils). Le Verbe embrasse ces quatre dimensions

pour porter leur ensemble au Père (p. 230).



204 Besprechungen

Ce n'est pas la faute de A. O. si ces doctrines sont obscures et bizarres.
Outre son érudition et sa sagacité d'exégète, il a fait effort pour exposer
clairement la doctrine commune des Valentiniens et les divergences de

tel ou tel auteur. De ce chef, il est le guide indispensable pour quiconque
doit s'aventurer dans ce maquis. Deux Excursus terminent l'ouvrage ; un
sur la formule eZç xal (xovôç du Martyrium Petri, l'autre sur le martyre
selon l'Epistula Iacobi du Codex Jung. Celle-ci reconnaissant la nécessité

du martyre sanglant se trouve donc en désaccord avec les doctrines
valentiniennes. C. Spicq OP

Capmany, José : « Miles Christi » en la espiritualidad de San Cipriano.
(Colectanea San Paciano, serie teolôgica, vol. I.) — Seminario conciliar ;

Editorial Casulleras, Barcelona 1956. 396 p.

Der Verfasser legt uns in diesem Werk eine ganzheitliche Schau der

Spiritualität des hl. Cyprianus (Bischof und Märtyrer in der Verfolgung des

Valerianus) vor, die aufbaut auf dem Begriff des « miles Christi », des Christen,

der immer und überall ringt und kämpft gegen alles, was ihm sein

übernatürliches Leben rauben oder seinen Aufstieg zu Gott hindern könnte,
besonders Folter und Martertod. — Zunächst zeigt uns C. die Grundlagen
dieses Kampfes, vor allem die Taufe, die uns ihr verpflichtendes
Kennzeichen einprägt. Es folgen Schilderungen des « miles Christi » im Martyrium,
vor der Verfolgung und im Kampf gegen die alltäglichen Schwierigkeiten.
Die nächsten Kapitel befassen sich mit seinen Beziehungen zu Gott und
Christus, seinem großen Herrn, Heerführer und Vorbild, zu seinen Feinden,
besonders zur Welt und zum Fleisch. Im Folgenden werden seine
Beweggründe, seine typischen Tugenden (Glaube, Starkmut und Geduld) und seine

Waffen (Gebet, Abtötungen, gutes Beispiel etc.) aufgezählt. Der Schluß
befaßt sich mit den Besiegten (Apostaten, Schismatikern und Sündern) und
den Heilsmitteln für sie. — Das Buch ist heute sicher wieder recht aktuell,
besonders wenn wir an die Worte des Heiligen Vaters über die Müdigkeit
der Guten denken. Der hl. Cyprianus erinnert uns daran, daß das Christentum

nicht eine Religion der Bequemen und Müden, sondern der Streiter
und Kämpfer ist. Auch wir können heute das Martyrium leben, wenn nicht
in blutiger Form, so doch im Alltag als lebendige Zeugen des Glaubens und
der Gottesliebe in dieser kalten und materialistischen Welt. Obwohl in
diesem Buch viel Zeitbedingtes zu finden ist, wird sein Kerngedanke immer
aktuell bleiben, sein Aufruf zum Heroismus und zur christlichen Konsequenz.

R. M. Feres SAC

McGlynn, Robert H. : The incarnation in the sermons of Saint Peter

Chrysologus. (Pont. Facultas theolog. Seminarii S. Mariae ad Lacum, Dissert,
ad lauream, 25.) — St. Mary of the Lake Seminary, Mundelein, Illinois
1956. 150 p.

Patrologen und Kirchenhistoriker haben sich noch zu keinem einmü'
tigen Urteil über die dogmengeschichtliche Bedeutung des hl. Petrus Chrysologus

durchgearbeitet. Die einen sehen in ihm eine theologische Randfigur



Besprechungen 205

ohne besonderen Einfluß auf die Lehrentwicklung des 5. Jh., die andern
erblicken in seinen Predigten ein reiches, aber noch viel zu wenig beackertes
Feld tiefer theologischer Aussagen und fruchtbarer dogmatischer Ansatzpunkte.

Unbestritten jedenfalls ist der Ruf des heiligen Bischofs als treuen
Hirten und unumstößlichen Verteidigers der Orthodoxie. Dafür hat ihn
Benedikt XIII. 1729 mit dem Titel eines Kirchenlehrers ausgezeichnet.

In der vorliegenden Arbeit wird das gesamte Predigtmaterial in
Hinsicht auf die Inkarnationslehre sorgfältig untersucht und in sechs anregend
geschriebenen und übersichtlich gestalteten Kapiteln zusammengefaßt. Das
erste davon gibt eine gute, gedrängte Einführung in das Leben des Heiligen
und in die Geschichte der Textüberlieferung seiner Werke. Die folgenden
handeln über das Mysterium der Inkarnation, die Person Christi, die Mutter
Gottes, die Glieder des mystischen Leibes des Herrn. Ein dazwiSchengefügtes
Kapitel versucht, des Kirchenlehrers Stellung gegenüber den Häresien des
Arius, des Nestorius und des Eutyches näher zu erläutern, ein Unternehmen,
das in Anbetracht der vielfach mangelhaften Textedition von Migne über
das Skizzenhafte leider nicht hinauskommen kann. Erst die textkritische
Ausgabe der Predigten im Corpus von Wien wird ein fruchtbares Studium
der Beziehungen von Petrus Chrysologus zu den heterodoxen Strömungen
seiner Zeit ermöglichen. A. Eichenberger OP

Mascia, Girolamo, 0. F. M. : La teoria della relazione nel « De Trinitate »
di S. Agostino. (Studio introduttorio.) (Studio teologico, I.) — S. Lucia al
Monte, Napoli 1955. 87 p.

Das Buch ist zum weitaus größten Teil eine Zusammenfassung der
Arbeit von I. Chevalier, O. P., S. Augustin et la pensée grecque. Les
relations trinitaires (Fribourg 1940). Chevalier legte in einem ersten Teil (S. 17-86)
die Lehre Augustins dar und widmete den zweiten (S. 89-163) dem
Relationsgedanken in der Trinitätslehre der Augustinus bekannten griechischen
Kirchenväter. Er rechtfertigte dieses Vorgehen in der Einleitung mit der
Erklärung, man müsse die Sache als solche schon kennen, deren Ursprünge
man erforschen will, vorher stelle sich einem die Frage nach ihnen ja
überhaupt nicht. « Voilà pourquoi, au lieu de suivre un ordre chronologique,
on a placé l'exposé de la pensée augustinienne en première partie» (S. 8).
M. beginnt mit dem Denken der griechischen Väter, wo er die Ergebnisse
Chevaliers freilich sehr stark kondensiert, sodaß der Abschnitt eher die
Gestalt bloßer Vorfrage gewinnt (S. 15-26), und kommt dann auf die Lehre
Augustins (S. 27-85). Gerade dieser Hauptteil erweist sich bei Vergleich auf
Schritt und Tritt als Wiedergabe von Chevalier, nicht bloß inhaltlich,
sondern auch im Wortlaut, freilich in eklektisch kürzender Weise, und das
recht geschickt und glücklich. Auch die in den Fußnoten angegebene
Literatur ist zumeist Übernahme von dort. M. bekennt sowohl ausdrücklich in
der Einleitung (S. 14) als auch in Verweisen Seite für Seite seinen Anschluß
an diese Quelle und dann und wann an ein paar andere, besonders italienische
Monographien oder an Artikel der ausgezeichneten Enciclopedia Cattolica.
Am Schluß bietet eine lange Fußnote (S. 74-79) noch die italienische Über-



206 Besprechungen

Setzung eines Abschnittes aus Garrigou-Lagrange, De Deo Trino et Creatore.

M. erhebt nicht den Anspruch, eigene wissenschaftliche Forschung
vorzulegen. So kann man ihm keinen Vorwurf machen. Nützlich wäre ihm wohl

gewesen die Kenntnis des Artikels von Chevalier : La théorie augustinienne
des relations trinitaires. Analyse explicative des textes. DTF 18 (1940) 317-
384. Desgleichen die Kenntnis des Urteils, das Altaner inbezug auf den
zweiten Teil des Buches von Chevalier über die Abhängigkeit Augustins von
griechischen Quellen zu fällen sich genötigt sah (Historisches Jahrbuch d.

Görresges. 1949, 854 f. und TR 48 [1952] 46). M.s Arbeit befremdet schließlich

doch durch ihren zwischen Exzerpt und Übersetzung schillernden
Charakter. — Einige Fälle irriger Schreibweise bei fremdsprachigen Referenzen,
kleiner Versehen bzw. Ungenauigkeiten oder Druckfehler ließen sich
aufzählen. Z. B. S. 12 : Willmart (wie bei Chevalier statt : Wilmart ; ebd. :

Chevalier, la pensée gréque (das einzigemal, wo der volle Titel des Werkes
von Chevalier erscheint I) statt : grecque ; S. 19 Nourrison statt : Nourrisson ;

ebd. Guilloux, Saint Augustin savat-il statt : savait-il usw. S. 74 : das

Buch von Garrigou-Lagrange ist nicht von 1934, sondern 1943. Bedauerlich
ist das Fehlen eines Verzeichnisses der Literatur und Abkürzungen.

C. Zimara SMB

Studien zur Geschichte der katholischen Moraltheologie, herausgegeben
von Michael Müller. — Verlag Friedrich Pustet, Regensburg.

Bd. 1: Müller, Michael: Die Lehre des hl. Augustinus von der Paradiesesehe

und ihre Auswirkung in der Sexualethik des 12. und 13. Jahrhunderts
bis Thomas von Aquin. Eine moralgeschichtliche Untersuchung. -1954. 325S.

Bd. 2: Brandl, Leopold, OFM: Die Sexualethik des hl. Albertus Magnus.
Eine moralgeschichtliche Untersuchung. - 1955. 317 S.

Bd. 4: Ziegler, Josef Georg: Die Ehelehre der Pönitentialsummen von
1200-1350. Eine Untersuchung zur Geschichte der Moral- und
Pastoraltheologie. - 1956. xxlv-320 S.

1. Der durch seine geschichtlichen Forschungen wohlbekannte Autor
eröffnet hiermit die Reihe der von ihm herausgegebenen « Studien zur
Geschichte der kathol. Moraltheologie ». Im ersten Teil seines Werkes legt
M. kurz die augustinische Lehre von der Idealehe im Paradies und ihre

Weiterentwicklung im frühen Mittelalter dar. Der zweite, ausführlichste
Teil untersucht die einzelnen Zeitepochen: I. der 1. Abschnitt der
Frühscholastik, II. Die Spiegelung der theologischen Lehre in der kanonistischen
und kanonistisch beeinflußten Literatur, III. Der zweite Abschnitt der

Frühscholastik, IV. Die Zeit des Übergangs zur Hochscholastik, V. Die

großen Theologen der Hochscholastik (Bonaventura, Albertus Magnus,
Thomas von Aquin, Petrus von Tarantasia). Der dritte Teil faßt die Ergebnisse

zusammen. - Nicht ohne Spannung verfolgt man die Bemühungen
der Theologengenerationen, wie sie um die rechte Erkenntnis dieses zentralen
Bereiches des menschlichen Lebens ringen. Bereits der Frühscholastik war
es gelungen, sich von der augustinischen Vorstellung, die Geschlechtslust

und Geschlechtstrieb für den Urzustand leugnete, zu lösen. Schwieriger
und bedeutsamer gestaltete sich jedoch das Bemühen um die moralische



Besprechungen 207

Bewertung der Geschlechtslust. Erst nach langem Kampf gegen die zähen,
von Augustinus herrührenden Vorurteile gelang es in der Hochscholastik,
den ehelichen Verkehr vom Odium der Sündhaftigkeit freizusprechen.
Allerdings war damit eine Bresche gegen die überkommenen Wertungen und
Gefühlseinstellungen nur auf « höchster Ebene » geschlagen. Alte Gedankengänge

wirkten nebenher und noch lange weiter nach und wurden vor allem
durch die Reformation mit den bekannten Folgen für die Sakramentalität
der Ehe wieder aufgegriffen. - Auch in der Frage der Bewertung der
Ehezwecke schwanken die Autoren lange hin und her, bis in der Hochscholastik
die Idee zum Siege kommt, daß die sedatio concupiscentiae auf dem zweiten
Platz hinter der procreatio prolis ihren legitimen Platz hat und sich mit
Hilfe der Gnade durchaus in die Ordnung der von Gott gestifteten Ehe
einfügen läßt. - Schließlich vollzog sich im Laufe der Zeit auch ein Wandel
in der subjektiven Einstellung zum ehelichen Verkehr. Die Entwicklungslinie

verläuft so, daß die Betrachtungsweise von der einseitigen Betonung
der objektiven Werte abrückt und in immer betonterer Weise für die sittliche
Güte und die Vorzüge der « personalen Wertung » der Ehe eintritt.

Es braucht nicht eigens hervorgehoben zu werden, daß der Verfasser
mit aller erdenklichen Sorgfalt gearbeitet hat. In einem siebenseitigen,
enggedruckten Verzeichnis der Quellen (Handschriften und gedruckte Literatur)

stehen die Autoren noch einmal beisammen, die Müller im Verlaufe
seiner Darlegungen ins Gespräch gezogen hat. Besonders wertvoll sind die
zahlreichen Textbelege, die in den Fußnoten stehen. Der berechtigte Wunsch
nach einem Sach- und Personenregister könnte wohl in einer zweiten Auflage
erfüllt werden.

2. Aus der großen Anzahl der Theologen, die sich im Mittelalter mit
der menschlichen Sexualität beschäftigten, greift B. den hl. Albertus Magnus
heraus. In drei Teilen (I. Die ethische und methaphysische Wertung der
Sexualität, II. Die Ehelehre, III. Keuschheit und Jungfräulichkeit) bietet
der Verfasser das bei Albert vorliegende Material in einer Zusammenschau,
die vom theologiegeschichtlichen Sinn und der Verarbeitungskraft des
Verfassers beredtes Zeugnis ablegt. Als Ergebnis seiner Untersuchungen
kann B. feststellen, daß Albert im Gegensatz zu vielen Zeitgenossen
Geschlechtslust und geschlechtliche Erregung auch für den Paradieseszustand
als natürliche Gegebenheiten angenommen hat. Freilich konnte er sich vom
augustinischen Sexualpessimismus nicht ganz lösen und vermochte noch
nicht zu einem völlig positiven Verhältnis zum Geschlechtlichen zu gelangen,
wenngleich er als erster die Vielschichtigkeit des sexuellen Phänomens
anerkannte und eine Lehre von den Ehezwecken und Ehegütern ausgearbeitet
hat, die in der heutigen Diskussion um die Zweckfrage richtungweisend
sind. Von besonderem Wert ist Alberts Traktat De castitate. Hier zeigt sich
der Systematiker und selbständige Denker am eindrucksvollsten. Schließlich
Verdient noch hervorgehoben zu werden, daß Albert in Einzelfragen durch
seinen spekulativen Tiefsinn einerseits und anderseits durch seinen
naturwissenschaftlichen Scharfblick seine Vorgänger vielfach überragt. Mit Thomas
verglichen erscheint - was nicht überrascht - die Verbundenheit Alberts
ttht augustinischen Gedankengängen bezüglich der Ehelehre charakteristisch.



208 Besprechungen

Auch steht er dem Aquinaten an denkerischer Schärfe und Systemati-
sierungskraft nach. Anderseits hat er, um mit dem Verfasser zu sprechen,
« mit der Auswertung und Zusammenfassung der verschiedenen Strömungen
der theologischen Tradition in seiner Sexualethik die reifere und geschlossenere

Synthese geschaffen ».

3. Der vierte Band der « Studien » beschäftigt sich ebenfalls mit dem

Sexualproblem. Sein Thema wurde schon von Prof. Müller in seiner «

Paradiesesehe » angeschnitten, wo von der « Spiegelung der theologischen Lehre
in der kanonistischen und kanonistisch beeinflußten Literatur » die Rede

ist. Ziegler geht nun dieser Literatur, insbesondere den Pönitentialsummen,
ausführlich nach und untersucht dabei ihre Stellung zum Wesen der Ehe,

zur Wertung der Ehe und zum Vollzug der Ehe (diese drei Gesichtspunkte
bilden zugleich die Haupteinteilungspunkte des Buches). Im einzelnen werden

behandelt : Robert von Flamesbury, ein gewisser Dominikaner namens
Conrad, Raymund von Pennaforte OP, Wilhelm von Rennes OP, Monaldus

von Capo d'Istria OMin, Johannes von Freiburg OP, Astesanus von Asti
OMin und Bartholomäus von Pisa OP. Die Meinungsverschiedenheiten der

großen Theologen « spiegeln » sich in diesen « Handbüchern der Moral »

tatsächlich insofern wieder, als auch in ihnen bald diese, bald jene Richtung
mehr zum Ausdruck kommt, die « Summulae » unterscheiden sich jedoch
von der großen Literatur dadurch, daß sie mehr die Notwendigkeiten der

praktischen Seelsorge im Auge haben und damit eine vernünftige Mitte
in der Beurteilung sexueller Gegebenheiten bevorzugen. - Auch dieser
Band ist sorgfältig gearbeitet und reich mit Zitaten versehen. Ein ausführliches

Quellen- und Literaturverzeichnis sowie ein getrenntes Personen-
und Sachregister vervollständigen das Werk.

Überschaut man zum Schluß noch einmal, was in diesen drei Büchern
über die menschliche Sexualität, ihren Gebrauch und ihre Bewertung in

vergangenen Jahrhunderten geschrieben, welche Einseitigkeiten verteidigt,
welche negativen Urteile gefällt, welche bedenklichen moralischen
Qualifizierungen ausgesprochen wurden und überlegt dabei, in welche sittlichen
Konflikte die Menschen von damals durch die Fragwürdigkeiten in Lehre
und Belehrung gekommen sein müssen, so kann man nur einigermaßen
erschüttert sein über die tragische Unzulänglichkeit des menschlichen Geistes,
der auf einem so wichtigen und alle berührenden Gebiet des Lebens derartig
verschlungene Wege gehen mußte. J. F. Groner OP

Szabô, Titus, OFM : De SS. Trinitate in creaturis refulgente doctrina
S. Bonaventurae. (Bibliotheca Academiae catholicae hungaricae, modérante
P. Innocentio Dam OFM, Sectio philos.-theologica, I.) — Orbis catholicus,
Herder, Romae 1955. 209 p.

Als 1. Band der philosophisch-theologischen Abteilung erscheint in der

Bibliotheca academiae catholicae Hungaricae ein Werk über den hl.
Bonaventura, ein Stück aus derTrinitätslehre des seraphischen Lehrers, nämlich :

der Widerschein der Dreifaltigkeit in den Geschöpfen.
In der Praefatio zitiert Szabö Terentians « Habent sua fata libelli » und



Besprechungen 209

zeigt uns die geistige Geschichte des Buches auf, er nennt Stohr und Bissen
als Vorgänger ; von letzterem konnte er etwas Material übernehmen. Zehn
Jahre hat die Ausarbeitung des Buches gebraucht. Das wundert uns nicht.
Bonaventura ist ja noch lange nicht so erforscht, wie er es verdient ; was
er wirklich gelehrt hat, ist nicht überall durchaus klar. Denken wir nur, wie
manchen Zweifel die viel intensivere Beschäftigung mit Thomas von Aquin
noch offen läßt. Dazu waren die in jeder Theologie schwierigen Fragen über
Wesen und Wert der analogen Gotteserkenntnis und über die Beziehung
von Natur und Gnade, gerade wie sie in der Theologie des seraphischen
Lehrers aufscheinen, das Thema berührend und mußten studiert werden.
Ja, da der Mensch und das Denken des Menschen eine Einheit ist, muß jede
Lehre eines Theologen auf einem Teilgebiet immer vom Ganzen seiner Theologie

getragen sein und kann auch nur von ihr her verstanden werden.
Trinität und Übernatur behandelt Bonaventura in seinem Brevilo-

quium, während Trinität und Natur in ihrer Beziehung aufzeigen die Schriften

: Itinerarium mentis in Deum, De reductione artium ad theologiam, Col-
lationes in Hexaemeron ; im Sentenzenkommentar findet man Einschlägiges
über die Menschenseele im besonderen ; die Dreifaltigkeit als Stern der
Vollkommenheit leuchtet auf im goldenen Büchlein De triplici via ; für den
Exemplarismus sind die Quaestiones disputatae de scientia Christi und de mysterio
Trinitatis bedeutsam ; erwähnt seien noch die Sermones de Trinitate und
de triplici testimonio ss. Trinitatis.

Das Thema, das der Autor ein « schönes » nennt, ist jedenfalls auch ein
subtiles und schwieriges. Des Verfassers Verdienst ist es, Ordnung und Klarheit

einzuführen. Mit vestigium einerseits, imago et similitudo andrerseits
zeigt er zuerst die Analogiestufen auf, um dann die Analogie in der
sichtbaren Welt, in der Welt des Geistes und in der übernatürlichen Welt im
einzelnen zu verfolgen. Zur Analogie der Dreifaltigkeit in der Hierarchie
der Engel und der Kirche ist eine bildliche Skizze gebracht, die bereits die
Genialität der Konzeption wie freilich auch eine gewisse Freizügigkeit im
Aufstellen von Zuordnungen zeigt, die nicht allen Menschen jeder Zeit gleich liegt.

Das Buch gehört eingehend studiert und dann wird man sich mit ihm
auseinandersetzen müssen, was hier nicht geleistet werden soll. Auf ein
interessantes Detail sei jedoch hingewiesen : die distinctio formalis. Nach
Szabö — er kann sich hier.auf seine frühere Untersuchung «De distinc-
tionis formalis origine bonaventuriana » (Scholastica ratione historico-critica
instauranda, Romae 1951, 379-445) berufen — geht Duns Scotus mit seiner
distinctio formalis ex natura rei nur den genuinen Weg Bonaventuras, der
seinerseits auch hier auf Augustinus fußt. Auch der Thomas des
Sentenzenkommentars gehöre noch hieher ; erst später habe Thomas eine Unterschie-
denheit der göttlichen Vollkommenheiten (darum geht die Frage) von innen
abgelehnt und eine distinctio virtualis minor ab extrinseco gelehrt, nämlich
aus dem Vergleich der göttlichen Wesenheit mit den Geschöpfen hinsichtlich
der Nachahmbarkeit. Demgegenüber lehre Bonaventura den Grund im
Innern Gottes — ex natura rei, wie später Scotus sagt — was vielleicht ein
Geheimnis sei, aber notwendig, soll Gottes Vollkommenheit und Unabhängigkeit

gewahrt bleiben (28-40). V. Flesch OFMCap



210 Besprechungen

van den Oudenrijn, M. A., OP: Eine alte armenische Übersetzung der

Tertia Pars der theologischen Summa des hl. Thomas von Aquin. Einleitung
nebst Textproben aus den Hss Paris Bibl. Nat. Arm. 134, Wien Mech. 332,

Leiden Univ. Bibl. Or. 5494 und Vatikan Borg. Arm. 45. — Francke, Bern
1955. 240 S. mit 4 Tafeln.

Le R. P. van den Oudenrijn s'est spécialisé dans l'édition des textes
orientaux de la langue arménienne du Moyen Age, domaine dans lequel
le plus gros travail reste encore à faire. Il vient de nous donner quelques
extraits de la traduction arménienne de saint Thomas. Cette traduction
fait partie de ce grand mouvement de l'Orient du XIVe siècle d'approcher
la pensée théologique occidentale : à ne citer dans le monde byzantin que
Maxime Planude (j-1330 et Demétrios Cydonès, de Thessalonique
(f 1384 qui regrettait de ce que « chez nous on rangeait les Latins parmi
les Barbares ».

La traduction arménienne peut être taxée d'excellente parmi ces

premiers essais (p. 9). Elle fut achevée en 1347, par les Dominicains arméniens
dans le « Couvent de la Mère de Dieu », à Qrnay (pp. 20-23). Le principal
ouvrier en fut Fra Yakobos Targmann (« le Traducteur »), qualifié de Var-
dapet (« de l'ordre des docteurs ») (p. 20). Le Prieur de ce couvent très réputé
était Fra Yohan Qrneçi, disciple du Vardapet Esayi Nçeçi de Gaylejor
(pp. 21, 26) et qui a réuni dans son couvent de nombreux Vardapets de renom
(pp. 24, 26). Il est donc tout naturel que le R. P. Van den Oudenrijn se soit
attaché tout spécialement à ces gloires oubliées de son Ordre, dont les

manuscrits sont malheureusement pour la plupart encore indénits. Son

travail est basé sur l'étude de quatre manuscrits de Paris, Vienne, Leiden,
et Vatican qui remontent tous au XIVe-XVe siècle. L'édition de Francke
est excellente, je n'ai relevé que quelques fautes de typographie, inévitables
dès que Ton travaille sur les langues orientales : je ne puis les donner ici.
Le texte est très clair, soigné, et les notes critiques exécutées avec minutie.

Les travaux d'introduction sont remarquables d'érudition : c'est pour
cela que Ton aurait aimé une nomenclature des noms et des matières traitées,

pour rendre plus utile à d'autres chercheurs l'érudition connue du R. P. van
den Oudenrijn. Si le Révérend Père s'excuse par manque de place (p. 47)

de l'absence d'un petit dictionnaire des termes théologiques latins et de

leur traduction arménienne, le plus grand service à ceux qui s'occupent
de ces textes du moyen âge, il a essayé d'y remédier (pp. 37-47), mais Tordre
alphabétique latin ou arménien aurait été plus utile à une consultation
rapide.

Celui qui s'intéresse à ces questions spécialisées et qui ne connaît pas
du tout l'arménien, pourra regretter l'absence de traduction de certains
colophons surtout en vers, dont l'aspect scientifique n'est pas négligeable.

Ces petits détails, dus au manque de place et à la difficulté de travailler
dans les langues orientales, surtout pour trouver un correcteur des épreuves,
n'enlèvent rien au travail immense sous-jacent à ces 240 pages présentées
avec netteté et érudition. Travail historique et théologique indispensable
pour qui veut pénétrer la langue et l'histoire de l'Arménie du Moyen Age.

C. Hayoz OFM Conv



Besprechungen 211

Schweizer, Othmar, MS : Person und hypostatische Union bei Thomas
von Aquin. (Studia Friburgensia, Neue Folge Bd. 16.) — Universitätsverlag,
Freiburg Schw. 1957. xiv-123 S.

Nach zwölf Jahren veröffentlicht der Verf. hier seine Doktordissertation

in Überarbeitung und unter Einbeziehung der inzwischen zum Gegenstand

publizierten Neuerscheinungen. Es geht um die richtige Thomasinterpretation

in der bestimmten Frage, warum die konkrete menschliche Natur
Christi nicht auch menschliche Person sei. Die Beantwortung kann, sagt
der Verf., schon prinzipiell nur im Sinne einer Wahl zwischen drei Theorien

erfolgen, denn mehr als diese drei Lösungsversuche könne es gedanklich

nicht geben. Er nennt sie : die Modustheorie, die Existenztheorie, die
Theorie der reinen Union. Ein erstes Kapitel legt sie inhaltlich kurz dar,
kennzeichnet sie in ihrem Verhältnis zueinander und in den angerufenen
Gründen und reiht provisorisch die Sätze aus Thomas auf, die diesem die
Mitgliedskarte bei einer und im Fortgang der Geschichte bei allen drei
Parteien verschafft haben. Kap. 2 bietet einen problemgeschichtlichen Überblick,

in dem die Hauptvertreter der verschiedenen Auslegungen auch
hinreichend zu Wort kommen. Im dritten haben wir den Kern der Arbeit,
die Analyse der Thomastexte aus ihrem Zusammenhang und in
chronologischer Anordnung. Nach jeder Analyse der Stellen aus einem Werk
oder Teilen eines solchen wird das Ergebnis für die drei Ansichten klar
angemerkt. Kap. 4 will als « Synthese » die Ergebnisse zusammenfassen und
den Personbegriff, wie er Thomas von der natürlichen Vernunft sowohl
wie von der Offenbarung her erscheint, umreißen. Das geschieht in zehn
Thesen mit Verweis auf die Belegstellen. Der Verf. ist zur Überzeugung
gelangt, daß weder Modus- noch Existenztheorie sich mit Recht auf Thomas
berufen, der hingegen der Lehre einer reinen Union durch alle seine Werke
hindurch günstige Grundlagen bietet. Ein Schlußwort bricht noch eine
Lanze für die spekulativen Vorzüge dieser Ansicht vor den beiden andern.

Die Arbeit zeichnet sich aus durch gewissenhafte Methode der
Untersuchung und klare Darstellung. Der Thomasexegese dürfte die Anerkennung
kaum versagt werden. Damit hat der Verf. seine wesentliche Absicht vollauf
erreicht. Wir hätten nur ein paar Bemerkungen. Ist eine Meinung « tödlich
getroffen » (S. 100), so wird man es vielleicht doch aus Klugheitsgründen
nicht laut sagen, auch nicht allzu nachdrücklich auffordern, « immer wieder »

zu lesen. S. 122 wäre der « Stolz » des Philosophen besser unerwähnt
geblieben. Stilistische Feilung ließe sich anbringen : S. 37, Z. 12 f. ; S. 50,
Z. 12 ; S. 63, Z. 14. S. 76 würde man vor dem Zitat (r) etwa erwarten :

« Hier haben wir diesen Text. » S. 78 ist in der Zitation aus Quodl. 9. a. 3

vielleicht versehentlich etwas übergangen, da von dem S. 16 unter « Ibid. »

stehenden Passus hier nichts verlautet - Die Eigenart der Arbeit macht
begreiflich, daß weder ein Sach- noch ein Namenverzeichnis erscheinen.
Das Inhaltsverzeichnis kann beides ersetzen. C. Zimara



212 Besprechungen

De Vooght, Paul, OSB: Les sources de la doctrine chrétienne d'après
les théologiens du XIVe siècle et du début du XVe avec le texte intégral des

12 premières questions de la Summa inédite de Gérard de Bologne (f 1317). -
Desclée de Brouwer (Bruxelles) 1954. 495 p.

Als Frucht einer sorgfältigen Forschungsarbeit legt uns hier der
Verfasser ein vortreffliches Werk vor über die Lehrmeinungen zur Frage der

Quellen der Theologie, wie sie bei den Theologen im 14. und zu Beginn des

15. Jh. vorherrschten.
Wie Gerson sind die meisten der Ansicht, die Heilige Schrift sei uns als

ausreichende und unfehlbare Norm zur Leitung der ganzen kirchlichen Gemeinschaft

bis ans Weltende (S. 240) gegeben. Wenn daher die Humanisten des
16. Jh. auf die Rückkehr zur Heiligen Schrift als der einzigen Glaubensregel

pochen werden, so bleiben sie darin nur der im Mittelalter allgemein
anerkannten Lehre treu. Und solange ein Erasmus und ein Lefèvre d'Etaples
das kirchliche Lehramt nicht verworfen haben werden, sind sie auch dem
Geiste der Reformation noch nicht verfallen ; denn deren Häresie besteht
nicht sosehr in der These : Die Heilige Schrift ist die einzige Offenbarungsquelle,

als vielmehr im Satz : nicht der katholischen Hierarchie steht es

zu, das Wort Gottes auszulegen, sondern den prädestinierten Gläubigen.
Es ist deshalb nicht erstaunlich, wenn Gerhard von Bologna in seiner

« Summa» (deren erste 12 Quästionen hier erstmals kritisch herausgegeben
werden) die Heilige Schrift als die einzige Quelle der Theologie bezeichnet,
denn er fügt sogleich hinzu, daß die Kirche sich unmöglich vom richtigen
Sinn der Bibel entfernen kann. Dieses Prinzip wird vom gesamten Mittelalter

anerkannt. Es gestattet, zugleich die Heilige Schrift als genügende
Glaubensregel anzusehen und doch der kirchlichen Autorität gegenüber
völlige Unterwerfung zu fordern. Für die Scholastik gibt es eben keine Dualität

der Glaubensnormen : die Kirche verkündet der christlichen Welt nichts
anderes als die Lehre der Heiligen Schrift.

Der Verfasser hätte jedoch den wesentlichen Anteil, den die Auswertung

der liturgischen und kanonischen Äußerungen der Kirche für die
mittelalterliche Theologie besitzt, stärker hervorheben dürfen. So scheint
uns die Auffassung eines Thomas von Aquin z. B. weniger einfach, als es

die Darstellung de Vooghts vermuten läßt (vgl. II-II 10, 12). Die Theologie
kann ebensogut aus den von der Kirche anerkannten Gebräuchen schöpfen
als aus den Büchern der Heiligen Schrift. Dasselbe gilt von der Liturgie,
worin der hl. Thomas entscheidende Beweisgründe findet (vgl. I 28, 2, sed

contra ; I 31, 4, obi. 4 ; III 2, 5, sed contra).
Unserer Ansicht nach zögerten die scholastischen Theologen keinen

Augenblick, nicht nur den Schrifttext, sondern auch die von der Kirche
durch Jahrhunderte weitergegebenen Riten und Gebräuche als echten
Ausdruck der geoffenbarten Wahrheit anzusehen. Anderseits jedoch war es
denselben Theologen, auf Grund einer Schriftauslegung, die sich nicht immer
streng an den Literalsinn hielt, möglich, anhand von Bibeltexten fast
alle Dogmen der Kirche zu rechtfertigen. Deshalb scheint uns dieser Satz
des Autors vollkommen richtig : « Les scolastiques étaient moins sévères



Besprechungen 213

que nous pour l'argument d'Ecriture, et ils n'éprouvaient pas de difficulté
à lire dans l'Ecriture des vérités que nous n'y trouvons plus, ou que nous
n'y retrouvons qu'à l'aide de la tradition ancienne» (S. 263).

Diese Identifizierung von Schrift und Offenbarungsgut wird sich als
ungenau erweisen, sobald die Irrlehre die Kirche herausfordern wird, ihren
Glauben zu rechtfertigen. Wie hätte man z. B. die Lehre vom Ablaß aus
der Bibel allein beweisen wollen Unter den von de Vooght erforschten
Theologen ist tatsächlich einer, der das Prinzip der « Sola scriptura » heftig
angreift, Wilhelm von Waterford. Weshalb Weil er Wiclif bekämpft.
Der Verfasser ist sehr hart in seiner Beurteilung Waterfords, dessen
Streitschrift er für völlig wertlos hält (S. 209). Auch wir sind bereit, Wiclifs Gegner
einer unsachlichen Polemik zu bezichtigen ; es wäre aber nicht vergebliche
Mühe gewesen, Waterfords Angriffe auf ihren tieferen Sinn zu prüfen.
Angesichts seiner Irrlehre, welche die Kirche zur Rechenschaft zieht, sieht
sich derTheologe gezwungen, auf denWert der ungeschriebenen Überlieferung
zu pochen. Dasselbe wird sich zur Zeit der Gegenreform wiederholen.

Der Autor gebraucht mehrmals das Wort « Tradition » ; zu unserem
Bedauern gibt er davon nirgends eine genaue Sinnbestimmung. Stellt er
es gleich mit dem « depositum revelatum», wie dies in den Paulusbriefen
geschieht Oder bezeichnet er damit einzig und allein die mündliche Lehre
der Apostel In den Schlußbetrachtungen wird erklärt : « Finalement, les
mots n'importent guère » (S. 264). Doch dieses Prinzip hat eine Ungenauig-
keit der Aussage zur Folge, die den Leser hie und da in Zweifel läßt. So steht
z. B. auf S. 52 : « La méthodologie de Gérard de Bologne est entièrement
centrée sur l'idée que l'Ecriture est parole de Dieu révélée. Seule l'Ecriture
Test, et seule elle est infaillible ». Auf S. 42 jedoch war betont worden,
für Gerhard bleibe die Kirche der Offenbarung treu. Die Lektüre wird durch
solche sich widersprechende Aussagen erschwert. Schließlich entdeckt man
die eigentliche Ansicht des Verfassers, wenn er schreibt : « En dernière
analyse, il n'y a pas deux, mais une seule autorité, celle de Dieu ; elle est
révélée dans l'Ecriture, gardée par l'Eglise» (S. 42). G. Bavaud

Ignatius von Loyola - Petrus Canisius

Iparraguirre, Ignacio, SJ : Orientaciones bibliogrâficas sobre San Ignacio
de Loyola. (Subsidia ad historiam SJ, 1.) — Institutum historicum SJ,
Roma 1957. 151 p.

Die Bibliographie über den Gründer des Jesuitenordens hat den Vorteil,
daß sie das fast 700 Nummern umfassende Material zunächst genau gruppiert,

vor allem in Quellen, Biographien, Monographien über einzelne Lebens-
phasen, Glorifikationen, Exerzitien, Konstitutionen, Autobiographie, Geistigkeit

usw. Ebenso wichtig ist, daß allen bedeutenderen Arbeiten eine kurze
Charakteristik und Wertung sowie Hinweise auf beachtenswerte Rezensionen
beigegeben sind. So wird die Studie des protestantischen Professors IL Böhmer
Ms von « seltener Objektivität » gepriesen, auch wenn der Verfasser « nicht
m die tiefsten Beweggründe » des Heiligen vordrang. Das bekannte Buch von



214 Besprechungen

Fülöp-Miller ist als eine Darstellung demaskiert, die den großen Spanier
nur von der rein menschlichen Seite erfaßt und ihm sogar noch « eine

machiavellische Politik » zuschreibt. Die gediegene Bibliographie, die noch ein

gutes Register der Autoren und Materien besitzt, dürfte ein Paradigma für
ähnliche Arbeiten sein. I. Müller OSB

de Leturia, Pedro, SJ : Estudios ignacianos. Revisados por el P. Ignacio
Iparraguirre SJ. 2 vol. I : Estudios biogrâficos, II : Estudios espirituales.
(Bibliotheca Instituti historici SJ, vol. X-XI.) — Roma 1957. xxxn-475,
xm-544 p.

Ces deux grands volumes sont à la fois un monument de piété filiale
et une précieuse contribution, tant à l'Histoire qu'à la Théologie spirituelle.
Le R. P. de Leturia S. J., fondateur de l'Archivum historicum de la Compagnie

de Jésus, organisateur et doyen de la Faculté d'Histoire de l'Eglise à

l'Université grégorienne, est mort en 1955 sans avoir pu mener à terme
l'entreprise à laquelle il avait consacré les vingt-cinq dernières années de

sa vie : écrire une biographie scientifique de saint Ignace de Loyola conforme
aux exigences les plus strictes de la critique historique. C'est sans doute à

cause de la rigueur même avec laquelle il ressentait ces exigences qu'il
prolongeait toujours la préparation de cet ouvrage et la mort l'a surpris
au milieu des travaux d'approches qu'avec une patience inlassable il multipliait.

Comment ne pas souhaiter que cette œuvre soit continuée et un jour
terminée

Car de toute cette préparation il reste heureusement de nombreuses
traces, et les nombreux travaux qu'énumère la bibliographie des écrits
ignatiens du R. P. L. sont de précieux jalons qui marquent la route
déjà parcourue et consignent les résultats obtenus au cours de tant de

recherches. Les deux volumes que nous a donnés le R. P. Iparraguirre,
collaborateur, ami, et, en cela, exécuteur testamentaire du R. P. L., qui,
se voyant obligé de renoncer à écrire la vie de saint Ignace qu'il projetait,
avait conçu le dessein de cette publication, rassemble les articles qui se

rapportent à saint Ignace lui-même, à son époque et à ses successeurs immédiats,

et qui, dispersés dans diverses revues, seront évidemment beaucoup
plus faciles à consulter, ainsi réunis, et d'ailleurs prennent un relief beaucoup
plus grand du seul fait de leur rapprochement. On a mis à part ceux qui se

rapportent à la biographie proprement dite du saint — et qui constituent le

premier tome — et ceux qui se rapportent à sa spiritualité, et remplissent
le tome deuxième.

Laissant aux Revues spécialisées le soin de dire la valeur et l'intérêt de

ces études au point de vue de l'histoire, nous voudrions attirer l'attention
sur leur grande importance au point de vue de la théologie spirituelle.

Le génie religieux de saint Ignace, l'originalité de son enseignement
et de sa direction, l'immense influence qu'il a eue et qu'il ne cesse d'exercer
dans l'Eglise, en fait un Maître spirituel trop important pour qu'il soit
possible à la théologie spirituelle de l'ignorer, pour qu'elle n'ait pas à attendre
de son étude approfondie un enrichissement immense et nécessaire. Mais



Besprechungen 215

cette étude exige sans aucun doute que la doctrine ignatienne soit replacée
dans son contexte historique et que soient connus sa genèse, son développement,

l'orientation que le maître lui-même entendait lui donner.
La manière si profonde et si vraie dont le R. P. L. concevait sa tâche

d'historien, telle que nous le reporte son éditeur dans sa longue et fervente
introduction, fait de ses travaux historiques une introduction particulièrement

précieuse pour l'étude de la spiritualité ignatienne : il ne se contentait
pas en effet de reconstituer le plus exactement possible les événements qui
ont constitué la trame de la vie du saint, mais cherchait à découvrir à
travers eux comment s'est formée et développée sa sainteté personnelle
et son action de fondateur, aidé en cela par cet instinct qu'il avait, nous
dit-on, pour découvrir des connexions de dépendance entre faits
apparemment sans lien ; sans doute aussi par les intuitions de sa piété filiale.

C'est ainsi par exemple que la naissance à Manrèse de la vocation
apostolique, la lente transposition du projet primitif de pèlerinage et
d'établissement définitif aux Lieux saints, en celui de se rendre à Rome pour
se mettre à disposition du souverain pontife, avec la parallèle maturation
de la « romanité » de saint Ignace, lui faisant finalement trouver à Rome,
vivant, agissant, souffrant en la personne du souverain pontife, Jésus-Christ
que seul il cherchait dans les lieux où il a autrefois vécu, souffert, prêché,
nous éclaire singulièrement sur le sens profond de la dévotion de saint
Ignace au Saint Siège, ainsi que sur l'étonnante continuité en profondeur
de cette vocation, qui présente en apparence des changements de direction
si surprenants. Cela nous éclaire aussi sur un des aspects les plus remarquables

et les plus difficiles peut-être de l'âme de saint Ignace, cette attention
perpétuellement en éveil pour connaître la volonté de Dieu, et cette suspension

de la décision jusqu'au moment où cette volonté s'est fait connaître
assez clairement : dans le cas présent, tant par la voix du souverain pontife
à qui les compagnons du vœu de Montmartre décident de recourir pour
savoir ce qu'ils doivent faire, que par cette consolation intérieure que saint
Ignace avait attendue durant toute la longue préparation de sa première
messe, comme le signe de cette « élection » décisive (p. 10).

Ce rôle, si important, si particulier aussi, des consolations spirituelles
comme signe de la volonté divine en vue de l'élection, est longuement exposé
et très finement analysé à propos des « Exercices spirituels » et de leur mise
en application par saint Ignace dans l'élaboration des règles de la Compagnie.
C'est un rôle de confirmation, qui ne supplée jamais les motifs rationnels,
mais qui leur confère une force surnaturelle, sans laquelle il semble qu'ils ne
seraient pas capables d'incliner définitivement la volonté du saint. Il y a là
évidemment, pour la théologie des inspirations divines particulières, un
donné, qui contraste assez fortement, à première vue, avec la pratique et le
conseil d'un saint Jean de la Croix, et dont la théologie spirituelle ne peut
Pas ne pas tenir compte en cette matière si délicate et si importante, où elle
doit préserver la pureté de la foi aussi bien d'une attention excessive à
l'extraordinaire que d'un refus systématique de toute intervention divine
dans la conduite des âmes.

Toute la section d'ailleurs consacrée aux « Exercices spirituels » est



216 Besprechungen

évidemment d'une importance capitale pour quiconque veut connaître et

comprendre cette source majeure de la théologie spirituelle. Le P. L. nous
fait assister à la lente genèse des Exercices : à leur préparation inconsciente
et imparfaite d'abord à Loyola et Montserrat, où, sous l'influence de ses
premières lectures et de ses premières découvertes, ils se forment obscurément en
lui comme une expérience vécue et personnelle ; puis c'est Manrèse et l'illumination

décisive de Cardoner, où sa vocation apostolique s'est découverte à lui,
et où il commence, en élaborant les Exercices, à penser à la direction des âmes ;

s'il les rédige alors, c'est comme un « manuel pratique de direction dont il
s'aidera pour conduire les autres par les voies que lui-même avait
parcourues » (1. II, p. 15) ; enfin c'est à Paris, au contact de ses premiers compagnons,

à l'expérience de leurs réactions à sa direction, qu'il complète son

livre, dont la mise au point définitive se poursuivra jusqu'à sa mort (p. 24).
Rien donc, on le voit, de cette sorte de dictée céleste, à Manrèse, que
s'imaginent naïvement certains dévots, et c'est beaucoup plus beau ainsi. Les
Exercices s'insèrent dans une tradition, que saint Ignace a connue à Montserrat

par la « Ejercitatorio » de fr. Garcia de Cisnero, qui, nous dit le P. L.,
« joignait admirablement à l'antique tradition contemplative des bénédictins
et de Gerson le courant nouveau de la « devotio moderna » de Gérard de

Zutplen et de Juan Mombaert ». Mais un génie n'est jamais le simple
continuateur d'une tradition et son œuvre, sans être une génération spontanée,
est quelque chose de nouveau, le principe d'un courant qui n'existait pas
avant lui. Ainsi les Exercices spirituels sont-ils marqués du génie religieux;
de saint Ignace, des illuminations divines exceptionnelles de Manrèse, et de

sa prodigieuse connaissance des âmes que l'expérience n'a cessé de développer

en lui.
Le regret que l'on éprouve à ne pas avoir cette biographie scientifique

de saint Ignace que le P. L. préparait, est un peu atténué par cette publication

qui déjà facilitera grandement aux théologiens l'étude de ce grand
Maître spirituel que fut et ne cesse d'être dans l'Eglise saint Ignace de

Loyola. J.-H. Nicolas OP

Brodrick, James, SJ : Saint Ignace de Loyola. Les années du pèlerin.
Traduit par J. Boulangé SJ. — Editions Spes, Paris 1956. 369 p.

Unter allen Publikationen, welche zur Feier des vierhundertsten Todesjahres

des hl. Ignatius von Loyola erschienen sind, nimmt P. Brodricks Buch
zweifellos einen wichtigen Platz ein. Es sticht hervor sowohl durch seine

anziehende, unmittelbare Darstellungsart als auch durch die Neuheit seiner
Ergebnisse.

Schon lange erwartete man von P. Brodrick eine Geschichte des heiligen
Ordensgründers, gleichsam als Krönung seiner vielbewunderten Arbeiten über
Robert Bellarmin, Petrus Canisius, Franz Xaver, die Anfänge des Jesuitenordens.

Diese Erwartung zeigt sich heute erfüllt, wenn auch leider nur zur
Hälfte ; denn dieser erste Band umfaßt nur die siebzehn Jahre des « Pilgers »•

Es sind die harten Jahre jenes geistigen « Lehrganges », den der Verwundete
von Pamplona mit kühnem Eifer unternimmt, und der bis zur Ankunft in



Besprechungen 217

Rom im Jahre 1538 dauern wird. Diese Zeitspanne, in der sich Gott des
Helden bemächtigt, um aus ihm einen Heiligen zu machen, wird von P.
Brodrick mit Einfühlungsgabe und religiöser Gesinnung erforscht. Unter seinen
Händen wird sie zur lebendigen, greifbaren Gegenwart. In ausführlichen
Anmerkungen wird der Bericht wissenschaftlich unterbaut und mit den
wichtigsten Forschungen und Dokumenten in Verbindung gebracht. Dazu fügen
sich die persönlichen Erlebnisse des Autors, der dem Pilger Inigo de Loyola
auf Schritt und Tritt gefolgt ist. Einige glänzende Seiten über Spanien,
Frankreich und Italien geben davon beredtes Zeugnis.

Vielleicht kann man der Darstellung vorwerfen, hie und da etwas
zerrissen und unausgeglichen zu wirken ; allzuleicht nehmen farbreiche
anekdotische Berichte überhand. Der vorzügliche Gesamteindruck jedoch läßt
die angekündigte Fortsetzung mit Freude erwarten. L. Ducrest OP

Brodrick, James, SJ : Saint Pierre Canisius. Traduit et adapté par
J. Boulangé SJ et A. Noché SJ. 2 vol. - Editions Spes, Paris 1957.
xvi-527, 511 p.

Das zweibändige Werk des bekannten Verfassers, englisch erschienen
1935, deutsch übersetzt 1950, liegt hier in französischer Übertragung und
Bearbeitung vor. Wer, wie Rez., als geborener Freiburger in der Verehrung
des « Père Canisius » aufgewachsen ist und sich noch lebhaft an den frommen
Eifer erinnert, mit dem 1897 sein dreihundertjähriger Todestag im Collège
Saint-Michel hier in Freiburg begangen wurde, kann sich nun herzlich freuen,
endlich einmal diese groß angelegte Lebensbeschreibung des heiligen Jesuiten
in seiner französischen Muttersprache lesen zu dürfen. Sie ist ja bisher die
erste, die der historischen Bedeutung dieses unentwegten und erfolgreichen
Vorkämpfers der katholischen Reform im deutschen Sprachraum gerecht
wird, was übrigens bis vor den letzten Jahren kaum möglich gewesen wäre.
Sie beruht nämlich auf Quellen, die uns erst in den Beati Canisii Societatis
Jesu Epistulae et Acta von Otto Braunsberger S. J. (8 Groß-oktav Bände,
Herder, Freiburg, 1895-1923) und in den Monumenta Historica Societatis
Jesu (62 Großoktav Bände, Madrid-Rome 1894-1933) mit einer Vollständigkeit

erschlossen wurden, die schwer zu überbieten sein dürfte.
Dies gewaltige Material mit kundigem Blick zu sichten, mit gewissenhafter

Sachlichkeit auszuwerten und zu einer wohlgefügten Gesamtdarstellung

von imponierender Großartigkeit zu gestalten, ist P. Brodrick vortrefflich

gelungen. Stünde nicht die Schwere des Gegenstandes dem entgegen,
so könnte man diesen Canisius beinahe wie einen Roman lesen. Aber die
Anliegen, mit denen d er zweite Apostel Deutschlands sich zu befassen hatte
- man denke bloß z. B. an seine Beteiligung an den Verhandlungen des
Tridentiner Konzils —, lassen sich nur mit ernstem Nachdenken verstehen
und verfolgen. Da kann dem Leser auch die größte Kunst der Aufmachung
diese Mühe nicht ersparen.

Natürlich vermochten die französischen Übersetzer mit der stilistischen
Vollendung, die Brodricks Schriften nachgerühmt wird, nicht zu wetteifern.
Eine gewisse Schwerflüssigkeit haftet jeder Übertragung aus einer fremden

15



218 Besprechungen

Sprache unvermeidlich an. Zum Glück ging dabei der köstliche Humor, mit
dem Brodrick seine Ausführungen immer wieder zu würzen versteht, doch
nicht verloren. Die lateinischen, öfters sehr umfangreichen Zitate aus den

Quellen wurden, über Brodricks eigene Fassung hinweg, nach dem Original
neu übersetzt.

Über das Leben und Wirken des Heiligen, wie es uns hier entgegentritt,

wollen wir nicht näher eingehen. Interessant sind immerhin die
Schwierigkeiten, die Canisius als Provinzial mit manchen seiner Untergebenen
erleben mußte, wie auch seine Konflikte mit dem berühmten Pater Paulus
Hoffaeus, seinem Amtsnachfolger, dessen tatkräftige Eigenwilligkeit sich
manchmal schroff und heftig auswirken konnte. Diese bemühenden
Menschlichkeiten werden in aller Offenheit erörtert. Über « Petrus Canisius und
Paulus Hoffaeus » unterrichtet sehr ausführlich ein neuerer Aufsatz von
B. Schneider S. J. in ZKT 1957, 304-330. Den erwähnten Konflikten haben
wir es zu verdanken, daß 1580 Canisius nach Freiburg abgeschoben wurde,
was dieser beneidenswerten Schweizerstadt zu nicht geringem Segen gereichen

sollte.
Canisius' Hauptstärke lag in der Ausübung des Predigtamtes, die er

unermüdlich — so lange seine Gesundheit es zuließ bis in die Freiburger-
jahre mit nachhaltigem Erfolg fortsetzte, und in der Gewinnung einflußreicher

Persönlichkeiten im Verkehr von Mann zu Mann, wofür er eine ganz
eigene Begabung zeigte. Es war ihm nicht gegönnt, als Schriftsteller, so viele
zum Teil wichtige Werke er auch verfaßte, Bleibendes zu hinterlassen. Indes
ist doch sein Katechismus sowohl in der größeren als in den zwei kürzeren
Ausgaben noch lange nach seinem Tode immer wieder gedruckt und benutzt
worden. Er war aber in ganz erster Linie ein Heiliger, dem die Rettung der
Seelen und die Ehre des Herrn über alles ging.

Bei einer wohl zu erwartenden neuen Auflage dürfte einiges zu
revidieren sein. Z. B. ist II 102 die Fußnote 31 teils irrtümlich oder mißverständlich,

teils sinnlos. II 444 wird Nikolaus von der Flüe als gewesener « fermier »

bezeichnet, aber der heilige Eremit war nicht Pächter (« fermier »), sondern
selbständiger Bauer (« paysan », « agriculteur »), wie das vorliegende « farmer »

des englischen Textes hier zu übersetzen ist.
Kennzeichnend für das theologische Klima, in dem der Verfasser lebt

und das er bei seinen Lesern als selbstverständlich voraussetzt, ist II 369

die Fußnote 44 über die von Canisius besorgte und mit einer mächtigen
Einleitung versehene Neuausgabe von de justificatione des Franziskanertheologen

Vega. Von der in diesem Werk vertretenen thomistischen Gnadenlehre

heißt es dort, daß sie dem Heiligen doch nicht deshalb so bestimmt
zuzuschreiben wäre, « wie man es getan hat, um ihn in Mißkredit zu bringen »

Jedenfalls war Canisius, gleich den übrigen Jesuiten der ersten Generation,
in theologischen Dingen sehr konservativ eingestellt, was denn auch seine

Meinungsverschiedenheit mit Pater Hoffaeus in der Frage des Gelddarlehens
schon zur Genüge beweist. Da war eben Canisius durchaus ein « vir anti-

quus ». M.-S. Morard OP



Besprechungen 219

Kirchenrecht

Feine, Hans Erich: Kirchliche Rechtsgeschichte. I. Band: Die katholische

Kirche. 2. durchgearbeitete und ergänzte Aufl. - Hermann Böhlaus
Nachfolger, Weimar 1954. xxm-715 S.

Das Werk des evangelischen Kirchenrechtshistorikers Feine, in erster
Auflage im Jahre 1950 erschienen, schloß eine längst empfundene Lücke
in der Wissenschaft des Kirchenrechts. Das Fehlen einer brauchbaren
größeren Zusammenfassung, die das Bild der kirchlichen Rechtsentwicklung
abrundete, hatte sich längst fühlbar gemacht, dies umsomehr, als sich in
den letzten Jahrzehnten das Interesse in steigerndem Maß der Erforschung
der kirchlichen Institutionen zugewandt hatte. Lange Zeit befaßte man
sich vornehmlich nur mit der Geschichte der Quellen und Literatur des
kanonischen Rechtes. Zwar hatte Ulrich Stutz seinerzeit seinen vielgeschätzten

« Gundriß des Kirchenrechts in seinen historischen Teilen » veröffentlicht

(vgl. Bd. V der Holtzendorff-Kohlerschen Enzyklopädie der
Rechtswissenschaft, 2. Auflage 1913/14) und auch der im Jahre 1950 verstorbene
Bonner Kirchenrechtler Albert M. Koeniger einen knappen Grundriß
vorgelegt (1919). Die auf breitere Basis ausgerichtete Historia Institutorum
(1941) von Bertrandus Kurtscheid OFM blieb leider unvollendet, da der
Tod dem angesehenen Kanonisten die Feder, menschlich gesprochen, allzu
früh aus der Hand nahm. Feine selbst ist aus der Schule von Ulrich Stutz
hervorgegangen und ihr verpflichtet. Sein vorliegendes Werk ist, wie er
selber vermerkt, aus dem Gedanken einer Neubearbeitung des Stutzschen
Grundrisses hervorgegangen, da dieser selber nicht mehr dazukam, eine
geplante ausführliche Darstellung der kirchlichen Rechtsgeschichte
fertigstellen, und - wie aus seinem Buch « Der Geist des Codex iuris canonici »

(Stuttgart 1918, S. 172, Anm. 1) hervorgeht, - den Wunsch hatte, eine
Jüngere Kraft möchte eine Lehr- oder Handbuch der kirchlichen
Rechtsgeschichte schreiben. Feine hat es übernommen, die kirchliche
Rechtsgeschichte in Anlehnung an Stutz neu zu schreiben und die Fülle der neuen
Borschungsergebnisse systematisch zu verarbeiten. Zur Frage der Perio-
üisierung hatte er sich in einem Vortrag, den er auf der 7. Tagung der
deutschen Rechtshistoriker in Heidelberg (1949) hielt, geäußert ; vgl. Zeit-
Schr. der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Kanon. Abteilung, 36
(1950) 1-14. In der Darstellung, bedingt durch die Anlehnung an sein Vorbild,

ist das Hauptaugenmerk auf die kirchliche Verfassungsgeschichte
konzentriert und auf jene Gebiete, die von Stutz besonders gepflegt und
erforscht wurden. Das Verwaltungsrecht, vorab das der Sakramente, so-
^ie das Prozeß- und Strafrecht, mußten leider zurücktreten und sind oft
Our kursorisch behandelt. Auf einen sorgfältigen und ausführlichen Literaturnachweis

hat der Verfasser, trotz zeitbedingten Schwierigkeiten bei der
Ausweitung, gleichfalls besonderes Gewicht gelegt. Man wird ihm dafür
besonders dankbar sein, wie auch für sein vornehmes Bemühen, dem
katholischen Standpunkt gerecht zu werden. Daß das Register ausführlich und
Wrläßlich erarbeitet ist, sei nur am Rand vermerkt. Mit Freude wird jeder



220 Besprechungen

Kanonist den beiden weiteren in Aussicht gestellten Bänden entgegensehen.
So soll der zweite Band die Rechtsgeschichte der Kirchen der Reformation
behandeln ; der dritte die der orientalischen Kirchen. Die Abfassung des

ersteren ist Johannes Heckel-München anvertraut, die des andern
übernahm Heinrich Felix Schmied-Wien. H. O. Lüthi OP

Studia Gratiana post octava Decreti saecularia auctore consilio com-
memorationi gratianae instruendae édita, vol. IV-Y, curantibus Jos. For-
chielli, Ord. Iur. Eccles. Universitatis Bononiae, Alph. M. Stickler, Ord.
Hist. Iur. Can. Pont. Athen. Sales. Romae. - Institutum Gratianum, Bononiae

1956-1957, 1958. 296, 128 p.
Der 4. Band der « Studia Gratiana » enthält, wie die vorangehenden

[vgl. FZPT 2 (1955) 213-219 ; 4 (1957) 232-234] eine Anzahl von Studien-
und Forschungsbeiträgen, die sich mit dem Lebenswerk des großen Kanoni-
sten von Bologna befassen. Andrea Lazzarini (Rom) geht in seinem Aufsatz :

« Gratianus de Urbèveteri » (IV, 1-15) dem Geburtsort Gratianus nach.
Valeriana Meysztowicz (Roma) : « L'insegnamento del Decretum di Graziano
in Polonia » (IV, 17-25) zeigt in kurzen Zügen, daß es leider unmöglich sei,

den Einfluß Gratians im 12. und in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts
aufzuzeigen, da durch den Mongoleneinfall vom Jahre 1241 die einschlägigen
Urkunden und Dokumente verloren gingen und man nur auf Vermutungen
angewiesen ist. Das Decretum Gratiani war die Grundlage des kanonistischen
Unterrichts auf der Universität Krakau seit ihrer Gründung (12. Mai 1364)

bis zur Promulgation des neuen Codex Iuris Canonici. Auch die Akademie

von Zamosc, gegründet im Jahre 1589, verpflichtete sich dem Decretum
bis zu ihrer Schließung durch die österreichische Regierung im Jahre 1772.

Desgleichen war es Gegenstand von Studium und Unterricht an der
Universität Wilno (1579-1939). Tihomil Drezga (Los Angeles, California) : «Le
décret de Gratien et les croates » (IV, 27-36) gibt in gedrängtester Form
einen Überblick über das Studium und den Einfluß des Dekretes im
kroatischen Sprach- und Kulturraum. Conrado Leonardi (Roma) bietet in seiner

gründlichen und weitausholenden Studie : « La vita e l'opera di Uguccione
da Pisa decretista » (IV, 37-120) eine äußerst wertvolle Zusammenfassung
der Forschungsergebnisse über Lebensgang und Lebenswerk des großen
Kanonisten, der zweifellos den bedeutendsten Dekretisten zuzuzählen ist.

Er übte auf die späteren Kanonisten einen nicht zu unterschätzenden Einfluß

aus. Sein größter Schüler war der spätere Papst Innozenz III., der

seinen Lehrer (J als Bischof von Ferrara) in der Folge verschiedentlich zu

wichtigen Geschäften heranzog. Jean Dauvillier (Toulouse) : « La jurisdiction

arbitrale de l'église dans le décret de Gratien » (IV, 121-129), der
inzwischen verstorbene Ernst Hoyer (Würzburg) : « Gratian und der Blutbann
der geistlichen Fürsten des mittelalterlichen Reiches » (IV, 131-183), Eugen

Heinrich Fischer (Dillingen/Donau) : « Bußgewalt, Pfarrzwang und
Beichtvater-Wahl nach dem Dekret Gratians» (IV, 185-230); Charles Lefebvre

(Lille/Paris) : «Gratien et les origines de la .dénonciation évangélique' de

l'.accusatio' à la .denunciatio' » (IV, 231-250) untersuchen anhand der
einschlägigen Gesetzestexte die Entwicklung der Lehre des Meisters bis zum



Besprechungen 221

heutigen Recht. Josef Trümmer (Graz) beschließt den Band mit seinem Beitrag

« Das Personenrecht des Kodex und das Decretum Gratiani » (IV, 251-
286). Nicht weniger als 86 canones des Personenrechts im CIC enthalten
Verweisungen auf Gratians Dekret. Die Überprüfung der einschlägigen
Stellen zeigt, daß das Personenrecht des Codex vielfach im Dekret des
Meisters verankert ist. - 28 Tafeln mit Reproduktionen herrlicher Initialien
aus Handschriften des Dekretes sind dem Bande beigefügt.

Der 5. Band der Studia Gratiani enthält die Akten des Kongresses, der
anläßlich des achten Zentenars des Dekretes im Jahre 1952 in Bologna und
Rom stattfand, und über den bereits berichtet wurde ; vgl. FZPT 2 (1955)213.

H. O. LÜTHI OP

Wehrhahn, Herbert: Kirchenrecht und Kirchengewalt. Studien zur
Theorie des Kirchenrechts der Protestanten auf lutherischer Lehrgrundlage. -
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1956. xii-160 S.

Die Arbeit ist in etwas anderer Fassung 1951 der Rechts- und
Wirtschaftswissenschaftlichen Fakultät der Universität Tübingen als
Habilitationsschrift eingereicht worden. Sie will, wie der Untertitel es ausdrückt,
ein wegweisender, kritischer und klärender Beitrag zur Theorie des Kirchenrechts

der Protestanten auf lutherischer Lehrgrundlage sein. Die einleitende
Studie grenzt deshalb das Thema ab und beleuchtet die notwendigen Grund-
und Vorfragen. Dann gibt die erste Studie einen « Überblick über die in
der protestantischen Kirchenrechtstheorie herrschenden Methodenlehre und
vorläufige Kritik derselben» (S. 14-35). Die zweite Studie ist betitelt:
« Die die protestantische Kirchenrechtstheorie beherrschende Methodenlehre

im Lichte der lutherischen und praktischen Theologie » (S. 36-96).
Die dritte endlich : « Zur Bedeutung der lutherischen Unterscheidungslehren

(« Gesetz und Evangelium », « Geistliches und weltliches Regiment »)

für das Problem der Kirchenordnung» (S. 97-157) beschließt die auch für
katholische Theologen und Kirchenrechtler anregende Schrift.

H. O. Lüthi OP

Isele, Eugen: Das Freiburger Münster St. Nikolaus und seine Baulast.
Rechtsgeschichte einer Kirche.

Jäggi, Peter: Das verweltlichte Eherecht.
Schwander, Vital: Von den Religionsdelikten. Begriff, System, Rechtsgüter,

Glaubensdelikte.
(Freiburger Veröffentlichungen aus dem Gebiet von Kirche und Staat,

Bd. 10-12.) - Universitätsverlag, Freiburg Schw. 1955. 128, 52, 117 S.

Diese drei Studien wurden auch unter dem Titel : « Drei Abhandlungen
aus dem Gebiet von Kirche und Staat, Msgr. Celestino Trezzini anläßlich
seines Rücktrittes vom Lehramt gewidmet » in einem eigenen Band
veröffentlicht. Celestino Trezzini war durch mehr als drei Jahrzehnte Professor
für Rechtsphilosophie und Kirchenrecht an der juristischen Fakultät der
Universität Freiburg (Schw.).

Eugen Isele schenkt uns eine gründliche Arbeit, der mehr als nur lokal-
kistorische Bedeutung zukommt. Zunächst klärt er die Rechtsnatur der



222 Besprechungen

Kultusbaulast, leuchtet in die damit zusammenhängenden Probleme hinein

und legt die großen Linien der Entwicklung des einschlägigen kirchlichen
und staatlichen Rechts dar. Das zweite Kapitel ist der Rechtsgeschichte der
St. Niklausenkirche gewidmet und zeigt in drei Abschnitten deren geschichtliche

Entwicklung vom zwölften Jahrhundert bis in die Gegenwart hinein.
Die Rechtslage der verschiedenen Perioden ist bereits durch deren
Überschrift charakterisiert: Die Kirche des Stadtherrn (1157-1308) - Das
Münster der Bürger (1308-1797) - Neuzeitliche Wandlungen (1798-1924).
Quellen und Literatur sind in extenso angeführt. Der Anhang enthält
wertvolle Urkunden aus der Rechtsgeschichte von St. Nikolaus.

Peter Jäggi unternimmt in seiner Abhandlung in ruhiger und sachlicher
Weise den Versuch, die bedeutendsten Probleme zu klären, die sich im
Zusammenhang mit der Verweltlichung des Eherechtes aufdrängen. Nicht
nur als Erscheinungsform des gesellschaftlichen Lebens, sondern auch als

Rechtsinstitut wurde die Ehe, wie der Verfasser einleitend hervorhebt,
im christlich gewordenen Abendland durch die christliche Glaubens- und
Sittenlehre bestimmt. Im Laufe der Entwicklung zeichneten sich in der
Folge zwei Grundformen ab. Wo das Glaubensgut der Kirche zu voller
Entfaltung und Geltung gelangte, war sie alleiniger Gesetzgeber und
zugleich Trägerin der Gerichtsbarkeit. Ihre Wirkung auf die Ehe war in diesem
Falle eine « primär-funktionelle » : sie besorgte ausschließlich die mit der
Ehe zusammenhängenden wichtigsten gesellschaftlichen Funktionen. Die
zweite Grundform hatte sich dort herausgebildet, wo der Staat aus
vorchristlicher, ostkirchlicher, reformatorischer oder gar absolutistischer
Anschauung heraus selber Ehegesetze erließ oder ein außerkirchliches
Gewohnheitsrecht anerkannte. Hier zeigte sich die Wirkung des Christentums in
der materiellen Übereinstimmung des staatlichen Eherechts mit der christlichen

Ehelehre. Das hatte naturgemäß eine funktionelle Einbeziehung der
christlichen Religionsgemeinschaften in das Eherecht zur Folge, indem der
Staat entweder die Forderung der Kirche auf Beobachtung der kirchlichen
Eheschließungsform und auf Ausübung der Ehegerichtsbarkeit nachlebte,
oder sogar, unter Wahrung seiner Hoheit, den kirchlichen Organen übertrug.

Beiden Grundformen war das materiell nach der christlichen Doktrin
ausgerichtete Eherecht - wenn es auch nicht überall den gleichen Inhalt
hatte -, und die aufeinander abgestimmte Aufteilung der eherechtlichen
Funktionen zwischen Kirche und Staat gemeinsam. Dank diesem
Zusammenwirken bestand im Abendland prinzipiell eine einheitlich christliche
Eheordnung. Im Folgenden untersucht dann der Verfasser die schweizerischen

Verhältnisse. Auch in der Eidgenossenschaft bestand in diesem Sinne
bis nach Mitte des vergangenen Jahrhunderts eine, allerdings vielfach
bereits abgeschwächte, christliche Eheordnung. Die Ehegesetzgebung lag

bei den Kantonen, nicht beim Bund. Deshalb galt für Katholiken in manchen
Kantonen im Prinzip das kanonische Eherecht ; der Staat begnügte sich

mit zusätzlichen Bestimmungen administrativer Natur. Die Eheschließungsform

war die kanonische ; die geistlichen Gerichte befanden über Gültigkeit

der Ehe und über Trennungsklagen. Andere Kantone, beeinflußt vom
österreichischen Recht, stellten eine für Katholiken gültige Ehegesetz-



Besprechungen 223

gebung auf, Aber selbst hier galt die kirchliche Trauung, und für Katholiken
war die Scheidung ausgeschlossen. Für Protestanten hingegen bestand ein
staatliches, aber konfessionell ausgerichtetes Eherecht. Nur vier Kantone
hatten bereits ein laiziertes Eherecht. So präsentiert sich, in großen Zügen
gezeichnet, die Situation in der Schweiz. Die Jahre 1874 und 1875 brachten
dann, als Ergebnis einer nicht aufzuhaltenden Entwicklung, die Säkularisierung

des Eherechtes durch den Bund, und die Einführung der
obligatorischen Zivilehe. Das neue Zivilgesetzbuch hob zwar das Gesetz von 1874
auf, übernahm aber dessen eherechtliche Ordnung ohne grundsätzliche
Änderung. Nach diesen Feststellungen unternimmt es der Verfasser
aufzuzeigen, wie sich dieses verweltlichte Eherecht von der früheren, christlich

geprägten Eheordnung unterscheidet, und was es mit ihr noch gemein
hat. Vorab wurde die Mitwirkung der Kirche bei den eherechtlichen Funktionen

beseitigt, der Inhalt des Eherechtes eigenmächtig gestaltet und die
Lösbarkeit des Ehebestandes gesetzlich verankert. Die Ähnlichkeit zwischen
der säkularisierten staatlichen und der christlichen Eheordnung zeigt sich
vor allem darin, daß der Staat die christliche Eheordnung nachgebildet
hat. Er hält auch am Grundsatz der Einehe, am Konsensualprinzip und
an der Tatsache fest, daß die Ehe ein jedermann zugängliches Rechtsinstitut
ist, ein Faktum, für das das Christentum seit seinen Anfängen gekämpft
hatte. Auch übernahm der Staat von der christlichen Eheordnung den
öffentlich-rechtlichen Charakter der Ehe. Es sei auch festgehalten, daß er
die eigenen eherechtlichen Funktionen dem christlichen Eherecht nachgestaltet

hat, wie z. B. die Trauform und die Ehehindernisse. Ein Grund
dafür dürfte sein, daß die hergebrachte, christlich geformte Ordnung zu
sehr im Volksbewußtsein verankert war, als daß sie radikal hätte beseitigt
werden können. So beinhaltet das verweltlichte Eherecht unausgesprochen
christliches Gedankengut, was zwar Vorteile, aber doch auch Gefahren in
sich birgt. Es ist das Werk des modernen Staates, während die frühere
Ordnung das Werk der Kirche und des mit ihr zusammenarbeitenden
Staates abendländisch-christlicher Prägung war. Beim modernen Staat überwiegt

der Gedanke der Freiheit, früher herrschte der der Autorität vor. In
geistreicher Art verfolgt der Verfasser die Auswirkung der neuen geistigen
Grundhaltung und dieses Ausbaues der christlichen Ordnung bis in die
letzten Verzweigungen hinein. Es ist das tragische Ende der Zusammenarbeit

zwischen Staat und Kirche auf einem der bedeutendsten und wichtigsten

Gebiete der Volkserziehung. Die religiöse Begründung der Ehe bleibt
nun dem Gewissen des Einzelnen Überbunden

Vital Schwander berücksichtigt in seiner Arbeit gleichfalls das
schweizerische Recht. Sie war zunächst als Darstellung des Art. 261 StGB (Störung
der Glaubens- und Kultusfreiheit) geplant, wurde dann aber erweitert.
Die Studie will den rechtlichen Grundlagen der Religionsdelikte nachgehen.
Neben dem staatlichen Recht wird auch das kirchliche miteinbezogen.
Anknüpfend an die Hauptäußerungen der Religion, kombiniert der Verfasser
sie mit den verschiedenen Rechtsgütern, unter deren Blickpunkt die
Religionsdelikte betrachtet werden können. Im letzten Abschnitt geht er dann
näher auf die einzelnen Glaubensdelikte ein.



224 Besprechungen

Alle drei Beiträge sind wertvolle Studien aus dem Gebiet des Verhältnisses

von Kirche und Staat. H. O. Lüthi OP

Holböck, Carolus: Tractatus de iurisprudentia Sacrae Romanae Rotae
iuxta decisiones quas hoc sacrum tribunal edidit ab anno 1909 usque ad

annum 1946 et publicavit in voluminibus I-XXXVIII. - Officina Libraria
« Styria », Graetiae 1957. 400 p.

Die Rechtssprechung des obersten päpstlichen Gerichtshofes der Sacra
Romana Rota ist für die Kirchenrechtswissenschaft eine reiche Fundgrube
kanonistischer Erkenntnisse. Seitdem Pius X. im Zuge seiner Kurialre-
form die Rota, die mit dem Untergang des Kirchenstaates ihr Ende gefunden
hatte, wiederherstellte (Const. « Sapienti consilio », vom 29. Juni 1908),
werden jährlich laufend die wichtigsten Urteile samt ihrer Begründung der
Öffentlichkeit zugänglich gemacht. Leider mußte man bisher einen Index
generalis, der den Zugang zur Judikatur erleichtert hätte, vermissen. Der
Sammelband des Salzburger Kanonisten, der eine « Summe der Spruchpraxis

der S. R. Rota » darstellt, ist ein vollkommener Ersatz dafür.
Holböck hat die bedeutendsten Entscheidungen systematisch geordnet und
verarbeitet, und oft auch umfangreiche Textzitate angeführt, insbesondere
aus Urteilen, die wegen ihrer Bedeutung wegweisend sind. Das Werk leistet
der Theorie und der Praxis große Dienste und vermittelt einen wertvollen
Einblick in die Spruchpraxis der Rota. H. O. Lüthi OP

Lazzarato, Damianus: Iurisprudentia pontificia. De metu, cc. 214 et
1087. - Typis Polyglottis Vaticanis [1956]. liv-1380 p.

In diesem äußerst umfangreichen Sammelband hat der Autor 622 Fälle
« ex capite metus » zusammengetragen, die von bischöflichen und päpstlichen

Gerichtshöfen behandelt wurden, oft unter Mitwirkung der römischen

Kongregationen, hauptsächlich des S. Officium und der Sakramentenkongregation.

Die meisten dieser Fälle sind solche aus dem Eherecht. Davon
erhielten 332 einen positiven Entscheid. Vor allem für kirchliche Richter,
aber auch für alle, die am kirchlichen Recht interessiert sind, ist die fleißige
Arbeit des Autors, der als Anwalt an der römischen Kurie tätig ist, ein

höchst willkommenes Quellen- und Nachschlagewerk, das ihnen unschätzbare

Dienste leistet, denn die Lösungen dieser Rechtsfälle enthalten Probleme
und Fragen, mit denen der Kanonist sich immer und immer wieder
auseinandersetzen muß. H. O. Lüthi OP

Kaps, Johannes : Das Testamentsrecht der Weltgeistlichen und
Ordenspersonen in Rechtsgeschichte, Kirchenrecht und bürgerlichem Recht
Deutschlands, Österreichs und der Schweiz. - Verlag « Christ Unterwegs »,

Buchenhain (vor München) 1958. 304 S.

Die außerordentlich gründliche und umfassende Studie darf mit Recht
stärkste Beachtung beanspruchen, nicht nur wegen ihrer soliden
wissenschaftlichen Fundierung, sondern vor allem auch wegen ihrer Bedeutung



Besprechungen 225

für die Praxis. Der erste Teil, « Die Entwicklung des kirchlichen Rechts
über das Testament der Geistlichen und Ordenspersonen » (S. 19-115), bietet

die rechtsgeschichtliche Entwicklung der einschlägigen Fragen, zunächst
hinsichtlich des Testamentsrechts der Weltgeistlichen, dann im Hinblick
auf das der Ordenspersonen. Der Autor geht oft ausführlich auf die
zeitgenössischen Streitfragen ein ; vgl. z. B. die Kontroverse zwischen den
beiden spanischen Theologen Navarrus und Sarmiento de Medoza über die
Testierfreiheit der Weltgeistlichen und ihrer Verpflichtung, ihr geistliches
Einkommen zu guten Zwecken zu testieren, oder die Streitfrage nach der
Natur dieser Verpflichtung, ob sie eine rechtliche sei (ex iustitia) oder nur
eine moralische (ex praecepto). Im zweiten Teil, «Das heute geltende kirchliche

Recht über das Testament der Weltgeistlichen und Ordenspersonen »

(S. 117-153) gibt er eine wohl begründete Darstellung des einschlägigen
geltenden kirchlichen Rechts, wobei er sich zunächst mit der Testierfreiheit
und der Testierpflicht der Geistlichen auseinandersetzt, dann sich mit Inhalt
und Form des Testamentes befaßt. Besonderes Interesse verdienen seine
Ausführungen über die vermögensrechtliche Stellung der Ordenspersonen.
Der dritte Teil, « Die wichtigsten Bestimmungen des deutschen, österreichischen

und schweizerischen Zivilrechts über Testamente » (S. 155-262) bringt
die analogen Bestimmungen und Vorschriften des staatlichen Rechts
betreffs Errichtung und Aufhebung von Testamenten, sowie über die
Testamentsvollstrecker. Dieser Abschnitt ist insofern von Bedeutung, als die
zivilrechtlichen Bestimmungen über das Erbrecht (Erbfolge, Testierfähigkeit,

Testamentsform) auch für den Klerus gilt. Die Kirche hat dies wiederholt

anerkannt und auch eingeschärft. So weist der Verfasser darauf hin,
daß z. B. die Päpste Leo XIII., Pius X., Benedikt XV. ihr Privattestament
nach den italienischen Gesetzen errichteten. Die genaue Einhaltung und
Beobachtung der bürgerlichen Testamentsform wird im praktischen Leben
vielen unangenehmen Schwierigkeiten vorbeugen. Im Anhang fügt der
Autor verschiedene Muster von Testamenten an. Ergreifend sind auch die
beiden abgedruckten geistlichen Testamente von Kardinal Faulhaber und
Msgr. Lampert, Provikar der Apostolischen Administratur Innsbruck-Feldkirch.

Quellen- und Literaturverzeichnis sind erschöpfend erarbeitet ; ein
ausführliches Namen- und Sachregister erleichtert die Benützung des Werkes,

für das man dem Verfasser nur danken kann. Es ist ein wertvoller
Beitrag für Wissenschaft und Praxis. H. O. Lüthi OP

Chang, Paschalis, OFM: De relationibus iuridicis inter superiores reguläres

et moniales exemptas ipsis subditas (secundum Codicem vigentem). -
Impressis Libreriae Regensbergianae, Monasterii 1953. vni-75 p.

Der Verfasser gibt in seiner Arbeit eine Zusammenfassung der geltenden

kirchlichen Vorschriften und Gesetze hinsichtlich des Verhältnisses
der Höheren Ordensobern zu den ihnen unterstellten exempten Nonnen
Und grenzt ihre Rechte und Pflichten sorgfältig ab. Die deutschsprachige
kanonistische Literatur ist leider nicht berücksichtigt. Für die Praxis eine
brauchbare Arbeit. H. O. Lüthi OP



226 Besprechungen

Missionswissenschaft

Köster, Hermann, SVD: Vom Wesen und Aufbau katholischer Theologie.

- Steyler Verlagsbuchhandlung, Kaldenkirchen 1954. 122 S.

P. Köster ist einer der theologischen « Rufer in der Wüste » im Fernen
Osten. Während seiner 20 Jahre theologischen Unterrichtes in einem chinesischen

Seminar behielt er einen wachen Sinn und verfolgte stets die neuere
Literatur. Er hat nicht nur anregende Aufsätze über Fragen fernöstlicher
Pastoral geschrieben, z. B. über die theologische Ausbildung der chinesischen
Priester, über die christliche Verkündigung ; er tritt im vorliegenden Buch
auch zur Diskussion mit den westlichen Theologen an. Er hofft, daß durch
die zwei Aufsätze « Vom Wesen und Aufbau katholischer Theologie » und
« Wissenschaftstheoretisches zur sogenannten Missionswissenschaft » und die

zu erwartende Aussprache darüber « frische Säfte und Kräfte in den
altehrwürdigen Baum der hl. Theologie aufsteigen, damit er nicht holzig und
trocken werde, sondern aus verjüngter innerer Lebenskraft neue und frische
Früchte zeitige » (Vorwort). Es sind der Wünsche und Fragen zu viele,
die er an die Theologie als ganze und an jedes einzelne Fach richtet, als daß

wir hier darauf eingehen könnten. Die Auseinandersetzung damit ist aber

jedem Professor der Theologie anzuraten. W. Bühlmann OFMCap

Scientia Missionum Ancilla. Clarissimo Doctori Alphonso Ioanni Mariae
Mulders, missiologiae professori, hunc librum dedicant amici occasione sexa-
gesimi eius anniversarii. - Dekkeru.VandeVegt, Nijmegenl953.xxvii-299 p-

Nachdem die Schweiz mit der Festschrift Kilger 1950 die Reihe der
Festschriften im Bereich der jungen Missionswissenschaft eröffnet hatte,
folgte 1951 die Festschrift Dindinger und 1953 die Festschrift Mulders zum
60. Geburtstag des Gründers und Leiters des missionswissenschaftlichen
Institutes der Universität Nimwegen. Daß dieser eine solche Ehrung
verdient, beweist schon die Bibliographie seiner Bücher, Reden, Artikel und

Besprechungen, die 13 Seiten umfaßt. Ein Schimmer dieser Ehrung fällt
auch auf die Universität Freiburg, wo der Jubilar 1921 mit dem
theologischen Doktorat summa cum laude die Grundlage für seine fruchtbare
Tätigkeit gelegt hatt. Unter der Anregung von Ed. Loffeld und J. Wils
haben 20 der bekanntesten Vertreter der Missionswissenschaft oder ihrer
Hilfswissenschaften Beiträge geliefert, die dartun, wie die Wissenschaft den

Missionen gedient hat und dienen kann und soll. Einige der Autoren haben
inzwischen die hier behandelten Aspekte in erweiterter Form veröffentlicht.

W. Bühlmann OFMCap

Funk, Josef, SVD : Einführung in das Missionsrecht. (Veröffentlichungen
des Missionspriesterseminars St. Augustin, Siegburg, Nr. 3.) — Steyler

Verlagsbuchhandlung, Kaldenkirchen (Rhld.) 1958. 156 S.

Mit Freude und Dank nehmen wir die erste deutsche Einführung in das

Missionsrecht entgegen. Seit 1925 liegt der erste Band des lateinischen JuS



Besprechungen 227

Missionarium von P. Grentrup SVD vor, der keine Fortsetzung fand ; manche
Artikel in unseren Zeitschriften haben das Missionsrecht wesentlich gefördert,

aber zu einer Gesamtdarstellung ist es bisher nicht gekommen. Im
allgemeinen darf man zu dem vorliegenden Werke sagen, daß der Wurf
gelungen ist, sodaß man den Studenten und den Missionaren ein Handbuch
bieten kann in gutem, übersichtlichem Druck, das in knapper Form in alle
Fragen einführt. Zu wünschen wäre ein Register am Schluß.

Zu bedauern ist, daß der Autor sich nicht an die Einteilung des CJC
gehalten hat, zu dem doch das Missionsrecht nur eine Ergänzung darstellt.
Zudem läßt sich die Einteilung Verfassungsrecht — Verwaltungsrecht jedenfalls

in dieser Weise nicht durchführen. Oder gibt es ein Verwaltungsrecht
nur für die Missionare und nicht für die Missionsoberen und die römische
Propaganda usw., die abschließend im 1. Teil behandelt werden — Bei
jedem Abschnitt ist am Schluß die Literatur angegeben. Im Text stehen
nur einzelne Hinweise auf CJC und Formula major oder minor. Es wäre doch
besser, wenn die Literatur im einzelnen unter dem Text angegeben wäre,
damit man sich im Zweifelsfalle schneller orientieren kann.

Die Kirche hat gewiß an sich die Rechte einer vollkommenen Gesellschaft,

aber nur auf Grund des Glaubens, der nicht erzwingbar ist. Es ist
deshalb nicht nur Bescheidenheit, wenn die Kirche ihre Rechte nicht
hervorkehren kann. Sie hat das Bewußtsein ihrer Rechte, fordert sie von den
Gläubigen, die Ungläubigen aber sucht sie für den Glauben wie für die
Anerkennung ihrer Rechte zu gewinnen, indem sie sich vorläufig begnügen muß
mit der Anerkennung, die ihr geschichtlich und soziologisch zukommt.
Eine maßvolle Besteuerung von seiten des Staates sowie eine wohlwollende
Handhabung der Devisengesetze scheint mir vollberechtigt, da die Kirche
und Mission trotz ihrer Selbständigkeit ohne den Nutzen der staatlichen
Einrichtungen nicht auskommt und deshalb auch an den Lasten teilnehmen
muß (S. 21 ff.).

S. 152 sagt der Autor, eine Kirche, ein Haus, das zu vollem Recht einem
Orden inkorporiert ist, werde vom Ordensoberen in Abhängigkeit vom
Missionsoberen verwaltet. Das gilt gewiß von den nicht exempten Orden, während

die exempten nur in der Seelsorgstätigkeit vom Missionsoberen
abhängig sind.

Wünschenswert wäre am Schluß der Abdruck der Formula major und
minor der von der Propaganda bewilligten Apostolischen Fakultäten, der
Hauptquelle des Missionsrechtes neben dem CJC, die nicht jedem zugänglich

ist. B. Biermann OP

Van der Marek, Wilhelmus H. M., OP: Statuta pro Missionibus recen-
tiora inter se ac praesertim cum iure ecclesiastico communi comparata.
(Missionswissenschaftliche Abhandlungen und Texte, Heft 22.) -
Aschendorfische Verlagsbuchhandlung, Münster i. W. 1958. xvi-92 p.

Als der Kapuzinergeneral P. Bernard Christen von Andermatt 1884
die Leitung des Ordens in die Hände bekam, war eine seiner wichtigsten
Aufgaben, die danieder liegenden Missionen wieder zu heben. Zu diesem



228 Besprechungen

Zweck ließ er ein Missionsstatut herstellen, das 1887 promulgiert wurde. Er
hat damit, wie P. van der Marek in seiner Freiburger Dissertation feststellt,
etwas geschaffen, « quod fuit primum in genere et de facto quodammodo
causa aliorum quae sunt in genere» (86). Dieses Statut, 30 Jahre vor der
Kodifikation des Kirchenrechtes ein kleiner Codex für die Missionen, wurde
für die meisten der 20 seither erschienenen Statuta anderer Orden und

Kongregationen Anlaß und Vorbild. Nach zwei Kapiteln über Ursprung und

Aufbau dieser Statuta stellt der Autor hauptsächlich zusammen, was diese

und der Codex über das Personen- und Güterrecht in den Missionen bestimmen.

Er beschränkt sich auf die positive Darlegung der einzelnen Punkte.
Ausnahmsweise bringt er eine Anregung oder Kritik an, so wenn er z. B.
die Tatsache hervorhebt, daß bei den Punkten über die Vorbereitung der
Missionare fast nur von sprachlichen und naturwissenschaftlichen Fächern
die Rede ist (50 f.). Interessant wäre die Frage gewesen, wie weit die Missions-
statuta auf den Codex eingewirkt haben. Das ganze ist eine sehr gründliche
Arbeit, die dem Missionsrechtler und vor allem auch den Kongregationen,
die noch die Abfassung eines eigenen Statutes vorhaben, gute Dienste
leistet. W. Bühlmann OFMCap

Sugranyes de Franch, Ramon : Raymond Lulle, Docteur des Missions.
Avec un choix de textes traduits et annotés. (Nouvelle Revue de Science

missionnaire, Supplementa V.) — Schöneck-Beckenried (Schw.) 1954. 152 p.

In den letzten 50 Jahren ist außerordentlich viel über Raymundus Lulliis
geschrieben worden, zumal in seiner Heimat Mallorca. Dort kommt auch
die große kritische Ausgabe seiner gesammelten Werke heraus (Palma de

Mallorca 1905-1953, bisher 21 dicke Bände). Sein Werk und seine Lehre
bieten vielerlei Probleme, und diese Probleme sind zum Teil sehr aktuell.
Das Grund-Ideal seines Lebens, von dem er geradezu besessen war, war die

Bekehrung der Ungläubigen. Deshalb verließ er Weib und Kind, Hab und

Gut, und durchzog 50 Jahre als Laie die damals bekannte Welt, sei es, um
für diese Idee zu werben, sei es, um selber den Glauben im Heidenlande zu

verkünden. Und inzwischen verfaßte er seine Schriften — man zählt über
240 Titel — didaktischen, poetischen, mystischen, philosophischen Inhalts,
die alle letztlich das eine Ziel verfolgten. Und schließlich opferte er für dieses

Ziel sein Leben, indem er in der Barbarei wegen seiner Predigt gesteinigt
wurde. — Er wurde von den ihn begleitenden Kaufleuten halbtot auf das

Schiff gebracht und starb auf der Heimfahrt im Angesicht der heimatlichen
Insel 1316. So erfüllte er den letzten Teil des Programms, das er für den
Missionar aufgestellt hatte. Er wurde der erste Missions-Publizist durch Schrift
und Tat.

Als solchen sucht ihn uns Verf. auf Grund einer umfassenden Kenntnis
seiner Schriften näher zu bringen, indem er im 1. Teil ein Porträt des große11

Missionars zeichnet, im 2. mit den Worten der alten Vita, die einer seiner
Schüler kurz vor seinem Tode (zwischen 1309 und 1311) in lateinischer
Sprache niederschrieb, mit eigenen kritischen Noten. Im 3. Teil folgt dann



Besprechungen 229

« Le grand dessein », das große Ideal in seinen Grundzügen und in seinen
Auswirkungen in fünf Punkten : 1. Das Missionsideal, 2. die theologischen
Prinzipien, 3. die Missionsmethode, 4. R. L.'s Optimismus und 5. seine
Kreuzzugspläne. Das ist der Hauptteil, wo er als « Docteur des Missions»
charakterisiert wird, der seiner Zeit um Jahrhunderte vorausging.

Ramon Lull geht aus von der Liebe des Gekreuzigten, der sich für das
Heil aller geopfert hat, die nun durch die Unkenntnis dieses Heiles doch
verloren gehen. Das müssen die Gläubigen wissen, um dann durch die Predigt
des Evangeliums den Ungläubigen die Kenntnis zu bringen. Dabei führt er
drei Prinzipien an : Bereitschaft bis zum Tode des Martyriums, Kenntnis des
Buches, das er auf Grund einer Erleuchtung verfaßt hat, nach dem er der
« Doctor illuminatus » genannt wird. In diesem Buche sucht er mit «

zwingenden Beweisen » die Ungläubigen zum Glauben zu führen. Er fordert
die Gründung von Klöstern, in denen die fremden Sprachen gelehrt
und die Missionare vorgebildet werden, von den Missionaren aber außer
gründlicher theologischer Vorbildung die Kenntnis der Sprachen und
Religionen der Ungläubigen, insbesondere der Mohammedaner, die er selber wie
kein anderer Missionar des MA studierte. In einem überstiegenen Optimismus

glaubte er, daß die gelehrten Mohammedaner Skeptiker seien, daß er
ihnen seine Beweise nur vorzutragen habe, um sie und mit ihnen das Volk
zu gewinnen. Darin allerdings wurde er durch seine eigenen Erlebnisse
enttäuscht, was auch der Hauptgrund gewesen sein mag, daß seine immer
wiederholten Vorschläge nicht das gewünschte Echo fanden.

Was die Kreuzzugsprojekte Lulls angeht, so glaube ich darin keinen
Widerspruch sehen zu müssen zu seinen Äußerungen über die Missionsmethode,

wie S. es tut. Man braucht nicht Pazifist zu sein, wenn man
überzeugt ist, daß der Glaube sich nur auf eigene freie Entscheidung gründen
und deshalb nur durch friedliche Predigt des Evangeliums vermittelt werden
kann. Selbst Las Casas — De unico vocationis modo — war kein Pazifist,
Wenn er auch alle Kriege der Spanier in Amerika für ungerecht erklärte. Mit
seinen Zeitgenossen war Lullus überzeugt, daß für den Kreuzzug gegen die
Sarazenen gerechte Gründe vorlagen und ebenso für den Kampf gegen die
rechtlich der Kirche unterstehenden Griechen.

Die beigegebenen Texte aus den Schriften Lulls S. 90-145 (aus der doc-
trina pueril, dem Roman Libre de Blanquerna, dem Libre de contemplaciô
en Deu, jeweils nur einige Kapitel in französischer Übersetzung nach der
katalanischen Gesamtausgabe), dann der bisher unedierte Tractatus de modo
convertendi infideles an Papst Nikolaus IV. und der Cant de Mestre Ramon
nach der Ausgabe von Barcelona 1925 als Probe der Poesie, ebenfalls in
französischer Übersetzung, geben uns einen tieferen Einblick in seine Schreibart

und werden gewiß manchen Leser veranlassen, auch andere Schriften
Lulls zu lesen.

Die lullistischen Streitigkeiten werden in dem Buche nur am Rande
bemerkt, was auch dem Zwecke des Buches am besten entspricht. Da Lullus

in seiner Philosophie von der franziskanisch-augustinistischen Schule
ausging, war es unvermeidlich, daß andere sich gegen ihn erhoben. Seine Arbeit
für die Mission aber kann nur unsere Bewunderung erregen, zumal wenn wir



230 Besprechungen

mit dem Autor seine rationes necessariae nicht als Beweise für das Dogma,
sondern für die Glaubwürdigkeit der Offenbarung ansehen.

B. Biermann OP

de Crisenoy, Maria : Saint François Xavier, apôtre des Indes et du Japon.
— Editions Spes, Paris 1953. 272 p.

Rétif, André SJ, avec la collaboration de Daniel-Rops, Jean Blanc, Gervais

Dumeige, Yves Raguin, Henri Bernard Maître, H. Mora, Jean Guen-

nou, A. Rocaries, Jean Mécerian, C. Couturier, Jean-Emile Janot, Paul
Mailleux : Les Héritiers de Saint François Xavier. (Cahiers Missionnaires, 2.)

— Librairie Arthème Fayard, Paris 1956. 189 p.

1. Der in Paris studierende Edelmann aus dem Baskenland, der erste
Gefährte des hl. Ignatius, der Pionier der asiatischen Jesuitenmission, der
Aszet, der zuletzt fast nichts mehr aß, der Missionar, der als Abbild der Güte
Gottes gut war zu den Heiden und Sündern, der Provinzial, der mit
unbotmäßigen Untergebenen sehr scharf verfahren konnte, der Idealist, der sich

mit Japan und China unbegrenzte Hoffnungen machte und beide Male
enttäuscht wurde, der Christusjünger, der wie sein Meister in der Verlassenheit
sterben mußte, der hl. Franz Xaver, erhält hier eine neue Beschreibung. In
der Wunderfrage nimmt die Verfasserin eine kluge Mittelstellung ein. Die
psychologischen Spannungen mit den Mitbrüdern in Goa werden leicht
angedeutet. Die Mutlosigkeit des Heiligen gegen Schluß seines Lebens und die

Bitte um Versetzung nach Afrika, wo er hoffe, etwas mehr wirken zu können,
werden verschwiegen. Das Buch will ja nicht eine wissenschaftliche
Darstellung, sondern eine Volksbiographie des Patrons aller Missionen sein. Unter
der Literatur findet man ausschließlich französische Werke. Die Arbeiten
von P. Schurhammer und P. Wicki müßten aber heute doch auch für eine
volkstümliche Biographie zu Rate gezogen werden.

2. Die Cahiers Missionnaires stellen eine neue Art von Missionspublikationen

dar. Sie unterscheiden sich von den Missionszeitschriften, indem
sie in Buchformat von ca. 200 Seiten herauskommen, und haben doch wieder
mit ihnen gemeinsam, daß sie alle drei Monate erscheinen und man sie

abonnieren kann. Der Hauptteil behandelt jeweils ein Thema der
Missionsgeschichte oder der Missionsproblematik der Gegenwart, die letzten 32 Seiten
enthalten einzelne Originalberichte über aktuelle Missionsereignisse oder
Auszüge aus neuen Missionsbüchern. Pfarrbibliotheken kann mit dieser Art
von Publikationen sehr gedient sein. Das vorliegende Heft 2 behandelt die
Missionsarbeit der Gesellschaft Jesu in Geschichte und Gegenwart. Es hat
stark werbenden Charakter. Mit berechtigtem Stolz stellen die verschiedenen
Mitarbeiter (meist Jesuiten) die Missionsleistungen ihrer Gesellschaft dar,
die sich rühmen kann, der stärkste Missionsorden der Kirche zu sein.

W. Bühlmann OFMCap



Besprechungen

Philosophie

Salzburger Jahrbuch für Philosophie und Psychologie, herausgegeben
von den Professoren des Philosophischen Institutes in Salzburg, 1/1957 ;

11/1958. - Verlag Pustet, München-Salzburg-Köln. 248, 240 S.

In diesen zwei ersten Bänden bietet das Salzburger Jahrbuch eine
Anzahl von beachtenswerten Arbeiten aus der Feder erprobter Forscher. AU

diese Arbeiten hier einzeln aufzuführen, kann nicht unsere Aufgabe sein.

Rez. möchte sich nur damit begnügen, auf jene hinzuweisen, die seinem

eigenen Interessenkreis am nächsten liegen.
1. Da sei also vor allem auf die zwei Abhandlungen von P. Beda Thum

(Ontologie der Zeit nach objektivierender Betrachtungsweise, I, 7-31 ; Ontologie

der Zeitrelationen, II 186-210) aufmerksam gemacht. Darin werden
tiefschürfende metaphysische Grabungen auf dem hintergründigen Boden
der Zeit und des Zeitlichen mit einem eindrücklichen Aufwand an Wissen
und Scharfsinn durchgeführt, die in einer weiteren Untersuchung über das

Zeitbewußtsein ihren Abschluß finden sollen (II, 210). Im ersten Aufsatz
notieren wir den Versuch, « Sein » aus seiner existenziellen Verklammerung
mit « Gegenwärtig-Sein » zu lösen, um das Sein richtig zu denken, wie

Verf. meint, « als Akt, der Macht und Fähigkeit, Grund zu sein, bedeutet »

(I, 27). Aus dem zweiten erwähnen wir die schwierigen Erörterungen über
das Walten einer Kausalität, die nie in zeitlich Distantes eigentlich reichen
kann, im Rahmen des zeitlichen Nacheinander, welches das Weltgeschehen
im Einzelnen und im Ganzen durchzieht (II, 189-198). Weniger gefällt uns

die Neigung, die P. Thum verrät, falls wir ihn richtig verstehen, die fließende

Zeitfolge als aus Instantanakten konstituiert aufzufassen (I, 29 f.) und dies

mit Hinweis auf die « partes actu minimae » mancher Scholastiker, die doch,

wie er es selber weiß, etwas ganz anderes als punktartige Aktuierungen
sind. Freilich darf er sich auf Spekulationen der höheren Mathematik
berufen, die uns Profanen nicht einsichtig sein können. Wie dem auch sei,

erweist sich jedenfalls P. Thum als ein berufener Metaphysiker von
unverkennbarer Aufgeschlossenheit.

2. Auch die Arbeiten von Dr. J. Bauer (Glossen über den gemäßigt®11

Realismus, I 49-71 ; Zur « quarta via» des Aquinaten, II 83-94) verdienen

hervorgehoben zu werden. Darin bekundet sich ein reger, treffsicherer,
unbeirrbarer kritischer Sinn, dem die Unausgeglichenheiten und Ausweglosig"



Besprechungen 313

keiten des gemäßigten Realismus oder die Unmöglichkeiten so mancher
Deutungen der rätselhaften « quarta via » nicht entgehen konnten. Leider
operiert Dr. Bauer öfters, wie übrigens so viele andere sonst, mit dem
unsinnigen Begriff eines mehrdeutigen Begriffes, d. h. so viel als einer
mehrdeutigen Deutung. Zudem müssen wir gestehen, daß sein mathematischer
Trick, um ohne weiteres aus dem gegebenen « Mehr oder Weniger » das

Gegebensein des « absolut Allermeisten », d. h. konkreter aus der Gegebenheit

endlichen Seins ohne weiteres die Gegebenheit des unendlichen Seins
zu erschließen, uns gar nicht einleuchten will.

3. Sodann haben wir mit nachhaltiger Anteilnahme die zwei historischkritischen

Studien von Dr. W. Hoeres (Naturtendenz und Freiheit nach
Duns Skotus, II 95-134 ; Zur Dialektik der Reflexion bei Husserl, II 211-230)
durchgelesen. Wir hätten zwar gewünscht, daß er in der ersten Untersuchung
ebenso kritisch gegen Skotus gewesen wäre, als er es ist gegen Thomas, den
er nicht immer richtig versteht (auch für Thomas ist jedes Naturstreben
im Wesen des Geschöpfes grundgelegt und in ihm ohne weiteres mitgegeben),
immerhin ist er gegen die flagranten Unzulänglichkeiten des skotischen
Denkens nicht blind gewesen. Dagegen hat uns seine unerbittliche
Auseinanderlegung der phänomenologischen Denkschritte bei Husserl, mit ihrer
doch etwas zugespitzten Negativität, großen Eindruck gemacht.

4. An Umfang und Bedeutung ragen aber zwei geistesgeschichtliche
Abhandlungen empor, die des P. E. Jos. Schacher über Aristoteles (War
Aristoteles « Aristoteliker »? I 157-238) und die des P. A. Auer über Eckehart
(Eckehart-Studien, II 7-82). Als bekannter und eigenständiger Aristotelesforscher

war P. Schächer wie wenige befugt, eine abschließende Untersuchung
zu veröffentlichen über Zürchers umstürzendes Unternehmen, das CA
(corpus aristotelicum) zu mehr als Zweidrittel dem Aristoteles abzusprechen.
Er hat es in der Form einer eingehenden Gesamtdarstellung getan,
indem er nach einem Überblick über die Ergebnisse der Aristotelesforschung
seit Jäger, an denen er selbst namhaft beteiligt gewesen ist, und nach einem
kurzen Kapitel zur Genesis der Zürcherschen Hypothese, diese Hypothese
selbst samt deren Begründung in möglichst objektiver Zusammenfassung
uns vor Augen führt, über ihre Beurteilung durch die gelehrte Forschung
einläßlich berichtet, um endlich zu Zürchers Argumenten Punkt für Punkt
m aller Umständlichkeit Stellung zu nehmen. Und so kommt er denn zum
folgenden Schlußurteil : « Hat also Zürcher sein Buch umsonst geschrieben
Soweit er es schrieb, um seine Hypothese zu beweisen : ja Denn keines seiner
Argumente ist ihm geglückt. Seine Beweismethoden, seine methodologischen
Prinzipien scheinen uns vielfach nicht nur anfechtbar, sondern geradezu
verfehlt. Mit A. Mansion möchten wir zugeben, daß sich im dritten Teil des
Zürcherschen Buches, unter den lehrinhaltlichen Diskrepanzen auch solche
finden, welche Stoff für interessante Untersuchungen geben könnten. (Das
Wußte man aber schon vor Zürcher. Rez.) Doch gebührt Zürcher zweifellos
das Verdienst, als erster (auch das ist zuviel gesagt. Rez.) die Bedeutung
sPrachlicher, stilistischer und lexikologischer Untersuchungen für die CA-
Porschung erkannt, allerlei nützliche Vorarbeiten geleistet und nützliche
Beiträge geliefert zu haben. Dafür wollen wir ihm dankbar sein » (I 237 f.).

21



314 Besprechungen

Neulich äußerte sich diesbezüglich A. Mansion, der soeben von Schacher
erwähnte Löwener Meister, in einer gelegentlichen Bemerkung (RPL 1959,65),

mit noch größerer Schärfe. « Trop de travailleurs sérieux », schreibt er dort,
« ont déjà perdu des heures précieuses à s'enfoncer par devoir d'état ou par
acquis de conscience dans cet ouvrage sans valeur - sans valeur, non pas

parce que la thèse en est paradoxale, mais parce que l'auteur se montre
incapable d'en édifier aucune preuve sérieuse ».

Schächers Untersuchung ist eine nach allem erschöpfende, soweit wenigstens

derartige uferlose Streitfragen überhaupt erschöpfend zu behandeln
sind. Und dafür wollen wir auch ihm dankbar sein.

5. In seinen weitläufigen Eckehart-Studien bietet P. Ausr eine fleißige,
umsichtige, umständliche Untersuchung über alle kennzeichnenden Themen
des als Mystiker berühmten Meisters. Sie sticht wohltuend von den viel zu

vielen abschwächenden Deutungsversuchen ab, die man zur Rechtfertigung
seiner vermessenen Formeln und Wendungen immer wieder allenthalben
ausfindig macht und dem gelehrten wie ungelehrten Publikum auftischt.
Sie ist nüchtern objektiv und, bei aller Schonung der subjektiven
Intentionen Eckeharts, übersieht sie keines der unerträglichen Paradoxa, in denen

der meisterhafte Prediger seiner verstiegenen Denkart Ausdruck zu geben

pflegt.
P. Auer, der nur die von Quint in moderner Übertragung

herausgegebenen Traktate und Predigten Eckeharts benutzt, geht von der Hypothese

aus, daß die Quelle des Eckehartschen Denkens mittelbar, wenn nicht

unmittelbar, im Neoplatonismus von Plotin und von Proklus zu suchen wäre-

Ob ihm der Beweis dafür gelungen ist, möchten wir nicht behaupten. Seine

diesbezüglichen Zitate sind viel zu kurz und zu dürftig, um schlüssig zu sein.

Von Proklus abgesehen, den Rez. zu wenig kennt, darf jedenfalls Plotin
für die pantheisierenden Tendenzen des Eckehart und für seine
Formulierungen nicht verantwortlich gemacht werden, dafür nämlich, daß Eckehart,

wenn er auch « persönlich nie Pantheist sein will », die Eigenständigkeit

der Kreatur dem Schöpfer gegenüber « sachlich und sprachlich » nicht

zu wahren vermag. « Alle seine Gedanken über Gott und Geschöpf, jedenfalls

in den Predigten, tragen diesen Stempel » (II 23 f.).
Niemand hat schärfer als Plotin den unendlichen, unüberbrückbaren

Seinsabstand betont, der das göttliche Hen von allem unterscheidet, was

von ihm ausgeht. Ungeschieden zwar von allem übrigen durch die Gegenwart

seines seinsetzenden Waltens, bleibt es stets von all dem grundverschieden.

Wohl entspricht das vielbesprochene Seelenfünklein einer ploti'
nischen Auflassung der Seele in ihrem schauenden Gipfel oder Zentrum, aber

nie in dem Sinn daß, wie Eckehart wiederholt erklärt, dieses Fünklein nicht

nur gleich, nicht nur vereint, sondern geradezu eins mit Gott wäre. « Diese

Formulierungen, meint P. Auer, sind nicht anders als ontologisch zu nehmen

(II, 31) und er verweist auf die erstaunlichen Stellen 354, 32 ff. ; 402, 4

aus Quints Übertragung, die er mit vollem Recht « wohl hart » findet.
Daß man es uns glaube, zitieren wir zwei Stellen, deren erste das Vet

hältnis des Hen zum Nous und zur Psyche, zur zweiten und dritten «

liehen » Hypostase präzisieren will (Enn. V, III, n. 11 1. 16/20 BréhiW'



Besprechungen 315

« Was vor jenen (nämlich vor Nous und Psyche) west, ist ihr Urgrund
(nämlich das Hen), der aber ihrem Wesen nicht innerlich zugehört : denn
das, wovon es ausgeht, gehört nicht innerlich zum Wesen eines Dinges,
sondern nur das, woraus es besteht. Das wovon jedes ausgeht, ist keinem
identisch, sondern ist von allen verschieden (frrepov ndcvrcov). Daher ist das Hen
nicht etwas von allen, sondern es ist vor allen, so daß es auch selbst vor
dem Nous ist. »

Die zweite Stelle ist allgemeiner gefaßt (Enn. V, V n. 12, 1. 47 ff.) : « Das
Erste (das Hen) war nicht den Tteüvxa identisch, sonst würde es der toEtcc

bedürfen, sondern die jidcvra überragend, war es im Stand zu bewirken, daß
sie in sich bestehen, während es selbst über ihnen blieb. » Es wäre leicht,
eine ganze Anzahl ähnlicher Sprüche aus Plotin aufzuführen.

Der von P. Auer zitierte Schluß der 22. Predigt (bei Quint, 255, 7) :

« Gott ist Alles und ist Eins » ist nach seiner Ansicht von Eckehart « wörtlich

gemeint » und vielleicht viel wörtlicher noch als unser Verf. selbst es

nehmen möchte.
Diese bemerkenswerte Predigt führt den Grundgedanken aus, « daß es

außerhalb Gottes nichts gibt, als nur das Nichts, sodaß Gott alle Dinge
in sich hat » (Quint 251). Als « ein Versagen des Versagens und Verleugnen
des Verleugnens » schließt er nichts aus und schließt er alles ein. « Nichts
ist also außerhalb Gottes und alle Kreaturen sind in Gott » (Quint 253).

Jetzt aber wollen wir zu dieser Predigt die 3. (Quint 165 ff.)
heranbringen, deren Grundgedanke derselbe ist und in der wiederholt betont
wird : « Alles was in Gott ist, das ist Gott » (167, 17. 28). Aus dieser Predigt
hat nun der Kölner Zensor einen Satz angekreidet, der in unserer Text-
Überlieferung nicht mehr vorkommt (er wurde offenbar von den Abschreibern

« pietätsvoll » ausgelassen) : « Omne quod est, hoc est Deus » « Alles
was ist, das ist Gott » (RS. II Théry 252 f.). Quint meint dazu (471), der
Zensor habe fälschlich den vorher zitierten Satz so übersetzt : nur « in dieser
falschen Übersetzung ist sein Inhalt radikal pantheistisch ». Man darf aber
Wohl nicht annehmen, daß der Kölner Zensor so unverständig oder so
unredlich war, eine derart gewaltsame Fälschung zu begehen. In seiner
Erwiderung bezeichnet zwar Eckehart den Satz als falsch, bestreitet aber nicht,
ihn gepredigt zu haben, sondern zieht beschwichtigend den paulinischen
Spruch heran : « per ipsum et in ipso sunt omnia. » Und da geht uns sofort
ein Licht auf, so daß wir im Stande sind, den ganzen Gedankengang der
einen wie der anderen Predigt zu rekonstruieren.

« Alles was ist, das ist in Gott. » - « Alles was in Gott ist, das ist Gott. » -
Also : « Alles was ist, das ist Gott. »

Eine eingehende Analyse beider Predigten würde dies durchaus bestätigen.

Und so erst erhält der Schluß der 22. Predigt seinen vollen Sinn :

" Gott ist alles und ist Eins. » Danach gilt dann in logisch richtiger Umkehr-
ung ; « Alles ist Gott und ist Eins. » Gerade das êv xal 7täv des antiken
Pantheismus. Und so verstehen wir auch den Schluß der Predigt vom edlen
Renschen, wo es von der Seele heißt : « Eines mit Einem, Eines von Einem,
1-lnes in Einem und in Einem Eins ewiglich» (Quint, 149, 10 f.).

Seiner Grundeinstellung nach erscheint Eckehart als ein Identitäts-



316 Besprechungen

fanatiker, sagt er ja selbst so recht bezeichnend in derselben 22. Predigt :

« Gott tut also, als sei er deshalb eins, damit er die Seele nur in sich

vernarrt mache » (Quint, 254, 331. Sein Verfahren aber ist ein, wohl
unbewußt, sophistisches, insofern jeder Gedankengang ihm recht ist, wenn er

nur zu seinem Identitätsschluß führt 1 eilt man die Mystik in experimentelle

und spekulative Mystik, so vertritt Eckehart, ungewollt gewiß, eine

dritte Mystik und das ist die sophistische Mystik. Das sei indes mehr im
Scherz gesagt, ohne die geistesgeschichtliche Bedeutung dieses Redegewaltigen

leugnen zu wollen, bei dem doch so oft das Wort den Gedanken führte,
wie es offenkundig in unserem Fall zutrifft.

Notieren wir noch nebenbei aus P. Auer folgende sehr richtige Bemerkung

betreffs Seelengrund : « Für Tauler ist grünt der reine Grund, wie ihn
Gott erschaffen hat ohne Zufälligkeiten im Gegensatz zum anderen Seelenbezirk.

Meister Eckehart nimmt an der Stelle offenbar das Seelenfünklein

an, das Gott selbst ist » (II 76). Da wäre natürlich auf P. Wysers eingehende

Untersuchung zu verweisen (Der Seelengrund in Taulers Predigten, in :

Lebendiges Mittelalter, Universitätsverlag Freiburg Schweiz 1958).
6. Zum Schlüsse aber möchten wir in pietätsvollem Gedenken den

interessanten Aufsatz über Stensen-Spinoza-Leibniz (II 135-151) erwähnen

aus der Feder des neulich verstorbenen P. Dr. Betschart, den wir in
Freiburg noch gut gekannt haben. Daraus könnte man ersehen, wie einer ein

bahnbrechender Physiologe und ein heiligmäßiger Konvertit sein kann,
ohne philosophisch auf der Höhe seiner Gesprächspartner zu stehen.

Das Salzburger Jahrbuch hat sich mit unbestreitbarem Vorzug in die

wissenschaftliche Literatur von heutzutage eingeführt. M.-S. Morard OP

Antike Philosophie

Kuhn, Helmut : Sokrates. Versuch über den Ursprung der Metaphysik. -
Kösel-Verlag, München 1959. 223 S.

Verfasser dieses packend schönen Werkes ist ein selbständiger Denker,
der eine beneidenswerte Vertrautheit mit der griechischen, vorab mit der

platonischen Philosophie an den Tag legt. Erstmals 1934 erschienen, wird

es jetzt nach bald 25 Jahren neu herausgegeben, und zwar nicht ohne ge"

legentliche Ergänzungen, wie aus dem Nachwort (179 ff.) und den zuge"

hörigen Anmerkungen (222 f.) zu ersehen ist.
Es handelt sich zunächst um den Versuch, das eigentlich Sokratische

aus den platonischen Gesprächen abzuheben, zugleich aber um ein in die

Tiefe dringendes Nachvollziehen des sokratischen Anliegens, um dadurch

hypothetisch in die Urgeschichte der abendländischen Metaphysik
vorzustoßen. Man wird dem Verfasser im Ganzen wohl zustimmen dürfen.

Die sokratische Frage nach der richtigen Lebensführung des Mensche11'

die, bei allem Nichtwissen und Wissen des Nichtwissens, in der Sorge uH1

seine Seele bestehen soll, die uns eigene Seinsvollendung, von Sokrates selbst

rein ethisch verstanden, wird durch die ontologische Reflexion seines geniale11

Schülers zu einer Metaphysik des Menschen und der Welt erweitert, ehe



Besprechungen 317

im Guten als dem allerhöchsten Sein è7téxsiva oùalaç gipfelt, samt der
Unsterblichkeit der Seele, möchte Rez. hinzufügen, die erst dem vorbildlichen

Sterben des Sokrates die letzte Weihe verleiht.
Wenn der Verlag auf dem Umschlag « das Gute als Grundlage des

Seins » hinstellt, so dürften wir dagegen mit einigem Recht auf S. 30

verweisen, wo nach Sokrates das Gute als « Seinsvollendung » gedeutet wird
und auf S. 103 f. - eine wunderbare Stelle -, wo das Vertrauen zum Sein
als die Grundeinstellung des Sokrates erscheint. « Das Gute » Piatos bildet
diesbezüglich keinen entscheidenden Gegenbeweis, denn das platonische
Gute ist nichts anderes als Sein in seiner höchsten Potenz und in seiner

weltgründenden Bedeutung.
S. 217 schreibt Verf. vom Seelenmythos: «Er zeigt, daß nicht nur

dieses Leben von der Wahl abhängt, sondern auch ein das Ende des Lebens,
den Tod, weit überdauerndes Leben der Seele. Sollten wir diesen
Seelenmythos ontologisch ernst nehmen, müßte er bedenklich erscheinen. » Der
Mythos sei als ein « Wagnis » gemeint. Dem können wir wohl entgegenhalten,
daß nach allen einschlägigen Texten der Mythos sich als solcher nicht auf
die Unsterblichkeit der Seele bezieht, die Plato bewiesen zu haben fest
überzeugt ist, sondern nur auf die poetisch-fiktive Schilderung des Geschehens,
das sich dabei im übersinnlichen Bereich abspielen mag.

Das Buch Helmut Kuhns bedeutet, noch viel mehr als wir es auf diesem
beschränkten Raum zeigen konnten, eine hervorragende Bereicherung der
philosophischen Literatur über das Problem Sokrates-Plato.

M.-S. Morard OP

Vanhoutte, Maurice : La notion de liberté dans le « Gorgias » de Platon.
(Studia Universitatis « Lovanium », faculté de philosophie et lettres, 1.) —

Editions de l'Université, Léopoldville 1957. 43 p.
Verf. hat sich bereits durch bedeutende Arbeiten (über Piatons « Gesetze »

1954 ; über Piatons « ontologische Methode» 1956) als namhafter
Piatonforscher ausgewiesen. Sehr selbständig, wenn nicht eigenwillig, ausgesprochen
kritisch in seiner Wertung des Philosophen, in peinlicher (auch kleinlicher
wie hier S. 27) Texttreue bemüht er sich, dessen Werke gleichsam mit neuen
Augen zu betrachten, um aus ihnen Neues ans Licht zu bringen. Nicht
ungern weist er dabei wiederholt auf Einstellungen der heutigen Philosophie
bin, wie z. B. hier S. 42 : « ce que nous appelons actuellement le sentiment
moral de l'existence ».

Vorliegende Schrift bietet eine geistreiche Analyse des « Gorgias » mit
dem Ziel, den Freiheitsbegriff zu bestimmen, der sich aus dem wechselreichen
Verlauf des Dialogs ergibt. Gemeint ist die Freiheit der Gesprächspartner
•m Zustimmen oder Ablehnen gegenüber den Gedanken, die Sokrates ihnen
nahelegt oder gar aufdrängt. Abgesehen von den großen Altersdialogen, wo
kein eigentliches Gespräch mehr stattfindet, könnte man alle Dialoge Piatons
Unter diesem Gesichtspunkt untersuchen. In der Absicht Piatons handelt
es sich aber einfach um die lebendige Darstellung der auftretenden Personen
durch ihr Reden und Verhalten, ohne irgendwelche theoretische
Hintergedanken über die Freiheit, mit der sie sich so oder so benehmen. Es geht



318 Besprechungen

ihm einzig darum, ihre Stellungnahme schauspielerisch zu kennzeichnen, was
ihm denn auch mit seltener Meisterschaft gelingt. Wenn irgend eine Theorie
der Freiheit dabei herauskommt, nicht nur der inneren Denkfreiheit, mit
der sich Verf. hauptsächlich, wenn nicht ausschließlich befaßt, sondern auch
der äußeren Redefreiheit, die hier ebenfalls mitspielen dürfte, so handelt es

sich nicht um eine Theorie Piatons, der so etwas gar nicht vorhat, sondern
um eine Theorie des Verfassers, wie er sie sich auf Grund ihrer spontanen
und wirklichkeitsnahen Betätigung im platonischen Gespräch nach eigenem
Ermessen ausgedacht hat.

Darüber verbreitet sich Verf. in seinem Schlußwort (40-42), dessen

letzter Satz verkündet : « So also lehrt uns der Gorgias, daß die Freiheit
ihren Ursprung nur auf dem Gebiet der Gläubigkeit und des Glaubens (de

la croyance et de la foi) findet, wenn nämlich ein direktes Zurückgreifen
auf die Vernunft momentan ausgeschlossen ist » (42). Wenn ich das Ganze

richtig verstanden habe, handelt es sich nur um die innere Denkfreiheit,
also nicht um die eigentliche Willensfreiheit im allgemeinen, die auch unter
strikter Gewissensbindung durch die Vernunft zwischen ja und nein noch

immer wählen kann. Da hätten wir dann die Auffassung des heiligen Thomas,
nach welchem die Zustimmung unseres Geistes im Wissen naturnotwendig
erfolgt, im Glauben frei vollzogen wird. Mag auch Piaton selbst damit
einverstanden sein, was nach seiner Unterscheidung zwischen [i.dc07]<Tt,ç und

rclcmç (454c ff.) ziemlich naheliegt - merkwürdigerweise hat Verf. diese Stelle

nicht eigens beachtet -, so hat er jedenfalls im Gorgias nicht die Absicht
gehabt, diese Frage abzuklären. Wohl behauptet Piaton bald darauf (460b ff->

509e jx7)8éva ßouXipevov àSoceïv), daß Wissen und Wollen naturnotwendig
übereinstimmen, wie er es auch sonst in all seinen Werken wiederholt
einschärft, vorab im Protagoras. Das ist aber eine andere Frage, obwohl sie

nicht ganz ohne Beziehung zur gegenwärtigen steht. Hier wird besagte
Anschauung als selbstverständlich hingestellt und dient dazu, den Gorgias selbst

in Widerspruch mit sich zu setzen, weil er sich verleiten ließ, diesem sokra-
tischen Erbstück gleichsam unbesehen zuzustimmen (460b ff.).

Immerhin geben wir gerne zu, daß unser Gespräch und alle übrigen
Gespräche Piatons, die wirkliche Gespräche sind, bei ihrer lebensechten Gestaltung
sehr wohl ausgezeichnetes Material enthalten, um eine psychologische Theorie
der inneren und äußeren Zustimmungsfreiheit zu begründen. So war es also

ein glücklicher Gedanke, die Analyse des Gorgias unter diesem ungewöhnlichen
Gesichtspunkt vorzunehmen, um sie zu erneuern und zu vertiefen. Und das

hat Verf. in seiner scharfsinnigen und umständlichen Art vortrefflich geleistet.
Freilich tritt bei einer solchen Behandlung das Hauptanliegen des Gor-

gias, die Frage nach der richtigen Lebensweise und nach der richtigen Politik'
jener nämlich, die sich zu solcher Lebensweise zu erziehen vornimmt, stark

in den Hintergrund, um Fragen der Geistespsychologie (Logik, Methodik,

Dialektik, Denkethik) Platz zu machen. Die sind es eben, die dem Verf,

am Herzen liegen und die denn auch den eigenen Wert seiner Abhandlung
ausmachen. Ganz besonders gilt seine nachdenkliche Aufmerksamkeit dei

von Sokrates-Platon geforderten « systématicité et circularité », wie er sick

ausdrückt, des dialektischen Verfahrens.



Besprechungen 319

Bei seiner bereits erwähnten kritischen Einstellung gegen Piaton dürfte
Verf. die Beweiskraft der Gründe unterschätzen, mit denen Piaton seine
Hauptthese (7rôç ß«oT^ov 472c, 488a, 492d, 500cd, 507d, 512e, 513a, 527bc)
samt deren unabdingbaren Folgerung vertritt : Unrecht tun ist schlimmer
als Unrecht leiden, am schlimmsten aber ist ungestraftes ungebüßtes)
Unrechttun. Diese Gründe bilden nicht bloß, wie Verf. meint, eine
affektgeladene Beredung oder Beschwörung (une incantation). Jedenfalls könnte
man dies mit gutem Recht bestreiten. Aristoteles hat gerade darin das

eigentliche Verdienst seines Meisters gesehen, wenn er in einem zu wenig
beachteten Gedicht (Rose Frg. 673, vgl. Jaeger, Aristoteles 108 ff.) seiner
gedenkt als « eines Mannes, den selbst zu loben die Schlechten kein Recht
haben : der einzige oder der erste der Sterblichen, der offenbar erwies, durch
eigenes Leben wie durch regelrechte Begründung, daß der Mann gut wird
zugleich und beglückt ».

Verf. scheint sich ganz besonders am Vorgehen Solcrates gegen Kallikles
gestoßen zu haben (25-29). Er, Sokrates, vergewaltige dessen Gewissen. Er
behandle ihn mit der grimmigsten Rücksichtslosigkeit (25). Er zwinge ihm
ein unsinnig mechanisches Verfahren auf. Er mißhandle ihn. Er verrate eine
sophistische Denkweise (26). Er entstelle seine Gedanken (27 ; wir kommen
darauf bald zurück). Er treibe heuchlerische Verstellung. Er benehme sich
bubenhaft (un gamin), mit Perfidie (28), unverschämt, unredlich : höher
geht es nicht mehr (un comble), um endlich mit einem allerhöchsten Schwindel
(suprême imposture) aufzutrumpfen (29). Das sind starke Ausdrücke. Wenn
sie auch durch verständigere Zwischenbemerkungen in etwa gemildert werden,

bleiben sie dennoch übertrieben genug. Da hat sich Verf. einigermaßen
vergaloppiert.

Der gewöhnliche Leser, der soeben den hemmungslosen Übermut des
Kallikles mit verhaltener Empörung ertragen mußte, ist dem platonischen
Sokrates dafür nur dankbar, daß er mit überlegener Seelenruhe den
anmaßenden Bramarbas in seiner dialektischen Hilflosigkeit bloßstellt und
unerbittlich in die Enge treibt, bis er mürrisch die Waffen streckt. Wenn
es hin und wieder etwas sophistisch dabei zugeht, so handelt es sich
unverkennbar um ein humorvolles Spiel von bester komischer Art, mit jener
unnachahmlichen Mischung von Ernst und Scherz, die Piaton eigen ist.

In einem Punkt jedenfalls hat Verf. sehr zu Unrecht dem Sokrates
Entstellung der Gedanken Kallikles' vorgeworfen (27). «Hast du nicht
soeben, erinnert ihn da Sokrates, die tatkräftigen und die einsichtigen Männer
als die Guten (toù; àyaOoûç) geheißen » (497e) Kallikles läßt es ohne Weiteres

gelten. In Wirklichkeit aber, meint Verf., habe Kallikles keineswegs
von den Guten, sondern allein von den Stärkeren (toùç jcpstrcouç) gesprochen.
Da haben wir jene kleinliche Worttreue, von der ich eingangs schrieb, die
den Sinn verfehlt. Der zuerst von Kallikles gebrauchte Ausdruck ist an
sich ein mehrdeutiger, analogischer Art. Er bezeichnet im allgemeinen irgend
eine Überlegenheit (an Tugend, an Wissen, an Macht, an Fertigkeit, an
Tatkraft usw.). Kallikles versteht ihn von jener Überlegenheit, die zur
politischen Führung berechtigt (491d) und den Begabteren, den Tüchtigeren
eignet. Das sind in seinen Augen offenbar zugleich die an Wert Überlegenen,



320 Besprechungen

also die besseren Männer : die ayxOoi. Sokrates hat ihn also nicht mißdeutet.
« Nicht die besseren (xpeÎTTouç) Schuster meine ich, noch die besseren Köche »,

betont Kallikles, um anschließend genau zu erklären : « Die Besseren nenne
ich jene, die sich auf die Geschäfte des Staates verständen, in Hinsicht auf
dessen gute Verwaltung (övtivcc av xpo-ov eu oîxoïxo) und nicht bloß dies,

sondern auch tatkräftig wären, fähig durchzuführen, was sie im Sinne haben,
ohne aus Seelenschwäche davon abzulassen » (491b). Verf. selber ist es, der
eine Entstellung des vorliegenden Gedankens begeht, wenn er den ersten
Teil dieser Definition wie folgt übersetzt : « Je parle de ceux qui seront

intelligents pour administrer les affaires de l'Etat, quelle que puisse être

d'ailleurs la manière dont ils réussissent » (von Verf. selbst unterstrichen).
Der Sinn der fraglichen Wendung : « jene die sich auf die richtige Führung
der Staatsgeschäfte verstehen », dürfte übrigens auch durch andere Stellen
(500c, 512e, 515b) feststehen. Ich will hier nur wegen der engen Verwandtschaft

515 b anführen : övxivä 7toxs xpiItcov o'iei Ssïv 7ioXixetisa0ai èv f](J.ïv

« ich möchte erfahren, auf welche Weise du meinst, daß man bei uns den

Staat regieren soll ».

Nichtsdestoweniger möchten wir allen, die sich für die Werke Piatons
interessieren, diese neue Schrift des einfalls- und kenntnisreichen Forschers

nur empfehlen. Er gehört zu den Mutigen, die einen vorwärtsbringen. Bel
Vanhoutte gibt es immer etwas zu lernen, auch dann, wenn man in
geziemendem Gebrauch der von ihm untersuchten Freiheit ihm nicht zustimmen

mag. M.-S. Morard OP

Mainberger, Gonsalv, OP : Die Steinsstufung als Methode und
Metaphysik. Untersuchungen über « Mehr und Weniger » als Grundlage zu einem

möglichen Gottesbeweis bei Piaton und Aristoteles. (Studia Friburgensia,
N. F. 24.) — Universitätsverlag, Freiburg Schw. 1959. xxxi-248 S.

Die Reflexion über die « quarta via » des hl. Thomas findet in dieser

Untersuchung eine Erweiterung, die eine wünschenswerte genauere Bewertung

ihrer geschichtlichen und zugleich spekulativ inhaltlichen Bedeutung

ermöglicht. Der Verfasser beschränkt sich aber nicht darauf, den Spuren
des Gebrauches des Seinsstufungsbegriffes als eines realistisch
beweiskräftigen Prinzips im Sinne der Summa theologiae bei Piaton und Aristoteles

nachzugehen, sondern er bietet uns eine eingehende Behandlung des Themas

« Mehr und Weniger » bei Piaton und Aristoteles dar, wie es in den
verschiedensten logisch-methodologischen oder metaphysischen Kontexten
erscheint.

Das macht die vorliegende Arbeit zu einer wertvollen unentbehrlichen

Materialsammlung für jedes Studium des Themas, läßt aber anderseits den

inhaltlichen Zusammenhang der verschiedenen Teile nicht leicht erkennen

und schadet der Durchsichtigkeit des Ganzen, wenigstens für den gewöhnlichen

nicht spezialisierten Leser, der aus kritischem Interesse für den

thomistischen Gottesbeweis an dieses Buch herantritt. Die einzelnen Texte

werden aus ihrem Zusammenhang heraus gedeutet, indem der Verfasset

ihren Inhalt gewissenhaft darlegt. Der philologisch eingestellte Leser wir



Besprechungen 321

es aber stark vermissen, daß die einschlägigen Texte nicht im Wortlaut angeführt

werden. Ihn werden die vielen Hinweise, welche die Deutung des
Verfassers reichlich belegen, kaum zufriedenstellen können. Ein knapper Rückblick

auf den zweiten und dritten Teil (auf Piatons und Aristoteles' Lehre)
erleichtert in etwas die Ubersicht über das Ganze. Der erste Teil behandelt
den Ausgangspunkt und das philosophische Moment der Seinsstufung.
Sehr begrüßenswert sind ein griechisches Wörterverzeichnis und das Sach-
und Stellenverzeichnis (S. 226-245). C. Negro SJ

Tugendhat, Ernst : TI RATA TINOS. Eine Untersuchung zu Struktur
und Ursprung aristotelischer Grundbegriffe. (Symposion. Philosophische
Schriftenreihe, 2.) — Verlag Karl Alber, Freiburg-München 1958. x-160 S.

So eigenartig der Titel dieser Untersuchung lautet, so eigenwillig
erscheint auch der Leitgedanke, nach dem sie ausgerichtet ist. Es handelt
sich nämlich darum, wie es in der Verlagsanzeige heißt, « die ganze onto-
logische Problematik des Aristoteles aus einer einheitlichen Grundlage
zu entwickeln Diese Grundlage findet ihre eigentümliche Dimension
hi der Subjekt-Prädikat-Struktur, die Aristoteles tI xarà tw6; nennt. Dieses
Gefüge, das von der bisherigen Forschung nur als logische Struktur behandelt

wurde, wird von Tugendhat als eine 'Zwiefältigkeit' des Seins selbst
'nterpretiert und als 'Ursprungsfeld der Grundbegriffe der aristotelischen
Metaphysik' in Anspruch genommen» (Rückseite des Umschlags).

Das scheint aber auf den ersten Blick ein ziemlich fragwürdiges
Beginnen zu sein. Die Zwiefältigkeit der Aussage ist durchaus nicht, nach
richtigem Denkverständnis, als eine Seinszwiefältigkeit des Ausgesagten zu
interpretieren. Das im Prädikat Gemeinte wird, ganz im Gegenteil, als geradezu
eins und dasselbe mit dem vom Subjekt Bezeichneten hingestellt und das
lst der Sinn des aristotelischen ri xarà tivô; XeysaOc«. Die Zwiefältigkeit
tiegt nur in der Verschiedenheit der Begriffe, unter denen ein und derselbe
Gegenstand nach verschiedener Hinsicht gedacht wird, so daß die entspre-
Oienden Denkinhalte in diesem einen Gegenstand sachlich zusammenfallen,
wie es das aristotelische tI twI {map/ew besagt. Die logische Zwiefältigkeit
tier Aussage setzt die ontologische Einheit des Ausgesagten voraus, die
gerade in jener ihren eigentümlichen Ausdruck findet.

Das sagen wir allerdings aus unserer Erkenntnis der in jeder Aussage
genieinten Identität zwischen Subjekt und Prädikat, sofern die Aussage
Slnnvoll genommen wird. Es ist aber vielleicht nicht ohne weiteres klar, ob
Aristoteles selbst diese Auffassung vertritt oder, wie Tugendhat will, die
Zwiefältigkeit des Satzes als solche für eine Zwiefältigkeit des Seins, bzw.
für deren Ausdruck hält. Für das Erste spricht indes schon allein seine treff-
tiche Kennzeichnung des Urteils als mivOecrf; Tt; voTrjpdtTtov toarrsp Sv ovrtov
(tiean. 430b 28). Ferner seine gelegentliche Bemerkung: /] aupTrXoxf) Iotw

Siavoîa, aXX' oùx èv 7rp<xy(xam. (Met. 1027b 30). Dafür sprechen auch seine
Ausführungen über die oberste àp-/f), über das Urwesen oder Hauptwesen,
tiessen absolute Einheitlichkeit und Einfachheit ihm nicht im Geringsten
Zweifelhaft sind und dem er doch Met. 1071b3-1075all eine ganze Reihe



322 Besprechungen

verschiedener Prädikate beilegt, von àtSioç àxivrjTo; angefangen bis zu

vofjuscoç v67)<nç. Auch für Tugendhat, und da hat er richtig gesehen, gipfelt
die ganze aristotelische Metaphysik im Aufweis dieses Hauptwesens als « des

« schlechthinnigen sv, bei dem die Zwiefältigkeit herausspringt (34), die

Zwiefältigkeit des Sagens und des Seins, wie Tugendhat es meint, bei dem

aber trotzdem die Zwiefältigkeit bzw. Vielfältigkeit des Sagens sich
offenkundig durchhält, was Tugendhat, der auf diesen Abschluß der Metaphysik
nicht näher eingeht, übersehen hat, wie übrigens Aristoteles selbst an anderer

Stelle (Met. 1051b 17/32), gerade die Stelle, die am meisten für Tugendhats
Grundansicht sprechen dürfte. Da wird nämlich für einfaches Sein einfaches

Sagen nachdrücklich gefordert. Diese Unausgeglichenheit der aristotelischen
Setzungen werden wir natürlich dem Versuch unseres Verf. zu gute halten
müssen.

Danach durfte er annehmen, daß nach Aristoteles selbst die Weise des

Sagens für die Weise des Seins maßgebend wäre und umgekehrt. Das ist

aber faktisch nicht der Fall, auch für Aristoteles nicht, mag er auch
theoretisch einen Anlauf in dieser Richtung gemacht haben. Das Sagen, auch

sein Sagen, ist stets zwiefältig, welcher nur immer dessen Gegenstand sein

mag. Und des Sagens Gegenstand ist immer als ein und derselbe Gegeß'
stand gedacht, gleichviel ob er ein Ganzes oder ein Einfaches darstellt. Wenn

nun dem so ist, kann sich Aristoteles nicht auf die Zwiefältigkeit der
Aussage berufen haben, um die Zwiefältigkeit des Seins zu begründen und
somit, wie Tugendhat es sich großzügig ausdenkt, einen neuen Sinn des Seins

einzuführen, im Gegensatz zu dessen bisherigem, ihm selbst noch immer

maßgebendem Sinn als des schlechthinnigen sv. Und daher, meint Verf >

konnte es für Aristoteles « zu keinen eindeutigen Lösungen kommen » (34)-

« Es handelt sich also, fügt Tugendhat hinzu, um lebendiges Philosophieren

und die Interpretation darf nicht ein vermeintliches System
rekonstruieren wollen, sondern muß versuchen, der Bewegungsrichtung dieses
Denkens nachzugehen, die schließlich über es hinausweist » (34), nämlich übet

die Zwiefältigkeit als Sinn des Seins hinaus auf das schlechthinnige »v,

«bei dem die Zwiefältigkeit herausspringt» (34).
Die Zwiefältigkeit oder vielmehr Mannigfaltigkeit, die sich allmählich

aus dem Bereich des vorliegenden Seins entwickelt : Ganzes-Stoff-Form
(eïSoç, Xoyoç), Substanz - ursprüngliche oder nachträgliche Nebenbestimmungen,

Sûvauiç-évépYS!.«, Einzelnes-Allgemeines, vergängliche - einfache-
höchste Substanz usw., entstammt nicht der Zwiefältigkeit der Aussage als

ihrem Ursprungsfeld, sondern nur und allein den an den Sachen selbst je

orientierten Erwägungen (« je nach dem Zwang der Sachen » 68) über die

Gegebenheiten des logischen und ontischen Gebietes, worin Aristoteles»

trotz allen Unebenheiten und Unzulänglichkeiten, sich als der große,
vorbildliche Realist erweist, der er sein wollte.

Am Rand dieses vorläufigen Geplänkels wollen wir nur noch die self'

same Umkehrung der tatsächlichen Beziehung zwischen dem ri xocrà

(sagen) und dem -rl -uvl (sein) des Aristoteles anmerken, die Tugendhat
vornimmt. « Das einzigartige Verhältnis », schreibt er, « zwischen der PräseiV

(d. h. nach Verf. Prädikat, Form, sïSoç) und dem Vorliegenden (d. h. ßa°



Besprechungen 323

Verf. Subjekt, u7toxEtjxevov) läßt sich nicht als 'Beisein', 'Zusammensein',
'Insein', oder wie auch immer sonst fassen, denn jede solche Erklärung
kommt von außen und verdinglicht ; weil es einzig vom ,ist' der Aussage
getroffen wird, ist das XéyscrOai bzw. xary]yopEÏa0ai -r! v.a-rà tivûç, als die
eigentliche Wesensbestimmung des urrâp^eiv t1 tlvî und als die ontologisch
höhere und präzisere Formulierung zu bezeichnen » (22/23). Das Sagen also
gäbe dem Sein seine Wesensbestimmung, als das ontologisch höhere Moment.

Nun aber ist das Behauptete des ri xazà tivôç gerade das tI tw! ûroipxsiv
als «die Präsenz des Vorliegenden », wie Verf. selbst betont, d. h. als eine Prä-
Senz, die dem Vorliegenden innerlich zugehört (also doch 'Insein') und die
das entsprechende Sagen bewahrheitet bzw. dessen Richtigkeit bestimmt.
Nach An. pr. 49a 6, worauf Tugendhat hier selbst verweist, wird ganz un-
zweideutig t6 Û7tâpx£iv toSe to>8e als gleichwertig mit tô àXijOeikoOai toSe
*«Tà toüSe hingestellt. Die Wahrheit und Richtigkeit des t68e xarà toüSe
geht auf r6 ÖTcapyEtv t68e toISe zurück, als auf den Sachverhalt nach welchem
die Aussage wesensmäßig abgestimmt ist. Auf dem Û7tdcpxeiv liegt die eigentliche

Wesensbestimmung des ganzen Verhältnisses.
Hat man nun diese und ähnliche Schwierigkeiten, wie z. B. die über

den Wahrheitsbegriff (7), hinter sich, hat man sich auch an die besondere
Terminologie des Verf. gewöhnt und hat man sich schließlich mit der immer
nieder auftauchenden « Präsenz des Vorliegendens » wohl oder übel
abgefunden, so wird man bald vom hohen Wert dieser Untersuchung freudig
überrascht. Tugendhat geht mit kühnem Mut und unablässigem Fleiß, mit
Ungewöhnlichem Scharfsinn und gewissenhafter Objektivität auf all die
maßgebenden Texte des Stagiriten ein, wie vor allen die mittleren Bücher der
Metaphysik, besonders Z, und die eigenartig bedeutsamen Kapitel des zweiten
Buches der An. post., ohne vor den schwierigsten Halt zu machen. Ist auch
hin und wieder die Deutung, die er vorschlägt, so geistreich, daß sie noch
schwieriger ist als der Text selber und wird man auch mehr als einmal
anderer Meinung sein dürfen, so gehört doch seine Arbeit zweifellos zu den
allerbesten, die dem Denken des Aristoteles gewidmet wurden. Sie verdient
licht bloß gelesen, sondern auch einläßlich studiert zu werden. Wir selbst
haben sie nicht weniger als dreimal ganz und zwar mit wachsendem Interesse
durchgenommen. In vielen Punkten hat sie die Gedanken des Meisters
Beßlich abgeklärt, so in der Frage der Universalien, so z. B. auch, wo er
v°m X6yoç des ciivoXov feinsinnig bemerkt : er « ist zwar allgemein, aber er
hieint allgemein das Einzelne ...» (110). Allerdings ist sie, wie soeben gesagt,
hicht immer so leicht zu verstehen.

Wie Tugendhat mit Recht betont (68), « kommt Aristoteles beim
Problem der où er ta zu keiner eindeutigen Stellung und die Problematik wird
lU verschiedenen Zusammenhängen, je nach dem Zwang der Sachen selbst,
Verschieden weit vorgetrieben Die positive Bedeutung dieser schwebenden
Haltung ist bisher verkannt worden, weil man an Aristoteles mit einer
Auffassung von Philosophie als System herangetreten ist und infolgedessen die
Nnentschiedenheit von Z entweder weg interpretiert hat oder sie
vorschnell in bloße Widersprüchlichkeiten auseinandergelegt und damit
verhärtet hat (wie in maßgebender Form Ed. Zeller). Das Buch Z ist nicht nach



324 Besprechungen

seiner Lehre zu befragen, sondern nach der Bewegungsrichtung seiner
Problematik, die über es 3elbst hinausweist. » Freilich könnte die chronologische

Einordnung der verschiedenen Textstücke, die 68 Anm. 1 erwähnt wird, ihre

Deutung nicht wenig erleichtern, aber die Forschung ist über diese Frage
noch nicht schlüssig geworden. Dieser Hinweis auf die aporetische Komplexität

der aristotelischen Traktate und auf das Problem ihrer chronologischen
Entstehung hat für das gesamte Studium über Aristoteles entscheidende

Bedeutung.
Der geehrte Verf. wird uns gewiß unsere Schwierigkeiten nicht übel

nehmen und wird es auch verstehen, wenn wir ihm noch am Schluß
entgegen halten möchten, daß nicht das Sein auf das Vernehmen abgestimmt
ist, wenigstens auf der Stufe des menschlichen Denkens, sondern daß
umgekehrt das Vernehmen auf das Sein wesensmäßig angewiesen ist und sich

nach ihm allein zu richten hat, natürlich soweit dessen Blickfeld als eines

Vernehmens von uns reicht, dem nur die Gegebenheiten der Erfahrung
zugänglich sind und was sich aus ihnen denkerisch erschließen läßt.

M.-S. Morard OP

Moderne Philosophie

Heimsoeth, Heinz: Studien zur Philosophie Immanuel Kants. Metaphysische

Ursprünge und ontologische Grundlagen. (Kantstudien, Ergänzungshefte,

71.) — Universitätsverlag, Köln 1956. xi-257 S.

Vorliegender Band bietet wertvolle Einsichten und Anregungen für

jeden, der an metaphysischen Fragen interessiert ist. Es geht hier vor allem

um ontologische Fragen und Begriffe in der Philosophie Kants, die in ihrer

geschichtlichen und systematischen Verknüpfung mit der zeitgenössische!1

Philosophie untersucht werden, wobei Wolff und Crusius im Vordergrund
stehen. Er sagt selber dazu in der Vorrede : « Die hier in einem Bande
zusammengefaßten Untersuchungen kreisen alle um das Thema der Kantischen
Philosophie, auch da, wo von andern Denkern des 18. Jahrhunderts ge"

handelt oder noch weiter zurückgegriffen wird. Sie sind bestimmt von einem

zweifachen Anliegen. Es geht einmal um historische Ursprünge und den

Werdegang dieses Gedankengefüges samt den ihm einwohnenden Spannungen-
Und zweitens geht es, ineins damit, um die Herausstellung der Seinsfragen
und Seinsvoraussetzungen, welche für Kants Philosophie, auch insofern sie

als Bewußtseins- und Erkenntnislehre auftritt, zutiefst bestimmend waren.»
Das Kernstück des Bandes sieht er « in der eben jetzt verfaßten

Abhandlung, die hier an erster Stelle auftritt. Sie setzt bei Chr. Wolff ein und

zielt auf die Kategorientafel Kants. Die Absicht ist, diese zwölf Kategorie
samt dem, was noch dazu gehört, auf ihren jeweiligen Gehalt hin anzuleuchten

», und zwar nach ihrem ontologischen Charakter. Daran schließen sich

vier Abhandlungen, die schon früher erschienen waren und jetzt kaum

mehr zu haben sind. Sie lauten der Reihe nach : « Der Kampf um den Raum

in der Metaphysik der Neuzeit », « Metaphysik und Kritik bei Chr. A. Crusius

», « Metaphysische Motive in der Ausbildung des kritischen Idealismus »<



Besprechungen 325

« Persönlichkeitsbewußtsein und Ding an sich in der Kantischen Philosophie

». Schon dieser kurze Überblick zeigt die Bedeutung dieses Bandes
für ein tieferes Verständnis der ontologischen Grundlagen in der Philosophie

Kants, vor allem durch die scharfsinnige Interpretation eines bedeutenden

Kenners dieser Philosophie. J. Ell, CSsR

Henrici, Peter: Hegel und Blondel. Eine Untersuchung über Form und
Sinn der Dialektik in der « Phänomenologie des Geistes » und der ersten
" Action ». (Pullacher philos. Forschungen, Bd. 3.) — Verlag Berchmans-
kolleg, Pullach b. München 1958. xix-206 S.

In einer neuen Sicht des Ancilla-Verhältnisses zwischen Philosophie
und Theologie kommt es dem Verfasser darauf an, festzustellen, wie die
beiden oben genannten Dialektiken zur Tatsache der christlichen Offenbarung
stehen, um daran den Grundcharakter und die Wahrheit des in Frage
kommenden philosophischen Systems abzumessen. Und zwar geschieht das durch
die Gegenüberstellung der Denk- und Erkenntnismittel des betreffenden
Systems mit denen, die sich aus der Tatsache der christlichen Offenbarung
ergeben. Bei diesem neuartigen Versuch einer wissenschaftlichen Begegnung
'-wischen ratio und fides geht es bei der Offenbarung nicht um ihren Inhalt,
sondern um ihre Tatsache, und näherhin um ihre Vereinbarkeit mit philo-
Sophischer Systembildung und zwar in Anschluß an zwei bestimmte Systeme,
die für eine solche Konfrontierung besonders geeignet sind, weil sie in ihrem
Jeweiligen dialektischen Verfahren viele gemeinsame Züge haben und den-
n°ch kraft ihrer besonderen Methode zu einem andern Resultat gelangen.

Es handelt sich hierbei um das dialektische System bei Hegel in seiner
" Phänomenologie des Geistes » und um jenes bei Blondel in der ersten Ausgabe

seiner « Action ». Beide Werke nehmen einen bestimmenden Platz ein
m der Denkweise ihrer Autoren. Sie zeigen dabei eine in die Augen springende
Ähnlichkeit. Denn « in beiden Werken führt eine einige und vielgestaltige
'halektik den Geist von der Sinnesempfindung bis zur geoffenbarten Religion,
mdem sie das Selbstbewußtsein, das Verhältnis des Inneren zum Äußeren,
hie verschiedenen Gestalten der wissenschaftlichen, sozialen und moralischen

Wirklichkeit durchschreitet ». Doch größer als die Ähnlichkeit ist
em tiefgreifender Gegensatz, der sich schließlich als ein solcher zwischen
Pantheismus und Theismus erweist. Der Verfasser spricht darum von einer
" discordia Concors », insofern das Ubereinstimmende durch das Gegensätzliche

überboten wird.
Was die Autoren zunächst eint, ist das gemeinsame Problem : die Ver-

söhnung zwischen dem Allgemeinen und dem Einmaligen. Den Ort ihrer
Einigung sehen sie im konkreten Gedanken. Insofern spricht man bei ihnen
v°n einer « Philosophie des Konkreten ». Dabei wird aber im Sinne eines
s°g- « Panlogismus » vorausgesetzt, daß alles dem philosophischen Erkennen
Zllgänglich ist. Somit ist es die Aufgabe beider Dialektiken, alles positiv
begebene in ein streng philosophisches Denken einzuführen. Dabei wird
v°m Verfasser näher untersucht, wie das beiderseitige dialektische
Verehren strukturiert ist, aus welchen Voraussetzungen es sich ergibt und zu



326 Besprechungen

welchen sachlichen Folgerungen es hinführt. An drei Punkten setzt er hierbei

an : am Anfang der Dialektik in der Untersuchung der sinnlichen
Erkenntnis ; sodann in ihren sachlichen Auswirkungen im Reich des
selbstbewußten Innenlebens ; und schließlich in ihrer endgültigen Bewährung 01

der Begegnung mit dem A bsoluten.

Bei näherer Untersuchung stellt sich dann heraus, daß das Verhältnis

von Subjekt und Objekt bei Hegel rein formell und bei Blondel existentiel

gesehen und bewertet wird. Dementsprechend geht bei Hegel das « Andere »

in das « Selbst » über, während es bei Blondel in einem Anderssein stehen

bleibt und nur durch die Tat in eine einheitliche Verbindung mit dem « Selbst »

gebracht wird. Dadurch bleibt Raum für ein « Jenseitiges », das sowohl

dem « Selbst » als auch dem « Andern » gegenüber steht, und zwar als etwas

dem freien Willensentschluß Aufgegebenes. Bei Hegel wird auch das « Jen'

seitige » mit dem « Andern » ganz in das « Selbst » hineingezogen. Eine echte

Begegnung mit dem göttlichen Offenbarer wird dadurch unmöglich ge"

macht, während das dialektische Verfahren Blondeis in seinem Endresultat

geradezu darauf hinsteuert. Seine Dialektik zeigt darum im Gegensatz zum

Hegeischen Verfahren durch sein Geöffnetsein für die christliche Offenbarung
einen wahren Ancilla-Charakter. Nach der Auffassung des Autors stützt
sie sich als eine rein philosophische Dialektik dabei auf keinerlei theologische

Vorannahmen und Vorentscheidungen. Aber sie könne das nur sein, « indem

sie als Teilgeschehen des gesamten Existenzvollzugs den Bereich des 'reinen

Philosophierens immer schon überschritten hat ».

Wenn es auch dem Autor bei seinen Ausführungen im Letzten darum

zu tun ist, das Ancilla-Problem in ein neues Licht zu stellen, so gewährt er

doch dabei lichtvolle Einblicke in die Art des Philosophierens bei beide0

Dialektikern, die für eine Gesamtbeurteilung ihrer Philosophie von großer

Wichtigkeit sind. Der Weg, den er schrittweise dabei einschlägt und
mitgehen läßt, verlangt eine außergewöhnliche Konzentration der Gedankem

J. Ell CSsE

Ritz, Maria: Le problème de l'être dans l'ontologie de Maurice Blondel'

(Studia Friburgensia, nouvelle série 21.) — Editions universitaires, Fribourg

(Suisse) 1958. xv-123p.
In dieser klar gegliederten und wohl durchdachten Schrift verbreit®*

sich die Verfasserin über ein Grundproblem der Philosophie von Maunce

Blondel (1861-1949). Es geht hier um die ontologische Frage der Verwirf

lichung des Seins bei den Geschöpfen und bei Gott. Ausführlich hat Blond®

das Seinsproblem erörtert in seiner Schrift : « l'Etre et les êtres » (Paris 1953h

Es klingt aber schon an in der ersten Ausgabe seiner « Action » (1893) 00

in seiner Erklärung des «Vinculum substantiale » bei Leibniz (1893-19® h

Im ersten Teil ihrer Schrift verlegt sich die Verfasserin auf eine klare 00

umfassende Darstellung dieses Problems in der Auffassung von M. Bio00
Dieser geht aus von dem naturhaft in uns gegebenen Seinsbegriff, der

keiner Weise realisierbar ist in der gesamten Weltwirklichkeit. Denn do

findet sich weder in den bestehenden noch in den werdenden Dinge0 ®

substantiales Sein mit eigenmächtigem Charakter. Aus sich heraus s01



Besprechungen 327

sie darum kein Seiendes. Deshalb kann auch der Begriff des Seins nicht von
inen her abgeleitet werden. Dieser geht vielmehr auf Gott zurück. Er
fällt zusammen mit der Idee Gottes, der in sich allein die Einheit von Essenz
und Existenz verwirklicht und so allein das wahre « Sein » darstellt und die
einzige Substanz. Die geschaffenen Dinge können nur soweit im formalen
Sinn zu einem Seienden werden, als sie durch die Verwirklichung ihres
Zieles am göttlichen Sein teilnehmen. Dieses gehört aber der Übernatur
an. Gott als Erstursache ist dies im Sinne der christlichen Tradition als
Urheber der Gnade. Nur durch gnadenhafte Teilnahme an der übernatürlichen

Ordnung gewinnen die Geschöpfe somit ein Sein im wahren Sinne
des Wortes. Um trotzdem den Seinsunterschied zwischen Gott und den
Geschöpfen zu wahren, nimmt B. bei aller geschöpflichen Wirklichkeit,
auch bei den reinen Geistern, eine materielle Seinsunterlage an, die nicht
2uläßt, daß das Geschaffene in das Ungeschaffene völlig hineinversinkt.

Diese Seinsauffassung, nach der die innere substantiale Seinsfestigkeit

der Geschöpfe von der gnadenhaften Einwohnung Gottes abhängig
Semacht wird, soll nach Blondel genau der Lehre entsprechen, die durch
Augustin und Thomas vertreten wird, insofern darin das für die Glaubens-
^ahrheiten geforderte naturgegebene Fundament dargeboten wird. Die
Kritik, womit sich der zweite Teil der vorliegenden Schrift beschäftigt,
hat demgemäß zu zeigen, ob und wie weit dies in Wirklichkeit zutrifft.
Ks handelt sich dabei um das naturhafte substantiale und das übernatürliche
Sein sowie um die gegenseitigen Beziehungen. Wie näher gezeigt wird,
steht die Seinsauffassung Blondels unter dem Einfluß von Theorien ver-
schiedenster Richtung, die nichts miteinander zu tun haben, außer daß sie
den Unterschied zwischen Natur und Übernatur nicht scharf genug
wahrnehmen. Die kritische Auseinandersetzung mit Blondel vollzieht sich durch
emen Vergleich seiner Lehre mit der des hl. Thomas. Die Verfasserin hat
Slch dabei besonders zum Ziel gesetzt, den eigentlichen Kern herauszuarbeiten,

der dem Werke Blondels zugrunde liegt. Sie geht dabei näher ein auf
den Seinsunterschied zwischen dem physischen, metaphysischen und
übernatürlichen Bereich ; auf den Unterschied zwischen dem geschaffenen sub-
stantialen Sein und der naturhaften Gegenwart Gottes in den Geschöpfen
als causa prima sowie auf den Unterschied zwischen dieser natürlichen
Gegenwart Gottes und jener übernatürlichen Art durch die Gnade. Daran
Schließen sich einige Folgerungen, die sich daraus ergeben für die Fähigkeiten

und Tätigkeiten der Geschöpfe und in Sonderheit für unser Erkennen,
s°Weit es sich auf das Sein und auf Gott bezieht. Gegen die behauptete
Unselbständigkeit im Sein der Geschöpfe wird dabei aus thomistischer
Sicht besonders Stellung genommen und darauf hingewiesen, daß eine
übernatürliche Einwirkung Gottes nur anknüpfen kann an solche Wesen, die
aufgrund ihrer geistigen Natur einen höheren Grad der selbsteigenen inneren
Selbständigkeit aufweisen. Nur für die dynamische Entfaltung dieser inneren
Selbständigkeit trifft die Behauptung Blondels zu, daß die Geschöpfe erst
lrti Werden ihr volles Sein erreichen, und zwar unter Einwirkung Gottes,
w°bei aber für die besondere Art dieser göttlichen Einwirkung zu unterscheiden

ist zwischen der natürlichen und übernatürlichen Seinsordnung.



328 Besprechungen

Vorliegende Schrift bietet einen wertvollen Beitrag zum Verständnis
der zeitgenössischen Philosophie, die trotz der verschiedensten Richtungen
bei Blondel in irgend einer Form anzutreffen ist. Er hat versucht, aus den

Anregungen, die das Zeitdenken ihm bot, eine Philosophie zu entwerfen,
die ähnlich wie die des hl. Thomas als Grundlage dienen könnte für den Aufbau

der katholischen Glaubenslehre. Daß Absicht und Gelingen dabei nicht

ganz in Einklang zu bringen sind, zeigt die vorzügliche Arbeit der Verfasserin,

die gerade vom philosophischen Standpunkt aus eine anerkennenswerte

Leistung darstellt. J. Ell CSsR

Sozialethik

Welty, Eberhard, OP : Herders Sozialkatechismus. Ein Werkbuch der

katholischen Sozialethik in Frage und Antwort. If. Band : Der Aufbau der

Gemeinschaftsordnung. 2. Aufl. III. Band : Die Ordnung des Wirtschaftslebens.

— Herder, Freiburg 1957-58. xv-397, xv-483 S.

1. Herders Sozialkatechismus bedarf keiner Empfehlung mehr DaS

beweist allein schon die Tatsache, daß für den zweiten Band so schnell

eine zweite Auflage erfolgen konnte, fast unverändert und nur durch einige

Hinweise auf besonders wichtige Worte aus den jüngsten Sozialbotschaften
Pius' XII. und einen Nachtrag weniger Neuerscheinungen bereichert.

Welche Fülle an Material hier zusammengetragen und bearbeitet worden

ist, läßt bereits ein Blick in das Inhaltsverzeichnis ahnen. Dieser zweite

Hauptteil (nicht der erste, wie im Inhaltsverzeichnis der ersten Auflage zU

lesen war befaßt sich mit dem Aufbau der Gemeinschaftsordnung und ist m

vier Abschnitte gegliedert : Ehe und Familie, die Ordnung der « Gesellschaft »>

die staatlich-politische Ordnung, die überstaatlich-politische Ordnung.
Man mag vom theoretisch-systematischen Blickwinkel aus an dieser

Einteilung kritisieren, daß sie das Material verschiedener Sachgebiete ver

webt. Vom praktischen Gesichtspunkt aus ist sie völlig gerechtfertigt, den11

es ist nicht zu leugnen, daß die Natur oder der Mensch, der sich von den

Gesetzen der Natur leiten läßt, tatsächlich « dreimal ansetzt » : von Ehe un

Familie zur « Gesellschaft », von der Gesellschaft zu Volk und Staat, und von da

zur Völker- und Staatsgemeinschaft. Der Verfasser betont, daß das Buch nac

praktischen Gesichtspunkten geschrieben worden ist ; es will ja « vornehm

lieh denen, die den Katechismus als Hand- und Werkbuch für Kurse, Lehr

gänge und Aussprachen benützen wollen, die nötige Handreichung bieten

So findet man - und man muß das als besonderen Vorzug an dieser

Einteilung hervorheben - z. B. im Lehrabschnitt über Ehe und FanU

nicht nur eine Antwort auf die Fragen nach dem Sinn und dem Wesen

Familie, sondern über alle Punkte, die damit im Zusammenhang stehen^
Erziehung, Recht auf Erziehung, Erziehungsberechtigung der Kirche uß

des Staates, Schule, Verhältnis zwischen Eltern und Schule. Wobei
^Autor den « brenzligen » Fragen beileibe nicht aus dem Wege geht ; Zt

Was ist zu tun, wenn der Staat die unchristliche Schule aufzwingt



Besprechungen. 329

Einen ebenso umfangreichen wie ausgeglichenen Traktat enthält der
zweite Lehrabschnitt : die Ordnung der « Gesellschaft ». Was hier über die
berufsständische Ordnung gesagt wird, dürfte trotz massiver gegenteiliger
Ansichten auch in Zukunft Bestand haben.

Sehr reichhaltig ist auch der dritte Abschnitt : die staatlich-politische
Ordnung ; fast möchte man sagen zu reichhaltig. Hier sind sicher verschiedene

Elemente aufgeführt, die streng genommen nur am Rande der Politik
liegen, z. B. die Rechtsprechung, die Steuerfrage (die man vielleicht eher
im III. Band vermuten würde), die Kultur- und Wohlfahrtsaufgaben. Doch
mögen auch sie im weitgespannten Rahmen des Sozialkatechismus ihre
Berechtigung behaupten. Die Lehrstücke über Staatsform und Widerstand
gegen die Staatsgewalt zeigen eine kompakte Fülle gegenwartsnaher
Probleme. Es ist unschwer zu erraten, daß die persönlichen Erfahrungen aus
Jüngster Vergangenheit den Verfasser dazu bewogen haben, in einzelnen
Brägen einen freieren Standpunkt einzunehmen (vgl. die « Lüge » vor
Gericht, das Revolutionsrecht u.a.), oder die Entscheidung offen zu lassen
(wie in der Frage des Tyrannenmordes).

Im vierten Lehrabschnitt werden vor allem Ziele aufgezeigt : der
mternationale Staatenbund. Das liegt in der Natur der Sache Auch hier
sind wieder die wirtschaftlichen und rechtlichen Fragen mit den politischen
verwoben. Die sehr ausgedehnten, wertvollen und vorsichtig bearbeiteten
Kapitel über Weltfrieden, Krieg, moderne (ABC-)Waffen führen zur Folgerimg

: der Krieg hat aufgehört, ein geeignetes Mittel der Politik zu sein.
^Vobei allerdings dem Verteidigungskrieg (und dem « Befreiungskrieg »

die Berechtigung auch heute noch erhalten wird.
1. Der dritte Band bildet noch nicht - wie ursprünglich vorgesehen

war - den Abschluß des gesamten Werkes ; wir haben noch einen weiteren
über die Sozialreform zu erwarten. Die große Einteilung ist klar : Die Lehre
v°m Eigentum, Würde und Recht der menschlichen Arbeit, die Arbeit als
Erwerbstitel.

Immer wieder vom Gemeinwohl ausgehend und auf dieses ausrichtend,
ümreißt Welty seine Wirtschaftsordnung. Die Lehre vom Eigentum kann
üicht anders als eine sehr abgewogene Bearbeitung genannt werden. Mit
em paar Stichworten nur sei die Aktualität angedeutet : Sozialisierung
("Vollständige, « kalte »), Enteignung, Neuverteilung des Eigentums usw.
Auch im zweiten Lehrabschnitt findet der Leser alle mit der menschlichen
Arbeit im Zusammenhang stehenden Probleme behandelt. Vor- und Nachteile
cKr Arbeit im « Maschinenzeitalter » werden behutsam gegeneinanderge-
ri-ellt, Arbeitsteilung, Technisierung und Rationalisierung auf ihr Für und
^ider untersucht. Das Zauberwort « Automation » wird ins Licht gestellt
ünd von ihm - einmal nicht mehr zu umgehen - werden schwerwiegende
rittliche Folgen abgeleitet, die sich aus einer erheblichen gesellschaftlichen
Strukturveränderung ergeben werden.

Für jeden, der heute bei den diskutierten Schwierigkeiten mitreden
^'1, dürften die Fragen : Arbeitsverkürzung, 40-Stunden-Woche, gleitende
Arbeitswoche und « Freizeit » unentbehrliches Material bieten.

Bei der Behandlung des Streikes hätte der Theoretiker sicher wieder
22



330 Besprechungen

eine Trennung des gesellschaftspolitischen vom staatspolitischen Streik
gewünscht (wobei letzterer in den Band II, 3. Abschnitt, 6. Lehrstück
verwiesen worden wäre), doch hat Welty auch hier, dem Charakter des
Werkbuches folgend, alles mit dem Stichwort in Verbindung stehende zusammengefaßt.

Gestatten wir uns schließlich noch einen Hinweis auf die «seit 1945

in einen völlig neuen Abschnitt getretene » Mitbestimmung aus dem dritten
Teil des Bandes. Sie kann besonders als Beispiel für die sorgfältige Arbeitsweise

Weltys angeführt werden. Hier wird ganz deutlich, daß der Autor
nie als « Dogmatiker » auftreten will, daß er - wie überall in dem ganzen
Werk - alle Meinungen anführt (und auch die Gründe für dieselben
daß er keinen Anspruch auf letzte Lösungen erhebt, wo diese nicht oder
noch nicht zu geben sind, daß er aber immer eine mögliche Linie und Richtung

aufzeigt und weist. Nie verläßt er den festen Boden der
allgemeinkatholischen Lehre ; sein Charakteristikum ist die solide Fundierung durch
die päpstlichen Verlautbarungen Immer belegt und erläutert er durch
treffende Beispiele. Es gibt keine Veröffentlichung, die so in die konkrete
Wirklichkeit hineinspricht, wie den Sozialkatechismus. Wenn « an gewissen
Stellen die spekulative Position der thomistischen Schule hindurchschimmert

», so kann das nur als Zeichen der guten Verbindung, der gelungenen
und tragfähigen Brücke zwischen Theorie und Praxis gewertet werden.
Weltys Sozialkatechismus ist in der Tat das Standardwerk Und wenn wirklich

(in irgendeiner Zukunft, wer weiß wann von einer anderen Position
aus der Versuch unternommen werden wird, ein ähnliches, zweites
Standardwerk zu schaffen, dann wird diesem hier vorliegenden immer noch das

unschätzbare Verdienst und der unverlierbare Vorteil bleiben, daß es zur
rechten Zeit und nicht erst, wenn die Würfel schon gefallen sind, erscheinen
konnte. F. M. Schmölz OP

Heath, Spencer: Citadel, Market and Altar. Emerging Society. Outline
of Socionomy, the new natural science of society. — The Science of Society
Foundation, Baltimore, Md. 1957. xxiv-259 p.

Das ist eine neue Auffassung von Gesellschaftswissenschaft, verfaßt
von einem Mann, der zugleich Ingenieur und Rechtsgelehrter ist. Er kümmert

sich wenig um die philosophische oder soziologische Tradition und
verwendet einen eigenen Wortschatz aus technologischen und ökonomischen
Quellen. Das Buch untersucht die schöpferische Kraft in freier Gemeinschaft»
Der Titel drückt die Überzeugung des Verfassers aus, die Burg habe keine
andere Aufgabe als den Marktplatz zu schützen ; nur wenn das geschieht,
kann der Mensch schöpferische Kräfte entfalten und sich der spontanen
Seite des Lebens widmen, nämlich dem Kult und der Kultur, beide
symbolisiert durch den Altar. W. A. Wallace OP



Besprechungen 331

Welzel, Hans : Die Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs. Ein Beitrag zur
Ideengeschichte des 17. und 18. Jahrhunderts. — de Gruyter, Berlin 1958.
114 S.

Hans Welzel - auf dem Gebiete des Naturrechtes längst kein
unbekannter Autor mehr - hat hier seine überarbeitete und ergänzte Dissertation
aus dem Jahre 1928 vorgelegt. Daß er wieder auf Samuel Pufendorf
zurückgegriffen hat, begründet er damit, daß immer noch eine umfassende Darstellung

der Naturrechtslehre Pufendorfs fehle und daß man schwerlich einen
zweiten deutschen Juristen finden dürfte, der jemals eine annähernd gleich
große Geltung gehabt habe.

Es handelt sich um das moderne profane Naturrecht Pufendorf
befreite das Naturrecht endgültig von der Theologie - das Naturrecht
allerdings, daß er nur in der « völligen Stagnation » der Spätscholastik kennengelernt

hatte. Als Folge ergibt sich daraus die «methodische Angleichung
der Naturrechtslehre an die Naturwissenschaften » (18). Ganz richtig
kritisiert der Autor Pufendorfs Meinung und sagt, daß diese mathematische
Fundierung in der Naturrechtslehre unmöglich sei (ebd.).

Sachlich ergibt sich bei Pufendorfs Vorgängern Hobbes und Spinoza
aus dieser methodischen Grundhaltung « die Mechanik des sittlichen und
staatlichen Lebens » (19), der gegenüber Pufendorf als geniale Leistung
die Lehre von den entia moralia schuf. Er selber wird dadurch «

Kulturphilosoph » ; das Naturrecht wird « Kulturrecht ». Er sieht richtig, daß sich
die spezifisch christlich-biblischen Naturrechtslehren nicht vom « Stande der
Unschuld » des Menschen herleiten lassen, sondern von der Menschennatur,
wie sie in jeder Seinsweise vorhanden ist. Dann allerdings stellt er sich mit
seinem obersten Prinzip des Naturrechtes in Gegensatz zur scholastischen
Schulphilosophie und bricht - nach der Meinung Welzeis - deren Machtè
Dem ist nur sehr schwer zuzustimmen, da ja - wie der Autor selber zugeben
muß - der Beweis dieses Prinzips Pufendorf mißglückt ist (46). Wie schön
es auch lauten mag (« Jeder soll sich so zu erhalten trachten, daß er nicht
die menschliche Gemeinschaft stört »), als oberstes Prinzip des Naturrechtes
können wir es nicht anerkennen.

Wenn Welzel in den ersten Kapiteln zu den problematischen Sentenzen
Pufendorfs kritisch Stellung genommen hat, so vermißt man das in den
folgenden (Die Staatslehre, Naturrecht und Religion, Staat und Kirche).
Eine Erklärung (oder Widerlegung) wäre des öftern nötig gewesen. So z. B.
bei dem Satz : « Alle souveräne Gewalt entsteht aus freiwilliger Unterwerfung
ünd Einverständnis der Bürger, nie aus bloßer Gewalt » (68). Oder : « Dennoch
kann sie (die Souveränität) auch widerrechtlich handeln, und zwar nicht
nnr wider das Naturrecht, sondern auch wider spezielle Abmachungen
(Grundgesetze). » Ebenso daß Pufendorf das Widerstandsrecht gegen diese
Souveränität verneint (80). Hier hätte der Autor ja auf die Explikation
E°do Börners zurückgreifen können (Die Lehre Pufendorfs von der beschränkten

Monarchie. Zeitschrift für die gesamte Staatswissenschaft. Tübingen
1954, 110. Bd. S. 510-521).

Auch die Ansichten Pufendorfs in den letzten beiden Kapiteln blieben
Unwidersprochen stehen. « Die natürliche Theologie ist für Pufendorf nur



332 Besprechungen

eine Ergänzung der Naturrechtslehre » (99). « Religion und Kultur bewegen
sich in zwei grundsätzlich getrennten Kreisen» (101). «Die Kirche ist ein

collegium » (d. h. eine Zweckgesellschaft) (104 f.).
Eine Stellungnahme des Autors zu diesen Ansichten Pufendorfs hätte

den Wert des Bändchens sicher noch erhöht, zumal es die bisher einzige,
umfassende Darstellung der Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs darstellt.

F. M. Schmölz OP-

Huber, Max : Die Staatsphilosophie von J oseph de Maistre im Lichte
des Thomismus. (Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Band 71.) -
Helbing & Lichtenhahn, Basel 1958. 288 S.

Das Thema hätte vom Autor ein Zweifaches verlangt : einmal eine

gründliche Kenntnis der thomistischen Lehre, zweitens eine objektive
Darstellung der Staatsphilosophie de Maistres. Beides vermißt der Leser mit
großem Bedauern, wenn er dem Verfasser auf seiner Entdeckungsfahrt
folgt (Huber vergleicht sich S. 10 mit Kolumbus, der ausgezogen sei, Indien
zu entdecken und Amerika gefunden hat Zahlreiche Autoren, fast alle

Lexica von Rang und Namen mußte der Autor umsegeln (im wörtlichen
Sinne zu nehmen um den de Maistre zu finden, der dem bisher allgemein
anerkannten katholischen gerade entgegensteht.

Der Autor hat als und für Historiker geschrieben (17). Aber der Historiker

kann zu keinem richtigen Urteil kommen, wenn er nicht wenigstens
die fundamentalen Grundbegriffe seines Sachgebietes kennt. In der Tat hat

es den Anschein, als ob hier manches fehlen würde.
Das zeigt schon die Interpretation des scholastischen Naturrechtes,

die mit der Erkenntnis ansetzt, daß auch der Mensch, im Grunde genommen,
nicht frei sei, denn « das Gesetz des Menschen unterscheidet sich nicht
wesentlich von den übrigen Naturgesetzen» (22). Diese erschütternde
Behauptung setzt der Autor unbewiesen (und unbeweisbar) hin, um auf der

nächsten Seite zu sagen, daß sich der Mensch im Gegensatz zu den Vernunft"
losen Wesen frei zu seinem Ziele hinbewege und diesen Weg selbst bestimme-
Ebenso überrascht uns die Behauptung, daß das Mittelalter mit dem Begriff
der Volkssouveränität durchaus vertraut war und daß die Scholastik das

Volk als den naturrechtlichen Träger der Staatsgewalt betrachte (206)-

Es mag in der Gegenwart zwar als Kompliment angesehen werden, den

hl. Thomas als Demokraten hinzustellen, doch dürfte es in Wirklichkeit eine

recht willkürliche Interpretation sein. Der belesene Leser, der weiß, daß der

Gedanke der Volkssouveränität erst bei Suarez eigentlich zum Durchbruch

kommt, fühlt sich brüskiert, wenn ihm entgegengeschleudert wird : « ^'el
sich gegen diese Interpretation stemmt, lehnt sich gegen den Thomismus

und, eo ipso, gegen die katholische Lehre auf » (208).
Was Huber an charakterlichen Eigenschaften de Maistres zutage ge'

fördert hat (79 ff.), ist nicht gerade erbaulich. Hier und im ganzen
Buch

überhaupt hat man den Eindruck, daß es der Autor nur auf eine negative

Kritik abgesehen hatte.
Als Grundanliegen de Maistres hat sich für ihn nachträglich ergeben •



Besprechungen 333

die zeitliche Herrschaft der göttlichen Vorsehung. Das Religiöse steht über
dem Politischen (60) Das ist richtig, berechtigt aber noch nicht zu dem
Schluß, daß de Maistre ein waschechter Okkasionalist gewesen sei.

Die Staatslehre wird scholastisch in vier Kapiteln - den 4 causae
entsprechend - und in einem Ineinanderschieben von thomistischen und de
Maistre'sehen Zitationen geboten. Sie stehen unter der unglücklichen
Überschrift « Metapolitik ». Unglücklich deswegen, weil Metapolitik entweder
« hinter der Politik » besagt ; dann gehört die Staatslehre nicht mehr dazu.
Oder sie bezeichnet die politische Wissenschaft als solche ; dann gehört
neben der Staatslehre noch manches andere dazu.

Die Darstellung wäre wohl klarer geworden, wenn Huber auf einige
Abschweifungen verzichtet hätte. Was haben z. B. der spätscholastische
und seitenfüllende Universalienstreit oder die Aufklärung mit ihren Spielarten

in einem Buch über die Staatsphiolosophie de Maistres zu suchen
Es hätte doch genügt, das politische Denken dieser Zeit (50) darzulegen.

Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, daß die scharfe
Konfrontation zwischen de Maistre und dem Thomismus nur dadurch entstanden

ist, daß beide Lehren einer leichten Verzerrung anheimgefallen sind.
Das dem Autor anscheinend unbekannte Werk von Francis Bayle (Les
idées politiques de Joseph de Maistre. Paris 1954 )wird den Tatsachen ohne
Zweifel mehr gerecht. F. M. Schmölz OP.

Corrigenda : In Heft 2 dieses Jahrganges sind bei der Besprechung von
J. Dijkman : Christus, Offenbarung des dreieinigen Gottes, folgende Druckfehler

unterlaufen :

S. 191, Z. 9 statt « Gewährung » lies : Bewährung ; Z. 16 statt « erste »

lies : erst ; Z. 2 v. unten statt « ressucité » lies : ressuscité ; S. 192, Z. 4

statt « Hotz » lies : Holtz.



Besprechungen

Mysteriengegenwart

Mit der Enzyklika « Mediator Dei » und dem Brief des Kardinals Mar-
chetti-Selvaggiani vom 25. XI. 1948 an den Fürsterzbischof von Salzburg
schien es um die Mysterientheologie ruhiger geworden. Aber gerade dieser
Ruhe bedurfte es, um den für die heutige Theologie bedeutungsvollsten
und fruchtbarsten Fragenkomplex neu zu überprüfen ; denn vorher war
schon eher eine Kampfstimmung ausgebrochen, die bisweilen an den Gnadenstreit

erinnerte.
Im Gedächtnisbuch für Odo Casel1 kommt P. Burkhard Neunheuser

zur Erkenntnis, daß « Mediator Dei » die sog. Mysterienlehre gewiß nicht
in ihrer Gesamtheit anerkenne, daß es aber auf Grund positiver Äußerungen
des Rundschreibens nicht mehr um die Tatsache der Heilsgegenwart an sich
gehe - weil sie nach P. B. Neunheuser anerkannt werde -, sondern um die
Art und Weise dieser Gegenwart2. Eine Reihe von Theologen3 machte
sich, ohne Polemik, an die Arbeit, die theologischen Grundlagen der
Mysterienlehre bei den Kirchenvätern und bei Thomas von Aquin zu untersuchen,
weil es bei Casels, mehr intuitiven als spekulativ-systematischen
Darlegungen an diesem theologischen Unterbau fehlte. Und in der Tat, um die
Ergebnisse vorwegzunehmen : die Tatsache der Mysteriengegenwart scheint
bei den bisher speziell untersuchten Kirchenvätern 4 und beim Aquinaten
festzustehen. Uber die Art und Weise der Heilsgegenwart linden sich aber
in Schrift und Tradition keine stichhaltigen Aussagen, sodaß die Lösung
dieses weit schwierigeren Problems der spekulativen Theologie überlassen
werden muß. Casel selbst wollte zunächst nur positive Theologie, er war der

1 Vom christlichen Mysterium. Gesammelte Arbeiten zum Gedächtnis von Odo
Casel OSB. Herausgegeben von Dr. Anton Mayer, Dr. Johannes Quasten, Dr.
Burkhard Neunheuser OSB. - Patmos-Verlag, Düsseldorf 1951.

2 A. a. O. 356.
3 Es sei auf die sehr wertvolle Arbeit von Jean Gaillard OSB, La Théologie

des Mystères, RT 57 (1957) 510-551, verwiesen. Gaillard bietet einen zuverlässigen
und objektiven Überblick über den Stand der Mysterienlehre unter Berücksichtigung

nahezu aller einschlägigen Arbeiten der letzten Jahre.
4 J. Betz : Die Aktualpräsenz der Person und des Heilswerkes Jesu im

Abendmahl nach der vorephesinischen griechischen Patristik. Freiburg i. Br. 1955.
G. Fittkau : Der Begriff des Mysteriums bei Johannes Chrysostomus, Bonn 1953.



Besprechungen 421

spekulativen Theologie und der scholastischen Terminologie eher abhold,
weshalb ihn scholastisch geschulte Theologen leicht bedrängen konnten.

Die bedeutendste Arbeit, die nach dem Tode Casels im Dienste der
Mysterientheologie geschrieben wurde, ist ohne Zweifel die systematische
Abhandlung von Dr. P. Polykarpus Wegenaer (Benediktiner der Abtei Maria
Laach), die im Folgenden besprochen werden soll 5. Die Untersuchung
prüft « die philosophisch-theologische Möglichkeit der Gegenwart der historisch

vergangenen Heilstat im Sakrament »6. Verfasser ist sich bewußt,
daß er da und dort über Thomas hinausgehen muß, aber dennoch die sicheren

thomasischen Prinzipien von der Gegenwart der virtus divina im
Gottmenschen und in seinem Heilswerk in einem konsequenten Zu-Ende-Denken
auf die Sakramente übertragen kann 7. Dabei geht es um die « begriffliche
Sicherung der thomasischen Lehre von der operativ-dynamischen Gegenwart

der passio Christi » 8.

Das Anliegen der Mysterientheologie ist keine Spitzfindigkeit, sondern
ein Problem, das jeden Theologen in der Erlösungs- und Sakramentenlehre
beschäftigen muß. Wir müssen die Antwort finden auf die Frage : wie kann
die geschichtlich einmalige, vergangene und örtlich abgegrenzte Passio
Christi alle Menschen aller Zeiten wirksam, d. h. deren Erlösung und Heil
wirkend, erreichen Alle sind sich einig : es geschieht durch den Glauben,
durch die Liebe und die Sakramente Wegenaer hofft die weitere Frage
beantworten zu können, ob und auf welche Weise die längst vergangene
Heilstat selber (Mysteriengegenwart), nicht bloß deren Frucht und Wirkung
(Effektustheorie) im Sakrament gegenwärtig wird 10.

Die Grundlage für die Lösung der gestellten Aufgabe ist die von Thomas
vorgetragene Lehre von der Wirkkraft der Menschennatur Christi und seines
Heilswerkes durch den « contactus virtutis divinae ».

Im I. Teil seiner Arbeit (S. 9-53) legt der Verfasser, gestützt auf Thomas
dar, daß und wie die geschichtlich einmalige passio Christi in den
Sakramenten gegenwärtig und wirksam ist. Nach einer philosophischen
Vorbemerkung zur Gegenwart der virtus divina ganz allgemein, folgt der Beweis

von der Gegenwart dieser virtus divina im historischen Heilswerk Christi.
Die Menschheit Christi ist in doppelter Hinsicht beim Erlösungswerk Werkzeug

der hypostatisch geeinten Gottheit. « Die Menschheit Christi und die
in ihr vollzogenen Mysterien sind durch die gegenwärtige virtus divina
efßcienter wirksam »u. Dieses Wirken ist aber, wie alles vernünftige Tun,
durch eine Idee bestimmt. « Wir müssen deshalb noch eine andere Ursächlichkeit

der Menschheit Christi berücksichtigen : ihre Vorbildursächlichkeit
(icausalitas formalis extrinseca). Auch Thomas betrachtet die Mysterien des

5 Polykarpus Wegenaer OSB : Heilsgegenwart. Das Heilswerk Christi und
die Virtus divina in den Sakramenten unter besonderer Berücksichtigung von
Eucharistie und Taufe. (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen,
Heft 33.) - Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster i. W. 1958. xv-128 S.

6 A. a. O. 4. ' A. a. O. 8 A. a. O. 5.
9 Cf. S. Th. III 48, 6 ad 2 ; 49, 1 ad 5; 49, 5.

10 A. a. O. 7. 11 A. a. O. 20.



422 Besprechungen

irdischen Lebens Jesu als Vorbild für das, was am Christgläubigen vor allem
sakramental, aber auch außersakramental, geschieht. »12 Auf Grund der
hypostatischen Union ist also die Menschennatur Christi instrumentum
divinitatis und zwar sui generis. « So sind die mysteria carnis Christi wegen
der unendlichen Kraft Christi nicht durch raum-zeitliche Distanz in ihrem
Wirken behindert und können weiterwirken in efficienter und exemplarischer
Ursächlichkeit. »13 Im nachfolgenden Satz kommt nun allerdings der große
Schritt von der einmaligen (vergangenen) Heilstat zum stetigen
Gegenwärtigwerden, nicht bloß der virtus divina, sondern der Heilstat selber :

« Die Heilstat Christi ist also wirkend gegenwärtig überall, wo sie Heil
bewirkt, und zwar die geschichtliche Heilstat, die-dem physischen Sein nach

vergangen - durch den contactas virtutis divinae dem zu erlösenden
Menschen gegenwärtig wird Die göttliche Kraft, die im Ursakrament, der
Menschheit Christi und den in ihr vollbrachten Heilstaten, wirkend
gegenwärtig war, diese virtus divina geht durch die Menschheit Christi weiter
in die Sakramente : Et ideo oportet quod virtus salutifera defivetur a

divinitate Christi per eius humanitatem in ipsa sacramenta (STh III 60

Prol.). »u
Ich glaube, hier liegt die ganze Problematik der Mysteriengegenwart.

Thomas spricht zwar immer wieder von der virtus divina und der virtus
salutifera, die durch die Menschheit Christi (efficienter et exemplariter)
in die Sakramente hineinfließen ; meint er aber damit wirklich die historische
Heilstat selber, oder eben nur ihre « virtus », ihre Kraft und Frucht Ist
die Heilstat nicht auch für Christus Vergangenheit Wie kann eine
vergangene Tat Gegenwart und in der Gegenwart wirkend sein, so oft und wo
immer ein Sakrament gespendet wird Hierüber sei später einiges gesagt.

Folgen wir zunächst Wegenaer in seinen weiteren Darlegungen über
die Art Und Weise wie die mysteria carnis Christi durch die virtus divina
in den Sakramenten gegenwärtig sind.

Unter der Voraussetzung, daß die geschichtlich vergangenen Heilstaten
im verherrlichten Christus Gegenwart, d. h. Ewigkeit geworden sind, ist
es ein Leichtes auf Grund der Sakramentenlehre des Aquinaten zu
beweisen, daß in den Sakramenten nicht bloß der verklärte Christus efficienter
und exemplariter wirkt, sondern die historische Heilstat selber : Sacramenta
sunt in genere signi. Sie bewirken aber efficienter, was sie bezeichnen 16.

12 A. a. O. 13 A. a. O. 21 f. 14 A. a. O. 22.
13 Wegenaer sagt richtig (S. 26), daß dem Zeichen als solchem keine

effiziente Ursächlichkeit zukomme, sondern nur eine formalursächliche, oder besser :

eine exemplarursächliche (causa formalis extrinseca). Darum ist es aber auch nicht
richtig, oder zumindest sehr mißverständlich, vom Sakrament als einem « signum
efficax » zu sprechen, wie es Wegenaer mit vielen anderen Theologen tut. Bei
Thomas findet sich diese Bezeichnung nicht. Das « efficax » bezieht sich nicht auf
« Signum », sondern auf « causa ». Ein Zeichen ist höchstens insofern efficax, als es

ein signum aptum ist, d. h. insofern es geeignet und fähig ist, das auszudrücken,
was es soll. Die Sakramente sind signa apta und causae efficientes. Wir werden
später sehen, daß bei Casel, wahrscheinlich auf Grund der Bezeichnung « signum
efficax », eine gewisse Konfusion entstand.



Besprechungen 423

Zeichen und darum Ursache aber sind die Sakramente für ein Dreifaches :

« sacramentum est Signum rememorativum eius quod praecessit, scilicet
passionis Christi ; et demonstrativum eius quod in nobis eflicitur per Christi
passionem, scilicet gratiae ; et prognosticum, idest praenuntiativum, futurae
gloriae »19. Da in den Sakramenten Bezeichnen und Verursachen vereint
sind, (causant quod significant), muß man ohne Umschweife annehmen,
daß in und durch die Sakramente : id quod praecessit, scilicet passio Christi,
wirksam und darum gegenwärtig wird. Als Zeichen ist das Sakrament
Abbild (exemplatum) der geschichtlichen Heilstat und zugleich Vorbild
(exemplar) für das Heilsgeschehen, oder den Heilsvollzug im Menschen.
Anders ausgedrückt : « Wie Christus starb und von den Toten auferstand,
so muß auch der Mensch durch das Sakrament oder das sakramentale
Abbild dieses Christusgeschehens innerlich und seinsmäßig dem leidenden und
erhöhten Herrn gleichgestaltet werden. »17 Nach dem Aquinaten übt im
Sakrament also nicht nur der verherrlichte Christus eine werkzeugliche
Wirksamkeit aus, es ist vielmehr die historische Heilstat Christi nach der
ihr innewohnenden Kraft wirksam und wirkend gegenwärtig. So gesehen
besteht kein Hindernis zur Annahme, daß durch die Sakramente als physische

Instrumentalursachen jene Heilstaten, durch die Christus unsere
Erlösung vollbrachte - allerdings nicht objektiv, dinghaft oder gar substan-
ziell - sondern dynamisch, operativ aufleben, ja daß sich unser Heil,
sakramental und außersakramental, im ähnlichen Ablauf vollziehe, in dem Christus
einst unser Heil erwirkte18. Auf Grund der formalen Abhängigkeit des

exemplatum vom exemplar, des Christusgläubigen von der passio, ist die
passio in einer analogen Weise (analogia attributionis) gegenwärtig 19.

Grundlegend für die Heilsgegenwart ist die Tatsache, daß die
Menschennatur Christi beim Erlösungswerk physisches Werkzeug war. Ebenso
wichtig scheint mir der Nachweis, der bei Wegenaer etwas zu kurz kommt,
daß die Sakramente nicht nur moralische, sondern physische Instrumentalursachen

der Heilsgnade sind, daß also ernst gemacht wird mit dem Tridenti-
nischen : sacramenta continent et conferunt quod significant20. Wer den
Sakramenten nur die moralische Ursächlichkeit oder Wirkkraft zuschreibt,
kann m. E. kaum die Mysteriengegenwart vertreten, darum mag auch die
Mysterienlehre besonders von einer Seite her Opposition finden. Für Thomas

selber liegt die Wirkkraft der Menschennatur Christi und der
Sakramente auf der gleichen Ebene : « Wie das Fleisch Christi werkzeugliche
Kraft zum Wunderwirken besaß wegen seiner Verbindung mit dem Worte,
so auch die Sakramente wegen ihrer Verbindung mit Christus, dem
Gekreuzigten. »

21 Leider unterläßt es Wegenaer die physische Wirkkraft der

16 S. Th. III 60, 3. 17 Wegenaer, 37.
18 In diesem Sinne können wir die Worte des Aquinaten verstehen : « Similiter

etiam per suam passionem initiavit ritum christianae religionis » (III 62, 5).
19 Wegenaer, 39.
20 Cone. Trid. Sessio VII DB 849.
21 Quodl. XII 9, 14 : « Sicut caro Christi habuit virtutem instrumentalem ad

faciendum miracula propter coniunctionem ad Verbum, ita sacramenta per con-
iunctionem ad Christum crucifixum et passum. »



424 Besprechungen

Sakramente darzulegen und sagt : « Ein ähnliches Eingehen auf die
instrumentale Ursächlichkeit der Sakramente erübrigt sich. »22

Am klarsten hat sich Thomas zur werkzeuglichen Gegenwart der
Heilsmysterien geäußert in seinen Darlegungen über die Auferstehung Christi
als der Ursache unserer Auferstehung : « Resurrectio Christi nostrae
resurrectionis est causa efficiens »23 Nicht bloß der verherrlichte,
auferstandene Christus, sondern seine geschichtliche Auferstehung ist ihrem
Ewigkeitswert nach Wirkursache unserer Auferstehung. « Die virtus divina
bedient sich bei der Auferstehung des Menschen der geschichtlichen
Auferstehung Christi und macht die Auferstehung des Menschen vom Werkzeug

abhängig. Das instrumentum, nämlich die Auferstehung Christi,
nimmt gleichsam in der Hand Gottes an der perennitas der virtus divina
teil »

M Diese aktive Heilswirksamkeit und damit die Gegenwärtigkeit,
darf man nicht auf die Auferstehung beschränken : « Et ideo, sicut alia
quae Christus in sua humanitate fecit vel passus est, ex virtute divinitatis
ipsius sunt nobis salutaria, ut supra dictum est ; ita et resurrectio Christi
est causa efficiens nostrae resurrectionis virtute divina »25

Zu den bekannten Erklärungen, daß die Menschheit Christi und die
geschichtlichen Heilstaten als Werkzeug der allgegenwärtigen virtus divina
auch in distantiam wirkkräftig sein können, wäre ergänzend hinzuzufügen,
daß die individuelle Menschennatur Christi potenziell, natürlich und
fundamental tatsächlich mit allen Menschen in gewissem Kontakt steht. Auf
Grund der hypostatischen Union zwischen dem Logos und seiner menschlichen

Individualnatur sind alle Menschen, wie die Kirchenväter immer wieder

sagen, in Christus eingeschlossen und mit Gott geeint. Mit dieser
natürlichen, fundamentalen Einheit des ganzen Menschengeschlechtes in Christus,
dem neuen Haupte, begründen die Kirchenväter nicht selten die Universalität

der Erlösung. Diese natürliche Christusverwandtschaft ist die natürliche

Disposition und Verbindung für die gnadenhafte Christusgemeinschaft.
Auch hier gilt : gratia supponit naturam 26.

Viele Texte des hl. Thomas bestätigen, daß die passio Christi in den
Sakramenten auf ähnliche Weise wirkt und gegenwärtig ist - als Vorbild-
und Wirkursache - wie die Auferstehung Christi Vorbild und Ursache
unserer Auferstehung ist27. «Wir können sagen: durch die virtus divina
wirken Christus und seine passio im Sakrament ; die passio ist durch die ihr
innewohnende göttliche Kraft wirksam und in diesem Sinne gegenwärtig. »28

Selbstverständlich kann die passio Christi nicht ihrem vergangenen physischen

Sein nach gegenwärtig werden, sondern nur ihrer Wirkkraft nach.

22 Wegenaer, 39. 23 S. Th. III 50, 1 ad 3.
24 Wegenaer, 44. 26 S. Th. III 56, 1 ad 3.
28 Vgl. hiezu : Thomas Kreider OSB : Unsere Vereinigung mit Christus,

Freiburg Schw., S. 118-123. Es wurde in dieser Arbeit die Mysterienlehre nicht
berücksichtigt, was aber über die « Christusförmiglceit und Christusebenbildlichkeit

» der Erlösungsgnade gesagt wurde (S. 139-158), kann der Mysterienlehre nützlich

sein.
27 Siehe die Texte bei Wegenaer, 46.
28 A. a. O. 47.



Besprechungen 425

Da die virtus divina, mittels der mysteria carnis Christi als Werkzeug,
unser Heil wirkte, sind die geschichtlich einmaligen gottmenschlichen
Erlösertaten aus der raum-zeitlichen Begrenzung heraus - und, wenn man so

sagen darf, in die virtus divina aeterna hineingehoben. Die passio Christi
ist wohl zeitlich vergangen, aber nicht ausgelöscht, sondern in Christus,
dem ewigen Hohenpriester, selber Ewigkeit geworden und in ihm actu praesens.

Wir müssen wohl beachten, daß die Person des Logos der einzige
Träger der Heilstat Christi ist. Die universale und efficiente Heilskraft des
Todes Christi ist im Lichte der göttlichen Wirkkraft zu sehen : « Passio
Christi, secundum quod comparatur ad divinitatem eius, agit per modum
efficientiae. »

29 Es steht also die göttliche Tätigkeit hinter der Wirkkraft
sowohl der historischen Heilstat, als auch jener der Sakramente. In Christus
sind nun einmal Zeit und Ewigkeit vereint. Wie die virtus divina durch die
menschlichen Heilstaten unser Heil in die Zeitlichkeit hineinwirkte, so kann
auch umgekehrt die Zeitlichkeit und Vergänglichkeit der Heilstaten in die
Ewigkeit Christi eingehen und dort bleiben. Im sakramentalen Heilsgeschehen

können die in Christus Ewigkeit gewordenen Heilstaten erneut in die
Zeit « einbrechen » und durch die ewige virtus divina wirkkräftig und
gegenwärtig werden. So überbrückt die virtus divina die raum-zeitliche Distanz
zwischen der historischen passio und dem sakramentalen Heilsgeschehen.
Ähnlich urteilt Gaillard : « La permanence virtuelle des actes passé dans le
Christ glorifié, répétons le, est une vérité incontestable. Saint Thomas
l'enseigne. »30 Mit Monden und Schillebeeckx bejaht auch Gaillard, daß es

möglich ist « de trouver dans les actes humains du Christ, en tant mêmes

qu'actes humains, un élément permanent » sl. Auf jeden Fall hat St. Thomas
für diese Lösung die Prinzipien geliefert. « Die Mysterienlehre betont, so
schreibt Wegenaer, im Anschluß an Casel3a, daß die Oikonomia Christi
zwar in der Geschichte sich vollzog (bis zur Passion), aber auch in die Ewigkeit

hineinragt ; daß sie als Tat des Gottmenschen eine übergeschichtliche
Bedeutung hat, daß sie Heilsgeschichte, d. h. Tat Gottes an der Menschheit,
ist ; daß sie also Einbruch aus der Ewigkeit in diese Zeitlichkeit ist. »

Die passio Christi kann also durch die Sakramente wirkend und
gegenwärtig werden ihrer Wirkkraft nach (praesentia per operationem). «Wenn
die passio der Wirkkraft nach in der sakramentalen Handlung gegenwärtig
wird, dann kann man auch von einer dynamischen Gegenwart der passio
sprechen, nicht aber von einer dinghaften oder substanziellen Gegenwart. »

33

Wegenaer spricht von der operativ-dynamischen Gegenwart der passio
Christi und sieht in dieser thomasischen Lehre den Schlüssel zum Verständnis
der Mysterienlehre 34.

Daß der hl. Thomas die Tatsache einer Mysteriengegenwart kennt,
wird von allen Theologen bestätigt, die diese Frage beim Aquinaten einge-

29 S. Th. III 48, 6 ad 3. 30 Gaillard, 538 f.
31 A. a. O. 5 4 0 32 Wegenaer, 126.
33 A. a. O. 50. 34 A. a. O. 5 ; 117.

28



426 Besprechungen

hend prüften, so z. B. von M. Matthys S5, Gaillard 3B, J. H. Nicolas 37, der
eine neue Erklärung gibt für die « présence agissante des mystères du Christ
dans et par les sacrements ». Gehen wir kurz darauf ein. Zunächst lehnt
Nicolas die Lösung durch den « symbolisme sacramentel » mit Recht als
unzureichend ab. «... Toutes les voies qu'ouvre la notion de présence
symbolique conduisent à l'impasse. »

38 Ebenso unbefriedigt läßt einen die
Lösung mit dem Hinweis auf die « présence virtuelle » und die « efficacité
des sacrements », in denen der verherrlichte Christus jene Gnade vermittelt,
die er einst auf Golgotha verdient hat. Wie soll das Meßopfer wirkliches
Opfer sein und das gleiche Opfer wie das Kreuzesopfer, wenn es nur die Früchte
des Kreuzesopfers vermittelt ohne « réactualisation de l'événement du
Calvaire »39. Gott will, wie es bei Paulus ausdrücklich geoffenbart ist, daß der
Mensch gerettet werde « par conformité progressive au Christ souffrant,
mourant, résuscité ». Die Ansicht, daß die Heilstaten Christi in den
Sakramenten nur insofern gegenwärtig werden, als der verherrlichte Christus
ihre Früchte vermittelt, sans aucunement réactualiser les actes salvifiques
du Christ, wird dieser Offenbarungswahrheit nicht gerecht40. Die Sakramente

verursachen, was sie bezeichnen, sie bezeichnen aber die « passio
Christi », also ist diese auch wirkend und gegenwärtig in und durch die
Sakramente. Die sog. EfEektus-theorie vertritt die Auffassung, daß die
Sakramente wohl die passio Christi bezeichnen, Gnadenursache aber ist
nicht die geschichtliche Heilstat, sondern der verherrlichte Christus. Diese

Auffassung ist offensichtlich inkonsequent und ungenügend. Sie führt nicht
zu einer « présence agissante des mystères du Christ ». Die meisten Theologen
greifen nun wie der Aquinate auf die virtus divina zurück, welcher allein
auch die geschichtlichen Heilstaten Christi ihre Wirkkraft verdanken. Die
virtus divina aber erreicht alle Zeiten und Orte ; das gleiche gilt auch von
den mit ihr verbundenen und in ihr Ewigkeit gewordenen geschichtlichen
Heilstaten Christi. So werden die geschichtlichen Heilstaten wirksam und

gegenwärtig in und durch die Sakramente. Dies ist, wie wir sahen, die

Lösung von Wegenaer. Gaillard sagt von ihr : « Cette solution, qui n'offre
aucune difficulté et représente l'enseignement formel de saint Thomas,
devrait rallier tous les thomistes, comme le minimum permettant de parler

35 M. Matthijs OP : Mysteriengegenwart secundum S. Thomam. Ang 34

(1957) 393-399. «Per recursum igitur ad virtutem aeternam qua omnes actiones
et passiones Christi instrumentaliter operantur tempore et loco speciatim per synx-
bola sacra, et qua oblatio peracta semel in cruce perpetuatur ministerialiter ritu
sacro consecrationis, quaedam praesentia mysterii praeteriti a S. Thoma admit-
titur absque re-actuatione reali-obiectiva plane inintelligibili » (p. 399).

36 Gaillard, 539 f.
37 Jean-Hervé Nicolas OP : Réactualisation des mystères rédempteurs dans

et par les sacrements. RT 58 (1958) 20-54. « Ainsi les mystères du salut sont-ils
présents dans et par les sacrements comme dans leur signe d'abord, mais aussi

comme dans leur substitut causal » (p. 50).
33 Nicolas, a. a. O. 31.
39 A. a. O. 32.
40 A. a. O. 33.



Besprechungen 427

en propres termes d'une présence mystérique »41 Nicolas lehnt auch diese

Lösung ab (S. 35-40), weil sie sich auf eine, für diesen Fall unzulängliche
Auffassung von der Instrumentalursache stütze. Er muß sie ablehnen,
weil er scheinbar auch die Auffassung von der in der virtus divina Ewigkeit
gewordenen passio Christi ablehnt (S. 28 f.) und zu bestimmt sagt : « La
passion, la Mort et la résurrection du Christ ne sont plus et partant n'agissent
plus. »42 Nicolas hält aber daran fest : « Et pourtant c'est en vertu de ces

mystères et en y participant que l'homme aujourd'hui et jusqu'à la fin des

temps est personellement sauvé »
43

Ein Fort- und Hineinwirken der actiones salvificae Christi, und zwar
derselben actiones, die unser Heil objektiv erwirkten, in und durch die
Sakramente muß sicher angenommen werden. Das erkennt man am besten
für das sakramentale Opfer. Wie soll die spezifische und numerische Identität

zwischen Kreuzes- und Meßopfer, ja der Wert des heiligen Meßopfers
überhaupt, erklärt und begründet werden, wenn nicht dadurch, daß das
sacrificium internum der heiligen Messe spezifisch und numerisch das

gleiche ist wie im Kreuzesopfer Dauert aber diese oblatio interna Christi
in Cruce als formales Element des Kreuzesopfers nicht ewig fort, ist sie in
Christus nicht mehr existent, so muß für das Meßopfer eine neue und andere
oblatio interna (sacrificium internum) gefunden werden ; das aber hätte
zur Folge, daß das Meßopfer ein anderes Opfer wäre als das Kreuzesopfer.
Das gleiche Argument gilt für alle Sakramente. Nach dem uns besonders
durch Paulus kundgewordenen Plane Gottes soll sich die Erlösung im
Menschen verwirklichen durch die völlige und immer vollkommenere Angleichung
an den leidenden, sterbenden, auferstandenen und verherrlichten Christus.
Also müssen auch eben diese Heilstaten in den Sakramenten und im
Menschen wirksam und Gegenwart werden. Dazu aber ist erfordert, daß in den
Sakramenten jene und dieselben Taten, oder inneren Akte, wirkend und
gegenwärtig werden, durch die Christus unser Heil wirkte. Wie aber soll
nun das geschehen, wenn diese Taten und Akte im verherrlichten Christus
nicht mehr existent sind Hier steht man vor dem Dilemma : entweder
nimmt man die Fortdauer dieser inneren Akte und der Heilstaten in Christus

an, und damit die Möglichkeit ihrer « réactualisation », oder man stellt
die Identität zwischen Christi (objektivem) Erlösungswerk und unserer
subjektiven Erlösung, d. h. die Mysteriengegenwart überhaupt in Frage.
Von Anfang an war das gesamte Heilswerk Christi, von der Inkarnation
bis zur Himmelfahrt, einschließlich der Einsetzung der Sakramente, auf
die persönliche Erlösung aller und jedes einzelnen Menschen hingeordnet,
sodaß wir in der subjektiven Erlösung wirklich nur die Weiterführung und
Vollendung der objektiven Heilstaten sehen müssen.

Nicolas will nun die « présence agissante des mystères du Christ »

dadurch erklären, daß er die subjektive Erlösung durch die Sakramente
abhängig macht von einer « motion actuelle du Christ» (S. 40-54). Christus
gibt den Sakramenten ihre Wirkkraft durch seine « motion actuelle ».44

41 Gaillard, a. a. O. 540. 42 Nicolas, a. a. O. 40.
43 A. a. O. 40 f. 44 A. a. O. 50.



428 Besprechungen

Diese motion actuelle in den Sakramenten « est à la fois distincte et
confondue avec les actes rédempteur du Christ » 45. Trotz des « distincte et
confondue » muß auch nach Nicolas in den Sakramenten die gleiche « action
du Christ » wirksam werden, die einst das objektive Erlösungswerk
vollbrachte. Darum sagt er : « l'efficience de l'action sacramentelle vient bien
de la motion actuelle du Christ, mais cette motion reprend et continue celle

qui a rendu efficiente l'action rédemptrice »46. Und doch ist die motion
actuelle « entitativement distincte » vom Heilstun Christi im objektiven
Erlösungswerk, aber Christus kann « reprendre indéfiniment cette action »47.

« Ce n'est donc pas seulement le même agent, mais aussi la même action,
sinon materiéllement, du moins formellement : et cela explique que l'effet
formel de cette action soit l'assimilation non au Christ glorieux, mais au
Christ rédempteur. »48 Auf Grund dieser Aussagen ist das « prolonger,
reprendre, continuer » berechtigt, unbefriedigend aber bleibt die Erklärung,
warum die « action du Christ » beim subjektiven Erlösungswerk « entitativement

distincte » sei vom Tun Christi beim objektiven Heilsgeschehen. Pro-
longer, continuer, reprendre kann man doch nur was noch vorhanden,
existent ist. Auch Nicolas müßte zur Begründung der « même action du
moins formellement » zurückgreifen auf die von den meisten Thomisten
vertretene Lehre von den in der virtus divina Ewigkeit gewordenen Heilstaten

Christi, nur dann scheint eine « même action prolongée, et continuée »

möglich. Tut man das nicht, so läuft man Gefahr, daß auf Grund der « action
entitativement distincte » und der « motion actuelle du Christ glorieux »

das sakramentale Heilsgeschehen, von der objektiven Heilstat losgelöst,
etwas ganz anderes wird, als was Christus getan und gewollt hat. Es ließe
sich der neue Aspekt von der motion actuelle in die Lösung von Wegenaer
aufnehmen. Sicher braucht es im sakramentalen Heilswerk eine « motion
par le Christ » als ein Fortwirken der Ewigkeit gewordenen Heilstaten
Christi in der Zeit. Die meisten Theologen vertreten ja z. B. für das
sakramentale Opfer eine « oblatio actualis » Christi, es müssen auf jeden Fall
die Einheit und Kontinuität zur oblatio actualis in Cruce gewahrt sein.
Diese motion actuelle, oder die oblatio actualis wird, wenn man so sagen
will, ausgelöst durch den Glauben und die Intention : faciendi quod Christus
redimendo et sacramenta instituendo voluit. Dieses unerläßliche opus
operantis des Spenders und des Empfängers der Sakramente müßte auch
in der Mysterienlehre noch mehr betont werden, um die Verdinglichung und
Automatisierung der Sakramente zu vermeiden49.

*

A. a. O. 50 ; p. 51 heißt es sogar : « entitativement distincte ».
49 A. a. O. 52 ; p. 49 heißt es « prolonge ».

« A. a. O. 51. 48 A. a. O. 52.
49 Marie Bernard de Soos OSB : Le Mystère liturgique d'après Saint Léon

le Grand (Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung Münster i. W. 1958) drückt das

Hauptanliegen des hl. Papstes Leo in folgenden Worten aus : « Pour saint Léon,
l'activité du sujet joue vraiment un très grand rôle ; une attitude purement passive
des fidèles, ou une conception des mystères liturgiques agissant par eux-mêmes,



Besprechungen 429

Kommen wir nun zurück zu Wegenaer. Im II. Teil (S. 54-86) werden die
bisher gewonnenen Ergebnisse an den « potissima sacramenta », Eucharistie
und Taufe, geprüft. Diese Darlegungen, ganz auf Thomas fußend, bestätigen
die Richtigkeit der im I. Teil gefundenen Lösung. Sehr aufschlußreich ist
der III. Teil, in dem die thomasische Lehre von der « wirkenden Gegenwart
der historischen Heilstaten per contactum virtutis divinae » mit dem
Hauptanliegen Casels verglichen wird.

Casel spricht von einer objektiven und wirklichen Gegenwart oder

Darstellung der vergangenen Heilstat im Zeichen und durch das Zeichen 60.

Daß im Zeichen und Symbol allein die dargestellte Sache nicht objektiv
gegenwärtig ist, hat Nicolas überzeugend dargelegt51. Casel spricht wie
viele andere vom «wirkenden Zeichen» (signum efficax), was bei ihm nun
offensichtlich dazu führt, Zeichen und Ursache zu vermengen, oder dem
Zeichen zuzuschreiben, was nur die causa efficiens vermag62. Casel hat,
das ist die Quintessenz seiner Lehre, das Gegenwärtigwerden der historischen
Heilstaten Christi vertreten. Aber diese Gegenwart ist nach ihm objektiv,
oder gar substanziell. Casel kannte die thomasische Lehre von der
Vergegenwärtigung der historischen Heilstat ihrer Wirkkraft nach per contactum
virtutis divinae nicht, oder hat sie mindest nicht ausgewertet63. Darum
muß Wegenaer zugeben, daß manche unglückliche Formulierungen Casels

zu Mißverständnissen bei anderen führen64, ja daß seine Interpretation
des klassischen Thomastextes III. 60, 3 unrichtig und ungenügend ist66.

Wegenaer faßt dann die Ansicht Casels von der sakramentalen Gegenwärtigsetzung

der passio Christi in der Messe in fünf Aussagen zusammen (S. 99-103)
und nimmt kritisch Stellung dazu (S. 103-110). Wir dürfen sicher annehmen,
daß Wegenaer seinen Mitbruder richtig interpretiert. In der sakramentalen
Grundkonzeption stimmt Casel mit Thomas überein 66. Ich möchte sogar
beifügen, daß Casel dem Aquinaten wahrscheinlich näher steht als die
Anhänger der EfEektus-Theorie, die in den Sakramenten nur die Applikation

der Erlösungsfrüchte sehen. Aber die Aussagen und Beweisgründe
Casels sind des öftern mißverständlich, seine Berufung auf Thomas geschieht
bisweilen zu Unrecht57. Nach Casel ist die Passion (in der Eucharistie) ebenso

realiter praesens wie der Leib Christi6S, darum ist Casel der Ansicht, daß
die Passion Christi « per modum substantiae » gegenwärtig sei69. Diese
Auffassung kann sich keinesfalls auf Thomas berufen und Wegenaer urteilt
« benigne », wenn er sie « äußerst mißverständlich » nennt60. Sie ist theologisch

nicht haltbar.

quelles que soient les conditions du sujet, sont tout à fait en dehors de sa pensée. »

Saint Léon insiste principalement sur cet effort personel des chrétiens pour revivre
en eux (et tous ensemble) la vie de celui qui est leur exemplaire ; c'est là l'objet
principal de sa prédication. Mysterienlehre und Mysterientheologie stehen also bei
Leo d. Gr. nicht im Vordergrund, er begnügt sich mit kurzen Hinweisen (p. 102 f.).

50 Bei Wegenaer, 93. 61 Nicolas, 22-31.
62 Vgl. oben Anm. 15. 63 Vgl. bei Wegenaer, 97.
64 A. a. O. 56 Wegenaer, 108 f.
68 A. a. O. 103. 67 A. a. O. 104.
58 A. a. O. 69 A. a. O. 106. 60 A. a. O. 107.



430 Besprechungen

Wegenaer korrigiert Casels Ansicht, daß der Opferakt des Priesters
nicht der Opferakt Christi sei und sagt : « Der Opferakt des Priesters ist
ein wirklicher, er ist der Opferakt Christi, und dieser priesterliche Opferakt
liegt in der Konsekration. »

81 Diese Aussage müßte m. E. etwas vorsichtiger
formuliert werden, damit nicht der Eindruck entstehe, als ob der persönliche

Opferakt des Priesters, als oblatio interna, die heilige Messe zum Opfer
mache. Denn durch die Intention und den Opferakt des Priesters als causa
ministerialis wird in erster Linie der Opferakt Christi als sacrificium internum

gegenwärtig und vollzieht sich durch die Konsekration die unblutige
Darstellung des blutigen sacrificium externum am Kreuze.

Casel hat seine Mysterienlehre vor allem an der Eucharistie als Opfer
entwickelt. Selbstverständlich vertritt er die reale Gegenwart des Todes
Christi auch für die Taufe. Ich glaube aber, daß Wegenaer auch hier benigne
interpretiert wenn er sagt : « Für Casel wie für Thomas handelt es sich
um eine Gegenwart der historischen passio ihrer aktuellen Wirkkraft nach
durch den contactus virtutis divinae. Man muß von einem dynamischen
Gegenwärtigwerden der passio sprechen im Hinwirken auf die Heilung und
Heiligung des Menschen. »82 Ob Casel nicht mehr wollte, wenn er sagt,
daß wegen der Eingliederung in Christus und wegen der Mittätigkeit des

Täuflings der Tod Christi « zuerst », objektiv und unabhängig vom Menschen
wirken und somit gegenwärtig sein muß 83. Mir scheint, daß Casel auch für
die Taufe die Gegenwart der historischen Heilstat per contactum virtutis
divinae nicht kannte. Vielmehr scheint er mit seinem Argument : « Wenn
der Effekt wirklich da ist, muß auch die causa wirklich dasein »64, zu fordern,
daß physische Wirksamkeit auch schon die objektive Gegenwart der causa
bedingt.

Es wäre vielleicht der Mysterienlehre dienlicher gewesen, wenn jene
Punkte, in denen Casel zu weit ging, noch klarer herausgestellt worden wären,
nicht um Casels Leistung und Verdienste zu mindern, sondern um die
Mysteriengegenwart, die sich, wie nun feststeht, auf Thomas berufen kann,
von Überspitzungen zu befreien und dadurch allgemein annehmbar zu
machen. Es wäre nur zu wünschen, daß alle Schüler Casels und die Hüter
seines Erbes die gewonnenen Erkenntnisse aufnehmen und auswerten. Casel
hat für die Mysterientheologie im wahrsten Sinne des Wortes Pionierarbeit
geleistet. Pioniere aber müssen kraftvoll vorstoßen, und dürfen, um Zögernde
mitzureißen, gelegentlich auch einmal über das Ziel hinausschießen. Auch
Nicolas, der über Casel zwar mit « esprit », aber da und dort doch heftig
ins Gericht geht, bezeugt : « En théologie sacramentaire la théorie mystérique
de Dom Casel a joué le rôle d'un ferment actif L'influence de Dom Casel
dans cette redécouverte n'est pas niable. »65 Casel ging, wohl inspiriert durch
die gelebte Liturgie, intuitiv vor. Intuition ist der Theologie ebenso nötig
wie die Demonstration. Durch Kritik und Suchen nach neuen Wegen soll
die Intuition nicht in Frage gestellt, sondern fundiert werden.

Thomas Kreider OSB

81 A. a. O. 110.
61 A. a. O. 115.

82 A. a. O. 114.
65 Nicolas, 20.

83 A. a. O.



Besprechungen 431

Um die theologische Bedeutung der Privatoffenbarungen

Zu einem Buch von Karl Rahner

I

Wer an die Menge falscher Erscheinungen und Prophezeiungen der
letzten Jahrhunderte denkt, der wundert sich nicht, daß so mancher Christ
in den « Privatoffenbarungen »

1 einen Auswuchs der volkstümlichen Sucht
für das Wunderbare oder eine Art geistlicher Koketterie der Mystiker sah.

Begreiflich, daß die Theologen ihnen gegenüber sich durchwegs
zurückhaltend zeigen. Wenn sie auf Privatofienbarungen etwas näher eingingen, so

geschah das fast ausschließlich aus seelsorglichen Gründen, in der Absicht,
die Gläubigen davor zu warnen. Welche theologische Disziplin hätte sich
denn mit ihnen näher befassen sollen

Etwa die Dogmatik Die Dogmatiker lehnten es ab mit der Begründung :

Entweder bringen uns diese Offenbarungen lehrinhaltlich etwas Neues oder
nicht. Wenn ja, dann sind sie zu verwerfen, denn seit dem Tod des letzten
Apostels gibt es keine dogmatisch bereichernde Offenbarung mehr2. Bringen
sie aber nichts Neues, dann sind sie überflüssig.

Könnten sie etwa in der Moraltheologie Platz finden Nein, auch da
nicht. Diese handelt ja von den Grundprinzipien unseres Handelns, die
uns ein für alle Mal gegeben sind. Ist sie nicht gerade dazu da, aus diesen

Prinzipien das abzuleiten, was jeder Christ in jeder bestimmten Situation als
Wille Gottes zu tun hat Da erscheinen die Privatoffenbarungen überflüssig.

Man könnte vielleicht meinen, sie gehörten in die Apologetik hinein, da
es ihr doch um die Offenbarung geht. Aber hier ist die allgemein christliche
Offenbarung gemeint. Und wenn das Vatikanum als Erweise (argumenta)
dieser Offenbarung die Wunder und Prophezeiungen nennt, denkt man da
nicht einzig an die in der Schrift erwähnten Prophezeiungen Wo gibt es

übrigens andere, die genügend erwiesen sind
Sollte sich etwa die Exegese mit den Offenbarungen befassen Warum

wohl Ist sie nicht Deutung der Schrift Und ist die Bibel nicht « Re-
velatio publica », die als solche sich von den « privaten » Offenbarungen
unterscheidet

Privatoffenbarungen werden oft im Zusammenhang mit der Mystik
erwähnt. Je näher ein Mensch Gott steht, desto mehr und eher scheint
Gott sich ihm kund zu tun. Man hat behauptet, daß die « mystische
Verlobung » eine Voraussetzung jeder echten besonderen Offenbarung sei3.

1 Privat sind diese Offenbarungen nur dogmatisch gesehen inbezug auf die
allgemein verbindliche Revelatio publica ; tatsächlich können sie aber mehr oder
weniger öffentlich sein. Man denke an Lourdes.

2 Deer. « Lamentabili », prop. 21, Denz. 2021.
3 K. Hock : Johannes vom Kreuz und die Nebenerscheinungen der Mystik.

TPQ 7 (1925) 703 : «Ist eine Seele noch nicht zur mystischen Verlobung gelangt,



432 Besprechungen

Und doch : befand sich etwa Bernadette Soubirous zur Zeit ihrer Erscheinungen

im Zustande der mystischen Verlobung Waren etwa die Kinder von
Fatima und Beauraing Mystiker Es ist Tatsache, daß wir kaum irgendwo

härtere Urteile gegen die Privatoffenbarungen finden als beim großen
Kirchenlehrer der Mystiker : Johannes vom Kreuz. Er schreibt z. B. :

« Seitdem uns Gott seinen Sohn gegeben, der das Wort ist, hat er uns kein
anderes Wort mehr zu geben. In diesem Wort hat er uns in einem zugleich
alles gesagt ; er hat uns nichts mehr zu sagen. »1 Wer Visionen, besondere
Offenbarungen verlangt, der begeht eine Sünde. Tatsache ist, daß die wortlose

Mystik reiner Kontemplation oft als Gegensatz zu den Offenbarungen
verstanden wurde. Diese sind eigentlich bloß Begleiterscheinungen der
Mystik, in der sie nicht ihren Platz finden können.

Zu diesen Erwägungen ließe sich manches sagen. Sie sind charakteristisch
für eine bis vor kurzem ziemlich allgemein verbreitete Einstellung der Theologen

gegenüber den Privatoffenbarungen.

II
In dieser Beziehung ist nun eine Wandlung im Gange. Ein neues

Bestreben geht dahin, die Privatoffenbarungen nicht nur von der Dogmatik
oder von irgend einer andern theologischen Disziplin her zu verstehen,
sondern nach ihrer besondern theologischen Bedeutung zu fragen und so
eine « Theologie der Offenbarung » aufzubauen.

Einige Ansätze in dieser Richtung findet man bei I. M. Congar, E. Ranwez,

J. M. Stählin und andern 5. Origineller und besonders befruchtend sind
die folgenden Veröffentlichungen : Der Artikel « La foi et les signes » von
J. H. Nicolas 6 und das Buch : « Visionen und Prophezeiungen » von K. Rahner

'. Auf dieses Buch, das erstmals 1952, und 1958 in einer im wesentlichen
kaum veränderten zweiten Auflage erschienen ist, möchten wir wenigstens
insofern eingehen, als es die Frage nach dem theologischen « Wesen » der
Privatoffenbarungen aufwirft. Diese wird gleich im ersten Kapitel behandelt,
in dem von der Möglichkeit und der theologischen Bedeutung dieser
Offenbarungen die Rede ist. In einem zweiten Kapitel geht das Buch auf psycho-

hat sie also noch nie in der Ekstase die mystische Liebesvereinigung auch nur
vorübergehend genossen, so ist alles, was sie an Visionen und Offenbarungen
vorbringt, als Täuschung anzusehen. »

4 Subida del Monte Carmelo, L. II, c. 22, n. 3 S. 191, (Burgos 1931) : « todo
nos lo hablô junto y de una vez en esta sola palabra, y no tiene màs que hablar ».

5 Y. Congar : La crédibilité des révélations privées. VSs 53 (1937) 22-48. -
E. Ranwez : Révélations privées. Revue diocésaine de Namur 5 (1950) 165-178,
318-333. - J. M. Stählin : Revelaciones. Madrid 1954.

6 J. H. Nicolas : La foj et les signes. VSs 25 (1953) 121-164.
7 K. Rahner : Visionen und Prophezeiungen. 2., unter Mitarbeit von T. Baü-

mann SJ ergänzte Aufl. (Quaestiones disputatae, 4.) - Herder, Freiburg 1958.
107 S. - Grundlegende Auffassungen dieses Buches finden sich schon in K. Rahners
Artikeln : « Über Visionen und verwandte Erscheinungen », Geist und Leben
21 (1958) 179-213, und « Les révélations privées », Revue d'Ascétique et de Mystique
25 (1949) 506-514.



Besprechungen 433

logische Probleme ein, die diese stellen. Ein weiteres Kapitel handelt über
Kriterien und Verhaltungsweisen. Das Buch schließt mit einigen
Bemerkungen über Prophezeiungen.

Karl Rahner geht in seiner Untersuchung über die theologische
Bedeutung der Privatofienbarungen von der Kritik einer « durchschnittlichen
Auffassung » aus. Dieser Auffassung geht es fast ausschließlich um die Arten,
die Psychologie und die Echtheit der Privatoffenbarungen. Es fehlt ihr eine

eigentliche « theologische Betrachtungsweise ». So kommt es, daß - im Sinne
dieser Auffassung - die Kirche sich mit den Privatoffenbarungen nur insofern

beschäftigen könne oder müsse, als es zu entscheiden gelte, ob sie mit
dem kirchlichen Glaubensgut übereinstimmen, um sie dann dem bloß menschlichen

Glauben freizugeben (S. 21).
Eine solche Auffassung ist nach Rahner zu negativ und zu positiv

zugleich. Sie ist zu negativ, weil sie die nachapostolischen - Rahner sagt
meistens die « nachchristlichen » - Offenbarungen nur als « private » betrachtet
und sie alles, was in der Schrift zu einer Theologie des Prophetischen
vorliegt, brach liegen lasse und es unterlasse zu fragen, « welche Funktionen sie
in der Kirche haben, welches ihr Verhältnis zum hierarchischen Amt der
Kirche sei, welche Bedeutung ihre Sendung habe für die Geschichte der
Kirche in ihrem innern und äußern Leben ». Und der Autor bemerkt in
diesem Zusammenhang, es habe sich eigentlich nie eine orthodoxe Theologie
ihrer angenommen (S. 22).

Die « durchschnittliche Auffassung » ist aber auch zu positiv. Sie sieht
im großen und ganzen in den nachapostolischen Privatoffenbarungen einen
Anwendungsfall der allgemeinen Theologie des Offenbarungsgeschehens, wie
sie die Fundamentaltheologie entwickelt. Gewiß, sie stehen wenigstens
insofern nicht auf gleicher Linie wie die allgemein gültige Offenbarung,
als sie sich nicht verpflichtend an alle wendet ; aber sie ist doch Offenbarung
Gottes. Mit der Tatsache des Redens Gottes steht aber nach Rahner auch die
Möglichkeit eines verpflichtenden Glaubens an die Privatoffenbarungen fest.
Und diese mögliche Glaubenspflicht (fides divina, wenn auch nicht fides
ecclesiastica) beschränkt sich nicht auf den Offenbarungsempfänger : « Wenn
im allgemeinen die Theologen zugeben, daß der unmittelbare Empfänger
der Privatoffenbarungen die göttliche Mitteilung fide divina glauben könne
und sogar (bei genügender Sicherheit) müsse, dann ist eigentlich nicht
einzusehen, warum dasselbe nicht auch bei andern der Fall sein könne » (S. 24).

Eine solche Auffassung ist offensichtlich zu positiv, weil nach ihr « ein
wirklicher, das Wesen der Sache betreffender Unterschied zwischen öffentlicher

und nachchristlicher privater Offenbarung » nicht gefunden wird.
Zur Wahrung dieses Unterschiedes und als Voraussetzung zur theologischen
Sinngebung der Privatoffenbarungen fordert Rahner einen « wesentlichen
qualitativen Unterschied » zwischen den vorchristlichen Offenbarungen und
den nachchristlichen kirchlichen, nicht rein individuell bedeutsamen
Privatoffenbarungen.

Dieser wesentliche Unterschied ist darin zu suchen, daß die vorchristlichen

Offenbarungen noch heilsgeschichtliche Bedeutung haben oder haben
können, die andern aber nicht. Vor Christus konnte der Gegenstand der



434 Besprechungen

Offenbarungen noch ein dem Menschen verhülltes Ereignis sein, das dessen

Situation vor Gott wesentlich zu verändern vermochte : Gesetz und Gnade,
Zorn und Bund zum Beispiel, hingen noch vom freien, dem Menschen
verborgenen Handeln Gottes ab. Jetzt aber, nach Christus, ist das Heilshandeln
endgültig und allgemein offenbar. Wir leben in der Endzeit, in der wir
nichts zu erwarten haben, was unsere Heilssituation wesentlich verändern
könnte.

Wenn dem aber so ist, was für eine theologische Bedeutung kann denn
in dieser Endzeit noch den Privatoffenbarungen zukommen Was könnten
sie uns denn bieten, was nicht schon unabhängig von ihnen durch die
allgemeine Offenbarung erkannt werden kann Sind sie also nicht «

unbedeutend », überflüssig Aber eine andere Frage drängt sich hier auf : wie
kann denn etwas unbedeutend, überflüssig sein, was Gott geoffenbart
Die Privatoffenbarungen müßten sich in die endzeitliche Heilssituation
einordnen lassen. Allerdings hätten sie dort eine besondere Rolle zu spielen.

Das ist tatsächlich möglich durch die folgende theologische Sinngebung
der nachapostolischen Privatofifenbarungen : « Ihr Wesen liegt nicht in
der Offenbarung einer gegenständlichen Inhaltlichkeit (in ihrem
assertorischen Charakter), die nur 'akzidentell' zur allgemeinen Offenbarung
hinzukäme oder mit ihr schon identisch wäre, sondern : Privatoffenbarungen
sind in ihrem Wesen ein Imperativ, wie in einer bestimmten geschichtlichen
Situation gehandelt werden soll ; sie sind wesentlich keine neue Behauptung,
sondern ein neuer Befehl. In ihren Behauptungen sagen sie wirklich nur,
was man immer schon aus Glaube und Theologie weiß. Und dennoch sind
sie nicht überflüssig oder bloß ein himmlischer Repetitionskurs der
allgemeinen Offenbarung oder eine intellektuelle Mäeutik zur Erkenntnis von
etwas, was man grundsätzlich auch ohne diese Hilfe finden könnte. Denn,
was in einer bestimmten Situation als Wille Gottes zu tun ist, das läßt sich

logisch in eindeutiger Weise nicht ableiten bloß aus den allgemeinen Prinzipien

des Dogmas und der Moral, auch nicht unter Zuhilfenahme der Analyse
der vorliegenden Situation » (S. 27).

III
In diesen paar Sätzen beschreibt Rahner vortrefflich die besondere

theologische Bedeutung der nachapostolischen Offenbarungen. Damit diese

Lösung reiner und breiter zur Geltung komme, möchten wir folgende kritische

Erwägungen anstellen.
Es ist gewiß wahr, daß die von Rahner beschriebene « durchschnittliche

Auffassung » der Theologie gegenüber den Privatoffenbarungen zu negativ
ist ; daß aber eigentlich noch nie eine orthodoxe Theologie sich der Theologie
des Prophetischen angenommen habe, das scheint uns eine etwas
übertriebene Behauptung. Wenn auch ein Kardinal Torquemada, ein Kanzler
Gerson, ein Kardinal de Bona, Eusebius Amort und andere in ihren Schriften
über Privatoffenbarungen fast ausschließlich mit den Unterscheidungsmerkmalen

sich befassen, so gibt es doch andere Theologen, die wesentliche
Elemente einer theologischen Sinngebung dieser Offenbarungen angeben oder
andeuten, wie z. B. Thomas von Aquin im Traktat über die Weissagung und



Besprechungen 435

die Salmaticenses in ihrer Abhandlung über den Glauben. Es gibt auch
besondere theologische Traktate über die Privatoffenbarungen, in denen einige

dieser Elemente entwickelt werden. Man denke an den « Traité historique
et dogmatique sur les apparitions, les visions et les révélations » von Lenglet
du Fresnoy, der 1751 erschienen ist. Das Buch hält allerdings schlecht, was
der Titel verspricht. D. Gravina gab 1638 seinen «Lapis Lydius » heraus,
der nach seinem vollen Titel zu schließen nur von Unterscheidungskriterien
handeln sollte ; tatsächlich ist aber das Buch geradezu eine theologische
Abhandlung über die Privatoffenbarungen.

Wenn die « durchschnittliche Auffassung » der Theologen gegenüber
den Offenbarungen nach Rahner zu positiv ist, so liegt das nicht so sehr in
der Auffassung jener Theologen, als vielmehr in zwei Annahmen, aus denen
heraus er die Auffassung interpretiert. Er nimmt erstens wie Suârez an8,
der Glaube an die Privatoffenbarungen könnte als fides divina möglich
und geboten werden, insofern wenigstens, als es sich um den unmittelbaren
Empfänger handle. Rahner sagt, dies werde « allgemein » von den Theologen
zugegeben. Wer sich mit dem Schrifttum, das sich auf die Privatoffenbarungen

bezieht, etwas näher befaßt hat, kann hierin Rahner nicht zustimmen.
Bald nachdem die Theologen angefangen hatten, diese Frage zu behandeln,
waren sie geteilter Meinung °, und der Einfluß der Lehren Benedikt XIV.
über die Privatoffenbarungen trug besonders dazu bei, daß die Suâresische
Ansicht mehr und mehr an Geltung verlor.

Die Richtigkeit der Annahme selbst kann hier nicht untersucht werden

; es würde zu weit führen. Es sei nur bemerkt, daß, wenn nach Rahner
eine Privatoffenbarung keine neue « Behauptung » ist - Thomas sagt im
gleichen Sinne : keine neue Lehre, wie wir noch sehen werden -, sondern ein
« Imperativ » zur Tat, so ist nicht einzusehen, wie sie einen Teil des
Glaubensgegenstandes ausmachen könnte ; und wenn dem so ist, so kann sie auch
keinen Glaubensakt begründen.

8 F. Suârez : Opera omnia XII, de fide, disp. 3, sect. 10, n. 5 (Paris 1858) :

« Assero primo, revelationem privatam sufficienter propositam, in quacumque
materia versetur, sufficere ad assensum fidei ejusdem speciei et ejusdem habitus
cum aliis assensibus fidei catholicae, et consequenter talem revelationem ad ob-
jectum formale fidei sufficere probatur primo ex scriptura, in qua legimus
multas revelationes privatas factas ...»

9 Bezeichnend ist hier die theologische Diskussion im Tridentinum inbezug
auf das durch Sess. VI, Can. 16 (ed. Societas Goerresiana, vol. 12, n. 71, S. 693)
gelöste Problem : « cumque nonnulli theologi hic certidudinem fidei etiam citra
specialem revelationem varie assererent, complures alii in hanc descenderant
sententiam : nemo citra specialem revelationem potest esse certus certitudine fidei
de sua adepta gratia et praesenti gratia, certitudine inquam fidei, quia de certitudine

scientiae atque evidentiae, quam hic nemo admiserat, frustra quaereretur,
et certitudine coniecturali, probabili sive ut nonnulli appellant morali, notum
est plerosque certos esse posse ...» Und die Salmaticenses (Cursus theol. t. XI,
tr. 17, de fide, disp. I, dub. 4, n. 103, S. 48, Paris 1879) schreiben: «Est enim
dissidium non leve inter authores, an hisce revelationibus privatis, et eorum objectis
debeamus, vel saltern possimus per habitum fidei theologicae assentire. »



436 Besprechungen

Aber einfach erstaunlich erscheint uns die zweite Annahme : was hier
für den unmittelbaren Empfänger angenommen wird, soll auch für andere

gelten. Rahner übersieht hier offenbar einen wichtigen Unterschied : der
unmittelbare Empfänger einer Offenbarung unterscheidet sich als solcher
von jedem andern dadurch, daß er diese unmittelbar von Gott (oder einem
seiner himmlischen Gesandten) erhält und daß - wenn er sie mit aller
Gewißheit annimmt - dies unter dem Einfluß einer Gnade geschieht, die er
zugleich mit der Offenbarung vom himmlischen Mitteiler bekommt. Diese
Gnade scheint uns die Prophetengabe zu sein, die eine sehr starke Gewißheit
erreichen kann - maximam certitudinem habet (S. T. II-II q. 171, a. 5).

Wer aber eine Offenbarung vom Propheten, vom Seher vernimmt,
steht nicht unter dem Einfluß dieser Gnade. Der Seher kann nicht, wie Gott,
mit dem Wort auch die Gewißheit über dessen göttlichen Ursprung geben.
Man vergesse in diesem Zusammenhang nicht die Lehre Benedikts XIV.
und des hl. Pius X., nach der man Offenbarungen und Erscheinungen mit
bloß menschlichem Glauben anzunehmen habe10.

Was nun die Lösung des Problems selbst angeht, sehen wir nicht ein,

warum der Autor als Ausgangspunkt einen « wesentlichen qualitativen
Unterschied » zwischen den vorchristlichen und nachchristlichen Offenbarungen

verlangt, und warum er diese Lösung - prinzipiell wenigstens - nicht auch
auf die vorchristlichen Privatoffenbarungen anwendet, die doch gewiß auch
ihre theologische Bedeutung haben. Gab es nicht auch in der Geschichte des

Volkes Gottes Offenbarungen, die als Imperativ nur eine bestimmte Situation

z. B. in der Periode des mosaischen Gesetzes betrafen
Selbstverständlich gehören die nachapostolischen Offenbarungen

heilsgeschichtlich in die Endzeit und in diesem Sinne sind sie von den andern
verschieden ; aber ein wesentlicher Unterschied scheint sich aus ihrer eigenen
Inhaltlichkeit nicht zu ergeben. Die Weissagung des Agabus über eine große
Hungersnot, wie sie das 11. Kapitel der Apostelgeschichte berichtet, ist
eine prophetische Offenbarung, die heilsgeschichtlich nichts Konstitutives
bringt, aber doch in die große Öffentlichkeit dringt. Solche Offenbarungen
gab es auch in der vorchristlichen Zeit. Öfters wurde im Alten Bund Hungersnot

geweissagt (Jer. 24, 10 ; Ezech. 16-17). Auch diese Weissagungen boten
heilsgeschichtlich nichts Neues.

K. Rahner scheint nicht zu beachten, daß es im Alten Bund, neben der
großen heilsgeschichtlichen Offenbarung durch Moses z.B., auch Privat-

10 Benedikt XIV (De servorum Dei beatificatione, 1. II, c. 32, n. 11) schreibt :

« Licet non debeatur nec possit adhibere assensum fidei catholicae, debetur tarnen
assensus fidei humanae iuxta prudentiae régulas, iuxta quas nempe tales revela-
tiones sunt probabiles et pie credibiles ». Vgl. Enzyklika « Pascendi dominici
gregis » (Actes de Pie X, t. III, S. 174, Paris 1936) ; Collegii Salmatic. Cursus theol.
a. a. O. n. 115, S. 54 : «ex dictis infertur, omnes qui privatas revelationes aliis
communicatas, et ab Ecclesia approbatas audiunt, assentiri illis dumtaxat per fidein
humanam, nec ad aliam teneri, quia non praestant illis assensum, nisi innixi testi-
moniis illarum personarum quae illas a Deo accepisse testantur, quod fallibile
est »



Besprechungen 437

Offenbarungen gibt, die sich zu jener Offenbarung verhalten wie die
nachapostolischen Offenbarungen zur Offenbarung in Christus.

IV.

Von nicht zu überschätzendem Wert ist hier die Lehre, die der hl. Thomas

im Traktat über die Weissagung (S. T. II-II q. 174, a. 6) entwickelt.
Er fragt sich da, ob die Stufen der Weissagung sich entsprechend dem Fortgang

der Zeit entwickeln. Er bejaht die Frage, insofern es sich um
Offenbarungen handelt, die den für die heilsgeschichtlichen Zeitalter geltenden
Gottesglauben (fidem Deitatis) betreffen. Beziehen sich aber die Offenbarungen

auf die innerhalb dieser Zeitalter (der Patriarchen, des Gesetzes und der
Gnade in Christus) zu vollbringenden Handlungen, so steht es anders : « Was
die Lenkung der menschlichen Handlungen angeht, ergibt sich die
Verschiedenheit der prophetischen Offenbarung nicht aus dem Fortgang der
Zeit, sondern aus der Bedingung der Aufgaben (conditionem negotiorum)
Und darum sind zu jeder Zeit Menschen von Gott her über das, was zu tun
ist, unterrichtet worden, sofern es für das Heil der Auserwählten dienlich
war » (zitiert nach der deutschen Thomas-Ausgabe, Bd. 23). Wer diese Lehre
des Aquinaten vor Augen hat, sieht nicht ein, warum man einen « wesentlichen

» Unterschied zwischen vorchristlichen und nachapostolischen
Offenbarungen machen müßte. Die heilsgeschichtlichen Perioden sind für die
Privatoffenbarungen nicht entscheidend. Es kommt hier letztlich auf die
Art oder « Bedingung » der jeweils zu vollbringenden Handlung an.

Wenn hier von Gottesglauben (fides Deitatis) und Handlungen (negotia)
die Rede ist, so könnte man versucht sein, an die heute geläufige Unterscheidung

von Dogma und Moral zu denken. « Die Bedingung der Aufgaben »

beträfe demnach das durch das freie Eingreifen Gottes bestimmte Handeln.
Thomas von Aquin gibt denn auch im soeben zitierten Artikel (zu 3), wo
er die Unterscheidung zwischen den zwei Arten der prophetischen Offenbarung

wieder aufnimmt, als Beispiel eine Prophezeiung, die zu den nachapostolischen

Offenbarungen gehört. Besonders beachtenswert ist der Kontext,
den übrigens der Heilige Vater Johannes XXIII. anläßlich des Abschlusses
der Jahrhundertfeier von Lourdes als theologische Stütze für seine Erklärung
über die Privatoffenbarungen heranzog11 : « In jedem einzelnen Zeitalter
haben Männer nicht gefehlt, die den Geist der Weissagungen besaßen, nicht,
um neue Glaubenslehren vorzubringen, sondern zur Lenkung der menschlichen

Unternehmungen. In diesem Sinne berichtet Augustinus, daß Theo-

11 Acta Apostolicae Sedis 51 (1959) 147 : « Que nul ne s'étonne d'ailleurs
d'entendre les Pontifs Romains insister sur cette grande leçon spirituelle transmise

par l'enfant de Massabielle. S'ils sont constitués gardiens et interprètes de la
Révélation divine, contenue dans la Sainte Ecriture et la Tradition, ils se font
aussi un devoir de recommander à l'attention des fidèles - quand après mûr examen
ils le jugent opportun pour le bien général - les lumières surnaturelles qu'il plaît
à Dieu de dispenser librement à certaines âmes privilégiées, non pour proposer des
doctrines nouvelles, mais pour guider notre conduite : 'non ad novam doctrinam
fidei depromendain, sed ad humanorum actuum directiones'. Tel est bien le cas
de Lourdes ...»



438 Besprechungen

dosius Augustus eine Gesandtschaft zu Johannes schickte, der in der Wüste
Ägyptens wohnte, und von dessen steigendem Ruhm er gehört hatte, daß

er mit dem Geiste der Weissagung begabt sei ; und von ihm empfing er die
gewisseste Botschaft des Sieges - nuntium victoriae certissimum »

(Übersetzung der deutschen Thomasausgabe).
Auch vorchristliche Offenbarungen betreffen den Ausgang einer Schlacht.

David und Saul zum Beispiel verlangen Offenbarungen (I Samuel, Kp. 23

und 28). Gerade von solchen Offenbarungen sagt Johannes vom Kreuz,
daß Gott sie nicht liebt und daß die Menschen sie nicht verlangen sollten
(Subida., L. II, c. 21, besonders n. 6). Es erhellt überhaupt nirgends so klar
als aus der Heiligen Schrift, daß es in jedem heilsgeschichtlichen Zeitalter
Privatoffenbarungen gegeben habe12.

Alle Privatoffenbarungen, die vorchristlichen wie die andern, finden
darin ihre theologische Bestimmung, daß sie in einer bestimmten Situation
angeben, was als Gottes Wille zu tun ist. Dieser Wille ist tatsächlich nicht
in jedem Falle folgerichtig ableitbar aus einem göttlichen Gesetze. Wie oft
hat Gott in der Geschichte anders entschieden als sogar ganz vom Gesetze
Gottes erfüllte Menschen. Man lese zum Beispiel das Buch der Klostergründungen

von der hl. Theresia von Avila (vgl. u. a. Kap. 31, nn. 11-12).
Gewiß hat Gott uns ein für allemal Gesetze geoffenbart und uns einen

Verstand gegeben Das kann an und für sich genügen, um alle unsere
Handlungen zu leiten. Aber tatsächlich greift Gott, der Herr der Geschichte,
ereignishaft in diese ein. Und das geschieht durchwegs zur besseren Einhaltung

der schon geoffenbarten Gesetze, insofern diese durch Schwäche
vernachlässigt oder durch einseitigen Einfluß einer Mentalität einseitig
interpretiert werden. Bezeichnend war zum Beispiel die Abwehrhaltung mancher
Theologen gegen die Offenbarungen, die die hl. Margaretha von Alacoque
vom Herrn in einer jansenistisch beeinflußten Zeit erhielt.

So sieht denn auch J. H. Nicolas den theologischen Seinsgrund der
Privatoffenbarungen mit Recht darin, daß sie subsidiäre, außergewöhnliche
Zeichen sind, die eine Schockwirkung haben können. Und so vermögen sie

da zu wirken, wo die sakramentalen Zeichen zur Gewohnheit geworden sind13.

Die Privatoffenbarung ist ein Ausdruck göttlicher « Seelsorge » an uns.
Und wenn sie sich auch nur außergewöhnlich bekundet, so bleibt sie doch
eine dem Volke Gottes immer wieder zukommende Gnade. Das Volk Gottes
des Neuen Bundes ist die Kirche. K. Rahner betont mit Recht das « Wesen »

der Privatoffenbarungen im Zusammenhang mit dem Leben der Kirche.

12 Card, de Bona : De discretione spirituum, c. 20, n. 4 (Bruxelles 1674) :

« De publicis revelationibus ad communem Ecclesiae utilitatem disputant theologi
cum de fide agunt. Privatas autem de quibus hic disserimus in omni aetate et
omni statu hominum semper fuisse a primo parente usque ad nos tum ex Sacra
Scriptura tum ex privatis historiis evidens est ».

13 J. H. Nicolas, a. a. O. [Anm. 6] 139 : « Plus frappantes par leur caractère
religieux, elles (les manifestations du divin) provoquent chez certains et parfois
dans l'ensemble du peuple chrétien, un choc salutaire que les signes sacramentals
si dépouillés et devenus habituels ne produisent pas habituellement. C'est leur
raison d'être providentielle. »



Besprechungen 439

Wie sollten sie, die eine sekundäre, aber doch bedeutende, treibende
Funktion in der Kirche haben, nicht in der Theologie ihren Platz finden
Sie sind als Ausfluß der Vorsehung Gottes eine Art göttlicher Seelsorge um
die Kirche. Sie gehören mit der Weissagung als Prinzip des Handelns in die
Moral. Nicht umsonst zitiert Thomas, gerade da, wo er am besten den Sinn
der prophetischen Offenbarungen kennzeichnet, das Buch der Sprüche 29,18 :

«Wenn die Weissagung aufhört, wird das Volk auseinander fallen » (S. T. II-II
q. 174, a. 4). Und wenn er Ziel und Sinn der Weissagung darin sieht, daß sie

zum Wohle der Kirche da ist - datur enim prophetia ad utilitatem Eccle-
siae (S. T. q. 172, a. 4) -, so ist damit ein Grundanliegen Rahners inbezug auf
die Privatoffenbarungen ausgesprochen. Insofern die Kirche vor allem das
Volk Gottes des Neuen Bundes ist, gilt das Gesagte am unmittelbarsten von
den « nachchristlichen » Offenbarungen, um die es vor allem praktisch geht u.

Lorenz Volken MS

Heilige Schrift

Daniélou, Jean: Die heiligen Heiden des Alten Testaments. - Schwabenverlag,

Stuttgart [o. J.]. 143 S.

Der Verfasser wendet seine Aufmerksamkeit den biblischen Gestalten
zu, die vor der Gründung des israelitischen Volkes oder außerhalb seiner
Offenbarung lebten. Er trägt über jeden von ihnen, Abel, Henoch, Daniel,
Noe, Job, Melchisedech, Lot und die Königin von Saba, alle Gegebenheiten
aus Schrift und Tradition, oft auch aus israelitischen und sogar mohammedanischen

Überlieferungen zusammen. So belehrend diese Informationen sind,
sie bleiben nicht Selbstzweck, sondern dienen dem Verfasser zur
Veranschaulichung der bekannten These, daß der Mensch aus der Natur und dem
Gewissen die notwendigsten Heilswahrheiten ableiten kann. Vom
missionarischen Standpunkt aus wollen die Darlegungen einen Beitrag zur Lehre
vom Heil der schuldlos außerhalb des Christentums lebenden Menschen
liefern. Mehr aber noch steht das Anliegen des Verfassers im Vordergrund,
daß die Elemente der « kosmischen Religion », wie er sie nennt, nämlich
die Erkenntnis Gottes aus der Schöpfung und der Kult dieser biblischen
Heiligen wieder mehr zu Ehren kommen mögen.

So berechtigt die Bestrebungen dieses Buches sind, muß doch beigefügt

werden, daß er wohl zu weit gegangen ist, die erwähnten Gestalten
einfachhin Heiden in unserem Sinne wie auch Heilige mit der heutigen Bedeutung

des Wortes zu nennen. Um diesen Gegensatz herauszubekommen,
sind die Beweisführungen sicher scharfsinnig, aber den alten Texten ist
damit wohl viel modernes Gedankengut unterschoben worden. Die Auf-

14 Mehrere Fragen, die K. Rahner aufwirft, und andere desselben Fragenkreises

haben wir eingehender und in theologischer Zusammenschau zu behandeln
versucht in der Arbeit : « Les révélations dans l'Eglise », die wir demnächst zu
veröffentlichen gedenken.



440 Besprechungen

machung des Büchleins ist gefällig, aber die griechisch beigegebenen
Ausdrücke und auch der deutsche Text ist nicht frei von störenden
Druckfehlern.

Wenn somit die Exegese etwas überspitzt scheint, bleibt das Buch
mit seiner Information und seinen Anregungen ein wertvoller Beitrag,
um gewisse Einseitigkeiten unseres religiösen Denkens zu überwinden.

B. Steiert OSB

Masson, Denise: Le Coran et la Révélation judéo-chrétienne. Etudes
comparées. 2 vol. - Librairie d'Amérique et d'Orient Adrien-Maisonneuve,
Paris 1958. x-829 p.

Les études vraiment neuves et fécondes sont trop rares pour que le

recenseur ne dise sa joie de présenter celle-ci, fruit savoureux de vingt années
de recherches et de réflexion. D. M. a, en effet, relevé les éléments proprement
religieux communs au judaïsme, à l'islam et au christianisme, leurs similitudes
de pensée et d'expression, ainsi que les analogies dogmatiques rencontrées
dans ces traditions monothéistes. Toutes trois assurément communient dans
la même foi : Tout vient de Dieu créateur et retourne à Dieu fin dernière.
Mais le judaïsme et l'islam sont davantage axés sur la transcendance divine,
tandis que le christianisme se veut religion d'amour. C'est dire que les lignes de

pensée ici tracées seront tantôt divergentes et tantôt parallèles. Le principal
mérite de l'auteur est de suggérer les rapprochements avec une extrême
prudence et de se refuser à tout concordisme. Il sera toujours loisible à la
critique de dépister des emprunts ou des influences historiques, mais
l'essentiel est d'abord de présenter une somme théologique de l'Islam dans une
perspective judéo-chrétienne.

Le profane ne peut manquer d'être frappé de l'appauvrisement doctrinal
du Coran par rapport à la révélation biblique : ignorance du péché originel
et de la nécessité d'une rédemption, rejet de toute idée du sacerdoce, éthique
plus légaliste et rituelle que fondée sur la nature de l'homme, etc. Si les
attributs du vrai Dieu transcendant et immanent sont identiques, les
accusations de Mahomet contre le trithéisme des chrétiens - incompatible
avec l'unité de l'essence divine - viennent d'une méconnaissance des notions
de personne, de nature et d'attribut, et surtout de l'enseignement de Jésus
relatif à son Père.

Exégètes chrétiens et Islamologues pourront faire des réserves sur tel
ou tel exposé de leur théologie respective. Il reste que cet ouvrage est le

premier à exposer la foi coranique, en fonction de son donné antérieur et par
un auteur chrétien, soucieux de la comprendre avec sympathie. Il est hautement

souhaitable que cet effort soit poursuivi, et que de leur côté, un oulatna
et un rabbin présentent, selon leur angle de vision propre, la croyance
chrétienne « comparée » avec le Talmud et le Coran. Nul doute que ces

exégèses compétentes de la Parole de Dieu, contenue dans le Livre, ne
contribuent à unir les enfants de Dieu dispersés dans le monde.

C. Spicq OP



Besprechungen 441

Amiot, François: Vie deNotre-Seigneur Jésus-Christ. - Letouzey et Ané,
Paris 1958. 288 p.

Rarement ouvrage a mieux correspondu à son but ; en l'espèce : accompagner

et compléter le Nouveau Testament, extrait de la Sainte Bible de
Pirot-Clamer. La compétence exégétique de l'auteur donne toute sécurité,
et l'on appréciera plus que jamais sa manière sobre qui lui permet de suivre
et d'élucider le texte évangélique, tout en évitant les discussions techniques.
Nous sommes particulièrement heureux de la chronologie adoptée (28-30),
de la distinction des trois Marie, de l'interversion de Jo. v et vi, et des
précisions données sur la nature et le but de l'enseignement en paraboles. Tout
cela est d'un homme de métier. Mais dans une réédition, il serait souhaitable
de ne plus informer le grand public des fantaisies du P. Audet sur la virginité
de Marie, voire même de l'existence des quelques mss. sans valeur sur
l'attribution du Magnificat à Elisabeth ; de nuancer enfin, voire même de
supprimer les allusions à « la tradition » situant la maison de la Vierge « dans
le calcaire de la colline et comportant une ou deux chambres » (sic, p. 28),
accordant à Marie des « grâces mystiques extraordinaires » au moment de

l'enfantement p. 39), et attribuant l'angoisse du Christ à Gethsémani
d'abord « à la vue des péchés des hommes » (p. 243).. alors que le Christ
ne les avait pas plus présents à l'esprit qu'au premier jour. Dans la
bibliographie, Jésus en son temps, si pauvre, doit être éliminé. Légères bavures,
aisément nettoyables dans une composition dont les spécialistes seuls

peuvent apprécier le mérite. C. Spicq OP

Ryder Smith, C.: The Bible Doctrine of the Hereafter. - The Epworth
Press, London 1958. xiv-281 p.

C'était toujours avec curiosité et joie que l'on abordait la lecture d'un
ouvrage de R. S., certain d'y trouver un exposé solide et neuf (on sait que
notre auteur ne cite que les écrivains inspirés, et jamais un commentateur).
On ne sera pas déçu par ce livre posthume, consacré - ironie de la Providence

- aux Fins dernières.
Si le problème est complexe, il semble bien que l'Eglise primitive ait

eu une doctrine commune et cohérente de l'au-delà, qu'il s'agisse de chaque
individu ou de l'humanité comme telle. Depuis les prophètes, l'histoire du
monde est divisée en deux âges (aion), l'ère présente qui est celle du péché,
de la souffrance, de l'imperfection, l'ère future, de la justice, de la joie et de
la consommation ; l'une et l'autre sont sous le gouvernement de Dieu, et
c'est lui qui détermine la fin de la première et l'inauguration de la seconde.
Le « Jour» marque le point de clivage de ces deux époques, mais dans la
nouvelle Alliance, il désigne tantôt le jour du salut, marqué par l'envoi du
Fils à la plénitude des temps (II Cor. vi, 2), tantôt la seconde venue du Fils
de l'homme consommant le salut (Rom. xin, 11). Il s'agit alors de la Parousie-
Epiphanie, qui n'est pas seulement la venue ou la présence du Christ, mais la
manifestation de sa victoire, inaugurée dès l'Ascension, et qui s'accompagne
de récompenses pour ses loyaux sujets et de châtiments de ses ennemis. Cette
foi au « jour final » (télos, suntéléia) domine toute la vie chrétienne (maran

29



442 Besprechungen

atha). Toutefois, les Synoptiques semblent identifier la Parousie au retour du
Christ dans son royaume, à l'expansion de l'Eglise, concomitante à la ruine
de Jérusalem. Mais tous les écrivains du N. T. considèrent la Parousie
comme proche, sans préciser cependant cette proximité, et II Pet. demandera
de l'entendre de la façon la plus large.

Alors que l'A. T. divisait les hommes en bons et mauvais, le N. T. les

considère comme tous mauvais, encore que certains deviennent bons de

par la foi au Christ. La valeur d'un chacun se détermine selon qu'il vit ou

non, en accord avec la lumière de sa conscience. C'est dire que le jugement est
permanent, la discrimination entre bons et mauvais est actuelle. Ceux qui
meurent avant la Parousie sont l'objet d'une sentence finale sanctionnant
leur état. L'Ecriture dit peu de choses sur l'avenir des méchants : objets
de la malédiction, de l'anathème, de la colère du Christ, ils sont châtiés dans
la géhenne et le feu, « jetés dehors », dans les ténèbres. Les bons héritent le

royaume : saints, purs, parfaits, ils possèdent la vie éternelle en présence du
Christ et sont bienheureux.

Il est difficile de préciser la part de symbolisme et de littéralisme dans
l'évocation des nouveaux cieux et de la nouvelle terre. L'apokatastasis
et la palingénésia semblent envisager une re-création, un renouveau de l'univers,

habitat des corps ressuscités. Dans un dernier chapitre R. S. examine la
thèse de l'universalité du salut prônée par certains modernes, et conclut
qu'elle est difficile à concilier avec les textes néo-testamentaires à moins
d'exploiter l'argument de silence Cet ouvrage devra être consulté par
quiconque s'interroge sur le sort des âmes après la mort, par tout bibliste
aussi qui s'enquiert de l'enseignement scripturaire sur la mort et le shéol,
la résurrection, l'éternité et le Paradis. C. Spicq OP

Corell, Alf: Consummatum est. Eschatology and Church in the Gospel
of St. John. Translation into English made by the Order of the Holy Paraclete,

"Whitby, from Consummatum est ; Eskatologi och Kyrka i Johannes-
evangeliet (Svenska Kyrkans Diakonistyrelses Bokförlag, Stockholm 1950). -
S.P.C.K., London 1958. x-240 p.

Décidément, l'eschatologisme régresse de jour en jour. Non seulement
Et. Stauffer vient d'esquisser une silhouette du Christ sans en tenir compte,
mais les meilleurs exégètes ne parlent plus que d'eschatologie retardée
(J. Schneider), réalisée (C. H. Dodd), « au-delà du temps et accomplie dans
le temps » (O. Michel). Depuis la forte thèse de E. Ruckstuhl (Die literarische
Einheit des Johannesevangeliums, Fribourg 1951), nul ne souscrit aux thèses
extrémistes de R. Bultmann. Mais il est difficile de renouveler un thème
tant qu'on l'envisage dans les termes traditionnellement posés dans les
discussions d'école. Le mérite de C. A. est d'abord de s'être dégagé de l'arbitraire

confusion entre eschatologie et apocalyptique, puis d'avoir compris
l'eschatologie johannique au sens collectif et non plus comme le fruit d'une
mystique individuelle.

Une eschatologie authentique doit se référer au passé (les promesses
du salut au cours de l'histoire d'Israël), au présent (insérée dans la foi et la
vie chrétienne contemporaine : le royaume de Dieu est déjà là), à l'avenir



Besprechungen 443

(orientée vers la venue et la consommation du nouvel âge). De ce chef, le
quatrième Evangile considère la mort et la résurrection de Jésus comme fait
eschatologique - Consummatum est -, réalisant l'attente du salut dans le

peuple élu et chez les païens, mettant le point final à tout le ministère du
Verbe incarné sur la terre, inaugurant une nouvelle dispensation et constituant

une anticipation de la consommation finale. Or l'Eglise, fondée pour
être l'instrument de cette réalisation de la rédemption pour l'humanité
entière, continue l'œuvre du Christ jusqu'à la Parousie (p. 84) ; enracinée
dans l'histoire présente, elle accomplit les promesses de l'A. T., et anticipe
l'accomplissement dernier (p. 111). Un livre neuf et bienfaisant.

C. Spicq OP

Niewalda, Paul : Sakramentssymbolik im Johannesevangelium? Eine
exegetisch-historische Studie. — Lahnverlag Limburg 1958. xxvi-172 S.

Daß die Frage, « welchen Raum die Sakramente im Johannesevangelium
einnehmen» (S. 1), schon unzählige Male abgewandelt wurde, dürfte zur
Genüge bekannt sein. Und wem es trotzdem noch nicht aufgegangen ist,
der greife nach diesem Buche. Dann wird ihn schon die immense Fülle
der hier investierten Literatur überraschen, noch mehr aber die
wissenschaftliche Konfrontierung mit den bisherigen Publikationen zum
schwebenden Problem, zu welcher sich der Verfasser auf Schritt und Tritt sowohl
im positiven als auch im negativen Sinne gezwungen sieht. Er kommt
dabei zum Schlüsse, daß auf rein exegetischem Wege wenig gesicherte
Resultate herauszuarbeiten sind, hofft aber, in der weitgesteckten, auf ca 140
Seiten ausgedehnten historischen Exkursion zu günstigeren Ergebnissen
zu gelangen. Was offenbar auch der Fall ist. Warum Weil Niewalda hier
zunächst ein Quellenmaterial vorzulegen hat, das vom liturgischen Kreis
bis zum profangeschichtlichen Raum alle einschlägigen Dimensionen
umspannt. Und dann, weil er das respektive Stoffgebiet unter konsequenter
Ausnutzung des Symbolgedankens in äußerst sauberer Analyse untersucht.
So gelingt es ihm tatsächlich, uns für seine Grundidee von einer « sehr
lebendigen sakramentalen Symbolik im Johannesevangelium » (S. 164) zu
gewinnen. Dabei bleibt freilich die Frage offen, ob bei gewissen Details,
besonders im ziemlich breit angelegten archeologischen Beweisgang, die an
sich sehr ansprechenden Folgerungen immer ganz zu recht bestehen. Doch
hierüber müssen die Spezialisten entscheiden. L. Simeon OP

Dogmatik

Christus Victor Mortis. Terza Settimana Teologica, 23-27 Settembre
1957. - Pontificia Università Gregoriana, Roma 1958. 324 p.

Die Vorträge des vorliegenden Bandes wurden an einer theologischen
Studienwoche der Gregoriana gehalten und befassen sich mit dem Mysterium
der Auferstehung Christi in seiner ganzen soteriologischen und eschatologi-
schen Bedeutung. Im Vordergrund der Betrachtung stehen Fragen der bib-



444 Besprechungen

lischen und dogmatischen Theologie. In zweiter Linie wird aber auch der
apologetische, liturgische und spirituelle Aspekt der Auferstehung berücksichtigt.

Besonders wertvoll scheint uns die Heraushebung der Einheit des

österlichen Mysteriums in verschiedenen Beiträgen : Von der Geschichte der
Exegese her zeigt S. Lyonnet (La valeur sotériologique de la résurrection du
Christ selon saint Paul, p. 95-118), wie die Auferstehung im Sinne der pau-
linischen Theologie von den griechischen und verschiedenen lateinischen
Vätern in ihrer vollen ursächlichen Bedeutung für die Rechtfertigung des

Menschen gesehen wurde, und wie sich auch Thomas (im Unterschied zu
vielen späteren Theologen) den Gegegebenheiten der Schrift anpaßt, indem
er Tod und Auferstehung des Herrn im Hinblick auf die Rechtfertigung
unter dem Gesichtspunkt der Wirkursächlichkeit zusammenfaßt, während
er sie exemplarursächlich unterscheidet. Die Auferstehung wird deshalb mit
Recht der redemptio obiectiva zugewiesen und eine Synthese der Erlösung
nur unter dem Gesichtspunkt der Verdienstursächlichkeit als ungenügend
erklärt. - In seiner Untersuchung « The Resurrection of Christ, Instrumental
Cause of Grace» (p. 71-84) vertieft W.A. Van Roo diese Einsicht durch
nähere Bestimmung der Instrumentalursächlichkeit der Auferstehung, die
nicht nur von der menschlichen Natur des verklärten Christus, sondern auch

vom Ereignis der Auferstehung auszusagen ist. Die allgemeine Theorie
der Instrumentalursächlichkeit greift Gedanken auf, die der Verfasser ebenfalls

im Zusammenhang mit der Sakramentenlehre entwickelt hat (De sacra-
mentis in genere, Romae 1957). Insofern Christus durch alle Mysterien
seiner Menschheit verursacht, die Wirkungen aber je verschiedenen Mysterien

ähnlich sind (das Absterben der Sünde dem Leiden, die Neuheit des
Lebens der Auferstehung), gibt es eine gewisse Appropriation der instrumental
bewirkten Wirkungen. - Auch H. Schmidt (« Paschalibus initiati mysteriis »,

p. 263-280) weist die gleiche Einheit des Ostermysteriums nicht ohne treffende

Bemerkungen zu Fragen der Praxis aus den Texten der Osterliturgie nach.

Einige Arbeiten unterstreichen die Rolle der verklärten Menschheit
Christi. Besonders ausführlich und gründlich ist die Untersuchung von
/. Alfaro, Cristo glorioso, revelador del Padre (p. 22-70), in der nach der
Darlegung der joanneischen Aussagen über Christus als Offenbarer des Vaters
auf Erden und in der Glorie die Frage nach der Bedeutung der verklärten
Menschheit Christi für die visio beatifica näher erörtert wird. - J. H. Wright
gibt einen Überblick über die Stufen der Vollendung der Welt durch Christus
mit Einbezug der Engel und der Schöpfung unterhalb des Menschen (The
Consummation of the Universe in Christ, p. 85-94), während Teodorico
da Castel S. Pietro die Theologie des Hebräerbriefes über das himmmlische
Priestertum und Opfer Christi skizziert (p. 119-134). - S. Tromp macht
schließlich in einer vorzüglichen biblisch-theologiegeschichtlichen Explikation

von Kol 2, 19 und Eph 4, 16 auf die ekklesiologische Funktion Christi
als des Hauptes aufmerksam (« Caput influit sensum et motum », p. 153-167).
Die scholastischen Interpretationen der betreffenden Paulusstellen werden
von der alten Medizin her verständlich gemacht.

Probleme der speziellen Eschatologie im Zusammenhang mit dem

Ostergeheimnis werden von L. Ciappi (La risurrezione dei morti secondo



Besprechungen 445

la dottrina cattolica, p. 3-21) und S. Garofalo (Sulla « escatologia intermedia »

in S. Paolo, p. 135-153) behandelt. Im ersten Artikel wäre eine schärfere
Herausarbeitung der einzelnen Punkte, die im Glauben verpflichten,
wünschenswert. Die Natur der Auferstehung von den Toten analysiert der
Verfasser nach den verschiedenen Ordnungen der Kausalität unter besonderer
Berücksichtigung der Frage der Identität des Auferstehungsleibes, wobei
er sich für eine numerische Identität, aber nur der Wesensprinzipien Materie
und Form entscheidet. Die zweite Abhandlung ist eine Auseinandersetzung
mit O. Cullmann, Immortalité de l'âme ou Résurrection des morts Le
témoignage du N. T. (Neuchâtel). So sehr Garofalo mit Recht bemerkt, daß
die Alternative Cullmanns in dieser zugespitzten Form falsch gestellt ist,
so wäre es doch von Vorteil gewesen, die Grundperspektive der Schrift
schärfer herauszuarbeiten, wie es etwa H. M. Féret katholischerseits in
seinem ausgezeichneten, vom Verfasser nicht zitierten Artikel, Der Tod
in der biblischen Überlieferung : Das Mysterium des Todes (Frankfurt a. M.
1955) getan hat.

Drei Beiträge befassen sich mit dem apologetischen Aspekt der
Auferstehung des Herrn : É.Dhanis, L'ensevelissement de Jésus et la visite au
tombeau dans l'évangile de saint Marc (p. 167-210) ist eine sehr sorgfältige
literarkritische Untersuchung des Markusberichtes über die Auferstehung,
in der durch innere Gründe der Zusammenhang des Berichtes vom Begräbnis
Jesu und vom Besuch des Grabes am Ostermorgen mit der vorausgehenden
Passionsgeschichte nachgewiesen wird, sodaß Markus aller Wahrscheinlichkeit

nach auch beim Bericht über die Auferstehung auf jene in der
Gemeindetradition schon vorhandene Passionsgeschichte zurückgegriffen hat, die
mit einem Hinweis auf die Auferstehung endete. Weitere interessante Parallelen

werden zum 15. Kapitel des 1. Korintherbriefes gezogen. - K. Prümm
(I cosidetti « dei morti e risorti » nell'ellenismo, p. 211-239) setzt sich mit
der Frage der religionsgeschichtlichen Parallelen zur Auferstehung des Herrn
auseinander und begründet nach einer Beschreibung des religionsgeschichtlichen

Materials die Einmaligkeit des christlichen Kerygmas von der
Auferstehung. - V. Marcozzi (Osservazioni medico-psicologiche sui fatti con-
cernenti la risurrezione di N. S., p. 240-62) bespricht die unmittelbare
medizinische Ursache des Todes Christi und widerlegt bezüglich der
Auferstehung Christi die Halluzinationstheorie.

Der liturgischen Seite des Ostermysteriums widmet sich schließlich
außer dem schon erwähnten Artikel von H. Schmidt A. Raes in einer durch
reiches Textmaterial belegten Darstellung der Auferstehung nach der
byzantinischen Liturgie (p. 218-293). Ein Artikel von L, M. Mendizdbal über die
Bedeutung der Auferstehung für jede Spiritualität (La vida espiritual como
participaciön progresiva de la resurreciön de Cristo, p. 294-324), in dem nach
einer bibeltheologischen Betrachtung des Todes und der Auferstehung vor
allem der sakramentale und aszetische Aspekt der Auferstehung des Herrn
herausgearbeitet wird, beschließt die Reihe der Studien über das österliche
Mysterium.

Es wäre verfehlt, wollte man dieser theologischen Woche einen
Vorwurf machen, weil nicht alle wichtigen Fragen über das Ostermysterium



446 Besprechungen

besprochen wurden. Es konnte sich nur um eine Auswahl grundlegender
Fragen handeln, und diese Auswahl scheint uns im Ganzen gut getroffen.
Wenn eine besonders wichtige Frage noch hätte ausführlicher behandelt
werden sollen, dann ist es u. E. der Glaubensartikel vom Abstieg ins Totenreich.

A. Raes macht zwar auf die Bedeutung dieses Abstiegs in der östlichen

Liturgie aufmerksam. Es hätte sich aber eine einläßliche dogmatische
Behandlung dieser Frage gelohnt, zumal gerade eine Theologie des Hadesabstieges

explizieren müßte, in welchem Sinn Christus wirklich « victor mortis »

ist. Besonders erfreulich an der ganzen Studienwoche ist die einläßliche
Darstellung des eigentlich biblischen und theologischen Aspektes der
Auferstehung. Eine Theologie der Auferstehung und der damit zusammenhängenden

Fragen wird nicht an dem vorbeisehen dürfen, was in den Beiträgen
dieser theologischen Woche in sorgfältiger Untersuchung und aufgeschlossener

Haltung erarbeitet wurde. M. Löhrer OSB

Alberti Magni Ord. fr. Praed. De sacramentis, primum edidit Albertus
Ohlmeyer OSB, De incarnatione, primum edidit Ignatius Backes, De

resurrectione, primum edidit Wilhelmus Kübel. (Opera omnia, torn. XXVI.)
- Aschendorff, Monasterii (Münster) 1958. xxxvi-421 p.

Nicht zu verwechseln mit einer gedruckten Summa theologica (Ausg.
Borgnet, Bd. 31-33), die Albert der Große in seinen späteren Jahren
verfaßt hat « pro fratribus legentibus et disputantibus, qui non semper habent
copiam originalium » (Bd. 33, 402), ist eine größere, aber unvollendet gebliebene

theologische Summe, von der Jammy und Borgnet nur einen Teil in
ihre Gesamtausgaben der Werke Alberts aufgenommen hatten, nämlich die
Summa de creaturis, welche aus zwei Abhandlungen besteht : De quattuor
coaequaevis (Borgnet, Bd. 34, 307-799) und De homine (Bd. 35). Die Kölner
Editoren der Opera omnia beabsichtigen, zunächst die bisher ungedruckten
Werke Alberts zu veröffentlichen, und haben von der großen, unvollendeten
Summa bereits einen bei Jammy und Borgnet fehlenden Traktat, nämlich
die Questiones de bono, als torn. XXVIII ihrer Gesamtausgabe veröffentlicht
(vgl. Divus Thomas 30 [1952] 102-114). Nun bringen sie in torn. XXVI drei
weitere Teile : De sacramentis, De incarnatione, De resurrectione. x\ls Grundlage

dienen die Hss., die in den jüngsten Jahren von M. Weiß, M.
Grabmann, A. Ohlmeyer, G. Meersseman, H. F. Dondaine und A. Dondaine
aufgefunden wurden. Die älteren Kataloge der Werke Alberts erwähnten diese
Schriften überhaupt nicht, oder sie spielten ganz undeutlich auf ihre Existenz
an, was beweist, daß ihre Kenntnis auf keine direkte Benützung des Textes
selbst zurückging. Wahrscheinlich kannten sie ihn nur aus den vielen Stellen
in Alberts anderen Schriften, die auf jene weniger verbreiteten Traktate
hinweisen. W. Kübel stellt diese 52 Verweise in der Einleitung zusammen
(S. vi-viii) und schließt aus denselben mit Recht, daß sie die Echtheit
einwandfrei beweisen. Solche Verweise sind auch nützlich, weil sie uns einen
Einblick in die Arbeitsmethode (und in die Arbeitswut des Verfassers
erlauben, ganz zu schweigen von den unzähligen Fragen der Chronologie, die
sie lösen oder ungelöst lassen. Viele Worte werden wir nicht verlieren, um



Besprechungen 447

den hohen Wert der hier edierten Schriften Alberts hervorzuheben oder um
die vorzügliche Herstellung des Textes zu loben. Welch ungeheuere Arbeit
die Verifizierung der Zitate gefordert hat, kann man sich leicht denken. Das
von Prof. B. Geyer geleitete Albertus-Magnus-Institut hat hierzu auch andere
Fachleute herangezogen : Fr. Anders, Fr. Heyer und A. Kalsbach. Ein erster
Mitarbeiter, B. Van Hülse OP, der 1937 die Bearbeitung des dritten Traktates

angefangen hatte, starb 1950 nach langer Krankheit. Sein Teil wurde
sodann von W. Kübel von vorne an wieder aufgegriffen und zum guten
Ende geführt. In einer Beilage finden sich Addenda et corrigenda zu den
bereits erschienenen Tomi XII und XIX ; sie berücksichtigen zum Teil die
Besprechungen von Cl. Vansteenkiste in Angelicum 31 (1954) und 33 (1956).

G. G. Meersseman OP

Moral theologie

Moralprobleme im Umbruch der Zeit. Hrsg. v. Virgil Redlich OSB. -
Max Hueber Verlag, München 1957. 181 S.

Der vorliegende Sammelband bietet uns den Text von acht Vorträgen,
die an einem Kongreß von Moraltheologen 1956 zu München gehalten wurden.

Die Verfasser wollen nicht an erster Stelle das Wesen der Moraltheologie
erörtern, sondern bemühen sich hauptsächlich, die Aufgaben der Moraltheologie

und des Moraltheologen angesichts der Bedürfnisse der modernen
Welt näher zu bestimmen und eindringlicher ins Bewußtsein aller Fachleute,
Theologen und Seelsorger zu rufen. Drei die Moralwissenschaft im
allgemeinen interessierende Themen werden von bekannten Fachmännern
dargestellt, nämlich neue Gesichtspunkte in der Erforschung der Moral (J. Lec-
lercq), die gegenwärtigen Bestrebungen in der Moraltheologie und
Moralphilosophie im französischen Sprachgebiet (P. Delhaye) und die Stellung
des Gesetzes in der Sittenlehre (B. Häring). In diesem letzten Aufsatz
betont der Verfasser mit vollem Recht, daß das Sittengesetz dem Menschen
nicht von außen auferlegt wird, sondern eher aus dem Wesen des Menschen,
insofern er Glied des mystischen Leibes Christi ist, als das die organische und
geistige Entwicklung gerade dieses Wesens beherrschende Prinzip deduziert
werden sollte. Das ist der tiefe Sinn des Sittengesetzes. - Über die protestantische

Ethik der Gegenwart gibt uns Aufschluß D. Heinz-Horst Schrey. Die
übrigen Vorträge sind der Erforschung von Spezialproblemen gewidmet :

in zwei aufschlußreichen Abhandlungen betrachtet L. M. Weber die moderne
Ethik und das Problem der Krankheit in christlicher Sicht. Die beiden
letzten Essays bringen Überlegungen, welche mehr oder weniger die christliche

Morallehre berühren, eines sogenannten Friedenspsychologen, d. h.
mit anderen Worten eines Pazifisten (W. J. Weilgart), und einer
Psychotherapeutin (Eva Firkel). Im großen und ganzen ein interessantes Werk,
worin klar dargestellt wird, wie der Moraltheologe die sicheren Ergebnisse
moderner Wissenschaften - Physiologie, Psychologie, Therapeutik u. a. m.

- zu Hilfe ziehen kann und sogar muß.



448 Besprechungen

Doch erlaube ich mir die folgenden kritischen Bemerkungen zu machen.
Daß es heutzutage neue und ganz besondere Probleme gibt, mit denen der
Moraltheologe sich auseinandersetzen muß, liegt auf der Hand ; daß wir aber
« heute erst anfangen, uns bewußt zu werden, was Moral ist », wie J. Le-
clercq zu behaupten wagt (S. 12), steht gar nicht so fest. Man braucht ja keine
neue Moral aufzubauen oder zu erdenken, um die Probleme unserer Zeit
lösen zu können. Wenn die Sache sich so verhielte, so würden wir für jeden
einzelnen Fall eine neue Ethik erfinden müssen ; was nichts anderes wäre
als eine besondere Art Situationsethik. - Man kann sodann nur staunen,
daß Seite 23 auf die Verurteilung von drei Werken Dr. Hesnards (von denen
man zwei ebenda lobend erwähnt nicht verwiesen wurde (AAS 1956, S, 95.)
Ein kleines Versehen C. Williams OP

Armas, Gregorio, ORSA : La Moral de San Agustin. - Difusora del Libro,
Madrid 1955. 1181 p.

Der hl. Augustinus hat bekanntlich keine systematische Theologie
verfaßt. Und doch wird er mit Recht anerkannt als der erste, der den Versuch
machte, viele theologische Probleme wissenschaftlich-systematisch
darzustellen. Das trifft vor allem für seine Morallehre zu. Während des ganzen
Mittelalters und weit über das 13. Jh. hinaus blieb er und bleibt er noch
heute die Hauptquelle einer spezifisch christlichen Sittenlehre. Im Jahre 1679
veröffentlichte P. Benedictas a S. Jacobo ein Enchiridion der ganzen augu-
stinischen Theologie gemäß dem Aufbau der Summa des hl. Thomas von
Aquin. Das vorliegende Werk von P. Armas bringt nur die Moraltheologie
des großen Heiligen, und zwar eingeteilt in vier Hauptabschnitte : 1.

Fundamentalsittenlehre, wo Texte über das Endziel des Menschenlebens, über die
menschlichen Handlungen, über das Gewissen, das Gesetz, die Sünde und
die sittlichen Tugenden geboten werden ; 2. die Gaben des Heiligen Geistes
und die theologischen Tugenden ; 3. die Gebote Gottes und seiner Kirche,
und verschiedene Standespflichten ; 4. die Sakramentenlehre. So kann man
sagen : hier stellt der hl. Augustinus selber seine Sittenlehre systematisch
dar. Eine große Fülle von Stellen aus den verschiedensten Werken Augustins,
klar und logisch geordnet, wird uns im lateinischen Urtext und in
kastellanischer Übersetzung vorgelegt. Kenntnis der spanischen Sprache ist
deshalb keineswegs notwendig, um das reiche Material, das hier vorhanden ist,
verwerten zu können. Obwohl es durchaus kein Ersatz für das direkte
Studium des hl. Augustinus ist, empfehlen wir doch dieses sehr wertvolle
Enchiridion der augustinischen Sittenlehre sowohl akademischen Lehrern als
auch Studenten. C. Williams OP

Deman, Thomas, OP : Le traitement scientifique de la morale chrétienne
selon saint Augustin (Publications de l'Institut d'Etudes Médiévales, XV.) —

Institut d'études médiévales, Montréal; Vrin, Paris 1957. 134 p.

Im Jahre 1951 hielt der verstorbene Prof. Deman im Rahmen der «

Conférences Albert le Grand, Montréal » einen höchst interessanten und sehr
bedeutenden Vortrag über die Anfänge der Moraltheologie. Die Gedanken-



Besprechungen 449

entwicklung mußte er dabei zwangsläufig sehr kurz fassen und verschiedene
Gesichtspunkte konnten dabei nur angedeutet werden. Àuf wenigen Seiten
behandelte D. dort die Bedeutung des hl. Augustinus für das Entstehen
einer regelrechten wissenschaftlichen Synthese und Darstellung der ganzen
christlichen Sittenlehre. Im vorliegenden posthumen Werk, das der Verfasser

selber noch vollständig redigieren und korrigieren konnte - einige Tage
vor seinem unerwarteten Hinscheiden -, greift er eben dieses Thema wieder
auf und untersucht es gründlich und ausführlich. Anhand von vielen Texten
und aus einer tiefen persönlichen Kenntnis der Morallehre des großen
Bischofs von Hippo heraus, ist er imstande zu zeigen, daß Augustinus
tatsächlich verschiedene Moralprobleme wissenschaftlich behandelte, indem er
die ganze Moralität auf ihren letzten vernunftmäßigen, d. h. einer
wissenschaftlichen Untersuchung und Lösung zugänglichen Grund, auf den
Zielgedanken Glückseligkeitslehre) zurückführte. Das will nun freilich nicht
sagen, daß Augustinus ein vollständiges corpus doctrinae moralis, eine
wissenschaftliche Synthese der ganzen Morallehre oder der sittlichen Botschaft des
Neuen Testamentes ausarbeitete. Das war das Verdienst des hl. Thomas. -
Aus der Lektüre dieser sehr wertvollen Studie geht auch klar hervor, daß
der hl. Augustinus nie zur Idee der organischen Einheit des ganzen
theologischen Wissens,, der Moraltheologie und der Dogmatik, durchgedrungen
ist. Die ganze Offenbarungslehre de credendis et de agendis als eine Einheit
aufzufassen und als eine einzige Wissenschaft und allumschließende Weisheit
darzustellen war die geniale Leistung des Aquinaten. - Wir empfehlen dieses
Werk all denen, die sich um den wahren Sinn der Moraltheologie bemühen,
und auch denen, die für die « heilsgeschichtliche » oder « religiöse » Sittenlehre

des hl. Augustinus Interesse haben. C. Williams OP

Van Roo, William A., SJ : Grace and Original Justice according to
St. Thomas. (Analecta Gregoriana, 75.) — Apud Aedes Universitatis Gre-
gorianae, Romae 1955. 212 p.

Die vorliegende Dissertation ist die Arbeit eines Studenten, der
offensichtlich fleißig (aber leider rein materiell) zu arbeiten weiß. Das bereits
von vielen Theologen gründlich erforschte Thema über das Verhältnis
zwischen der heiligmachenden Gnade und der Iustitia Originalis will er neu
anhand von Thomastexten durchdenken. Zu diesem Zweck hat er sämtliche
Stellen, wo der hl. Thomas das Problem direkt und ausdrücklich behandelt,
zusammengesucht. Er ist auch offenkundig in der großen Literatur, die dieses
Thema irgendwie berührt, bewandert, und er zeigt, daß er sich der ganzen
Problematik bewußt ist. Trotz der großen materiellen Kenntnis der
einschlägigen Thomastexte muß dem Verfasser aber eine wahre Einsicht und
Zusammenschau des theologischen Sachverhaltes, den Thomas zur
Darstellung bringt, abgesprochen werden. Das zeigt sich eben unzweideutig,
so bald er anfängt, die vielen Thomasstellen zu deuten : wo eine Schwierigkeit

vorhanden ist, trägt Thomas angeblich immer die Schuld ; er soll die
Sache konfus dargestellt haben! Das soll uns aber keineswegs überraschen
oder enttäuschen, versichert uns der Verfasser, weil eben auch der hl. Tho-



450 Besprechungen

mas von Adam abstammt (S. 202) Als einziges Beispiel der Leichtfertigkeit
des Studenten (doch stellvertretend für viele, die leicht anzuführen

wären) und infolgedessen auch des großen Mangels an wissenschaftlicher
Gründlichkeit und Gewissenhaftigkeit soll folgendes angeführt werden. Im wichtigen

dritten Kapitel des dritten Hauptabschnittes wird die Lehre vom
Verhältnis zwischen der Gnade und den eingegossenen Tugenden untersucht.
Der hl. Thomas hat bekanntlich den Zusammenhang von Gnade und Tugenden

durch die Analogie des Verhältnisses zwischen dem Wesen der Seele und
ihren Potenzen erklärt. Der Verfasser aber eruiert aus den verschiedensten
offenbar von ihm nicht verstandenen Texten eine angeblich konfuse Lehre des

hl. Thomas. So lautet sein endgültiges Urteil über die klare und tiefsinnige
Darstellung und Erklärung des Aquinaten : « We may be content to conclude
that there is some indication of efficient causality of the soul in the
origin of the potencies, but that the teaching remains very obscure there
is little to be gained by advancing farther into the gathering darkness »

(S. 188-189). Statt Texte rein materiell zusammenzustellen, würden wir dem
Verfasser gerne ein gründlicheres Studieren des hl. Thomas empfehlen. Dann
wird auch wohl er, statt der vermeintlichen Finsternis und Obskurität,
Licht und Klarheit finden Die ganze Arbeit ist Zeichen des Fleißes eines

Studenten, aber auch der Unreife eines Anfängers. C. Williams OP

Delhaye, Ph. : Rencontre de Dieu et de l'homme. Foi, Espérance,
Charité — Vertus théologales en général. — Desclée, Tournai 1957.160 p.

Das vorliegende Werk ist weder eine rein theologische Abhandlung noch
ein Erbauungsbuch, sondern bietet uns eine gediegene und neudurchdachte
Darstellung des übernatürlichen und geistlichen Lebens, das auf seine
unmittelbaren Quellen, die drei theologischen Tugenden, zurückgeführt wird.
Denn das uns in der Gnade von Gott geschenkte Leben kommt zur Wirkung
und äußert sich zu allererst in den göttlichen Tugenden. Diese Tugenden
bilden eben die innersten und unmittelbaren Prinzipien der Vergöttlichung
unseres ganzen Lebens, des Lebens des christlichen Alltags. Pflicht jedes
Christen ist es, diese gottgegebenen Lebenskeime hochzuschätzen und zu
pflegen, damit sie sich in ihm organisch entwickeln und dadurch sein ganzes
Dasein zu durchdringen vermögen. Der bekannte Mediävist und Moraltheologe

von Lille, Prof. Delhaye, schreibt in diesem Bändchen ex abundantia
scientiae. Aus seinem großen Wissen beschreibt er genau das Wesen dieser
drei Tugenden und schildert auch die Art und Weise ihrer Auswirkung im
Leben des Christen. Erfreulich ist es, daß er den sogenannten « christo-
zentrischen » Charakter eben dieser göttlichen Lebensprinzipien besonders
hervorhebt, denn das göttliche Leben in uns ist zugleich eine seinshafte
Verähnlichung mit Christus. - Ich erlaube mir, auf einige kleine Ungenauig-
keiten, die sich in diese wertvolle Darstellung eingeschlichen haben, aufmerksam

zu machen. Erstens wird durch die Wiedervereinigung mit ihrem
auferstandenen Körper eine Seele im Himmel nicht vollkommener, sondern die
Glorie und Glückseligkeit, der Glanz der Seele wird dem Körper mitgeteilt.
In dem Sinne könnte man zugeben, die Vollkommenheit der Seele sei exten-



Besprechungen 451

siv, nicht aber intensiv größer geworden (vgl. S. 28 f.). - Sodann scheint es
der Wirklichkeit nicht zu entsprechen, daß die Caritas durch jegliche Betätigung

wächst und stärker wird, oder beziehungsweise von Gott noch mehr in
der Seele verwurzelt wird (vgl. S. 143 f.). Das geschieht nur durch eine aus
dieser Tugend entspringende intensivere Tätigkeit. — Schließlich mag man
es wohl bedauern, daß der Verfasser die leidige Zersplitterung der
theologischen Wissenschaft in Moral und Dogmatik u. a. m. als fait accompli
anerkennt (vgl. S. 149 f.). Es gibt bekanntlich viele Theologen, die die
organische Einheit des ganzen theologischen Wissens unnachgiebig und mit
bester Begründung vertreten und heute noch in ihren Mbrafvorlesungen die
Gnade und die drei göttlichen Tugenden ausführlich behandeln. Trotz dieser

Aussetzungen, die mehr die Fachtheologen interessieren, empfehlen wir
diese Abhandlung all denen, die sich für eine wahre, auf theologischer Grundlage

basierende Frömmigkeit einsetzen wollen. C. Williams OP

Kirchengeschichte

Gieraths, Gundolf OP : Kirche in der Geschichte. - Ludgerus-Verlag
Hubert Wingen, Essen 1959. 126 S.

Das Büchlein bietet eine zwar nicht originelle, aber doch gute « Theologie
der Geschichte » sowie eine kritische « Methodik der Geschichtsforschung ».

Der Verfasser, der in Walberberg als Dozent der Kirchengeschichte wirkt,
zeichnet sich besonders durch Kenntnisse in der spätmittelalterlichen
Dominikanergeschichte aus. Selbstverständlich werden Fachleute da und dort
die Akzente etwas anders setzen. Man wird beim mittelalterlichen Papsttum

sich vielleicht mehr an die Arbeiten Kempfs anlehnen, man wird den
Kalvinismus als Wirtschaftsethik zumal in Holland nach dem Urteil Hui-
zingas eher etwas abwerten, zu Galilei die Ausführungen P. Wysers (DT
[Fr.] 21,1943, 412-422) heranziehen und endlich Voltaire nach den Darlegungen

W. Kaegis nicht in jeder Hinsicht zum Propheten des absoluten
Fortschrittglaubens machen. Aber im Ganzen gesehen, haben wir ein wertvolles,
zusammenfassendes und anregendes Opus vor uns. Beachtenswert sind
Kapitel wie : « Kirchengeschichte und Wissenschaft », « Aufgaben des
Kirchenhistorikers », « Kirche und Kultur ». Den Schluß bildet das Kapitel « Historia
magistra vitae » und die im ganzen Buche oft benutzte Ansprache des

Papstes Pius XII. am Internationalen Historikerkongreß von Rom im
Jahre 1955. I. Müller OSB

Winter, Ernst Karl : Christentum und Zivilisation. — Amandus-Verlag,
Wien 1956. 531-31 S.

Zunächst zum Titel : Verf. gebraucht Zivilisation im weiten, alle
schöpferischen Elemente umfassenden Sinn. — Sechs Hauptabschnitte (Funda-
mentum — zur Grundlegung christlicher Zivilisation ; Evangelium — zur
Deutung der christlichen Anfänge ; Ekklesia — zur Geistesgeburt der Kirche ;

Basileia — zur Erkenntnis des Reiches Gottes ; Polis — zur Neubegründung



452 Besprechungen

des Österreichischen Staatsbewußtseins ; Ökumene — zur Orientierung im
Atomzeitalter) zeigen die geistige Spannweite des Verf., der hier das
Ergebnis mehr als 30jähriger Studien ausbreitet. Soviel Themen, soviel
Probleme Die folgenden Ausschnitte können die Gedankengänge des Verf.
nur andeuten.

« Fundamentum » : Verf. zeigt, wie die christliche Zivilisation auf den
beiden Ständen, Klerus und Laien, Priester und Väter, beruht, die er auf
die beiden Ursakramente, Weihe und Ehe, zurückführt. Nicht nur politisches
Wirken des Klerus lehnt er ab, sondern auch seine Betätigung in den
weltlichen Wissenschaften, wobei nicht allzu Positives erzielt (37), aber wertvolle
Kräfte für die theologische Arbeit verloren gegangen seien. So fehle der
christlichen Welt noch das philosophisch-soziologische System, das,
tiefergreifend als der formale Neukantianismus, Piaton und Kant in der Perspektive

der christlichen Zivilisation verbinden, damit aber auch das konservative

und progressive Interesse der Gesellschaft in neuem Geist versiegeln
würde » (40). Die wenig klare Zielsetzung überrascht nicht, wenn man liest,
daß Verf. die Übernahme des Thomismus als offizielle kirchliche Doktrin
als unfruchtbar bezeichnet (39), anderseits in Kant « die Leuchtkugel sieht,
die sich in der unendlichen Fülle moderner geistiger Kräfte vervielfältigt
hat » (42). Nachdem die Kirche das Ende des « Germanischen Milleniums »

erkannt hat und nun politisch unsicher geworden ist (47), glaubt Verf. das
Gedeihen der christlichen Zivilisation am ehesten gesichert, wenn sich der
slavische Mensch und der irische, dessen Substanz Verf. im amerikanischen
Katholizismus bestimmend tätig sieht, im geistig bedeutungsvollen Donau-
Alpenraum treffen und hier den neuen «dritten Menschen» bilden (48 f.).

Im Abschnitt « Evangelium » begrüßt Verf. jüdische Beiträge zur Leben-
Jesu-Forschung (Buber, Brod u. a.). In der überwiegend negativen
protestantischen Pentateuch- und Evangelienkritik sieht er die wesentlichsten
Voraussetzungen für die deutsche politische Entwicklung des letzten
Jahrhunderts (85). Der katholischen Laienwissenschaft stellt er den Übergang
von der Vita zur Historia als Aufgabe hin, eine kritische Sichtung, die
zugleich historisch und mystisch denkt (92). Von zwei gegensätzlichen
Tendenzen im Matthäusevangelium, der judenchristlich-schriftgelehrten und der
un- bzw. antijüdischen, hält Verf. letztere für die ursprüngliche, und dies
schon wegen ihres Antipharisäismus. Unter der Leitung von Jakobus minor
sei die schriftgelehrte Bearbeitung des Evangeliums und auch seine
Übersetzung ins Griechische in Jerusalem erfolgt ; den Rabbinern habe das
Griechische näher gestanden als das Aramäische (107). Die erste
Überlieferung sei dem Apostel Matthäus zuzuschreiben, hinter dem Petrus und
die drei anderen Erstberufenen stehen.

Zu « Basileia » und « Ekklesia » meint Verf., erst in einem späteren
Stadium von Christi Wirksamkeit, als sich die historische Unmöglichkeit der
Durchsetzung seines Reiches noch zu Lebzeiten ergab wegen des Unverständnisses

und der sonstigen Gegensätze, sei auf die Reichsgründung am Anfang
die Kirchengründung zum Abschluß erfolgt (141). — Unter Christus-Chronologie

behandelt Verf. eingehend die Osterberechnung. Über das Ostermahl
sagt er dabei : « Während der rechte Flügel, der Kreis der nazarethanischen



Besprechungen 453

Brüder, der an der pharisäischen Osterberechnung festhielt, annahm, daß es
sich um das Ostermahl handelte, das Christus, vielleicht galiläischer Sitte
folgend, freier gestaltet hatte, wußte der linke, der Kreis um die genesare-
thanischen Erstberufenen, von Anfang an, daß es sich angesichts der bindenden

Osterberechnung des Hohenpriesters nicht um das Ostermahl handeln
konnte » (168). — Von Jerusalem läßt Verf. zwei Traditionslinien ausgehen :

die großjakobäische nach Ephesus, die kleinjakobäische nach Rom ; der
ephesisch-johannäischen Linie mißt er die größere Glaubwürdigkeit zu : « Die
Kontinuität von Ephesus allein hat die apostolische Überlieferung gerettet
und weitergegeben, nachdem zuerst die Jerusalemer Kirche unter Jakobus
minor, dann aber auch die beiden römischen Brennpunkte, die petrinisch-
judenchristliche und die paulinisch-heidenchristliche, von tödlichen
Katastrophen verschlungen worden waren» (180). Konsequent läßt Verf. den
Donau-Alpenraum, seine österreichische Heimat, nicht von Rom, sondern
unmittelbar vom Osten die rechte Tradition empfangen, wobei er Viktorin
von Pettau als Vermittler annimmt (184).

Die Ausdehnung der Josephsverehrung liegt Verf. sehr am Herzen.
Folgende Sätze dürften diesem Ziel aber kaum dienen : « Es liegt eine tiefe
Genugtuung darin, wenn wir heute wissen können, daß Christus am 18. 3.

starb, am 19. 3. im Grabe lag und am 20. 3. auferstand. Denn darin liegt
die Erkenntnis, daß Christus das himmlische Hochzeitsmahl mit dem Vater
(Mt. 26, 29) am Tage seiner Grabesruhe, dem 19. 3., feierte, an dem die
Kirche später den Tag seines Vaters Joseph begehen würde » (203).

Im 6. Kap. werden österreichische Fragen behandelt, wobei Verf. drei
Patrone als typische Vertreter seines Landes vorstellt : Severin von Noricum,
Papst Pius X. und den letzten Habsburger Kaiser Karl. Sehr temperamentvoll

sucht Verf. ein frühchristliches Grab in Wien-Heiligenstadt für Severin
in Anspruch zu nehmen, um den rechten Ausgangspunkt für die Ausstrahlung
seines Heiligen über Wien auf die ganze christliche Ökumene zu gewinnen
(313). Für dieses «staatsmännisch-religiöse Genie» (325) ist dem Verf. kein
Prädikat zu hoch (319, 320, 326) ; die zitierte Vita des Eugippius wird
überinterpretiert. Auch die Inanspruchnahme von Papst Pius X. für die
österreichische Stammes- und Geisteswelt (344) wird anderwärts auf Widerspruch
stoßen. Über die historische Bedeutung Kaiser Karls (1916/18) zu urteilen,
erscheint verfrüht ; Verf. möchte allerdings sein Andenken aus der
historischpolitischen Sphäre in die spirituell-mystische erhöht sehen (368). —
Langjährige Bekanntschaft mit Dollfuß legitimiert Verf., über den Bundeskanzler
wesentliche Mitteilungen zu machen, ebenso über die politische Entwicklung
in Österreich nach dessen Tod bis 1938. Damals suchte Verf. als dritter
Bürgermeister von Wien die österreichische Arbeiterschaft mit dem autoritären

Regime zu versöhnen. Seipel, Dollfuß und Schuschnigg wirft er
Fehlleistungen vor, die in jedem Fall aus der falschen Anwendung der
scholastischen Sozialmetaphysilc auf die Staatspolitik hervorgingen (391).

Die Emigration führte Verf. nach Amerika. Die Kapitel, die er über
die dortige Industrieentwicklung und beginnende Atomwirtschaft schrieb,
sind nicht nur für seine Landsleute, sondern für Europa beachtlich. So

würden z. B. die 160 Millionen der Montanunion ganz anders in der Lage



454 Besprechungen

sein, ihre Eigenheit zu wahren als die 7 Millionen Österreicher, deren Schwergewicht

Verf. wohl etwas überschätzt. Auch die Erhaltung eines gesunden
Bauerntums gegenüber Amerika und Rußland, die Gewinnung der Arbeiterschaft

für die Werte des Bodens, die qualitative Volksernährung, die Erhaltung

der biologisch-genetischen Substanz, sind europäische Aufgaben. Ernste
Würdigung verdient die Feststellung des Verf., daß die Atomwaffe das
ethische Problem des Krieges völlig verändert habe, daß also damit auch
der scholastische Begriff des « gerechten Krieges » keine ewige Wahrheit
bleibe (492).

Das Buch hat noch ein Schlußkapitel, gewissermaßen das Testament
des Verf. Aus seiner altösterreichisch-legitimistischen Gesinnung hat er nie
ein Hehl gemacht. Daß er, in der alten, großen Habsburger Tradition
aufgewachsen, diese nicht abstreifen und mit der neuen Neutralität — das
Schweizer Vorbild sollte nicht nur « technisch », sondern innerlich
aufgenommen werden — sich nicht befreunden kann, wer will es ihm verübeln
So weist er also auf neue Möglichkeiten in Südosteuropa hin, nicht nur
kulturelle und wirtschaftliche, sondern auch staatspolitische. Durch die
Linien Stettin-Triest und Odessa-Königsberg sieht er das Einflußgebiet des

neuen Österreich begrenzt (512). Die betroffenen jungen Nationen, denen
er Österreich als Hort der Freiheit anpreist (525), werden hierauf selbst
antworten können. Daß Verf. diese seine Träume durch massive Hetze gegen
Deutschland zu verwirklichen sucht (521, 523 f.), daß ihm die Teilung
Deutschlands wie ein « Idealfall » (524) erscheint, der gar nicht lang genug
dauern kann, wird ihm in Deutschland keine begeisterten Leser verschaffen ;

er wird aber darauf keinen Wert legen.
E. K. Winter ist nicht Österreich ; er selbst bezeichnet sich als «

Alleingänger » (419). Outsider können gelegentlich recht anregend wirken ; dieses

Prädikat ist dem Buch im ganzen nicht zu versagen. Das reiche, vielseitige
Wissen des Verf. wäre durch den beabsichtigten Band « Anmerkungen » noch
mehr zur Geltung gekommen. Das der 1. Aufl. beigefügte Heft läßt sehr viele
Fragen ungeklärt, zumal Lust am Kombinieren und lebhaftes Temperament
den Verf. oft auf recht abseitige Wege führen. Wenn dann noch die durchweg

spürbare Tendenz hinzukommt, seiner Heimat, gestützt auf Konstruktionen,

die von Wien-Heiligenstadt bis zur Urkirche reichen, auch für die
Zukunft eine ökumenische Bedeutung zu sichern, so wird das Buch auf
weiten Strecken zu einer politischen Tendenzschrift, was seinem wissenschaftlichen

Wert nicht dient. A. Thiele OSB

Seppelt, Franz Xaver : Geschichte der Päpste von den Anfängen bis

zur Mitte des 20. Jahrhunderts, Bd. 2 : Die Entfaltung der päpstlichen
Machtstellung im Frühen Mittelalter, von Gregor dem Großen bis zur Mitte des
11. Jh., 2. neubearb. Aufl. — Bd. 3 : Die Vormachtstellung des Papsttums im
Hochmittelalter, von der Mitte des 11. Jh. bis zu Coelestin V., 1. Aufl. -
Bd. 4 : Das Papsttum im Spätmittelalter und in der Renaissance, von Boni-
faz VIII. bis zu Klemens VII., 2. Aufl. Neu bearbeitet v. Georg Schwaiger. -
Kösel, München 1955, 1956, 1957. 455, 649, 527 S.



Besprechungen 455

Die Neubearbeitung seiner in fünf Bänden 1931-1941 in Leipzig erschienenen

Papstgeschichte hat der 1956 verstorbene Fr. Xav. Seppelt weder
abschließen, noch, wie er beabsichtigte, in sechs Bänden bis zur Mitte des

20. Jh. weiter führen können. Schon in den letzten Jahren seines Lebens
mußte er für die zweite, verbesserte Auflage wegen seines Augenleidens
einige Mitarbeiter heranziehen, vor allem seinen Schüler, Privat-Dozent
Georg Schwaiger. Nach Bd. 1 (Der Aufstieg des Papsttums von den
Anfängen bis zum Ausgang des 6. Jh.) erschienen die vorliegenden Bände ;

den vierten unterzeichnet G. Schwaiger als verantwortlicher Bearbeiter. Er
glaubt mit Recht, « auch dort, wo größere Änderungen nötig schienen, ganz
im Geiste seines Lehrers geschrieben zu haben. Besondere Sorgfalt wurde
auf umfassende Literaturhinweise verwendet ; sie sollen, zumal im Text
knappe Fassung geboten war, dem wissenschaftlich interessierten Leser an
jeder Stelle eine eingehendere Beschäftigung ermöglichen » (Nachwort zu
Bd. 4). Zur Charakterisierung der vorliegenden Bände sei auf unsere Besprechung

des 1. Bandes in der FZPT 2 (1955) 499 verwiesen. Die dort
hervorgehobenen Vorzüge der Seppelt'schen Papstgeschichte finden sich in den
folgenden Bänden wieder ; wir möchten nur hinzufügen, daß sie hier noch
stärker hervortreten. Dies werden die Dozenten der Kirchengeschichte auf
Schritt und Tritt feststellen können. Auch dort, wo hängende Probleme
berührt werden, hebt sich die irenische und reservierte Stellungnahme des

Verfassers, bzw. des Bearbeiters, günstig ab im Vergleich zum waghalsigen,

übereilten Urteil anderer, sowohl katholischer als auch andersdenkender

Historiker. Ein protestantischer Kollege hat uns offen gestanden, daß

er dies als eine « erfreulich neue Erscheinung » in der Papstgeschiclitsschrei-
bung betrachtet. Vielleicht kommen die Historiker, auch im katholischen
Lager, allmählich zur Einsicht, daß der von Leo XIII. formulierte Ratschlag
zu befolgen ist : « Primam esse historiae legem, ne quid falsi dicere audeat,
deinde ne quid veri non audeat ; ne qua suspicio gratiae sit in scribendo,
ne qua simultatis. » Wir möchten noch hinzufügen, daß, wenn Seppelts Perio-
disierung sich in einer Papstgeschichte leicht verteidigen läßt, dieselbe in
einer Kirchengeschichte nicht ohne weiteres anzuwenden ist.

G. G. Meersseman OP

Pétré, Hélène: Die Pilgerreise der Aetheria. - Bernina-Verlag, Stift
Klosterneuburg bei Wien 1958. 280 S.

Karl Vretska hat das 1948 erschienene Werk Pétrés : « Journal de

voyage » hier nicht nur mit feinem Sprachgefühl übersetzt, sondern auch
mit neueren Hinweisen und Literaturangaben bereichert. Die lebendig
geschriebene Einleitung (S. 5-84) befaßt sich mit Autor und Datierung, dem
Pilgerwesen, der Topographie, der Sprache und dem Stil. Pétré tritt für
Galizien und nicht Gallien als Heimat der Aetheria ein. Die Edition (88-261)
bietet auf der einen Seite den leider nicht ganz erhaltenen lateinischen Text
der einzigen aus dem 11. Jahrhundert stammenden Handschrift, dazu in
einer ersten Schicht von Anmerkungen die Korrekturen und Ergänzungen
der Gelehrten, in einer zweiten Schicht die notwendigen Sacherklärungen.
Auf der andern Seite läuft die deutsche Übersetzung fortlaufend weiter.



456 Besprechungen

Die Indices (S. 273-28.0), zwar etwas knapp gehalten, stellen die Schriftzitate,

die Eigennamen und Sachbegriffe zusammen. Wer Einzelheiten und
Finessen studieren will, wird zur Edition von Geyer, zum philologischen
Kommentar von Löfstedt und der Spezial-Literatur greifen (vgl.
Bibliographie S. 85-87). Aber die vorliegende handliche Ausgabe erfüllt ihren
Zweck, eine allgemeine und erste Einführung in Text und Probleme zu geben,
vollkommen. Der Bericht einer hohen Dame, die um 400 eine dreijährige
Reise nach Ägypten, Palästina und Kleinasien unternahm, einzig aus
religiösem Interesse und einzig die Heilige Schrift als Pilgerführer mit sich
führend, bietet soviele anziehende und wichtige Mitteilungen über die
damaligen Zustände und das liturgische Leben des christlichen Orientes, daß
sich die Einsicht in ihr Werk in jeder Hinsicht lohnt.

I. Müller OSB

Rosenberg, Alfons : Michael und der Drache. Urgestalten von Licht
und Finsternis. Mit einem Geleitwort von Ida Friederike Görres. — Walter-
Verlag, Ölten 1956. 329 S.

An dem Buch interessiert uns besonders die mittelalterliche Wallfahrts-
geschichte. Sie beginnt mit der Michaels-Epiphanie im kleinasiatischen Cho-

nae, die in der griechischen Kirche am 6. September gefeiert wird. Über das
Michaelion, das Konstantin I. (f 337) erbaute, geht dann die Kultlinie auf
den Monte Gargano, wo nach der Tradition 490-439 Erscheinungen
vorkamen. In die gleiche Zeit, nämlich 495, datiert Verf. St. Michaels Mount
auf einem Inselberg der englischen Westküste (Cornwall). Ein Gegenstück
dazu stellt Mont St. Michel in der Normandie dar, früher eine Grabstätte
für Druiden, seit ca. 708 ein Heiligtum des großen Engels. Diese Wallfahrtsstätten

schildert Verf. in ebenso geistreicher wie anschaulicher Art. Freilich
handelt es sich nicht um eine eigentliche kritische Kultgeschichte, da Verf.
zu wenig Texte und Literatur heranzieht, auch oft Heiligtümer aufzählt,
ohne sie chronologisch zu fixieren (z. B. S. 147-154, 320-322). Man wird zum
Ganzen die zurückhaltende Darstellung von B. Kötting, Peregrinatio Reli-
giosa (1950) vergleichen, woraus sich andere Datierungen ergeben. So dürfte
die Verehrung auf dem Monte Gargano nicht vor ca. 520 entstanden sein.
Ein innerer Zusammenhang zwischen dem spätmittelalterlichen Absinken
des Michaelspatroziniums und dem Anwachsen des Marien-Titels (S. 64-65)
besteht kaum, gab es doch schon im Früh- und Hochmittelalter soviele
Marien-Patrozinien und wuchs ja auch die Michaelsverehrung in der Barockzeit

nicht wenig.
Dem Verf. geht es aber nicht nur um die Michaelsheiligtümer, er sucht

überhaupt die « Geschichte der Wallfahrt » und die « Geschichte der Kulthöhle

» seit Anbeginn darzustellen. So meint er, daß « die unvergängliche
Substanz des Göttersohnes Merkur » sich eigentlich auf den hl. Michael
beziehe, wie auch Merkur nur « ein Gehäuse » Michaels war. Man frägt sich,
ob die Quellen nicht da und dort zu wenig differenziert und die Fragen nicht
allzu sehr vereinfacht wurden. Sicher hat der belesene Verfasser ein
weitschichtiges und oft sehr entlegenes Material herbeigeschafft und manchen
lehrreichen Hinweis z. B. auf die Symbolik des Stieres und das Rot als Farbe



Besprechungen 457

des Bösen usw. gegeben. Es hätte der Sache freilich genützt, wenn die
theologischen Belege, so die Ausführungen des Pseudo-Areopagiten und die Thesen
der Alt- und Neuscholastiker miteinbezogen worden wären. Auch der gebildete

Leser wäre ebenso für eine grundsätzliche Beleuchtung des Verhältnisses

zwischen Mythos und christlicher Offenbarung dankbar gewesen. So

geben z. B. die klaren Darlegungen von H. Fries (Fragen der Theologie heute,
1957, S. 11-43) die nötige kritische Grundhaltung, um das vielfältige, interessante

und anregende Material Rosenbergs in die richtige Sicht zu setzen.
I. Müller OSB

Hafner, Wolfgang, OSB : Der Basiliuskommentar zur Regula S. Be-
nedicti. Ein Beitrag zur Autorenfrage karolingischer Regelkommentare.
(Beiträge zur Geschichte des alten Mönchtums und des Benediktinerordens,
hrsg. v. Stephanus Hilpisch u. Emmanuel v. Serverus, Abtei Maria Laach,
Heft 23.) — Aschendorff, Münster 1959. xix-158 S., 9 Beilagen, 3 Tafeln.

Es liegt eine erweiterte Dissertation aus der Schule Lehmanns (München)
vor, die zum Schlüsse kommt, daß der erste Kommentar zur Benediktiner-
Regel erst wenig nach 817 von Abt Smaragdus stammt. Von ihm unabhängig
schuf um die Mitte des 9. Jahrhunderts (nach 848) Hildemar einen Kommentar,

ein fränkischer Benediktiner, der zur Hebung der lombardischen Klöster

vom Mailänder Erzbischof Angilbert II. (824-860) berufen wurde.
Erhalten sind einzig Niederschriften von Hildemars Vortrag und in drei
verschiedenen Bearbeitungen. Die erste Redaktion steht in einem Reichenauer

Codex des 9. Jahrhunderts, welche man seit dem 11. Jahrhundert
einem Abt Basilius zuschrieb. Die Vorlage stammt aus Oberitalien, wohl von
Verona, von wo sie dann nach Reichenau kam. Die zweite Redaktion ist
in einer Handschrift von Dijon aus dem 11. Jahrhundert als ältestem Zeugen
erhalten. Der Text nähert sich in gewisser Hinsicht der Reform Benedicts
von Aniane, was wir bei Basilius nicht finden. Die dritte Überlieferung,
zuerst in Handschriften von Bobbio und Montecassino des 10. Jahrhunderts
greifbar, wurde bislang wohl irrtümlich Paulus Diaconus zugeschrieben,
stammt aber auch aus dem 9. Jahrhundert und vertritt die Cassinensische

Richtung von Hildemars Kommentar.
Die Arbeit Hafners beschlägt vor allem den noch unedierten Basilius-

Text einerseits, dann die vermeintliche Autorschaft der dritten Tradition
anderseits. Die Untersuchung, die meist mit indirekten Indizien arbeiten
muß, macht einen durchaus gediegenen und sauberen Eindruck. Wenn die
neue Edition der Benediktinerregel im Wiener Corpus nicht überraschende
Ergebnisse zeigt, was nicht zu erwarten ist, dann dürfte auch das Gesamtresultat

des vorliegenden Opus nicht nur überzeugen, sondern auch dauernd
der Wissenschaft eingegliedert werden. Wie viele Hinweise, auch im paläo-
graphischen Teile, im Werke des jungen Engelberger Mönches zu finden sind,
das kann nur der feststellen, welcher das leider fehlende Register selbst
herstellt. Wir stoßen auf Klöster und Geistesstätten wie Corbie, Reichenau,
Brescia und Verona, Pavia und Montecassino. Es ist die Rede vom irischen
und griechischen Einfluß, von der Geschichte liturgischer Feste (Apostelfest,

Mariae Himmelfahrt) und der Entwicklung monastischer Bräuche

au



458 Besprechungen

(Profeß, Pförtner, Bücherabschreiben). Es ist zu hoffen, daß der Verfasser
noch verwandte und ähnliche Stoffe der Karolingerzeit in seinen weiteren
Studien behandelt. I. Müller OSB

Orlandi, Stefano, OP : « Necrologio » di S. Maria Novella. Testo
integrale dalPinizio (1235) al 1504, corredato di note biografiche tratte da docu-
menti coevi. 2 Vol. — Olschki, Firenze 1955. lvi-642, 716 p.

Ein monumentales Werk Das 1221 in Florenz gegründete Dominikanerkloster

Santa Maria Novella hat so viele für Kirche und Kultur verdienstvolle

Männer hervorgebracht, daß ein wissenschaftliches Denkmal solchen
Ausmaßes angebracht war. Die wichtigste Quelle seiner Literatur- und
Kunstgeschichte wird hiermit den Forschern zugänglich gemacht. Unter Necro-
logium, im Gegensatz zu Obituarium, versteht man ein biographisches Register

der Konventsmitglieder, deren Elogium jeweils beim Absterben in
chronologischer Reihenfolge eingetragen wurde. Im Ganzen sind es hier
752 Elogien (Bd. I, S. 1-205). Es folgen sodann (Bd. I, 209-642 und Bd. II,
1-383) über die gleichen Personen ebensoviele vom Herausgeber selbst aus
sonstigen, meist zeitgenössischen Quellen zusammengestellte bio-bibliogra-
phische Notizen, die hie und da regelrechte Monographien darstellen.
Handschriften, Drucke und Literatur werden überall mit peinlicher Genauigkeit
angegeben. Im I. Anhang (II, 387-405) bringt der Herausgeber sieben
ausgewählte Dokumente über Kirche und Kloster, darunter (405-417) das eigentliche

Obituarium (hier Calendario ecclesiastico genannt), im II. Anhang
(418-518) 80 Dokumente, die sich auf einzelne Konventsm itglieder beziehen,
im III. Anhang (519-589) die Konventsobrigkeiten von 1331 bis 1500 nach
zeitgenössischen Quellen, einige Listen der jeweiligen Konventsmitglieder
nach datierten Urkunden usw. (S. 590-600), im IV. Anhang eine kritisch
zusammengestellte Liste der Prioren von 1219 bis 1500 (S. 600-609). Das
Quellen- und Literaturverzeichnis geht von S. 613-630, die verschiedenen
Indices von S. 633-716. Es finden sich unter den im Necrolog vorkommenden
Predigerbrüdern Sprößlinge der großen florentinischen Familien (Acciauoli,
Albizi, Agli, Altoviti, Ardinghelli, Bentacordi, Calcagni, Calvacanti, Donati,
Guidalotti, Gerolami, Medici, Minerbetti, Nerli, Passavanti, Peruzzi, Filippi,
Ristori, Sassetti, Ruccelai, Soldanieri, Strozzi, Ginori, Vecchietti, Torna-
quinci), Erzbischöfe und Bischöfe, Heilige und Selige, Theologen,
Philosophen, Inquisitoren, Dichter, Architekten, Scholastiker und Humanisten.
Das vorliegende Werk ist eine wahre Fundgrube für drei Jahrhunderte
Florentiner Geschichte. Die Forscher auf dem Gebiete der Scholastik, des
Humanismus und der Kunst werden hier mit vollen Händen schöpfen können.

G. G. Meersseman OP

Gabriel, Astrik L. : Student Life in Ave Maria College, Mediaeval Paris.
History and Chartulary of the College. (Publications in Mediaeval Studies,
XIV.) — University of Notre Dame Press, Notre Dame, Indiana 1955.

xviii-460 S.

Die kleine Pariser Studentenburse « Ave Maria» wurde 1336-46 durch
Stiftungen und Schenkungen des königl. Rates Jean de Hubant gegründet.



Besprechungen. 459

Sie beherbergte 6, bzw. 8 arme Schüler (bursarii) vom 8. oder 9. bis zum
16. Lebensjahr, und bezahlte ein Stipendium an 6 auswärtswohnende Schüler
im gleichen Alter. Für die intellektuelle Bildung sorgte ein im Hause
wohnender magister, der Grammatik und Logik dozierte ; mit der religiösen
Erziehung war ein Kaplan beauftragt. Die Burse wurde 1769 mit dem Collège
Saint-Louis-le-Grand verschmolzen. Für unsere Leser wird das 10. Kapitel
(185-198) über die Bibliothek und das intellektuelle Leben der Bursa wohl
das interessanteste sein. Man ist aber enttäuscht über die geringe Rolle,
die das Institut im Universitätsbetrieb gespielt hat ; dies ist jedoch daher
zu erklären, daß die Schüler bloß Knaben waren. Einzig folgende Episode
dürfte hier erwähnenswert sein : « Als Beweis für den guten Ruf der Burse
möge die Tatsache erwähnt werden, daß Petrus de la Ramée dieses Haus
wählte, um einige seiner aufsehenerregenden Vorlesungen zu halten : 1536

grifi er die Autorität des Aristoteles an mit der These : Quaecumque ab
Aristotele dicta sint falsa et commentitia esse. Daraufhin wurde ihm jede
Vorlesung über Philosophie untersagt ; er sollte fortan nur über die Klassiker
oder einen anderen Gegenstand lesen » (S. 234). Das Interesse des vorliegenden

Werkes liegt auf dem Gebiete der Erziehungsgeschichte und der Frömmigkeit.

Der Verf. hat sein Thema ausgezeichnet und quellenmäßig ausgearbeitet
und sein Chartularium musterhaft herausgegeben. G. G. Meersseman OP

Veit, Ludwig Andreas - Ludwig Lenhart: Kirche und Volksfrömmigkeit
im Zeitalter des Barock. - Verlag Herder, Freiburg i. Br. 1956. xi-332 S.

L. A. Veit war es nicht mehr vergönnt, sein bekanntes Buch «

Volksfrommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittelalter » (Herderverlag
1936) fortzusetzen und ein entsprechendes Werk über die nachfolgende Zeit
herauszubringen. Er hatte jedoch vor seinem Tod (1939) das bereits gesammelte

Material seinem Landsmann L. Lenhart übergeben, der es inzwischen
durch eigene Studien ergänzte und nun in diesem Band als schöne und reife
Frucht vorlegt. Unzweifelhaft durchliest man diese Blätter mit noch mehr
Interesse (und Vergnügen) als Veits oben erwähntes Buch, weil uns das
Barockfromme doch viel näher liegt als das Mittelalterliche, ja weithin auch
heute noch - vor allem in ländlichen Bezirken des deutschen Südens - dem
religiösen Leben seine unzweideutige Note gibt. Diese Tatsache kommt einem
gerade bei der vorliegenden Lektüre so recht erst zum Bewußtsein. Leider
bröckelt heute durch die Industriezivilisation und die immer mehr um sich
greifende Verstädterung, aber auch durch eine nicht immer sehr
barockfreundliche Liturgie viel von der Fülle, Kraft und gottgeweihten Irdischkeit

barocker Traditionen ab. Anderseits scheint gerade der Mensch des

rationalisierten und « sachlichen » Zeitalters besondere Sehnsüchte nach
barockem Schwung und Uberfluß zu verspüren (man denke nur an den
« Barock » in der Möbel- und Wohnraumgestaltung, an den Wunsch vieler
Leute, in ihrem Heim ein barockes Figürchen oder Schwänzchen zu haben,
oder - auf rein religiösem Gebiet - an die echt barocken Verehrungsweisen
der « Fatima-Muttergottes » oder an ähnliche Erscheinungen). Die Barockkultur

verstand es eben, in einzigartig blutvoller Weise, das Himmlische



460 Besprechungen

mit dem Irdischen zu verbinden und dem Menschen einen Begriff von der
überfließenden Herrlichkeit eines Gottes vor Augen und Ohren zu stellen,
der außer dem Himmel auch noch die Erde für sich und seine Frommen
gemacht hat. Könnte sich an dieser, an sich uralten Idee nicht neues Feuer
für die Praxis der Seelsorge entzünden Das Problem ist wahrlich akut,
wo das Irdische und das Überirdische immer mehr und heillos auseinanderzufallen

drohen und der moderne Mensch, der im Bann der Univozität des

Naturwissenschaftlichen steht, immer unfähiger wird, den « Sprung » vom
Geschaffenen zum Ungeschaffenen zu machen, eine Fähigkeit, die dem
frommenBarockmenschen noch so im Fleich und Blute lag, daß er wie
selbstverständlich alles Göttliche vernatürlichte und alles Natürliche vergöttlichte.
Es bedeutet eine große geistige Bereicherung, diese Mentalität an den
unzähligen Einzelphänomenen, die V. und L. behandeln, verwirklicht zu sehen
und ihren auch heute noch gültigen Wert zu erkennen.

Dieses Buch gehört nicht nur in die Hand des Kirchenhistorikers,
sondern vor allem in die des praktischen Seelsorgers, der aus dem vielen,
was es über Sakramente, Sakramentalien, Heiligenverehrung, frommes Theater,

Wallfahren, Volksandachten u.a.m. berichtet, kostbares Wissen für
seine religiöse Unterweisung schöpft und ihn vor allem dazu anregt, einen
gesunden « barocken Sinn » in sich und anderen zu pflegen.

J. F. Groner OP

Pastoraltheologie

Verkündigung und Glaube. Festgabe für Franz X. Arnold.
Herausgegeben von Theodor Filthaut und Josef Andreas Jungmann SJ. - Verlag

Herder, Freiburg 1958. 359 S.

Die frühe Tübinger Schule ist dadurch gekennzeichnet, daß sie das
historische und spekulative Denken verbindet und zugleich offen ist gegenüber

den Strömungen der Zeit. Diese Merkmale zeichnen auch das Schaffen
des verdienten Tübinger Pastoraltheologen Franz X. Arnold und die ihm
zu seinem 60. Geburtstage (10. September 1958) von Schülern und Freunden
gewidmete wissenschaftliche Festgabe aus. Der stattliche, auch in der
äußeren Aufmachung sich würdig präsentierende Band enthält nicht weniger

als zwanzig Beiträge, die um die beiden Themen kreisen, die das Lebenswerk

des Geehrten bestimmen : Verkündigung und Glaube.
Eine erste Gruppe der Aufsätze ist geschichtlich ausgerichtet. K. H.

Schelkle legt in seinem aufschlußreichen Beitrag « Zur biblischen und patri-
stischen Verkündigung der Eschatologie » (nach Rom 13, 11-13) dar, wie die
Kirchenväter die eschatologische Verkündigung des Neuen Testamentes
aufnahmen und ihrerseits predigten. Es zeigt sich, daß sie an den alten eschatolo-
gischen Vorstellungen festhielten, sie aber nicht mehr mit dem sehnsüchtigen
Harren auf den Herrn beseelten, sondern, aus antiker Weltuntergangsstimmung

heraus, mehr mit der Furcht vor dem drohenden Gericht. - Daß Yves

M-J. Congar OP das Thema « Die Kasuistik des heiligen Paulus » wählt, mag
überraschen. Er legt anhand der Stellungnahme des Apostels zu seiner
Handarbeit, zum Götzenopferfleisch, zur Beobachtung der Gesetze über Speisen



Besprechungen 461

und Tage dar, daß auch Paulus von der Kasuistik Gebrauch machte, dabei
aber keineswegs rein juristischer oder legalistischer Sehweise verfiel. Durch
das wesentliche Moment der Agape unterscheidet sich die paulinische Ethik
und Kasuistik tief von der stoischen Moral und Kasuistik. - Thomas von
Aquin verdient den Ehrentitel « Doctor angelicus » auch deswegen, weil er
den eu-angelischen Charakter der christlichen Lehrverkündigung klar
erkannt und gewahrt hat. Auf diesen oft übersehenen, beispielhaften Wesenszug
der Lehrweise des Aquinaten weist A. Hufnagel in seinem Aufsatz « Freude
und christliche Verkündigung nach Thomas von Aquin » hin. Es fallen in
diesen Zusammenhang wichtige Bemerkungen über Wesen und Bedeutung
der Freude überhaupt und der christlichen Freude. - R. Padberg, der in
seiner Habilitationsschrift «Erasmus als Katechet» (Freiburg 1956) bereits
nachwies, daß der vielumstrittene Fürst des Humanismus nach dem Zeugnis

seiner Katechismen nicht jener Skeptiker und Adogmatiker war, als der er
vielfach gilt, sondern ein in der soliden Glaubenstradition verwurzelter
Vorkämpfer eines Reformkatholizismus im guten Sinne, kommt auf Grund der
Paraphrase zum Römerbrief, der im exegetischen Werk des Erasmus eine
Schlüsselstellung einnimmt, zum gleichen Befund (« Glaubenstheologie und
Glaubensverkündigung bei Erasmus von Rotterdam »).

Die zweite, mehr spekulativ gerichtete Gruppe von Beiträgen leitet der
durch seine tiefschürfenden Untersuchungen zur Mysterientheologie
bekanntgewordene J. Betz durch den Versuch einer dogmatischen Bestimmung

des Verhältnisses von « Wort und Sakrament » ein. Er kommt darin
zu dem für eine Theologie des Wortes bedeutsamen Fazit, daß das Wort nicht
nur Belehrungsmittel, sondern auch Gnadenmittel ist. Da es aber nicht das
volle Heil wirkt, ist es jedoch nicht eigentliches Sakrament, aber sakramental
oder ein Sakramentale, ja « sogar das Ur-sakramentale oder das Sakramentale
schlechthin » (S. 99). - « Die Botschaft von Christus in einer Welt ohne Gott »,

dieses insbesondere von D. Bonhoeffer eindringlich vorgebrachte Problem
stellt sich H. Fries in einer positiven Auseinandersetzung mit den allzu
extremen Thesen dieses starken Nachhall findenden protestantischen
Theologen, der radikale Christlichkeit und radikale Weltlichkeit miteinander
verbinden und das Christentum von den religiösen Vorstellungen reinigen
wollte. - Aus der von H. Flatten angestellten kirchenrechtlichen
Untersuchung über die « Missio canonica » geht hervor, wie dieser kanonistische
Terminus im Wesen des christlichen Verkündigungs- und Glaubensaktes
gründet, wie er im Laufe der Zeit entfaltet, im Kirchenrecht fixiert und in
Konkordaten gesichert wurde. - Kürzere Beiträge von F. M. Willam
(« ,Kerygma' und die Denkformen der Gegenwart ») und G. Delcuve S. J.
(« Heilsgeschichtliche Aspekte für unsere Verkündigung ») erörtern aktuelle
kerygmatisch-katechetische Probleme. - J. A. Jungmann SJ faßt in seinem
Aufsatz « Das kirchliche Fest nach Idee und Grenze » das heiße Eisen der
Frage an, wie und inwieweit auch Anliegen und Anlässe aus dem diesseitigirdischen

Bereich mit der kirchlichen Festfeier verbunden werden können.
Wie diese Frage, so findet auch das Problem der Zwecksonntage (Caritas-,
Presse- usw. -Sonntag) eine organische Lösung, die das doppelte Anliegen
wahrt, das kirchliche Fest rein zu erhalten und die Welt nicht zu ignorieren.



462 Besprechungen

Damit ist der Übergang zu pastorell-praktischen Problemen gegeben.
V. Schurr CSsR faßt seine in verschiedenen Schriften geäußerten eindringlichen

Gedanken über « Situation und Aufgabe der Predigt heute » zusammen.

Die kerygmatische Erneuerung setzt, wie Schurr betont, die Erneuerung

der Theologie voraus und insbesondere die Schaffung einer Theologie
des Wortes. - J. Ho finger SJ (« Das Kerygma im Dienste der Missionsliturgie

») stellt gegenüber verkehrten Auffassungen klar, daß der religiösen
Unterweisung gegenüber dem gottesdienstlich-sakramentalen Geschehen eine

grundsätzlich dienende Rolle zukommt, woraus sich für die richtige
Gestaltung des missionarischen Gottesdienstes und der Kultfeier überhaupt
wichtige Folgerungen ergeben. - An welcher Stelle der Messe die Predigt
stehen soll, ist, wie B. Fischer bemerkt, im Laufe der Geschichte verschieden
beantwortet worden. Fischer skizziert in seiner Untersuchung über « Die
Predigt vor der Kommunionspendung » die bis anhin noch nicht geschriebene
Geschichte eines der bedeutendsten Ansätze zur Wortverkündigung und
veröffentlicht im Anhang die Kommunionansprache des Trierer Rituale von
1574. - Mehr der Problemstellung als der Problemlösung wollen die
Ausführungen von F. Coudreau über « Katechismus, Katechese, Katechumenat »

dienen. Sie werden weitergeführt und vertieft durch die pastoraltheologischen

Überlegungen von P.-A. Liégé OP über die Institution des Kate-
chumenats (« Das Katechumenat im Aufbau der Kirche »), deren Bedeutung
nicht nur für die Mission, sondern für das ganze Leben der Kirche neu zu
entdecken ist. - Th. Filthaut («Verkündigung und Erziehung ») vermittelt
einen aufschlußreichen Rundblick auf die protestantische Religionspädagogik

der Gegenwart, die zum Problem der christlichen Erziehung eine
zwiespältige Stellung einnimmt.

Auf Fragen, die sich aus der durch die Technik veränderten Situation
von heute an die Pastoration stellen, gehen die vier letzten Beiträge des, wie
wir sehen, sehr reichhaltigen Sammelbandes ein, doch in ununterschiedlicher
Haltung. Während F. X. von Hornstein im abgewogenen Aufsatz « Seelsorge
im Zeitalter der Technik » in echt pastoreller Haltung den Seelsorger zu einer
bejahenden Einstellung zu der in Gottes Schöpfung potentiell enthaltenen und
heute faktisch gegebenen Welt der Technik aufmuntert und ihm aufzeigt, wie
er auch den in dieser Welt stehenden Menschen von heute den Weg zu Gott
finden lassen kann, hält Th. Kampmann (« Der Film, die Technik und das
Zwischenreich ») es für « kurzschlüssig, die Errungenschaften spätneuzeitlicher

Technik mit dem Schöpfungsauftrag zu verkoppeln » (294 f.). Er
erklärt die Welt der Maschine zu einem Zwischenreich, « das weder der Natur
angehört noch der Übernatur, sondern, wiewohl Emissär des Menschengeistes,

in sich selber steht und um sich selber kreist » (295). Zu solchen
Formulierungen und zu der damit verbundenen schwarzseherischen Beurteilung

des Films sind doch wohl Fragezeichen anzubringen, wiewohl Kampmanns

Bedenken ernstlich zu überlegen sind. Wenn man behauptet, « daß
die 'demoralisierende' Wirkung des Films mit seiner Existenz zusammenhängt

» (300), « daß die nivellierende Wirkung des Films zu seinem Wesen
als mechanical matter gehört » (301), bleibt dann für einen Christen nicht
bloß radikale Abwendung übrig statt der im gleichen Aufsatz in Überein-



Besprechungen 463

Stimmung mit Päpsten und Bischöfen geforderten Haltungsmitte zwischen
avantguardistischer Munterkeit und konservativistischer Verstocktheit dem
Film gegenüber? Auch halte ich die als plausibel erklärte Möglichkeit,
« daß nämlich der Mensch eines guten Tages, der selbstgesetzten Fron über-
drüsssig, die Produkte seines Ingeniums brutal zerstört » (306), für utopisch.

Der Aufsatz Kampmanns steht, wie zum vorausgehenden, so auch zum
nachfolgenden, in schroffem Gegensatz. A. Auer bemüht sich hier um einen

Beitrag « Zur theologischen Grundlegung einer christlichen Laienfrömmigkeit
». Er sieht das Specificum einer Laienspiritualität darin, daß die Liebe,

das christliche Vollkommenheitsideal überhaupt, « am Stoff der Welt
verwirklicht wird « (309, Anm. 8), sodaß die Einheit des christlichen
Vollkommenheitsstrebens gewahrt bleibt. Der Bildung einer solchen Laienfrömmigkeit

sei vor allem die von Anfang an mönchische Prägung der christlichen

Frömmigkeit hindernd im Wege gestanden. Es scheine sich deshalb
die Begründung einer christlichen Laienspiritualität von der Rätefrömmigkeit

her nicht zu empfehlen. Statt von oben nach unten sei besser von
unten nach oben zu bauen und « aus der heilsgeschichtlichen Betrachtung
des Seins und des Sinnes von Mensch und Welt die für jeden Christen
zunächst verbindliche Frömmigkeit zu entwickeln» (310). Zunächst bedürfe
es « der geistlichen Realisierung des Schöpfungsglaubens » (311), sodann des

Inkarnationsglaubens und der « Hoffnung auf Herrlichkeit » (Pinsk). Ob
in diesen Gedankengängen das Pendel von der pessimistischen Haltung zur
Welt nicht allzusehr nach der Gegenseite ausschlägt und die christliche
Frömmigkeit nicht allzu einseitig als inkarnatorisch, als Weltfrömmigkeit
gesehen wird Wird hier das Wort « vom Kreuz », das paulinische « nichts
anderes kennen als Christus den Gekreuzigten » nicht etwas überhört und
das Kreuz aus Christentum und Christenleben irgendwie ausgeklammert
(vgl. 319-321) Hat etwa Christus gesagt : Wer mir nachfolgen will, der
inkarniere sich in der Welt - oder nicht vielmehr : « der nehme täglich sein
Kreuz auf sich » Es scheint mir heute angezeigt, darauf zu achten, daß
wir von einer allzueinseitigen theologia crucis, wie sie etwa Bonhoeffer
betreibt (vgl. A. Fries im gleichen Band, 103-115), nicht ins entgegengesetzte
Extrem einer ebenso einseitigen theologia incarnationis fallen, sondern alle
drei christlichen Pole : Menschwerdung - Kreuz - Verherrlichung wahren.
« Wenn das Samenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt ...» Auch die
christliche Laienfrömmigkeit kommt nicht aus ohne das Opfer, das Opfer
Christi und das eigene, von dem jedoch in diesen Ausführungen kein Wort
gesagt wird. Firmung und Eucharistie werden mit Recht als grundlegende
Sakramente für die christliche Laienfrömmigkeit betrachtet, dabei aber die
Eucharistie auch wieder rein inkarnatorisch gesehen, so in der unhaltbaren
Gleichstellung : « Wenn die Eucharistie die ,Aktualpräsenz der historischen
Inkarnation' ist, dann tritt der Logos zu den eucharistischen Elementen
doch wohl in das gleiche Verhältnis wie bei der Inkarnation zu seinem
irdischen Leib» (323). Vor der hier naherückenden Gefahr eines Paninkarna-
tionismus würde eine gewisse sobrietas und weise discretio sowie die
Beachtung aller Offenbarungsdaten bewahren. In der Sicht der Offenbarung
geschah doch wohl die Inkarnation in erster Linie um der erlösenden Passion



464 Besprechungen

willen, vergegenwärtigen die eucharistischen Gestalten den Opferleib und das

Opferblut Jesu Christi zur Verkündigung des Todes des Herrn (Paulus),
besteht das christliche Leben in der Kreuzesnachfolge. Es ist der
Laienfrömmigkeit nicht gedient, wenn die Linien der Offenbarung verkürzt und
für die Spiritualität nur noch die Momente der Schöpfung, Menschwerdung
und Verherrlichung beachtet werden. Vielmehr gilt das in einer Anmerkung
zitierte Wort Congars, wonach die « Hauptwerte einer Heiligung in der
Welt » in Berufung, Dienst und seinen Forderungen, Verpflichtung und
Verantwortung bestehen, und « das alles unter dem Zeichen des Kreuzes »

(325, Anm. 51). Diese Bemerkungen, die anzubringen wir für nötig hielten,
wollen nicht bestreiten, daß dieser Beitrag wertvolle Ansatzpunkte zu einer
christlichen Laienspiritualität enthält. Dankbar ist man auch um die
klärende Orientierung, die F. Benz im aktuellen abschließenden Aufsatz des
Sammelbandes über « Das Prinzip der Anpassung in der gegenwärtigen
missionarischen Seelsorge in Frankreich », über die Mission de France und
ihr Seminar, die Arbeiterpriester, die apostolische Aktivierung der Laien
gibt.

Sowohl die Beiträge des Sammelwerkes wie das im Anhang zusammengestellte

Schrifttum von F. X. Arnold, für dessen weltweite Wirkung die
mehrfachen Übersetzungen der hauptsächlichsten Werke zeugen, lassen

ermessen, welch wertvolle Anstöße der Gefeierte der Pastoraltheologie gab.
Der Rezensent, der dem Geehrten ebenfalls viel verdankt, wünscht diesem
für seine Arbeit im « Dienste am Glauben » ein herzliches Ad multos annos

A. Berz.

Duployé, Pie : Rhetorik und Gotteswort. - Patmos-Verlag, Düsseldorf
1957. 95 S.

Der Titel könnte hinter diesem Bändchen eine gelehrte Abhandlung
oder eine systematische Predigtlehre vermuten lassen. Doch weit gefehlt.
Diese Schrift des französischen Dominikaners ist alles andere als ein trockenes
Lehrbuch. Eher ist sie ein saftiges Pamphlet gegen die Verkalkung und
Blutarmut der durchschnittlichen Predigt der Neuzeit ; ein geistreicher,
angriffiger Aufruf, in der Verkündigung des Wortes Gottes auch die schöpferischen,

dichterischen Eigenkräfte des Menschen im Prediger ins Spiel zu
bringen. « Kurz gesagt, es gilt, der Rhetorik und Poetik innerhalb der Kirche
ein Rechtsstatut und die Existenzbedingungen zu sichern » (S. 18). So lautet
die Grundthese der selber einen ganz musischen und rhetorischen Charakter
tragenden Schrift, die von Oswalt von Nostitz brillant übersetzt wurde.
Die Grundthese wird vor allem im Kap. I « Die Krise der Predigt » und III
« Größe und Grenzen der Homiletik » verfochten. Es geht dabei nicht ohne
überspitzte und gewagte Behauptungen ab. Daß aber doch nicht einem rein
subjektiven Sich-selbst-Aussprechen des Predigers das Wort geredet wird,
erhellt vor allem aus dem mittleren Kapitel : « Mit der Bibel alt werden ».

Die von blitzenden Bildern, Vergleichen und Zitaten funkelnde Schrift
ist köstlich zu lesen und ihr Inhalt trotz der legeren Form des Erwägens
wert. A. Berz



Besprechungen 465

Fichter, Joseph H., SJ : Die gesellschaftliche Struktur der städtischen
Pfarrei. - Verlag Herder, Freiburg 1957. 247 S.

- Soziologie der Pfarrgruppen. Untersuchungen zur Struktur und Dynamik

der Gruppen einer deutschen Pfarrei. (Schriften des Instituts für christliche

Sozialwissenschaften der westfälischen Wilhelms-Universität Münster,
Bd. 5). - Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster Westfalen 1958.
178 S.

1. Aus der allgemeinen Religionssoziologie ging als Unterabteilung die
Pfarrsoziologie hervor, die grundgelegt wurde durch das Werk von Norbert
Greinacher : Soziologie der Pfarrei. Wege zur Untersuchung (Alsatia-Ver-
lag, Colmar-Freiburg 1955). In den Vereinigten Staaten verlegt sich vor
allem Joseph H. Fichter SJ, Professor der Soziologie an der Loyola Universität

von New Orleans, auf dieses für die Pfarrseelsorge so wichtige Gebiet.
Aus religionssoziologischen Durchforschungen städtischer Pfarreiverhältnisse
im Süden der U.S.A. ging das vorliegende Werk hervor, das im Original
den Titel trägt : Social Relations in the Urban Parish (Chigago 1954). Das
Buch enthält eine Fülle interessanter Probleme und Feststellungen. Im
1. Teil umreißt es den Begriff « Pfarrangehöriger# und beschreibt die
verschiedenen Typen von Pfarreigliedern : Führer und Kernpfarrangehörige,
Durchschnittspfarrangehörige, Randkatholiken, « schlummernde » religiös

abgestandene) Katholiken. Der 2. Teil sucht einen Querschnitt des

religiösen Verhaltens zu geben und den Einfluß des Wohnungswechsels und
der gesellschaftlichen Stellung auf die religiöse Praxis festzustellen. Der 3. Teil
umreißt die Bedeutung des Pfarrgeistlichen in seinen verschiedenen Rollen,
die Typik und Struktur religiöser Laiengruppen und die Beziehung zwischen
Schule und Pfarrei. Der 4. Teil, der wohl eher an den Anfang gehört hätte,
kommt auf die hauptsächlichen Probleme, Anliegen und die ethischen Grenzen

der Pfarrsoziologie zu sprechen, und ein Anhang hebt deren Nutzen
für die Religion hervor.

Die vorliegende Untersuchung beschränkt sich auf die Verhältnisse in
den Südstaaten der USA (auf « weiße » Pfarreien) und sozusagen ausschließlich

auf amerikanische Literatur. Dies bildet den Vorteil für den
Sozialwissenschafter, der dadurch auf ihm ferner liegende Verhältnisse und
Literatur hingewiesen wird, woraus sich interessante Vergleichspunkte ergeben.
Der Praktiker hingegen, z. B. der Großstadtpfarrer, möchte eher wissen,
wie die Verhältnisse in einer Stadtpfarrei bei uns liegen. Weil jedoch die
Struktur der Großstadt und die Psyche des Großstädters in allen
Kontinenten verwandte Züge aufweist, dürfte die Darstellung meistens auch auf
unsere Verhältnisse zutreffen.

Den Begriff des Pfarrangehörigen faßt Fichter enger als das Kirchenrecht,

indem er zu Taufe und Wohnort im Pfarrbezirk noch die rassische
Herkunft sowie die subjektiven Merkmale der persönlichen Absicht, eines
Minimums an religiöser Praxis und die gesellschaftliche Teilhabe an der
Pfarrei erfordert. Die religiös nicht praktizierenden (« schlummernden »)

Katholiken werden aus dem Begriff « Pfarrangehöriger » ausgeschieden mit
der widersprüchlichen und theologisch irrigen Bemerkung : « Ohne Zweifel
hat der volkstümliche Grundsatz : 'Einmal katholisch, immer katholisch',



466 Besprechungen

einen Sinn ; aber soziologisch ist er ohne Belang (übrigens auch theologisch,
wenn die Person 'den Glauben verloren' hat). » (S. 8). Als ob es keinen
Character indelebilis gäbe Überhaupt scheint das Buch nicht frei von der
Gefahr, der alle solche religionssoziographischen Werke ausgesetzt sind,
nämlich allzusehr die theologische Grundlage zu verlassen zu Gunsten einer
rein empirisch-positivistischen Betrachtungsweise. So, wenn von den
verschiedenen Funktionen des Seelsorgers die liturgische Funktion erst an
neunter und letzter Stelle (S. 115 f.) erwähnt wird, obwohl sie theologisch
gesehen zentral ist. Auch die eigentliche Aufgabe der Kirche wird völlig
übersehen, wenn (S. 140 f.) für sie bloß die gattungsgemäßen Funktionen
jeder Gemeinschaft angeführt werden: «Kirche wie Schule dienen... a)

zur Befriedigung der grundlegenden gesellschaftlichen Bedürfnisse der
einzelnen, b) als die wirkenden Fundamente der gesellschaftlichen Ordnung,
c) als Hauptinstrumente der gesellschaftlichen Kontrolle, d) als Leitbilder
für das gesellschaftliche Verhalten der Einzelmenschen, e) als Träger der
Kultur der Gesellschaft, f) als Bewahrer der Gesellschaft. »

Die Terminologie ist nicht immer leicht verständlich. Oft lassen erst
die Ausführungen erkennen, was unter einem Titel gemeint ist, z. B. «

gesellschaftliche Integration als Folge freier religiöser Wahl » (S. 171 ff.).
Trotz dieser einschränkenden Bemerkungen bildet dieses Buch ein für

die Pfarrsoziologie grundlegendes Werk, das jeder Religionssoziologe und
Großstadtseelsorger berücksichtigen sollte.

2. In seinem zweiten Werk greift Fichter aus der Pfarrsoziologie einen
bestimmten Kreis heraus : zwölf verschiedene Pfarrgruppen, die nach ihrer
Zusammensetzung, Zielsetzung, Funktion, ihrem Verhältnis zur Pfarrei und
Pfarrgeistlichkeit sowie in ihren Beziehungen untereinander und zu
übergeordneten Verbänden durchleuchtet werden. Zum Unterschied vom ersten
Werk betrifft diese Untersuchung die uns naheliegenderen Verhältnisse in
einer deutschen Stadtpfarrei, aber, was besonders reizvoll ist, in der Sicht
des Amerikaners, der das uns selbstverständlich Gewordene nicht einfach
für selbstverständlich nimmt. Es ergeben sich manche für die Gemeinschaftsseelsorge

dienlichen Erkenntnisse, wenn auch der entscheidende übernatürliche

Faktor von einer Soziographie nicht erfaßt werden kann.
Wertvoll an beiden Werken ist das ausführliche Sachregister.

A. Berz


	Besprechungen

