
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 6 (1959)

Artikel: Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V

Autor: Perler, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Othmar Perler

Das Protoevangelium des Jakobus

nach dem Papyrus Bodmer V

Aus dem kleinen, aber wertvollen Papyrusbestand der Bibliotheca
Bodmeriana (Cologny-Genève), die uns vor kurzem ein Johannesevangelium

geschenkt hat, veröffentlicht Michel Testuz einen vollständigen
Text des sogenannten Protoevangeliums des Jakobus h Auf Grund der

Paléographie, Orthographie, Grammatik, der Verwandtschaft mit dem

Papyrus des Johannesevangeliums wird ihm das 3. Jahrhundert, näher-
hin seine Mitte, als Datum zugewiesen. Damit ist ein völlig neuer
Ausgangspunkt gewonnen für die Textgeschichte wie für die theologische

Auswertung dieses volkstümlichen Buches, das bekanntlich die Liturgie
(Fest der Darstellung Mariens, der Empfängnis Annas, Kult der hl.
Joachim und Anna), die Ikonographie und Theologie vorab der Ostkirche
tief beeinflußt hat.

Der Eigenart dieser Zeitschrift entsprechend beginnen wir mit der

Theologie, näherhin mit einem der ältesten Zeugnisse zur

Unbefleckten Empfängnis Mariens

Die legendäre Erzählung der Geburt Mariens ist seit dem 4.

Jahrhundert in die theologische Diskussion hereingezogen worden. Unlängst
hat M. Jugie 2 das Zeugnis für die unbefleckte Empfängnis Mariens im
zustimmenden Sinne beurteilt, während Licinio M. Peretto 3 ihm
nüchterner gegenübersteht.

1 Papyrus Bodmer V. Nativité de Marie. Publié par Michel Testuz, chargé
de cours à l'Université de Genève. Bibliotheca Bodmeriana 1958.

3 Martin Jugie, L'Immaculée Conception dans l'Ecriture Sainte et dans la
tradition orientale. Rome 1952, p. 56-63.

3 Licinio M. Peretto, La mariologia del Protoevangelio di Giacomo. Roma
1955, p. 44-50.



24 Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V

Es ging zunächst um eine textkritische Frage zweier Stellen in Kapitel

4 §2 und 4. Der ob ihrer Unfruchtbarkeit trostlosen Anna verkündet
ein Engel : « Anna, Anna, der Herr Gott hat dein Gebet erhört. Du wirst
empfangen und gebären » (4,1). Kurz darauf erhält Annas Gatte Joachim,
der in der Einöde bei seinen Herden weilt, eine ähnliche Botschaft vom
Himmel : « Joachim, Joachim, erhört hat der Herr Gott dein Gebet.

Steig hinunter von hier Sieh, dein Weib hat in ihrem Schoß empfangen »

(4, 2). Die Perfektform (sDo^sv) bringt nun P Bodm, während Tischendorf

und die neueren Ausgaben das Futur vorziehen « sie wird empfangen »

(Lierai), dies in Übereinstimmung mit den bekannten griechischen

Textzeugen, ein einziger ausgenommen (Cod.Venet. Marc. II cl. 363 des 10. Jh.),
in Gegensatz zur syrischen und aethiopischen Übersetzung, der lateinischen

Bearbeitung, zu Epiphanius, Andreas von Kreta u. a.4. Das gleiche

gilt für die zweite Stelle. Anna verkündet dem heimkehrenden Gatten :

« Jetzt weiß ich, daß der Herr Gott dich (die Ausgaben : mich) reich

gesegnet hat ; denn sieh, jene, die Witwe war, ist nicht mehr Witwe
und die Kinderlose, sieh, ich habe im Schoß empfangen » (4, 4). Perfekt

bringt P Bodm mit den oben genannten Zeugen, Futur haben die
Ausgaben mit den griechischen Handschriften ausgenommen der erwähnte
Codex in Venedig, Fb und L. Die Perfektform ist ohne Zweifel die

ursprüngliche. Was, im Gegensatz zu Amann, Jugie und Peretto als
wahrscheinlich vermuteten, hat P Bodm 5 bestätigt.

Der gewöhnliche Leser aus dem Volke, für den das Büchlein
geschrieben war, wird daher aus der Erzählung folgern, daß Anna nicht
von Joachim, sondern auf wunderbare Weise empfangen hat. Schon

Epiphanius bemüht sich, diese nach ihm irrige Auslegung bei den
Kollyrdianerinnen zu widerlegen 6. Der Engel hätte vorausgesagt, was sein

werde, damit kein Zweifel inbezug auf jene bestehe, die in Wirklichkeit
schon hervorgebracht war, weil sie in Gottes Vorsehung bereits
vorausbestimmt und für seinen Gerechten geboren war. Im 8. Jahrhundert
bekämpft Andreas von Kreta die gleiche Auffassung8. Unter dem Einfluß
solcher Polemiken werden die Abschreiber die Perfektform in ein Futur
abgewandelt haben.

Heute weist man auf die Kompositionstechnik des Verfassers hin 7.

Aus verschiedenen biblischen Erzählungen — hier vorab der Geburt

4 Vgl. E. Amann, Le Protévangile de Jacques et ses remaniments latins.
Paris 1910, p. 17-21. Peretto a. a. O. S. 45 ff. nach P. Vanutelli.

5 Haer. 79, 5, 4-5 GCS 37, 480.
6 Migne P. G. 97, 1313 A. ' Peretto a. a. O. S. 50



Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V 25

Samuels durch Anna (1 Kön. 1), des Täufers durch Elisabeth (Lk. 1) —
schachtelt der Autor eine naive Darstellung zusammen, ohne sich dabei

um die zeitliche Aufeinanderfolge und die Verarbeitung der verschiedenen

Elemente zu einer glaubwürdigen Einheit zu bekümmern. Die
Botschaft des Engels « Du wirst empfangen » wäre die erste Nachricht

vom Ende der Unfruchtbarkeit. Die Perfektformen spielten an die vor
der Entfernung Joachims erfolgte Empfängnis an.

Ob mit diesen alten und neuen Erklärungsversuchen Gedanke und
Absicht des Verfassers richtig ermittelt werden, scheint mir fraglich.
Ohne Zweifel sind die Geburt Samuels und Johannes' die Vorlage für
die Erzählung der Geburt Mariens. Die Ausgaben haben die gedanklichen

und wörtlichen Entlehnungen zur Genüge vermerkt. In beiden

Fällen war die Empfängnis wegen der Unfruchtbarkeit eine wunderbare.
Sie ist dies auch bei der Mutter Mariens ; aber wohl mehr als dies, denn
hier wirkt als Vorbild nicht weniger die jungfräuliche Empfängnis
Mariens (Lk. 1, 26 ff.), sei es ihre biblische Formulierung, sei es ihre
legendarische Ausgestaltung im Protoevangelium (c. 9-13). Dieses borgt den

ersten Teil der Botschaft des Engels an Anna der Zacharias-Geschichte

(Lk. 1,13), den zweiten der Verkündigungsszene (Lk. 1, 31) :

Protoev. 4, 1 : "Avva, "Avva, exYjXoucev xûptoç ô 0eoç ty)ç Ssyjcscoç

cou, cuXXfj(/,tj/eti; xal ysvvYjosiç.
Lk. 1, 13 : Myj cpoßoü, Za^apla, Siort sîcyjxoûc0yj y) Ssyjciç cou,

xal Y] yuvY) cou 'EXicaßsT ysvvYjcsi ulov cot.
Lk. 1, 31 : 'ISoù cuXXy)pujiyj sv yactpl

xal cs^Y) ulov.

Protoev. 4, 2 : 'ISof> yj yuvY) cou "Avva ev yacrpl sÏZyjçsv.
Protoev. 4, 4 : "ISoù... yj a-rsxvoç sv yacxpl eïXYppa.

Aus dem Vergleich der parallelen Texte folgt, daß es dem Verfasser des

Protoevangeliums wie bei Lukas 1, 31 um die Empfängnis und ihren

Zeitpunkt geht8. Die Abänderung des biblischen Vorbildes Lk. 1, 13,

der Wechsel von Futur und Perfekt bei der Verwendung der nämlichen
Vorlage Lk. 1, 31 in kurz aufeinanderfolgenden Texten kann nicht dem
Zufall zugeschrieben werden, umsoweniger als die parallelisierende Technik

die Beibehaltung des selben Tempus, Futur oder Perfekt, erforderte.

8 Bei Anna 1 Kön 1, 20 und bei Elisabeth Lk 1, 24 folgte die Empfängnis
der Botschaft des Engels. Dasselbe nehmen Amann und nach ihm Michaelis für
Mariens Mutter an, auf Grund des Futurs in 4. 2. 4 und der Ruhe Joachims in 4, 4.



26 Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer Y

Dazu kommt das gleiche Verhalten Joachims und Josephs. Joachim
verläßt Anna vor der Botschaft des Engels und begibt sich in die Einöde

(1,4). Joseph verabschiedet sich von der ihm eben angetrauten Jungfrau

und läßt sie allein, während er auswärts seiner Arbeit nachgeht
(9, 3). Bei seiner Rückkehr findet er sie gesegneten Leibes (13,1) ®. Beiden

wird die Nachricht von der erfolgten Empfängnis durch einen Engel
gebracht (4, 2 und 14, 2). In beiden Fällen scheint die Absicht die nämliche

zu sein, d. h. eine natürliche Empfängnis auszuschließen. Die
Chronologie wird dabei unberücksichtigt gelassen, was Kopisten und
Übersetzer zu mannigfachen Korrekturen veranlaßte. Dem Verfasser geht es

offenbar nur um seinen Zweck, dem auch der Symbolismus der Zahlen
dienstbar gemacht wird, wie in den Apokalypsen, denen nach P Bodm
das Werk zuzurechnen ist.

In Kapitel 5, 2 liest unser Papyrus erstmals : « Und es erfüllten sich
ihre Monate, wie er sagte (wç stjtev) sechs, am siebten aber gebar Anna».
Vor dem Wirrwarr der Varianten wählten die Herausgeber die denkbar
leichteste, folgerichtige Lösung : « Und als ihre Monate erfüllt waren,
gebarAnna im neunten», dies trotz des erprobten Grundsatzes der schwierigen

Lesart den Vorzug zu geben, trotz der Handschriften E L, der

armenischen Übersetzung und des Zeugnisses eines Andreas von Kreta,
der eine jungfräuliche Empfängnis und eine Geburt im siebten Monat,
wie einige meinten, ablehnt. Auch die Annahme Testuz', die sechs Monate

bezögen sich auf die Zeit der Ankündigung der Empfängnis und Geburt

(4,1), nicht auf die Empfängnis selbst, wird dem Text kaum gerecht.
In der Botschaft des Engels ist keine Spur von einer Zeitangabe zu
finden. Entsprechend einer in der Schrift üblichen Zitationsformel10 wird
sich wç sïitsv auf Lk. 1, 26 und 36 beziehen : Elisabeth, Annas Vorbild,
ist bei der Verkündigung und Heimsuchung in ihrem sechsten Monat.
Diese äußere Ähnlichkeit mag den Verfasser zu seiner Angabe verleitet
haben, es sei denn, er zitiere eine verschollene Quelle seines Marienlebens,

was durchaus möglich ist (Aorist sïusv) oder es handle sich um eine Glosse.

9 Die Chronologie könnte hier eine Schwierigkeit bereiten. Maria ist bei ihrer
Verlobung zwölfjährig (8, 2), bei der Verkündigung aber sechzehnjährig (12, 3). Doch
schließt sich die Erzählung der Verkündigung ohne Übergang an jene der
Verlobung (10), als folgte sie unmittelbar. Ebenso schließt sich, literarisch gesehen,
die Rückkehr Josephs (13, 1) an seinen Wegzug (9, 3). Diese literarische
Aufmachung und das Schweigen über eine frühere Rückkehr Josephs offenbaren die
Absicht, die der Verfasser mit dieser Abwesenheit verfolgt. Auf was für Quellen
die Altersangaben Mariens zurückgehen, ist eine andere Frage.

10 Blass-Debrunner, Neutestamentl. Grammatik § 130, 3.



Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V 27

Dazu kommt der Symbolismus der Zahl sieben. Der Nimbus um Maria
wird noch glänzender, wenn dieses Wunderkind im siebten Monat
geboren wird. So läßt er das Kind, wie es Anna zum ersten Mal auf die

Erde stellen wird, zweimal sieben Schritte tun (6,1). Sieben sind die

Jungfrauen aus dem Stamme Davids, die mit Maria das Los ziehen

sollen, wer unter ihnen den Tempelvorhang zu verfertigen habe (10,1).
Auch Joseph kehrt im siebten Monate nach der Verkündigung zurück
(13, 1) ».

Eine jungfräuliche Empfängnis und eine außergewöhnliche (vorzeitige

und jungfräuliche, Kap. 19-20) Geburt, wie sie nun P Bodm
unverkennbar bestärkt, entsprechen daher durchaus der Arbeitsweise des

Verfassers, aber auch seiner Absicht, alles Unreine und Unheilige von Maria

zu entfernen, zunächst im rituellen Sinne, jedoch nicht ausschließlich.
Sie ist die Jungfrau des Herrn (9, 1), die von Gott Begnadete (7, 3 ;

11, 1), durch welche der Herr den Lösepreis der Söhne Israels
offenbaren wird (7, 2)12. Sie steht als Mutter des Erlösers mitten im Heilsplan
Gottes, wie beim Apologeten Justinus (Dial. 84 100 120, 1), wie bei Ire-
naeus (Adv. haer. 3, 21, 10 ; 22, 4 ; 5, 1, 3 ; 21,1 ; Epid. 32). Die
Gegenüberstellung des paradiesischen Zustandes und der Wiederherstellung
nach dem Sündenfall ist dem Verfasser nicht fremd. Weil die Erde jetzt
mit Fluch beladen ist, darf Maria nicht auf ihr wandeln. Sie wird in
einem häuslichen Heiligtum (6,1), später im Allerheiligsten des Tempels
(8,1 ; 13, 2 ; 15, 3) auferzogen. Sie lebt wie eine Taube, empfängt Nahrung

von Engelshand (8, 1 ; 13, 2 ; 15, 3). Schon Irenaeus, der Theologe
der Rekapitulationslehre, wendet das Bild der Taube auf Maria an : « ser-
pentis prudentia devicta in columbae simplicitate » (Adv. haer. 5,19,1).
Tertullian deutet den Sinn des Symbols : « Animal simplicitatis et inno-
centiae» (De bapt. 8, 3). Nach dem apokryphen «Leben Adams und
Evas » 4, 2 nährten sich die Ureltern mit Engelsspeise, was wenigstens
eine verwandte Vorstellung ist. Joseph frägt sich bei der Feststellung
der Mutterschaft Mariens, ob sich an ihm die Geschichte Adams wiederhole

(13, 1). Bereits im Brief an Diognet (12, 8) wird ähnlich wie hier
Evas Verführung als eine « corruptio » bezeichnet und mit der Jungfrau
Bewährung verglichen, ebenso bei Justinus (Dial. 100, 5). Paulus (2 Kor.

11 Auch die Zahl sechs oder ihr Vielfaches bzw. die Hälfte kommen
merkwürdig häufig vor. Maria ist 6 Monate alt, als Anna sie erstmals zur Erde stellt (6,1).
Mit 3 Jahren führt man sie in den Tempel (7, 2). Sie wird auf die 3. Stufe des Altars
Bestellt (7, 3). Mit 12 Jahren wird sie Joseph angetraut (8, 2). Mit 16 Jahren wird
sie Mutter (12, 3). Drei Tage und Nächte dauert die Trauer um Zacharias (24, 3).

12 Vgl. 11, 3 ; 14,2 ; 17, 2 ; Röm. 8, 32 ; I Tim. 2, 6 ; Diogn. 9, 2.



28 Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V

11, 2-3) wendet den Typus bereits auf die Unversehrtheit im Glauben

an. In dieser Sicht wird der Verfasser des Protoevangeliums die natürliche

Empfängnis und Geburt als Folge der Sünde beurteilt haben (vgl.
Gen. 3,16), als Makel, die der Mutter des Erlösers nicht anhaften darf,
weder durch einen Ursprung aus Joachim, noch durch eine natürliche
Empfängnis und Geburt des Gottessohnes. In ihrer Unversehrtheit und

Heiligkeit scheint der paradiesische Zustand bereits wiederhergestellt
zu sein 13.

Die unmittelbare biblische Grundlage muß die Versicherung Gabriels

an die Jungfrau sein Lk. 1, 35 : Weil durch göttliches Eingreifen empfangen,

« deshalb auch wird das Geborene heilig, Sohn Gottes genannt sein ».

So, ohne das « aus dir » Geborene, in Übereinstimmung mit den besten

Lukas Handschriften, bringt P Bodm den Text in Kapitel 11,3. Der

Syrer fügt sinngemäß hinzu « ist heilig ». Irenaeus (Adv. haer. 3, 21, 4) :

« Quapropter quod nascetur ex te sanctum, vocabitur Filius Dei ». Noch
klarer (ebd. 5, 1, 3) : « Quapropter et quod generatum est, sanctum est,
et filius Altissimi Dei Patris omnium ». Daher 3, 19,1 : « Incarnationem

purae generationis.

In diesen Zusammenhang muß auch der zweite Text in Kapitel 6, 3

gestellt werden. Am ersten Jahrestag der Geburt Mariens veranstaltet

Joachim ein Fest, an dem der Hohe Priester das Kind segnet « mit dem
höchsten Segen, der seinesgleichen nicht hat » (6, 2). Darauf stimmt Anna
einen Dankeshymnus an :

« Ich will singen ein heilig Lied dem Herrn meinem Gott ;

denn er schaute hernieder auf mich
und nahm hinweg von mir die Schmähung meiner Feinde.
Und es schenkte mir der Herr mein Gott eine Frucht seiner Gerechtigkeit,
alleinheilig, überreich vor seinem Antlitz » (6. 3).

Kaprcov 8ixaio<ruvY]ç <xutoü, povocnov TcoXimXoumov. So hat erstmals
P Bodm.

Kap7rov Sixatoauv'/jç, ohne aotoö, wählte, gestützt auf verschiedene
Handschriften und den Syrer, E. Amann, gegen Tischendorf, Ch. Michel
und neuere Übersetzer.

13 Justinus (Dial. 84, 2) führt die Bildung Evas aus der Rippe Adams als
Vorbild der jungfräulichen Empfängnis Jesu an. Eine Anwendung auf Maria kenne
ich nicht. Zur Übung der Askese und Jungfräulichkeit aus eschatologischen
Anschauungen und Erwartungen in ihrer Beziehung zum Urzustand vergleiche
E. Peterson, Der Ursprung der christl. Askese. Zeitschr. f. Religions-u.
Geisteswissenschaft 2, 1949/50, S. 197-206.



Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V 29

Movooûcuoç haben mit Tischendorf sämtliche Ausgaben und
Übersetzungen, ich nehme an in Übereinstimmung mit sämtlichen benutzten
Handschriften. Also « einwesig », d. h. aus einer einzigen Wesenheit
bestehend. Unrichtig scheint die Übersetzung « einzig in seiner Art ».

Testuz glaubt in seinem Apparat [xovoenoç als eine Verderbnis aus

[rovootjcuoç erklären zu müssen, was bei den vielen Verschreibungen
möglich wäre.

Ilo>.U7tkà(7toç «vielfach gestaltet » wählten gegen die Handschriften
Fb K L und Tischendorf neuere Herausgeber (Amann, Michel, Testuz)
und Übersetzer.

Ohne Zweifel bietet P Bodm den besten Text. Movooioç ist zwar,
so weit ich sehe, bis jetzt einmalig, aber eine jener vielen Wortbildungen,

die in der patristischen Literatur, vor allem in einem poetischen
Erguß nicht überraschen. Wegen seiner Seltenheit und phonetischen
Ähnlichkeit lasen oder verstanden die Kopisten fxovooijmoç, ein auch

nicht häufiges, vor allem nicht volkstümliches, sondern philosophischtheologisches

Wort, das schon deshalb dem Verfasser des Protoevangelium

nicht zuzumuten ist. Erstmals taucht es in Hippolyts Widerlegung

der Häresien auf14 : Gott bildete die Dinge, nachdem er die vier
Elemente geschaffen hatte, die einen aus einem einzigen Element als

(xovoouaia, die andern aus zwei usw. Im 4. Jahrhundert gebraucht es

Athanasius im Kampf gegen die trinitarischen Irrlehren : Die Sabellianer

nennen Gott nicht éftooûtnoç, sondern jjlovooûctloç 15. Was « eine Frucht
aus einer einzigen Wesenheit » in unserem Zusammenhange, auf Maria

übertragen, bedeuten soll, ist nicht ersichtlich. Hingegen gibt die
Variante des P Bodm einen unvergleichlich besseren, einleuchtenden Sinn.
Für die Wortverbindung kann man auf Klemens von Alexandrien
hinweisen : Movoç ô oo<poç oaioç 10. Inhaltlich ist das von P Bodm Maria
gegebene Beiwort durch die älteste Form des Sub tuum praesidium ge-

14 Elenchos X 32, 2 GCS 26, 288, 15.
15 Expos, fid. 2 Migne PG 25, 204 A.
16 Strom. I, xxv, 168, 4 GCS Klemens Al. II 105, 6. Vgl. auch Apok. 15, 4.

Von dieser Aussage ist der Schritt zum Kompositum nicht weit, zumal im Hinblick
auf die Häufigkeit der Wortzusammensetzungen in der Koine. Es bliebe noch die
durchaus ernstlich in Betracht zuziehende Möglichkeit der Umgestaltung, bewußten

oder irrtümlichen, eines ursprünglichen |x6vov öniov zu einem (zovöai.ov sowohl
wie [xovootWov. Beispiele von ähnlichen Haplographien führt Abel an (Grammaire
du grec bibl. P. 1927 § 5, c). Die Verwilderung des Textes bereits im P Bodm ist
augenscheinlich. Wesentlich sind die im Text namhaft gemachten inhaltlichen
Gründe. Die philologischen Bedenken scheinen uns so oder anders zerstreubar.



30 Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V

stützt, die uns vor kurzem ein Papyrus der John Rylands Library in
Manchester geschenkt hat. Maria wird hier als |/.6vt) àyvvj xal süXoyrjpiv/)

angesprochen. Der Herausgeber datiert den Papyrus spätestens in das

4., Lobel spätestens in das 3. Jahrhundert, 0. Stegmüller auf Grund der

Paléographie frühestens an den Anfang des 4., wegen inhaltlicher
Erwägungen (die vielleicht doch zu überprüfen sind) nicht vor das Ende
desselben Jahrhunderts l7.

Dieses überraschende Zeugnis zur Heiligkeit Mariens ist im Grunde

nur eine Umschreibung der Worte Gabriels Lk. 1, 28 : « Sei gegrüßt, du

Begnadete » und des Grußes Elisabeths Lk. 1, 42 : « Du bist gesegnet

unter den Frauen ». Das Protoevangelium stellt beide bereits zusammen

11, 1 : « Sei gegrüßt, du Begnadete unter den Frauen » Es folgt
auch logisch aus der Anwendung des oben behandelten Textes Lk. 1, 35,

d. h. aus der unbefleckten (jungfräulichen) Empfängnis Mariens, die der

Verfasser anzunehmen scheint.
Bei der Darstellung im Tempel schreibt dieser : « Und es sandte der

Herr Gott Gnade auf sie hernieder » (7, 3 yâpiv è~' aù-rfjv). Das ist eine

Übernahme von Lk. 2, 40 : « xai yaptç Osoö yjv tiz aûfo d. h. über dem

zwölfjährigen Jesus. Damit zu vergleichen ist auch der höchste Segen

des Priesters, der seinesgleichen nicht hat » (6, 2). Während jedoch hier
die zukünftige Begnadigung durch die Gottesmutterschaft gemeint ist,
wird dort Maria auf Grund ihres Ursprunges, von Anfang an als « alleinheilig

» bezeichnet, also in einer Weise, die sie aus der dem Sündenfluch

verhafteten Menschheit durch göttliche Huld heraushebt. Trotz
geringen Einflusses der paulinischen Briefe wird der Verfasser des Proto-

evangeliums Lukas nicht mißverstanden haben.

Obwohl hier nicht der Ort ist, die ganze Anthropologie und Soterio-

logie des Frühchristentums aufzurollen, sei auf die ungefähr gleichzeitige,

dem Volksempfinden angepaßte Passa-Homilie Melitons13 von
Sardes hingewiesen. Sie schildert in den düstersten Farben das
allgemeine Verderben an Leib und Seele als eine Folge der Paradiesessünde

17 Vgl. P. F. Mercenier, L'antienne mariale grecque la plus ancienne. Le
Muséon 52, 1939, S. 229-233. Otto Stegmüller, Sub tuum praesidium. ZKT 74

(1952) 76-82. Zum sinnverwandten, Maria gegebenen Attribut 7tavayia bei Hippolyt,
Origenes, Methodius vgl. P. Franz Faessler. Der Hagiosbegriff bei Origenes. Freiburg

Schw. 1958, S. 47-50 (Paradosis 13).
18 Ausgabe B. Lohse, Leiden 1958, S. 21-23, 47-56. Zum Text und seiner

Deutung vgl. AI. Grillmeier, « Das Erbe der Söhne Adams » in der Homilia de
Passione Melitos. Scholastik 20/24. 1949, 481-502 bes. 492 f.



Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V 31

(270-334). « Auf jede Seele drückte die Sünde ihre Spur und belastete
sie in gleicher (gerechter Weise » (53 f. 325 f.). Deswegen sei das Passa-

Mysterium am Leibe des Herrn vollzogen worden.

« Uberreich » wird die Frucht der Gerechtigkeit Gottes genannt,
weil Maria die Gnade in Überfülle erhalten hat, nicht bloß für sich (vgl.
7, 3 ; 8,1 Ende ; 11, 2 ; 13, 2 Gegenstand der Fürsorge Gottes pepeX-/)-

jiiw]), sondern auch für andere, als Mutter des kommenden Erlösers

(vgl. 6, 2 ; 7, 2 ; 11, 3 ; 12, 2 ; 14, 2). Dieser metaphorische Sinn des Reichtums

ist dem Neuen Testament geläufig (vgl. Rom. 9, 23 ; 11,12 ; 1 Kor.
1,5; Eph. 1,7; Apoc. 2, 9 usw.). Er paßt ebenso gut zur « Gerechtigkeit
Gottes» wie das «alleinheilig». Der Pleonasmus 7roXu7rXo4euoç, Wortantithese

zu [xovômoç und zugleich Klangfigur (Parechese), ist in seiner
Volkstümlichkeit dem platten 7toAu7cAàeFioi; durchaus vorzuziehen, mag das

Wort auch spät bezeugt sein. Klar dürfte sein, daß 7roAo7u>.âcrioç durch
das fjt,ovoo6<noç bedingt ist. IloXu7tXoû(7ioç seinerseits aber ist gut bezeugt.

Der neue Text 6, 3 besagt also dogmatisch gewertet, daß Maria eine

Frucht nicht irdischer Gerechtigkeit oder menschlichen Bemühens ist,
sondern göttlicher Gerechtigkeit und Huld, deswegen « alleinheilig, überreich

in seinen Augen » und dies von Anfang an. Einzigkeit der Heiligkeit

und Übermaß des Gnadenreichtums in den Augen Gottes, nicht der
Menschen, sind die Frucht ihrer göttlichen Wurzel1B.

So ist denn die dogmatische Ernte des P Bodm V nicht
unbedeutend. Das apokryphe Büchlein, dem ein ungeahnter Erfolg beschieden

sein sollte, offenbart unüberhörbar das Ziel, dem die Volksfrömmigkeit
zusteuerte, ebenso seine biblischen Grundlagen. Kein Theologe wird in
Zukunft am naiven Versuche, Mariens Sonderstellung zu erklären, achtlos

vorbeigehen dürfen. Allein die literarische Gattung und die mangelhafte

theologische Bildung des Verfassers legen eine gewisse Zurückhaltung

auf. Wir stehen mit dem Zeugnis im zweiten Jahrhundert20.

19 Obwohl M. Jugie unsere Varianten nicht kennen konnte, hat auch er diese
Beziehung zwischen der Gerechtigkeit Gottes und der Heiligkeit Mariens gesehen
a. a. O. S. 62 f. Unnütz auszuführen, daß der neue Zeuge für die Heiligkeit Mariens
nicht außerhalb der Entwicklung der Erbsündelehre gestellt werden darf.

20 Im Lichte des neuen Textes ist nun auch die Heortologie (Fest der
Empfängnis Mariens) zu beurteilen. Vgl. K. A. H. Kellner, Heortologie. 3. Aufl. Freiburg

i. Br. 1911, S. 182-192.



32 Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V

Textkritisches

Eine ausführliche textkritische Beurteilung des P Bodm V muß einer

Neuausgabe vorbehalten bleiben. Von den sehr zahlreichen vollständigen
griechischen Handschriften reicht die älteste vielleicht in das 10.

Jahrhundert (Cod. Venet. Marcianus II cl. 42), ein Pergamentfragment (c. 7,

2-10,1) der Bodleiana in Oxford in das 5./6. Jahrhundert21, ein sehr

lückenhafter Papyrus von Uchmunen mit Bruchstücken der Kapitel
13-22 in das 4. Jahrhundert22. Von den Übersetzungen bringt die älteste
Handschrift syrischer Sprache Kapitel 9 bis Ende. Die koptischen,
armenischen und aethiopischen Versionen sind entweder lückenhaft oder
haben den Urtext weitgehend überarbeitet. Letzteres gilt auch für die
lateinische Bearbeitung, den sogenannten Pseudo-Matthaeus, dessen

lateinische Vorlage noch zu finden ist. Daraus mag die Bedeutung des

Genferfundes ermessen werden.

Der Herausgeber beschränkt sich auf die Transkription des Textes
mit Korrekturen in den Anmerkungen, die man nicht immer teilen wird.
Gegenüber steht eine französische Übersetzung. In der Einleitung befaßt
sich Kapitel 4 (S. 23-26) mit der Entstehung des Buches, das im Laufe
der Zeit aus verschiedenen Quellen zusammengestellt wurde. Der
Herausgeber geht dabei von der Voraussetzung aus, daß P Bodm ein

zuverlässiger Zeuge sei. Er überläßt den Vergleich mit den übrigen
Textzeugen und die kritische Auswahl einem zukünftigen Bearbeiter.

Neu ist zunächst in seiner Kürze und durch die Einreihung des

Buches in die Gattung der Apokalypsen der Titel : révemç Mapfaç,
'A7roxàlutj;i<; 'Iaxrnß. Die späteren Abschriften und Übersetzungen stehen

unter dem Einfluß der mariologischen Entwicklung, indem sie fast durchwegs

« Theotokos » beifügen. Keine weist die Schrift den Apokalypsen zu.
Der Genferpapyrus enthält bereits die drei Teile des heutigen Textes,

nämlich die Geburt und Jugendgeschichte Mariens (für sie allein paßt
der Titel), die Geburt Jesu in der Höhle zu Bethlehem, das Martyrium
des Zacharias (ebenso die von den meisten als Interpolation
ausgeschiedene Zachariasstelle in Kap. 10, 2). Berendts, Harnack, Peeters,

Amann, Michel u. a. ließen das Martyrium kurz vor dem 6., frühestens

21 Herausgegeben von B. P. Grf.nfell, An Alexandrian erotic fragment and
other Greek papyri, chiefly Ptolemaic. Oxford 1896, 13-19.

22 1912 in Florenz veröffentlicht, darnach von C. Wessely in der Patrologia
Orientalis 18 (1924) 485-487.



Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V 33

im 4. Jahrhundert entstehen, bzw. anfügen, eine Auffassung, die außer
Vätertexten der Papyrus von Uchmunen erschüttert hatte. Jüngst findet
von Campenhausen eine Verwendung des Martyriums bereits im Brief
der Gemeinden von Vienna und Lugdunum über die dortigen Märtyrer
aus der Verfolgung Mark Aurels 23.

Noch deutlicher als dies bereits war, ist die frühe Verwilderung des

Textes offenbar geworden. Im Sinne einer volkstümlicheren, weniger
gefeilten Darstellung geht der Genferpapyrus bisweilen mit dem Papyrus
von Uchmunen (13,1 ; 16, 1 ; 19, 2 ; 22, 3 seltene mediale Form Xaßo-
gévY) gegen Xaßoüaa der Hs), um sich an andern von ihm zu trennen.
Dieser hat im besonderen Fragmente von Kapitel 18, 2, d. h. von der
Lücke in P Bodm.

Klar zutage tritt die Vorzüglichkeit der alten syrischen Übersetzung
und die Übereinstimmung mit dem syrischen Bibeltext z.B. in 11,1
(Verkündigung an Maria Lk. 1, 28) : yacps yapiTwgévy] crû êv yuvatcjv
(der Wegfall der Reduplikation ist wohl einem Versehen zuzuschreiben)
ändern die Ausgaben mit den griechischen Handschriften folgendermaßen

: '/caps xsyapitcopivr), ô xûptoç p.stà aoü, sùXoyYjgevv] où êv

yovai^lv. Sie harmonisieren also wie an andern Stellen mit dem Bibeltext.

P Bodm dürfte der älteste griechische Zeuge für die Verbindung
von Lk. 1, 28 und 42 (ohne eüXo-pjpivn]) sein, die bereits Tatian, die

syrische Bibel, einige griechische und lateinische Handschriften, sowie

die Vulgata aufweisen. Weitere mit dem Syrer gemeinsame Varianten
sind in 11, 3 ; 13,1 Ende ; 14, 2 : federal aoi Matth. 1, 21, nur in
zwei alten syrischen Bibelhandschriften syS0 bezeugt ; 15, 3 : axoü-

oaaa tov ugvov aütöv (d. Akkusativ scheint besser als der Genitiv) ;

17, 2 usw. Diese Verwandtschaft dürfte das Protoevangelium jenem
Kulturkreis zuweisen, dem der syrische Bibeltext und Tatian nahestehen.

In Kapitel 3, 3 lassen Tischendorf und die neueren Ausgaben nach
P Bodm zu Unrecht, gegen ältere Ausgaben und eine verwirrende Fülle
von Varianten der Handschriften, zwei Linien aus : xal tà öSata

xaUta yaTajviövta xal axiptôivfa xal ol iyßüzc, aùtwv as eùXoyouatv

xûpts.
Außer den im theologischen Teil behandelten Varianten sei jene in

Kapitel 17, 2 erwähnt, wo die Reise nach Bethlehem geschildert wird.
P Bodm bringt den allein von Cod. 1468 der Bibliothèque Nationale in
Paris (von Tischendorf mit E bezeichnet) überlieferten Text : « Und er

23 H. von Campenhausen, Das Martyrium des Zacharias. Seine früheste
Bezeugung im zweiten Jahrhundert. Historisches Jahrbuch 77 (1958) 383-386.

3



34 Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V

(Joseph) sattelte den Esel und er setzte sie (Maria darauf) und es zog
(den Esel) am Zügel sein Sohn und es folgte Samuel ». Tischendorf und
die neueren : « Und es zog den Zügel sein Sohn und es folgte Joseph ».

Wer dieser Samuel ist, bleibt noch abzuklären. Sofern keine Textverderbnis

vorliegt, scheint der Verfasser wieder an seine uns unbekannte,

von ihm nicht genügend verarbeitete Quelle anzuspielen. Jedenfalls ist
schon vorausgehend (9, 2 ; 17,1) und später wieder (18, 1) die Rede von
mehreren Söhnen Josephs aus erster Ehe.

Wie vorsichtig die Varianten zumal bei Eigennamen beurteilt werden

müssen, zeigt die Bezeichnung der Magd Annas (2, 2-3). Während
die griechischen Handschriften 'loüö, 'IouOl, 'IouOyjv, 'IouO(vy), OùOévt)

(B Venet. Marc. 363), der Syrer « Yonathim » schreiben, bringt P Bodm
den gut griechischen Namen EùOlvt] (für Eù0o£va) 2\ Die modernen
Herausgeber und Übersetzer wählten wieder den leichtesten Weg, indem
sie den biblischen Namen «Judith» einsetzten. Der ihre Herrin
schmähenden Magd gut angepaßte Name (euOoivoç, d. h. die Gut- bzw.
Vielesserin, Schmauserin) beweist die griechische (nicht semitische) Umwelt
des Verfassers. Ob dieser Name und Figur der profanen Literatur
entlehnte

Im allgemeinen zeichnet sich der neugefundene Text durch eine

volkstümlichere, lebendigere, dramatischere Sprache aus. Die späteren
Überarbeitungen haben stilistisch gefeilt, ihre Vorlage mit dem geläufigen

Bibeltext in Einklang gebracht. Als Beispiele seien genannt :

Kap. 3,1-2 : « Und es stöhnte auf (Ausg. « aufblickend ») gen Himmel
Anna und (ausgelassen von den Ausgaben) sie sah ein Sperlingsnest in
einem Lorbeerbaum und alsogleich (Ausg. ausgelassen) erhob Anna
(Ausg. « sie ») ein Klagelied ». Dann geht die volkstümliche Aneinanderreihung

mit der Partikel « und » weiter, deren Eintönigkeit die Späteren
durch Partizipalformen gebrochen haben.

Kap. 9,1 : « Und es sprach der Priester : Joseph, Joseph (gleiche

Wiederholung des Namens in 4, 1-2 ; 8, 3 ; 19, 3 ; 20, 3) du hast die

Jungfrau des Herrn durch das Los erhalten. Nimm du sie dir zur
Obsorge ». Diese lebendige Ausdrucksweise wird folgendermaßen
abgeschwächt : « Und es sprach der Priester zu Joseph : Du hast erkoren
durch das Los die Jungfrau des Herrn, um sie für dich zu nehmen
(Infinitiv) zur Obsorge ». Ähnliche Wiederholung des Namens als Ausdruck
der Erregung in Kap. 15, 2 : « Joseph, Joseph hat dies getan ».

21 Vgl. Pape, Wörterbuch der griechischen Eigennamen3. I, 1884, 407. Ste-
phanus, Thesaurus IV 2274.



Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V 35

Das will nicht heißen, daß P Bodm den Urtext fehlerfrei
überliefert hat. Er selbst weist die Einträge zweier Korrektoren auf. Der
Herausgeber hat im kritischen Apparat zahlreiche andere Verschrei-

bungen vermerkt. Man darf sich füglich fragen, ob dieser seinen Text
nicht überschätzt hat, wenn er aus ihm die Entstehungsgeschichte des

apokryphen Buches ableitet (S. 23-26) : Ende des 2. Jahrhunderts
getrennte Abfassung der « Geburt Mariens » und der apokryphen
Zachariasgeschichte. Anfang des 3. Jahrhunderts wäre der zweite Teil
entstanden, bestehend aus der Erzählung der Reise nach Bethlehem und
der Geburt Jesu in der Grotte. Für sie werden zwei verschiedene Quellen

angenommen. Gegen die Mitte des 3. Jahrhunderts wäre das Martyrium
des Zacharias als dritter Teil angehängt worden. Diesem Entwicklungsstadium

entspräche P Bodm. Weil in diesem das Gespräch Josephs über
das Stillestehen der Natur bei der Geburt Jesu (18, 2-19, 1), ebenso das

Gebet Salomes (20, 2) fehlten, wäre das « Apocryphum Josephi » (c. 18,

2-19,1) später hinzugekommen ; und das « Apocryphum Zachariae » wäre

überarbeitet worden (S. 26). Daß man indessen auch P Bodm mit
kritischem Blick gegenüberstehen muß, beweisen offensichtliche Lücken
z. B. in Kapitel 6, 3 : « Höret, höret ihr zwölf Stämme Israels, Anna
nährt wirklich » entspricht durchaus der Eigenart des Verfassers.
Ähnliches gilt von der Lücke in Kapitel 8, 3 : « Und sie sollen herbeitragen
einen Stab ». Der Papyrus von Uchmunen bringt jedenfalls einen Teil
der Lücke des P Bodm in Kapitel 18-19.

Aus diesen kurzen Hinweisen, die sich leicht vermehren ließen, ist
die Dringlichkeit einer Neuausgabe ersichtlich. Sie hätte nicht nur die
seit Tischendorf namhaft gemachtèn, zahlreichen griechischen
Handschriften zu benutzen, sondern auch die alten Übersetzungen
heranzuziehen.


	Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus Bodmer V

