
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 6 (1959)

Artikel: Die grosse Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761476

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthias Thiel OSB

Die grosse Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

Gallus Manser OP bemerkt in seinem Buche « Das Wesen des

Thomismus », Thomas sei im Mittelalter und vor allem im 13.

Jahrhundert nicht der einzige gewesen, der die Theorie von Akt und Potenz

zur seinigen gemacht habe. Aber kein Scholastiker habe die
Unterscheidung von Akt und Potenz so sehr « zum Zentralgedanken seiner

wichtigsten philosophischen Lehrpunkte und methodischen Momente »

gemacht wie Thomas. Obwohl auch Thomas Plato, Plotin, Augustin und
anderen Quellen zahllose Lehrpunkte seiner philosophischen
Weltanschauung entnommen habe, bleibe bei ihm doch die aristotelische Lehre

von Akt und Potenz das « eigentliche Einverleibungsprinzip der
verschiedenen Elemente » und der «Zentralgedanke seiner wichtigsten
philosophischen Lehrpunkte und methodischen Momente » h Deshalb faßt
Manser selbst den reichen Inhalt seines Buches in dem einen Satz

zusammen : « In der scharf logischen, konsequenten Durch- und
Weiterbildung der aristotelischen Lehre von Potenz und Akt erblicken wir das

innerste Wesen, den Kernpunkt des Thomismus. »2

Von denen, die Mansers nicht unwidersprochen gebliebene Bestimmung

des Thomismus übernommen haben, sei nur Gredt OSB genannt,
der in seinem letzten Buche « Die aristotelisch-thomistische Philosophie »3

dieselbe Ansicht mit fast den gleichen Worten äußert und gleich auch

1 Freiburg (Schweiz), 3. Aufl. 1949, S. 100.
2 A. a. O.
3 Wir zitieren Gredts Buch « Die aristotelisch-thomistische Philosophie » vom

Jahre 1935 (Freiburg i. Br.) nach der Seitenzahl und seine « Elementa Philosophiae
aristotelico-thomisticae » nach den Nummern der 7. Auflage aus dem Jahre 1937.
I, S. 2 u. I. n. 3. Vgl. auch Gredt, Doctrina thomistica de potentia et actu contra
recentes impugnationes vindicatur. Acta Pont. Academiae Romanae S. Thomae
Aquinatis et Religionis Catholicae, Nova series, Vol. I (1934) 1-17.



4 Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

das Verhältnis von Akt und Potenz in der Weise bestimmt, daß er die

Potenz das beschränkende Prinzip des Aktes oder der Wirklichkeit
nennt. Manser und Gredt kommen auch darin überein, daß sie beide

mit Thomas eine Mannigfaltigkeit der Geschöpfe nur für möglich halten,
weil die Geschöpfe aus Akt und Potenz zusammengesetzt sind.

Aber es gibt zwei Formen des Beweisens, die Gredt folgendermaßen
unterscheidet : « Der Beweis, ganz allgemein genommen, wird eingeteilt
in den Daßbeweis (demonstratio quia [öti]) und den Warumbeweis,
(d. propter quid [Siotl]). Jener beweist nur die Tatsache, daß etwas ist,
daß etwas wahr ist ; dieser beweist auch, warum etwas ist, warum
etwas wahr ist, und zwar dadurch, daß er den eigentümlichen, nächsten

Seinsgrund angibt. Der Warumbeweis beweist die Eigenschaften aus
dem Wesen des Trägers der Eigenschaften, denn das Wesen ist der

Seinsgrund, die Ursache der Eigenschaften. »4

Die Daßbeweise der beiden Thomisten für ihre These, daß eine

Mannigfaltigkeit der Geschöpfe nur möglich sei durch deren Zusammensetzung

aus Potenz und Akt, scheinen uns hinreichend klar und
überzeugend zu sein, so daß sie kaum einer Ergänzung bedürfen. In diesen

Daßbeweisen werden auch Gründe angegeben dafür, daß es nicht anders
sein kann, aber diese Gründe liegen mehr in Folgen jeder anderen

Erklärung für andere philosophische Lehren als im Wesen der Geschöpfe
selber. Denn nach dem allgemeingültigen logischen Gesetz « Ex vero
antecedente semper sequitur verum consequens » kann keine Erklärung
einer Sache wahr sein, die nicht ohne unannehmbare Folgerungen
weitergedacht werden kann 5. Aber der Warumbeweis dafür, daß nur die

Zusammensetzung aus Akt und Potenz eine Vielheit der Geschöpfe
möglich macht, ist weder von Manser noch von Gredt ebenso klar
herausgearbeitet. Aus diesem Grunde möchten wir im Folgenden die von
ihnen über ihre ganzen Bücher zerstreuten Elemente des Warumbeweises

sammeln, logisch ordnen und durch einige weitere Gedanken ergänzen,
damit auf diese Weise die Systematik der thomistischen Lehre von der

Mannigfaltigkeit der Geschöpfe sichtbarer werde. Zu diesem Zwecke
betrachten wir die Vielheit der Geschöpfe unter einem doppelten
Gesichtspunkte : zuerst von seiten Gottes und sodann von Seiten der

Geschöpfe.

4 Gredt I, S. 110 u. I, n. 211.
6 Das gilt auch von Manser, wenn er das Hauptverdienst des Aquinaten in

die konsequente Weiterführung der Lehre von Akt und Potenz verlegt. A. a. O. 165.



Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe 5

I. Innere Verhältnisgleichheit zwischen Gott und den Geschöpfen

im allgemeinen (Analogia proportionalitatis propriae)

Das Erste, wodurch Gott sich von allen Geschöpfen unterscheidet,
ist nach thomistischer Lehre sein Aussichselbstsein6. Denn ein aus sich
selbst seiendes Geschöpf wäre ein innerer Widerspruch. Mit diesem ersten
Unterschied hängt wesentlich der zweite zusammen, daß jedes Geschöpf

nur ein begrenztes Sein hat. Denn wie Thomas bemerkt, kann nichts
Verursachtes die ganze Fülle der Vollkommenheiten besitzen 7. Es fehlt
dem Verursachten zum mindesten die Vollkommenheit, aus sich selbst

zu sein. Wenn daher Gott eine Welt erschaffen wollte, konnte er nur
Wesen hervorbringen, die ein begrenztes Sein haben.

Das hindert aber nicht, daß alle Geschöpfe doch mit Gott eine

gewisse Ähnlichkeit aufweisen 8. Denn wie der Aquinate in seiner Summe

gegen die Heiden schreibt, sucht jedes Handelnde das von ihm
Verursachte so weit sich ähnlich zu machen, als dieses dazu fähig ist9.
Der Grund dafür liegt darin, daß jedes Verursachen in einer Mitteilung
der eigenen Seinsweise an etwas anderes besteht und daher Ursache

und Wirkung notwendig etwas gemeinsam haben. Gäbe es nur eine

Ähnlichkeit zwischen Ursache und Wirkung, die eine Eigenschaft oder
Vollkommenheit auf die gleiche Weise besitzen oder dieselbe Voll-

6 S. Th. I 13, 11 : Cum esse Dei sit eius essentia, et hoc nulli alii conveniat.
manifestum est quod inter alia nomina hoc [qui est] maxime proprie nominat Deum.

7 De spirit, créât, a. 1 : Nullus actus causatus habet omnem perfectionis ple-
nitudinem.

8 De Verit. 2, 11 ad 4 : Dicendum, quod similitudo, quae attenditur ex eo
quod aliqua duo participant unum, vel ex eo quod unum habet aptitudinem deter-
minatam ad aliud, ex qua seil, ex uno alterum comprehendi possit per intellectum,
diminuit distantiam ; non autem similitudo, quae est secundum convenientiam pro-
portionum : talis enim similitudo similiter invenitur in multum vel parum distan-
tibus ; non enim est maior similitudo proportionalitatis inter duo et unum et sex
et tria, quam inter duo et unum et centum et quinquaginta. Et ideo infinita di-
stantia creaturae ad Deum similitudinem praedictam non tollit. Vgl. Manser 489.

9 C. G. II 45 : Cum enim omne agens intendat suam similitudinem in effectum
inducere secundum quod effectus capere potest, tanto hoc agit perfectius quanto
agens perfectius est. — S. Th. I 15, 1 : In omnibus enim quae non a casu gene-
rantur, necesse est formam esse finem generationis cuiuscunque. Agens autem non
agit propter formam, nisi in quantum similitudo formae est in ipso. Schon in seinem
Sentenzenkommentar wendet der Aquinate diese Lehre auf Gott folgendermaßen
an : Ipse [Deus] bonitatem suam perfecte amat, et ex hoc vult quod bonitas sua
multiplicetur per modum qui possibilis est, ex sui seil, similitudine ; ex quo' pro-
venit utilitas creaturae, in quantum similitudinem divinae bonitatis reeipit II d. I
q. 2 a. 1.



6 Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

kommenheit nur in verschiedenen Graden haben, dann wäre allerdings
jede Ähnlichkeit zwischen Gott und einem Geschöpfe dadurch

ausgeschlossen, daß Gott wesentlich unverursacht ist, jedes Geschöpf aber

naturnotwendig nur verursachte Eigenschaften hat. Aber wie Thomas

in seiner Theologischen Summe bemerkt, gibt es außer der univoken
auch eine nur analoge oder beziehentliche Ähnlichkeit. Die erste bloß

analoge oder in einer Verhältnisgleichheit liegende Ähnlichkeit zwischen

Gott und Geschöpf besteht darin, daß beide sind oder existieren. Daß
nämlich Sosein und Dasein in Gott das gleiche, in den Geschöpfen aber

sachlich voneinander verschieden sind, macht die Gleichung nicht
unwahr : so wie Gott durch sein Dasein ist, sind auch die Geschöpfe durch
ihr Daseinlö.

Zu den Verhältnisgleichheiten, die jedes Handelnde seiner Wirkung
notwendig mitteilt, gehört auch die innere Hinordnung der Wirkung
auf denselben Zweck, um dessentwillen sie vom Handelnden
hervorgebracht wurde. Denn jedes Werden einer Wirkung ist eine Bewegung,
die ohne innere oder äußere Veränderung des Bewegten undenkbar und
deshalb notwendig der Übergang aus einem Seinszustande in einen
anderen ist. Dieser innere Zweck einer jeden Wirkung aber kann unmöglich

ein anderer sein, als der ihrer Wirkursache. So ist der Zweck des

Geschriebenen notwendig der Zweck des Schreibers. Daher ist das

metaphysische Axiom omne agens agit propter finem nur eine Folge
und Fortsetzung des bereits genannten Axioms omne agens agit sibi
simile.

II. Warum Gott
eine große Mannigfaltigkeit von Dingen erschaffen wollte

Wenn auf die Frage, warum Gott die Welt erschaffen habe,
geantwortet wird, Gott habe das seinetwegen oder zu seiner eigenen

Verherrlichung getan, so klingt das etwas egoistisch für jeden, der diese

Verherrlichung für ein Gut hält, durch das Gott weiter bereichert wird.
Das aber ist schon deshalb unmöglich, weil auch die größte Ehre oder

Verherrlichung für den Geehrten oder Verherrlichten nur ein reines

Gedankending ist und ihn in keiner Weise vollkommener macht als er

10 S. Th. I 4, 3 : IUa quae sunt a Deo, assimilantur ei, in quantum sunt entia,
ut primo et universal! principio totius esse. — De Verit. 23, 7 ad 9 : Finitum et
infinitum, quamvis non possint esse proportionata, possunt tarnen esse proportio-
nabilia ; quia sicut infinitum est aequale infinito, ita finitum finito ; et per hunc
modum est similitudo inter creaturam et Deum, quia sicut se habet ad ea quae
ei competunt, ita creatura ad sua propria.



Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe 7

schon ist. Honor est in honorante, sagen die Scholastiker. Die in der

Schöpfung liegende Verherrlichung Gottes besteht vielmehr darin, daß

Gott durch die Schöpfung anderer Wesen nun auch von anderen Wesen

erkannt und geliebt, mit anderen Worten, verherrlicht werden kann.
Denn dadurch erhalten die Geschöpfe in einem analogen Sinne Anteil
am göttlichen Sein, das ja wesentlich Erkennen und Lieben Gottes ist.
Weil jedes Geschöpf eine bestimmte Nachahmung des göttlichen Seins

ist, kann auch jedes Geschöpf dem Menschen etwas vom göttlichen Sein

offenbaren und ihn so zur Verherrlichung Gottes anregen.
Selbst das Werk der Weltschöpfung hat Gott nicht im geringsten

verändert oder vervollkommnet. In der Scholastik wird Gott der

unbewegliche Beweger der Welt genannt n. Eine weitere Vervollkommnung
Gottes ist innerlich dadurch unmöglich gemacht, daß sonst in Gott
Sosein und Dasein nicht identisch sein könnten. Thomas sagt in seiner
S. Th. I 4, 1 ad 3 : Ipsum esse est perfectissimum omnium ; comparatur
enim ad omnia ut actus ; nihil enim habet actualitatem, nisi in quantum

est ; unde ipsum esse est actualitas omnium rerum, et etiam ipsarum
formarum. Durch dieses Verhältnis zwischen Seiendem, Akt und
Vollkommenheit kann ein aus sich selbst seiendes Wesen nur durch sich
selbst vollkommen sein. Wie ein Geschöpf als solches von seinem Schöpfer
nur empfangen kann, so kann ein aus sich selbst Seiendes nur geben
oder von der Fülle seiner Vollkommenheiten an andere mitteilen. Wie
total diese Mitteilung göttlichen Seins an die Geschöpfe ist, zeigen am
besten die drei metaphysischen Lehren von der Erschaffung der Welt,
der notwendigen Mitwirkung Gottes als Erstursache bei allem, was die

Geschöpfe als Zweitursachen vollbringen, und der ununterbrochenen

Erhaltung der Geschöpfe durch Gott.
Die Seinsmitteilung Gottes an die Geschöpfe geschieht aber auf

eine doppelte Weise. Die erste Weise findet sich bei deren Entstehen.
Bei ihr verhalten sich die Geschöpfe rein empfangend. Wesentlich anders

sieht die zweite Weise aus. Bei ihr sind die Geschöpfe selbst mittätig.
Denn im Unterschiede zu Gott sind in den Geschöpfen das bloße Sein

und ihr Tätigsein sachlich voneinander verschieden. Soweit ein Geschöpf
ist, ist es in jeder Beziehung von Gott hervorgebracht ; aber durch eine

ihm von Gott mitgeteilte Kraft können die Geschöpfe zugleich mit Gott
wenigstens als Zweitursachen tätig sein 21

; und soweit sie das sind,
wirken sie auch selbst mit, um zu Gott, dem letzten Ziele der Schöpfung

11 Gredt, II 214 ; II n. 823, 2.
12 Vgl. C. G. III 69.



8 Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

zurückzukehren. Nach Thomas gehört das Streben, Gott noch ähnlicher
zu werden, zum Wesen einer jeden geschöpflichen Tätigkeit. So schreibt
er in seiner S. C. G. III 21 : «Tendit enim in divinam similitudinem res
creata per suam operationem. »

Obwohl dieses Naturgesetz für alle Geschöpfe bis hinab zum kleinsten

gilt, muß man doch auch hier wieder zwei Weisen des Ähnlichwerdens

mit Gott unterscheiden : nämlich eine unvollkommenere der

unvernünftigen Geschöpfe und eine vollkommenere, nur den vernünftigen
Geschöpfen mögliche. Denn die ersten kommen in ihrer Selbstvervollkommnung

niemals so weit, daß sie ihren Schöpfer auch erkennen
können. Gott ist ja ein rein geistiges Wesen, das nur mittels der geistigen
Fähigkeiten des Verstandes und des Willens erreichbar ist. Daher
brauchen die unvernünftigen Geschöpfe einen Mittler, damit ihr Kreislauf

vom Schöpfer zum Schöpfer vollkommen wird. Dieser Mittler ist
ihnen im Menschen gegeben dadurch, daß dieser seine Gotteserkenntnis

nur aus den rein körperlichen Dingen schöpfen kann. Denn der Mensch

ist trotz seiner geistigen Seele von der reinen Körperwelt so abhängig,
daß er ohne sie weder leben noch sich geistig vervollkommnen kann.
Die reinen Geister können die rein körperlichen Dinge wohl erkennen,
aber sie gewinnen diese Erkenntnis schon deshalb nicht aus ihnen, weil
auch sie als geistige Wesen von ihnen nicht erreicht werden. Ihnen wird
die Kenntnis der körperlichen Dinge von Gott eingegossen. Wie sehr der
Mensch in seinem Erkennen und Lieben Gottes von der reinen Körperwelt

abhängt, zeigen am besten die bekannten fünf scholastischen
Beweise für das Dasein Gottes. Diese Gottesbeweise müssen schon deshalb

alle von den rein körperlichen Geschöpfen ausgehen, weil, wie in der

Psychologie gezeigt wird, zu jedem menschlichen Verstandeserkennen

ein Phantasiebild erforderlich ist, das nur einen körperlichen Gegenstand
haben kann. Wären nicht auch die rein körperlichen Dinge auf Gott
als Endziel hingeordnet, dann gäbe es kaum eine befriedigende Antwort
auf die Frage, warum der Mensch nur auf dem Umwege über die rein

körperlichen Dinge zum Erkennen und Lieben Gottes gelange. So aber

hat die Abhängigkeit des Menschen von der reinen Körperwelt einen

tiefen Sinn. Denn gerade durch diese totale Abhängigkeit von der reinen

Körperwelt wird der Mensch zum Mittler zwischen den unvernünftigen
Geschöpfen und Gott gemacht. Thomas geht so weit, daß er sagt, die

unvernünftigen Geschöpfe nähmen den Menschen gewissermaßen an der

Hand, um ihn zu Gott zu führen. Dadurch wird die Gottesverherrlichung
des Menschen zu einem gemeinsamen Werk des Menschen und der unver-



Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe 9

nünftigen Geschöpfe. In der Scholastik wird dieses Mitwirken der rein
körperlichen Dinge beim Erkennen und Lieben Gottes durch den

Menschen als die objektive oder gegenständliche Gottesverherrlichung
bezeichnet13.

Hiernach ist es leicht zu verstehen, warum Gott so viele Arten und

Gattungen von Dingen erschaffen wollte. Wie wir gesehen haben, will
Gott, daß alle Geschöpfe zu Ihm als ihrem ersten Ausgangspunkte
zurückkehren. Diese Rückkehr aber soll sich in der Weise vollziehen,
daß der Mensch aus den rein körperlichen Dingen Gott erkennt und
durch sie auch bestimmt wird, Gott zu lieben. Nun ist aber, wie Thomas
in seiner S. C. G. II 45 schreibt, keine Art und keine Gattung von
Geschöpfen Gott so ähnlich, daß der Mensch durch sie zu einem würdigen
Gottesbegriff käme. Deshalb entspricht eine so große, von keinem
Menschen restlos übersehbare Mannigfaltigkeit der Geschöpfe ganz der

von Gott gewollten Weltordnung14.

III. Die Mittelstellung

der göttlichen Ideen zwischen der Wesenheit Gottes und den Geschöpfen

Wie aber, so kann man nach dem Gesagten fragen, ist es innerlich
möglich, daß Gott von seiner mit der göttlichen Wesenheit identischen
Seinsvollkommenheit an andere Wesen mitteilt Sicher kann das nicht
so geschehen, wie die Pantheisten sich das Entstehen der Welt aus Gott
als Materialursache denken. Denn ein solches Werden der Welt setzt
ein Subjekt voraus, das noch der Entwicklung fähig und ohne die Welt
unvollkommen wäre. Anders ist es, wenn man sagt, Gott sei nicht die

Materialursache der Welt, sondern ihre Wirkursache und ihr Endziel.
Denn im Unterschiede zu den inneren Ursachen, dem Stoffe und der
inneren Form gehen die äußeren Ursachen, die Wirkursache und das

Ziel, nicht mit ihrem eigenen Sein in das Verursachte ein, sondern geben
diesem ein von dem ihrigen verschiedenes Sein. Daher wird das Sein

der Wirkursache und des Zieles durch das Sein des von ihnen
Verursachten in keiner Weise vervollkommnet, wie z. B. das Sein des

menschlichen Leibes und das Sein der menschlichen Seele durch das

Sein des ganzen Menschen.

13 Vgl. Thiel, Anteil der unvernünftigen Geschöpfe an der Gottesverherrlichung

des Menschen. Divus Thomas (Fr.) 30 (1952) 185-200.
14 Vgl. D. Sertillanges OP, Le Problème du mal. La solution. Paris 1951, 40f.



10 Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

Zwischen dem Sein einer Wirkursache und dem Sein ihrer Wirkung
kann eine solche Ähnlichkeit bestehen, daß Ursache und Wirkung der

gleichen Art von Dingen angehören. Diesen Fall haben wir nur beim

Erzeugen der Lebewesen. Eltern erzeugen immer nur Kinder derselben

Art, der sie selbst angehörenlä. Wie wir schon sagten, ist ein solches

Hervorbringen bei Gott innerlich unmöglich. Andere Götter verursachen

ist innerlich widerspruchsvoll. Das ist für unsere Frage, wie Gott von
seiner Seinsfülle an andere Wesen mitteilen könne, von großer
Bedeutung. Denn wir sehen daraus, daß diese Mitteilung nur in der Form
einer analogen Nachahmung oder, wie wir schon sagten, einer Verhältnisgleichheit

geschehen kann. Damit aber eine solche Verhältnisgleichheit
zwischen Gott und den Geschöpfen zustande kommt, genügt es nicht,
daß Gott sein eigenes mit seiner Wesenheit identisches Sein in sich

erkennt, vielmehr muß der göttliche Verstand die göttliche Wesenheit

zu göttlichen Ideen machen, indem er ihre analoge Nachahmbarkeit
durch andere Wesen miterkennt.16 Die göttlichen Ideen haben also nicht
bloß die göttliche Wesenheit, in sich betrachtet, zum Gegenstand,
sondern zugleich die begrenzten Weisen, auf die Gottes unbegrenztes
Sein wenigstens analog mitteilbar ist und von den Geschöpfen
nachgeahmt werden kann17. Deshalb werden von uns Menschen so viele

göttliche Ideen unterschieden, als der göttliche Verstand Weisen einer
solchen Nachahmbarkeit erkennt18. Auf Seiten Gottes sind die göttlichen
Ideen die notwendige Voraussetzung alles Wirkens und Schaffens nach
außen. Denn ohne sie würde Gott nur sich selbst erkennen, die göttliche
Wesenheit aber in ihrer Ganzheit ist nicht nachahmbar. Erst durch die

lc S. Th. I 4, 2 : Quia quidquid perfectionis est in efifectu, oportet inveniri in
causa effectiva vel secundum eandem rationem, si sit agens univocum, ut homo
generat hominem, vel eminentiori modo, si sit agens aequivocum.

16 Vgl. Gredt II, S. 106 u. 248 ff. ; II, n. 866, 4.
17 De Verit. 3, 2 : Diversae autem res diversimode ipsam [essentiam divinam]

imitantur ; et unaquaeque secundum proprium modum, cum unicuique sit
proprium, esse distinctum ab altero ; et ideo ipsa essentia, cointellectis diversis propor-
tionibus reyum ad earn, est idea unius cuiusque rei. S. Th. I 15, 2 : Sic igitur in quantum

Deus cognoscit suam essentiam ut sic imitabilem a tali creatura, cognoscit
earn ut propriam rationem et ideam huius creaturae. Auf den Einwand, daß es in
Gott nur eine, mit seiner Wesenheit identische Idee gebe, antwortet der Aquinate
ebenda : Idea non nominal divinam essentiam in quantum est essentia, sed in
quantum est similitudo vel ratio huius vel illius rei. Unde secundum quod sunt
plures rationes intellectae ex sua essentia, secundum hoc dicuntur plures ideae.

18 S. Th. I 15, 2 : Plures ideae sunt in mente divina, ut intellectae ab ipsa.
Quod hoc modo potest videri. Ipse enim essentiam suam perfecte cognoscit...
Potest autem cognosci [essentia] non solum secundum quod in se est, sed secundum
quod est participabibilis secundum aliquem modum similitudinis a creaturis.



Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe 11

göttlichen Ideen wird Gott auch die äußere Formalursache aller
Geschöpfe. Weil auch der göttliche Verstand antecedenter ad voluntatem
divinam, ohne Mittun des göttlichen Willens keine Wirkufsächlichlceit
hat, widerspricht eine solche rein intellektuelle Umwandlung der
göttlichen Wesenheit in göttliche Ideen in keiner Weise der göttlichen
Vollkommenheit, im Gegenteil, ohne sie könnte Gott nicht frei sein ; denn

er müßte alles, was er als möglich erkennt, auch tun wollen. Die

Schwierigkeit, daß eine solche Umwandlung der göttlichen Wesenheit

in göttliche Ideen unvereinbar sei mit der göttlichen Einfachheit, löst
der Aquinate, indem er sagt, die göttlichen Ideen seien nicht Mitursache
für das Erkennen Gottes, sondern sie gehörten zu dessen Gegenstand19.

IV. Die Zusammensetzung aller Geschöpfe aus Akt und Potenz
als notwendige Voraussetzung für ihre Mannigfaltigkeit

Was aber ist auf seifen der Geschöpfe erfordert, damit ihrer viele

möglich sind Die erste Antwort auf diese Frage lautet : Zu jeder
Vielheit von Geschöpfen gehören offenbar zwei Stücke : Für's erste

etwas, in dem sie alle übereinkommen ; denn sonst könnten sie nicht
unter dem gemeinsamen Namen « Geschöpfe » zusammengefaßt werden.

Und sodann etwas, wodurch sie sich voneinander unterscheiden. Alle
Geschöpfe müssen also irgendwie zusammengesetzt sein. Schon deshalb,

weil Gott absolut einfach ist, kann es nicht viele Götter geben. Auf die

weitere Frage, wie diese Zusammensetzung aller Geschöpfe aus zwei

Prinzipien genauer bestimmt werden könne, antwortet Thomas in seiner
S. Th. I 77, 1 : Potentia et actus dividunt ens, et quodlibet genus entis.

Und in seinem Opusculum De ente et essentia sagt er, weil auch die

reinen Geister aus Akt und Potenz zusammengesetzt seien, habe es keine

Schwierigkeit, daß es deren viele gebe. Ohne eine Zusammensetzung aus

Akt und Potenz wäre eine Vielheit derselben unmöglich20. Um diese

für die ganze thomistische Philosophie grundlegende Antwort richtig zu

verstehen, ist es notwendig, wohl zu unterscheiden zwischen dem reinen
Nichts und der reinen Potenz. Das reine Nichts ist schlechthin ein

19 A. a. O. Hoc autem quomodo divinae simplicitati non repugnet, facile est
videre, si quis consideret ideam operati esse in mente operantis, sicut quod intelli-
gitur ; non sicut species, qua intelligitur, quae est forma faciens intellectual in actu.

20 De ente et essentia c. V : Et quia in intelligentiis [i. e. puris spiritibus]
ponitur potentia et actus, non erit difficile invenire multitudinem intelligentiarum ;

quod esset impossibile, si nulla potentia in eis esset.



12 Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

non-ens, ein Nichtseiendes, und schließt als solches jedes Sein aus,
sowohl das esse essentiae oder Sosein als das esse existentiae oder Dasein.
Auch eine Potenz ist als solche noch kein Seiendes, aber schon nach
seiner Wortbestimmung ist sie wesentlich die Hinordnung auf ein Dasein
oder ein Sosein ; und durch diese Hinordnung ist sie wenigstens Prinzip
eines Seienden 21. So hat die materia prima oder der reine Stoff noch
keinen Akt, und deshalb ist sie für sich allein noch kein ens oder

Seiendes, so daß sie nach Thomas nur miterschaffen werden kann 22.

Aber das ist kein Hindernis, daß die materia prima dennoch ein positives
Prinzip aller körperlichen Dinge genannt wird. Denn auch der ihr
entsprechende Akt, die substantielle Form, durch die der Stoff z. B. eine
Pflanze oder ein Tier wird, ist für sich allein nicht möglich, sondern
setzt wesentlich einen Stoff voraus, aus dem sie hervorgebracht wird.
Dieser zum Entstehen eines körperlichen Dinges notwendig
vorausgesetzte oder miterschaffene Stoff ist aber gewiß ein positives Mitprinzip
aller körperlichen Dinge. 23 Aus diesem Grunde kann zwischen Potenz
und Akt kein Gegensatz des innerlichen Widerspruches sein, sondern
können sie sich zueinander nur verhalten wie ein Unvollkommenes zu
seiner Vervollkommnung. « Unumquodque perfectum est in quantum est

actu, imperfectum autem secundum quod est in potentia. »24

Um einem Mißverständnis vorzubeugen, sei bemerkt, daß die Potenz,

von der jetzt die Rede ist, eine andere ist, als die in den göttlichen Ideen

liegende, innere Möglichkeit, von der im vorausgehenden gesprochen

21 Es sei hier nur erinnert an die Lösung des von Parmenides gemachten Ein-
wandes, daß eine Bewegung in der Welt innerlich widerspruchsvoll sei. Thomas gibt
die Lösung des Aristoteles In Met. XI lect. 6 n. 2234 so wieder : Si motus est.
oportet id, quod movetur, adhuc esse in eo, ex quo movetur, et nondum esse in
eo ad quod movetur, sed moveri ad ipsum et continue fieri in ipso. Et sie aliqua
affirmatio determinate est vera, et aliqua negatio ; et non oportebit quod contradictio
verificetur de eodem, quia secundum hoc nihil moveretur. Si enim idem foret esse in
termino ad quern, et non esse, nulla ratio esset quare moveretur ad terminum ad

quem nondum est in illo, quia iam esset ibi. Vgl. Manser 107.
22 S. Th. I 7, 2 ad 3 : Materia prima non existit in rerum natura per seipsam,

cum non sit ens actu, sed potentia tantum ; unde magis est aliquid concreatum,
quam creatum.

23 In Met. VII lect. 7 n. 1423 : Forma proprie non fit, sed compositum. Sicut
enim dicitur forma esse in materia, licet forma non sit, sed compositum... Formae
enim proprie non fiunt, sed educuntur de potentia materiae, in quantum materia
quae est in potentia ad formam fit actu sub forma, quod est facere compositum.
Vgl. S. G. II 16.

24 Thomas sagt in De Verit. 3, 5 ad 1 von der materia prima : Quantumque
enim debile esse habeat, illud tarnen est imitatio primi entis ; et secundum hoc
potest habere similitudinem in Deo. Vgl. C. G. I 28.



Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe 13

wurde. Wenn wir dort sagten, die Wesenheiten der Geschöpfe würden
durch die göttlichen Ideen innerlich möglich gemacht, so sollte damit
keineswegs ein in den Geschöpfen schon vorhandenes Möglichsein gemeint
sein. Wie wir bemerkten, ist auch der göttliche Verstand, durch den die

göttlichen Ideen geschaffen werden, nur zusammen mit dem göttlichen
Willen wirkursächlich tätig. Daher ist die in den göttlichen Ideen liegende
innere Möglichkeit der Geschöpfe eine ganz andere als die in den

Geschöpfen zusammen mit dem Akte ein Ganzes bildende Möglichkeit.
Sie verhält sich zu dieser wie das Vorbild, nach dem etwas gemacht
wird, zu dem Stoffe, aus dem ein Werk gebildet wird. Das Sein der

Geschöpfe im Verstände Gottes geht deren Verwirklichung im Weltall
voraus. Bevor es eine Welt gab, hatten alle Geschöpfe von Ewigkeit her
im Verstände Gottes ein Erkanntsein und in der Macht Gottes ein

potentielles Sein. Denn es gab niemals einen « Zeitpunkt », in dem

Gott die Welt nicht hätte erschaffen können, wenn er gewollt hätte. Die
zu jeder Vielheit von Dingen erforderte Potenz hat nicht nur in Gott
ein Sein, sondern teilt mit ihrem entsprechenden Akte das Sein des

Ganzen im Weltall. Denn auch dieser Akt hat kein ihm allein
zukommendes Sein, sondern ist das, wodurch die Potenz Sein erhält. Die
Scholastiker drücken dieses gegenseitige Ergänzen von Potenz und Akt
zum Ganzen aus, indem sie sagen, das Ganze existiere ut « quod »,

Potenz aber und Akt, aus denen das Ganze zusammengesetzt ist,
existierten nur ut « quibus »25. Weil die Potenz in den Geschöpfen das

aufnehmende Prinzip ist, nennt man sie in der scholastischen Philosophie
potentia subiectiva, während die erste wegen ihres bloß erkannten Seins

potentia obiectiva genannt wird26. Die potentia obiectiva wird nicht,
wie die potentia subiectiva verwirklicht, sondern nur nachgeahmt.
Wegen des formalursächlichen Zusammenhanges zwischen der potentia
obiectiva und der potentia subiectiva kann man sagen, die beiden
ständen zueinander in dem Verhältnis einer analogia attributionis oder

Analogie der Zuteilung.

25 Quodl. IX, q. 5, a. 11 : Cum tarnen fieri non sit nisi compositi, cuius est esse :

formae enim esse dicuntur non propria factione, sed per factionem suppositorum,
quae transmutantur transmutatione materiae de potentia in actum. — De pot. 3, 8 :

Unumquodque autem factum hoc modo dicitur fieri quo dicitur esse. Nam esse est
terminus factionis ; unde illud quod proprie fit per se, compositum est. Forma autem
non proprie fit, sed est id quo fit, id est per cuius acquisitionem aliquid dicitur
fieri. non proprie dicitur quod forma fiat in materia, sed magis de materiae
potentia seducatur. Vgl. Gredt II, S. 102 ; II, n. 707, 4. Jos. Endres, Die Potenz-
Akt-Lekre heute. Divus Thomas (Fr.) (1949), 257-280.

26 Vgl. Gredt II, S. 28 ; II, n. 653.



14 Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

In der Nachahmung der göttlichen Ideen durch die Geschöpfe liegt
der tiefste Grund, warum diese dem Menschen die Erkenntnis Gottes

vermitteln können. Mit Recht schreibt Manser (S. 174) : « Der Menschengeist

ist seinem Wesen nach auch ein besonderes Nachbild des

ungeschaffenen göttlichen Geistes : 'Quaedam participata similitudo luminis
increati', eine 'impressio primae veritatis'. Er nimmt bei Thomas
bekanntlich die Stelle des platonisch-augustinischen göttlichen Lichtes ein.

Dadurch hat er das ganze Problem in die Seinsordnung auf den Boden
des Seinsexemplarismus verschoben. » Nach thomistischer Lehre wird die

Wahrheit des menschlichen Erkennens von den zu erkennenden Dingen

gemessen, das Sein dieser Dinge aber von den göttlichen Ideen.

Wir haben bereits gesagt, daß Potenz und Akt sich zueinander

verhalten wie das Unvollkommene zu seiner Vervollkommnung. Deshalb

ist zwischen ihnen kein Gegensatz des inneren Widerspruches wie zwischen

Sein und Nichtsein. Gemeint ist hier die potentia subiectiva oder

physische Möglichkeit. Damit ist unsere Frage, warum jede Vielheit
von Geschöpfen in ihnen eine Zusammensetzung aus Potenz und Akt
voraussetze, noch nicht beantwortet. Dazu ist weiter erfordert, daß wir
auch den Grund angeben, aus dem weder ein actus purus oder reiner
Akt noch eine pura potentia oder reine physische Möglichkeit vervielfältigt

werden kann. Für beide gibt Thomas den Grund in dem einen

Satze an, daß in den Geschöpfen nicht nur das Sein selbst, das sie

gemeinsam haben, eine Vollkommenheit sei, sondern auch das, wodurch
sie sich voneinander unterschieden 27. So unterscheiden sich ein Fisch
und ein Vogel dadurch, daß der erste im Wasser leben und der zweite

in der Luft fliegen kann. Aber sowohl das Leben im Wasser als das

Fliegen in der Luft ist offenbar eine Vollkommenheit. Nun aber kann

es keine Vollkommenheit geben, die dem reinen Akte fehlt, und durch
die deshalb ein anderes Wesen sich von ihm unterscheiden könnte.
Damit es viele reine Akte gäbe, müßten die einzelnen actus puri durch
zwei Merkmale zusammengesetzt sein : nämlich ein Merkmal, in dem sie

27 S. Th. I 14, 6 : Non solum autem id quo creaturae communicant, seil, ipsum
esse ad perfectionem pertinet, sed etiam ea per quae creaturae ab invicem distin-
guuntur, sicut vivere et intelligere, et huiusmodi, quibus viventia a non viventibus,
et intelligentia a non intelligentibus distinguuntur. — Adolf Dyroff schreibt in
seiner « Einleitung in die Philosophie », herausgegeben von Wladimir Szylkarski, in
dem Kapitel über « Sein und Menschentum » : « Verschiedenheit oder Anders-Sein
(Nicht-So-Sein) bezeichnet etwas wirklich Seiendes. Die voneinander verschiedenen
Dinge vernichten einander nicht, wir aber müssen zur Verneinung greifen, wenn
wir unterscheiden. Rot bleibt Rot, auch wenn wir erkennen, daß Rot nicht Grün
ist. » Aus « Christliche Philosophie in Deutschland 1920-1945 », Regensburg 1949, 126.



Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe 15

mit den anderen reinen Akten übereinkämen ; und ein zweites, durch
das sie sich von den übrigen unterschieden. Das aber ist nicht möglich,
ohne daß die beiden Merkmale sich gegenseitig zu einem Ganzen

vervollständigten wie Potenz und Akt.
Man kann das gleiche auch so beweisen. Ein Merkmal, das einem

Ding « secundum quod ipsum » zukommt, d. h. so, daß es mit dem

Ding identisch oder das Ding selbst ist, kann außerhalb dieses Dinges
nicht noch einmal vorkommen. So können drei Winkel, die zusammen
gleich zwei rechten sind, nicht außerhalb eines Dreieckes sein. Es kann
wohl viele Dreiecke geben, aber das hat seinen Grund darin, daß das

Dasein eines Dreieckes nicht zu dessen Wesen gehört. Auch ein wirklich
existierendes Dreieck kann als solches nicht vervielfältigt werden, weil
jedes andere Dreieck zum mindesten eine andere Existenz hat. Nun aber

gehört das Dasein zum Wesen des actus purus ; daher kann es ebensowenig

viele reine Akte geben wie viele Wesenheiten vom Dreieck 2S.

Die pura potentia kann nicht vervielfältigt werden, weil es ihrer
Natur widerspricht, irgendeine Vollkommenheit zu besitzen, durch die
sie sich von einem anderen unterscheiden könnte. Ihr einziges
Unterscheidungsmerkmal ist ihr absoluter Mangel jeder Vollkommenheit.

Um besser zu verstehen, wie aber gerade durch eine Zusammensetzung

aus Potenz und Akt eine Mannigfaltigkeit der Dinge möglich
wird, müssen wir uns klarmachen, daß zwischen Akt und Potenz
überhaupt kein Gegensatz in dem Sinne besteht, wie Gegensatz in der Logik
verstanden wird ; nämlich als das Verhältnis von Sachverhalten, die sich

von dem gleichen Subjekt ausschließen. Den Gegensatz des inneren

Widerspruches zwischen Potenz und Akt haben wir bereits als nicht
bestehend daraus bewiesen, daß die Potenz sich nicht zum Akt verhält
wie ein schlechthin Nichtseiendes zu einem Seienden, sondern wie ein

positives Mitprinzip des gleichen Ganzen. Man kann auch nicht sagen,
Potenz und Akt ständen zueinander in einem konträren Gegensatz, wie
die beiden Grundfarben Rot und Blau, weil der Akt die Potenz nicht,
wie eine konträre Farbe die andere, zerstört, sondern sich mit ihr
verbindet wie ein Teil mit dem anderen desselben Ganzen. So verhalten
sich im Menschen Leib und Seele zueinander wie Potenz und Akt, und
sind als solche die beiden Prinzipien des Menschen. Auch der Gegensatz
der Beraubung (oppositio privationis) besteht nicht zwischen Potenz
und Akt, da ja die Potenz durch den entsprechenden Akt nicht
aufgehoben wird, wie die Blindheit durch das Sehen, sondern verwirklicht

28 Vgl. e.G. XI 15 u. I 28.



16 Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

oder vervollkommnet. Der relative Gegensatz, wie zwischen Vater und

Kind, kommt bei Potenz und Akt deshalb nicht in Frage, weil beziehentlich

entgegengesetzte Dinge sich gegenseitig fordern. So gibt es keinen

Vater ohne Kind, aber auch kein Kind ohne Vater. Es gibt aber einen

Akt, dem keine Potenz entspricht, nämlich der reine Akt. Denn eine

ihm entsprechende Potenz müßte als solche zugleich durch einen

entsprechenden Akt verwirklicht werden können und wegen ihrer absoluten
Unendlichkeit niemals ganz zu verwirklichen sein 29. Auch die materia

prima oder der reine Stoff ist nicht schlechthin unendlich, sondern nur
in der Weise, daß er nacheinander unendlich viele Formen aufnehmen

kann 30.

Die einzige Möglichkeit dafür, daß es eine Vielheit von Dingen gibt,
liegt also darin, daß es Potenzen und Akte gibt, die nicht schlechthin
unendlich sind. Wendet man dagegen ein, Gott bilde doch trotz seiner
Unendlichkeit mit der Welt eine Vielheit, so ist zu antworten, Gott
könne gerade wegen seiner Unendlichkeit nicht mit einem anderen

zusammengezählt werden, so daß die Zahl zwei entstehe ; denn, wie wir
schon bemerkten, ist Gott als unendlich vollkommenes Wesen keiner
Vollkommenheit bar, durch die ein anderes Wesen sich von ihm
unterscheiden könnte. Alle anderen Wesen nehmen nur teil an der göttlichen
Allvollkommenheit. Daher ist Gott von den Geschöpfen auf ganz andere

Weise verschieden als diese unter sich. Nur die Geschöpfe können in
Gattungen und Arten unterschieden und zusammengezählt werden.

Gott ist der Welt nicht bloß transzendent, sondern zugleich im
vollkommensten Maße immanent dadurch, daß er als erste Ursache von
allem, was in der Welt ist oder geschieht, gegenwärtig ist31. Die
Allgegenwart Gottes erstreckt sich selbst auf die reine Potenz im Stoffe.

Denn auch der Stoff ist von Gott wenigstens miterschaffen. Die
Schwierigkeit, das Verhältnis Gottes zur Welt ganz klar auszudrücken,
kommt daher, daß wir von Gott nur eine analoge Erkenntnis haben, die

zu einem guten Teil mit bloßen Verneinungen durchsetzt ist. So suchen

wir den Schöpfungsakt Gottes in der Weise einigermaßen klar zu machen,
daß wir das göttliche Verursachen mit dem geschöpflichen vergleichen

39 De spirit, créât, a. 1 : Actus naturaliter est prior potentiaj Illud autem quod
est prior, non dependet a posteriori, sed e converso. Et ideo invenitur aliquis actus

purus absque omni potentia, numquam tarnen invenitur in rerum natura potentia
quae non sit perfecta per aliquem actum ; et propter hoc semper in materia prima
est aliqua forma.

30 Vgl. Gredt I, S. 227 ; I, n. 365 ff.
31 Vgl. Gredt II, S. 204 ; II, n. 818, 3.



Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe 17

und jeden Übergang aus einem Zustand des bloßen Könnens in das

wirkliche Tun in Gott vereinen32. Suchen wir uns dennoch das
Verhältnis von Potenz und Akt in den Geschöpfen wenigstens noch etwas

klarer zu machen.

V. Das Axiom « omnis actus limitatur per potentiam »

Wenn, wie wir im vorausgehenden mit Thomas sagten, die Potenz
sich zum Akt verhält wie das Unvollkommene zu seiner

Vervollkommnung, dann kann ihre Zusammensetzung in den Geschöpfen nur in
der Weise geschehen, daß die Vollkommenheit des Aktes durch die Un-
vollkommenheit der Potenz begrenzt wird. Von den 24 Thesen, in denen

die römische Studienkongregation im Jahre 1914 die Hauptlehren des

Aquinaten zusammenfassen wollte, lautet die zweite : Actus, utpote
perfectio, non limitatur nisi per potentiam, quae est capacitas perfec-
tionis. Proinde in quo ordine actus est purus, in eodem nonnisi illimitatus
et unus existit ; ubi vero est finitus ac multiplex, in veram incidit cum
potentia compositionem. Daß das wirklich die Lehre des Aquinaten ist,
dafür genügt die eine Stelle aus seinem Compendium Theologiae c. 18 :

Nullus actus invenitur finiri nisi per potentiam, quae est receptiva. Inve-
nimus enim formas limitari secundum potentiam materiae. Si igitur
primum movens est actus absque potentiae permixtione, quia non est

forma alicuius corporis, necessarium est ipsum infinitum esse. Thomas
und die Thomisten suchen diese sehr abstrakte Lehre etwas konkreter
zu gestalten durch das Beispiel von der Weiße, die, wenn sie von Gott
ohne Aufnahme in einen Stoff erschaffen würde, in ihrer Art unbegrenzt
wäre 33.

Um diese Lehre von der Begrenzung des Aktes durch die Potenz
besser zu verstehen, muß man wohl unterscheiden zwischen begrenzen
und bestimmen. Jede Begrenzung besagt eine Unvollkommenheit und
kann deshalb nicht vom Akte kommen, sonst müßte auch Gott begrenzt
sein. Dagegen ist jede Bestimmtheit eine Vollkommenheit, die als solche

32 Vgl. Gredt I, S. 212 ; II, n. 761.
33 De spirit, créât, a. 8 : Si enim intelligatur albedo absque omni subiecto

subsistons, non erit possibile ponere plures albedines ; cum videamus quod haec
albedo non differt ab ilia nisi per hoc, quod est in hoc vel illo subiecto ; et similiter
si esset humanitas abstracta, non esset nisi una tantum. Vgl. Gredt II, n. 657bis.

Derselbe, Die Selbstverständlichkeit des Grundsatzes von der Begrenzung der
Wirklichkeit durch die von ihr sachlich verschiedene Möglichkeit. Divus Thomas (Fr.)
18 (1940) 84-88.

2



18 Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

nicht von einer reinen Potenz verursacht werden kann. In den körperlichen

Dingen wird das bestimmende Prinzip Form genannt, das

begrenzende aber Stoff. Daher ist es gut, das Axiom omnis actus limitatur
per potentiam zu vervollständigen durch : omnis potentia determinatur

per actum. Daß jede Potenz durch den ihr entsprechenden Akt
bestimmt wird, ist schon daraus zu ersehen, daß sie nur durch ihren Akt
definiert werden kann. « Potentia non potest definiri nisi per actum »,

sagt Thomas 34. Jedes Geschöpf ist nicht nur begrenzt, sondern auch

bestimmt : das erste durch seine Potenz und das zweite durch seinen

Akt35.

VI. Das Prinzip des inneren Widerspruches

Für unsere Frage, was auf seifen der Geschöpfe erfordert sei, damit
ihrer viele möglich sind, ist es nach dem Gesagten wichtig zu wissen,
welche Zusammensetzungen aus Potenz und Akt stattfinden können.
Thomas antwortet auf die Frage, ob Gott allmächtig sei, Gott könne alles,

was keinen inneren Widerspruch enthalte und deshalb gemacht werden
könne. Daher sei es entsprechender zu sagen, etwas könne nicht gemacht
werden, als Gott könne es nicht machen 36. In dieser Antwort nimmt
der Aquinate nicht einmal Gott vom Prinzip des inneren Widerspruches
aus. Um aber seine Antwort richtig zu verstehen, müssen wir uns das

besondere Verhältnis Gottes zum Widerspruchsgrundsatz klarmachen.
Das Prinzip des inneren Widerspruches ist für uns Menschen sowohl in
der Ordnung des Erkennens als in der Ordnung des Seins das erste von
allen Prinzipien. Es nimmt in der Ordnung des Erkennens die erste
Stelle ein, weil es unmittelbar der einfachen Erfassung des Seins und
Nichtseins folgt und mit ihm unser ganzes diskursives Erkennen beginnt.
Und in der Ordnung des Seins kann es in dem Sinne erstes Prinzip
genannt werden, daß die Wahrheit keines anderen Satzes früher von den

zu erkennenden Dingen objektiv begründet ist und alle anderen logischen
Wahrheiten indirekt aus dem Verhältnis zwischen Sein und Nichtsein
bewiesen werden. Denn der Beweis, daß das Gegenteil einen inneren

Widerspruch enthält, ist von allen Beweisen der letzte und über-

34 In Met. IX lect. 7 n. 1846.
35 De spirit, créât, a. 8 ad 9 : Habet enim se determinatum ad indetermi-

natum ut actus ad potentiam.
36 S. Th. I 25, 3 : Ea quae contradictionem implicant, sub divina omnipotentia

non continentur, quia non possunt habere possibilium rationem. Unde convenien-
tius dicitur quod ea non possunt fieri, quam quod Deus ea non possit facere.



Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe 19

zeugendste. Trotzdem ist sein Inhalt der denkbar unbestimmteste und
daher die unvollkommenste Wahrheit. Denn er sagt nicht, was ist,
sondern nur, was nicht möglich ist, wenn etwas ist. Nun ist es zwar wahr,
daß auch Gott nicht zugleich sein und nicht sein oder etwas zugleich
machen und nicht machen kann. Aber das erkennt Gott nicht aus dem

Widerspruchsgrundsatz, sondern mittels seiner eigenen Wesenheit. Diese

erste Erkenntnis Gottes ist nicht, wie die des Widerspruchsgrundsatzes,
die unbestimmteste und unvollkommenste Wahrheit, sondern die denkbar
vollkommenste und bestimmteste, weil ja die göttliche Wesenheit die

Fülle alles Seins enthält. Daher ist für Gott die Erkenntnis der eigenen
Wesenheit das Maß aller anderen Wahrheitserkenntnisse. Gäbe es keinen

Gott, dann fehlte für jeden Widerspruch die notwendige Voraussetzung.
Als Maß alles dessen, was gemacht werden kann, aber ist Gott offenbar
auch dem Prinzip des inneren Widerspruches übergeordnet. An die

Stelle des Widerspruchsgrundsatzes treten bei Gott die göttlichen Ideen,

von denen wir im vorausgehenden sagten, daß sie die Geschöpfe innerlich

möglich machen. Auf Gott angewandt, ist also das Prinzip des

inneren Widerspruches weder in der Ordnung des Erkennens noch in
der Ordnung des Seins das erste, sondern eine Folge davon, daß nur das

möglich ist, von dem es eine göttliche Idee gibt. Aus diesem Grunde sind

nur die Geschöpfe dem Widerspruchsgrundsatze unterworfen.
Nichtsdestoweniger bleibt zwischen unserem Verhältnis zu ihm und dem
Verhältnis Gottes zum Prinzip des inneren Widerspruches ein inneres
Gleichheitsverhältnis (analogia proportionalitatis propriae). Denn so

verschieden die beiden Weisen sind, auf die Gott und die Geschöpfe sich

zu diesem Prinzip verhalten, in beiden wird die ratio formalis oder das

vom Widerspruchsgrundsatz Bezeichnete gleich vollkommen bewahrheitet.

Gott macht nur aus einem anderen Grunde niemals etwas innerlich

Widerspruchsvolles : nämlich weil es vom Nichtsein eines Seienden

keine göttliche Idee geben kann.

VII. Maß der Vollkommenheiten,
in denen die Unterschiede der Geschöpfe begründet sind

Es gibt eine dreifache Verschiedenheit der Geschöpfe : eine wesentliche,

auf Grund deren die Geschöpfe in Gattungen und Arten eingeteilt
werden ; eine substantielle innerhalb derselben Art ; und eine individuelle
innerhalb derselben Substanz. Alle drei Verschiedenheiten kommen von
der Zusammensetzung der Geschöpfe aus Potenz und Akt.



20 Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

Wie wir sahen, sind alle Geschöpfe nur analoge Nachahmungen des

göttlichen Seins. Durch ihre wesentliche Zusammensetzung aus Potenz
und Akt ist zwischen ihnen und Gott ein unendlicher Abstand, der als

solcher keine Grade zuläßt. Aber dieser allen Geschöpfen gemeinsame
Abstand von Gott hindert nicht, daß die Geschöpfe, untereinander
verglichen, auf Grund ihrer verschiedenen Vollkommenheiten zu Gott mehr
oder weniger innere Analogien oder Verhältnisgleichheiten haben und
deshalb von uns Menschen verschieden weit von Gott entfernt genannt
werden. So sind auch Minerale, Pflanzen und Tiere durch ihre reine

Körperlichkeit vom Menschen gleich weit entfernt, und doch steht die

Pflanze durch ihr Leben dem Menschen näher als das Mineral, und das

Tier durch sein sinnliches Leben näher als die Pflanze. Daß es sich in
diesem Beispiel um Vollkommenheiten handelt, die dem Menschen, dem

Tiere, der Pflanze und dem Mineral univok oder eindeutig zukommen,
spielt deshalb keine Rolle, weil, wie wir im vorausgehenden schon zeigten,
bloße Ähnlichkeiten Beziehungen sind, die auch die gleichen sein können,
wenn alle Glieder der Beziehungen unter sich sehr verschieden weit
voneinander abstehen. So ist zwischen 10 und 20 ein größerer Abstand als

zwischen 2 und 4. Nichtsdestoweniger gilt die Gleichung : 2 : 4 10 : 20 37.

Was nun das Maß der einem Geschöpfe wesentlichen Vollkommenheiten

und Ähnlichkeiten mit Gott betrifft, so lehrt Thomas, daß dieses

abhänge von dem Maße, in dem der Akt die Potenz überragt. Bei den

körperlichen Dingen, ist das am wenigsten in den chemischen Elementen
und den Mineralen der Fall, und am meisten beim Menschen. Daher ist
der Mensch durch seine geistige Seele unter allen körperlichen Wesen

das vollkommenste38.
Aber auf diese Weise wird nur unsere Aufteilung der körperlichen

Geschöpfe in Gattungen und Arten objektiv begründet. Es bleibt daher
die Frage, wie es möglich sei, daß auch Geschöpfe der gleichen Art noch

sehr verschieden vollkommen sind. Auf diese Frage antwortet der

Aquinate, daß in den körperlichen Dingen die substantiellen Formen
auch der gleichen Art um so vollkommener seien, je besser der Stoff
beschaffen sei, in den sie aufgenommen sind, und daß dadurch innerhalb
derselben Art substantielle Unterschiede entständen 30. Wie groß diese

3' Siehe Fußnote 8.
38 De spirit, créât, a. 2 : Quanto aliqua forma est per/ectior, tanto magis super-

greditur materiam corporalem ; quod patet in diversis formarum ordinibus. Vgl.
S. Th. I 76, 1.

33 S. Th. I 85, 7 : Manifestum est enim quod quanto corpus est melius dis-
positum, tanto meliorem sortitur animam ; quod man ifeste apparet in his quae



Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe 21

substantiellen Unterschiede sein können, zeigt die différentielle Psychologie

in ihren Lehren von der Individuation und vom angeborenen

physischen Charakter.
Die dritte Verschiedenheit der Vollkommenheit in den Geschöpfen,

wir nannten sie die individuelle innerhalb derselben Substanz, kommt
dadurch zustande, daß, wie wir schon zeigten, jede Tätigkeit der

Geschöpfe ihre Ähnlichkeit mit Gott vermehrt. Diese individuelle
Verschiedenheit wird außerdem noch in einem fort vermehrt durch die

mannigfaltigen Künste und die Werke der Kultur. So bleibt der Marmor
auch Marmor, wenn ihn der Künstler zu einer Statue verarbeitet, und
doch ist zwischen seinen zwei Zuständen vor und nach der Arbeit des

Künstlers ein großer Unterschied.
Diese Stufenordnung wird in den rein geistigen Dingen fortgesetzt,

da ja auch sie aus Potenz und Akt zusammengesetzt sind40. Ihre
Geistigkeit schließt nur jede Zusammensetzung ihrer Wesenheit aus Stoff
und Form aus, was eine doppelte Wirkung hat : nämlich erstens, daß

keine reinen Geister mit den gleichen wesentlichen Seinsvollkommenheiten

möglich sind, sondern daß jeder reine Geist für sich allein eine besondere

Art von Geschöpf ist41. Und sodann, daß jeder reine Geist die eigene
Substanz zum eigentümlichen Gegenstand seines Erkennens hat. Aber
weil es zum eigentümlichen Gegenstand eines Erkenntnisvermögens
gehört, daß es diesem die Erkenntnis alles anderen vermittelt, daß

z. B. Gott alles andere nur durch seine eigene Wesenheit erkennt und
der menschliche Verstand alles nur auf dem Wege über die von einem

Phantasiebild abstrahierte allgemeine Körperwelt, erkennt der reine
Geist alles nur mittels seiner eigenen begrenzten Wesenheit42. Daher ist

sunt secundum speciem diversa. Cuius ratio est, quia actus et forma recipitur in.

materia secundum materiae capacitatem. Unde etiam cum in hominibus quidam
habeant corpus melius dispositum, sortiuntur animam maioris virtutis in intelli-
gendo. Vgl. Thiel, Die Thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des
Einzelmenschen, Freiburg i. Br. 1929, 28 ff.

40 S. Th. I 50, 3 : Subtracta ergo materia, et posito quod ipsa forma subsistât
non in materia, adhuc remanet comparatio formae ad esse, ut potentia ad actum.
Et talis comparatio intelligenda est in angelis. Vgl. De spirit, créât, a. 1.

41 Vgl. Thiel, Der einheitliche Urgrund der Individuation in den geschaffenen
einfachen wie in den körperlichen Substanzen nach der Jugendschrift des heiligen
Thomas von Aquin : De ente et essentia. Divus Thomas (Fr.) 17 (1939) 61-74.

42 S. Th. II-II 1, 3 : Nihil subest alicui potentiae vel habitui, aut etiam actui,
nisi mediante ratione formali obiecti ; sicut color videri non potest nisi per lucem,
et conclusio sciri non potest nisi per medium demonstrationis. S. Th. 11,7: Proprie
autem illud assignatur obiectum alicuius potentiae vel habitus, sub cuius ratione
omnia referuntur ad potentiam vel habitum ; sicut homo et lapis referuntur ad
visum, in quantum sunt colorata.



22 Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

seine ganze Erkenntnis um so vollkommener, je vollkommener diese

seine eigene Wesenheit ist. Wir können diese Verschiedenheiten der
reinen Geister nicht näher bestimmen, weil wir überhaupt nur aus der

Offenbarung wissen, daß es reine Geister gibt. Aber es läßt sich kein
Grund angeben, warum bei reinen Geistern viele Stufen der Vollkommenheit

unmöglich sein sollen. Weil wir Menschen einander nach der Möglichkeit

messen, viele Dinge unter allgemeinen Begriffen zusammenzufassen,

und Gott alles in einem einzigen Akte erkennt, sagen die Thomisten, die
reinen Geister unterschieden sich dadurch, daß sie nicht alle die gleiche
Anzahl von Ideen zum Erkennen brauchen, sondern der eine weniger
als der andere43.

So erhalten wir ein Weltbild, in dem alles wohl geordnet ist und
nach dem die Welt mit Recht ein Kosmos genannt werden darf. In
diesem Weltbild hat alles seinen bestimmten Platz und trägt alles auf
seine besondere Weise zur Verherrlichung Gottes bei, die das gemeinsame
Endziel Gottes und aller Geschöpfe ist.

43 S. Th. I 89, 1 : Deus per unam suam essentiam omnia intelligit. Superiores
autem intellectualium substantiarum etsi per plures formas intelligant, tarnen intel-
ligunt per pauciores et magis universales, et virtuosiores ad comprehensionem rerum
propter efficaciam virtutis intellectivae quae est in eis. In inferioribus autem sunt
formae plures, et minus universales, et minus efficaces ad comprehensionem rerum,
in quantum deficiunt a virtute intellectiva superiorum. Vgl. Gredt II, n. 648, 3.


	Die grosse Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

