Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 6 (1959)

Artikel: Die grosse Mannigfaltigkeit der Geschdpfe
Autor: Thiel, Matthias
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761476

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAaTtTtHIAS THIEL OSB

Die grosse Mannigfaltigkeit der Geschopfe

Gallus Manser OP bemerkt in seinem Buche « Das Wesen des
Thomismus », Thomas sei im Mittelalter und vor allem im 13. Jahr-
hundert nicht der einzige gewesen, der die Theorie von Akt und Potenz
zur seinigen gemacht habe. Aber kein Scholastiker habe die Unter-
scheidung von Akt und Potenz so sehr «zum Zentralgedanken seiner
wichtigsten philosophischen Lehrpunkte und methodischen Momente »
gemacht wie Thomas. Obwohl auch Thomas Plato, Plotin, Augustin und
anderen Quellen zahllose Lehrpunkte seiner philosophischen Weltan-
schauung entnommen habe, bleibe bei ihm doch die aristotelische Lehre
von Akt und Potenz das «eigentliche Einverleibungsprinzip der ver-
schiedenen Elemente » und der «Zentralgedanke seiner wichtigsten philo-
sophischen Lehrpunkte und methodischen Momente » . Deshalb faBt
Manser selbst den reichen Inhalt seines Buches in dem einen Satz
zusammen : « In der scharf logischen, konsequenten Durch- und Weiter-
bildung der aristotelischen Lehre von Potenz und Akt erblicken wir das
innerste Wesen, den Kernpunkt des Thomismus. » 2

Von denen, die Mansers nicht unwidersprochen gebliebene Bestim-
mung des Thomismus iibernommen haben, sei nur Gred¢t OSB genannt,
der in seinem letzten Buche « Die aristotelisch-thomistische Philosophie » 3
dieselbe Ansicht mit fast den gleichen Worten duBlert und gleich auch

1 Freiburg (Schweiz), 3. Aufl. 1949, S. 100.

? A a0

% Wir zitieren GREDTS Buch « Die aristotelisch-thomistische Philosophie » vom
Jahre 1935 (Freiburg i. Br.) nach der Seitenzahl und seine « Elementa Philosophiae
aristotelico-thomisticae » nach den Nummern der 7. Auflage aus dem Jahre 1937.
I, S. 2 u. I. n. 8. Vgl. auch GrEDT, Doctrina thomistica de potentia et actu contra
recentes impugnationes vindicatur. Acta Pont. Academiae Romanae S. Thomae
Aquinatis et Religionis Catholicae, Nova series, Vol. I (1934) 1-17.



4 Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschépfe

das Verhiltnis von Akt und Potenz in der Weise bestimmt, daB er die
Potenz das beschrinkende Prinzip des Aktes oder der Wirklichkeit
nennt. Manser und Gredt kommen auch darin iiberein, daf3 sie beide
mit Thomas eine Mannigfaltigkeit der Geschépfe nur fiir moglich halten,
weil die Geschopfe aus Akt und Potenz zusammengesetzt sind.

Aber es gibt zwei Formen des Beweisens, die Gredt folgendermaBen
unterscheidet : « Der Beweis, ganz allgemein genommen, wird eingeteilt
in den DaBbeweis (demonstratio quia [67.]) und den Warumbeweis,
(d. propter quid [3167t]). Jener beweist nur die Tatsache, daB etwas ist,
daB etwas wahr ist; dieser beweist auch, warum etwas ist, warum
etwas wahr ist, und zwar dadurch, daB er den eigentiimlichen, nichsten
Seinsgrund angibt. Der Warumbeweis beweist die Eigenschaften aus
dem Wesen des Trigers der Eigenschaften, denn das Wesen ist der
Seinsgrund, die Ursache der Eigenschaften. » 4

Die DaBbeweise der beiden Thomisten fiir ihre These, daB eine
Mannigfaltigkeit der Geschépfe nur moglich sei durch deren Zusammen-
setzung aus Potenz und Akt, scheinen uns hinreichend klar und iiber-
zeugend zu sein, so daB sie kaum einer Ergdnzung bediirfen. In diesen
DaBbeweisen werden auch Griinde angegeben dafiir, daB es nicht anders
sein kann, aber diese Griinde liegen mehr in Folgen jeder anderen
Erklirung fiir andere philosophische Lehren als im Wesen der Geschopfe
selber. Denn nach dem allgemeingiiltigen logischen Gesetz « Ex vero
antecedente semper sequitur verum consequens » kann keine Erkldrung
einer Sache wahr sein, die nicht ohne unannehmbare Folgerungen weiter-
gedacht werden kann®. Aber der Warumbeweis dafiir, daB nur die
Zusammensetzung aus Akt und Potenz eine Vielheit der Geschopfe
moglich macht, ist weder von Manser noch von Gredt ebenso klar
herausgearbeitet. Aus diesem Grunde mdchten wir im Folgenden die von
ihnen iiber ihre ganzen Biicher zerstreuten Elemente des Warumbeweises
sammeln, logisch ordnen und durch einige weitere Gedanken ergénzen,
damit auf diese Weise die Systematik der thomistischen Lehre von der
Mannigfaltigkeit der Geschépfe sichtbarer werde. Zu diesem Zwecke
betrachten wir die Vielheit der Geschopfe unter einem doppelten Ge-
sichtspunkte : zuerst von seiten Gottes und sodann von seiten der
Geschopfe.

4 GreptT I, S. 110 u. I, n. 211. ;
¥ Das gilt auch von MANSER, wenn er das Hauptverdienst des Aquinaten in
die konsequente Weiterfiihrung der Lehre von Akt und Potenz verlegt. A. a. O. 165.



Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschépfe - 5

I. Innere Verhiltnisgleichheit zwischen Gott und den Geschdpfen
im allgemeinen (Analogia proportionalitatis propriae)

Das Erste, wodurch Gott sich von allen Geschépfen unterscheidet,
ist nach thomistischer Lehre sein Aussichselbstsein 8. Denn ein aus sich
selbst seiendes Geschopf wire ein innerer Widerspruch. Mit diesem ersten
Unterschied hingt wesentlich der zweite zusammen, daB jedes Geschopf
nur ein begrenztes Sein hat. Denn wie Thomas bemerkt, kann nichts
Verursachtes die ganze Fiille der Vollkommenheiten besitzen 7. Es fehlt
dem Verursachten zum mindesten die Vollkommenheit, aus sich selbst
zu sein. Wenn daher Gott eine Welt erschaffen wollte, konnte er nur
Wesen hervorbringen, die ein begrenztes Sein haben.

Das hindert aber nicht, daB alle Geschopfe doch mit Gott eine
gewisse Ahnlichkeit aufweisen &. Denn wie der Aquinate in seiner Summe
gegen die Heiden schreibt, sucht jedes Handelnde das von ihm Ver-
ursachte so weit sich dhnlich zu machen, als dieses dazu fdhig ist ®.
Der Grund dafiir liegt darin, daB jedes Verursachen in einer Mitteilung
der eigenen Seinsweise an etwas anderes besteht und daher Ursache
und Wirkung notwendig etwas gemeinsam haben. Gibe es nur eine
Ahnlichkeit zwischen Ursache und Wirkung, die eine Eigenschaft oder
Vollkommenheit auf die gleiche Weise besitzen oder dieselbe Voll-

8 G, Th.I 13, 11 : Cum esse Dei sit eius essentia, et hoc nulli alii conveniat. . .,
manifestum est quod inter alia nomina hoc [qui est] maxime proprie nominat Deum.

" De spirit. creat. a. 1 : Nullus actus causatus habet omnem perfectionis ple-
nitudinem.,

8 De Verit. 2, 11 ad 4 : Dicendum, quod similitudo, quae attenditur ex eo
quod aliqua duo participant unum, vel ex eo quod unum habet aptitudinem deter-
minatam ad aliud, ex qua scil. ex uno alterum comprehendi possit per intellectum,
diminuit distantiam ; non autem similitudo, quae est secundum convenientiam pro-
portionum : talis enim similitudo similiter invenitur in multum vel parum distan-
tibus ; non enim est maior similitudo proportionalitatis inter duo et unum et sex
et tria, quam inter duo et unum et centum et quinquaginta. Et ideo infinita di-
stantia creaturae ad Deum similitudinem praedictam mon tollit. Vgl. MANSER 489.

- 9 C. G. II 45 : Cum enim omne agens intendat suam similitudinem in effectum
inducere secundum quod effectus capere potest, tanto hoc agit perfectius quanto
agens perfectius est. — S. Th. I 15, 1: In omnibus enim quae non a casu gene-
rantur, necesse est formam esse finem generationis cuiuscunque. Agens autem non
agit propter formam, nisi in quantum similitudo formae est in ipso. Schon in seinem,
Sentenzenkommentar wendet der Aquinate diese Lehre auf Gott folgendermafien
an : Ipse [Deus] bonitatem suam perfecte amat, et ex hoc vult quod bonitas sua
multiplicetur per modum qui possibilis est, ex sui scil. similitudine ; ex quo pro-
venit utilitas creaturae, in quantum similitudinem divinae bonitatis recipit II d. I
q.2 a. 1.



6 Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschopfe

kommenheit nur in verschiedenen Graden haben, dann wire allerdings
jede Ahnlichkeit zwischen Gott und einem Geschépfe dadurch aus-
geschlossen, daB3 Gott wesentlich unverursacht ist, jedes Geschopf aber
naturnotwendig nur verursachte Eigenschaften hat. Aber wie Thomas
in seiner Theologischen Summe bemerkt, gibt es auBer der univoken
auch eine nur analoge oder beziehentliche Ahnlichkeit. Die erste bloB
analoge oder in einer Verhiltnisgleichheit liegende Ahnlichkeit zwischen
Gott und Geschopf besteht darin, daB3 beide sind oder existieren. Dal3
niamlich Sosein und Dasein in Gott das gleiche, in den Geschépfen aber
sachlich voneinander verschieden sind, macht die Gleichung nicht un-
wahr : so wie Gott durch sein Dasein ist, sind auch die Geschopfe durch
ihr Dasein 9.

Zu den Verhiltnisgleichheiten, die jedes Handelnde seiner Wirkung
notwendig mitteilt, gehoért auch die innere Hinordnung der Wirkung
auf denselben Zweck, um dessentwillen sie vom Handelnden hervor-
gebracht wurde. Denn jedes Werden einer Wirkung ist eine Bewegung,
die ohne innere oder duBere Verinderung des Bewegten undenkbar und
deshalb notwendig der Ubergang aus einem Seinszustande in einen
anderen ist. Dieser innere Zweck einer jeden Wirkung aber kann unmag-
lich ein anderer sein, als der ihrer Wirkursache. So ist der Zweck des
Geschriebenen notwendig der Zweck des Schreibers. Daher ist das
metaphysische Axiom omne agens agit propter finem nur eine Folge
und Fortsetzung des bereits genannten Axioms omne agens agit sibi
simile.

II. Warum Gott
eine grofle Mannigfaltigkeit von Dingen erschaffen wollte

Wenn auf die Frage, warum Gott die Welt erschaffen habe, geant-
wortet wird, Gott habe das seinetwegen oder zu seiner eigenen Ver-
herrlichung getan, so klingt das etwas egoistisch fiir jeden, der diese
Verherrlichung fiir ein Gut hilt, durch das Gott weiter bereichert wird.
Das aber ist schon deshalb unméglich, weil auch die groBte Ehre oder
Verherrlichung fiir den Geehrten oder Verherrlichten nur ein reines
Gedankending ist und ihn in keiner Weise vollkommener macht als er

10 S, Th. I 4, 3: Illa quae sunt a Deo, assimilantur ei, in quantum sunt entia,
ut primo et universali principio totius esse. — De Verit. 23, 7 ad 9 : Finitum et
infinitum, quamvis non possint esse proportionata, possunt tamen esse proportio-
nabilia ; quia sicut infinitum est aequale infinito, ita finitum finito; et per hunc
modum est similitudo inter creaturam et Deum, quia sicut se habet ad ea quae
ei competunt, ita creatura ad sua propria.



Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschopfe 7

schon ist. Honor est in honorante, sagen die Scholastiker. Die in der
Schopfung liegende Verherrlichung Gottes besteht vielmehr darin, dal
Gott durch die Schépfung anderer Wesen nun auch von anderen Wesen
erkannt und geliebt, mit anderen Worten, verherrlicht werden kann.
Denn dadurch erhalten die Geschépfe in einem analogen Sinne Anteil
am gottlichen Sein, das ja wesentlich Erkennen und Lieben Gottes ist.
Weil jedes Geschopf eine bestimmte Nachahmung des gottlichen Seins
ist, kann auch jedes Geschopf dem Menschen etwas vom gottlichen Sein
offenbaren und ihn so zur Verherrlichung Gottes anregen.

Selbst das Werk der Weltschépfung hat Gott nicht im geringsten
verdndert oder vervollkommnet. In der Scholastik wird Gott der unbe-
wegliche Beweger der Welt genannt 1. Eine weitere Vervollkommnung
Gottes ist innerlich dadurch unmoglich gemacht, daB sonst in Gott
Sosein und Dasein nicht identisch sein kénnten. Thomas sagt in seiner
S.Th.I 4,1ad3: Ipsum esse est perfectissimum omnium; comparatur
enim ad omnia ut actus ; nihil enim habet actualitatem, nisi in quan-
tum est ; unde ipsum esse est actualitas omnium rerum, et etiam ipsarum
formarum. Durch dieses Verhiltnis zwischen Seiendem, Akt und Voll-
kommenheit kann ein aus sich selbst seiendes Wesen nur durch sich
selbst vollkommen sein. Wie ein Geschdpf als solches von seinem Schépfer
nur empfangen kann, so kann ein aus sich selbst Seiendes nur geben
oder von der Fiille seiner Vollkommenheiten an andere mitteilen. Wie
total diese Mitteilung géttlichen Seins an die Geschopfe ist, zeigen am
besten die drei metaphysischen Lehren von der Erschaffung der Welt,
der notwendigen Mitwirkung Gottes als Erstursache bei allem, was die
Geschopfe als Zweitursachen vollbringen, und der ununterbrochenen
Erhaltung der Geschopfe durch Gott.

Die Seinsmitteilung Gottes an die Geschopfe geschieht aber auf
eine doppelte Weise. Die erste Weise findet sich bei deren Entstehen.
Bei ihr verhalten sich die Geschdpfe rein empfangend. Wesentlich anders
sieht die zweite Weise aus. Bei ihr sind die Geschopfe selbst mittitig.
Denn im Unterschiede zu Gott sind in den Geschopfen das bloBe Sein
und ihr Tétigsein sachlich voneinander verschieden. Soweit ein Geschopf
ist, ist es in jeder Beziehung von Gott hervorgebracht ; aber durch eine
ihm von Gott mitgeteilte Kraft konnen die Geschopfe zugleich mit Gott
wenigstens als Zweitursachen tdtig sein 2! ; und soweit sie das sind,
wirken sie auch selbst mit, um zu Gott, dem letzten Ziele der Schépfung

11 'GreDT, II 214 ; II n. 823, 2.
12 vgl. C. G, IIT 69.



8 Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschépfe

zuriickzukehren. Nach Thomas gehort das Streben, Gott noch dhnlicher
zu werden, zum Wesen einer jeden geschopflichen Tétigkeit. So schreibt
er in seiner S. C. G. III 21 : « Tendit enim in divinam similitudinem res
creata per suam operationem. »

Obwohl dieses Naturgesetz fiir alle Geschépfe bis hinab zum kleinsten
gilt, muB man doch auch hier wieder zwei Weisen des Ahnlichwerdens
mit Gott unterscheiden: ndmlich eine unvollkommenere der unver-
niinftigen Geschépfe und eine vollkommenere, nur den verniinftigen
Geschopfen mogliche. Denn die ersten kommen in ihrer Selbstvervoll-
kommnung niemals so weit, daB sie ihren Schopfer auch erkennen
konnen. Gott ist ja ein rein geistiges Wesen, das nur mittels der geistigen
Fdhigkeiten des Verstandes und des Willens erreichbar ist. Daher
brauchen die unverniinftigen Geschépfe einen Mittler, damit ihr Kreis-
lauf vom Schépfer zum Schopfer vollkommen wird. Dieser Mittler ist
ihnen im Menschen gegeben dadurch, daB dieser seine Gotteserkenntnis
nur aus den rein korperlichen Dingen schopfen kann. Denn der Mensch
ist trotz seiner geistigen Seele von der reinen Kdorperwelt so abhingig,
daBl er ohne sie weder leben noch sich geistig vervollkommnen kann.
Die reinen Geister konnen die rein koérperlichen Dinge wohl erkennen,
aber sie gewinnen diese Erkenntnis schon deshalb nicht aus ihnen, weil
auch sie als geistige Wesen von ihnen nicht erreicht werden. Ihnen wird
die Kenntnis der kérperlichen Dinge von Gott eingegossen. Wie sehr der
Mensch in seinem Erkennen und Lieben Gottes von der reinen Korper-
welt abhingt, zeigen am besten die bekannten fiinf scholastischen Be-
weise fiir das Dasein Gottes. Diese Gottesbeweise miissen schon deshalb
alle von den rein koérperlichen Geschépfen ausgehen, weil, wie in der
Psychologie gezeigt wird, zu jedem menschlichen Verstandeserkennen
ein Phantasiebild erforderlich ist, das nur einen kérperlichen Gegenstand
haben kann. Wiren nicht auch die rein korperlichen Dinge auf Gott
als Endziel hingeordnet, dann gibe es kaum eine befriedigende Antwort
auf die Frage, warum der Mensch nur auf dem Umwege iiber die rein
korperlichen Dinge zum Erkennen und Lieben Gottes gelange. So aber
hat die Abhéngigkeit des Menschen von der reinen Kérperwelt einen
tiefen Sinn. Denn gerade durch diese totale Abhidngigkeit von der reinen
Korperwelt wird der Mensch zum Mittler zwischen den unverniinftigen
Geschopfen und Gott gemacht. Thomas geht so weit, dal} er sagt, die
unverniinftigen Geschépfe nihmen den Menschen gewissermallen an der
Hand, um ihn zu Gott zu fithren. Dadurch wird die Gottesverherrlichung
des Menschen zu einem gemeinsamen Werk des Menschen und der unver-



Die grofle Mannigfaltigkeit der Geschopfe 9

niinftigen Geschopfe. In der Scholastik wird dieses Mitwirken der rein
korperlichen Dinge beim Erkennen und Lieben Gottes durch den
Menschen als die objektive oder gegenstdndliche Gottesverherrlichung
bezeichnet 13,

Hiernach ist es leicht zu verstehen, warum Gott so viele Arten und
Gattungen von Dingen erschaffen wollte. Wie wir gesehen haben, will
Gott, daB alle Geschopfe zu Ihm als ihrem ersten Ausgangspunkte
zuriickkehren. Diese Riickkehr aber soll sich in der Weise vollziehen,
daB der Mensch aus den rein korperlichen Dingen Gott erkennt und
durch sie auch bestimmt wird, Gott zu lieben. Nun ist aber, wie Thomas
in seiner S.C. G.II 45 schreibt, keine Art und keine Gattung von
Geschopfen Gott so dhnlich, daBl der Mensch durch sie zu einem wiirdigen
Gottesbegriff kdme. Deshalb entspricht eine so groBe, von keinem
Menschen restlos iibersehbare Mannigfaltigkeit der Geschépfe ganz der
von Gott gewollten Weltordnung 4.

III. Die Mittelstellung

der gottlichen Ideen zwischen der Wesenheit Gottes und den Geschépfen

Wie aber, so kann man nach dem Gesagten fragen, ist es innerlich
moglich, daB Gott von seiner mit der gottlichen Wesenheit identischen
Seinsvollkommenheit an andere Wesen mitteilt ? Sicher kann das nicht
so geschehen, wie die Pantheisten sich das Entstehen der Welt aus Gott
als Materialursache denken. Denn ein solches Werden der Welt setzt
ein Subjekt voraus, das noch der Entwicklung fihig und ohne die Welt
unvollkommen wire. Anders ist es, wenn man sagt, Gott sei nicht die
Materialursache der Welt, sondern ihre Wirkursache und ihr Endziel.
Denn im Unterschiede zu den inneren Ursachen, dem Stoffe und der
inneren Form gehen die duBeren Ursachen, die Wirkursache und das
Ziel, nicht mit ihrem eigenen Sein in das Verursachte ein, sondern geben
diesem ein von dem ihrigen verschiedenes Sein. Daher wird das Sein
der Wirkursache und des Zieles durch das Sein des von ihnen Ver-
ursachten in keiner Weise vervollkommnet, wie z.B. das Sein des
menschlichen Leibes und das Sein der menschlichen Seele durch das
Sein des ganzen Menschen.

13 Vgl TuIEL, Anteil der unverniinftigen Geschépfe an der Gottesverherr-
lichung des Menschen. Divus Thomas (Fr.) 30 (1952) 185-200.
14 Vgl. D. SERTILLANGES OP, Le Probléme du mal. La solution. Paris 1951, 40f.



10 Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschdpfe

Zwischen dem Sein einer Wirkursache und dem Sein ihrer Wirkung
kann eine solche Ahnlichkeit bestehen, daB Ursache und Wirkung der
gleichen Art von Dingen angehoren. Diesen Fall haben wir nur beim
Erzeugen der Lebewesen. Eltern erzeugen immer nur Kinder derselben
Art, der sie selbst angehdren 5. Wie wir schon sagten, ist ein solches
Hervorbringen bei Gott innerlich unméglich. Andere Gotter verursachen
ist innerlich widerspruchsvoll. Das ist fiir unsere Frage, wie Gott von
seiner Seinsfillle an andere Wesen mitteilen kénne, von groBer Be-
deutung. Denn wir sehen daraus, da8 diese Mitteilung nur in der Form
einer analogen Nachahmung oder, wie wir schon sagten, einer Verhiltnis-
gleichheit geschehen kann. Damit aber eine solche Verhiltnisgleichheit
zwischen Gott und den Geschépfen zustande kommt, geniigt es nicht,
daB Gott sein eigenes mit seiner Wesenheit identisches Sein in sich
erkennt, vielmehr muBl der gottliche Verstand die gottliche Wesenheit
zu gottlichen Ideen machen, indem er ihre analoge Nachahmbarkeit
durch andere Wesen miterkennt. !¢ Die gottlichen Ideen haben also nicht
bloB die gottliche Wesenheit, in sich betrachtet, zum Gegenstand,
sondern zugleich die begrenzten Weisen, auf die Gottes unbegrenztes
Sein wenigstens analog mitteilbar ist und von den Geschépfen nach-
geahmt werden kann'’. Deshalb werden von uns Menschen so viele
gottliche Ideen unterschieden, als der gottliche Verstand Weisen einer
solchen Nachahmbarkeit erkennt !8. Auf seiten Gottes sind die gottlichen
Ideen die notwendige Voraussetzung alles Wirkens und Schaffens nach
auflen. Denn ohne sie wiirde Gott nur sich selbst erkennen, die géttliche
Wesenheit aber in ihrer Ganzheit ist nicht nachahmbar. Erst durch die

18 5. Th. T 4, 2: Quia quidquid perfectionis est in effectu, oportet inveniri in
causa effectiva vel secundum eandem rationem, si sit agens univocum, ut homo
generat hominem, vel eminentiori modo, si sit agens aequivocum.

18 Vgl. GREDT II, S.106 u. 248 ff.; II, n. 866, 4.

17 De Verit. 3, 2: Diversae autem res diversimode ipsam [essentiam divinam]
imitantur ; et unaquaeque secundum proprium modum, cum unicuique sit pro-
prium, esse distinctum ab altero ; et ideo ipsa essentia, cointellectis diversis propor-
tionibus rerum ad eam, est idea unius cuiusque rei. S. Th. I 15, 2: Sic igitur in quan-
tum Deus cognoscit suam essentiam ut sic imitabilem a tali creatura, cognoscit
eam ut propriam rationem et ideam huius creaturae. Auf den Einwand, daB es in
Gott nur eine, mit seiner Wesenheit identische Idee gebe, antwortet der Aquinate
ebenda : Idea non nominat divinam essentiam in quantum est essentia, sed in
quantum est similitudo vel ratio huius vel illius rei. Unde secundum quod sunt
plures rationes intellectae ex sua essentia, secundum hoc dicuntur plures ideae.

18 S, Th.I 15, 2: Plures ideae sunt in mente divina, ut intellectae ab ipsa.
Quod hoc modo potest videri. Ipse enim essentiam suam perfecte cognoscit. ..
Potest autem cognosci [essentia] non solum secundum quod in se est, sed secundum
quod est participabibilis secundum aliquem modum similitudinis a creaturis.



Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschépfe 11

gottlichen Ideen wird Gott auch die duBere Formalursache aller Ge-
schépfe. Weil auch der géttliche Verstand antecedenter ad voluntatem
divinam, ohne Mittun des gottlichen Willens keine Wirkursichlichkeit
hat, widerspricht eine solche rein intellektuelle Umwandlung der gott-
lichen Wesenheit in gottliche Ideen in keiner Weise der géttlichen Voll-
kommenheit, im Gegenteil, ohne sie kénnte Gott nicht frei sein ; denn
er miifte alles, was er als moglich erkennt, auch tun wollen. Die
Schwierigkeit, dal eine solche Umwandlung der géttlichen Wesenheit
in gottliche Ideen unvereinbar sei mit der gottlichen Einfachheit, 16st
der Aquinate, indem er sagt, die gottlichen Ideen seien nicht Mitursache
fiir das Erkennen Gottes, sondern sie gehorten zu dessen Gegenstand °.

IV. Die Zusammensetzung aller Geschépfe aus Akt und Potenz
als notwendige Voraussetzung fiir ihre Mannigfaltigkeit

Was aber ist auf seiten der Geschopfe erfordert, damit ihrer viele
moglich sind ? Die erste Antwort auf diese Frage lautet: Zu jeder
Vielheit von Geschopfen gehoéren offenbar zwei Stiicke : Fiir's erste
etwas, in dem sie alle iibereinkommen ; denn sonst kénnten sie nicht
unter dem gemeinsamen Namen « Geschépfe » zusammengefaBt werden.
Und sodann etwas, wodurch sie sich voneinander unterscheiden. Alle
Geschopfe miissen also irgendwie zusammengesetzt sein. Schon deshalb,
weil Gott absolut einfach ist, kann es nicht viele Gotter geben. Auf die
weitere Frage, wie diese Zusammensetzung aller Geschopfe aus zwei
Prinzipien genauer bestimmt werden koénne, antwortet Thomas in seiner
S. Th.I77, 1: Potentia et actus dividunt ens, et quodlibet genus entis.
Und in seinem Opusculum De ente et essentia sagt er, weil auch die
reinen Geister aus Akt und Potenz zusammengesetzt seien, habe es keine
Schwierigkeit, daB es deren viele gebe. Ohne eine Zusammensetzung aus
Akt und Potenz wire eine Vielheit derselben unmdéglich 2. Um diese
fiir die ganze thomistische Philosophie grundlegende Antwort richtig zu
verstehen, ist es notwendig, wohl zu unterscheiden zwischen dem reinen
Nichts und der reinen Potenz. Das reine Nichts ist schlechthin ein

% A.a. O. Hoc autem quomodo divinae simplicitati non repugnet, facile est
videre, si quis consideret ideam operati esse in mente operantis, sicut quod intelli-
gitur ; non sicut species, qua intelligitur, quae est forma faciens intellectum in actu.

20 De ente et essentia c. V: Et quia in intelligentiis [i. e. puris spiritibus]

ponitur potentia et actus, non erit difficile invenire multitudinem intelligentiarum ;
quod esset impossibile, si nulla potentia in eis esset.



12 Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschépfe

non-ens, ein Nichtseiendes, und schlieBt als solches jedes Sein aus,
sowohl das esse essentiae oder Sosein als das esse existentiae oder Dasein.
Auch eine Potenz ist als solche noch kein Seiendes, aber schon nach
seiner Wortbestimmung ist sie wesentlich die Hinordnung auf ein Dasein
oder ein Sosein ; und durch diese Hinordnung ist sie wenigstens Prinzip
eines Seienden 2. So hat die materia prima oder der reine Stoff noch
keinen Akt, und deshalb ist sie fiir sich allein noch kein ens oder
Seiendes, so dalBl sie nach Thomas nur madterschaffen werden kann 22,
Aber das ist kein Hindernis, daB die materia prima dennoch ein positives
Prinzip aller korperlichen Dinge genannt wird. Denn auch der ihr ent-
sprechende Akt, die substantielle Form, durch die der Stoff z. B. eine
Pflanze oder ein Tier wird, ist fiir sich allein nicht méglich, sondern
setzt wesentlich einen Stoff voraus, aus dem sie hervorgebracht wird.
Dieser zum Entstehen eines korperlichen Dinges notwendig voraus-
gesetzte oder miterschaffene Stoff ist aber gewi ein positives Mitprinzip
aller korperlichen Dinge. 2 Aus diesem Grunde kann zwischen Potenz
und Akt kein Gegensatz des innerlichen Widerspruches sein, sondern
konnen sie sich zueinander nur verhalten wie ein Unvollkommenes zu
seiner Vervollkommnung. « Unumquodque perfectum est in quantum est
actu, imperfectum autem secundum quod est in potentia. » 2

Um einem MiBverstindnis vorzubeugen, sei bemerkt, daf3 die Potenz,
von der jetzt die Rede ist, eine andere ist, als die in den géttlichen Ideen
liegende, innere Moglichkeit, von der im vorausgehenden gesprochen

21 Es sei hier nur erinnert an die Lésung des von Parmenides gemachten Ein-
wandes, daB eine Bewegung in der Welt innerlich widerspruchsvoll sei. THoMASs gibt
die Losung des Aristoteles In Met. XI lect. 6 n. 2234 so wieder : Si motus est. ..
oportet id, quod movetur, adhuc esse in eo, ex quo movetur, et nondum esse in
eo ad quod movetur, sed moveri ad ipsum et continue fieri in ipso. Et sic aliqua
affirmatio determinate est vera, et aliqua negatio ; et non oportebit quod contradictio
verificetur de eodem, quia secundum hoc nihil moveretur. Si enim idem foret esse in
termino ad quem, et non esse, nulla ratio esset quare moveretur ad terminum ad
quem nondum est in illo, quia iam esset ibi. Vgl. MANSER 107.

22 S5, Th. 17, 2 ad 3: Materia prima non existit in rerum natura per seipsam,
cum non sit ens actu, sed potentia tantum ; unde magis est aliquid concreatum,
quam creatum.

2 In Met. VII lect. 7 n. 1423 : Forma proprie non fit, sed compositum. Sicut
enim dicitur forma esse in materia, licet forma non sit, sed compositum. .. Formae
enim proprie non fiunt, sed educuntur de potentia materiae, in quantum materia
quae est in potentia ad formam fit actu sub forma, quod est facere compositum,
Vgl. S. G. II 16.

24 Thomas sagt in De Verit. 3, 5 ad 1 von der materia prima : Quantumque
enim debile esse habeat, illud tamen est imitatio primi entis; et secundum hoc
potest habere similitudinem in Deo. Vgl. C. G. I 28.



Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschopfe 13

wurde. Wenn wir dort sagten, die Wesenheiten der Geschépfe wiirden
durch die gottlichen Ideen innerlich méglich gemacht, so sollte damit
keineswegs ein in den Geschépfen schon vorhandenes Moglichsein gemeint
sein. Wie wir bemerkten, ist auch der gottliche Verstand, durch den die
gottlichen Ideen geschaffen werden, nur zusammen mit dem géttlichen
Willen wirkursdchlich tdtig. Daher ist die in den g6ttlichen Ideen liegende
innere Moglichkeit der Geschopfe eine ganz andere als die in den
Geschopfen zusammen mit dem Akte ein Ganzes bildende Moglichkeit.
Sie verhdlt sich zu dieser wie das Vorbild, nack dem etwas gemacht
wird, zu dem Stoffe, aus dem ein Werk gebildet wird. Das Sein der
Geschopfe im Verstande Gottes geht deren Verwirklichung im Weltall
voraus. Bevor es eine Welt gab, hatten alle Geschépfe von Ewigkeit her
im Verstande Gottes ein Erkanntsein und in der Macht Gottes ein
potentielles Sein. Denn es gab niemals einen «Zeitpunkt», in dem
Gott die Welt nicht hitte erschaffen konnen, wenn er gewollt hitte. Die
zu jeder Vielheit von Dingen erforderte Potenz hat nicht nur in Gott
ein Sein, sondern teilt mit ihrem entsprechenden Akte das Sein des
Ganzen im Weltall. Denn auch dieser Akt hat kein ihm allein zukom-
mendes Sein, sondern ist das, wodurch die Potenz Sein erhilt. Die
Scholastiker driicken dieses gegenseitige Ergidnzen von Potenz und Akt
zum Ganzen aus, indem sie sagen, das Ganze existiere ut «quod »,
Potenz aber und Akt, aus denen das Ganze zusammengesetzt ist,
existierten nur ut « quibus » 2. Weil die Potenz in den Geschépfen das
aufnehmende Prinzip ist, nennt man sie in der scholastischen Philosophie
potentia subiectiva, wihrend die erste wegen ihres bloB erkannten Seins
potentia obiectiva genannt wird 6. Die potentia obiectiva wird nicht,
wie die potentia subiectiva verwirklicht, sondern nur nachgeahmt.
Wegen des formalursichlichen Zusammenhanges zwischen der potentia
obiectiva und der potentia subiectiva kann man sagen, die beiden
stinden zueinander in dem Verhiltnis einer analogia attributionis oder
Analogie der Zuteilung.

*¥ Quodl. IX, q. 5, a. 11 : Cum tamen fieri non sit nisi compositi, cuius est esse :
formae enim esse dicuntur non propria factione, sed per factionem suppositorum,
quae transmutantur transmutatione materiae de potentia in actum. — De pot. 3, 8 :
Unumquodque autem factum hoc modo dicitur fieri quo dicitur esse. Nam esse est
terminus factionis ; unde illud quod proprie fit per se, compositum est. Forma autem
non proprie fit, sed est id quo fit, id est per cuius acquisitionem aliquid dicitur
fieri... non proprie dicitur quod forma fiat in materia, sed magis de materiae
potentia seducatur. Vgl. GReEDT II, S. 102 ; I, n. 707, 4. Jos. ENDREs, Die Potenz-

Alkt-Lekre heute. Divus Thomas (Fr.) (1949), 257-280.
26 Vgl. GrepT 11, S. 28; II, n. 653.



14 Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschépfe

In der Nachahmung der gottlichen Ideen durch die Geschépfe liegt
der tiefste Grund, warum diese dem Menschen die Erkenntnis Gottes
vermitteln kénnen. Mit Recht schreibt Manser (S. 174) : « Der Menschen-
geist ist seinem Wesen nach auch ein besonderes Nachbild des unge-
schaffenen gottlichen Geistes : ‘Quaedam participata similitudo luminis
increati’, eine ‘impressio primae veritatis’. Er nimmt bei Thomas be-
kanntlich die Stelle des platonisch-augustinischen géttlichen Lichtes ein.
Dadurch hat er das ganze Problem in die Seinsordnung auf den Boden
des Seinsexemplarismus verschoben. » Nach thomistischer Lehre wird die
Wabhrheit des menschlichen Erkennens von den zu erkennenden Dingen
gemessen, das Sein dieser Dinge aber von den gottlichen Ideen. |

Wir haben bereits gesagt, daB Potenz und Akt sich zueinander
verhalten wie das Unvollkommene zu seiner Vervollkommnung. Deshalb
ist zwischen ihnen kein Gegensatz des inneren Widerspruches wie zwischen
Sein und Nichtsein. Gemeint ist hier die potentia subiectiva oder
physische Moglichkeit. Damit ist unsere Frage, warum jede Vielheit
von Geschdpfen in ihnen eine Zusammensetzung aus Potenz und Akt
voraussetze, noch nicht beantwortet. Dazu ist weiter erfordert, daB wir
auch den Grund angeben, aus dem weder ein actus purus oder reiner
Akt noch eine pura potentia oder reine physische Moglichkeit verviel-
faltigt werden kann. Fiir beide gibt Thomas den Grund in dem einen
Satze an, daB in den Geschépfen nicht nur das Sein selbst, das sie
gemeinsam haben, eine Vollkommenheit sei, sondern auch das, wodurch
sie sich voneinander unterschieden 2. So unterscheiden sich ein Fisch
und ein Vogel dadurch, daB der erste im Wasser leben und der zweite
in der Luft fliegen kann. Aber sowohl das Leben im Wasser als das
Fliegen in der Luft ist offenbar eine Vollkommenheit. Nun aber kann
es keine Vollkommenheit geben, die dem reinen Akte fehlt, und durch
die deshalb ein anderes Wesen sich von ihm unterscheiden koénnte.
Damit es viele reine Akte gibe, miiBten die einzelnen actus puri durch
zwei Merkmale zusammengesetzt sein : ndmlich ein Merkmal, in dem sie

27 G, Th. I 14, 6 : Non solum autem id quo creaturae communicant, scil. ipsum
esse ad perfectionem pertinet, sed etiam ea per quae creaturae ab invicem distin-
guuntur, sicut vivere et intelligere, et huiusmodi, quibus viventia a non viventibus,
et intelligentia a non intelligentibus distinguuntur. — Adolf DyROFF schreibt in
seiner « Einleitung in die Philosophie », herausgegeben von Wladimir Szylkarski, in
dem Kapitel iiber « Sein und Menschentum » : « Verschiedenheit oder Anders-Sein
(Nicht-So-Sein) bezeichnet etwas wirklich Seiendes. Die voneinander verschiedenen
Dinge vernichten einander nicht, wir aber miissen zur Verneinung greifen, wenn

wir unterscheiden. Rot bleibt Rot, auch wenn wir erkennen, daB Rot nicht Griin
ist. » Aus « Christliche Philosophie in Deutschland 1920-1945 », Regensburg 1949, 126.



Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschépfe 15

mit den anderen reinen Akten iibereinkimen ; und ein zweites, durch
das sie sich von den iibrigen unterschieden. Das aber ist nicht méglich,
ohne daB die beiden Merkmale sich gegenseitig zu einem Ganzen ver-
vollstindigten wie Potenz und Akt.

Man kann das gleiche auch so beweisen. Ein Merkmal, das einem
Ding «secundum quod ipsum » zukommt, d. h. so, daB es mit dem
Ding identisch oder das Ding selbst ist, kann auBerhalb dieses Dinges
nicht noch einmal vorkommen. So konnen drei Winkel, die zusammen
gleich zwei rechten sind, nicht auBerhalb eines Dreieckes sein. Es kann
wohl viele Dreiecke geben, aber das hat seinen Grund darin, daB das
Dasein eines Dreieckes nicht zu dessen Wesen gehort. Auch ein wirklich
existierendes Dreieck kann als solches nicht vervielfiltigt werden, weil
jedes andere Dreieck zum mindesten eine andere Existenz hat. Nun aber
gehort das Dasein zum Wesen des actus purus ; daher kann es ebenso-
wenig viele reine Akte geben wie viele Wesenheiten vom Dreieck 2,

Die pura potentia kann nicht vervielfiltigt werden, weil es ihrer
Natur widerspricht, irgendeine Vollkommenheit zu besitzen, durch die
sie sich von einem anderen unterscheiden kénnte. Ihr einziges Unter-
scheidungsmerkmal ist ihr absoluter Mangel jeder Vollkommenheit.

Um besser zu verstehen, wie aber gerade durch eine Zusammen-
setzung aus Potenz und Akt eine Mannigfaltigkeit der Dinge mdglich
wird, miissen wir uns klarmachen, daB3 zwischen Akt und Potenz iiber-
haupt kein Gegensatz in dem Sinne besteht, wie Gegensatz in der Logik
verstanden wird ; nimlich als das Verhiltnis von Sachverhalten, die sich
von dem gleichen Subjekt ausschlieBen. Den Gegensatz des inneren
Widerspruches zwischen Potenz und Akt haben wir bereits als nicht
bestehend daraus bewiesen, daB3 die Potenz sich nicht zum Akt verhilt
wie ein schlechthin Nichtseiendes zu einem Seienden, sondern wie ein
positives Mitprinzip des gleichen Ganzen. Man kann auch nicht sagen,
Potenz und Akt stinden zueinander in einem kontriren Gegensatz, wie
die beiden Grundfarben Rot und Blau, weil der Akt die Potenz nicht,
wie eine kontridre Farbe die andere, zerstort, sondern sich mit ihr ver-
bindet wie ein Teil mit dem anderen desselben Ganzen. So verhalten
sich im Menschen Leib und Seele zueinander wie Potenz und Akt, und
sind als solche die beiden Prinzipien des Menschen. Auch der Gegensatz
der Beraubung (oppositio privationis) besteht nicht zwischen Potenz
und Akt, da ja die Potenz durch den entsprechenden Akt nicht auf-
gehoben wird, wie die Blindheit durch das Sehen, sondern verwirklicht

% Vgl. C.G.II 15 u. I 28.



16 Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschopfe

oder vervollkommnet. Der relative Gegensatz, wie zwischen Vater und
Kind, kommt bei Potenz und Akt deshalb nicht in Frage, weil beziehent-
lich entgegengesetzte Dinge sich gegenseitig fordern. So gibt es keinen
Vater ohne Kind, aber auch kein Kind ohne Vater. Es gibt aber einen
Akt, dem keine Potenz entspricht, nimlich der reine Akt. Denn eine
ihm entsprechende Potenz miiBte als solche zugleich durch einen ent-
sprechenden Akt verwirklicht werden kénnen und wegen ihrer absoluten
Unendlichkeit niemals ganz zu verwirklichen sein 2, Auch die materia
prima oder der reine Stoff ist nicht schlechthin unendlich, sondern nur
in der Weise, daB er nacheinander unendlich viele Formen aufnehmen
kann 3.

Die einzige Moglichkeit dafiir, daB es eine Vielheit von Dingen gibt,
liegt also darin, daB es Potenzen und Akte gibt, die nicht schlechthin
unendlich sind. Wendet man dagegen ein, Gott bilde doch trotz seiner
Unendlichkeit mit der Welt eine Vielheit, so ist zu antworten, Gott
konne gerade wégen seiner Unendlichkeit nicht mit einem anderen
zusammengezihlt werden, so daB die Zahl zwei entstehe ; denn, wie wir
schon bemerkten, ist Gott als unendlich vollkommenes Wesen keiner
Vollkommenheit bar, durch die ein anderes Wesen sich von ihm unter-
scheiden kénnte. Alle anderen Wesen nehmen nur teil an der géttlichen
Allvollkommenheit. Daher ist Gott von den Geschopfen auf ganz andere
Weise verschieden als diese unter sich. Nur die Geschopfe konnen in
Gattungen und Arten unterschieden und zusammengezdhlt werden.
Gott ist der Welt nicht bloB transzendent, sondern zugleich im voll-
kommensten MaBe immanent dadurch, daB er als erste Ursache von
allem, was in der Welt ist oder geschieht, gegenwirtig ist 3. Die All-
gegenwart Gottes erstreckt sich selbst auf die reine Potenz im Stoffe.
Denn auch der Stoff ist von Gott wenigstens miterschaffen. Die
Schwierigkeit, das Verhiltnis Gottes zur Welt ganz klar auszudriicken,
kommt daher, da3 wir von Gott nur eine analoge Erkenntnis haben, die
zu einem guten Teil mit bloBen Verneinungen durchsetzt ist. So suchen
wir den Schopfungsakt Gottes in der Weise einigermaBen klar zu machen,
daB wir das gottliche Verursachen mit dem geschopflichen vergleichen

2 De spirit. creat. a. 1 : Actus naturaliter est prior potentia. Illud autem quod
est prior, non dependet a posteriori, sed e converso. Et ideo invenitur aliquis actus
purus absque omni potentia, numquam tamen invenitur in rerum natura potentia
quae non sit perfecta per aliquem actum ; et propter hoc semper in materia prima
est aliqua forma.

30 Vgl. Grepnt I, S. 227 ; I, n. 365 ff.

31 Vgl. Grept 11, S. 204 ; II, n. 818, 3.



Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschopfe 17

und jeden Ubergang aus einem Zustand des bloBen Kénnens in das
wirkliche Tun in Gott vereinen 32. Suchen wir uns dennoch das Ver-
hiltnis von Potenz und Akt in den Geschépfen wenigstens noch etwas
klarer zu machen.

V. Das Axiom « omnis actus limitatur per potentiam »

Wenn, wie wir im vorausgehenden mit Thomas sagten, die Potenz
sich zum Akt verhidlt wie das Unvollkommene zu seiner Vervoll-
kommnung, dann kann ihre Zusammensetzung in den Geschopfen nur in
der Weise geschehen, daB die Vollkommenheit des Aktes durch die Un-
vollkommenheit der Potenz begrenzt wird. Von den 24 Thesen, in denen
die rémische Studienkongregation im Jahre 1914 die Hauptlehren des
Aquinaten zusammenfassen wollte, lautet die zweite: Actus, utpote
perfectio, non limitatur nisi per potentiam, quae est capacitas perfec-
tionis. Proinde in quo ordine actus est purus, in eodem nonnisi illimitatus
et unus existit ; ubi vero est finitus ac multiplex, in veram incidit cum
potentia compositionem. Dall das wirklich die Lehre des Aquinaten ist,
dafiir geniigt die eine Stelle aus seinem Compendium Theologiae c. 18 :
Nullus actus invenitur finiri nisi per potentiam, quae est receptiva. Inve-
nimus enim formas limitari secundum potentiam materiae. Si igitur
primum movens est actus absque potentiae permixtione, quia non est
forma alicuius corporis, necessarium est ipsum infinitum esse. Thomas
und die Thomisten suchen diese sehr abstrakte Lehre etwas konkreter
zu gestalten durch das Beispiel von der WeiBle, die, wenn sie von Gott
ohne Aufnahme in einen Stoff erschaffen wiirde, in ihrer Art unbegrenzt
wire %, '

Um diese Lehre von der Begrenzung des Aktes durch die Potenz
besser zu verstehen, muB3 man wohl unterscheiden zwischen begrenzen
und bestimmen. Jede Begrenzung besagt eine Unvollkommenheit und
kann deshalb nicht vom Akte kommen, sonst miiite auch Gott begrenzt
sein. Dagegen ist jede Bestimmtheit eine Vollkommenheit, die als solche

% Vel Grepr I, 8, 212 I, n, 764,

% De spirit. creat. a. 8: Si enim intelligatur albedo absque omni subiecto
subsistens, non erit possibile ponere plures albedines ; cum videamus quod haec
albedo non differt ab illa nisi per hoc, quod est in hoc vel illo subiecto ; et similiter
si esset humanitas abstracta, non esset nisi una tantum. Vgl. GReDT II, n. 657018,
Derselbe, Die Selbstverstindlichkeit des Grundsatzes von der Begrenzung der Wirk-
lichkeit durch die von ihr sachlich verschiedene Mdoglichkeit. Divus Thomas (Fr.)
18 (1940) 84-88.

b ]
o



18 Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschopfe

nicht von einer reinen Potenz verursacht werden kann. In den kérper-
lichen Dingen wird das bestimmende Prinzip Form genannt, das be-
grenzende aber Stoff. Daher ist es gut, das Axiom omnis actus limitatur
per potentiam zu vervollstindigen durch : omnis potentia determinatur
per actum. DaB jede Potenz durch den ihr entsprechenden Akt be-
stimmt wird, ist schon daraus zu ersehen, daf3 sie nur durch ihren Akt
definiert werden kann. « Potentia non potest definiri nisi per actum »,
sagt Thomas 3. Jedes Geschopf ist nicht nur begrenzt, sondern auch
bestimmt : das erste durch seine Potenz und das zweite durch seinen
Akt 35,

VI. Das Prinzip des inneren Widerspruches

Fiir unsere Frage, was auf seiten der Geschopfe erfordert sei, damit
ihrer viele mdglich sind, ist es nach dem Gesagten wichtig zu wissen,
welche Zusammensetzungen aus Potenz und Akt stattfinden kénnen.
Thomas antwortet auf die Frage, ob Gott allméachtig sei, Gott kénne alles,
was keinen inneren Widerspruch enthalte und deshalb gemacht werden
konne. Daher sei es entsprechender zu sagen, etwas konne nicht gemacht
werden, als Gott kénne es nicht machen 3. In dieser Antwort nimmt
der Aquinate nicht einmal Gott vom Prinzip des inneren Widerspruches
aus. Um aber seine Antwort richtig zu verstehen, miissen wir uns das
besondere Verhiltnis Gottes zum Widerspruchsgrundsatz klarmachen.
Das Prinzip des inneren Widerspruches ist fiir uns Menschen sowohl in
der Ordnung des Erkennens als in der Ordnung des Seins das erste von
allen Prinzipien. Es nimmt in der Ordnung des Erkennens die erste
Stelle ein, weil es unmittelbar der einfachen Erfassung des Seins und
Nichtseins folgt und mit ihm unser ganzes diskursives Erkennen beginnt.
Und in der Ordnung des Seins kann es in dem Sinne erstes Prinzip
genannt werden, da3 die Wahrheit keines anderen Satzes frither von den
zu erkennenden Dingen objektiv begriindet ist und alle anderen logischen
Wahrheiten indirekt aus dem Verhiltnis zwischen Sein und Nichtsein
bewiesen werden. Denn der Beweis, daB das Gegenteil einen inneren
Widerspruch enthilt, ist von allen Beweisen der letzte und iiber-

3 In Met. IX lect. 7 n. 1846,

3 De spirit. creat. a. 8 ad 9: Habet enim se determinatum ad indetermi-
natum ut actus ad potentiam. .

8 S, Th. I 25, 3 : Ea quae contradictionem implicant, sub divina omnipotentia
non continentur, quia non possunt habere possibilium rationem. Unde convenien-
tius dicitur quod ea non possunt fieri, quam quod Deus ea non possit facere.



Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschopfe 19

zeugendste. Trotzdem ist sein Inhalt der denkbar unbestimmteste und
daher die unvollkommenste Wahrheit. Denn er sagt nicht, was ist,
sondern nur, was nicht moglich ist, wenn etwas ist. Nun ist es zwar wahr,
daB auch Gott nicht zugleich sein und nicht sein oder etwas zugleich
machen und nicht machen kann. Aber das erkennt Gott nicht aus dem
Widerspruchsgrundsatz, sondern mittels seiner eigenen Wesenheit. Diese
erste Erkenntnis Gottes ist nicht, wie die des Widerspruchsgrundsatzes,
die unbestimmteste und unvollkommenste Wahrheit, sondern die denkbar
vollkommenste und bestimmteste,- weil ja dig gottliche Wesenheit die
Fiille alles Seins enthilt. Daher ist fiir Gott die Erkenntnis der eigenen
Wesenheit das MaB aller anderen Wahrheitserkenntnisse. Gidbe es keinen
Gott, dann fehlte fiir jeden Widerspruch die notwendige Voraussetzung.
Als MaB alles dessen, was gemacht werden kann, aber ist Gott offenbar
auch dem Prinzip des inneren Widerspruches iibergeordnet. An die
Stelle des Widerspruchsgrundsatzes treten bei Gott die gottlichen Ideen,
von denen wir im vorausgehenden sagten, daB sie die Geschopfe inner-
lich méglich machen. Auf Gott angewandt, ist also das Prinzip des
inneren Widerspruches weder in der Ordnung des Erkennens noch in
der Ordnung des Seins das erste, sondern eine Folge davon, daBl nur das
moglich ist, von dem es eine gottliche Idee gibt. Aus diesem Grunde sind
nur die Geschopfe dem Widerspruchsgrundsatze unterworfen. Nichts-
destoweniger bleibt zwischen unserem Verhiltnis zu ihm und dem Ver-
hiltnis Gottes zum Prinzip des inneren Widerspruches ein inneres
Gleichheitsverhdltnis (analogia proportionalitatis propriae). Denn so
verschieden die beiden Weisen sind, auf die Gott und die Geschopfe sich
zu diesem Prinzip verhalten, in beiden wird die ratio formalis oder das
vom Widerspruchsgrundsatz Bezeichnete gleich vollkommen bewahr-
heitet. Gott macht nur aus einem anderen Grunde niemals etwas inner-
lich Widerspruchsvolles : nimlich weil es vom Nichtsein eines Seienden
keine gottliche Idee geben kann.

VII, MaB der Vollkommenbheiten,
in denen die Unterschiede der Geschdpfe begriindet sind

Es gibt eine dreifache Verschiedenheit der Geschopfe : eine wesent-
liche, auf Grund deren die Geschopfe in Gattungen und Arten eingeteilt
werden ; eine substantielle innerhalb derselben Art ; und eine individuelle
innerhalb derselben Substanz. Alle drei Verschiedenheiten kommen von
der Zusammensetzung der Geschopfe aus Potenz und Akt.



20 Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschdpfe

Wie wir sahen, sind alle Geschépfe nur analoge Nachahmungen des
gottlichen Seins. Durch ihre wesentliche Zusammensetzung aus Potenz
und Akt ist zwischen ihnen und Gott ein unendlicher Abstand, der als
solcher keine Grade zuldBt. Aber dieser allen Geschépfen gemeinsame
Abstand von Gott hindert nicht, daB die Geschdpfe, untereinander ver-
glichen, auf Grund ihrer verschiedenen Vollkommenheiten zu Gott mehr
oder weniger innere Analogien oder Verhiltnisgleichheiten haben und
deshalb von uns Menschen verschieden weit von Gott entfernt genannt
werden. So sind auch Minerale, Pflanzen und Tiere durch ihre reine
Korperlichkeit vom Menschen gleich weit entfernt, und doch steht die
Pflanze durch ihr Leben dem Menschen niher als das Mineral, und das
Tier durch sein sinnliches Leben niher als die Pflanze. Dal3 es sich in
diesem Beispiel um Vollkommenheiten handelt, die dem Menschen, dem
Tiere, der Pflanze und dem Mineral univok oder eindeutig zukommen,
spielt deshalb keine Rolle, weil, wie wir im vorausgehenden schon zeigten,
bloBe Ahnlichkeiten Beziehungen sind, die auch die gleichen sein koénnen,
wenn alle Glieder der Beziehungen unter sich sehr verschieden weit von-
einander abstehen. So ist zwischen 10 und 20 ein groBerer Abstand als
zwischen 2 und 4. Nichtsdestoweniger gilt die Gleichung : 2: 4 = 10: 20 %,

Was nun das MaB der einem Geschopfe wesentlichen Vollkommen-
heiten und Ahnlichkeiten mit Gott betrifft, so lehrt Thomas, daB dieses
abhinge von dem MafBe, in dem der Akt die Potenz iiberragt. Bei den
korperlichen Dingen, ist das am wenigsten in den chemischen Elementen
und den Mineralen der Fall, und am meisten beim Menschen. Daher ist
der Mensch durch seine geistige Seele unter allen korperlichen Wesen
das vollkommenste %,

Aber auf diese Weise wird nur unsere Aufteilung der korperlichen
Geschépfe in Gattungen und Arten objektiv begriindet. Es bleibt daher
die Irage, wie es moglich sei, daBl auch Geschopfe der gleichen Art noch
sehr verschieden vollkommen sind. Auf diese Frage antwortet der
Aquinate, daB in den korperlichen Dingen die substantiellen Formen
auch der gleichen Art um so vollkommener seien, je besser der Stoff
beschaffen sei, in den sie aufgenommen sind, und daB dadurch innerhalb
derselben Art substantielle Unterschiede entstinden 2. Wie gro8 diese

37 Siehe FuBnote 8.

3 De spirit. creat. a. 2 : Quanto aliqua forma est perfectior, tanto magis super-
greditur materiam corporalem ; quod patet in diversis formarum ordinibus. Vgl
S.Th. I 76, 1.

3% S. Th. I 85, 7: Manifestum est enim quod quanto corpus est melius dis-
positum, tanto meliorem sortitur animam ; quod manifeste apparet in his quae



Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschépfe 21

substantiellen Unterschiede sein kénnen, zeigt die differentielle Psycho-
logie in ihren Lehren von der Individuation und vom angeborenen
physischen Charakter.

Die dritte Verschiedenheit der Vollkommenheit in den Geschépfen,
wir nannten sie die individuelle innerhalb derselben Substanz, kommt
dadurch zustande, daB, wie wir schon zeigten, jede Tatigkeit der Ge-
schopfe ihre Ahnlichkeit mit Gott vermehrt. Diese individuelle Ver-
schiedenheit wird auBerdem noch in einem fort vermehrt durch die
mannigfaltigen Kiinste und die Werke der Kultur. So bleibt der Marmor
auch Marmor, wenn ihn der Kiinstler zu einer Statue verarbeitet, und
doch ist zwischen seinen zwei Zustidnden vor und nach der Arbeit des
Kiinstlers ein groBer Unterschied.

Diese Stufenordnung wird in den rein geistigen Dingen fortgesetzt,
da ja auch sie aus Potenz und Akt zusammengesetzt sind 0. Thre
Geistigkeit schlieBt nur jede Zusammensetzung ihrer Wesenheit aus Stoff
und Form aus, was eine doppelte Wirkung hat : ndmlich erstens, daB
keine reinen Geister mit den gleichen wesentlichen Seinsvollkommenheiten
moglich sind, sondern daB jeder reine Geist fiir sich allein eine besondere
Art von Geschopf ist 1. Und sodann, daB jeder reine Geist die eigene
Substanz zum eigentiimlichen Gegenstand seines Erkennens hat. Aber
weil es zum eigentiimlichen Gegenstand eines Erkenntnisvermogens
gehort, daB es diesem die Erkenntnis alles anderen vermittelt, da3
z. B. Gott alles andere nur durch seine eigene Wesenheit erkennt und
der menschliche Verstand alles nur auf dem Wege iiber die von einem
Phantasiebild abstrahierte allgemeine Korperwelt, erkennt der reine
Geist alles nur mittels seiner eigenen begrenzten Wesenheit 2. Daher ist

sunt secundum speciem diversa. Cuius ratio est, quia actus et forma recipitur in
materia secundum materiae capacitatem. Unde etiam cum in hominibus quidam
habeant corpus melius dispositum, sortiuntur animam maioris virtutis in intelli-
gendo. Vgl. TuieL, Die Thomistische Philosophie und die Erkennbarkeit des Ein-
zelmenschen, Freiburg i. Br. 1929, 28 ff.

40 S, Th. I 50, 3 : Subtracta ergo materia, et posito quod ipsa forma subsistat
non in materia, adhuc remanet comparatio formae ad esse, ut potentia ad actum.
Et talis comparatio intelligenda est in angelis. Vgl. De spirit. creat. a. 1.

41 Vgl. THiEL, Der einheitliche Urgrund der Individuation in den geschaffenen
einfachen wie in den korperlichen Substanzen nach der Jugendschrift des heiligen
Thomas von Aquin: De ente et essentia. Divus Thomas (Fr.) 17 (1939) 61-74.

42 S, Th. II-II 1, 3 : Nihil subest alicui potentiae vel habitui, aut etiam actui,
nisi mediante ratione formali obiecti ; sicut color videri non potest nisi per lucem,
et conclusio sciri non potest nisi per medium demonstrationis. S. Th. I 1, 7 : Proprie
autem illud assignatur obiectum alicuius potentiae vel habitus, sub cuius ratione
omnia referuntur ad potentiam vel habitum ; sicut homo et lapis referuntur ad
visum, in quantum sunt colorata.



22 Die groBe Mannigfaltigkeit der Geschopfe

seine ganze Erkenntnis um so vollkommener, je vollkommener diese
seine eigene Wesenheit ist. Wir konnen diese Verschiedenheiten der
reinen Geister nicht ndher bestimmen, weil wir iiberhaupt nur aus der
Offenbarung wissen, dal} es reine Geister gibt. Aber es it sich kein
Grund angeben, warum bei reinen Geistern viele Stufen der Vollkommen-
heit unméglich sein sollen. Weil wir Menschen einander nach der Méglich-
keit messen, viele Dinge unter allgemeinen Begriffen zusammenzufassen,
und Gott alles in einem einzigen Akte erkennt, sagen die Thomisten, die
reinen Geister unterschieden sich dadurch, daB sie nicht alle die gleiche
Anzahl von Ideen zum Erkennen brauchen, sondern der eine weniger
als der andere 3.

So erhalten wir ein Weltbild, in dem alles wohl geordnet ist und
nach dem die Welt mit Recht ein Kosmos genannt werden darf. In
diesem Weltbild hat alles seinen bestimmten Platz und tréigt alles auf
seine besondere Weise zur Verherrlichung Gottes bei, die das gemeinsame
Endziel Gottes und aller Geschopfe ist.

43 S. Th. I 89, 1: Deus per unam suam essentiam omnia intelligit. Superiores
autem intellectualium substantiarum etsi per plures formas intelligant, tamen intel-
ligunt per pauciores et magis universales, et virtuosiores ad comprehensionem rerum
propter efficaciam virtutis intellectivae quae est in eis. In inferioribus autem sunt
formae plures, et minus universales, et minus efficaces ad comprehensionem rerum,
in quantum deficiunt a virtute intellectiva superiorum. Vgl. GREDT II, n. 648, 3.



	Die grosse Mannigfaltigkeit der Geschöpfe

