
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Autor: Trabold, Cyrill

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cyrill Trabold OSB

Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

1. Die Realdistinktion von Sein und Wesen

Unsere Ausführungen zur Seinslehre Quidorts, die zeigten, daß

nach der Lehre des Johannes von Paris das Sein von außen kommt und
mit dem Wesen nicht notwendig verbunden, sondern Akzidenz ist \
weisen darauf hin, daß zwischen So-sein und Da-sein nicht nur eine rein

gedankliche Unterscheidung bestehen kann. So ist die Frage der Distink-
tion von Wesen und Sein nur der folgerichtige Abschluß, auf den die

ganze Seinslehre Quidorts hinzielt und deshalb von ihr nicht zu trennen.
Im ersten Buch seines Sentenzenkommentars behandelt Quidort die

Frage, ob das Sein ein Proprium Gottes sei. Dort können wir aus dem

zweiten Beweis einen Grund für die Annahme der Realdistinktion
zwischen Sein und Wesen entnehmen. Quidort stützt sich dabei auf Avicenna
und Boethius, nach denen nur in Gott Sein und Wesen eins sind, das

Sein mit dem Wesen identisch ist. Das ist jedoch beim Geschöpf nicht
der Fall, weil — so fügt Johannes erklärend hinzu — das Sein jedes
Geschöpfes « receptum », aufgenommen ist in ein Wesen und so vom
Aufnehmenden verschieden ist. Gottes Sein dagegen ist nicht in ein
Wesen aufgenommen, sondern ist dieses und deshalb durch sich selbst
subsistierend 2.

Ex professo wird die Frage der Realdistinktion im zweiten Buch
dieses Kommentars in einer eigenen Quaestio aufgeworfen 3. Hier lernen

1 Vgl. FZPT 5 (1958) 3-36; 156-177.
2

« Secundo trahitur hoc cx verbis Avicennae et etiam Boethii. Dicunt enim
quod in solo Deo esse et essentia est unum. Unde esse in Deo est ipsa quidditas.
Non sic autem in creaturis, quia esse cuiuslibet creaturae est receptum et ideo
diflert ab eo, in quo reeipitur. Sed esse divinum non est receptum, sed per se
subsistons. » I Sent. d. 8 q. 1 (Basel, Universitätsbibliothek, B. Ill, 13 [= B] ; f. 47vb).

3 II Sent. d. 1 q. 2 (B : f. 86rb-vb).



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 405

wir nicht nur die Meinung des Autors selbst kennen, sondern in umfangreichem

Maße auch die entgegenstehenden Ansichten, von denen die
dritte eingehend widerlegt wird. Gerade bei dieser Auseinandersetzung
mit der « solemnis opinio », wobei sogar noch Verbesserungsvorschläge
erörtert werden, hat man den Eindruck einer lebhaften Kontroverse.

Zu dieser Quästion hat A. Heiman schon einen wertvollen Beitrag
geleistet. In einem Artikel in den Mediaeval Studies hat er überzeugend
nachgewiesen, wem die einzelnen Lehrmeinungen zuzuschreiben sind,
die Quidort hier aufführt 4. So fassen wir in unserer Darstellung die
Ergebnisse Heimans nur zusammen.

Die erste der von Quidort aufgeführten opiniones hält nur einen

gedanklichen Unterschied zwischen esse und essentia fest, die der Sache

nach dasselbe sind. Der Unterschied besteht nur in der Ausdrucksweise :

essentia bezeichnet etwas « per modum habitus », esse dagegen « per
modum actus ». Dies ist nach Heiman eine zeitgenössische Zusammenfassung

der Stellung Sigers von Brabant.5
An zweiter Stelle wird auf die Lehre aufmerksam gemacht, nach der

man in dieser Frage zwischen den körperlichen und geistigen Dingen zu
unterscheiden hat. Nur bei den ersteren besteht eine reale Distinktion.
So z. B. in der mathematischen Ordnung zwischen der Größe und ihrem
Sein bzw. Begriff ; in der Naturordnung zwischen Wasser und seinem

Sein bzw. Begriff. In der Ordnung der reinen Geister fällt beides zusammen.

Heiman hält es für wahrscheinlich, daß Quidort die hier dargelegte
Meinung von einer aus dem Ende des 13. Jahrhunderts stammenden

Schrift « Quaestiones in Aristotelis Metaphysicam » entnommen hat6.
Zu den beiden ersten Ansichten gibt uns Johannes keinen

Kommentar. Er ist hier auch überflüssig, denn sie sind a fortiori durch die

Widerlegung der dritten Meinung hinfällig.
Diese nun folgende dritte Meinung ist unserem Autor einer

ausführlichen Untersuchung wert. Hier wird nämlich behauptet, daß bei
allen Geschöpfen ohne Ausnahme essentia und esse sachlich dasselbe sind,

nur daß das Sein ein Verhältnis (« quandam habitudinem seu quendam
respectum ») zum Ursprungsprinzip, zu Gott ausdrückt. Genau so wie die

Beziehung (« relatio ») ihrem Fundament nichts Reales hinzufügt, ebenso-

4 A. Heiman, Essence and Esse According to Jean Quidort. Mediaeval
Studies 15 (1953) 137-146. — In den Fußnoten ist der Text dieser Quästion
teilweise zitiert.

s Ib. 137/8.
0 Ib. 138/9.



406 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

wenig das Sein dem Wesen. Das Sein fügt dem Wesen nur ein Bezogensein
(« respectus ») hinzu, und das allein ist der Grund für den akzidentellen
Charakter des Seins : « et ratione huius respectus quem addit supra
essentiam, dicitur quod esse accidit essentiae ». Doch um den Schwierigkeiten

einer zu starken Identifizierung aus dem Wege zu gehen — wie

z. B. daß das Wesen dann nicht ohne das Sein gedacht werden kann —
muß der Vertreter dieser Theorie wieder mehr als eine nur gedankliche
Unterscheidung zugeben : nämlich die Unterscheidung nach « inten-
tiones ». Nach ihm besteht eine dreifache Möglichkeit zu unterscheiden :

1. der sachliche Unterschied (« re ») bei Dingen mit verschiedenem Wesen,

wie Substanz und Akzidenz ;

2. der rein gedankliche Unterschied (« ratione »). Das gilt z. B. von Form
und Akt, die sich nur dadurch unterscheiden, daß das eine bezüglich
der Materie, das andere bezüglich der Potenz ausgesagt ist ;

3. die Unterscheidung nach « Intentionen » (« intentione »), ein gewisses

Mittelding zwischen der sachlichen und rein gedanklichen Distinktion.
So sind z. B. Mensch und Sinnenwesen zwei verschiedene « intentio-
nes», weil das erste Spezies, das zweite Genus ist. Dies entspricht
der thomistischen Distinktion « rationis cum fundamento in re ».

Mittels der letzten Unterscheidung hofft der Verteidiger dieser

Theorie der erwähnten Schwierigkeit auszuweichen, denn bei so
Unterschiedenem kann das eine ohne das andere gedacht werden, wie z. B. das

Tier ohne den Menschen oder mit dem Gegenteil des Menschseins, dem

Unvernünftigsein. Ebenso kann auch das Wesen für sich gedacht werden,
ohne das Sein.

Schon die Bezeichnung dieser Meinung als einer « solemnis opinio »

legt nahe, an Heinrich von Gent zu denken, der auch in anderen

zeitgenössischen Schriften der « doctor solemnis » schlechthin genannt wird.
Heiman hat dies durch eine kurze Zusammenfassung der Doktrin
Heinrichs von Gent bestätigt7.

Johannes Quidort hakt nicht nur bei dieser berühmten « distinctio
secundum intentionem » ein. Er verwirft eine solche Theorie als Ganzes,

indem er in drei Punkten ihre Unhaltbarkeit nachweist.
Erstens ist diese Auffassung in sich unhaltbar. Eine Beziehung muß

immer ein Fundament haben. Die Relation als solche fügt nicht etwas

7 Ib. 140/1. Vgl. J. Paulus, Henri de Gand, Essai sur les tendences de sa
métaphysique (Etudes de philos, médiévale XXV), Paris 1938, 208-242, 259-326.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 407

Neues zu ihrem Fundament hinzu, wie Heinrich richtig sah. Aber sie

setzt etwas voraus, nämlich etwas Absolutes, das der Grund dieser

Beziehung ist. Da die Geschöpfe als Werk Gottes eine Beziehung zu ihrem
Schöpfer haben, Gott aber nichts Reales und Absolutes von neuem
zukommen kann, ergibt sich als notwendige Folge, daß dieses Absolute
im Geschöpf selber zu suchen ist und nichts anderes sein kann, als eben

das Sein.

Zum zweiten ist auch das von Heinrich angeführte Beispiel, nämlich
der Unterschied zwischen Sinnenwesen und Mensch, nicht haltbar. Denn
was sich so verhält, daß das eine ohne das andere oder unter dem Gegenteil

des anderen gedacht werden kann, muß von diesem « essentialiter »

verschieden sein. So kann die Materie ohne Form und sogar mit deren

Gegenteil, der privatio, gedacht werden und ist deshalb von beiden
wesenhaft verschieden. Also muß auch für das Wesen und das Sein
dasselbe gelten. Da das Wesen « sub opposito essendi » gedacht werden

kann, muß es vom Sein essentiell verschieden sein. Das von Heinrich
beigebrachte Beispiel trifft nicht zu, denn « animal quod est homo » kann
nicht unter Ausschluß des Menschen gedacht werden ; das animal
rationale kann man sich nicht als animal irrationale vorstellen. Das gilt
jedoch für Wesen und Sein nicht, denn ein und dasselbe, numerisch

gleiche Wesen kann mit und ohne Sein gedacht werden. — Quidort führt
hier anläßlich der Widerlegung seines Gegners schon einen ersten
Beweis für die Realdistinktion, die er an dieser Stelle mit « distinctum
esse essentialiter » bezeichnet. Es ist der sogenannte logische Beweis,

den er sowohl für die Realdistinktion von Materie und Form wie für
Wesen und Sein erbringt. Im Correctorium weist Quidort ausdrücklich
auf das korrelative Verhältnis von Materie und Form zu Wesen und
Sein hin 8.

8 « Item, secundo deficit in exemplo, quod animal potest stare cum opposito
hominis seu intelligi, quia ilia quae sic se habent, quod unum potest intelligi non
intellecto alio vel cum opposito alterius, talia inter se essentialiter sunt distincta.
Sicut videmus, quod quia materia potest intelligi sub forma et etiam cum opposito
formae, quia sub privatione, item quia potest intelligi sub privatione et etiam cum
opposito privationis, quia sub forma, ideo materia est essentialiter distincta ab

utroque, a privatione et forma. Cum ergo essentia possit intelligi sub opposito
essendi, oportet ipsam ab esse distinctam esse essentialiter. Nec valet quod addu-
citur de animali et homine, quod quia differunt intentione, ideo animal potest
intelligi cum opposito hominis. Animal tarnen quod est homo, numquam potest
intelligi homine non intellecto. Non sic autem est de essentia et esse, immo etiam
eadem essentia numéro potest intelligi et sub esse et sub opposito essendi. Unde

possum intelligere Socratem esse et possum intelligere Socratem non esse. » II Sent,
d. 1 q. 2 (B : f. 86rb-va). — « Nam essentia est loco materiae in quantum est in



408 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Als drittes wird die von Heinrich von Gent aufgestellte Distinktion
widerlegt und zwar wird genauer nicht ihr Wert in sich abgestritten,
sondern die Anwendung auf den vorliegenden Fall. Nach Quidorts
Auffassung gibt es auf das Verhältnis von Wesen und Sein angewandt
keinen gangbaren Mittelweg zwischen der realen und der gedanklichen
Distinktion.

Nach dieser Widerlegung gibt Johannes der diskutierten Meinung
noch die letzte Chance eines Verbesserungsvorschlages, der von einem
anderen Scholastiker vorgebracht wurde. Dieser sucht die obige Theorie
wenigstens für das Verhältnis von Sein und Suppositum aufrecht zu
halten und sagt, daß mindestens diese dasselbe sind. Das will er so
beweisen : wie die differentia specifica (rationale) das genus (animal)
zur species (homo) kontrahiert, genauso kontrahiert das Sein das Wesen

zum Suppositum. Deshalb besteht zwischen Sein und Suppositum
ebensowenig ein Unterschied wie zwischen rationale und homo.

Die Wer beschriebene Abänderung der Lehre Heinrichs von Gent ist
nach Heiman dem Richard von Mediavilla zuzuschreiben. Dieser hält
zwar wie Heinrich daran fest, daß das Sein dem Wesen nur die Beziehung
zur Wirkursache hinzufügt. Aber er verwirft die intentionale Distinktion
Heinrichs. Sein und Wesen sind real unterschieden, nicht aber Sein und
Suppositum, denn Sein ist für Richard die Substanz, insofern sie in sich
selbst subsistiert9. Allerdings scheint sich Richard nicht klar darüber

auszusprechen, worin dann eigentlich die reale Distinktion zwischen
Wesen und Sein besteht. Solange er in den anderen Punkten an der Doktrin

des Heinrich von Gent festhält, kann er es auch nicht. Jedenfalls
deckt unser scharf denkender Quidort die Unhaltbarkeit eines solchen

Kompromisses auf : « istud est minus bene dictum quam primum ». Er
widerlegt eine solche Unterscheidung durch folgende kurze Argumentation

: Mit dieser Annahme gerät der Verfechter in die gleiche unentrinnbare

Schwierigkeit wie oben Heinrich mit dem Beispiel : « sicut species,
scilicet homo, non potest esse non rationalis, sic suppositum non posset

non esse, quod manifeste falsum est ». Überdies setzt das Sein als Akt
das Suppositum voraus und kann es nicht erst konstituieren.

i
potentia ad esse vel ad aliud, esse vero in quantum superadditur essentiae quas
differentia generi, secundum Algazelem, Metaphysicae suae, est loco formae ve'
actus. » Corr. 9, 204-267 (Artikel und Zeilenzählung der ed. J.-P. Müller, Le
Correctorium Corruptorii «Circa» de Jean Quidort de Paris, Edition critique
[Studia Anselmiana XII/XIII], Rome 1941).

9 Heiman, a. a. O. 143/4.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 409

Mit dieser langen Auseinandersetzung hat Quidort schon den negativen

Erweis für seine Auffassung erbracht, die er nun positiv so formuliert

: « Et ideo dico quod esse est accidens creaturae per illum modum,

per quem illud quod advenit alicui dicitur ei accidens, et differt realiter
ab essentia creaturae »10. Das ist im Gegensatz zu Heinrich von Gent

gesagt, nach dem die Annahme einer Beziehung zur Wirkursache genügt,
um von « accidere » zu sprechen : « Et ratione huius respectus quem addit

supra essentiam dicitur quod esse accidit essentiae. »11 Quidort wiederholt

hier in seiner These, was er oben gegen Heinrich ausgeführt hat.
Das Sein besagt nicht nur eine Beziehung, sondern etwas Absolutes, zum
Wesen Hinzukommendes, das das Fundament dieser Beziehung ist. Im
Terminus « advenit » klingt wieder die Grundthese vom « esse ab extrin-
seco » an. In unserem Text hier wird also aus dem akzidentellen
Verhältnis des Seins zum Geschöpf die Realdistinktion von Sein und Wesen

des Geschöpfes hergeleitet. —- Im gleichen Sinne eines Beweises vom
Sein als accidens zum Sein als distinctum ab essentia spricht übrigens
auch das dritte Sed Contra unserer Quaestio. Dort fügt Quidort dem

Hilariuszitat « in solo Deo esse non est accidens » den Schluß hinzu :

« Ergo in omni creatura esse est accidens essentiae, et ita differt vel est

aliud ab essentia. »12 Für diesen zweiten Beweis der Realdistinktion, den

uns Quidort nur kurz andeutet, können wir außerdem auf seine Lehre
über das Sein als Akzidenz verweisen 13.

Der ersten thesenartigen Feststellung fügt unser Autor einen
zweifachen eigentlichen Beweis für die Annahme der Realdistinktion hinzu :

1. Wenn man Sein und Wesen als «essentialiter idem» annimmt,
dann könnte nie ein Geschöpf hervorgebracht werden, denn was einem

Ding wesenhaft zukommt, kommt ihm ohne einen Urheber, also ohne

Wirkursache zu. Im Quodlibet I qu. 2 finden wir die gleiche Doktrin, die

er auch hier anführt : « homo est homo » — « sigillum est sigillum » —
« nullo auctore », « de necessitate ». Wenn also das Sein nicht von der
Essenz verschieden wäre, dann bestünde kein Grund mehr zu einem

schöpferischen Eingreifen Gottes — höchstens zu einem notwendigen.
Bei einem solchen emanatistischen Pantheismus müßte das Wesen

notwendig existieren und Gottes schöpferische Freiheit wäre geleugnet. —
Dieser Beweis für die Realdistinktion entspricht dem ersten Vernunft-

10 II Sent. d. 1 q. 2 (B : f. 86va).
11 Ib. (B : f. 86rb).
12 Admont, Stiftsbibliothek, 60, f. 28ra.
is fzpt 5 (1958) 24-34.



410 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

beweis, den Johannes in der nächsten Quästion für das esse ab extrinseco
führt u.

2. Wenn das Sein mit dem Wesen gleichzusetzen wäre, also diesem
« essentialiter » zukäme, dann könnte es nicht von ihm getrennt werden.
Als Bestätigung wird der Aristotelestext aus den Analytica Posteriora
angeführt : « triangulo non existente adhuc triangulus habet très angulos».
Das heißt aber, daß das Geschöpf sein Sein niemals verlieren könnte,
ebensowenig wie es aufhören kann Geschöpf zu sein : « quod manifeste

apparet falsum esse ». Dieses Argument entspricht wieder dem zweiten
Vernunftbeweis aus der folgenden Frage, wo statt des triangulus das

Beispiel der risibilitas gebraucht wird 1S.

Von den fünf Einwänden, die Quidort zu dieser Quästion zitiert,
ist das ad tertium bedeutsam. Averroes will die Identität von Sein und
Wesen durch einen jede andere Möglichkeit ausschließenden Beweis
dartun : Die dem Wesen hinzugefügte und von ihm real verschiedene
« entitas » oder das Sein, durch das ein Ding seiend ist, ist ein Seiendes,
« ens », oder nicht. Ein « non ens » kann kein Sein geben. Wenn es aber
ein « ens per se » ist, gibt es zumindest ein Geschöpf, bei dem Sein und
Wesen nicht verschieden sind, « quae est suum esse ». Wenn es aber ein
« ens ab alio vel per aliud » ist, dann, kann man dieselbe Frage auch für
dieses stellen, und so in infinitum. — Darauf wird mit einer Erklärung
dieser « entitas » geantwortet. Die « entitas sive illud esse per quod
essentia est » ist nicht « ens proprie sed est quo aliquid est » ; genau so

wie die albedo selbst nicht weiß ist, sondern das, wodurch etwas
anderes weiß ist. Das Sein ist die letzte metaphysische Realität (« est status
in ipso esse »), bei der man nicht mehr weiter fragen kann 18.

14 « Quia si non differret et esset essentialiter idem, tunc numquam creatura
aliqua produceretur a Deo, quia illud quod inest rei essentialiter, convenit ei nullo
auctore. Unde homo est homo nullo auctore, ita quod semper homo fuit homo ;

etiam si homo non sit, homo est homo. Unde etiam, ut dicunt, nullo auctore sigillum
est sigillum, sed sigillum est sigillum de necessitate. Et sic, Deus in esse nihil pro-
duceret, et dato quod produceret, non produceret per voluntatem, sed per neces-
sitatem. » II Sent. d. 1 q. 2 (B : f. 86va). Vgl. FZPT 5 (1958) 172. 14.

15 « Item, quod convenit alicui essentialiter, non potest ab eo separari. Unde
secundum quod dicitur in libro Posteriorum, triangulo non existente adhuc triangulus

habet très angulos. Si ergo esse esset idem realiter cum ipsa essentia creaturae,
numquam creatura posset amittere esse quin sit creatura, quod manifeste apparet
falsum esse. » II Sent. d. 1 q. 2 (B : f. 86va-b). Vgl. FZPT 5 (1958) 15.

14
« Ad tertium dicendum quod ista entitas, sive illud esse per quod essentia

est, non est ens proprie, sed est quo aliquid est, sicut albedo non est alba, sed est

quo aliquid est album. Vel possumus dicere quod ilia entitas, sive illud esse est
quod per se ipsum est, sicut etiam nos videmus quod ilia quae sunt ratio differre



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 411

In dieser Antwort kommt also eine andere Auffassung des Seins zum
Vorschein als wir sie früher beobachtet haben. « Entitas » wird nicht
mehr als Formalprinzip des Seins, sondern als identisch mit diesem

gebraucht. Hier wird dem Sein selbst gegenüber dem Wesen die Aufgabe
eines Formalprinzips zugeschrieben : « est quo aliquid est ». An den

Stellen, wo Quidort sich gegen das Diktum « forma dat esse » wendet,
haben wir gesehen, daß er dort die « entitas » eher als Formalprinzip
des Seins annimmt17. Damit steht in Widerspruch, wenn er hier vertritt,
daß man beim Sein nicht mehr weiter fragen kann, daß dieses « seipso

est, et non per aliud ».

Wir wundern uns darüber, daß Quidort in der Quästion, in der er
ausführlich über die Realdistinktion handelt, nicht seine Lehre vom esse

ab extrinseco benutzt, die ihm sonst so sehr am Herzen liegt. Warum
behandelt er diese Frage ex professo erst nach der Frage der Realdistinktion

Das wäre doch die Voraussetzung. Schon im ersten Buch seines

Sentenzenkommentars haben wir eine eindeutige Stellungnahme für das

Von-außen-kommen des geschöpflichen Seins. Es bleibt unklar, warum
er nicht das einigende Band schließt und die beiden zusammengehörigen
Lehrstücke miteinander verbindet. Es fehlt auch der sonst in diesem

Zusammenhang auftretende Hinweis auf die Beziehung zur Form.
Doch im Mémoire justificatif, wo er sich wegen seiner Lehre, daß das

Sein von außen her dem Ding zukommt, rechtfertigt, finden wir eine

Verknüpfung. Dort weist er gleich zu Beginn beiläufig wie auf eine

Selbstverständlichkeit darauf hin, daß alle, die einen Unterschied
zwischen Sein und Wesen vertreten, auch das Sein als von einem äußeren

Prinzip hervorfließend annehmen :

« nec memini me aliquem vidisse vel audivisse qui esse poneret pro-
prietatem fluentem ab essentia creature, sed ab exteriori principio,
sicut etiam dicunt omnes qui dicunt esse et quidditatem creature
difïerre. » 18

Die quaestio 2 des Quodlibet I wurde schon früher erörtert. In der

Erklärung der Auffassung des Aristoteles wird hervorgehoben, daß er

aliis, quibus videlicet differunt, ipsa se ipsis differunt. Sic in proposito, esse quod
est ratio essendi aliis se ipso est, et non per aliud. Et ita non erit processus in
infinitum, sed est status in ipso esse. » II Sent. d. 1 q. 2 (Admont, Stiftsbibliothek,
60, f. 28va).

17 FZPT 5 (1958) 157-160.
18 Mém. just. 5-7 (Zeilenzählung der ed. J.-P. Müller, A propos du Mémoire

justificatif de Jean Quidort, L'article sur le rapport entre l'essence et l'existence.
RTAM 19 (1952) 344.



412 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

wenigstens für die mathematica und naturalia einen Unterschied zwischen
Sein und Wesen annimmt, während bei den substantiae separatae beide
zusammenfallen und diese so formaliter durch sich selbst das Sein haben.

Das ist genau die gleiche Doktrin, wie sie Quidort in der Quästion über
die Realdistinktion im Sentenzenkommentar als zweite Gegenmeinung

angeführt hat. Hier wird sie nicht nur einem Aristotelesjünger, sondern

dem Stagiriten selbst zugeschrieben :

« quia forte Philosophus substantias separatas a materia posuit esse

formaliter necesse esse ; forte, quia secundum eum sunt suum esse.

Unde in tertio de Anima dicit quod aliud est magnitudo et magnitu-
dinis esse, et aliud aqua et aquae esse, quia in omnibus mathematicis
et naturalibus differt esse et essentia, sed non in substantiis separatis,
Sed in eis idem est caro et carnis esse, id est, substantia separata est
seipsa quia est suum esse. » 19

Auch die platonische Lehre, daß das Sein der Form folge, setzt für
die materiellen Dinge einen Unterschied voraus 20.

Leider gibt uns Quidort hier keinen Kommentar zu dieser Distink-
tion. Er ist ausschließlich damit beschäftigt, die daraus gezogene Konsequenz,

das « formaliter necesse esse » zu widerlegen.
Wie stark Johannes Quidort die Distinktion zwischen Sein und

Wesen betont, wie scharf er diese beiden scheidet, beweist sein Quodlibet I
qu. 7. Dort vertritt er die Möglichkeit, daß Gott das Sein auch ohne das

Wesen hervorbringen könne :

« Deus potest producere aliquid quod non est determinatae naturae
tarn ex parte materiae quam ex parte esse, quia materia, cum non
sit determinata ad genus nec speciem nisi per formam, si detur ei
esse per amorem 21, quod credo Deum posse facere absque forma per
quam praedeterminetur22 ad quidditatem hominis vel asini, per
formam, scilicet, hujus vel illius, erit materia ilia nec in genere nec
in specie, quia nihil per esse reponitur in genere vel specie sed per
formam ; et sic materia erit ens, sed non aliquod cns. Et hoc dico
possibile si essentia differt ab esse realiter, sicut credo. Similiter dico
de esse, quod est, secundum se, indeterminatum ad genus et spcciem
licet sit actus existentium in genere. Unde reducitur ad genus et ad
speciem rei cujus est. Deus igitur potest creare illud esse quod est
aliud ab essentia et potest sibi conferre esse per se vel entitatem, et

19 Quodl. I q. 2 (ed. A. Heiman, The First Quodlibet of Jean Quidort. Nine
Mediaeval Thinkers, Studies and Texts I, Toronto 195G, 274).

20 Diese Stelle wurde zitiert : FZPT 5 (1958) 171, Anm. 64.
21 Unklar. Im Ms kann man zwar « amorem » lesen, aber das gibt keinen

brauchbaren Sinn.
22 Besser mit der Hs : « perdeterminetur ».



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 413

sic erit separatum ab essentia ; sed non secundum quod esse vel
actus, sed secundum id quod est potest ab essentia separari virtute
divina. » 23

Quidort behauptet, Sein als solches sei noch nicht nach genus und
species bestimmt und erhalte diese Bestimmung erst vom Ding, dem es

verliehen wird. Daraus folgert er, Gott könne das Sein getrennt vom
Wesen erschaffen, indem er ihm Sein, « entitas » oder « esse per se »

verleiht. Das Sein ist also nach diesem Text nicht nur vom Wesen « realiter

» unterschieden ; es kann sogar von ihm getrennt existieren. Dieses
« separatum » besagt weit mehr, als wenn Quidort im Sentenzenkommentar

betont, das Geschöpf könne das Sein verlieren. Dort wird nämlich
das Sein als dasjenige aufgefaßt, das dem Wesen die Wirklichkeit verleiht,
und es scheint nach der Trennung von diesem jeden Sinn zu verlieren.

Allerdings schweigt sich unser Autor hier in seinem Quodlibet über den

« Sinn » des vom Wesen getrennten Seins aus.
Interessant ist der Vergleich mit dem fünften Einwand in der

Quästion über die Realdistinktion im Sentenzenkommentar und Quidorts
Antwort dazu. Dort handelt es sich um eine ähnliche bzw. die entgegengesetzte

Frage : Kann Gott das Wesen ohne das Sein erschaffen Im
Einwand wird diese Möglichkeit geleugnet mit der Begründung : « quia
non habet rationem factibilis, quia implicat contradictionem ». Johannes
muß das einschlußweise zugeben und stützt seine Erwiderung auf die

Unterscheidung von « accidentale » und « essentiale », je nachdem man
das Wesen absolut oder als Wirkung Gottes auffaßt24.

Jedenfalls überschreitet Quidort hier, in der guten Absicht, die

Realdistinktion von Sein und Wesen zu vertreten, die Grenze. Statt der

Unterscheidung nimmt er nun eine Trennbarkeit der Seinsprinzipien an.

Ja er spaltet — wie Heiman dargelegt hat — das Sein selbst in einen

formalen und materiellen Aspekt, gleichsam in zwei konstitutive
Elemente auf. Das formale Prinzip des vom Wesen unterschiedenen Seins

ist das Sein als Akt und besagt wesentlich « entitas » oder « esse per se ».

Das Materialprinzip ist das, was man ein gewisses quidditatives Sein

nennen könnte und wird von Quidort hier mit « id quod est » bezeichnet.

Beide Prinzipien zusammen geben erst das Sein, das von dem Wesen

unterschieden ist 2ä.

23 Ed. Heiman 283.
24 Vgl. FZPT 5 (I 958) 29, Anm. 85. — Die Objektion steht : Admont,

Stiftsbibliothek, 60, f. 28ra.
23 « Quidort seems to be saying that there is a quidditative aspect to crea-

turcly esse. Esse as act is, apparently, entity or esse per se, the formal or actual



414 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Dieses Kapitel zeigte uns, wie Johannes Quidort die Realdistinktion
von Sein und Wesen auffaßt und beweist. Obwohl er wenigstens an einer
Stelle, im ad tertium der Quaestio im Sentenzenkommentar, das Sein als
« ens quo », also auf das Wesen bezogen, betrachtet, erscheint das Sein im
Quodlibet als ein « ens », das getrennt vom Wesen erschaffen werden
kann. Das zeigt uns die materialistische Auffassung, die Quidorts
Realdistinktion zugrunde liegt. Sein und Wesen sind gleichsam voneinander
unterschiedene « Dinge », die sich ohne inneren Bezug gegenüberstehen.

Stellen wir zum Schluß die Beweise zusammen, die uns Johannes
Quidort für die Realdistinktion von Sein und Wesen liefert.

Zuerst sind wir drei kurz angedeuteten Argumenten begegnet :

1. Das geschöpfliehe Sein ist ein « esse reeeptum »

I Sent. d. 8 qu. 1.

2. Das Wesen kann ohne das Sein gedacht werden

II Sent. d. 1 qu. 2

in der Widerlegung Heinrichs v. Gent.
3. Das geschöpfliche Sein ist im Verhältnis zum Wesen ein Akzidenz

Ib. corpus und 3. Sed Contra.

Dazu finden sich die folgenden zwei Hauptargumente :

4. Das Seiende würde notwendig existieren ; die Schöpfung wäre aus¬

geschlossen
Ib. corpus.

5. Ein Geschöpf könnte nicht aufhören zu existieren
Ib.

Auch hier wollen wir die Frage stellen, welche Verbindungs- und

Trennungslinien zwischen Johannes Quidort und Thomas von A quin
bestehen. Dabei ist es wichtig, zu unterscheiden zwischen dem thomisti-
schen System und dem konkreten, geschichtlichen Gewand, wie wir ihm
in den Werken des hl. Thomas begegnen. Es ist wahr, daß diese

Unterscheidung von Wesen und Sein eines der Hauptprinzipien, einen Grundpfeiler

in der Seinslehre des Aquinaten, « un nœud de synthèse »26 bildet.

principle of that esse which is correlative to essence ; quidditative esse or esse
secundum id quod est is the material principle. The composite of these two
elements is the esse that is distinguished from essence. God is its efficient cause. He
can effect it either in union with or in separation from essence. In the first case
the result is the act of an individual being ; in the latter, the act of existing-things-
in-general. » Heiman, Essence... 145.

26 J. de Finance, Etre et agir dans la philosophie de Saint Thomas, Paris
1945, 96.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 415

Trotzdem dürfen wir bei Thomas nicht die spätere Fragestellung erwarten.
Er bietet uns keine langen Praenotamina, keine bis in alle Einzelheiten
präzisierte Terminologie noch eine systematische, zusammenhängende
Entwicklung der Frage. Nirgends befaßt er sich mit diesem Kernproblem
der Seinsmetaphysik ex professo, sondern immer anläßlich andeier Fragen.

Zur Zeit des hl. Thomas stand dieses Problem nicht im Brennpunkt
der geistigen Auseinandersetzung. Es trat z. B. zurück hinter der
Auseinandersetzung über die Berechtigung des Aristotelismus. Das führt
dazu, daß die Frage der Zusammensetzung aus Materie und Form und
der Kampf um die Einheit der substantiellen Form für Thomas viel
wichtiger scheint, als die Zusammensetzung aus Wesen und Sein.

Bei Johannes Quidort dagegen tritt die Behandlung der Frage
selbständig, unabhängig von anderen Lehrpunkten auf. Bei ihm ist das
Problem schon zu einem umstrittenen geworden. Er muß sich mit einer

ganzen Reihe von verschiedenen Meinungen zu diesem Punkt
auseinandersetzen.

Ein zweiter Unterschied betrifft die Bezeichnung dieser Distinktion
als einer realen Unterscheidung. Quidort spricht von « realiter » und «

secundum rem », in der Diskussion mit Heinrich von Gent von « essentia-

liter sunt distincta ». Diese Termini kommen unter den unzähligen, für
die Realdistinktion in Frage stehenden Thomastexten recht selten vor.
Nur einmal gebraucht Thomas den Ausdruck « distinctio realis »27. In De
Veritate spricht er von « compositum compositione reali » bezüglich der

Zusammensetzung aus « esse » und « quod est »28. Ein anderes Mal lesen

wir « différant realiter » und « differt re »29. Von einem « essentiellen »

Unterschied redet Thomas nie. Meist gebraucht Thomas unbestimmte

Wendungen wie « aliud et aliud », « différant », « diversum est » oder « sunt

composita ex ». Der Ausdruck « distinctio realis » hat wohl erst seit der

Auseinandersetzung zwischen Aegidius Romanus und Heinrich von Gent
und im Kampf gegen eine nur gedankliche Unterscheidung in die thomi-
stische Literatur Eingang gefunden. Thomas vermeidet ihn wohl, weil

man sich leicht dadurch verleiten lassen könnte, die beiden Seinsprinzipien

als res et res, als Entitäten, aufzufassen, wie das den Thomisten

später immer wieder vorgeworfen wurde. Um diesem Mißverständnis

vorzubeugen, benutzt Thomas meistens das Begriffspaar Akt-Potenz, auf
dessen Bedeutung wir weiter unten noch zu sprechen kommen.

27 Spir. Créât, a. 3 ad 3.
28 Ver. q. 27 a. 1 ad 8.
29 In De Hebd. 1. 2 (ed. Calcaterra n. 32) ; I Sent. d. 19 q. 2 a. 2.



416 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Doch wenn der Aquinate diese Distinktion auch äußerst selten
ausdrücklich als eine reale bezeichnet, so ist damit nicht gesagt, daß er sie

etwa in den anderen Texten nicht hält oder seiner Sache nicht sicher ist.
Autoren wie M.-D. Roland-Gosselin, A. Forest, C. Fabro, J. de Finance,
Et. Gilson und neuerdings A. Pattin haben anhand eingehender
Textanalysen nachgewiesen, daß Thomas tatsächlich eine reale Unterscheidung

von Wesen und Sein gelehrt hat.
Weiter interessiert uns die Frage, ob die Argumente iür die Real-

distinktion, die Quidort uns vorführt, sich formell oder inhaltlich bei
Thomas finden.

Der erste Beweis aus der Tatsache, daß das geschöpfliche Sein ein
« aufgenommenes » und kein subsistierendes Sein ist, tritt nur beiläufig
auf, ohne daß Quidort ausdrücklich betont, daß es sich um eine reale

Distinktion handelt. Wir konnten zu dem kurzen Quidorttext folgende

Entsprechung bei Thomas finden :

QUIDORT : THOxMAS :

I Sent. 8 q. 1 1 Sent. 8 q. 5 a. 1 sed contra 2

Es scheint mir sehr wahrscheinlich, daß Quidort, wenn er vom « esse

receptum » auf die Distinktion vom Wesen schließt, auf einen der
Hauptbeweise anspielt, die der hl. Thomas mit Vorliebe für dieselbe Distinktion
führt. Ich meine den Beweis aus der Tatsache der Seinsteilhabe, der

participatio. Das esse participatum ist eben ein esse receptum, finitum
und limitatum 30. Während der Aquinate uns in seinen früheren Werken
eine ganze Anzahl von Argumenten iür die Realdistinktion vorführt, die

hauptsächlich von Avicenna inspiriert sind, entwickelt er später unter
dem Einfluß des Neuplatonismus als Hauptbeweis den aus der Partizipation

heraus. Er ist eben ein echtes und das metaphysische Argument31.

30 Zur Bestätigung vgl. Spir. Créât, a. 1, wo beide Termini gleichwertig
verknüpft sind : « Omne igitur quod est post primum ens, cum non sit suum esse, habet
esse in aliquo receptum, per quod ipsum esse contrahitur ; et sie in quolibet
creato aliud est natura rei quae participât esse, et aliud ipsum esse participatum. »

31 Eine Zusammenstellung aller einschlägigen Texte bietet : C. Fabro, La

II Sent. 37 q. 1 a. 2

Sed esse divinum non est receptum,

sed per se subsistens. »

« esse cuiuslibet creaturae est
receptum et ideo differt ab eo in
quo reeipitur.

« omnis creatura habet esse receptum in
aliquo ; et ita oportet quod habet duo ad
minus, scilicet esse et id quod esse reeipit »

« esse ejus (seil. Dei) non est receptum, sed

per se subsistens ».



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 417

Es bleibt merkwürdig, daß Quidort an den einschlägigen Stellen den
Ausdruck « participatio » vermeidet.

Der zweite Beweis Quidorts, den er in der Auseinandersetzung mit
Heinrich von Gent herausschält, ist der sogenannte logische Beweis.
Dieser taucht bei Thomas nur in seinen frühen Schriften auf. Am klarsten
hat er ihn in seinem Erstlingswerk De Ente et Essentia ausgeführt32.
Hier sehen wir auch, daß der Aquinate dieses Argument nicht wie Quidort
als selbständig und unabhängig von den anderen betrachtet. Es sei nur
darauf verwiesen, wie Thomas die Argumente verkettet, indem das erste

metaphysische Argument zugleich die Minor des logischen bildet33.
Erwähnenswert ist auch, daß er selbst den logischen Beweis Avicenna
zuschreibt3i.

Das dritte Argument aus dem akzidentellen Charakter des geschöpflichen

Seins, das Quidort nur kurz andeutet, steht in engem Zusammenhang

mit dem eben behandelten. Was nicht zur Essenz eines Dinges
gehört, wird Akzidenz genannt, ist real von diesem unterschieden. Als

Schlußfolgerung aus dem gleichen Beweisgang scheinen so « Akzidenz »

und « Realdistinktion » mehr als Synonyma zu stehen, denn als strikter,
eigenständiger Beweis für letztere. Auch Thomas bringt gelegentlich die

beiden Gedanken miteinander in enge Verbindung 35. Diese indirekte
Abhängigkeit ist das Einzige, was wir zu diesem Quidort-Beweis
feststellen konnten. Thomas schließt nie ausdrücklich vom akzidentellen
Charakter des Seins auf dessen reale Distinktion vom Wesen.

Der vierte Beweis, das erste eigentliche Hauptargument, stützt sich

auf die notwendige Annahme der Schöpfungstat, das Verursachtsein. Ein
inhaltlich entsprechender Beweis taucht bei Thomas vor allem in seinen

früheren Schriften auf. Dieser kennt nämlich nicht nur den Schluß vom
esse distinctum zum esse causatum 36, sondern auch umgekehrt vom esse

nozione metafisica di partecipazione secondo S. Tommaso d'Aquino, 2. Aufl.,
Torino 1950, 222-243.

32 Ente et Essentia c. 4 (ed. Spiazzi n. 26). Vgl. II Sent. d. 1 q. 1 a. 1 ; ib.
d. 3 q. 1 a. 1 ; S. Th. I q. 3 a. 5.

33 Vgl. Fabro a. a. O. 219.
31 I Sent. d. 8 q. 1 a. 1.
35 « Ens autem non ponitur in definitione creaturae, quia nec est genus nec

differentia. Unde participatur sicut aliquid non existens de essentia rei ; et ideo
alia quaestio est ,an est' et .quid est'. Unde, cum omne quod est praeter essentiam

rei, dicatur accidens ; esse quod pertinet ad quaestionem ,an est', est accidens. »

Quodl. II q. 2 a. 1.
36 II Sent. d. 1 q. 1 a. 1 ; C. G. III c. 65 ; S. Th. I q. 3 a. 4 ; Quodl. VII

q 3 a. 2.

27



418 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

causatum zum esse distinctum 37. Im ersten Teil verlaufen die beiden

Argumente parallel : Ein Geschöpf kann nicht seine eigene Ursache sein,
das Sein muß ab alio verursacht sein. Im zweiten Fall argumentiert der
Aquinate weiter : Was sein Sein von einem anderen empfängt, ist diesem

gegenüber in Potenz ; das Sein ist also ein aufgenommenes Sein, muß

folglich als Akt von seiner Potenz verschieden sein. — Wir müssen freilich

zugeben, daß die genannten Thomasstellen nur eine entfernte Parallele

zu Quidorts Beweisführung sind. In der quidortschen Fassung findet
sich das Argument bei Thomas nicht. Vor allem die hinzugefügte
Begründung ist neu : « quia illud quod inest rei essentialiter, convenit ei
nullo auctore ». Ebenfalls fehlt beim Aquinaten der Verweis auf die

Tatsache, daß die Identität der beiden Seinsprinzipien höchstens eine

notwendige Schöpfung bedingen würde, niemals aber ein freies Handeln
des Schöpfers. Dagegen vermissen wir bei Quidort wieder jede Anspielung
auf die Akt-Potenz Struktur.

Für den Avicenna-Einfluß auf Quidort ist noch folgende Feststellung
von Bedeutung. Thomas schreibt den Beweis der Realdistinktion aus der
Tatsache des « ab alio » ausdrücklich Avicenna zu 38. Vielleicht ist der

quidortsche Beweisgang aus direktem Studium der Metaphysik des

großen arabischen Denkers herausgewachsen.
Während wir also für das erste Hauptargument Quidorts bei aller

Selbständigkeit in der Form doch eine ideenmäßige Beziehung zu Thomas

feststellen konnten, will uns dies für den letzten Beweis nicht gelingen.

Nirgends sagt Thomas, daß für ihn die Vergänglichkeit der Geschöpfe,
die Tatsache, daß ein Geschöpf sein Sein verlieren kann, daß es ihm nicht
notwendig zukommt, der Grund zur Unterscheidung dieses Seins vom
Wesen sei.

Außer den seither im Vergleich mit Quidort erwähnten Beweisen

kennt Thomas noch andere Arten, die Realdistinktion von Wesen und
Sein zu begründen. Wir verweisen auf sie nur kurz um zu zeigen, daß das

Problem und seine Lösung beim Aquinaten in einem viel weiteren

Zusammenhang steht als bei unserem Autor. 1

Wer die Realdistinktion leugnet, der kann eine notwendige Denkweise

unseres menschlichen Verstandes, die Frage des Verschiedenseins

und zugleich Übereinkommens, der Univocität, nicht objektiv fundieren.

37 Ente et Essentia c. 4 (ed. Spiazzi n. 27) ; I Sent. d. 8 q. 5 a. 2 ; ib. d. 19

q. 2 a. 1 ; II Sent. d. 3 q. 3 a. 1 ad 4 ; C. G. II c. 52 ; S. Th. I q. 3 a. 7 ad 1 ; In
De Trin. 1. 2 q. 1 a. 4 ad 4.

38 Ver. q. 8 a. 8.



Der Seinsbegrifi bei Johannes Quidort 419

Ohne sie sind das Prädikament der Substanz, genus und species, wertlose
Gedankenkonstruktionen 39. Wir können den Grund vermuten, warum
Quidort diesen Beweis nicht benützt. Er beruht nämlich auf einem

Aspekt, den er ganz vernachlässigt : auf der Tatsache, daß der Seinsakt
das Ureigenste, das Intimste, das Unmittelbarste jedesWesens darstellt40.
Das paßt nicht so recht zur nachdrücklichen Betonung des Von-außen-
kommens, des akzidentellen Charakters des Seins.

Ein weiterer Grund ist bei Thomas die Notwendigkeit, die Wahrheit
unserer Verstandesurteile zu begründen. Die Realdistinktion von Wesen

und Sein ist die letzteBegründung « ex parte objecti » für unsere geschöpfliche

Erkenntnisweise, die von der simplex apprehensio zum Urteil
aufsteigt 41.

Ein anderer Beweis nimmt seinen Ausgang « ex parte Dei ». Nur in
ihm können Sein und Wesen identisch sein ; es kann nur ein einziges esse

subsistens geben 42. Eine letzte Möglichkeit bildet schließlich die Analysé
der Ähnlichkeit 43.

Es besteht also nur eine lose Abhängigkeit zwischen den quidort-
schen Beweisen und jenen des hl. Thomas, die sich mehr auf einzelne
Gedanken beschränkt. Das logische Argument und dasjenige aus der
Kausalität Gottes werden übernommen, die beide avicennistischen Ursprungs
sind, während andere, vor allem der Hauptbeweis aus der Seinspartizipation

fehlen.

Im letzten Abschnitt unserer Darlegungen werden wir aufzeigen, daß

Thomas neben der Tatsache der realen Distinktion von Sein und Wesen

auch noch einen positiven Aspekt des Verhältnisses der beiden

Seinsprinzipien kennt. Er faßt das Sein als Vervollkommnung des Wesens auf
und als ersten Akt, der Ursache jeder Vollkommenheit und Wirklichkeit

39 z. B. Ver. q. 27 a. 1 ad 8. Weitere Texte bei : A. Pattin, De Verhouding
tussen Zijn en Wezenheid en de transcendentale Relatie in de 2e Helft der
XIIIe Eeuw (Verhandelingen van de Koninklijke Vlaamse Académie voor Weten-
schappen, Letteren en Schone Künsten van Belgie, Klasse der Letteren, Ver-
handeling nr. 21), Brüssel 1955, 27/8.

4° pATTIN a. a. O. 27 schreibt zu diesem Argument : « De zijnsact is immers
het messt eigene, het meest concrete, het meest onmededeelbare en het meest
intieme van ieder wezen » ; vgl. unten S. 438-440.

41 I Sent. d. 33 q. 1 a. 1 ad 1 ; ib. d. 38 q. 1 a. 3 ; In De Trin. 1. 2 q. 1 a. 3 ;

In IX Met. 1. 11 (ed. Spiazzi n. 1898).
12 Ente et Essentia c. 4 ; I Sent. d. 8 q. 4 a. 1 ad 2 ; die drei ersten Beweise

in C. G. II c. 52 ; Comp. Theol. c. 15.
43 I Sent. d. 48 q. 1 a. 1 ; II Sent. d. 16 q. 1 a. 1 ad 3 ; S. Th. I q. 4 a. 3 ad 3.

— Zur Klassifikation der Beweise vgl. Fabro a. a. O. 212-221.



420 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

des Seienden ist. Daraus ergibt sich die wichtige Folge, daß Sein und
Wesen sich in den geschaffenen Dingen wie Akt und Potenz zueinander
verhalten, eine innige Bezogenheit zwischen ihnen besteht.

Wohin die einseitige Betrachtung der Realdistinktion und die
Unterschlagung eines wesentlichen Teiles der Seinslehre des Aquinaten führt,
zeigt mit nicht zu überbietender Deutlichkeit das Quodl. I q.l. Daß Gott
das Sein auch ohne das Wesen schaffen könnte, wäre für Thomas eine
unerhörte Behauptung. Wohl vertritt er die reale Unterscheidung von
Essenz und Existenz, aber nirgends spricht er von ihrer Trennung.
Distinctio und separatio sind nicht dasselbe. Keines der beiden
konstitutiven Seinsprinzipien hat eine eigene, vom anderen Element getrennte
Daseinsweise : « Magis sunt coexistentia quam entia »44. Hier hätte
Quidort die Warnung des hl. Thomas beachten müssen : « Multis error
accidit circa formas ex hoc quod de eis judicant, sicut de substantiis
judicatur »4S. Das Sein besitzt nur Wirklichkeit als wirklichkeitsver-
leihend, hat nur Sinn als Bestandsakt eines Wesens. Nur das Seiende

besteht im vollen Sinn des Wortes. So kann man sagen, daß nicht allein
die Essenz ihre Existenz dem Sein verdankt, sondern ebenso auch das

geschöpfliche Sein seine Existenz, seinen Wirklichkeitswert, der es begrenzenden

und aufnehmenden Essenz 48. Die beiden Seinsprinzipien haben

keine eigene Realität ; sie sind nicht Entitäten, sondern entia quibus,
Prinzipien ein und desselben Seienden. Das Wesen ist die notwendige
Bedingung für das geschöpfliche Sein : « Esse in re est, et est actus entis
resultans ex principiis rei »47. Wir sehen auch hier, wie die
Abweichungen von Thomas bei Quidort zusammenhängen. Man kann zwar
nicht sagen, das Sein fließe schlechthin aus dem Wesen. Aber wenn man
sein Von-außen-kommen zu sehr betont, dann ist die Vorstellung eines

Seins ohne Wesen nur der Schlußpunkt des Gedankens.

Geschichtlich hat die These Quidorts meines Wissens keine Parallele.

Nur einmal tritt eine ähnliche Theorie auf, zwar nicht bezüglich des

geschaffenen Seins, sondern hinsichtlich des Seins Gottes selber : Gott ist
« esse sine essentia ». Thomas schreibt im Sentenzenkommentar diese

Lehre den beiden arabischen Philosophen Avicenna und Moses Mai-
monides zu 48. Schon in dem frühen Werk De Ente et Essentia hatte er

" S. Th. I q. 45 a. 4.
15 Virt. Com. a. 11.
46 Et. Gilson, L'être et l'essence, Paris 1948, 114.

" III Sent. d. 6 q. 2 a. 2.
18 «Quidam enim dicunt, ut Avicenna, lib. De intelligent., cap. I, et Rabbi

Moyses, lib. I, cap. LVII et LVIII, quod res ilia quae Deus est, est quoddam



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 421

die gleiche Theorie gestreift — allerdings ohne die Namen ihrer Vertreter
zu nennen. Er verwirft diese Ansicht nicht, obwohl er auf Grund seiner
Lehre bezüglich der göttlichen Namen es vorzieht, zu sagen, die Essenz

Gottes sei sein Existenzakt selbst. Die genannte Theorie Avicennas hat
manches für sich. Jedenfalls ist das Sein Gottes nicht wie das des

Geschöpfes durch ein Wesen begrenzt und bestimmt ; Gott gehört keinem
Genus an 49. — Für Quidorts Theorie jedoch gibt es keine mildernde
Interpretation.

Noch ein Wort zur Zusammensetzung des Seins aus einem formellen
und materiellen Aspekt oder Element, die im Quodlibet Quidorts zu Tage
tritt. Eine solche Struktur innerhalb des Seins selbst ist mit Thomas
unvereinbar. Das Sein ist für den Aquinaten etwas Einfaches, das nur
mit einem anderen, mit dem Wesen zusammengesetzt sein kann, in sich

selbst aber keinerlei Zusammensetzung zuläßt50.

Mit der Theorie im Quodlibet steht Quidort also in schroffem

Gegensatz zur Seinsauffassung des hl. Thomas.

2. Der Seinsbegriff Quidorts und seine Quellen

Wir haben im Verlauf unserer Ausführungen gesehen, daß Quidort,
wenn er vom geschöpflichen Sein redet, im Grunde genommen immer
wieder nur eine Tatsache unterstreichen will. Ob er nun davon spricht,
daß das Sein von außen her einem Ding zukommt und von ihm jederzeit

wieder getrennt werden kann, oder ob er betont, daß die Form in
keiner Weise eine Ursache des Seins genannt werden kann, oder ob er
schließlich die Realdistinktion dieses Seins vom Wesen hervorhebt bis

zu seiner Theorie der getrennten Erschaffung des Seins — alles das kreist

um die eine Grundtendenz der Seinslehre Quidorts, die seinen

Seinsbegriff bestimmt, nämlich : das geschaffene Sein ist im Verhältnis zum
aufnehmenden Wesen ein Akzidenz. Wir fragen uns unwillkürlich : warum
betont unser Autor gerade diesen Aspekt ; ist das alles, was er uns über
das Sein zu sagen hat Ja, es scheint in der Tat, daß Quidort nur diese

Seite, nur die scharfe Unterscheidung des Seins vom Wesen kennt, oder

jedenfalls nur auf diese in seinen Ausführungen den Nachdruck legt. An

esse subsistens, nec aliquid aliud nisi esse, in Deo est : unde dicunt, quod est esse

sine essentia. » I Sent. d. 2 q. 1 a. 3.
49 Ente et Essentia c. 5 (ed. Spiazzi n. 30) ; Gilson a. a. O. 112.
60 « Ipsum esse neque participât aliquid, ut eius ratio constituatur ex multis.

et ideo ipsum esse non est compositum. » In De Hebd. 1. 2 (ed. Calcaterra n. 32).



422 Der Seinsbegrifî bei Johannes Quidort

den für die Seinslehre entscheidenden Stellen seiner verschiedenen Schriften

fühlt er nie das Bedürfnis, auf das positive Verhältnis des Seins zum
Wesen hinzuweisen. Wenn das Sein diesem Wesen nur ganz von außen
her, äußerlich oder akzidentell zukommt, was hat es dann für das Wesen

zu bedeuten Es kann kaum als dessen Vervollkommnung aufgefaßt
werden. Tatsächlich scheint für Quidort das Wesen eine gewisse Realität
zu besitzen, die vom Sein unabhängig ist. So führt er den ersten
Vernunftbeweis in seiner Quästion über die Realdistinktion aus der Tatsache,
daß das, was einem Ding « essentialiter » zukommt, das wodurch z. B. ein
Mensch Mensch ist, d. h. sein Wesen, ihm « nullo auctore » zukommt.
Wenn wir also ein freies schöpferisches Eingreifen Gottes annehmen, so
kann sich dieses nur auf ein von außen her, akzidentell, nicht wesentlich
noch zu diesem Wesen hinzukommendes Sein beziehen und dieses ist
dann vom Wesen real unterschieden 51. An anderer Stelle hat Quidort
bemerkt, daß die « ratio creati » für ihn ausschließlich in der Erschaffung
des aktuellen Seins besteht52. Weil Quidort das Sein nur negativ
beschreibt, nämlich als in Beziehung zum Wesen von außen kommend,
akzidentell und von ihm trennbar, deshalb könnten wir den Begriff des

Seins, der uns in den Werken des Johannes Quidort entgegentritt, einen

Seinsbegriff « mit negativem Vorzeichen » nennen.
Kein scholastischer Philosoph stellt ein voraussetzungsloses System

auf ; jeder baut auf der Vorarbeit anderer weiter. Auch unser Autor,
Johannes Quidort, steht in seinem Philosophieren sicher unter dem

Einfluß der verschiedenen philosophischen Richtungen.
Wir treffen an den für seine Seinslehre einschlägigen Stellen eine

ganze Anzahl von Verweisen auf Autoritäten und von Zitaten : so

Aristoteles und seinen arabischen Kommentator Averroes, die beiden

anderen bedeutenden arabischen Philosophen Avicenna und Algazel,
daneben aus der lateinischen Tradition : Augustinus, Hilarius, Gregor den

Großen, Boethius und Porretanus ; von der neuplatonischen Seite : Proclus

und der liber De causis mit seinem anonymen Kommentator ;

schließlich noch Zeitgenossen : Thomas von Aquin, Aegidius von Rom
und die beiden Magistri in theologia : « Joannes premonstratensis et frater
Stephanus. » Johannes Quidort hat all diese Zitate und Verweise nicht

zur bloßen Ausschmückung seiner Darlegungen eingeflochten. Er wollte
damit beweisen, daß er mit seiner Lehre kein Sonderling ist, sondern

auf der Tradition fußt. Von jedem der genannten Autoren ist Quidorts

61 Oben S. 409.
62 Quodl. I q. 1 (ed. Heiman 273).



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 423

Doktrin irgendwie beeinflußt. Es wäre jedesmal eine eigene Arbeit für
sich, den Einfluß eines bestimmten Autors auf das Denken unseres Johannes

Quidort im einzelnen zu verfolgen. Wir haben schon oben einen
vergleichenden Blick auf den hl. Thomas geworfen und werden abschließend
das Verhältnis zu ihm noch beleuchten. Doch für den bestimmten Akzent,
den der Seinsbegriff Quidorts trägt, glauben wir zwei Persönlichkeiten
nicht übergehen zu können : den neuplatonisch beeinflußten arabischen
Aristoteliker Avicenna, und Quidorts Zeitgenossen, Aegidius von Rom.

a) Avicennistischer Seinsbegriff

Für Avicenna war die zu lösende Frage : Wie soll man die Zusammensetzung

der geschaffenen Dinge im Verhältnis und in Unterscheidung von
der Einfachheit ihrer Ersten Ursache auslegen Er erklärt diesen Unterschied

nicht durch das Begriffspaar Wesen-Sein, sondern durch den

Gegensatz zwischen möglichem und notwendigem Sein. In seiner
Metaphysik beschreibt Avicenna ausführlich die Eigenschaften dieses ens

necessarium und ens possibile und ihr gegenseitiges Verhältnis. Zwar sind
« notwendig» und « möglich » zwei erste und unmittelbar von unserem
Verstand erkannte Begriffe und können deshalb nicht definiert werden.

Doch ist der erstere dieser Begriffe der leichter zu erfassende, da er eine

positive Vollkommenheit, eine gewisse « vehementia essendi » bezeichnet

53. Die beiden Begriffe werden bei Avicenna immer gleichzeitig und
korrelativ erläutert und erklären sich so gegenseitig.

Das ens necessarium hat keine Ursache ; seine Notwendigkeit ist mit
seinem Sein identisch ohne ihm irgendwie beigefügt zu sein. Es wäre

widersinnig, das ens necessarium als nicht-existierend zu denken. Weil
dieses notwendige Sein keinerlei Zusammensetzung oder Veränderung
zuläßt, sondern in jeder Beziehung einfach ist, besitzt es im eigentlichen
Sinn des Wortes kein Wesen. Nach Avicenna kann es nur ein einziges

63 «... ex his tribus id quod dignius est intelligi est necesse, quoniam necesse

significat vehementiam essendi, esse vero notius est quam non esse, esse enim
cognoscitur per se. » Avicenna, Met. I, 6, 73ra. — Wir zitieren diesen und die
folgenden Texte nach M.-D. Roland-Gosselin, Le « De Ente et Essentia » de saint
Thomas d'Aquin (Bibl. Thom. VIII), Paris 192C, 150-156. Wir haben sie nach der

Druckausgabe von Venedig 1508 z. T. verbessert. In der Darlegung folgen wir ebenfalls

teilweise den Ausführungen des Autors, die schon 1925 in lateinischer Fassung
in den Xenia Thomistica III, 281-288 unter dem Titel : « De Distinctione inter
Essentiam et Esse apud Avicennam et D. Thomam » veröffentlicht wurden. — Zur
Ergänzung vgl. die sachkundigen Analysen von A.-M. Goichon, La distinction de

l'essence et de l'existence d'après Ibn Sina (Avicenne), Paris 1937, 156-180.



424 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

solches notwendiges Sein geben, das die Ursache alles sonst Bestehenden
ist. Alles was außerhalb dieses einfachen und einen notwendigen Seins

liegt, ist mögliches Sein. Diese beiden Kategorien teilen das Sein schlechthin

in zwei grundverschiedene Arten.
Im Gegensatz zum ens necessarium ergeben sich die Merkmale des

ens possibile. Ein Mögliches ist das, was sein oder nicht sein kann. « Esse

possibile » steht bei Avicenna nicht im Gegensatz zu « esse actu », sondern
muß in weitestem Sinn gefaßt werden, als das, was sein kann, ob es nun
tatsächlich actu existiert oder nicht. « Möglich » wird im Gegensatz zu
« notwendig » aufgefaßt ; möglich ist etwas, das der Existenz kein Hindernis

entgegenstelltB4. Von sich aus hat das mögliche Sein nur seine Möglichkeit

und es besitzt diese Möglichkeit, auch wenn es tatsächlich besteht55.
Was aus sich selbst nur möglich ist, ist, wenn es existiert, notwendig
verursachtes Sein. Avicenna unterscheidet also zwei Arten von
notwendigem Sein : Das ens necessarium, das durch sich selbst notwendig
existiert, und daneben ein durch ein anderes notwendiges Sein, das mit
dem möglichen Sein identisch ist. Möglisches Sein ist wesentlich von
außen, von einem anderen verursachtes Sein. Esse possibile und esse

causatum oder esse per aliud sind folglich für unseren arabischen Peri-

patetiker konvertible Begriffe. Alles Bestehende ist so notwendig :

entweder durch sich selbst, oder durch ein anderes. Aber ein und dasselbe

Ding kann unmöglich diese beiden Arten von Notwendigkeit in sich

vereinigen. Übrigens erhellt aus dieser Gleichsetzung alles möglichen
Seins mit notwendig von einem anderen verursachten Sein, daß aus dem
avicennistischen Weltbild jede Freiheit des Schöpfers ausgeschlosen ist.
Die Emanatio des Seins vom ens necessarium aus verursacht die

Notwendigkeit der ganzen Weltordnung.
Weil eine Ursache nichts Unmögliches verursachen kann, muß dieses

ens possibile von sich aus, unabhängig vom ens necessarium als seiner

Ursache, möglich sein66. Diese reale Möglichkeit geht der Existenz
voraus 57.

54 Goichon a. a. O. 158.
65 « Ejus autem quod est possibile esse jam manifesta est ex hoc proprietas,

scilicet quia ipsum necessario eget alio quod faciat illud esse in effectu. Quicquid
enim est possibile esse respectu sui, semper est possibile esse. Sed fortassis accidet
ei necessario esse per aliud. » Avicenna, Met. I, 8, 74ra.

66 « Omne enim quod ineipit esse antequam sit : necesse est ut sit possibile
in se. Si enim fuerit non possibile in se, illud non erit ullo modo. Non est autem
possibilitas sui esse eo quod agens sit potens supra illud : quia agens non est potens
supra illud, cum ipsum non fuerit in se possibile. » Ib. IV 2, 85va.

57 « Impossibile est autem ut sit intentio quae non est aliquid, alioquin non



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 425

Aus dieser Gegenüberstellung und Charakteristik des möglichen und
notwendigen Seins ergibt sich für Avicenna die Antwort auf die Frage
nach dem Verhältnis von Wesen und Sein in den geschaffenen Dingen.
Die Unterscheidung von « möglich » und « notwendig » ist die Quelle der

Unterscheidung von Wesen und Sein in den Geschöpfen 58. Der ständig
hervorgehobene Gegensatz zwischen « möglich » und « notwendig » drückt
nichts anderes aus, als die Abhängigkeit des Wesens gegenüber dem Sein.

Notwendig im vollen Sinn ist nur dasjenige, dessen Sein das Wesen selbst

ist. Folglich sind in sich selbst nicht notwendig alle diejenigen Dinge, bei
denen das Sein nicht in ihrem Wesen eingeschlossen ist. Sie sind aus sich
selbst nur möglich. Ihre Existenz hängt immer von der Beziehung zu

demjenigen ab, das aus sich selbst notwendig ist. Sein und Wesen bleiben
unterschieden, auch wenn das Wesen actu existiert. Niemals kann das,

was aus sich selbst möglich ist, seinem Wesen nach notwendig sein. Bei
der Aufnahme der Existenz geht das Wesen zwar von der Potenz in den

Akt über, aber es bleibt unveränderlich dieses bestimmte Wesen mit dem

ihm zukommenden Aus-sich-selbst-möglich-sein.
Die Auffassung, die Avicenna von dem möglichen Wesen hat, müssen

wir noch weiter erläutern. Eine Essenz besitzt als Grundeigenschaft,
eins zu sein, d. h. ausschließlich das zu sein, was sie ist. Sie ist von sich

aus weder universell noch singulär. Sie ist unbestimmt und diese

Unbestimmtheit ist der Grund, daß sie vom Verstand universell erfaßt
werden kann, in Wirklichkeit aber in Einzeldingen existiert. Alle anderen

Eigenschaften, auch die aus ihr selbst hervorfließenden, sind so nach

Avicenna ein Akzidenz des Wesens 59. Alles, was nicht unmittelbar und

notwendig in der Definition des Wesens eingeschlossen ist, was weder

genus noch differentia specifica genannt werden kann, ist nur eine

akzidentelle Bestimmung. Dies gilt sowohl für das « unum » wie vor
allem für das « esse » eines Wesens. Wenn das Wesen notwendig die

Existenz einschließen würde, so könnte nur ein einziges solches Wesen,

praecederet illud possibilitas sui esse. » Ib. 85vb. — Roland-Gosselin a. a. O. 153

schließt aus dieser Stelle ein « être antérieur dans le temps ». Goichon a. a. O. 193

zieht es vor, von einer « pure puissance dans l'ordre logique » zu sprechen.
68 « Sane non est dubitandum Avicennam per doctrinam suam de ente possi-

bili, docuisse essentiae cuilibet existentiam aliquo modo accidentalem esse. Esse

aliud est ab essentia : essentiae possibili, etiam per se subsistenti advenit esse per
Causam primam. E contrario in Ente necessario nulla datur distinctio Crea-

turae omnis multitudo per quam primo distinguuntur ab Ente necessario, com-
positio est essentiae et potentiae seu possibilitatis, non vero distinctio essentiae

et esse. » Roland-Gosselin, De Distinctione. 287.
69 Avicenna, Logica III, f. 12ra; Gilson a. a. O. 121-128.



426 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

z. B. der Gattung Mensch, existieren. Das Sein ist also etwas dem Wesen

von außen Hinzugefügtes, « accedit extrinsecus »60. Dieses Außerhalbsein,

dieses Von-außen-kommen der Existenz hinsichtlich des Wesens

drückt Avicenna aus, wenn er sagt, das Sein sei ein Akzidens : « dicemus

ergo quod naturae hominis ex hoc quod est homo accidit ut habeat esse »81.

Aus dieser Tatsache erklärt sich auch, warum Gott, das ens necessarium,
kein Wesen besitzt : Wenn er ein solches hätte, so müßte das Sein als ein
Akzidenz hinzukommen. Das ens necessarium « hat » nicht das Sein, es

« ist » es.

Averroes hat im Namen der aristotelischen Tradition dagegen
protestiert, daß Avicenna aus der Existenz ein Akzidenz des Wesens
gemacht hat. Wie wir noch sehen werden, hat sich auch der hl. Thomas
dieser Kritik des Arabers angeschlossen. Doch ist die schwierige Frage :

Was hat Avicenna selbst unter der Bezeichnung « accidens » verstanden
Man darf nicht vergessen, daß man es mit einer lateinischen Übersetzung
zu tun hat. Wie A.-M. Goichon ausführt, legt sich aus dem Arabischen
statt « accidit » eher der Sinn von « sequitur » nahe. Das Sein rührt nämlich

in einem gewissen Sinn auch vom Wesen selbst her, fließt aus diesem

hervor, nämlich unter der Einwirkung einer äußeren Ursache, des ens

necessarium, das notwendig das Sein des Wesens verursacht62. Auf
Grund dieser Tatsache, daß die Existenz als Akzidenz notwendig dem

bestehenden Wesen zukommt und folgt — zwar nicht unmittelbar,
sondern durch seine äußere und notwendige Ursache — ist die Frage
nicht unberechtigt, ob Avicenna überhaupt eine solche Unterscheidung
von Wesen und Sein vertreten konnte und tatsächlich vertrat, wie z. B.

später der hl. Thomas. Die genauere Analyse seiner Seinslehre läßt
trotz der Einstufung des Seins als Akzidenz daran zweifeln. Avicenna
selbst gibt uns an keiner Stelle seiner Werke darüber klaren Aufschluß 63.

Verschiedene kompetente Autoren glauben jedoch, vor allem aus der
Gegenüberstellung von « möglich » und « notwendig », von einer klaren
Unterscheidung von Sein und Wesen bei Avicenna sprechen zu können M.

60 « Igitur omne habens quidditatem causatum est et cetera alia excepto
necesse esse habent quidditates quae sunt per se possibiles esse, quibus non accedit
esse nisi extrinsecus. » Avicenna, Met. VIII, 4, 99rb.

61 Avicenna, Met. V, 2, f. 87va — zitiert nach : Gilson a. a. O. 124.
82 Vgl. Goichon a. a. O. 90/91. 118. 135/6.
63 Gilson a. a. O. 127/8.
64 « Très certainement Avicenne distingue l'existence de l'essence, et jusqu'à

dire que l'esse est accidentel à l'essence. » Roland-Gosselin, De Ente... 156. —
« Il soutient, nous le savons, dans l'acceptation la plus nette la réalité de la distinc-



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 427

Allerdings muß man zugeben, daß die reale Distinktion in den Werken
Avicennas mehr als Voraussetzung und Untergrund aller seiner
Darlegungen erscheint, der als solcher nicht zur Diskussion steht65. Was das

Verständnis seiner Darlegungen sehr erschwert, ist die Gewohnheit
Avicennas, logische und metaphysische Ordnung nicht zu trennen und
unbedenklich von einer zur anderen zu wechseln. — Sicherlich hat
Avicenna das Sein nicht auf eine Stufe mit den anderen Akzidentien,
z. B. der Quantität oder Qualität, gestellt. Er hat im Gegenteil selbst

geäußert, daß er es in einem weiteren Sinn verstanden haben will, d. h.

unter den « praedicabilia »68.

Eine andere Frage ist allerdings, ob Avicenna auf Grund der lateinischen

Übersetzung und von den mittelalterlichen Autoren richtig
verstanden wurde. Deren Kritik an Avicenna gründet sicher zum Teil darin,
daß sie seine Seinslehre in mehr materialistischem Sinn aufgefaßt und
interpretiert haben. Doch dürfte diese Frage in unserem Zusammenhang
von geringer Bedeutung sein. Die Scholastiker haben Avicenna in der
lateinischen Übersetzung gekannt und ihn danach beurteilt. Ein
Argument für die Richtigkeit der lateinischen Übersetzung geht aus dem

Umstand hervor, daß auch Averroes — freilich auch laut dessen lateinischer

Übersetzung — den akzidentellen Charakter der Existenz bei

Avicenna bezeugt und sich dagegen auflehnt. Averroes aber hat Avicenna

aus dem Arabischen gekannt.
Welche Kontaktpunkte können wir nach dieser Darlegung der avi-

cennistischen Seinslehre zwischen Johannes Quidort und dem arabischen

Aristoteliker feststellen Quidort nimmt das System nicht als ganzes

an, sondern nur einzelne Elemente. In seinem Quodlibet I qu. 2 67

verwirft er eindeutig auf Grund der christlichen Lehre den avicennistischen

Begriff einer notwendigen Schöpfung. Ebenso lehnt er die bei Avicenna

zusammen mit der Bezeichnung des Seins als Akzidenz vertretene
Theorie ab, nach der, kraft der Notwendigkeit, die das ganze System
beherrscht, das Sein notwendig aus dem Wesen hervorfließt, notwendig
mit ihm verknüpft ist, wenn auch durch eine äußere Ursache. Sein Kampf
gegen das Axiom « forma dat esse » spricht deutlich dafür.

Dagegen macht sich Quidort ganz die avicennistische Auffassung des

tion. » A. Forest, La structure métaphysique du concret selon saint Thomas

d'Aquin (Etudes de Philosophie médiévale XIV), 2. Aufl., Paris 1956, 160.
65 Goichon a. a. 0.131.
66 Gilson a. a. 0.126.
67 ed. Heiman 274-276.



428 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Seins als eines Akzidenz und als von außen kommend zu eigen. Wie bei
Avicenna, so fehlt auch bei Quidort jeder Hinweis auf eine etwaige
Vervollkommnung, die das Wesen vom Sein empfangen könnte. Für ihn
scheint das Sein wie für Avicenna höchstens eine äußere Vervollkommnung

zu sein, kein Akt des Wesens, der diesem innerlich zukommt. Das
Wesen hat keine innere Beziehung zum Sein 6S.

Auch das Wesen faßt Quidort im Sinne des arabischen Philosophen
in gewissem Sinn als aus sich selbst nur möglich auf. Nach Avicenna
kommt diesem aus sich selbst Möglichen die Existenz nicht mehr zu,
als die Nicht-existenz. Aus sich selbst hat das Wesen das Nichtsein.
Eine Bestätigung für diese Behauptung finden wir in der Quästion seines

Sentenzenkommentars, in der Quidort die Vergänglichkeit der Geschöpfe
behandelt. Wie wir gesehen haben, betont er dort so entschieden die

Vergänglichkeit der Geschöpfe, daß es scheint, er setze eine Potenz zum
Nichtsein voraus. Tatsächlich führt er Avicenna als Beweis an : « Hoc
dicit Avicenna expresse, VI0 Metaphysicae suae, quod non esse de se

convenit creaturae, esse vero solum per relationem ad suum principium
a quo est effective »69.

Die quidortsche Bemerkung, das Wesen selbst hätte sein Wesen-sein

« nullo auctore », offenbart ebenfalls avicennistischen Einschlag. Das

Erste Prinzip, das ens necessarium ist für Avicenna direkt nur Ursache
des Seins, niemals konstitutives Prinzip des Wesens 70.

b) Einfluß des Aegidius von Rom

Neben diesem avicennistischen Seinsbegriff scheint noch ein zweiter
Faktor für die Seinslehre Quidorts ausschlaggebend gewesen zu sein. Wie
wir dargelegt haben, vertritt er entschieden eine reale Distinktion von
Sein und Wesen, die er in eingehender Disputation gegen eine nur
gedankliche oder intentionale Unterscheidung abgrenzt. Weder Avicenna
noch Thomas kannten eine solche Fragestellung. Wir haben schon

erwähnt, daß sich bei Thomas von Aquin beim Aufbau seiner genialen
Synthese die Aufmerksamkeit nicht in erster Linie auf das Verhältnis

68 « L'existence du possible avicennien n'est pas l'acte d'exister en vertu
duquel ce possible existe, c'est ce possible lui-même posé par sa cause comme un
existant. » Gilson a. a. O. 128. « Il semble dénier à l'essence son orientation pour
ainsi dire naturelle vers l'être. » Goichon a. a. O. 143.

69 Quidort, I Sent. d. 8 q. 5. Vgl. FZPT 5 (1958) 12.
70 Goichon a. a. O. 166. 138/9.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 429

von Sein und Wesen und die Frage ihrer Distinktion konzentriert, sondern
mehr auf Probleme, die mit dem Kampf um den Aristotelismus
zusammenhängen (z. B. Vernunft-Glaube, göttlicher Exemplarismus,
Einheit der substantiellen Form). Erst nach seinem Tode tritt die Frage
der Realdistinktion in den Vordergrund der philosophischen Diskussion.
Ein Thomasschüler, Aegidius von Rom, lenkte die Aufmerksamkeit der
Zeitgenossen auf diesen bedeutenden Lehrpunkt.

Aegidius Romanus ist sich bewußt, mit seiner Lehre über die reale
Distinktion von Sein und Wesen etwas Entscheidendes und Neues

vorzutragen, und eine Reihe seiner Zeitgenossen hatten dieselbe Überzeugung

71. In seinen Theoremata de corpore Christi, die er schon um 1275/6
schrieb, faßte er den Plan, über dieses Problem ausführlich zu handeln.
Er begründet diesen Vorsatz mit der äußerst interessanten Feststellung,
daß zu dieser Zeit an der Pariser Universität zwar viele die Realdistinktion

vertreten, sich jedoch leichtfertig und oberflächlich darüber
auslassen, ohne den tieferen Sinn der Frage zu erfassen :

« Quia, ut plurimum circa esse creaturarum fatigantur addiscentes, et
multi, cum loquuntur de esse et essentia in solis verbis sustentantur,
cum locus occurrerit, Domino concedente, intendimus hoc diffusius
declarare. » 72

Während also nach diesem Text um das Jahr 1275 zu Paris die

Frage der Distinktion von Sein und Wesen ohne jede Polemik, aber
oberflächlich erörtert wurde, muß Aegidius zehn Jahre später in seinen

Quaestiones Disputatae de Esse et Essentia 73 bekennen, daß sich die

Situation inzwischen völlig gewandelt hat. Seit kurzer Zeit sind unter
den Theologen der Pariser Universität über dieses Problem
Meinungsverschiedenheiten aufgetaucht. So lesen wir in dem erwähnten Werk den

nicht ohne Grund berühmten Passus :

« Respondeo dicendum quod circa hoc diversi diversae sentiunt et
licet non ex multo tempore de hoc inter theologos opiniones fuerint :

magis tarnen nec opinanter exponunt quod in creaturis esse et essentia
realiter non différant ; nos tarnen positionem liane tenemus quod

71 E. Hocedez, Aegidii Romani Theoremata de Esse et Essentia, Texte
précédé d'une introduction historique et critique, Louvain 1930 (30)/(31).

72 Aegidius Romanus, Theoremata de corpore Christi, prop. 29, f. 18v —
zitiert nach : Hocedez a. a. O. (13).

73 d. h. zwischen 1285-87 ; vgl. P. Glorieux, Répertoire des maîtres en théologie

de Paris au XIIIe siècle (Etudes de Philos, médiévale XVII-XVIII), Paris
1933/4, Bd. 2, 300.



430 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

realiter différant eo quod huiusmodi dictum magis quietet intellectum
nostrum. »74

Von diesem also ziemlich genau bestimmbaren Zeitpunkt an vertritt
Aegidius die reale Distinktion von Sein und Wesen, die er als eine
Unterscheidung inter « rem » et « rem » bestimmt. Sein und Wesen werden
« duae res realiter différentes » genannt76. Dieser Unterschied zwischen
zwei Realitäten oder Dingen wird von Aegidius — offenbar in Opposition
zu Siger von Brabant — einer Unterscheidung zwischen zwei Wesenheiten

gegenübergestellt78. Er sieht keine Möglichkeit, die Schöpfimg
und Seinsteilhabe ohne die genannte Distinktion zuerklären 77. Geschöpf-
lichkeit ist ohne Seinsteilhabe undenkbar. Teilhaben schließt aber eine

Beschränkung ein, hat eine Potenz zur Voraussetzung. Eine solche, mit
der Natur des Geschöpfes gegebene Akt-Potenz Struktur zieht
notwendig die reale Distinktion von Sein und Wesen nach sich78. Mit einer

ganzen Reihe von Argumenten, auf die hier nicht näher eingegangen
werden kann, sucht Aegidius seine These zu beweisen 79. In seinem

extremen Realismus geht der Autor so weit, der Essenz eine gewisse
Realität oder Aktualität zuzuschreiben, die sie unabhängig von der
Existenz besitzt80. Das Sein wird im Verhältnis zum Wesen als ein
« superadditum » aufgefaßt, als eine « tertia res ». Dieses Sein ist nach

Aegidius völlig verschieden von dem Sein, das die Form der Materie oder

den reinen Geistern verleiht. Das letztgenannte Sein wird nur « quidam

74 Von Pattin a. a. O. 202 nach Hs 491 f. 136vb der Stadtbibliothek von
Brugge zitiert.

76 Aegidius Romanus, Theoremata de Esse et Essentia, th. 19 (ed. Hoce-
dez 134).

76 Hocedez a. a. O. (14).
77 Vgl. Aegidius Romanus, Quaestiones de Esse et Essentia q. 9, Cordova

1702, p. 65a : « De hoc est enim quaestio nostra, quomodo possit esse, quod crea-
tura non sit realiter differens ab esse, et tarnen participet esse? » — zitiert nach :

Pattin a. a. O. 204.
78 Vgl. Aegidius Romanus, ib. q. 11, p. 88b : « Actui enim non competit

limitatio nisi ratione potentiae, in qua recipitur. Nec dici potest, quod ista
differentia non sit secundum rem : quia si ex hoc ponimus, quod esse creaturae
est quidam diminutus actus : quia non recipitur in potentia secundum suam
plenitudinem, oportet, quod recipiens sit re differens a recepto ; aliter non reci-
peret ipsum diminute : non enim dicemus, quod idem se ipsum diminute recipiat. »

— Zitiert nach : Pattin a. a. O. 205.
79 Vgl. Hocedez a. a. O. (37)-(39).
80 Vgl. Aegidius Romanus, Theoremata de Esse et Essentia, th. 19 (ed.

Hocedez 130) : « Dicemus ergo quod essentia angeli non est tantae actualitatis
quod possit actu existere nisi a Primo agente detur ei actualitas aliqua essentiam
ipsam complens et perficiens, quae actualitas communi nomine dicitur esse. »



Der Seinsbegrifi bei Johannes Quidort 431

modus essendi » genannt. Berühmt ist die aegidianische Distinktion
zwischen dieser « forma partis » und der « forma totius » d. h. dem Wesen
als ganzem. Die Existenz ist nur der letzteren Form als eine « res tertia »

zugefügt 81. Die daraus resultierende Einheit kann für Aegidius im
Gegensatz zu Thomas von Aquin nur eine unio accidentalis sein 82. Als ein
« superadditum » wird das Sein selbst, obwohl nicht zum Prädikament des

Akzidenz gehörend, doch als sich der Natur eines Akzidenz nähernd
(« vergit ad accidens »), als « modus accidentis » aufgefaßt83. Obwohl Sein

und Wesen zwei voneinander verschiedene Dinge, « duae res », sind,
besteht doch zwischen diesen beiden die Beziehung von Akt und Potenz.
Sie gehören nach Aegidius von Rom als Ko-prinzipien des bestehenden
Seienden zusammen 84.

Bei dieser knappen Zusammenfassung der Seinslehre des Aegidius
fallen sofort mehrere Kontaktpunkte mit Quidort auf. Er hat von Aegidius

vor allem die These übernommen, daß die Unterscheidung zwischen Sein

und Wesen eine reale Distinktion genannt werden muß. In der aegi-
dianischen Auffassung des Seins als eines « superadditum », einer « tertia
res » scheint das « esse ab extra » Quidorts mit anderen Worten
vorgezeichnet. Schärfer und uneingeschränkter als Aegidius hat Johannes

Quidort den akzidentellen Charakter des geschöpflichen Seins

hervorgehoben. In derselben Weise wie Quidort verwirft auch Aegidius die

Lösung des Heinrich von Gent. Zwischen der gedanklichen und realen

Unterscheidung gibt es kein Mittelding. Er begründet wie Quidort : die

Beziehung zu Gott setzt gerade etwas Absolutes im Geschöpf voraus, auf
dem diese Beziehung beruht85.

Allerdings vermeidet es Quidort, wie Aegidius von einer distinctio
inter rem et rem zu reden. Doch hat man vielleicht dem letzteren mit

81 Hocedez a. a. O. (24)/(25). (42).
82 P.-W. Nash, Giles of Rome on Boethius' « Diversum est esse et id quod

est». Mediaeval Studies 12 (1950) 64. 67. 71. 80.
83 Aegidius Romanus, In I Sent. dist. 5, principium 1, quaest. 2, art. 3 :

«... sequuntur aliqua quae vergunt in naturam accidentis ut esse et conditiones
materiae ; In II Sent., d. 26, q. 1, a. 2 : « Ipsum esse habet quemdam modum
accidentis. » ; In III Sent., d. 5, pars 3, q. 1, a. 2, p. 222b : « esse actuale, quod
aliquo modo vergit ad accidens, quia est superadditum ipsi esse essentiae et ipsi
esse quidditativo » — zitiert nach : P.-W. Nash, The Accidentality of Esse

According to Giles of Rome. Gregorianum 38 (1957) 103, Anm. 2 und 107, Anm. 28 ;

vgl. ib. 105-109.
84 Hocedez a. a. O. (35).
86 Aegidius Romanus, Theoremata de Esse et Essentia, th. 19 (ed. Hocedez

123) : « Esse est actualitas quaedam superaddita quidditati in qua huiusmodi
respectus fundatur. »



432 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

seinem scheinbar extremen Realismus oder Piatonismus manchmal
Unrecht getan. Zwar ist für ihn die separabilitas das durchschlagendste
und sicherste Argument, um eine reale Distinktion zu beweisen 86. Die
Idee der Trennbarkeit des Seins kehrt in seinen Beweisen für die Real-
distinktion immer wieder. Der metaphysische Beweis aus der Kontingenz
ist so bei Aegidius mehr zu einem physischen Beweis aus der Veränderlichkeit

der Geschöpfe geworden, die bezüglich ihres substantiellen Seins

vom potentiellen in den aktuellen Zustand übergehen können 87. Aegidius
faßt jedoch diese separabilitas von Sein und Wesen nie so auf, als ob die
Essenz ohne die Existenz bestehen können oder umgekehrt die Existenz
ohne die zugehörige Essenz. Das ist für ihn völlig ausgeschlossen — schon

auf Grund der Akt-Potenz-Struktur der geschaffenen Dinge, die er im
Gegensatz zu Quidort neben der Realdistinktion von Sein und Wesen

immer vertritt88. Seine realistische Ausdrucksweise müssen wir vor
allem aus seiner Opposition zu Heinrich von Gent verstehen. Wenn er das

Sein als « res absoluta » auffaßt, so steht das dem « respectus » zum
Schöpfer gegenüber. Ebenso ist die Zusammensetzung « ex re et re » im
Gegensatz zur Zusammensetzung « ex re et respectu » gedacht8B. Sein

und Wesen sind auch für Aegidius von Rom als Akt und Potenz innerlich
aufeinander ausgerichtet, voneinander abhängig. Sie sind Prinzipien des

Seienden ; das, was im eigentlichen Sinn des Wortes geschaffen wird, ist
das Kompositum. So darf also die aegidianische Realdistinktion trotz
ihrer Benennung als einer compositio ex re et re nicht als eine Art physischer

Distinktion zwischen zwei « Dingen » im Gegensatz zu einem

metaphysischen Unterschied zwischen zwei Seinsprinzipien aufgefaßt werden.

86 Ib. th. 12 (ed. Hocedez 67/8) : « Et si dubium est utrum aliquia realiter
diversa possunt realiter separari, tarnen dubium esse non potest quod quae realiter
separantur, realiter differunt. »

87 Hocedez a. a. O. (42). (62)-(64).
88 Aegidius Romanus, III S., d. 6, pars 3, a. 2 : « Ideo est quaestio irra-

tionalis, utrum Deus possit facere essentiam sine esse vel e converso. » — zitiert
nach : Pattin a. a. O. 208 ; vgl. auch Theoremata de Esse et Essentia, th. 5, (ed.
Hocedez 22).

89 Vgl. Aegidius Romanus, Quaestiones de Esse et Essentia, q. 9, p. 65b :

« Esse enim dicit aliquid absolutum, et est opposita ratio ipsius esse et ipsius
respectus » ; ib. q. 12, p. 107a : « Secundum hoc ergo Deus producens creaturam, non
oportet, quod producat aliquid compositum ex re et re, sed ex re et respectu. » —
Ib. p. lila : « Sic esse solum respectum non dicit supra essentiam, sed rem ali-
quam absolutam » — zitiert nach : Pattin a. a. O. 208. — Dieser Aspekt wurde
besonders herausgearbeitet von G. Suarez, El pensiamento de Egidio Romano en
torno a la distincion de essencia y existencia. La Ciencia Tomista 75 (1948) 66-99
und 230-272.



Der Seinsbegrifl bei Johannes Quidort 433

— So könnte der Vorwurf, den man Aegidius immer wieder machte, er
hätte nämlich die Realdistinktion in zu materialistischem, physischem
Sinne aufgefaßt, eher auf Johannes Quidort zutreffen.

Es sieht so aus, als ob Quidort neben der These einer realen Distink-
tion vor allem von den Elementen der aegidianischen Seinslehre beeinflußt

ist, die mehr avicennistischen Einschlag haben. Neben dem akzidentellen

Charakter und dem Von-außen-kommen des geschöpflichen Seins

finden wir bei Aegidius von Rom eine gewisse Fortsetzung der
avicennistischen Auffassung des Wesens. P.-W. Nash hat nachzuweisen
versucht, daß Aegidius dem Wesen gegenüber dem Seinsakt eine zwar nicht
zeitliche, aber « metaphysische » oder « logische » Priorität zuweist 90. Es

scheinen Verbindungen von Avicenna bis zu Aegidius, und vielleicht zum
Teil auch durch ihn bis zu Johannes Quidort zu weisen. Meines Wissens

ist bisher noch niemand dieser Frage nachgegangen. Es wäre sicher eine

lohnende Arbeit, den Einfluß des avicennistischen Seinsbegriffes auf
das philosophische Denken der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts im
einzelnen und zusammenhängend aufzuzeigen. Bisher gibt es in dieser

Richtung nur vereinzelte Ansätze.

c) Verhältnis zu Thomas von Aquin

Oben haben wir die Behauptung aufgestellt, daß der Seinsbegriff

Quidorts auf Avicenna zurückgeht. Deshalb erhebt sich für die ganze
Beurteilung des Verhältnisses zwischen Thomas und Quidort die wichtige
Frage : Wie steht der hl. Thomas zur Seinsatiffassung des arabischen

Aristotelikers?
Auch auf Thomas hat Avicenna einen nicht zu verkennenden Einfluß

ausgeübt. Jedoch scheint der Aquinate in dieser Hinsicht eine

gewisse Wandlung durchgemacht zu haben. Vor allem unter dem Einfluß

von Averroes, des arabischen Gegners Avicennas, distanziert sich Thomas

in einzelnen Fragen immer mehr vom avicennistischen Seinsbegriff. Das

erhellt schon aus einer äußeren Feststellung : Während in seinen
Jugendschriften die Avicennazitate recht zahlreich sind, nehmen sie in seinen

späteren Werken proportioneil ab. Allein in dem kurzen Frühwerk De

Ente et Essentia findet sich ein volles Dutzend von ausdrücklichen

Verweisen auf Avicenna 91.

90 Nash, Accidentally. 109-115; vgl. z.B. 115: « It (esse) is logically
posterior to essence, being as much second act to essence as accidental form is to
material substance. »

91 Vgl. die sehr nützliche Zusammenstellung der Avicennazitate bei Thomas

28



434 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Wir können hier nicht auf alle Abweichungen des hl. Thomas von
Avicenna eingehen. Auf Grund der Offenbarung muß er natürlich vom
avicennistischen Begriff einer notwendigen Schöpfung abweichen. Die
Geschöpfe gehen aus den Händen des Schöpfers nicht per modum naturae
hervor, sondern per modum voluntatis. Zwar beruft sich Thomas manchmal

bezüglich der Lehre der freien Ursächlichkeit Gottes auf Avicenna.
Doch hat dieser die Ursächlichkeit Gottes in einem anderen Sinn
verstanden als der hl. Thomas ; bei ihm stimmt Gott nur einer notwendigen
Emanation des Seins zu 92. Die Trennung der beiden Philosophen wird
durch den christlichen Begriff der Freiheit Gottes bestimmt, der mit der

griechischen Notwendigkeit unvereinbar ist. — In zwei Punkten, die für
die Seinslehre des Avicenna charakteristisch sind, können wir eindeutig
feststellen, wie der Aquinate im Gegensatz zu unserem Johannes Quidort
entschieden und ausdrücklich die Seinsauffassung des Avicenna ablehnt.

Der erste Punkt betrifft die avicennistische Bezeichnung des Seins

als eines Akzidens im Verhältnis zum Wesen. Hier steht Thomas ohne

Zweifel unter dem Einfluß der Kritik, die schon Averroes dazu geäußert
hat. Dieser wendet sich in seinem Kommentar zum vierten Buch der

Metaphysik des Aristoteles gegen die avicennistische Unterscheidung der
Einheit und des Seins vom Wesen : « Avicenna autem peccavit multum
in hoc quod existimavit quod unum et ens significant dispositiones
additas essentiae rei »93. Der Fehler Avicennas liegt nach der Meinung
seines Kritikers darin, daß er die zwei verschiedenen Bedeutungen des

Seins nicht auseinandergehalten hat. Das Sein kann nämlich zweierlei
bezeichnen : erstens das Wahre, d. h. die Wahrheit unserer Aussage, und
zweitens das reale, in die zehn Prädikamente aufgeteilte Sein, das

außerhalb unserer Erkenntnis besteht94. Das Wesen, das die Natur eines

Dinges bezeichnet, und die Erkenntnis dieses Dinges dürfen nicht
verwechselt werden. Zwei Fälle sind auseinanderzuhalten :

1. Wenn wir ein Wesen mit unserem Verstand erfassen, ohne uns
darum zu kümmern, ob dieses in Wirklichkeit besteht oder nicht, so tun

durch A. Forest a. a. O., Appendice 331-360. Für die Abhängigkeit in De Ente
et Essentia vgl. W. Kleine, Die Substanzlehre Avicennas bei Thomas von Aquin auf
Grund der ihm zugänglichen lateinischen Übersetzungen, Freiburg i. Br. 1933,
188-203.

02 Forest a. a. O. 141.
92 Averroes, In IV Met., comm. 3, f. 32a, 56-65 — zitiert nach : Roland-

Gosselin, De Ente... 157.
94 « Nam nomen entis dicitur de duobus, unum quidem de vero, et alterum

de eo cujus oppositum est privatio. » Averroes, Disp. Met. V, p. 176r — zitiert
nach : Forest a. a. O. 142.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 435

wir nichts anderes, als einem Wort eine bestimmte Bedeutung beilegen ;

wir bilden nur eine nominelle Definition des Wesens 96. In diesem Fall
ist das Sein sicher ein Akzidenz des Wesens ; aber näherhin — und darin

liegt der Kern der Kritik des Averroes — nicht des Wesens eines bestimmten

Dinges, sondern nur des Wesens, das wir uns in unserem Verstand
vorstellen. Also ist nur unsere Aussage akzidentell. Dies berechtigt aber

nicht dazu, von einer metaphysischen, wirklichen Zusammensetzung des

konkreten Seienden zu sprechen.
2. Wenn wir dagegen uns das Wesen als in der Wirklichkeit

bestehend vorstellen, so fügt das Sein, das wir von diesem Wesen aussagen,
nichts hinzu, als nur die Tatsache, daß unsere Erkenntnis des Wesens

wahr ist, der Wirklichkeit entspricht. In diesem Fall ist nach Averroes
die Erkenntnis, auf Grund deren wir das wirkliche Bestehen eines

Dinges behaupten, nicht nur von der Erkenntnis des Wesens verschieden,
sondern geht dieser sogar voraus. Wir suchen nur ein Wesen zu erkennen,
das auch wirklich existiert.

Wer also wie Avicenna aus dem Sein eine vom Wesen unterschiedene

Realität macht, der stellt das Sein entweder auf die gleiche Stufe mit den

zehn Prädikamenten, oder faßt es als ein accidens commune auf, das

diesen allen gemeinsam ist. Das ist jedoch in einem genuinen aristotelischen

System, wie es Averroes vertritt, eine unmögliche Annahme 8S.

Welche Stellung nimmt der hl. Thomas ein In diesem Punkt
scheint er seine Meinung geändert zu haben. Im Quodlibet II (1269)

schreibt er : « esse quod pertinet ad quaestionem an est, est accidens ».

Eigenartigerweise beruft er sich dafür auf Averroes : « Et ideo Commentator

dicit in V Metaphysic., quod ista propositio, Socrates est, est de

accidentali praedicato »97. Wie wir eben angeführt haben, ist die

Feststellung, daß nur unsere Aussage über das Sein akzidentell ist, der Grund
des Averroes, die Realdistinktion abzulehnen. Mit Recht schreibt deshalb

Forest über diese Stelle : « La pensée de saint Thomas dans cette question
reste donc équivoque »98. Wahrscheinlich waren ein intensiveres Studium
der Quellen und die Vertiefung des eigenen Seinsbegriffes die Ursache,

05 « Quidditas vero, quae praecedit scientiam esse in intellectu nostro, non
est de verificatione quidditatis, sed est expositio nominis de nominibus. » Averroes,
Destr. destr. f. 34va 44 — zitiert nach : Roland-Gosselin a. a. O. 159, Anm. 1.

86 Die dargelegte Kritik des Averroes findet sich gut zusammengefaßt in
seiner Disp. Met. V, p. 176r — Forest a. a. O. gibt diese Stelle 143, Anm. 2, wieder.

Vgl. ib. 142-145 ; Gilson a. a. O. 64-70.
87 S. Thomas, Quodl. II q. 2 a. 1.
88 Forest a. a. O. 155.



436 Der SeinsbegrifE bei Johannes Quidort

daß er später entschieden die Theorie des Avicenna ablehnt, die das Sein

zu einem Akzidenz des Wesens macht. So lesen wir in seinem Quodlibet

XII :

« Dicendum, quod opinio Avicennae fuit, quod unum et ens semper
praedicant accidens. Hoc autem non est verum... Et sic dico quod
esse substantiale rei non est accidens, sed est actualitas cuiuslibet
formae existentis. » 99

Dieselbe Ablehnung Avicennas treffen wir in seinem Metaphysikkommentar

an :

« Sciendum est autem quod circa hoc Avicenna aliud sensit. Dixit
enim quod unum et ens non significant substantiam rei, sed
significant aliquid additum. Sed in primo quidem non videtur dixisse
recte. Esse enim rei quamvis sit aliud ab eius essentia, non tarnen
est intelligendum quod sit aliquod superadditum ad modum acci-
dentis, sed quasi constituitur per prineipia essentiae. » 100

Der zweite Punkt, in dem sich die Seinslehre des hl. Thomas von
derjenigen Avicennas unterscheidet, betrifft dessen Lehre vom esse

possibile ex se. Wie wir gesehen haben, kommt nach Avicenna dem

Wesen, schon bevor es durch das Sein wirklich existiert, eine reale

Möglichkeit zu. Diese Auffassung kann der Aquinate nicht teilen. Die

Möglichkeit der Geschöpfe hinsichtlich ihres Seins gründet nicht auf
einer Potenz in diesen selbst ; sie kann nur in der aktiven Potenz Gottes

liegen 101. Die possibilia sind die Ideen, die in der göttlichen Essenz

beschlossen liegen. Gemäß diesen Ideen bringt der Willen Gottes frei
in Übereinstimmung mit der göttlichen Weisheit die geschaffenen Dinge
hervor. Bei Avicenna stehen die possibilia gleichsam von Ewigkeit her
dem Schöpfer gegenüber, der ihnen noch dazu notwendig das Sein
verleihen muß 102. Nach der Lehre des Aquinaten ist das Wesen genau so

wie das Sein von Gott geschaffen ; beide werden zusammen erschaffen.

Vor dieser Schöpfung hat das Wesen keine Wirklichkeit außer in der
« creatrix essentia »103.

Avicenna zufolge bleibt alles geschöpfliche Seiende, auch wenn es

durch einen anderen notwendig existiert, aus sich selbst immer innerlich
ein mögliches Sein ; auf Grund seines Wesens ist es immer possibile ad

99 Quodl. XII q. 5 a. 1.
100 In IV Met. I. 2 (ed. Spiazzi n. 556 et 558).
101 S. Th. I q. 9 a. 2 ; vgl. Forest a. a. O. 151-153.
loa Vgl. Ver. q. 3 a. 1.
io3 p0t q. 3 a. 5 ad 2.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 437

esse et non esse. Das gilt uneingeschränkt auch für die unstofflichen
Substanzen. In diesem Punkt ist beim hl. Thomas ebenfalls eine gewisse

Entwicklung festzustellen. In seinen früheren Werken sucht er die

Kontingenz der Geschöpfe durch den avicennistischen Begriff des « possi-
bilia esse et non esse »104, « quantum est in se, est possibile »105

festzuhalten. Das kreatürliche Wesen ist aus sich selbst nicht mehr zur
Aufnahme des Seins disponiert als zum Nicht-sein ; es ist zu beiden hin
neutral, absolut indifferent. Diese Auffassung vertritt Thomas noch im
Beweisgang für die « tertia via » seiner berühmten Gottesbeweise in der
Summa Contra Gentiles :

« Cum de se aequaliter se habeat ad duo, scilicet esse et non esse,

oportet, si ei approprietur esse, quod hoc sit ex aliqua causa. » 106

Als er später, in der Summa Theologiae, die « tertia via » wieder

darlegte, rückt der Aquinate von dieser Begründung ab. A. Pattin
versuchte die dafür zugrundeliegende Loslösung des hl. Thomas vom
Einfluß Avicennas zugunsten von Averroes nachzuweisen 107. Thomas
hat die metaphysische Begründung der Kontingenz aus der Unterscheidung

von Sein und Wesen aufgegeben und statt dessen eine physische
Kontingenz vorgetragen. Der Grund für die Kontingenz ist die materia
prima als Untergrund alles Entstehens und Vergehens innerhalb der

geschöpflichen Ordnung. Das sagt uns mit aller Deutlichkeit die folgende
Stelle aus De Potentia :

« Avicenna namque posuit (lib. VIII Metaph., c. VI), quod quaelibet
res praeter Deum habebat in se possibilitatem ad esse et non esse.
Cum enim esse sit praeter essentiam cuiuslibet rei creatae, ipsa
natura rei creatae per se considerata, possibilis est ad esse ; necessi-

tatem vero essendi non habet nisi ab alio, cuius natura est suum esse,
et per consequens est per se necesse esse, et hoc Deus est. Commentator

vero (in XI Metaph., text. 41, et in libro de Substantia orbis)
contrarium ponit, scilicet quod quaedam res creatae sunt in quarum
natura non est possibilitas ad non esse, quia quod in sua natura habet
possibilitatem ad non esse, non potest ab extrinseco acquirere sempi-
ternitatem, ut scilicet sit per naturam suam sempiternum. Et haec

quidem positio videtur rationabilior. Potentia enim ad esse et non
esse non convenit alicui nisi ratione materiae, quae est pura
potentia. » 108

104 C. G. I c. 15.
105 I Sent. d. 8 q. 3 a. 2.
106 C. G. I c. 15.
107 A. Pattin, La structure de la « tertia via » dans la « Somme théologique »

de saint Thomas. Revue de l'Université d'Ottawa 27 (1957) Séction Spéciale 26*-35*.
108 Pot. q. 5 a. 3.



438 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Hier stellt sich also Thomas unzweideutig auf die Seite des Averroes,
der ebenfalls eine reale possibilitas ad non esse in den entia incorrupti-
bilia ablehnt und ihren Unterschied zu Gott allein aus der Tatsache ihrer
Abhängigkeit von ihm begründet109. Die Potenz zum Nichtsein ist für
die materia prima charakteristisch. Das Wesen jedoch ist als solches

innerlich auf das Sein hingeordnet und deshalb kann das Sein auch nicht
nur ein Akzidenz dieses Wesens sein. Aus dieser Kontingenzauffassung
ergibt sich, daß die geistigen Substanzen kraft ihrer immateriellen Natur,
d. h. aus sich selbst heraus, nachdem sie einmal erschaffen sind, fernerhin

zur Unvergänglichkeit bestimmt sind, also keine Potenz zum Nichtsein

haben uo. Das schließt aber nicht aus, daß diese reinen, unstofflichen
Substanzen trotzdem gemäß der Potenz, die in Gott liegt, das Sein
verlieren können. Wie Gott aus freiem Schenken heraus alle Geschöpfe ohne

Ausnahme ins Dasein setzte, so könnte er auch kraft seiner Allmacht das

in sich zur Unvergänglichkeit Bestimmte wieder ins Nichtsein zurückführen.

Für den hl. Thomas ist « quasi de se habens potentiam ad esse

et non esse » nicht das gleiche wie « quasi non habens a se esse »m,
Hiemit sind zwei entscheidende Abweichungen des Aquinaten von

Avicenna aufgezeigt. Zugleich haben wir zwei Punkte, in denen der vom
arabischen Aristoteliker beeinflußte Johannes Quidort Wege geht, die
nicht als Weiterführung der Lehre des hl. Thomas angesprochen werden
können.

Doch was ist der eigentliche Grund für diese Verschiedenheiten Wir
müssen ihn in der im Gegensatz zu Quidort und Avicenna durchaus

positiven Seinsauffassung des Aquinaten suchen. Das Sein ist für diesen

nämlich viel mehr als nur ein bloßes Akzidenz, das als solches nach
Avicenna zum Wesen hinzukommt. Man darf das Verhältnis von Sein

und Wesen auf keinen Fall mit dem von Akzidenz und Substanz
gleichstellen. Wohl übernimmt der hl. Thomas den Ausgangspunkt Avicennas :

das Sein gehört nicht zu den Wesensmerkmalen der Essenz. Aber das

besagt keineswegs, daß im konkret bestehenden Seienden Wesen und
Sein nicht « zusammengehören ». Für den Aquinaten ist das Sein kein

gewöhnlicher Begriff, oder ein Prädikat wie alle anderen, sondern trans-
zendiert diese. Ebensowenig ist es eine Vollkommenheit des Seienden

unter vielen anderen — wie z. B. das Leben — sondern die Vollkommenheit

schlechthin, die alles umfassende Vervollkommnung eines Seienden.

109 Roland-Gosselin a. a. O. 159.
110 z.B. Comp. Th. c. 74 (ed. Verardo n. 128).
111 In VIII Phys. 1. 21 (ed. Maggiôlo n. 1154).



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 439

Was sonst noch vollkommen genannt wird, hat nur Sinn und Wert in
bezug auf das Sein : c Esse enim est actualitas omnis rei » U2.

Das Sein ist also ein Akt. Aber von besonderer Art : Es ist der Akt,
durch den das Seiende ist, durch den das Wesen besteht : « esse dicitur
actus entis in quantum est ens, idest quo denominatur aliquid ens actu
in rerum natura »113. Weil alle anderen Bestimmungen eines Seienden auf
diesem Seinsakt gründen, durch diesen aktuiert werden, ohne ihn nicht
als wirklich bestehend denkbar sind, wird das Sein « Erster Akt »

genannt 1U. Alles was ist, verdankt seine Wirklichkeit dem Sein. Durch
den Seinsakt 'ist' etwas schlechthin, durch sein Wesen und dessen

formelle Bestimmungen ist es 'so' und nicht anders. Weil Akt wesenhaft
Vollkommenheit besagt, wird das Sein « bonum » und eine « perfectio »

genannt, ja das « perfectissimum omnium »115. Vollkommenheit ist nur
denkbar als Teilnahme am Sein : « Omnium autem perfectiones pertinent
ad perfectionem essendi »116. Deshalb ist das Sein der Wirklichkeitsgrund
aller Akte, und die erste aller Vollkommenheiten. Es ist so die
Vervollkommnung jeder Form : « esse est complementum omnis formae.. com-
plementum omnium »117. Diese Seinsauffassung tritt uns am deutlichsten
in dem bekannten Text aus der Quaestio Disputata De Potentia
entgegen :

« Hoc quod dico 'esse' est inter omnia perfectissimum : quod ex hoc
patet quia actus est semper perfectior potentia. Quaelibet autem
forma signata non intelligitur in actu nisi per hoc quod esse ponitur...
Unde patet quod hoc quod dico 'esse' est actualitas omnium actuum,
et propter hoc est perfectio omnium perfectionum. » 118

Auf Grund der Tatsache, daß alles nur durch Teilhabe am Sein

Wirklichkeitswert hat, nennt Thomas das Sein das Tiefste und Intimste,
das dem Wesen eines Geschöpfes zukommt, das alles Bestehende durchdringt

und ihm erst Wert und Sinn verleiht :

« Esse autem est id quod est magis intimum cuilibet, et quod pro-
fundius omnibus inest : cum sit formale respectu omnium quae in re
sunt. » 119

119 S. Th. I q. 5 a. 1 ; vgl. I Sent. d. 33 q. 1 a. 1 ad 1 ; II Sent. d. 27 q. 1

a. 1 ad 3 ; S. Th. I q. 3 a. 4 ad 2 ; ib. q. 54 a. 1 ; Quodl. XII q. 5 a. 1. — Zum
Folgenden : Pattin a. a. O. 49-61.

113 Quodl. IX q. 2 a. 2. 114 S. Th. I q. 76 a. 6.
116 S. Th. I q. 20 a. 2 ; ib. q. 4 a. 1 ad 3.
116 S. Th. I q. 4 a. 2. 117 Quodl. XII q. 5 a. 1. 118 Pot. q. 7 a. 2 ad 9.
119 S. Th. I q. 8 a. 1 ; vgl. I Sent. d. 37 q. 1 a. 1 ; Pot. q. 3 a. 7 ; S. Th. I

q. 105 a. 5.



440 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Diese Lehre vom Sein als dem, was jeden Ding « immediatius et
intimius »120 zukommt, geht auf die Neuplatoniker zurück, wie aus der
Zitation der neuplatonischen Schrift De causis in diesem Zusammenhang
ersichtlich ist121. Wenn Thomas im oben wiedergegebenen Text das Sein

auch das « formale » nennt, so will das sagen : Durch das Sein erhalten
alle Bestimmungen, auch die formellsten, erst die Bestandswirklichkeit.
Zugleich offenbart sich in dieser Benennung des Seins, die sich auch an
anderen Stellen findet122, eine Verschiebung des Inhalts gegenüber
Aristoteles. Für diesen ist der Akt dasselbe wie Form oder Wesen ; für
Thomas ist das Sein die letzte und tiefste Wirklichkeit, das formale

Prinzip des Wesens 123.

Aus dieser Lehre, nach der das Sein eines Geschöpfes der tiefste Akt
seines Wesens ist, durch den diesem jede Wirklichkeit erst zukommt,
sehen wir wieder, wie sehr sich der Aquinate vom Seinsbegriff eines

Avicenna entfernt, für den das Sein nur eine akzidentelle Bestimmung
darstellt. Thomas stellt den Akt des Seins als die Grundlage der substantiellen

Wirklichkeit selbst auf.
Aus dieser Charakterisierung des Seins als Akt des Wesens ergibt

sich für den Aquinaten eine wichtige Folge für das Verhältnis von Wesen

und Sein in den geschaffenen Dingen. Das Sein verhält sich zum Wesen

wie Akt zu Potenz: «Oportet igitur quod ipsum esse comparatur ad
essentiam quae est aliud ab ipso, sicut actus ad potentiam »124.

Deshalb beschreibt Thomas das Wesen als eine Potenz. Weil Potenz
wesentlich Begrenzung besagt, ist das Wesen das begrenzende Prinzip.
Es bestimmt den Grad, in dem das Sein einem Geschöpf zukommt, denn

keines von diesen besitzt das Sein in seiner ganzen Vollkommenheit,
sondern « finitum et terminatum per mensuram eius in quo recipitur » 125.

Das geschöpfliche Sein ist so wesenhaft durch die Essenz bestimmter Akt.
Die historische Grundlage für die Akt-Potenz Struktur zwischen

Sein und Wesen führt auf Aristoteles zurück, bei dem sie aber nur auf
die Form-Stoff Zusammenstellung beschränkt bleibt. Während bei
Aristoteles der letzte und einzige Akt die Form ist, wird diese Doktrin bei

Thomas analog auf das Sein als den letzten und tiefsten Akt des Wesens

angewandt.

120 Anima a. 9.
121 Ib. und II Sent. d. 1 q. 1 a. 4.
122 C. G. I c. 23 ; Pot. q. 7 a. 2 ad 9 ; S. Th. I q. 7 a. 1 ; ib. q. 90 a. 1 ad 1.
123 Gilson a. a. O. 46-59.
121 S. Th. I q. 3 a. 4.
125 Ver. q. 21 a. 6 ; vgl. I Sent. d. 8 q. 5 a. 1 ; Spir. Créât, a. 1.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 441

Weil Sein und Wesen sich zueinander wie Akt und Potenz verhalten,
folgt für Thomas von Aquin, daß diese beiden zueinander in einem

Spannungsverhältnis stehen. Thomas spricht in diesem Zusammenhang
von « proportio », « ordo » und « habitudo » 126. In ihrer innigen Bezogen-
heit aufeinander bilden sie die Synthese eines endlichen, geschöpflichen
Seienden. Sein und Wesen sind Seinsprinzipien, die zusammen als entia
quibus das Seiende konstituieren. Es ist deshalb verkehrt, eines dieser
beiden « absolut », d. h. ohne das wesenhafte Ausgerichtetsein zueinander
zu betrachten. Wie Akt und Potenz sind auch Sein und Wesen nur in
Verbindung miteinander zu begreifen. Diese Tatsache des Auf-einander-
bezogen-seins der beiden Seinsprinzipien hat man später mit dem
Terminus « relatio transcendentalis » auszudrücken versucht127.

Für diesen positiven Aspekt der Seinslehre des hl. Thomas finden wir
bei Quidort kein Gegenstück. Beim Durchlesen der Schriften Quidorts sind

uns nirgends Texte aufgefallen, in denen er die tiefgreifende Wirklichkeit

des Seins als letzter und höchster Vollkommenheit, Vervollkommnung,

als das was einem Seienden zuinnerst zukommt, betont. Das paßt
nicht zu seinem avicennistischen Seinsbegriff, der im Sein nur ein Akzidenz

des Wesens sieht. Nur bei der Illuminationslehre der Engel fällt
nebenbei die Bemerkung, das Sein sei « aliquid intrinsecum ipsi rei »128.

Während Thomas für die Zusammensetzung der Geschöpfe aus Sein und
Wesen am häufigsten die Terminologie von Akt und Potenz benutzt,
findet sich dieses Begriffspaar nirgends in den einschlägigen Quästionen,
in denen Quidort über das Verhältnis von Sein und Wesen spricht. Eine
Ausnahme bildet nur eine Stelle im Correctorium, das aber als

Verteidigungsschrift kaum für die eigene Seinslehre Quidorts von Gewicht
sein dürfte 129.

Es scheint uns nicht bedeutungslos und von ungefähr, daß in den

Werken, in denen unser Autor seine eigene Meinung bezüglich des

Verhältnisses von Sein und Wesen darlegt, die für Thomas wesentlichen Züge
fehlen. Quidort war in der Auseinandersetzung mit zu seiner Zeit hin-

120 C. G. II c. 53 ; S. Th. III q. 63 a. 4 ; Quodl. IX q. 4 a. 1 ad 4.

127 Darüber ausführlich : Pattin a. a. O. 88-130.
128 « Illuminatio non est aliquid intrinsecum ipsi rei sicut esse quod Deus rei

communicat. » Quidort, II Sent. (B : f. 94vb).
129 « Vel dicendum quod dicit animam compositam ex materia et forma,

i. e. ex aliquo loco materiae et ex aliquo loco formae. Nam essentia est loco materiae
in quantum est in potentia ad esse vel ad aliud, esse vero, in quantum superadditur
essentiae quasi differentia generi, secundum Algazelem, Metaphysicae suae, est
loco formae vel actus. » Corr. 9, 263-267.



442 Der Seinsbegrifi bei Johannes Quidort

sichtlich der Lehre des hl. Thomas auftretenden Streitfragen sicher ein

origineller Kopf, der nicht nur Kommentator sein wollte. Aber durch die

einseitige und polemische Hervorhebung der realen Distinktion von Sein

und Wesen wurde er verleitet, die ausgewogene Synthese des Aquinaten
zu verlassen. Quidort greift den Seinsbegriff Avicennas, von dem Thomas
sich in seinen späteren Werken immer mehr entfernt hat, wieder auf. Nur
so ist zu verstehen, daß er solche Theorien wie im Quodlibet aufstellen
konnte und in seinem Eifer die Zusammengehörigkeit von Sein und
Wesen aus dem Auge verlor.


	Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

