Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort
Autor: Trabold, Cyrill
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761499

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CyriLL TrasoLD OSB

Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

1. Die Realdistinktion von Sein und Wesen

Unsere Ausfithrungen zur Seinslehre Quidorts, die zeigten, daB
nach der Lehre des Johannes von Paris das Sein von auBlen kommt und
mit dem Wesen nicht notwendig verbunden, sondern Akzidenz ist!,
weisen darauf hin, daB zwischen So-sein und Da-sein nicht nur eine rein
gedankliche Unterscheidung bestehen kann. So ist die Frage der Distink-
tion von Wesen und Sein nur der folgerichtige AbschluB, auf den die
ganze Seinslehre Quidorts hinzielt und deshalb von ihr nicht zu trennen.

Im ersten Buch seines Sentenzenkommentars behandelt Quidort die
Frage, ob das Sein ein Proprium Gottes sei. Dort kénnen wir aus dem
zweiten Beweis einen Grund fiir die Annahme der Realdistinktion zwi-
schen Sein und Wesen entnehmen. Quidort stiitzt sich dabei auf Avicenna
und Boethius, nach denen nur in Gott Sein und Wesen eins sind, das
Sein mit dem Wesen identisch ist. Das ist jedoch beim Geschopf nicht
der Fall, weil — so fiigt Johannes erklirend hinzu — das Sein jedes
Geschopfes « receptum », aufgenommen ist in ein Wesen und so vom
Aufnehmenden verschieden ist. Gottes Sein dagegen ist nicht in ein
Wesen aufgenommen, sondern isf dieses und deshalb durch sich selbst
subsistierend 2.

Ex professo wird die Frage der Realdistinktion im zweiten Buch
dieses Kommentars in einer eigenen Quaestio aufgeworfen ®. Hier lernen

1 Vgl. FZPT 5 (1958) 3-36; 156-177.

2 « Secundo trahitur hoc ex verbis AVICENNAE et etiam BorTHII. Dicunt enim
quod in solo Deo esse et essentia est unum. Unde esse in Deo est ipsa quidditas.
Non sic autem in creaturis, quia esse cuiuslibet creaturae est receptum et ideo
differt ab eo, in quo recipitur. Sed esse divinum non est receptum, sed per se sub-
sistens. » I Sent. d. 8 q. 1 (Basel, Universititsbibliothek, B. III, 13 [= B] : f. 47vb).

3 II Sent. d. 1 q. 2 (B: f. 86rb-vb).



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 405

wir nicht nur die Meinung des Autors selbst kennen, sondern in umfang-
reichem MaBe auch die entgegenstehenden Amnsichten, von denen die
dritte eingehend widerlegt wird. Gerade bei dieser Auseinandersetzung
mit der «solemnis opinio », wobei sogar noch Verbesserungsvorschlige
erortert werden, hat man den Eindruck einer lebhaften Kontroverse.

Zu dieser Quistion hat A. HEIMAN schon einen wertvollen Beitrag
geleistet. In einem Artikel in den Mediaeval Studies hat er iiberzeugend
nachgewiesen, wem die einzelnen Lehrmeinungen zuzuschreiben sind,
die Quidort hier auffithrt 4. So fassen wir in unserer Darstellung die
Ergebnisse Heimans nur zusammen.

Die erste der von Quidort aufgefithrten opiniones hilt nur einen
gedanklichen Unterschied zwischen esse und essentia fest, die der Sache
nach dasselbe sind. Der Unterschied besteht nur in der Ausdrucksweise :
essentia bezeichnet etwas « per modum habitus», esse dagegen « per
modum actus ». Dies ist nach Heiman eine zeitgenossische Zusammen-
fassung der Stellung Sigers von Brabant. ®

An zweiter Stelle wird auf die Lehre aufmerksam gemacht, nach der
man in dieser Frage zwischen den korperlichen und geistigen Dingen zu
unterscheiden hat. Nur bei den ersteren besteht eine reale Distinktion.
So z. B. in der mathematischen Ordnung zwischen der GroBe und ihrem
Sein bzw. Begriff ; in der Naturordnung zwischen Wasser und seinem
Sein bzw. Begriff. In der Ordnung der reinen Geister féllt beides zusam-
men. Heiman hélt es fiir wahrscheinlich, da Quidort die hier dargelegte
Meinung von einer aus dem Ende des 13. Jahrhunderts stammenden
Schrift « Quaestiones in Aristotelis Metaphysicam » entnommen hat &,

Zu den beiden ersten Ansichten gibt uns Johannes keinen Kom-
mentar. Er ist hier auch iiberfliissig, denn sie sind a fortiori durch die
Widerlegung der dritten Meinung hinfaillig.

Diese nun folgende dritte Meinung ist unserem Autor einer aus-
fithrlichen Untersuchung wert. Hier wird ndmlich behauptet, daB bei
allen Geschopfen ohne Ausnahme essentia und esse sachlich dasselbe sind,
nur daB3 das Sein ein Verhiltnis (« quandam habitudinem seu quendam
respectum ») zum Ursprungsprinzip, zu Gott ausdriickt. Genau so wie die
Beziehung (« relatio ») ihrem Fundament nichts Reales hinzufiigt, ebenso-

4 A. HEmMAN, Essence and Esse According to Jean Quidort. Mediaeval
Studies 15 (1953) 137-146. — In den FuBnoten ist der Text dieser Qudstion teil-
weise zitiert.

5 Ib. 137/8.

¢ Ib. 138/9.



406 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

wenig das Sein dem Wesen. Das Sein fiigt dem Wesen nur ein Bezogensein
(« respectus ») hinzu, und das allein ist der Grund fiir den akzidentellen
Charakter des Seins: « et ratione huius respectus quem addit supra
essentiam, dicitur quod esse accidit essentiae ». Doch um den Schwierig-
keiten einer zu starken Identifizierung aus dem Wege zu gehen — wie
z. B. daBl das Wesen dann nicht ohne das Sein gedacht werden kann —
mubB der Vertreter dieser Theorie wieder mehr als eine nur gedankliche
Unterscheidung zugeben : nidmlich die Unterscheidung nach «inten-
tiones ». Nach ihm besteht eine dreifache Moglichkeit zu unterscheiden :

1. der sachliche Unterschied («7e ») bei Dingen mit verschiedenem We-
sen, wie Substanz und Akzidenz ;

2. der rein gedankliche Unterschied (« ratione »). Das gilt z. B. von Form
und Akt, die sich nur dadurch unterscheiden, daB das eine beziiglich
der Materie, das andere beziiglich der Potenz ausgesagt ist ;

3. die Unterscheidung nach « Intentionen » (« infentione »), ein gewisses
Mittelding zwischen der sachlichen und rein gedanklichen Distinktion.
So sind z. B. Mensch und Sinnenwesen zwei verschiedene «intentio-
nes», weil das erste Spezies, das zweite Genus ist. Dies entspricht
der thomistischen Distinktion « rationis cum fundamento in re »,

Mittels der letzten Unterscheidung hofft der Verteidiger dieser
Theorie der erwihnten Schwierigkeit auszuweichen, denn bei so Unter-
schiedenem kann das eine ohne das andere gedacht werden, wie z. B. das
Tier ohne den Menschen oder mit dem Gegenteil des Menschseins, dem
Unverniinftigsein. Ebenso kann auch das Wesen fiir sich gedacht werden,
ohne das Sein.

Schon die Bezeichnung dieser Meinung als einer « solemnis opinio »
legt nahe, an Heinrich von Gent zu denken, der auch in anderen zeit-
gendssischen Schriften der « doctor solemnis » schlechthin genannt wird.
Heiman hat dies durch eine kurze Zusammenfassung der Doktrin
Heinrichs von Gent bestitigt 7.

Johannes Quidort hakt nicht nur bei dieser berithmten « distinctio
secundum intentionem » ein. Er verwirft eine solche Theorie als Ganzes,
indem er in drei Punkten ihre Unhaltbarkeit nachweist.

Erstens ist diese Auffassung in sich unhaltbar. Eine Beziehung muf3
immer ein Fundament haben. Die Relation als solche fiigt nicht etwas

7 Ib. 140/1. Vgl. J. PauLus, Henri de Gand, Essai sur les tendences de sa
métaphysique (Etudes de philos. médiévale XXV), Paris 1938, 208-242, 259-326.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 407

Neues zu ihrem Fundament hinzu, wie Heinrich richtig sah. Aber sie
setzt etwas voraus, nidmlich etwas Absolutes, das der Grund dieser
Beziehung ist. Da die Geschopfe als Werk Gottes eine Beziehung zu ihrem
Schopfer haben, Gott aber nichts Reales und Absolutes von neuem
zukommen kann, ergibt sich als notwendige Folge, daB dieses Absolute
im Geschopf selber zu suchen ist und nichts anderes sein kann, als eben
das Sein.

Zum zweiten ist auch das von Heinrich angefiihrte Beispiel, ndmlich
der Unterschied zwischen Sinnenwesen und Mensch, nicht haltbar. Denn
was sich so verhilt, daB das eine ohne das andere oder unter dem Gegen-
teil des anderen gedacht werden kann, mull von diesem « essentialiter »
verschieden sein. So kann die Materie ohne Form und sogar mit deren
Gegenteil, der privatio, gedacht werden und ist deshalb von beiden
wesenhaft verschieden. Also mubB auch fiir das Wesen und das Sein
dasselbe gelten. Da das Wesen « sub opposito essendi » gedacht werden
kann, muBB es vom Sein essentiell verschieden sein. Das von Heinrich
beigebrachte Beispiel trifft nicht zu, denn « animal quod est homo » kann
nicht unter AusschluB des Menschen gedacht werden; das animal
rationale kann man sich nicht als animal irrationale vorstellen. Das gilt
jedoch fiir Wesen und Sein nicht, denn ein und dasselbe, numerisch
gleiche Wesen kann mit und ohne Sein gedacht werden. — Quidort fiihrt
hier anldBlich der Widerlegung seines Gegners schon einen ersten Be-
weis fiir die Realdistinktion, die er an dieser Stelle mit « distinctum
esse essentialiter » bezeichnet. Es ist der sogenannte logische Beweis,
den er sowohl fiir die Realdistinktion von Materie und Form wie fiir
Wesen und Sein erbringt. Im Correctorium weist Quidort ausdriicklich
auf das korrelative Verhiltnis von Materie und Form zu Wesen und
Sein hin 8.

8 « Item, secundo deficit in exemplo, quod animal potest stare cum opposito
hominis seu intelligi, quia illa quae sic se habent, quod unum potest intelligi non
intellecto alio vel cum opposito alterius, talia inter se essentialiter sunt distincta.
Sicut videmus, quod quia materia potest intelligi sub forma et etiam cum opposito
formae, quia sub privatione, item quia potest intelligi sub privatione et etiam cum
opposito privationis, quia sub forma, ideo materia est essentialiter distincta ab
utroque, a privatione et forma. Cum ergo essentia possit intelligi sub opposito
essendi, oportet ipsam ab esse distinctam esse essentialiter. Nec valet quod addu-
citur de animali et homine, quod quia differunt intentione, ideo animal potest
intelligi cum opposito hominis. Animal tamen quod est homo, numquam potest
intelligi homine non intellecto. Non sic autem est de essentia et esse, immo etiam
eadem essentia numero potest intelligi et sub esse et sub opposito essendi. Unde

possum intelligere Socratem esse et possum intelligere Socratem non esse. » II Sent.
d.1 q.2 (B: f. 86rb-va). — « Nam essentia est loco materiae in quantum est in



408 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Als drittes wird die von Heinrich von Gent aufgestellte Distinktion
widerlegt und zwar wird genauer nicht ihr Wert in sich abgestritten,
sondern die Anwendung auf den vorliegenden Fall. Nach Quidorts
Auffassung gibt es auf das Verhiltnis von Wesen und Sein angewandt
keinen gangbaren Mittelweg zwischen der realen und der gedanklichen
Distinktion.

Nach dieser Widerlegung gibt Johannes der diskutierten Meinung
noch die letzte Chance eines Verbesserungsvorschlages, der von einem
anderen Scholastiker vorgebracht wurde. Dieser sucht die obige Theorie
wenigstens fiir das Verhiltnis von Sein und Suppositum aufrecht zu
halten und sagt, daB mindestens diese dasselbe sind. Das will er so
beweisen : wie die differentia specifica (rationale) das genus (animal)
zur species (homo) kontrahiert, genauso kontrahiert das Sein das Wesen
zum Suppositum. Deshalb besteht zwischen Sein und Suppositum
ebensowenig ein Unterschied wie zwischen rationale und homo.

Die hier beschriebene Abdnderung der Lehre Heinrichs von Gent ist
nach Heiman dem Richard von Mediavilla zuzuschreiben. Dieser hilt
zwar wie Heinrich daran fest, daB das Sein dem Wesen nur die Beziehung
zur Wirkursache hinzufiigt. Aber er verwirft die intentionale Distinktion
Heinrichs. Sein und Wesen sind real unterschieden, nicht aber Sein und
Suppositum, denn Sein ist fiir Richard die Substanz, insofern sie in sich
selbst subsistiert ®. Allerdings scheint sich Richard nicht klar dariiber
auszusprechen, worin dann eigentlich die reale Distinktion zwischen
Wesen und Sein besteht. Solange er in den anderen Punkten an der Dok-
trin des Heinrich von Gent festhilt, kann er es auch nicht. Jedenfalls
deckt unser scharf denkender Quidort die Unhaltbarkeit eines solchen
Kompromisses auf : «istud est minus bene dictum quam primum ». Er
widerlegt eine solche Unterscheidung durch folgende kurze Argumenta-
tion : Mit dieser Annahme gerit der Verfechter in die gleiche unentrinn-
bare Schwierigkeit wie oben Heinrich mit dem Beispiel : « sicut species,
scilicet homo, non potest esse non rationalis, sic suppositum non posset
non esse, quod manifeste falsum est ». Uberdies setzt das Sein als Akt
das Suppositum voraus und kann es nicht erst konstituieren.

potentia ad esse vel ad aliud, esse vero in quantum superadditur essentiae qus).s1
differentia generi, secundum ALGAZELEM, Metaphysicae suae, est loco formae ve
actus. » Corr. 9, 264-267 (Artikel und Zeilenzihlung der ed. J.-P. MULLER, Le
Correctorium Corruptorii « Circa» de Jean Quidort de Paris, Edition critique
[Studia Anselmiana XII/XIII], Rome 1941).

? HEIMAN, a. a. O. 143/4.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 409

Mit dieser langen Auseinandersetzung hat Quidort schon den nega-
tiven Erweis fiir seine Auffassung erbracht, die er nun positiv so formu-
liert : « Et ideo dico quod esse est accidens creaturae per illum modum,
per quem illud quod advenit alicui dicitur ei accidens, et differt realiter
ab essentia creaturae» !, Das ist im Gegensatz zu Heinrich von Gent
gesagt, nach dem die Annahme einer Beziehung zur Wirkursache geniigt,
um von « accidere » zu sprechen : « Et ratione huius respectus quem addit
supra essentiam dicitur quod esse accidit essentiae. » ' Quidort wieder-
holt hier in seiner These, was er oben gegen Heinrich ausgefiihrt hat.
Das Sein besagt nicht nur eine Beziehung, sondern etwas Absolutes, zum
Wesen Hinzukommendes, das das Fundament dieser Beziehung ist. Im
Terminus « advenit » klingt wieder die Grundthese vom « esse ab extrin-
seco» an. In unserem Text hier wird also aus dem akzidentellen Ver-
hiltnis des Seins zum Geschopf die Realdistinktion von Sein und Wesen
des Geschopfes hergeleitet. — Im gleichen Sinne eines Beweises vom
Sein als accidens zum Sein als distinctum ab essentia spricht iibrigens
auch das dritte Sed Contra unserer Quaestio. Dort fiigt Quidort dem
Hilariuszitat «in solo Deo esse non est accidens» den SchluB hinzu :
« Ergo in omni creatura esse est accidens essentiae, et ita differt vel est
aliud ab essentia. » 12 Fiir diesen zweiten Beweis der Realdistinktion, den
uns Quidort nur kurz andeutet, kénnen wir auerdem auf seine Lehre
tiber das Sein als Akzidenz verweisen 13,

Der ersten thesenartigen Feststellung fiigt unser Autor einen zwet-
fachen eigentlichen Beweis fiir die Annahme der Realdistinktion hinzu :

1. Wenn man Sein und Wesen als «essentialiter idem » annimmt,
dann kénnte nie ein Geschopf hervorgebracht werden, denn was einem
Ding wesenhaft zukommt, kommt ihm ohne einen Urheber, also ohne
Wirkursache zu. Im Quodlibet I qu. 2 finden wir die gleiche Doktrin, die
er auch hier anfiihrt : « homo est homo » — «sigillum est sigillum » —
«nullo auctore », « de necessitate ». Wenn also das Sein nicht von der
Essenz verschieden wire, dann bestiinde kein Grund mehr zu einem
schopferischen Eingreifen Gottes — héchstens zu einem notwendigen.
Bei einem solchen emanatistischen Pantheismus miiBte das Wesen
notwendig existieren und Gottes schopferische Freiheit wire geleugnet. —
Dieser Beweis fiir die Realdistinktion entspricht dem ersten Vernunft-

10 JT Sent. d. 1 q. 2 (B: f. 86va).

11 Tb. (B: {. 86rb).

12 Admont, Stiftsbibliothek, 60, f. 28ra.
13 FZPT 5 (1958) 24-34.



410 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

beweis, den Johannes in der nichsten Quistion fiir das esse ab extrinseco
fithrt 14,

2. Wenn das Sein mit dem Wesen gleichzusetzen wire, also diesem
« essentialiter » zukdme, dann kénnte es nicht von ihm getrennt werden.
Als Bestitigung wird der Aristotelestext aus den Analytica Posteriora
angefiihrt : « triangulo non existente adhuc triangulus habet tres angulos».
Das heillt aber, daB das Geschopf sein Sein niemals verlieren konnte,
ebensowenig wie es aufhdéren kann Geschopf zu sein : « quod manifeste
apparet falsum esse ». Dieses Argument entspricht wieder dem zweiten
Vernunftbeweis aus der folgenden Frage, wo statt des triangulus das
Beispiel der risibilitas gebraucht wird 1°.

Von den fiinf Einwéinden, die Quidort zu dieser Quistion zitiert,
ist das ad tertium bedeutsam. Averroes will die Identitit von Sein und
Wesen durch einen jede andere Moglichkeit ausschlieBenden Beweis
dartun : Die dem Wesen hinzugefiigte und von ihm real verschiedene
« entitas » oder das Sein, durch das ein Ding seiend ist, ist ein Seiendes,
«ens », oder nicht. Ein « non ens » kann kein Sein geben. Wenn es aber
ein « ens per se» ist, gibt es zumindest ein Geschopf, bei dem Sein und
Wesen nicht verschieden sind, « quae est suum esse ». Wenn es aber ein
«ens ab alio vel per aliud » ist, dann, kann man dieselbe Frage auch fiir
dieses stellen, und so in infinitum. — Darauf wird mit einer Erklirung
dieser «entitas» geantwortet. Die «entitas sive illud esse per quod
essentia est » ist nicht « ens proprie sed est quo aliquid est » ; genau so
wie die albedo selbst nicht weil} ist, sondern das, wodurch etwas an-
deres weiB ist. Das Sein ist die letzte metaphysische Realitit («est status
in ipso esse »), bei der man nicht mehr weiter fragen kann 18,

14 ( Quia si non differret et esset essentialiter idem, tunc numquam creatura
aliqua produceretur a Deo, quia illud quod inest rei essentialiter, convenit ei nullo
auctore. Unde homo est homo nullo auctore, ita quod semper homo fuit homo ;
etiam si homo non sit, homo est homo. Unde etiam, ut dicunt, nullo auctore sigillum
est sigillum, sed sigillum est sigillum de necessitate. Et sic, Deus in esse nihil pro-
duceret, et dato quod produceret, non produceret per voluntatem, sed per neces-
sitatem. » II Sent. d. 1 q. 2 (B: f. 86va). Vgl. FZPT 5 (1958) 172. 14.

15 « Item, quod convenit alicui essentialiter, non potest ab eo separari. Unde
secundum quod dicitur in libro Posteriorum, triangulo non existente adhuc trian-
gulus habet tres angulos. Si ergo esse esset idem realiter cum ipsa essentia creaturae,
numquam creatura posset amittere esse quin sit creatura, quod manifeste apparet
falsum esse. » II Sent. d. 1 q. 2 (B: f. 86va-b). Vgl. FZPT 5 (1958) 15.

16 « Ad tertium dicendum quod ista entitas, sive illud esse per quod essentia
est, non est ens proprie, sed est quo aliquid est, sicut albedo non est alba, sed est
quo aliquid est album. Vel possumus dicere quod illa entitas, sive illud esse est
quod per se ipsum est, sicut etiam nos videmus quod illa quae sunt ratio differre



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 411

In dieser Antwort kommt also eine andere Auffassung des Seins zum
Vorschein als wir sie frither beobachtet haben. « Entitas » wird nicht
mehr als Formalprinzip des Seins, sondern als identisch mit diesem
gebraucht. Hier wird dem Sein selbst gegeniiber dem Wesen die Aufgabe
eines Formalprinzips zugeschrieben : «est quo aliquid est». An den
Stellen, wo Quidort sich gegen das Diktum « forma dat esse » wendet,
haben wir gesehen, dafl er dort die «entitas» eher als Formalprinzip
des Seins annimmt 17, Damit steht in Widerspruch, wenn er hier vertritt,
daB man beim Sein nicht mehr weiter fragen kann, daB dieses « seipso
est, et non per aliud ».

Wir wundern uns dariiber, daB Quidort in der Quiistion, in der er
ausfiihrlich iiber die Realdistinktion handelt, nicht seine Lehre vom esse
ab extrinseco benutzt, die ihm sonst so sehr am Herzen liegt. Warum
behandelt er diese Frage ex professo erst nach der Frage der Realdistink-
tion ? Das wire doch die Voraussetzung. Schon im ersten Buch seines
Sentenzenkommentars haben wir eine eindeutige Stellungnahme fiir das
Von-auBen-kommen des geschépflichen Seins. Es bleibt unklar, warum
er nicht das einigende Band schlieB8t und die beiden zusammengehérigen
Lehrstiicke miteinander verbindet. Es fehlt auch der sonst in diesem
Zusammenhang auftretende Hinweis auf die Beziehung zur Form.

Doch im M émoire justificatif, wo er sich wegen seiner Lehre, daB das
Sein von aullen her dem Ding zukommt, rechtfertigt, finden wir eine
Verkniipfung. Dort weist er gleich zu Beginn beildufig wie auf eine
Selbstverstidndlichkeit darauf hin, daB alle, die einen Unterschied zwi-
schen Sein und Wesen vertreten, auch das Sein als von einem duBeren
Prinzip hervorflieBend annehmen :

« nec memini me aliquem vidisse vel audivisse qui esse poneret pro-
prietatem fluentem ab essentia creature, sed ab exteriori principio,
sicut etiam dicunt omnes qui dicunt esse et quidditatem creature
differre. » 18

Die quaestio 2 des Quodlibet I wurde schon frither erortert. In der
Erklirung der Auffassung des Aristoteles wird hervorgehoben, daB er

aliis, quibus videlicet differunt, ipsa se ipsis differunt. Sic in proposito, esse quod
est ratio essendi aliis se ipso est, et non per aliud. Et ita non erit processus in in-
finitum, sed est status in ipso esse.» I1 Sent. d. 1 q. 2 (Admont, Stiftsbibliothek,
60, f. 28va).

17 FZPT 5 (1958) 157-160.

18 Mém. just. 5-7 (Zeilenzihlung der ed. J.-P. MULLER, A propos du Mémoire
justificatif de Jean Quidort, L’article sur le rapport entre l'essence et I'existence.
RTAM 19 (1952) 344.



412 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

wenigstens fiir die mathematica und naturalia einen Unterschied zwischen
Sein und Wesen annimmt, wihrend bei den substantiae separatae beide
zusammenfallen und diese so formaliter durch sich selbst das Sein haben.
Das ist genau die gleiche Doktrin, wie sie Quidort in der Quéstion iiber
die Realdistinktion im Sentenzenkommentar als zweite Gegenmeinung
angefiibrt hat. Hier wird sie nicht nur einem Aristotelesjiinger, sondern
dem Stagiriten selbst zugeschrieben :

« quia forte PHILOSOPHUS substantias separatas a materia posuit esse
formaliter necesse esse ; forte, quia secundum eum sunt suum esse.
Unde in tertio de Anima dicit quod aliud est magnitudo et magnitu-
dinis esse, et aliud aqua et aquae esse, quia in omnibus mathematicis
et naturalibus differt esse et essentia, sed non in substantiis separatis.
Sed in eis idem est caro et carnis esse, id est, substantia separata est
seipsa quia est suum esse. » 1°

Auch die platonische Lehre, daB3 das Sein der Form folge, setzt fiir
die materiellen Dinge einen Unterschied voraus 20,

Leider gibt uns Quidort hier keinen Kommentar zu dieser Distink-
tion. Er ist ausschlieBlich damit beschiftigt, die daraus gezogene Konse-
quenz, das « formaliter necesse esse » zu widerlegen.

Wie stark Johannes Quidort die Distinktion zwischen Sein und
Wesen betont, wie scharf er diese beiden scheidet, beweist sein Quodlibet 1
gu. 7. Dort vertritt er die Moglichkeit, daB Gott das Sein auch ohne das
Wesen hervorbringen koénne :

« Deus potest producere aliquid quod non est determinatae naturae
tam ex parte materiae quam ex parte esse, quia materia, cum non
sit determinata ad genus nec speciem nisi per formam, si detur ei
esse per amorem 2!, quod credo Deum posse facere absque forma per
quam praedeterminetur 22 ad quidditatem hominis vel asini, per
formam, scilicet, hujus vel illius, erit materia illa nec in genere nec
in specie, quia nihil per esse reponitur in genere vel specie sed per
formam ; et sic materia erit ens, sed non aliquod ens. Et hoc dico
possibile si essentia differt ab esse realiter, sicut credo. Similiter dico
de esse, quod est, secundum se, indeterminatum ad genus et speciem
licet sit actus existentium in genere. Unde reducitur ad genus et ad
speciem rei cujus est. Deus igitur potest creare illud esse quod est
aliud ab essentia et potest sibi conferre esse per se vel entitatem, et

19 Quodl. I q. 2 (ed. A. HEiMAN, The First Quodlibet of Jean Quidort. Nine
Mediaeval Thinkers, Studies and Texts I, Toronto 1956, 274).

20 Diese Stelle wurde zitiert : FZPT 5 (1958) 171, Anm. 64.

21 Unklar. Im Ms kann man zwar « amorem » lesen, aber das gibt keinen
brauchbaren Sinn.

22 Besser mit der Hs: « perdeterminetur ».



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 413

sic erit separatum ab essentia; sed non secundum quod esse vel
actus, sed secundum id quod est potest ab essentia separari virtute
divina. » 23

Quidort behauptet, Sein als solches sei noch nicht nach genus und
species bestimmt und erhalte diese Bestimmung erst vom Ding, dem es
verliehen wird. Daraus folgert er, Gott konne das Sein getrennt vom
Wesen erschaffen, indem er ihm Sein, «entitas» oder «esse per se»
verleiht. Das Sein ist also nach diesem Text nicht nur vom Wesen « reali-
ter » unterschieden ; es kann sogar von ihm getrennt existieren. Dieses
« separatum » besagt weit mehr, als wenn Quidort im Sentenzenkom-
mentar betont, das Geschopf konne das Sein verlieren. Dort wird nimlich
das Sein als dasjenige aufgefaBt, das dem Wesen die Wirklichkeit verleiht,
und es scheint nach der Trennung von diesem jeden Sinn zu verlieren.
Allerdings schweigt sich unser Autor hier in seinem Quodlibet iiber den
« Sinn » des vom Wesen getrennten Seins aus.

Interessant ist der Vergleich mit dem fiinften Einwand in der
Quistion iiber die Realdistinktion im Sentenzenkommentar und Quidorts
Antwort dazu. Dort handelt es sich um eine dhnliche bzw. die entgegen-
gesetzte Frage : Kann Gott das Wesen ohne das Sein erschaffen ? Im
Einwand wird diese Moglichkeit geleugnet mit der Begriindung : « quia
non habet rationem factibilis, quia implicat contradictionem ». Johannes
muB das einschluBweise zugeben und stiitzt seine Erwiderung auf die
Unterscheidung von « accidentale » und « essentiale », je nachdem man
das Wesen absolut oder als Wirkung Gottes auffalit 4.

Jedenfalls {iberschreitet Quidort hier, in der guten Absicht, die
Realdistinktion von Sein und Wesen zu vertreten, die Grenze. Statt der
Unterscheidung nimmt er nun eine Trennbarkeit der Seinsprinzipien an.
Ja er spaltet. — wie Heiman dargelegt hat — das Sein selbst in einen
formalen und materiellen Aspekt, gleichsam in zwei konstitutive Ele-
mente auf. Das formale Prinzip des vom Wesen unterschiedenen Seins
ist das Sein als Akt und besagt wesentlich « entitas » oder « esse per se ».
Das Materialprinzip ist das, was man ein gewisses quidditatives Sein
nennen koénnte und wird von Quidort hier mit « id quod est » bezeichnet.
Beide Prinzipien zusammen geben erst das Sein, das von dem Wesen
unterschieden ist .

23 Ed. HEimaN 283.

3 Vgl FZPT 5 (1958) 29, Anm. 85. — Die Objektion steht : Admont, Stifts-
bibliothek, 60, f. 28ra.

%  Quidort seems to be saying that there is a quidditative aspect to crea-
turely esse. Esse as act is, apparently, entity or esse per se, the formal or actual



414 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Dieses Kapitel zeigte uns, wie Johannes Quidort die Realdistinktion
von Sein und Wesen auffaBt und beweist. Obwohl er wenigstens an einer
Stelle, im ad tertium der Quaestio im Sentenzenkommentar, das Sein als
« ens quo », also auf das Wesen bezogen, betrachtet, erscheint das Sein im
Quodlibet als ein «ens», das getrennt vom Wesen erschaffen werden
kann. Das zeigt uns die materialistische Auffassung, die Quidorts Real-
distinktion zugrunde liegt. Sein und Wesen sind gleichsam voneinander
unterschiedene « Dinge », die sich ohne inneren Bezug gegeniiberstehen.

Stellen wir zum SchluB die Beweise zusammen, die uns Johannes
Quidort fiir die Realdistinktion von Sein und Wesen liefert.

Zuerst sind wir drei kurz angedeuteten Argumenten begegnet :

1. Das geschopfliche Sein ist ein « esse receptum »
I Sent. d. 8 qu. 1.
2. Das Wesen kann ohne das Sein gedacht werden
IT Sent. d.1 qu. 2
in der Widerlegung Heinrichs v. Gent.
3. Das geschopfliche Sein ist im Verhiltnis zum Wesen ein Akzidenz
Ib. corpus und 3. Sed Contra.

Dazu finden sich die folgenden zwei Hauptargumente :

4. Das Seiende wiirde notwendig existieren ; die Schépfung wire aus-
geschlossen
Ib. corpus.
5. Ein Geschopf konnte nicht aufhoren zu existieren
Ib.

Auch hier wollen wir die Frage stellen, welche Verbindungs- und
Trennungslinien zwischen Johannes Quidort und Thomas von Aquin
bestehen. Dabei ist es wichtig, zu unterscheiden zwischen dem thomisti-
schen System und dem konkreten, geschichtlichen Gewand, wie wir ihm
in den Werken des hl. Thomas begegnen. Es ist wahr, daB diese Unter-
scheidung von Wesen und Sein eines der Hauptprinzipien, einen Grund-
pfeiler in der Seinslehre des Aquinaten, « un nceud de synthése » 2 bildet.

principle of that esse which is correlative to essence; quidditative esse or esse
secundum id quod est is the material principle. The composite of these two ele-
ments is the esse that is distinguished from essence. God is its efficient cause. He
can effect it either in union with or in separation from essence. In the first case
the result is the act of an individual being ; in the latter, the act of existing-things-
in-general. » HEiMAN, Essence... 145.

26 J. pE FiNnaNcE, Etre et agir dans la philosophie de Saint Thomas, Paris
1945, 96.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 415

Trotzdem diirfen wir bei Thomas nicht die spitere Fragestellung erwarten.
Er bietet uns keine langen Praenotamina, keine bis in alle Einzelheiten
prazisierte Terminologie noch eine systematische, zusammenhingende
Entwicklung der Frage. Nirgends befalB3t er sich mit diesem Kernproblem
der Seinsmetaphysik ex professo, sondern immer anlidBlich andeirer Fra-
gen. Zur Zeit des hl. Thomas stand dieses Problem nicht im Brennpunkt
der geistigen Auseinandersetzung. Es trat z. B. zuriick hinter der Aus-
einandersetzung iiber die Berechtigung des Aristotelismus. Das fiihrt
dazu, dal die Frage der Zusammensetzung aus Materie und Form und
der Kampf um die Einheit der substantiellen Form fiir Thomas viel
wichtiger scheint, als die Zusammensetzung aus Wesen und Sein.

Bei Johannes Quidort dagegen tritt die Behandlung der Frage selb-
stindig, unabhingig von anderen Lehrpunkten auf. Bei ihm ist das Pro-
blem schon zu einem umstrittenen geworden. Er muB sich mit einer
ganzen Reihe von verschiedenen Meinungen zu diesem Punkt ausein-
andersetzen.

Ein zweiter Unterschied betrifft die Bezeichnung dieser Distinktion
als einer realen Unterscheidung. Quidort spricht von « realiter » und « se-
cundum rem », in der Diskussion mit Heinrich von Gent von « essentia-
liter sunt distincta ». Diese Termini kommen unter den unzéhligen, fiir
die Realdistinktion in Frage stehenden Thomastexten recht selten vor.
Nur einmal gebraucht Thomas den Ausdruck « distinctio realis » #?. In De
Veritate spricht er von « compositum compositione reali » beziiglich der
Zusammensetzung aus « esse » und « quod est » 2. Ein anderes Mal lesen
wir « differunt realiter » und « differt re » ?. Von einem « essentiellen »
Unterschied redet Thomas nie. Meist gebraucht Thomas unbestimmte
Wendungen wie « aliud et aliud », « differunt », « diversum est » oder « sunt
composita ex ». Der Ausdruck « distinctio realis » hat wohl erst seit der
Auseinandersetzung zwischen Aegidius Romanus und Heinrich von Gent
und im Kampf gegen eine nur gedankliche Unterscheidung in die thomi-
stische Literatur Eingang gefunden. Thomas vermeidet ihn wohl, weil
man sich leicht dadurch verleiten lassen konnte, die beiden Seinsprin-
zipien als res et res, als Entitdten, aufzufassen, wie das den Thomisten
spiter immer wieder vorgeworfen wurde. Um diesem MiBverstdndnis
vorzubeugen, benutzt Thomas meistens das Begriffspaar Akt-Potenz, auf
dessen Bedeutung wir weiter unten noch zu sprechen kommen.

27 Spir. Creat. a. 3 ad 3.
28 Ver. q. 27 a.1 ad 8.
2 Tn De Hebd. 1. 2 (ed. Calcaterra n. 32) ; I Sent. d. 19 q. 2 a. 2.



416 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Doch wenn der Aquinate diese Distinktion auch duBerst selten aus-
driicklich als eine reale bezeichnet, so ist damit nicht gesagt, daB er sie
etwa in den anderen Texten nicht hilt oder seiner Sache nicht sicher ist.
Autoren wie M.-D. Roland-Gosselin, A. Forest, C. Fabro, J. de Finance,
Et. Gilson und neuerdings A. Pattin haben anhand eingehender Text-
analysen nachgewiesen, daBl Thomas tatsédchlich eine reale Unterschei-
dung von Wesen und Sein gelehrt hat.

Weiter interessiert uns die Frage, ob die Argumente fiir die Real-
distinktion, die Quidort uns vorfiihrt, sich formell oder inhaltlich bei
Thomas finden.

Der erste Beweis aus der Tatsache, daB das geschopfliche Sein ein
« aufgenommenes » und kein subsistierendes Sein ist, tritt nur beildufig
auf, ohne daB Quidort ausdriicklich betont, daB es sich um eine reale
Distinktion handelt. Wir konnten zu dem kurzen Quidorttext folgende
Entsprechung bei Thomas finden :

QUIDORT : THOMAS :
I Sent. 8q.1 I Sent. 8 q. 5 a. 1 sed contra 2
1I Sent. 37 q4. 1 a. 2

« esse cuiuslibet creaturae est « omnis creatura habet esse receptum in
receptum et ideo differt ab eo in aliquo ; et ita oportet quod habet duo ad
quo recipitur. minus, scilicet esse et id quod esse recipit »
Sed esse divinum non est vecep- « esse ejus (scil. Dei) non est receptum, sed
tum, sed per se subsistens. » per se subsistens »,

Es scheint mir sehr wahrscheinlich, daBl Quidort, wenn er vom « esse
receptum » auf die Distinktion vom Wesen schlieBt, auf einen der Haupt-
beweise anspielt, die der hl. Thomas mit Vorliebe fiir dieselbe Distinktion
fithrt. Ich meine den Beweis aus der Tatsache der Seinsteilhabe, der
participatio. Das esse participatum ist eben ein esse receptum, finitum
und limitatum 3°. Wihrend der Aquinate uns in seinen fritheren Werken
eine ganze Anzahl von Argumenten tiir die Realdistinktion vorfiihrt, die
hauptsichlich von Avicenna inspiriert sind, entwickelt er spiter unter
dem EinfluB des Neuplatonismus als Hauptbeweis den aus der Partizi-
pation heraus. Er ist eben ein echtes und das metaphysische Argument 3.

30 Zur Bestidtigung vgl. Spir. Creat. a. 1, wo beide Termini gleichwertig ver-
kniipft sind : « Omne igitur quod est post primum ens, cum non sit suum esse, habet
esse in aliquo receptum, per quod ipsum esse contrahitur; et sic in quolibet
creato aliud est natura rei quae participat esse, et aliud ipsum esse participatum. »

31 Eine Zusammenstellung aller einschligigen Texte bietet: C. FABro, La



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 417

Es bleibt merkwiirdig, daB Quidort an den einschldgigen Stellen den
Ausdruck « participatio » vermeidet.

Der zweite Beweis Quidorts, den er in der Auseinandersetzung mit
Heinrich von Gent herausschilt, ist der sogenannte logische Beweis.
Dieser taucht bei Thomas nur in seinen friithen Schriften auf. Am klarsten
hat er ihn in seinem Erstlingswerk De Ente et Essentia ausgefiihrt 32,
Hier sehen wir auch, daBl der Aquinate dieses Argument nicht wie Quidort
als selbstindig und unabhingig von den anderen betrachtet. Es sei nur
darauf verwiesen, wie Thomas die Argumente verkettet, indem das erste
metaphysische Argument zugleich die Minor des logischen bildet 33. Er-
wahnenswert ist auch, daB er selbst den logischen Beweis Avicenna
zuschreibt 34,

Das dritte Argument aus dem akzidentellen Charakter des geschépf-
lichen Seins, das Quidort nur kurz andeutet, steht in engem Zusammen-
hang mit dem eben behandelten. Was nicht zur Essenz eines Dinges ge-
hort, wird Akzidenz genannt, ist real von diesem unterschieden. Als
SchluBfolgerung aus dem gleichen Beweisgang scheinen so « Akzidenz »
und « Realdistinktion » mehr als Synonyma zu stehen, denn als strikter,
eigenstdndiger Beweis fiir letztere. Auch Thomas bringt gelegentlich die
beiden Gedanken miteinander in enge Verbindung 3. Diese indirekte
Abhingigkeit ist das Einzige, was wir zu diesem Quidort-Beweis fest-
stellen konnten. Thomas schlieBt nie ausdriicklich vom akzidentellen
Charakter des Seins auf dessen reale Distinktion vom Wesen.

Der vierte Beweis, das erste eigentliche Hauptargument, stiitzt sich
auf die notwendige Annahme der Schopfungstat, das Verursachtsein. Ein
inhaltlich entsprechender Beweis taucht bei Thomas vor allem in seinen
fritheren Schriften auf. Dieser kennt ndmlich nicht nur den SchluB vom
esse distinctum zum esse causatum 3¢, sondern auch umgekehrt vom esse

nozione metafisica di partecipazione secondo S.Tommaso d’Aquino, 2. Aufl.,
Torino 1950, 222-243.

32 Ente et Essentia c. 4 (ed. Spiazzi n. 26). Vgl. IT Sent. d.1 q. 1 a.1; ib.
d.3q.1a.1; S.Th. Iq.3 a.5.

33 Vgl. FaBro a. a. O. 219.

% I Sent. d. 8 q.1 a. 1.

3 « Ens autem non ponitur in definitione creaturae, quia nec est genus nec
differentia. Unde participatur sicut aliquid non existens de essentia rei; et ideo
alia quaestio est ,an est’ et ,quid est’. Unde, cum omne quod est praeter essentiam
rei, dicatur accidens ; esse quod pertinet ad quaestionem ,an est’, est accidens. »
Quodl. II q. 2 a. 1.

36 11 Sent. d.1 q.1 a.1; C.G.IIT c.65; S.Th. I q.3 a.4; Quodl VII
q- 3 a. 2.

27



418 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

causatum zum esse distinctum 3?. Im ersten Teil verlaufen die beiden
Argumente parallel : Ein Geschopf kann nicht seine eigene Ursache sein,
das Sein muf} ab alio verursacht sein. Im zweiten Fall argumentiert der
Aquinate weiter : Was sein Sein von einem anderen empfingt, ist diesem
gegeniiber in Potenz ; das Sein ist also ein aufgenommenes Sein, mul3
folglich als Akt von seiner Potenz verschieden sein. — Wir miissen frei-
lich zugeben, daB die genannten Thomasstellen nur eine entfernte Paral-
lele zu Quidorts Beweisfithrung sind. In der quidortschen Fassung findet
sich das Argument bei Thomas nicht. Vor allem die hinzugefiigte Be-
griindung ist neu: « quia illud quod inest rei essentialiter, convenit ei
nullo auctore ». Ebenfalls fehlt beim Aquinaten der Verweis auf die
Tatsache, daB die Identitdt der beiden Seinsprinzipien héchstens eine
notwendige Schopfung bedingen wiirde, niemals aber ein freies Handeln
des Schopfers. Dagegen vermissen wir bei Quidort wieder jede Anspielung
auf die Akt-Potenz Struktur.

Fiir den Avicenna-EinfluB auf Quidort ist noch folgende Feststellung
von Bedeutung. Thomas schreibt den Beweis der Realdistinktion aus der
Tatsache des « ab alio » ausdriicklich Avicenna zu 3. Vielleicht ist der
quidortsche Beweisgang aus direktem Studium der Metaphysik des
groBen arabischen Denkers herausgewachsen.

Wihrend wir also fiir das erste Hauptargument Quidorts bei aller
Selbstindigkeit in der Form doch eine ideenmiBige Beziehung zu Thomas
feststellen konnten, will uns dies fiir den letzten Bewers nicht gelingen.
Nirgends sagt Thomas, daB fiir ihn die Verginglichkeit der Geschépfe,
die Tatsache, da3 ein Geschépf sein Sein verlieren kann, daB es ihm nicht
notwendig zukommt, der Grund zur Unterscheidung dieses Seins vom
Wesen sei.

AuBer den seither im Vergleich mit Quidort erwihnten Beweisen
kennt Thomas noch andere Arten, die Realdistinktion von Wesen und
Sein zu begriinden. Wir verweisen auf sie nur kurz um zu zeigen, daB das
Problem und seine Losung beim Aquinaten in einem viel weiteren
Zusammenhang steht als bei unserem Autor.

Wer die Realdistinktion leugnet, der kann eine notwendige Denk-
weise unseres menschlichen Verstandes, die Frage des Verschiedenseins
und zugleich Ubereinkommens, der Univocitit, nicht objektiv fundieren.

37 Ente et Essentia c. 4 (ed. Spiazzi n. 27); I Sent. d. 8 q. 5 a. 2; ib. d. 19
q.-2a.1;II Sent. d.3q.83a.1ad 4;C.G.I1¢c.52;S.Th.I1q.3a.7ad1;In
De Trin. 1.2 q.1 a. 4 ad 4.

3 Ver. q. 8 a. 8.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 419

Ohne sie sind das Priadikament der Substanz, genus und species, wertlose
Gedankenkonstruktionen . Wir konnen den Grund vermuten, warum
Quidort diesen Beweis nicht beniitzt. Er beruht ndmlich auf einem
Aspekt, den er ganz vernachlissigt : auf der Tatsache, daB3 der Seinsakt
das Ureigenste, das Intimste, das Unmittelbarste jedesWesens darstellt 4°.
Das paBt nicht so recht zur nachdriicklichen Betonung des Von-auBen-
kommens, des akzidentellen Charakters des Seins.

Ein weiterer Grund ist bei Thomas die Notwendigkeit, die Wahrheit
unserer Verstandesurteile zu begriinden. Die Realdistinktion von Wesen
und Sein ist die letzte Begriindung « ex parte objecti » fiir unsere geschopf-
liche Erkenntnisweise, die von der simplex apprehensio zum Urteil auf-
steigt 41

Ein anderer Beweis nimmt seinen Ausgang « ex parte Dei». Nur in
ihm konnen Sein und Wesen identisch sein ; es kann nur ein einziges esse
subsistens geben 4% Eine letzte Moglichkeit bildet schlieBlich die Analyse
der Ahnlichkeit 43,

Es besteht also nur eine lose Abhingigkeit zwischen den quidort-
schen Beweisen und jenen des hl. Thomas, die sich mehr auf einzelne
Gedanken beschrankt. Das logische Argument und dasjenige aus der Kau-
salitidt Gottes werden iibernommen, die beide avicennistischen Ursprungs
sind, wihrend andere, vor allem der Hauptbeweis aus der Seinspartizi-
pation fehlen.

Im letzten Abschnitt unserer Darlegungen werden wir aufzeigen, dal
Thomas neben der Tatsache der realen Distinktion von Sein und Wesen
auch noch einen positiven Aspekt des Verhiltnisses der beiden Seins-
prinzipien kennt. Er faBt das Sein als Vervollkommnung des Wesens auf
und als ersten Akt, der Ursache jeder Vollkommenheit und Wirklichkeit

3 z B. Ver. q. 27 a. 1 ad 8. Weitere Texte bei: A. PATTIN, De Verhouding
tussen Zijn en Wezenheid en de transcendentale Relatie in de 2¢ Helft der
XIII¢ Eeuw (Verhandelingen van de Koninklijke Vlaamse Academie voor Weten-
schappen, Letteren en Schone Kunsten van Belgie, Klasse der Letteren, Ver-
handeling nr. 21), Brussel 1955, 27/8.

4 PATTIN a.a. O. 27 schreibt zu diesem Argument : « De zijnsact is immers
het messt eigene, het meest concrete, het meest onmededeelbare en het meest
intieme van ieder wezen » ; vgl. unten S. 438-440.

4 ] Sent. d.33q.1a.1ad 1;ib.d.38 q. 1a.3;InDe Trin.1. 2 q.1a.3;
In IX Met. 1. 11 (ed. Spiazzi n. 1898).

2 Ente et Essentia c. 4; I Sent. d. 8 q. 4 a. 1 ad 2; die drei ersten Beweise
in C. G. II c. 52 ; Comp. Theol. c. 15.

43 ] Sent. d. 48 q.1a.1; Il Sent.d.16q.1a.1ad 3;S.Th.Iq.4a.3 ad 3.
— Zur Klassifikation der Beweise vgl. FABRO a. a. O. 212-221.



420 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

des Seienden ist. Daraus ergibt sich die wichtige Folge, daB Sein und
Wesen sich in den geschaffenen Dingen wie Akt und Potenz zueinander
verhalten, eine innige Bezogenheit zwischen ihnen besteht.

Wohin die einseitige Betrachtung der Realdistinktion und die Unter-
schlagung eines wesentlichen Teiles der Seinslehre des Aquinaten fiihrt,
zeigt mit nicht zu tiberbietender Deutlichkeit das Quodl. I ¢. 7. DaB Gott
das Sein auch ohne das Wesen schaffen koénnte, wire fiir Thomas eine
unerhorte Behauptung. Wohl vertritt er die reale Unterscheidung von
Essenz und Existenz, aber nirgends spricht er von ihrer Trennung.
Distinctio und separatio sind nicht dasselbe. Keines der beiden konsti-
tutiven Seinsprinzipien hat eine eigene, vom anderen Element getrennte
Daseinsweise : « Magis sunt coexistentia quam entia » %%, Hier hitte
Quidort die Warnung des hl. Thomas beachten miissen : « Multis error
accidit circa formas ex hoc quod de eis judicant, sicut de substantiis
judicatur » 45, Das Sein besitzt nur Wirklichkeit als wirklichkeitsver-
leihend, hat nur Sinn als Bestandsakt eines Wesens. Nur das Seiende
besteht im vollen Sinn des Wortes. So kann man sagen, daB nicht allein
die Essenz ihre Existenz dem Sein verdankt, sondern ebenso auch das ge-
schopfliche Sein seine Existenz, seinen Wirklichkeitswert, der es begren-
zenden und aufnehmenden Essenz 8. Die beiden Seinsprinzipien haben
keine eigene Realitit ; sie sind nicht Entititen, sondern entia quibus,
Prinzipien ein und desselben Seienden. Das Wesen ist die notwendige
Bedingung fiir das geschopfliche Sein : « Esse in re est, et est actus entis
resultans ex principiis rei»%. Wir sehen auch hier, wie die Abwei-
chungen von Thomas bei Quidort zusammenhingen. Man kann zwar
nicht sagen, das Sein flieBe schlechthin aus dem Wesen. Aber wenn man
sein Von-auBen-kommen zu sehr betont, dann ist die Vorstellung eines
Seins ohne Wesen nur der SchluBpunkt des Gedankens.

Geschichtlich hat die These Quidorts meines Wissens keine Parallele.
Nur einmal tritt eine dhnliche Theorie auf, zwar nicht beziiglich des ge-
schaffenen Seins, sondern hinsichtlich des Seins Gottes selber : Gott ist
« esse sine essentia ». Thomas schreibt im Sentenzenkommentar diese
Lehre den beiden arabischen Philosophen Avicenna und Moses Mai-
monides zu . Schon in dem frithen Werk De Ente et Essentia hatte er

1 S . Th. I q. 45 a. 4.

% Virt. Com. a. 11.

148 Et. GiLson, L'étre et 'essence, Paris 1948, 114.

47 III Sent. d. 6 q. 2 a. 2.

48 « Quidam enim dicunt, ut AVIcENNA, lib. De intelligent., cap. I, et RABBI
Movses, lib. I, cap. LVII et LVIII, quod res illa quae Deus est, est quoddam



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 421

die gleiche Theorie gestreift — allerdings ohne die Namen ihrer Vertreter
zu nennen. Er verwirft diese Ansicht nicht, obwohl er auf Grund seiner
Lehre beziiglich der gottlichen Namen es vorzieht, zu sagen, die Essenz
Gottes sei sein Existenzakt selbst. Die genannte Theorie Avicennas hat
manches fiir sich. Jedenfalls ist das Sein Gottes nicht wie das des Ge-
schopfes durch ein Wesen begrenzt und bestimmt ; Gott gehort keinem
Genus an %, — Fiir Quidorts Theorie jedoch gibt es keine mildernde
Interpretation.

Noch ein Wort zur Zusammensetzung des Seins aus einem formellen
und materiellen Aspekt oder Element, die im Quodlibet Quidorts zu Tage
tritt. Eine solche Struktur innerhalb des Seins selbst ist mit Thomas
unvereinbar. Das Sein ist fiir den Aquinaten etwas Einfaches, das nur
mit einem anderen, mit dem Wesen zusammengesetzt sein kann, in sich
selbst aber keinerlei Zusammensetzung zuldft .

Mit der Theorie im Quodlibet steht Quidort also in schroffem Ge-
gensatz zur Seinsauffassung des hl. Thomas.

2. Der Seinsbegriff Quidorts und seine Quellen

Wir haben im Verlauf unserer Ausfiihrungen gesehen, daB Quidort,
wenn er vom geschopflichen Sein redet, im Grunde genommen immer
wieder nur eine Tatsache unterstreichen will. Ob er nun davon spricht,
daB das Sein von aullen her einem Ding zukommt und von ihm jeder-
zeit wieder getrennt werden kann, oder ob er betont, daB die Form in
keiner Weise eine Ursache des Seins genannt werden kann, oder ob er
schlieBlich die Realdistinktion dieses Seins vom Wesen hervorhebt bis
zu seiner Theorie der getrennten Erschaffung des Seins — alles das kreist
um die eine Grundtendenz der Seinslehre Quidorts, die seinen Seins-
begriff bestimmt, ndmlich : das geschaffene Sein ist im Verhiltnis zum
aufnehmenden Wesen ein Akzidenz. Wir fragen uns unwillkiirlich : warum
betont unser Autor gerade diesen Aspekt ; ist das alles, was er uns iiber
das Sein zu sagen hat ? Ja, es scheint in der Tat, daB Quidort nur diese
Seite, nur die scharfe Unterscheidung des Seins vom Wesen kennt, oder
jedenfalls nur auf diese in seinen Ausfithrungen den Nachdruck legt. An

esse subsistens, nec aliquid aliud nisi esse, in Deo est : unde dicunt, quod est esse
sine essentia. » I Sent. d. 2 q. 1 a. 3.

1 Ente et Essentia c. 5 (ed. Spiazzi n. 30) ; GILsON a. a. O. 112.

50  Ipsum esse neque participat aliquid, ut eius ratio constituatur ex multis. . .
et ideo ipsum esse non est compositum.» In De Hebd. 1. 2 (ed. Calcaterra n. 32).



422 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

den fiir die Seinslehre entscheidenden Stellen seiner verschiedenen Schrif-
ten fiihlt er nie das Bediirfnis, auf das positive Verhiltnis des Seins zum
Wesen hinzuweisen. Wenn das Sein diesem Wesen nur ganz von auflen
her, duBerlich oder akzidentell zukommt, was hat es dann fiir das Wesen
zu bedeuten ? Es kann kaum als dessen Vervollkommnung aufgefaBt
werden. Tatsédchlich scheint fiir Quidort das Wesen eine gewisse Realitit
zu besitzen, die vom Sein unabhingig ist. So fithrt er den ersten Ver-
nunftbeweis in seiner Quistion iiber die Realdistinktion aus der Tatsache,
daB das, was einem Ding « essentialiter » zukommt, das wodurch z. B. ein
Mensch Mensch ist, d. h. sein Wesen, ihm «nullo auctore » zukommt.
Wenn wir also ein freies schopferisches Eingreifen Gottes annehmen, so
kann sich dieses nur auf ein von auBlen her, akzidentell, nicht wesentlich
noch zu diesem Wesen hinzukommendes Sein beziehen und dieses ist
dann vom Wesen real unterschieden 5. An anderer Stelle hat Quidort
bemerkt, daB die « ratio creati » fiir ihn ausschlieBlich in der Erschaffung
des aktuellen Seins besteht °2. Weil Quidort das Sein nur negativ be-
schreibt, ndmlich als in Beziehung zum Wesen von aullen kommend,
akzidentell und von ihm trennbar, deshalb kénnten wir den Begriff des
Seins, der uns in den Werken des Johannes Quidort entgegentritt, einen
Seinsbegriff « mit negativem Vorzeichen » nennen.

Kein scholastischer Philosoph stellt ein voraussetzungsloses System
auf ; jeder baut auf der Vorarbeit anderer weiter. Auch unser Autor,
Johannes Quidort, steht in seinem Philosophieren sicher unter dem
EinfluB der verschiedenen philosophischen Richtungen.

Wir treffen an den fiir seine Seinslehre einschligigen Stellen eine
ganze Anzahl von Verweisen auf Autorititen und von Zitaten: so
Aristoteles und seinen arabischen Kommentator Averroes, die beiden
anderen bedeutenden arabischen Philosophen Avicenna und Algazel,
daneben aus der lateinischen Tradition : Augustinus, Hilarius, Gregor den
GroBen, Boethius und Porretanus ; von der neuplatonischen Seite : Pro-
clus und der liber De causis mit seinem anonymen Kommentator ;
schlieBlich noch Zeitgenossen : Thomas von Aquin, Aegidius von Rom
und die beiden Magistri in theologia : « Joannes premonstratensis et frater
Stephanus. » Johannes Quidort hat all diese Zitate und Verweise nicht
zur bloBen Ausschmiickung seiner Darlegungen eingeflochten. Er wollte
damit beweisen, daB er mit seiner Lehre kein Sonderling ist, sondern
auf der Tradition fuBt. Von jedem der genannten Autoren ist Quidorts

51 Oben S. 409.
52 Quodl. I q.1 (ed. HEIMAN 273).



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 423

Doktrin irgendwie beeinflut. Es wire jedesmal eine eigene Arbeit fiir
sich, den EinfluB eines bestimmten Autors auf das Denken unseres Johan-
nes Quidort im einzelnen zu verfolgen. Wir haben schon oben einen ver-
gleichenden Blick auf den hl. Thomas geworfen und werden abschlieBend
das Verhiltnis zu ihm noch beleuchten. Doch fiir den bestimmten Akzent,
den der Seinsbegriff Quidorts trdgt, glauben wir zwei Personlichkeiten
nicht iibergehen zu konnen : den neuplatonisch beeinfluBten arabischen
Aristoteliker Avicenna, und Quidorts Zeitgenossen, Aegidius von Rom.

a) Avicennistischer Seinsbegriff

Fiir Avicenna war die zu 16sende Frage : Wie soll man die Zusammen-
setzung der geschaffenen Dinge im Verhiltnis und in Unterscheidung von
der Einfachheit ihrer Ersten Ursache auslegen ? Er erkldrt diesen Unter-
schied nicht durch das Begriffspaar Wesen-Sein, sondern durch den
Gegensatz zwischen méglichem und notwendigem Sein. In seiner Meta-
physik beschreibt Avicenna ausfiihrlich die Eigenschaften dieses ens
necessarium und ens possibile und ihr gegenseitiges Verhiltnis. Zwar sind
«notwendig» und « moglich » zwei erste und unmittelbar von unserem Ver-
stand erkannte Begriffe und koénnen deshalb nicht definiert werden.
Doch ist der erstere dieser Begriffe der leichter zu erfassende, da er eine
positive Vollkommenheit, eine gewisse « vehementia essendi» bezeich-
net 5. Die beiden Begriffe werden bei Avicenna immer gleichzeitig und
korrelativ erldutert und erkldren sich so gegenseitig.

Das ens necessarium hat keine Ursache ; seine Notwendigkeit ist mit
seinem Sein identisch ohne ihm irgendwie beigefiigt zu sein. Es wire
widersinnig, das ens necessarium als nicht-existierend zu denken. Weil
dieses notwendige Sein keinerlei Zusammensetzung oder Veridnderung
zuliBt, sondern in jeder Beziehung einfach ist, besitzt es im eigentlichen
Sinn des Wortes kein Wesen. Nach Avicenna kann es nur ein einziges

83 « ... ex his tribus id quod dignius est intelligi est necesse, quoniam necesse
significat vehementiam essendi, esse vero notius est quam non esse, esse enim
cognoscitur per se. » AVICENNA, Met. I, 6, 73ra. — Wir zitieren diesen und die fol-
genden Texte nach M.-D. RoLAND-GossELIN, Le « De Ente et Essentia » de saint
Thomas d’Aquin (Bibl. Thom. VIII), Paris 1926, 150-156. Wir haben sie nach der
Druckausgabe von Venedig 1508 z. T. verbessert. In der Darlegung folgen wir eben-
falls teilweise den Ausfithrungen des Autors, die schon 1925 in lateinischer Fassung
in den Xenia Thomistica III, 281-288 unter dem Titel : « De Distinctione inter
Essentiam et Esse apud Avicennam et D. Thomam » verdffentlicht wurden. — Zur
Erginzung vgl. die sachkundigen Analysen von A.-M. GoicHoN, La distinction de
I’essence et de I’existence d’aprés Ibn Sina (Avicenne), Paris 1937, 156-180.



424 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

solches notwendiges Sein geben, das die Ursache alles sonst Bestehenden
ist. Alles was auBerhalb dieses einfachen und einen notwendigen Seins
liegt, ist mogliches Sein. Diese beiden Kategorien teilen das Sein schlecht-
hin in zwei grundverschiedene Arten.

Im Gegensatz zum ens necessarium ergeben sich die Merkmale des
ens possibile. Ein Mogliches ist das, was sein oder nicht sein kann. « Esse
possibile » steht bei Avicenna nicht im Gegensatz zu « esse actu », sondern
muB in weitestem Sinn gefaBt werden, als das, was sein kann, ob es nun
tatsichlich actu existiert oder nicht. « Moglich » wird im Gegensatz zu
« notwendig » aufgefaBt ; moglich ist etwas, das der Existenz kein Hinder-
nis entgegenstellt . Von sich aus hat das mégliche Sein nur seine Méglich-
keit und es besitzt diese Moglichkeit, auch wenn es tatsidchlich besteht 55,
Was aus sich selbst nur maglich ist, ist, wenn es existiert, notwendig
verursachtes Sein. Avicenna unterscheidet also zwei Arten von not-
wendigem Sein : Das ens necessarium, das durch sich selbst notwendig
existiert, und daneben ein durch ein anderes notwendiges Sein, das mit
dem mdoglichen Sein identisch ist. Moglisches Sein ist wesentlich von
aullen, von einem anderen verursachtes Sein. Esse possibile und esse
causatum oder esse per aliud sind folglich fiir unseren arabischen Peri-
patetiker konvertible Begriffe. Alles Bestehende ist so notwendig : ent-
weder durch sich selbst, oder durch ein anderes. Aber ein und dasselbe
Ding kann unmoglich diese beiden Arten von Notwendigkeit in sich
vereinigen. Ubrigens erhellt aus dieser Gleichsetzung alles méglichen
Seins mit notwendig von einem anderen verursachten Sein, daB aus dem
avicennistischen Weltbild jede Freiheit des Schépfers ausgeschlosen ist.
Die Emanatio des Seins vom ens necessarium aus verursacht die Not-
wendigkeit der ganzen Weltordnung.

Weil eine Ursache nichts Unmégliches verursachen kann, mu8 dieses
ens possibile von sich aus, unabhingig vom ens necessarium als seiner
Ursache, moglich sein . Diese reale Moglichkeit geht der Existenz
voraus *7.

8 GoIlcHoN a. a. O. 158.

% « Ejus autem quod est possibile esse jam manifesta est ex hoc proprietas,
scilicet quia ipsum necessario eget alio quod faciat illud esse in effectu. Quicquid
enim est possibile esse respectu sui, semper est possibile esse. Sed fortassis accidet
ei necessario esse per aliud. » AVICENNA, Met. I, 8, 74ra.

5% « Omne enim quod incipit esse antequam sit : necesse est ut sit possibile
in se. Si enim fuerit non possibile in se, illud non erit ullo modo. Non est autem
possibilitas sui esse eo quod agens sit potens supra illud : quia agens non est potens
supra illud, cum ipsum non fuerit in se possibile. » Ib. IV 2, 85va.

57 « Impossibile est autem ut sit intentio quae non est aliquid, alioquin non



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 425

Aus dieser Gegeniiberstellung und Charakteristik des moglichen und
notwendigen Seins ergibt sich fiir Avicenna die Antwort auf die Frage
nach dem Verhiltnis von Wesen und Sein in den geschaffenen Dingen.
Die Unterscheidung von « méglich » und « notwendig » ist die Quelle der
Unterscheidung von Wesen und Sein in den Geschopfen %8, Der stindig
hervorgehobene Gegensatz zwischen « méglich » und « notwendig » driickt
nichts anderes aus, als die Abhdngigkeit des Wesens gegeniiber dem Sein.
Notwendig im vollen Sinn ist nur dasjenige, dessen Sein das Wesen selbst
ist. Folglich sind in sich selbst nicht notwendig alle diejenigen Dinge, bei
denen das Sein nicht in ihrem Wesen eingeschlossen ist. Sie sind aus sich
selbst nur moglich. Ihre Existenz hingt immer von der Beziehung zu
demjenigen ab, das aus sich selbst notwendig ist. Sein und Wesen bleiben
unterschieden, auch wenn das Wesen actu existiert. Niemals kann das,
was aus sich selbst moglich ist, seinem Wesen nach notwendig sein. Bei
der Aufnahme der Existenz geht das Wesen zwar von der Potenz in den
Akt iiber, aber es bleibt unverinderlich dieses bestimmte Wesen mit dem
ihm zukommenden Aus-sich-selbst-moglich-sein.

Die Auffassung, die Avicenna von dem moglichen Wesen hat, miissen
wir noch weiter erliutern. Eine Essenz besitzt als Grundeigenschaft,
eins zu sein, d. h. ausschlieBlich das zu sein, was sie ist. Sie ist von sich
aus weder universell noch singuldr. Sie ist unbestimmt und diese Un-
bestimmtheit ist der Grund, daB sie vom Verstand universell erfal3t
werden kann, in Wirklichkeit aber in Einzeldingen existiert. Alle anderen
Eigenschaften, auch die aus ihr selbst hervorflieBenden, sind so nach
Avicenna ein Akzidenz des Wesens %, Alles, was nicht unmittelbar und
notwendig in der Definition des Wesens eingeschlossen ist, was weder
genus noch differentia specifica genannt werden kann, ist nur eine
akzidentelle Bestimmung. Dies gilt sowohl fiir das «unum» wie vor
allem fiir das «esse» eines Wesens. Wenn das Wesen notwendig die
Existenz einschlieBen wiirde, so kénnte nur ein einziges solches Wesen,

praecederet illud possibilitas sui esse. » Ib. 85vb. — ROLAND-GOSSELIN a. a. O. 153
schlieBt aus dieser Stelle ein « étre antérieur dans le temps ». GoicHON a. a. O. 193
zieht es vor, von einer « pure puissance dans l’ordre logique » zu sprechen.

58 ( Sane non est dubitandum Avicennam per doctrinam suam de ente possi-
bili, docuisse essentiae cuilibet existentiam aliquo modo accidentalem esse. Esse
aliud est ab essentia : essentiae possibili, etiam per se subsistenti advenit esse per
Causam primam. E contrario in Ente necessario nulla datur distinctio ... Crea-
turae omnis multitudo per quam primo distinguuntur ab Ente necessario, com-
positio est essentiae et potentiae seu possibilitatis, non vero distinctio essentiae
et esse. » ROLAND-GOSSELIN, De Distinctione. .. 287.

5 AvicENNA, Logica III, f. 12ra; GiLsoN a.a. O. 121-128.



426 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

z. B. der Gattung Mensch, existieren. Das Sein ist also etwas dem Wesen
von auBen Hinzugefiigtes, « accedit extrinsecus » %. Dieses AuBerhalb-
sein, dieses Von-auBen-kommen der Existenz hinsichtlich des Wesens
driickt Avicenna aus, wenn er sagt, das Sein sei ein Akzidens : « dicemus
ergo quod naturae hominis ex hoc quod est homo accidit ut habeat esse »!.
Aus dieser Tatsache erklirt sich auch, warum Gott, das ens necessarium,
kein Wesen besitzt : Wenn er ein solches hitte, so miiBte das Sein als ein
Akzidenz hinzukommen. Das ens necessarium « hat » nicht das Sein, es
«ist » es.

Averroes hat im Namen der aristotelischen Tradition dagegen pro-
testiert, daB Avicenna aus der Existenz ein Akzidenz des Wesens ge-
macht hat. Wie wir noch sehen werden, hat sich auch der hl. Thomas
dieser Kritik des Arabers angeschlossen. Doch ist die schwierige Frage :
Was hat Avicenna selbst unter der Bezeichnung « accidens » verstanden ?
Man darf nicht vergessen, daBB man es mit einer lateinischen Ubersetzung
zu tun hat. Wie A.-M. Goichon ausfiihrt, legt sich aus dem Arabischen
statt « accidit » eher der Sinn von « sequitur » nahe. Das Sein rithrt ndim-
lich in einem gewissen Sinn auch vom Wesen selbst her, flieBt aus diesem
hervor, nimlich unter der Einwirkung einer duBeren Ursache, des ens
necessarium, das notwendig das Sein des Wesens verursacht %2, Auf
Grund dieser Tatsache, dafl die Existenz als Akzidenz notwendig dem
bestehenden Wesen zukommt und folgt — zwar nicht unmittelbar,
sondern durch seine duBere und notwendige Ursache — ist die Frage
nicht unberechtigt, ob Avicenna iiberhaupt eine solche Unterscheidung
von Wesen und Sein vertreten konnte und tatsichlich vertrat, wie z. B.
spiater der hl. Thomas. Die genauere Analyse seiner Seinslehre laBt
trotz der Einstufung des Seins als Akzidenz daran zweifeln. Avicenna
selbst gibt uns an keiner Stelle seiner Werke dariiber klaren AufschluB 3.
Verschiedene kompetente Autoren glauben jedoch, vor allem aus der
Gegeniiberstellung von « moglich » und « notwendig », von einer klaren
Unterscheidung von Sein und Wesen bei Avicenna sprechen zu kénnen 4.

80  Igitur omne habens quidditatem causatum est et cetera alia excepto
necesse esse habent quidditates quae sunt per se possibiles esse, quibus non accedit
esse nisi extrinsecus. » AVICENNA, Met. VIII, 4, 99rb.

81 AvVICENNA, Met. V, 2, f. 87va — zitiert nach : Gilson a. a. O. 124.

62 Vgl. GoicHoN a. a. O. 90/91. 118. 135/6.

83 GiLson a.a. 0. 127/8.

84 « Trés certainement Avicenne distingue 1'existence de l'essence, et jusqu'a
dire que ’esse est accidentel 4 l'essence. » ROLAND-GOSSELIN, De Ente... 156. —
« I1 soutient, nous le savons, dans l'acceptation la plus nette la réalité de la distinc-



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 427

Allerdings muBB man zugeben, daB die reale Distinktion in den Werken
Avicennas mehr als Voraussetzung und Untergrund aller seiner Dar-
legungen erscheint, der als solcher nicht zur Diskussion steht 8. Was das
Verstiandnis seiner Darlegungen sehr erschwert, ist die Gewohnheit
Avicennas, logische und metaphysische Ordnung nicht zu trennen und
unbedenklich von einer zur anderen zu wechseln. — Sicherlich hat
Avicenna das Sein nicht auf eine Stufe mit den anderen Akzidentien,
z. B. der Quantitit oder Qualitdt, gestellt. Er hat im Gegenteil selbst
geduBert, daB er es in einem weiteren Sinn verstanden haben will, d. h.
unter den « praedicabilia » 8.

Eine andere Frage ist allerdings, ob Avicenna auf Grund der lateini-
schen Ubersetzung und von den mittelalterlichen Autoren richtig ver-
standen wurde. Deren Kritik an Avicenna griindet sicher zum Teil darin,
daB sie seine Seinslehre in mehr materialistischem Sinn aufgefaBt und
interpretiert haben. Doch diirfte diese Frage in unserem Zusammenhang
von geringer Bedeutung sein. Die Scholastiker haben Avicenna in der
lateinischen Ubersetzung gekannt und ihn danach beurteilt. Ein Ar-
gument fiir die Richtigkeit der lateinischen Ubersetzung geht aus dem
Umstand hervor, daBB auch Averroes — freilich auch laut dessen lateini-
scher Ubersetzung — den akzidentellen Charakter der Existenz bei
Avicenna bezeugt und sich dagegen auflehnt. Averroes aber hat Avicenna
aus dem Arabischen gekannt.

Welche Kontaktpunkie konnen wir nach dieser Darlegung der avi-
cennistischen Seinslehre zwischen Johannes Quidort und dem arabischen
Aristoteliker feststellen ? Quidort nimmt das System nicht als ganzes
an, sondern nur einzelne Elemente. In seinem Quodlibet I qu. 2 %7 ver-
wirft er eindeutig auf Grund der christlichen Lehre den avicennistischen
Begriff einer notwendigen Schépfung. Ebenso lehnt er die bei Avicenna
zusammen mit der Bezeichnung des Seins als Akzidenz vertretene
Theorie ab, nach der, kraft der Notwendigkeit, die das ganze System
beherrscht,; das Sein notwendig aus dem Wesen hervorflie8t, notwendig
mit ihm verkniipft ist, wenn auch durch eine duBere Ursache. Sein Kampf
gegen das Axiom « forma dat esse » spricht deutlich dafiir.

Dagegen macht sich Quidort ganz die avicennistische Auffassung des

tion.» A. Forest, La structure métaphysique du concret selon saint Thomas
d’Aquin (Etudes de Philosophie médiévale XIV), 2. Aufl., Paris 1956, 160.

8 GoICHON a. a. 0.131.

8 GILsoN a. a. 0.126.

%7 ed. HEIMAN 274-276.



428 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Seins als eines Akzidenz und als von auBen kommend zu eigen. Wie bei
Avicenna, so fehlt auch bei Quidort jeder Hinweis auf eine etwaige
Vervollkommnung, die das Wesen vom Sein empfangen konnte. Fiir ihn
scheint das Sein wie fiir Avicenna héchstens eine dullere Vervollkomm-
nung zu sein, kein Akt des Wesens, der diesem innerlich zukommt. Das
Wesen hat keine innere Beziehung zum Sein %8,

Auch das Wesen faB3t Quidort im Sinne des arabischen Philosophen
in gewissem Sinn als aus sich selbst nur méglich auf. Nach Avicenna
kommt diesem aus sich selbst Moglichen die Existenz nicht mehr zu,
als die Nicht-existenz. Aus sich selbst hat das Wesen das Nichtsein.
Eine Bestdtigung fiir diese Behauptung finden wir in der Quistion seines
Sentenzenkommentars, in der Quidort die Verginglichkeit der Geschépfe
behandelt. Wie wir gesehen haben, betont er dort so entschieden die
Verginglichkeit der Geschopfe, daB es scheint, er setze eine Potenz zum
Nichtsein voraus. Tatsdchlich fithrt er Avicenna als Beweis an : « Hoc
dicit Avicenna expresse, VI® Metaphysicae suae, quod non esse de se
convenit creaturae, esse vero solum per relationem ad suum principium
a quo est effective » .

Die quidortsche Bemerkung, das Wesen selbst hitte sein Wesen-sein
«nullo auctore», offenbart ebenfalls avicennistischen Einschlag. Das
Erste Prinzip, das ens necessarium ist fiir Avicenna direkt nur Ursache
des Seins, niemals konstitutives Prinzip des Wesens 7.

b) EinfluB des Aegidius von Rom

Neben diesem avicennistischen Seinsbegriff scheint noch ein zweiter
Faktor fiir die Seinslehre Quidorts ausschlaggebend gewesen zu sein. Wie
wir dargelegt haben, vertritt er entschieden eine reale Distinktion von
Sein und Wesen, die er in eingehender Disputation gegen eine nur
gedankliche oder intentionale Unterscheidung abgrenzt. Weder Avicenna
noch Thomas kannten eine solche Fragestellung. Wir haben schon
erwihnt, daB sich bei Thomas von Aquin beim Aufbau seiner genialen
Synthese die Aufmerksamkeit nicht in erster Linie auf das Verhiltnis

% « L'existence du possible avicennien n’est pas l'acte d’exister en vertu
duquel ce possible existe, c’est ce possible lui-méme posé par sa cause comme un
existant. » GILsON a. a. O. 128. « Il semble dénier & 1’essence son orientation pour
ainsi dire naturelle vers I'étre. » GoICHON a. a. O. 143.

% QuiporT, I Sent. d. 8 q. 5. Vgl. FZPT 5 (1958) 12.

70 GOICHON a. a. O. 166. 138/9.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 429

von Sein und Wesen und die Frage ihrer Distinktion konzentriert, sondern
mehr auf Probleme, die mit dem Kampf um den Aristotelismus zu-
sammenhdngen (z. B. Vernunft-Glaube, gottlicher Exemplarismus,
Einheit der substantiellen Form). Erst nach seinem Tode tritt die Frage
der Realdistinktion in den Vordergrund der philosophischen Diskussion.
Ein Thomasschiiler, Aegidius von Rom, lenkte die Aufmerksamkeit der
Zeitgenossen auf diesen bedeutenden Lehrpunkt.

Aegidius Romanus ist sich bewuB3t, mit seiner Lehre iiber die reale
Distinktion von Sein und Wesen etwas Entscheidendes und Neues vor-
zutragen, und eine Reihe seiner Zeitgenossen hatten dieselbe Uberzeu-
gung ™. In seinen Theoremata de corpore Christi, die er schon um 1275/6
schrieb, faBte er den Plan, iiber dieses Problem ausfiihrlich zu handeln.
Er begriindet diesen Vorsatz mit der duBerst interessanten Feststellung,
daB zu dieser Zeit an der Pariser Universitat zwar viele die Realdistink-
tion vertreten, sich jedoch leichtfertig und oberflichlich dariiber aus-
lassen, ohne den tieferen Sinn der Frage zu erfassen :

« Quia, ut plurimum circa esse creaturarum fatigantur addiscentes, et
multi, cum loquuntur de esse et essentia in solis verbis sustentantur,

cum locus occurrerit, Domino concedente, intendimus hoc diffusius
declarare. » 72

Wihrend also nach diesem Text um das Jahr 1275 zu Paris die
Frage der Distinktion von Sein und Wesen ohne jede Polemik, aber
oberflichlich erdrtert wurde, muB3 Aegidius zehn Jahre spiter in seinen
Quaestiones Disputatae de Esse et Essentia ?® bekennen, daB sich die
Situation inzwischen vollig gewandelt hat. Seit kurzer Zeit sind unter
den Theologen der Pariser Universitit {iber dieses Problem Meinungs-
verschiedenheiten aufgetaucht. So lesen wir in dem erwdhnten Werk den
nicht ohne Grund beriihmten Passus :

« Respondeo dicendum quod circa hoc diversi diversae sentiunt et
licet non ex multo tempore de hoc inter theologos opiniones fuerint :
magis tamen nec opinanter exponunt quod in creaturis esse et essentia
realiter non differunt; nos tamen positionem hanc tenemus quod

I E. HoceEDEz, Aegidii Romani Theoremata de Esse et Essentia, Texte pré-
cédé d'une introduction historique et critique, Louvain 1930 (30)/(31).

2 AeGcipius Romanus, Theoremata de corpore Christi, prop. 29, f. 18v —
zitiert nach : HocEDEz a. a. O. (13).

3 d. h. zwischen 1285-87 ; vgl. P. GLORIEUX, Répertoire des maitres en théo-
logie de Paris au XIII¢ siecle (Etudes de Philos: médiévale XVII-XVIII), Paris
1933/4, Bd. 2, 300.



430 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

realiter differunt eo quod huiusmodi dictum magis quietet intellectum
nostrum. » 74

Von diesem also ziemlich genau bestimmbaren Zeitpunkt an vertritt
Aegidius die reale Distinktion von Sein und Wesen, die er als eine Unter-
scheidung inter «rem» et «rem» bestimmt. Sein und Wesen werden
« duae res realiter differentes » genannt 7. Dieser Unterschied zwischen
zwei Realitdten oder Dingen wird von Aegidius — offenbar in Opposition
zu Siger von Brabant — einer Unterscheidung zwischen zwei Wesen-
heiten gegeniibergestellt . Er sieht keine Moglichkeit, die Schépfung
und Seinsteilhabe ohne die genannte Distinktion zuerkldren 77. Geschopf-
lichkeit ist ohne Seinsteilhabe undenkbar. Teilhaben schlieBt aber eine
Beschrinkung ein, hat eine Potenz zur Voraussetzung. Eine solche, mit
der Natur des Geschopfes gegebene Akt-Potenz Struktur zieht not-
wendig die reale Distinktion von Sein und Wesen nach sich 78, Mit einer
ganzen Reihe von Argumenten, auf die hier nicht nidher eingegangen
werden kann, sucht Aegidius seine These zu beweisen . In seinem
extremen Realismus geht der Autor so weit, der Essenz eine gewisse
Realitit oder Aktualitit zuzuschreiben, die sie unabhingig von der
Existenz besitzt 8. Das Sein wird im Verhidltnis zum Wesen als ein
« superadditum » aufgefaBt, als eine « tertia res ». Dieses Sein ist nach
Aegidius véllig verschieden von dem Sein, das die Form der Materie oder
den reinen Geistern verleiht. Das letztgenannte Sein wird nur « quidam

7 Von PATTIN a.a.O. 202 nach Hs 491 f. 136vb der Stadtbibliothek von
Brugge zitiert.

76 Arciprus Romanus, Theoremata de Esse et Essentia, th. 19 (ed. HocEk-
DEz 134).

¢ HocEDEz a. a. O. (14).

77 Vgl. Aecipius Romanus, Quaestiones de Esse et Essentia q. 9, Cordova
1702, p. 65a : « De hoc est enim quaestio nostra, quomodo possit esse, quod crea-
tura non sit realiter differens ab esse, et tamen participet esse? » — zitiert nach :
ParTIN a.a. O. 204.

® Vgl. Aecipius RoMANUS, ib. q. 11, p. 88b: « Actui enim non competit
limitatio nisi ratione potentiae, in qua recipitur... Nec dici potest, quod ista
differentia non sit secundum rem : quia si ex hoc ponimus, quod esse creaturae
est quidam diminutus actus: quia non recipitur in potentia secundum suam
plenitudinem, oportet, quod recipiens sit re differens a recepto ; aliter non reci-
peret ipsum diminute : non enim dicemus, quod idem se ipsum diminute recipiat. »
— Zitiert nach : PATTIN a.a. O. 205.

7% Vgl. HoceDpEz a. a. O. (37)-(39).

80 Vgl. Arcipius RomaNUus, Theoremata de Esse et Essentia, th. 19 (ed.
HocEeDpEz 130) : « Dicemus ergo quod essentia angeli non est tantae actualitatis
quod possit actu existere nisi a Primo agente detur ei actualitas aliqua essentiam
ipsam complens et perficiens, quae actualitas communi nomine dicitur esse. »



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 431

modus essendi» genannt. Berithmt ist die aegidianische Distinktion
zwischen dieser « forma partis » und der « forma totius » d. h. dem Wesen
als ganzem. Die Existenz ist nur der letzteren Form als eine « res tertia »
zugefiigt 81, Die daraus resultierende Einheit kann fiir Aegidius im Ge-
gensatz zu Thomas von Aquin nur eine unio accidentalis sein 82, Als ein
« superadditum » wird das Sein selbst, obwohl nicht zum Pridikament des
Akzidenz gehorend, doch als sich der Natur eines Akzidenz ndhernd
(« vergit ad accidens »), als « modus accidentis » aufgefat 3. Obwohl Sein
und Wesen zwei voneinander verschiedene Dinge, « duae res», sind,
besteht doch zwischen diesen beiden die Beziehung von Akt und Potenz.
Sie gehoren nach Aegidius von Rom als Ko-prinzipien des bestehenden
Seienden zusammen 84,

Bei dieser knappen Zusammenfassung der Seinslehre des Aegidius
fallen sofort mehrere Kontaktpunkte mit Quidort auf. Er hat von Aegidius
vor allem die These {ibernommen, daB die Unterscheidung zwischen Sein
und Wesen eine reale Distinktion genannt werden muB. In der aegi-
dianischen Auffassung des Seins als eines « superadditum », einer « tertia
res » scheint das «esse ab extra » Quidorts mit anderen Worten vorge-
zeichnet. Schirfer und uneingeschrinkter als Aegidius hat Johannes
Quidort den akzidentellen Charakter des geschopflichen Seins hervor-
gehoben. In derselben Weise wie Quidort verwirft auch Aegidius die
Losung des Heinrich von Gent. Zwischen der gedanklichen und realen
Unterscheidung gibt es kein Mittelding. Er begriindet wie Quidort : die
Beziehung zu Gott setzt gerade etwas Absolutes im Geschopf voraus, auf
dem diese Beziehung beruht 85,

Allerdings vermeidet es Quidort, wie Aegidius von einer distinctio
inter rem et rem zu reden. Doch hat man vielleicht dem letzteren mit

81 HoceDEzZ a. a. O. (24)/(25). (42).

82 P.-W. NasH, Giles of Rome on Boethius’ « Diversum est esse et id quod
est ». Mediaeval Studies 12 (1950) 64. 67. 71. 80.

83 Arcipius RomanNus, In I Sent. dist. 5, principium 1, quaest. 2, art. 3:
« ... sequuntur aliqua quae vergunt in naturam accidentis ut esse et conditiones
materiae ; In II Sent., d. 26, q. 1, a. 2 : « Ipsum esse habet quemdam modum acci-
dentis...»; In IIT Sent., d. 5, pars 3, q. 1, a. 2, p. 222b: « ... esse actuale, quod
aliquo modo vergit ad accidens, quia est superadditum ipsi esse essentiae et ipsi
esse quidditativo» — zitiert nach : P.-W. NasH, The Accidentality of Esse Ac-
cording to Giles of Rome. Gregorianum 38 (1957) 103, Anm. 2 und 107, Anm. 28 ;
vgl. ib. 105-109.

8¢ HoceDEZ a. a. O. (35).

85 ArgIpIus Romanus, Theoremata de Esse et Essentia, th. 19 (ed. HocEDEZ
123) : « Esse ... est actualitas quaedam superaddita quidditati in qua huiusmodi
respectus fundatur. »



432 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

seinem scheinbar extremen Realismus oder Platonismus manchmal Un-
recht getan. Zwar ist fiir ihn die separabilitas das durchschlagendste
und sicherste Argument, um eine reale Distinktion zu beweisen *¢. Die
Idee der Trennbarkeit des Seins kehrt in seinen Beweisen fiir die Real-
distinktion immer wieder. Der metaphysische Beweis aus der Kontingenz
ist so bei Aegidius mehr zu einem physischen Beweis aus der Verander-
lichkeit der Geschopfe geworden, die beziiglich ihres substantiellen Seins
vom potentiellen in den aktuellen Zustand iibergehen kénnen #. Aegidius
faBt jedoch diese separabilitas von Sein und Wesen nie so auf, als ob die
Essenz ohne die Existenz bestehen konnen oder umgekehrt die Existenz
ohne die zugehorige Essenz. Das ist fiir ihn vollig ausgeschlossen — schon
auf Grund der Akt-Potenz-Struktur der geschaffenen Dinge, die er im
Gegensatz zu Quidort neben der Realdistinktion von Sein und Wesen
immer vertritt 8. Seine realistische Ausdrucksweise miissen wir vor
allem aus seiner Opposition zu Heinrich von Gent verstehen. Wenn er das
Sein als «res absoluta » auffal3t, so steht das dem «respectus» zum
Schopfer gegeniiber. Ebenso ist die Zusammensetzung « ex re et re » im
Gegensatz zur Zusammensetzung « ex re et respectu» gedacht 8. Sein
und Wesen sind auch fiir Aegidius von Rom als Akt und Potenz innerlich
aufeinander ausgerichtet, voneinander abhingig. Sie sind Prinzipien des
Seienden ; das, was im eigentlichen Sinn des Wortes geschaffen wird, ist
das Kompositum. So darf also die aegidianische Realdistinktion trotz
ihrer Benennung als einer compositio ex re et re nicht als eine Art physi-
scher Distinktion zwischen zwei « Dingen » im Gegensatz zu einem meta-
physischen Unterschied zwischen zwei Seinsprinzipien aufgefat werden.

*6 Ib. th. 12 (ed. HoceEDEz 67/8) : « Et si dubium est utrum aliquia realiter
diversa possunt realiter separari, tamen dubium esse non potest quod quae realiter
separantur, realiter differunt. »

87 HocEDEz a. a. O. (42). (62)-(64).

8 Arcipius Romanus, III S., d. 6, pars 3, a. 2: « Ideo est quaestio irra-
tionalis, utrum Deus possit facere essentiam sine esse vel e converso. .. » — zitiert
nach : PaTTIN a.a. O. 208 ; vgl. auch Theoremata de Esse et Essentia, th. 5, (ed.
HoceDEz 22).

89 Vgl. AEcipius RomaNuUs, Quaestiones de Esse et Essentia, q. 9, p. 65b:
« Esse enim dicit aliquid absolutum, et est opposita ratio ipsius esse et ipsius res-
pectus » ; ib. q. 12, p. 107a : « Secundum hoc ergo Deus producens creaturam, non
oportet, quod producat aliquid compositum ex re et re, sed ex re et respectu. » —
Ib. p. 111a: « Sic esse solum respectum non dicit supra essentiam, sed rem ali-
quam absolutam » — zitiert nach : PATTIN a.a. O. 208. — Dieser Aspekt wurde
besonders herausgearbeitet von G. SUAREz, El pensiamento de Egidio Romano en
torno a la distincion de essencia y existencia. La Ciencia Tomista 75 (1948) 66-99
und 230-272. -



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 433

— So kénnte der Vorwurf, den man Aegidius immer wieder machte, er
hitte ndmlich die Realdistinktion in zu materialistischem, physischem
Sinne aufgefaBt, eher auf Johannes Quidort zutreffen.

Es sieht so aus, als ob Quidort neben der These einer realen Distink-
tion vor allem von den Elementen der aegidianischen Seinslehre beein-
fluBt ist, die mehr avicennistischen Einschlag haben. Neben dem akziden-
tellen Charakter und dem Von-auBen-kommen des geschopflichen Seins
finden wir bei Aegidius von Rom eine gewisse Fortsetzung der avicen-
nistischen Auffassung des Wesens. P.-W. Nash hat nachzuweisen ver-
sucht, daB Aegidius dem Wesen gegeniiber dem Seinsakt eine zwar nicht
zeitliche, aber « metaphysische » oder «logische » Prioritit zuweist %. Es
scheinen Verbindungen von Avicenna bis zu Aegidius, und vielleicht zum
Teil auch durch ihn bis zu Johannes Quidort zu weisen. Meines Wissens
ist bisher noch niemand dieser Frage nachgegangen. Es wire sicher eine
lohnende Arbeit, den EinfluB des avicennistischen Seinsbegriffes auf
das philosophische Denken der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts im
einzelnen und zusammenhidngend aufzuzeigen. Bisher gibt es in dieser
Richtung nur vereinzelte Ansitze.

c) Verhiltnis zu Thomas von Aquin

Oben haben wir die Behauptung aufgestellt, daB der Seinsbegritt
Quidorts auf Avicenna zuriickgeht. Deshalb erhebt sich fiir die ganze
Beurteilung des Verhiltnisses zwischen Thomas und Quidort die wichtige
Frage: Wie steht der hi. Thomas zur Seinsauffassung des arabischen
Aristotelikers?

Auch auf Thomas hat Avicenna einen nicht zu verkennenden Ein-
fluB ausgeiibt. Jedoch scheint der Aquinate in dieser Hinsicht eine
gewisse Wandlung durchgemacht zu haben. Vor allem unter dem Einfluf3
von Averroes, des arabischen Gegners Avicennas, distanziert sich Thomas
in einzelnen Fragen immer mehr vom avicennistischen Seinsbegriff. Das
erhellt schon aus einer duBeren Feststellung : Wihrend in seinen Jugend-
schriften die Avicennazitate recht zahlreich sind, nehmen sie in seinen
spiteren Werken proportionell ab. Allein in dem kurzen Friihwerk De
Ente et Essentia findet sich ein volles Dutzend von ausdriicklichen
Verweisen auf Avicenna ®.

% NasH, Accidentality... 109-115; vgl. z. B. 115: « It (esse) is logically
posterior to essence, being as much second act to essence as accidental form is to
material substance. »

91 Vgl. die sehr niitzliche Zusammenstellung der Avicennazitate bei Thomas

28



434 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Wir kénnen hier nicht auf alle Abweichungen des hl. Thomas von
Avicenna eingehen. Auf Grund der Offenbarung muB er natiirlich vom
avicennistischen Begriff einer notwendigen Schopfung abweichen. Die
Geschopfe gehen aus den Hénden des Schopfers nicht per modum naturae
hervor, sondern per modum voluntatis. Zwar beruft sich Thomas manch-
mal beziiglich der Lehre der freien Ursédchlichkeit Gottes auf Avicenna.
Doch hat dieser die Ursichlichkeit Gottes in einem anderen Sinn ver-
standen als der hl. Thomas ; bei ihm stimmt Gott nur einer notwendigen
Emanation des Seins zu *2. Die Trennung der beiden Philosophen wird
durch den christlichen Begriff der Freiheit Gottes bestimmt, der mit der
griechischen Notwendigkeit unvereinbar ist. — In zwei Punkten, die fiir
die Seinslehre des Avicenna charakteristisch sind, kénnen wir eindeutig
feststellen, wie der Aquinate im Gegensatz zu unserem Johannes Quidort
entschieden und ausdriicklich die Seinsauffassung des Avicenna ablehnt.

Der erste Punkt betriffit die avicennistische Bezeichnung des Seins
als eines Akzidens im Verhiltnis zum Wesen. Hier steht Thomas ohne
Zweifel unter dem EinfluB der Kritik, die schon Averroes dazu geduBert
hat. Dieser wendet sich in seinem Kommentar zum vierten Buch der
Metaphysik des Aristoteles gegen die avicennistische Unterscheidung der
Einheit und des Seins vom Wesen : « Avicenna autem peccavit multum
in hoc quod existimavit quod unum et ens significant dispositiones
additas essentiae rei» 3. Der Fehler Avicennas liegt nach der Meinung
seines Kritikers darin, daBl er die zwei verschiedenen Bedeutungen des
Seins nicht auseinandergehalten hat. Das Sein kann ndmlich zweierlei
bezeichnen : erstens das Wahre, d. h. die Wahrheit unserer Aussage, und
zweitens das reale, in die zehn Pridikamente aufgeteilte Sein, das
auBerhalb unserer Erkenntnis besteht #. Das Wesen, das die Natur eines
Dinges bezeichnet, und die Erkenntnis dieses Dinges diirfen nicht ver-
wechselt werden. Zwei Fille sind auseinanderzuhalten :

1. Wenn wir ein Wesen mit unserem Verstand erfassen, ohne uns
darum zu kiimmern, ob dieses in Wirklichkeit besteht oder nicht, so tun

durch A. Foresrt a. a. O., Appendice 331-360. Fur die Abhidngigkeit in De Ente
et Essentia vgl. W. KLEINE, Die Substanzlehre Avicennas bei Thomas von Aquin auf
Grund der ihm zuginglichen lateinischen Ubersetzungen, Freiburg i. Br. 1933,
188-203.

92 FOREST a. a. O. 141.

9% AVERROES, In IV Met., comm. 3, f. 32a, 56-65 — zitiert nach : RoLaND-
GosseLIN, De Ente... 157.

9 « Nam nomen entis dicitur de duobus, unum quidem de vero, et alterum
de eo cujus oppositum est privatio. » AVERROES, Disp. Met. V, p. 176r — zitiert
nach : ForestT a. a. O. 142.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 435

wir nichts anderes, als einem Wort eine bestimmte Bedeutung beilegen ;
wir bilden nur eine nominelle Definition des Wesens ?. In diesem Fall
ist das Sein sicher ein Akzidenz des Wesens ; aber niherhin — und darin
liegt der Kern der Kritik des Averroes — nicht des Wesens eines bestimm-
ten Dinges, sondern nur des Wesens, das wir uns in unserem Verstand
vorstellen. Also ist nur unsere Aussage akzidentell. Dies berechtigt aber
nicht dazu, von einer metaphysischen, wirklichen Zusammensetzung des
konkreten Seienden zu sprechen.

2. Wenn wir dagegen uns das Wesen als in der Wirklichkeit be-
stehend vorstellen, so fiigt das Sein, das wir von diesem Wesen aussagen,
nichts hinzu, als nur die Tatsache, daB unsere Erkenntnis des Wesens
wahr ist, der Wirklichkeit entspricht. In diesem Fall ist nach Averroes
die Erkenntnis, auf Grund deren wir das wirkliche Bestehen eines
Dinges behaupten, nicht nur von der Erkenntnis des Wesens verschieden,
sondern geht dieser sogar voraus. Wir suchen nur ein Wesen zu erkennen,
das auch wirklich existiert.

Wer also wie Avicenna aus dem Sein eine vom Wesen unterschiedene
Realitit macht, der stellt das Sein entweder auf die gleiche Stufe mit den
zehn Priadikamenten, oder faBt es als ein accidens commune auf, das
diesen allen gemeinsam ist. Das ist jedoch in einem genuinen aristoteli-
schen System, wie es Averroes vertritt, eine unmdégliche Annahme 9.

Welche Stellung nimmt der hl. Thomas ein ? In diesem Punkt
scheint er seine Meinung gedndert zu haben. Im Quodlibet II (1269)
schreibt er : « esse quod pertinet ad quaestionem an est, est accidens ».
Eigenartigerweise beruft er sich dafiir auf Averroes : « Et ideo Commen-
tator dicit in V Metaphysic., quod ista propositio, Socrates est, est de
accidentali praedicato » ??. Wie wir eben angefithrt haben, ist die Fest-
stellung, daB nur unsere Aussage tiber das Sein akzidentell ist, der Grund
des Averroes, die Realdistinktion abzulehnen. Mit Recht schreibt deshalb
Forest iiber diese Stelle : « La pensée de saint Thomas dans cette question
reste donc équivoque » ®, Wahrscheinlich waren ein intensiveres Studium
der Quellen und die Vertiefung des eigenen Seinsbegriffes die Ursache,

% ¢ Quidditas vero, quae praecedit scientiam esse in intellectu nostro, non
est de verificatione quidditatis, sed est expositio nominis de nominibus. » AVERROES,
Destr. destr. f. 34va 44 — zitiert nach : RoLAND-GOSSELIN 2. a. O. 159, Anm. 1.

9 Die dargelegte Kritik des Averroes findet sich gut zusammengefat in
seiner Disp. Met. V, p. 176r — FoREsT a. a. O. gibt diese Stelle 143, Anm. 2, wieder.
Vgl. ib. 142-145; GILSON a. a. O. 64-70.

97 S, THoMAS, Quodl. IT q. 2 a. 1.

98 ForgsT a.a. 0. 155,



436 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

daB er spiter entschieden die Theorie des Avicenna ablehnt, die das Sein
zu einem Akzidenz des Wesens macht. So lesen wir in seinem Quod-
libet XII :

« Dicendum, quod opinio AVICENNAE fuit, quod unum et ens semper
praedicant accidens. Hoc autem non est verum... Et sic dico quod
esse substantiale rei non est accidens, sed est actualitas cuiuslibet
formae existentis. » ?9

Dieselbe Ablehnung Avicennas treffen wir in seinem Metaphysik-
kommentar an :

« Sciendum est autem quod circa hoc AViCENNA aliud sensit. Dixit
enim quod unum et ens non significant substantiam rei, sed signi-
ficant aliquid additum... Sed in primo quidem non videtur dixisse
recte. Esse enim rei quamvis sit aliud ab eius essentia, non tamen
est intelligendum quod sit aliquod superadditum ad modum acci-
dentis, sed quasi constituitur per principia essentiae. » 190

Der zweite Punkt, in dem sich die Seinslehre des hl. Thomas von
derjenigen Avicennas unterscheidet, betrifft dessen Lehre vom esse
possibile ex se. Wie wir gesehen haben, kommt nach Avicenna dem
Wesen, schon bevor es durch das Sein wirklich existiert, eine reale
Moglichkeit zu. Diese Auffassung kann der Aquinate nicht teilen. Die
Moglichkeit der Geschopfe hinsichtlich ihres Seins griindet nicht auf
einer Potenz in diesen selbst ; sie kann nur in der aktiven Potenz Gottes
liegen 191, Die possibilia sind die Ideen, die in der gottlichen Lssenz
beschlossen liegen. Gemdl diesen Ideen bringt der Willen Gottes frei
in Ubereinstimmung mit der géttlichen Weisheit die geschaffenen Dinge
hervor. Bei Avicenna stehen die possibilia gleichsam von Ewigkeit her
dem Schépfer gegeniiber, der ihnen noch dazu notwendig das Sein ver-
leihen muB %2, Nach der Lehre des Aquinaten ist das Wesen genau so
wie das Sein von Gott geschaffen ; beide werden zusammen erschaffen.
Vor dieser Schépfung hat das Wesen keine Wirklichkeit auBer in der
« creatrix essentia » 103,

Avicenna zufolge bleibt alles geschopfliche Seiende, auch wenn es
durch einen anderen notwendig existiert, aus sich selbst immer innerlich
ein mogliches Sein ; auf Grund seines Wesens ist es immer possibile ad

9% Quodl. XII q.5 a. 1.

100 Tn IV Met. L. 2 (ed. Spiazzi n. 556 et 558).

101 5 Th.I q. 9 a. 2; vgl. FOoresT a. a. O. 151-153.
102 Vgl. Ver. q. 3 a. 1.

103 Pot. q. 3 a. 5 ad 2.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 437

esse et non esse. Das gilt uneingeschriankt auch fiir die unstofflichen
Substanzen. In diesem Punkt ist beim hl. Thomas ebenfalls eine gewisse
Entwicklung festzustellen. In seinen fritheren Werken sucht er die
Kontingenz der Geschopfe durch den avicennistischen Begriff des « possi-
bilia esse et non esse » 1%, « quantum est in se, est possibile » 19 fest-
zuhalten. Das kreatiirliche Wesen ist aus sich selbst nicht mehr zur
Aufnahme des Seins disponiert als zum Nicht-sein ; es ist zu beiden hin
neutral, absolut indifferent. Diese Auffassung vertritt Thomas noch im
Beweisgang fiir die « tertia via » seiner berithmten Gottesbeweise in der
Summa Contra Gentiles :

« Cum de se aequaliter se habeat ad duo, scilicet esse et non esse,
oportet, si ei approprietur esse, quod hoc sit ex aliqua causa. » 108

Als er spiter, in der Summa Theologiae, die « tertia via » wieder
darlegte, riickt der Aquinate von dieser Begriindung ab. A. Pattin
versuchte die dafiir zugrundeliegende Loslosung des hl. Thomas vom
EinfluB Avicennas zugunsten von Averroes nachzuweisen 1%?. Thomas
hat die metaphysische Begriindung der Kontingenz aus der Unterschei-
dung von Sein und Wesen aufgegeben und statt dessen eine physische
Kontingenz vorgetragen. Der Grund fiir die Kontingenz ist die materia
prima als Untergrund alles Entstehens und Vergehens innerhalb der
geschopflichen Ordnung. Das sagt uns mit aller Deutlichkeit die folgende
Stelle aus De Potentia :

« AVICENNA namque posuit (lib. VIII Metaph., c. VI), quod quaelibet
res praeter Deum habebat in se possibilitatem ad esse et non esse.
Cum enim esse sit praeter essentiam cuiuslibet rei creatae, ipsa
natura rei creatae per se considerata, possibilis est ad esse ; necessi-
tatem vero essendi non habet nisi ab alio, cuius natura est suum esse,
et per consequens est per se necesse esse, et hoc Deus est. COMMEN-
TATOR vero (in XI Metaph., text. 41, et in libro de Substantia orbis)
contrarium ponit, scilicet quod quaedam res creatae sunt in quarum
natura non est possibilitas ad non esse, quia quod in sua natura habet
possibilitatem ad non esse, non potest ab extrinseco acquirere sempi-
ternitatem, ut scilicet sit per naturam suam sempiternum. Et haec
quidem positio videtur rationabilior. Potentia enim ad esse et non
esse non convenit alicui nisi ratione materiae, quae est pura
potentia, » 108

104 C, G. Ic. 15.

105 T Sent. d. 8 q. 3 a. 2.

106 C.G. I c.15.

107 A, PATTIN, La structure de la « tertia via » dans la « Somme théologique »
de saint Thomas. Revue de I’Université d’Ottawa 27 (1957) Séction Spéciale 26*-35%.

108 Pot, q. 5 a. 3.



438 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Hier stellt sich also Thomas unzweideutig auf die Seite des Averroes,
der ebenfalls eine reale possibilitas ad non esse in den entia incorrupti-
bilia ablehnt und ihren Unterschied zu Gott allein aus der Tatsache ihrer
Abhingigkeit von ihm begriindet 1%°. Die Potenz zum Nichtsein ist fiir
die materia prima charakteristisch. Das Wesen jedoch ist als solches
innerlich auf das Sein hingeordnet und deshalb kann das Sein auch nicht
nur ein Akzidenz dieses Wesens sein. Aus dieser Kontingenzauffassung
ergibt sich, daB die geistigen Substanzen kraft ihrer immateriellen Natur,
d. h. aus sich selbst heraus, nachdem sie einmal erschaffen sind, fernerhin
zur Unverginglichkeit bestimmt sind, also keine Potenz zum Nicht-
sein haben 119, Das schlieBt aber nicht aus, daB diese reinen, unstofflichen
Substanzen trotzdem gemiB der Potenz, die in Gott liegt, das Sein ver-
lieren konnen. Wie Gott aus freiem Schenken heraus alle Geschdpfe ohne
Ausnahme ins Dasein setzte, so konnte er auch kraft seiner Allmacht das
in sich zur Unverginglichkeit Bestimmte wieder ins Nichtsein zuriick-
fithren. Fiir den hl. Thomas ist « quasi de se habens potentiam ad esse
et non esse » nicht das gleiche wie « quasi non habens a se esse » 111,

Hiemit sind zwei entscheidende Abweichungen des Aquinaten von
Avicenna aufgezeigt. Zugleich haben wir zwei Punkte, in denen der vom
arabischen Aristoteliker beeinfluBte Johannes Quidort Wege geht, die
nicht als Weiterfithrung der Lehre des hl. Thomas angesprochen werden
konnen.

Doch was ist der eigentliche Grund fiir diese Verschiedenheiten ? Wir
miissen ihn in der im Gegensatz zu Quidort und Avicenna durchaus
positiven Seinsauffassung des Aquinaten suchen. Das Sein ist fiir diesen
namlich viel mehr als nur ein bloBes Akzidenz, das als solches nach
Avicenna zum Wesen hinzukommt. Man darf das Verhiltnis von Sein
und Wesen auf keinen Fall mit dem von Akzidenz und Substanz gleich-
stellen. Wohl iibernimmt der hl. Thomas den Ausgangspunkt Avicennas :
das Sein gehort nicht zu den Wesensmerkmalen der Essenz. Aber das
besagt keineswegs, daB im konkret bestehenden Seienden Wesen und
Sein nicht « zusammengehdren ». Fiir den Aquinaten ist das Sein kein
gewohnlicher Begriff, oder ein Pridikat wie alle anderen, sondern trans-
zendiert diese. Ebensowenig ist es eine Vollkommenheit des Seienden
unter vielen anderen — wie z. B. das Leben — sondern die Vollkommen-
heit schlechthin, die alles umfassende Vervollkommnung eines Seienden.

109 ROLAND-GOSSELIN a, a. O, 159.
110 z, B. Comp. Th. c. 74 (ed. Verardo n. 128).
111 Tn VIII Phys. 1. 21 (ed. Maggiolo n. 1154).



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 439

Was sonst noch vollkommen genannt wird, hat nur Sinn und Wert in
bezug auf das Sein : ¢« Esse enim est actualitas omnis rei » 112,

Das Sein ist also ein Akt. Aber von besonderer Art : Es ist der Akt,
durch den das Seiende ist, durch den das Wesen besteht : « esse dicitur
actus entis in quantum est ens, idest quo denominatur aliquid ens actu
in rerum natura » 113, Weil alle anderen Bestimmungen eines Seienden auf
diesem Seinsakt griinden, durch diesen aktuiert werden, ohne ihn nicht
als wirklich bestehend denkbar sind, wird das Sein « Erster Akt » ge-
nannt 114, Alles was ist, verdankt seine Wirklichkeit dem Sein. Durch
den Seinsakt ‘ist’ etwas schlechthin, durch sein Wesen und dessen
formelle Bestimmungen ist es ‘so’ und nicht anders. Weil Akt wesenhaft
Vollkommenheit besagt, wird das Sein « bonum » und eine « perfectio »
genannt, ja das « perfectissimum omnium » 115, Vollkommenheit ist nur
denkbar als Teilnahme am Sein : « Omnium autem perfectiones pertinent
ad perfectionem essendi » 116, Deshalb ist das Sein der Wirklichkeitsgrund
aller Akte, und die erste aller Vollkommenheiten. Es ist so die Vervoll-
kommnung jeder Form : « esse est complementum omnis formae. .. com-
plementum omnium » 17, Diese Seinsauffassung tritt uns am deutlichsten
in dem bekannten Text aus der Quaestio Disputata De Potentia ent-
gegen :

« Hoc quod dico ‘esse’ est inter omnia perfectissimum : quod ex hoc
patet quia actus est semper perfectior potentia. Quaelibet autem
forma signata non intelligitur in actu nisi per hoc quod esse ponitur. . .

Unde patet quod hoc quod dico ‘esse’ est actualitas omnium actuum,
et propter hoc est perfectio omnium perfectionum. » 118

Auf Grund der Tatsache, daB alles nur durch Teilhabe am Sein
Wirklichkeitswert hat, nennt Thomas das Sein das Tiefste und Intimste,
das dem Wesen eines Geschopfes zukommt, das alles Bestehende durch-
dringt und ihm erst Wert und Sinn verleiht :

« Esse autem est id quod est magis intimum cuilibet, et quod pro-
fundius omnibus inest : cum sit formale respectu omnium quae in re
sunt. » 119

12 S Th.I q.5 a.1; vgl. I Sent. d.33 q.1 a.1 ad 1; II Sent. d. 27 q.1
a.1ad 3; S.Th.I q.3 a.4 ad 2; ib. q. 54 a.1; Quodl. XII q. 5 a. 1. — Zum
Folgenden : PATTIN a. a. O. 49-61.

13 Quodl. IX q. 2 a. 2. 114 5 Th.I q. 76 a. 6.

15 S, Th.I q. 20 a.2; ib. q. 4 a.1 ad 3.

16 5. Th.I q. 4 a. 2. 117 Quodl. XII q. 5 a. 1. 18 Pot.q. 7 a. 2 ad 9.

129 5 Th. I q.8 a.1; vgl. I Sent. d.37 q.1 a.1; Pot.q.3 a.7; S.Th. I
g. 105 a. 5.



440 , Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

Diese Lehre vom Sein als dem, was jeden Ding «immediatius et
intimius » 120 zukommt, geht auf die Neuplatoniker zuriick, wie aus der
Zitation der neuplatonischen Schrift De causis in diesem Zusammenhang
ersichtlich ist !, Wenn Thomas im oben wiedergegebenen Text das Sein
auch das « formale » nennt, so will das sagen : Durch das Sein erhalten
alle Bestimmungen, auch die formellsten, erst die Bestandswirklichkeit.
Zugleich offenbart sich in dieser Benennung des Seins, die sich auch an
anderen Stellen findet !??2, eine Verschiebung des Inhalts gegeniiber
Aristoteles. Fiir diesen ist der Akt dasselbe wie Form oder Wesen ; fiir
Thomas ist das Sein die letzte und tiefste Wirklichkeit, das formale
Prinzip des Wesens 1%,

Aus dieser Lehre, nach der das Sein eines Geschopfes der tiefste Akt
seines Wesens ist, durch den diesem jede Wirklichkeit erst zukommt,
sehen wir wieder, wie sehr sich der Aquinate vom Seinsbegriff eines
Avicenna entfernt, fiir den das Sein nur eine akzidentelle Bestimmung
darstellt. Thomas stellt den Akt des Seins als die Grundlage der substan-
tiellen Wirklichkeit selbst auf.

Aus dieser Charakterisierung des Seins als Akt des Wesens ergibt
sich fiir den Aquinaten eine wichtige Folge fiir das Verhiltnis von Wesen
und Sein in den geschaffenen Dingen. Das Sein verhilt sich zum Wesen
wie Akt zu Potenz: « Oportet igitur quod ipsum esse comparatur ad
essentiam quae est aliud ab ipso, sicut actus ad potentiam » 124,

Deshalb beschreibt Thomas das Wesen als eine Potenz. Weil Potenz
wesentlich Begrenzung besagt, ist das Wesen das begrenzende Prinzip.
Es bestimmt den Grad, in dem das Sein einem Geschopf zukommt, denn
keines von diesen besitzt das Sein in seiner ganzen Vollkommenheit,
sondern « finitum et terminatum per mensuram eius in quo recipitur » 12,
Das geschopfliche Sein ist so wesenhaft durch die Essenz bestimmter Akt.

Die historische Grundlage fiir die Akt-Potenz Struktur zwischen
Sein und Wesen fiihrt auf Aristoteles zuriick, bei dem sie aber nur auf
die Form-Stoff Zusammenstellung beschriankt bleibt. Wihrend bei Ari-
stoteles der letzte und einzige Akt die Form ist, wird diese Doktrin bei
Thomas analog auf das Sein als den letzten und tiefsten Akt des Wesens
angewandt.

120 Anima a. 9.

1 Ib. und II Sent. d. 1 q.1 a. 4.

122 C.G.I¢c 23; Pot.q.7a.2ad 9;S.Th.I q.7 a.1;ib. q.90 a.1 ad 1.

123 GILsON a. a. O. 46-59.

124 S. Th.I q. 3 a. 4.
126 Ver. q. 21 a. 6; vgl. I Sent. d. 8 q. 5 a. 1; Spir. Creat. a. 1.



Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort 441

Weil Sein und Wesen sich zueinander wie Akt und Potenz verhalten,
folgt fiir Thomas von Aquin, daB diese beiden zueinander in einem
Spannungsverhiltnis stehen. Thomas spricht in diesem Zusammenhang
von « proportio », « ordo » und « habitudo » 1%. In ihrer innigen Bezogen-
heit aufeinander bilden sie die Synthese eines endlichen, geschépflichen
Seienden. Sein und Wesen sind Seinsprinzipien, die zusammen als entia
quibus das Seiende konstituieren. Es ist deshalb verkehrt, eines dieser
beiden « absolut », d. h. ohne das wesenhafte Ausgerichtetsein zueinander
zu betrachten. Wie Akt und Potenz sind auch Sein und Wesen nur in
Verbindung miteinander zu begreifen. Diese Tatsache des Auf-einander-
bezogen-seins der beiden Seinsprinzipien hat man spiter mit dem Ter-
minus « relatio transcendentalis » auszudriicken versucht 127,

Fiir diesen positiven Aspekt der Seinslehre des hl. Thomas finden wir
ber Quidort kein Gegenstiick. Beim Durchlesen der Schriften Quidorts sind
uns nirgends Texte aufgefallen, in denen er die tiefgreifende Wirklich-
keit des Seins als letzter und hochster Vollkommenheit, Vervollkomm-
nung, als das was einem Seienden zuinnerst zukommt, betont. Das paBt
nicht zu seinem avicennistischen Seinsbegriff, der im Sein nur ein Akzi-
denz des Wesens sieht. Nur bei der Illuminationslehre der Engel fillt
nebenbei die Bemerkung, das Sein sei « aliquid intrinsecum ipsi rei » 1%,
Wihrend Thomas fiir die Zusammensetzung der Geschépfe aus Sein und
Wesen am hiufigsten die Terminologie von Akt und Potenz benutzt,
findet sich dieses Begriffspaar nirgends in den einschligigen Quistionen,
in denen Quidort iiber das Verhiltnis von Sein und Wesen spricht. Eine
Ausnahme bildet nur eine Stelle im Correctorium, das aber als Ver-
teidigungsschrift kaum fiir die eigene Seinslehre Quidorts von Gewicht
sein diirfte 129,

Es scheint uns nicht bedeutungslos und von ungefihr, daB in den
Werken, in denen unser Autor seine eigene Meinung beziiglich des Ver-
hiltnisses von Sein und Wesen darlegt, die fiir Thomas wesentlichen Ziige
fehlen. Quidort war in der Auseinandersetzung mit zu seiner Zeit hin-

126 C. G, IT ¢.53; S. Th.III q. 63 a. 4; Quodl. IX q. 4 a.1 ad 4.

127 Dariiber ausfithrlich : PATTIN a. a. O. 88-130.

128 ¢ Jlluminatio non est aliquid intrinsecum ipsi rei sicut esse quod Deus rei
communicat. » QUIDORT, II Sent. (B: f. 94vb).

129 ( Vel dicendum quod dicit animam compositam ex materia et forma,
i. e. ex aliquo loco materiae et ex aliquo loco formae. Nam essentia est loco materiae
in quantum est in potentia ad esse vel ad aliud, esse vero, in quantum superadditur
essentiae quasi differentia generi, secundum ALGAZELEM, Melaphysicae suae, est
loco formae vel actus. » Corr. 9, 263-267.



442 Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

sichtlich der Lehre des hl. Thomas auftretenden Streitfragen sicher ein
origineller Kopf, der nicht nur Kommentator sein wollte. Aber durch die
einseitige und polemische Hervorhebung der realen Distinktion von Sein
und Wesen wurde er verleitet, die ausgewogene Synthese des Aquinaten
zu verlassen. Quidort greift den Seinsbegriff Avicennas, von dem Thomas
sich in seinen spiteren Werken immer mehr entfernt hat, wieder auf. Nur
so ist zu verstehen, daB er solche Theorien wie im Quodlibet aufstellen
konnte und in seinem Eifer die Zusammengehorigkeit von Sein und
Wesen aus dem Auge verlor.



	Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort

