
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Atomare Bewaffnung und katholische Moral

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann OP

Atomare Bewaffnung und katholische Moral

Zahlreiche katholische Autoren haben zum Problem der Atomwaffen
Stellung genommen h Mit den hier folgenden Zeilen 2 möchten wir in
erster Linie eine kurze Übersicht über die Argumente geben, die für die
Diskussion von entscheidender Bedeutung sind. Neben der Berücksichtigung

der Lage eines Kleinstaates — in unserem Fall der Schweiz — ist

1 Eine der bedeutendsten Äußerungen dürfte die von den Professoren Alfons
Auer, Richard Egenter, Heinz Fleckenstein, Johannes Hirschmann SJ, Josef
Höffner, Nikolaus Monzel, Eberhard Welty OP unterzeichnete Erklärung
« Christliche Friedenspolitik und atomare Aufrüstung » sein. Der Text ist in Herder-
Korrespondenz 12 1957/58) 395-397 und Orientierung 22 (1958) 116-118 zu finden.

Die Liste der folgenden Beiträge beschränkt sich auf Veröffentlichungen aus
dem laufenden Jahr. J. Hirschmann SJ : Kann atomare Verteidigung sittlich
gerechtfertigt werden SZ 162 (1958) 284-296. Albert Auer OSB : Atombombe
und Naturrecht. NO 12 (1958) 256-266. Reiner Han : Gewissensfragen im Streit um
die nukleare Bewaffnung. Rheinischer Merkur 13 (1958) Nr. 17 (25. April).
Karlheinz Schmidthüs : Atomwaffen und Gewissen. Wort und Wahrheit 13 (1958) 405-
424. L. L. Mc Reavy : Morality and Nuclear War. Commonweal 68 (1958) 246-
249. Alois Schardt : Das Gewissen bleibt unruhig. Der katholische Beitrag zur
Atomdiskussion in Deutschland. Rheinischer Merkur 13 (1958) Nr. 42 (17. Okt.).
Carl Doka : Atomwaffen : Ja oder Nein Eine Grundsatzerklärung. SR 58 (1958)
327-339. Für eine stark kasuistisch ausgerichtete Behandlung des Themas
verweisen wir auf die Ausführungen von A. de Soras SJ im dritten Teil des Sammelbandes

« L'atome pour ou contre l'homme», Editions Pax Christi, Paris 1958,
107-167 (unter dem Titel « Reflexion théologique »).

Eine ausgesprochene Sonderstellung unter katholischen Autoren nimmt Alois
Müller ein im Artikel « Christliches Gewissen und Verteidigung Europas », SR 58

(1958) 317-327. Ähnlich radikale Ansichten wurden unseres Wissens nur noch vom
englischen Publizisten F. H. Drinkwater vertreten, vgl. z. B. « Morality of Nuclear
War», Commonweal 61 (1955) 623-626. Bedeutende rechtsphilosophische Einwände
gegen die Legitimität der Kernwaffen wurden neuerdings geltend gemacht von Karl
Peters im Artikel «Probleme der Atomaufrüstung », Hochland 51 (1958/59) 12-25.

2 Der Text dieses Artikels ist in leicht veränderter und erweiterter Form
unter dem Titel « Atomare Bewaffnung und katholische Moral, eine prinzipielle
und praktische Stellungnahme — auch zur militärischen Atomfrage der Schweiz »

im Paulusverlag, Freiburg/Schweiz 1958 erschienen.

24



370 Atomare Bewaffnung und katholische Moral

als einziges Sonderanliegen die Hervorhebung gewisser theologischer
Gesichtspunkte zu vermerken, die nach unserem Empfinden, wenigstens
von katholischer Seite aus, bisher zu wenig unterstrichen wurden. Über
diese rein thematischen Punkte hinaus wird es sich aber auch um ein
Bekenntnis handeln, — um ein Bekenntnis, das sicher seine subjektiven
Züge trägt, das sich aber doch um einen möglichst sachlich
gerechtfertigten, aus der Mitte erarbeiteten Standpunkt bemüht.

Zunächst ist darauf hinzuweisen, daß die modernen Kernwaffen auch
den katholischen Theologen vor tatsächlich neue Probleme stellen und

von ihm eine sorgsame Überprüfung des herkömmlichen Begriffes des

Krieges und der Bedingungen eines « gerechten Krieges » verlangen.
Unterzieht er sich dieser Aufgabe, so möchte er nicht nur für sich, im
streng theologischen Raum, ein Urteil bilden, sondern von der geoffenbarten

Wahrheit aus auch zu einer allgemein annehmbaren Lösung
vordringen. Um dieses in Zusammenarbeit mit weiten Kreisen zu erreichenden
Zieles willen ist es — besonders im Hinblick auf die heute ziemlich
verworrene Diskussionslage — notwendig, einige falsche und durchaus
verheerende Einstellungen zur « Atomfrage » gleich von Anfang an
zurückzuweisen.

Bemerkungen zu « Vor-Entscheidungen »

Sicher sind die Perspektiven eines zukünftigen Atomkrieges
außerordentlich ernst. Die möglichen Zerstörungen übersteigen nicht nur das

schon Dagewesene, sondern auch das menschlich überhaupt noch
Vorstellbare. Die erste Forderung, die hier gestellt werden muß, ist die
nach einer möglichst klaren und möglichst nüchternen Beurteilung der

Lage. Panik hat noch nie drohendes Unheil abgewendet.
Ganz besonders gilt das Gebot, Nüchternheit zu wahren, bei der

Herausstellung der letzten moralischen Aspekte. Es kann sicher der

Achtung und der Ehrfurcht vor ethischen Grundsätzen nicht förderlich
sein, wenn diese in einer Weise vorgetragen werden, die eine allzu

gefühlsbedingte Reaktion auf die Möglichkeiten der modernen Technik
verrät. Auch ist es vom christlichen Standpunkt aus nicht zu
verantworten, wenn im Zusammenhang mit dem Atomproblem selbst die

Kommentare zum Evangelium mit deutlich sentimentalem Einschlag

gefärbt werden.
Zweitens muß die streng ethische Problemstellung von jeder —

bewußten oder unbewußten — politischen oder ideologischen Beeinflussung



Atomare Bewaffnung und katholische Moral 371

gereinigt werden. Auch hier fehlt es nicht an « Menschenfreunden », die

sogar an ein « göttliches Wort » appellieren und praktisch nichts anderes

tun, als einer bestimmten Partei ein höchst menschliches Wort reden 3.

Drittens darf die Frage atomarer Bewaffnung nicht einfach ins Gebiet
des Technischen oder Militärischen abgeschoben werden. Gegenüber den

Vertretern der « Eigengesetzlichkeit » dieser Bereiche 4 ist die
Unterwerfung sämtlicher menschlicher Handlungen und Entscheidungen unter
sittliche Normen zu fordern. Im besonderen muß auch der Christ, soll er
nicht in die Reihen der Pazifisten gedrängt werden, die von der Regierung
der Armee zur Verfügung gestellten Waffen nach seinem persönlichen
Gewissen vor Gott verantworten können.

Schließlich ist bei der rein theoretischen Behandlung der Atomfrage
ein verschwommener Gebrauch von wesentlichen Grundbegriffen zu
vermeiden. Wer zum Beispiel die Kernwaffen einfach deshalb ablehnt, weil
er sie mit dem evangelischen Gebot der Liebe nicht in Einklang zu
bringen vermag5, der zeigt, daß er sich schon von vornherein auf einem

Nebengeleise befindet. Denn die Christen haben seit jeher eine Liebe,
die die Gesichtspunkte der Gerechtigkeit übersieht, abgelehnt und die
Teilnahme am Waffendienst von einer von Gott gesetzten und der Macht
des Bösen gegenüber mit Gewalt zu erhaltenden Ordnung her begründet

3 Das Muster einer politisch orientierten, theologischen Streitschrift ist wohl
die vielbesprochene Broschüre von Helmut Gollwitzer : Die Christen und die
Atomwaffen (Theologische Existenz heute, N. F. 61), München 1957, inzwischen
auch in französischer Übersetzung erschienen unter dem Titel « Les Chrétiens et
les armes atomiques», Labor et Fides, Genève 1958. Sowohl die Dokumentation
als auch die vielfachen Anschuldigungen sind von einer erschreckenden
Einseitigkeit. Treffend bemerkte dazu Hans Asmussen im Informationsblatt 1958,
S. 101 : « Wer Bewegungen gegen die atomare Bewaffnung inszeniert und dabei
wissen kann, daß er auf die atomare Bewaffnung der einen Hälfte der Welt
überhaupt keinen Einfluß hat, muß sich nicht beklagen, wenn festgestellt wird,
daß er mit seinem Krieg gegen die Atombombe derjenigen Hälfte der Welt
Hilfestellung leistet, auf die er keinen Einfluß hat » (zitiert nach dem Aufsatz « Ist
Atomrüstung Sünde » in Orientierung 22 [1958] 116). Bezüglich der drei über
Radio Oslo ausgestrahlten Appelle gegen die atomare Rüstung von Albert Schweitzer

verweisen wir auf die Untersuchung von Ernst Bieri : Bemerkungen zur
Atomdiskussion, Schweizer Monatshefte 38 (1958) 325-335. Nach Bieri waren in
den genannten Sendungen nur ein positives Argument zugunsten der USA und
neun zugunsten der USSR zu hören. Von den negativen Argumenten fielen nur
eines auf die USSR und vierundzwanzig auf die USA

4 Wir geben gerne zu, daß man oft den Eindruck bekommt, dieser Standpunkt

werde auch von maßgebenden politischen Stellen aus vertreten.
6 So z. B. Eduard Wildbolz : Atomwaffen für die Schweiz (Evangelische

Zeitbuchreihe « Polis», Nr. 1.) Evangelischer Verlag, Zollikon-Zürich 1958, 8 u. 44-47.
0 Wir denken hier in erster Linie an die Haltung der alten Christen dem heid-



372 Atomare Bewaffnung und katholische Moral

Grundsätzliche Probleme

Damit kommen wir zur eigentlichen Kernfrage der grundsätzlichen
Legitimität oder Illegitimität atomarer Bewaffnung. — Im betont christlichen

Raum sind zwei extrem einander gegenüberstehende Haltungen
zu verzeichnen. Auf der einen Seite wird jede aktive Teilnahme an
einem zukünftigen Atomkrieg, an der Atomrüstung und an jeder Handlung,

die irgendwie auf kriegerische Verwertung atomarer Energie
abzielen könnte, als schlechthin unsittlich und mit dem christlichen Stand
der « Gottseligkeit » unvereinbar verworfen7. Auf der anderen Seite

werden die genannten Handlungen toleriert, ja sogar gefordert, ohne

aber dafür von spezifisch christlichen Gesichtspunkten aus (von der

dringenden Notwendigkeit, einer atheistischen Macht möglichst « wirksam

» entgegenzutreten, abgesehen) eine differenzierte Begründung zu
geben 8. Die katholischen Autoren nehmen ziemlich einheitlich eine mittlere

Linie ein. Sie mag im folgenden kurz skizziert werden.

Jeder Christ hat in erster Linie die Pflicht, so gut und so angestrengt
er kann, für die Erhaltung des Friedens zu wirken. Nie darf er in diesem
nischen Staat gegenüber und an ihre Auffassung von der Bedeutung der « pax
romana ».

7 Dies ist die These, die Gollwitzer in der oben [3] angeführten Schrift
« Die Christen und die Atomwaffen » aufstellt. Auf sehr rhetorische Weise wird
derselbe Standpunkt vertreten von Heinrich Vogel in « Sechzig Thesen. Die
Gemeinde Jesu Christi und die atomare Bedrohung der Welt », Frankfurter Hefte
13 (1958) 458-460 und Zeichen der Zeit 12 (1958) 322-331. Zu ähnlichen Konklusionen

kommt auch Hubertus Schulte in seiner Artikelfolge « Atomkrieg und
christliche Ethik», Frankfurter Hefte 13 (1958) 605-612, 686-694.

8 Es ist durchaus verständlich, wenn z. B. der vielbeachtete und vielzitierte
Aufsatz von Emil Brunner : « Pazifismus als Kriegsursache » in Neue Zürcher
Zeitung 179 (1958) Nr. 1050 (13. April) ernste Christen nicht zu überzeugen
vermochte. Die Gedanken von Prof. Brunner werden einzig von der Möglichkeit des
« Erfolges » her bestimmt. Sein Grundsatz lautet : « Je pazifistischer sich der
europäische Westen benimmt, desto näher rückt die Möglichkeit eines atomaren
Krieges. » Ferner heißt es : « Man möge doch endlich einsehen, daß man sich mit
der Propagierung des bedingungslosen Pazifismus [bzw. der grundsätzlichen
Verwerfung der Atomwaffen] zum Schrittmacher des skrupellosen Kricgswillens
macht. » Doch ist zu bemerken, daß Prof. Brunner in seinem Artikel ausdrücklich
von der ethischen und theologischen Problematik abstrahiert. Methodisch wenig
befriedigend und zusehr von politischem Prophetismus durchsetzt sind auch die
Erwägungen von Peter Vogelsanger : Die Verantwortung der Kirche in der
Atomfrage, Reformatio 6 (1957) 357-370. In seiner neuen Artikelserie : Christlicher
Atomstreik Antwort an Helmut Gollwitzer, Reformatio 7 (1958) 503-521, 596-608

(Fortsetzung in Heft 11) geht jedoch Vogelsanger bedeutend sachlicher und gründlicher

auf die von Gollwitzer aufgeworfenen theologischen Fragen ein.



Atomare Bewaffnung und katholische Moral 373

primären Bemühen sich irgendwie kühl oder lahm oder matt erweisen.

Der Krieg, der immer und überall unübersehbare Folgen mit sich bringt,
kann von ihm nur als Notlösung gerechtfertigt werden. Dies gilt in ganz
besonderem Maß für die Gefahren eines dritten Weltkrieges. Es kann
sich in keinem Fall um eine blanke Freigabe oder Befürwortung totaler
Kriegführung handeln 9. Die einzige Frage, die vom christlichen Standpunkt

aus überhaupt gestellt werden kann, ist die : Ob in einem gewissen
extremen Notfall die Anwendung atomarer Waffen noch verantwortet
werden kann Mit anderen Worten geht es vor allen anderen Fragen
darum zu wissen, ob die Atomwaffen in sich, aufgrund ihrer Art, etwas
schlechthin Unmoralisches seien. Trifft dies zu, dann müßte — da der
Zweck die Mittel nie zu heiligen vermag — auch für den extremsten Notfall

einer gerechten Verteidigung ein entschiedenes Nein zu den
Atomwaffen gesagt werden.

Im allgemeinen ist man sich auf katholischer Seite darüber einig,
daß eine Waffe 10 mit nicht mehr kontrollierbaren Wirkungen, die einen
blinden Zerstörungsprozeß auslöst, etwas völlig Verwerfliches darstellt
und somit unter keinen Umständen verantwortet werden kann. Handelt
es sich aber um eine Waffe von beschränkter, kontrollierbarer Wirkkraft,
dann steht dieselbe bedingungslose moralische Verwerflichkeit nicht
fest11. Das erste ist an sich einleuchtend, das zweite bedarf einer gewissen

Erläuterung.
0 Pius XII. liât zu wiederholten Malen die « Unmenschlichkeit» des totalen

Krieges verkündet und die Ächtung der Mittel, die dazu lühren, verlangt. Siehe
dazu z.B. die Äußerungen in der Ansprache an die Teilnehmer der 16. Sitzung
des Internationalen Dokumentationsbüros für Militärmedizin vom 19. Okt. 1953,
AAS 45 (1953) 749, deutsche Übersetzung bei A.-F. Utz OP und J.-F. Groner OP :

Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens, Soziale Summe Pius XII.,
Freiburg/Schw. 1954, N. 2367-2368, und die diesbezüglichen Stellen in den Weih-
nachtsbotschaften von 1956 und 1957, AAS 49 (1957) 19 u. 50 (1958) 23-24, deutsche

Übersetzungen in Herder-Korrespondenz 11 (1956/57) 178 u. 12 (1957/58) 183.

Bezüglich der Resolutionen zur atomaren Abrüstung vonseiten des Oeku-
menischen Rates der Kirchen vgl. Herder-Korrespondenz 12 (1957/58) 22, und
vonseiten der C C 1 A (Kommission der Kirchen für internationale Angelegenheiten)
im besonderen vgl. Herder-Korrespondenz 12 (1957/58) 419-420.

10 Wir sprechen absichtlich von « Waffen », nicht von Bomben oder
Superbomben

11 Dazu die Äußerung Pius' XII. in der Ansprache an die Teilnehmer des
8. Internationalen Ärztekongresses vom 30. September 1954, AAS 46 (1954) 589,
deutsche Übersetzung in Herder Korrespondenz 9 (1954/55) 76-77. Diese Stelle darf
natürlich nicht von den übrigen Aussagen des verstorbenen Papstes zu den
Problemen moderner Bewaffnung isoliert werden Eine vollständige Zusammenstellung

sämtlicher päpstlicher Äußerungen, die irgendwie das Atomproblem
berühren, findet man im vierten Teil des schon zitierten Sammelbandes « L'atome



374 Atomare Bewaffnung und katholische Moral

Es liegt auf der Hand, daß — wie der Krieg — so auch die Waffen,
die ja nie auf eine reine « Kraftprobe », sondern stets auf Vernichtung
hin angelegt waren, ein Übel im physischen Sinn bedeuten. Das will
aber nicht heißen, daß jeder Krieg und jeder Gebrauch von Waffen
moralisch gesehen schlecht seien. Auch ist zuzugeben, daß die modernen
ABC-Waffen sich auf der physisch-technischen Ebene qualitativ von den
konventionellen Waffen unterscheiden. Sind ihre Wirkungen jedoch
beschränkt und kontrollierbar, dann kann unter dem Gesichtspunkt der
moralischen Qualifizierung nicht von einer absolut neuen Kategorie
äußerer Gewaltmittel gesprochen werden 12. Wir drücken uns bewußt in
der Form eines Bedingungssatzes aus, denn die zugrundeliegenden
Sachverhalte sind außerordentlich vielfältig. Das Gesagte hält sicher den rein
naturrechtlichen Kriterien stand, doch sollte der Theologe an und für
sich besser befähigt sein, die rein physische Betrachtungsweise von der

streng ethischen zu unterscheiden. An das Tragische in der Entwicklung
menschlicher Erfindungen gewöhnt, sollte es ihm auch leichter fallen,
das Gemeinsame zwischen den Waffen der Makkabäerzeit und den Waffen
eines technisch hochstehenden Zeitalters zu erkennen 13. Stets wird er

jedoch eine blinde Zerstörungswaffe als ein « zum Himmel schreiendes »

Verbrechen brandmarken.
Mit der Feststellung der nicht völligen Verwerflichkeit einer Waffe

ist aber nicht eo ipso deren Anwendung oder Herstellung schon erlaubt.
Als zweites — ebenso wesentliches — Problem erhebt sich die Frage
der Motivierung. Der allgemeine Grundsatz ist bekannt : Je größer die

Zerstörungskraft einer Waffe, umso dringender müssen die Beweggründe

pour ou contre l'homme», Paris 1958, 169-206 (darauf folgen bedeutende
Erklärungen von Bischöfen, 207-214, und von markanten Theologen, 215-238).

12 Selbst Helmut Thielicke setzt in seiner ausgezeichneten Studie — die
nuancierteste, die wir von protestantischer Seite kennen — « Die Atomwaffe als
Frage an die christliche Ethik » (Sammlung gemeinverständlicher Vorträge und
Schriften aus dem Gebiet der Theologie und Religionsgeschichte, 219), Tübingen
1958, stets diskussionslos voraus, daß die atomaren Waffen sich auch in der
ethischen Betrachtung qualitativ von den konventionellen Waffen unterscheiden.

13 Schon im Mittelalter hat man beim Aufkommen der Armbrust über die
Grenzen legitimer Kampfmittel disputiert. So wird in einem zeitgenössischen Traktat
der Pfeil bogen, aus einem einfachen Ast, vom Baum gebrochen, verfertigt, als eine
« natürliche » und demzufolge erlaubte Waffe hingestellt, die Armbrust aber
aufgrund der mechanisch gesteigerten Kraft als eine Erfindung des Teufels gebrandmarkt

und ihr Gebrauch im Krieg mißbilligt. Ein Beispiel für die Neigung, die
Übel der Vergangenheit zu bemänteln und die Verantwortung für die mißliche
Lage der Gegenwart auf das Konto der « Erfindungen » und des technischen
Fortschrittes abzuwälzen.



Atomare Bewaffnung und katholische Moral 375

zur Anwendung oder Herstellung sein. Angesichts der massiven modernen

Kampfmittel können viele Gründe, die vielleicht früher eine kriegerische
Aktion noch rechtfertigen konnten, als Motiv eines heutigen Krieges
nicht mehr geltend gemacht werden. Soll daraus folgen, daß der Krieg
vom moralischen Standpunkt aus überhaupt unmöglich geworden ist
Daß die « Guten » nur noch Pazifisten sein können

Ohne Zweifel verlangen die furchtbaren Perspektiven eines zukünftigen

Krieges größere Anstrengungen und auch größere Opfer für den

Frieden als je. Doch wird man sich — besonders im Hinblick auf die

stete Bedrohung des Friedens und das tief verwurzelte Mißtrauen in der
Welt — vor einer völlig resignierten Haltung hüten müssen. Vom Standpunkt

des Christentums aus ist immer wieder zu betonen, daß das rein

biologische Überleben nicht das einzige ist, was wir zu retten haben.

Auch ist energisch dagegen zu protestieren, wenn von gewissen, sogar
christlich inspirierten Kreisen aus alle jene, die sich nicht zur Wehr-

losigkeit entschließen können, der Bereitschaft zum Massenmord, zum
Genozid oder kollektiven Suizid bezichtigt werden. Diese äußerst
diffamierenden — und propagandistisch nicht selten berechneten —
Ausdrücke passen nur schlecht auf die Haltung jener, die für den Fall einer
unausweichlichen Notlage der Bedrohung höchster ethischer Werte auch

höchste materielle Opfer nicht zu scheuen sich verpflichtet fühlen. Vom
rein naturrechtlichen Standpunkt aus ist, solange keine effektive
internationale Rechtsordnung besteht, an der Souveränität der legitim
ausgeübten Staatsmacht festzuhalten. Zu dieser Souveränität gehören aber

auch das Recht und die Pflicht zur legitimen Selbsterhaltung und
Selbstverteidigung 14. Soweit die prinzipiellen Punkte, die kraft des Evangeliums

und kraft der von Gott gebotenen Ordnung möglichst
ungeschminkt und unumwunden zu verkündigen sind.

Tatsachen und Beurteilung der allgemeinen Lage

Ganz anders verhält es sich bei der Anwendung dieser Prinzipien.
Hier spielen vielschichtige Tatbestände — vorab der Physik und
Biochemie, dann auch der Politik — eine determinierende Rolle. Da der

14 Dazu Pius XII. in der Ansprache an die Teilnehmer des 6. Internationalen
Kongresses für Strafrecht vom 3. Oktober 1953, AAS 45 (1953) 733, deutsche
Übersetzung in der Sozialen Summe Pius XII. von Utz-Groner, N. 444, und in der
Weihnachtsbotschaft von 1956, AAS 49 (1957) 19, deutsche Übersetzung in Herder-
Korrespondenz 11 (1956/57) 178.



376 Atomare Bewaffnung und katholische Moral

Moralist für gewöhnlich auf diesen Gebieten nicht Fachmann ist, muß
er in den meisten Fällen, die Form kategorischer Aussagen vermeidend,
sich mit Raten und Mahnen begnügen 15. Die folgenden Erwägungen
gehören also nur in entfernterem Sinn zum Thema « katholische Moral »

und sind in ihrem bedingten Charakter von der grundsätzlich ethischen

Stellungnahme zu unterscheiden. Auch wird sich gleich zeigen, daß sich

von den faktischen und praktischen Voraussetzungen aus nicht geringe
Bedenken gegen die atomare Rüstung melden.

Die fundamentale Schwierigkeit liegt in der Forderung, daß die

Wirkungen einer als legitim zu bezeichnenden Waffe zum mindesten
kontrollierbar sein müssen. Wird diese allererste Bedingung — so muß

man sich fragen — von atomaren Waffen überhaupt je erfüllt Wie
verhält es sich mit den berüchtigten biologischen und genetischen
Wirkungen dieser Waffen Hier stehen wir in der Tat vor noch unbekannten
Faktoren, und ohne Zweifel haben in diesem Zusammenhang die
Proteste, die von Biologen und Medizinern gegen einen zukünftigen Atomkrieg

erhoben werden 18, ihr Recht und ihren tiefernsten Sinn. An und
für sich — so lautete ja auch die grundsätzliche ethische Forderung —
sind die ABC-Waffen zu proskribieren. Doch befinden wir uns leider
immer noch in der Notlage, daß dieser Ruf nach « menschlicheren »

Waffen nicht durchdringt. So müssen wir uns mit jenem «geringeren
Übel » abfinden, in einer Weise, die wir in unserer Lage verantworten
können.

In diesem Problem der « äußeren Notlage » und des « geringeren
Übels » ist die ganze tragische Dimension jeder kriegerischen Handlung

15 In dieser Beziehung ist der zu Beginn zitierte Artikel « Christliches Gewissen
und Verteidigung Europas » von Alois Müller besonders wegen des apodiktischen
Tones anfechtbar. Wenn wir die Worte von Müller ganz genau untersuchen, so

widersprechen sie nicht unbedingt unseren prinzipiellen Darlegungen. Der
oberflächliche Leser wird jedoch den Eindruck bekommen, daß nach Müller die
Atomwaffen vom christlichen Gewissen aus als etwas in sich Verwerfliches — intrinsece
malum — abzulehnen sind, obschon Müller nur sagt, daß die Atomwaffen « in
der heutigen Situation » grundsätzlich zu verwerfen sind. Auf der anderen Seite
übertreibt Müller auch in der Darstellung der rein physikalischen Folgen der
Kernwaffen, — die er im Anschluß an « indische Gelehrte » schildert. Die entscheidenden

Worte lauten : « Wir kommen also zum Schluß, daß in der heutigen Lage jeder
Einsatz von Kernwaffen unweigerlich zur Selbstvernichtung der Menschheit führen
würde, darum in sich absurd und somit moralisch bedingungslos verwerflich ist. »

SR 58 (1958-59) 323.
ls Vom biologischen oder medizinischen Standpunkt aus ist allerdings nicht

nur der Atomkrieg, sondern jeder Krieg und jede gewaltsame Vernichtung von
Leben ein Unsinn, ein Absurdum.



Atomare Bewaffnung und katholische Moral 377

enthalten. Rein rational ist das Phänomen der Massentötung nie ganz
erfaßbar. Doch ist vom menschlichen Standpunkt aus eine Überbetonung
eher untergeordneter Fragen bedenklich. Es gibt Leute, die mit aller
Kraft gegen die « Unmenschlichkeit » gewisser Waffen Einspruch erheben

und denselben Mut nicht an den Tag legen, um auch die — viel
« unmenschlicheren » — Grundübel, die den Krieg provozieren, zu
bekämpfen. Andere reagieren auf gewisse Berichte über die Grausamkeiten
des Krieges mit gefühlsbetonter Entrüstung, zögern aber nicht, im
geheimen « Grausamkeiten » zu begehen, über die es keine Berichte gibt.
Auch wird der Befürworter rein humanitärer Maßnahmen stets mit
größerem Wohlwollen aufgenommen, als der, der tiefer greifende Reformen

verlangt17. Trotzdem muß es jedem vernünftig Denkenden
einleuchten, daß die erste und vordringliche Kampfansage nicht den Mitteln,
sondern den Ursachen des Krieges gelten sollte

Was nun die Atomwaffen mit beschränkter Wirkkraft angeht, so

scheinen folgende Bemerkungen am Platz. Da die Grenzen zwischen

kontrollierbaren und unkontrollierbaren Wirkungen atomarer Vorgänge
an und für sich fließend sind, kann auch von den für legitim zu haltenden
Kernwaffen keine mathematische Beherrschung der Wirkungen verlangt
werden. Von durchaus ernsten Forschern wird zugestanden, daß es

Atomwaffen für taktische und strategische Anwendung gibt, deren

17 Wir untersuchen hier nur einen kleinen Ausschnitt aus der Problematik
des modernen Krieges. Etwas anderes wäre es, von den drohenden Vernichtungsperspektiven

aus die gesamte moralische Situation der heutigen Menschheit zu
überprüfen. Einen solchen großangelegten Versuch unternimmt Karl Jaspers in
seinem neuesten Werk « Die Atombombe und die Zukunft des Menschen,
Politisches Bewußtsein in unserer Zeit», Piper-Verlag, München 1958. Eine Skizze zu
diesem Thema ist unter demselben Titel im selben Verlag 1957 erschienen. Wir
anerkennen durchaus den Ernst und die Gründlichkeit, mit denen Jaspers das

ganze Problem aufwirft. Was er jedoch in diesem Zusammenhang über Religion
sagt, ist nur eine Wiederholung oder Anwendung von Gedanken, die schon aus
seinen früherenWerken bekannt sind. Wie nach Jaspers die kirchliche, bzw.
dogmengebundene Religion durch die « Vernunft » von ihren angestammten Banden
befreit werden muß, so vermag nach ihm die Religion auch nur durch die
erleuchtete « Vernunft » in den Menschen jene « Bekehrung » zu bewirken, die den

völligen Untergang durch die Atombombe verhüten kann. Einen ähnlichen
Optimismus vertritt auch Walter Boveri in seinem soeben erschienenen Buch « Ethik
und Atomzeitalter», Zürich 1958. An die Stelle des scharf umrissenen Begriffes
« Vernunft » treten zwar elastische, humanistisch-ethische Anschauungen. Auf der
anderen Seite wird aber die aufsteigende Entwicklung im Sinne eines « metha-
physisch »-notwendigen Gesetzes gelehrt. Selbst wenn der Atomkrieg ausbrechen
sollte, würden nicht alle Menschen zugrunde gehen, wenigstens einer würde nach
Boveri das Bindeglied sein zu einer höheren Entwicklungsstufe des Menschen.



378 Atomare Bewaffnung und katholische Moral

Strahlenwirkung die (relativ beschränkte) Unkontrollierbarkeit der zu
friedlichen Zwecken (in der Technik und vor allem in der Medizin)
ausgelösten Radioaktivität nicht wesentlich übersteigen 18. Damit dürfte
erwiesen sein, daß wenigstens diese bestimmten Atomwaffen sich vom
moralischen Standpunkt aus nicht qualitativ von den konventionellen
Waffen unterscheiden 19. Von technischer Seite wird zudem versichert,
daß die « Beherrschung » der gefährlichen Strahlenwirkung atomarer
Waffen (und zwar, wie das gewisse Bemühungen glaubhaft machen, nicht
nur immer und ausschließlich aus militärischen Interessen in den

letzten Jahren merklich vorangeschritten sei.

Was aber, wenn die genannten beschränkten Kernwaffen in größerem
Ausmaß zur Anwendung kommen Kann in diesem Fall die Wirkung
noch kontrolliert und auf militäiische Ziele beschränkt werden Und

18 Bezüglich der schwachen Strahlenwirkungen verweisen wir auf das von
der Schweizerischen Akademie der medizinischen Wissenschaften herausgegebene
« Symposium über schädliche Wirkungen schwacher Strahlendosen. Physikalische
Grundlagen und biologische Aspekte », Bulletin der Schweizerischen Akademie der
medizinischen Wissenschaften 14 (1958) 297-621 (Fase. 5/6). Über die biologischen
und besonders genetischen Folgen starker Strahlungen konnten wir nirgends genaue
und statistisch belegte Angaben finden. Aus dem soeben erschienenen zehnbändigen
Werke « L'ère atomique, Encyclopédie des sciences modernes », Genève 1958,
entnehmen wir aus Band IV (aus dem Kapitel « Effets biologiques des radiations »,

S. 108-116) folgende Erklärung: « La commission américaine ABC [Atomic Bomb
Commission], qui se livre à Hiroshima, sur une large échelle et avec de puissants
moyens, à l'exploration des conséquences génétiques de la bombe atomique sur
la population japonaise, ne semble, jusqu'à maintenant, être parvenue à aucune
conclusion positive, en dépit des articles à sensation publiés périodiquement dans
la presse internationale. Les généticiens ne sont même pas d'accord sur les doses

capables d'amener des mutations décelables» (a. a. O. S. 111).
18 Wie aus dem Gesagten hervorgeht, liegt das entscheidende Moment in

der Kontrollierbarkeit der Wirkungen einer Waffe. Diese Kontrollierbarkeit darf
aber nicht mathematisch verstanden werden. Es handelt sich in diesem Zusammenhang

vielmehr um eine moralische Bestimmung, der verschiedene Grade der
Verwirklichung zukommen. Eine gewisse Unkontrollierbarkeit ist schon bei den
konventionellen Waffen vorhanden. Sie beruht aber weniger auf den Waffen, als auf
der Anwendung und den Umständen. Anders verhält es sich bei den Strahlungen.
Da ihre schädlichen Wirkungen bis heute nur in sehr beschränktem Maß bekannt
sind, kommt der Auslösung der Strahlen stets eine gewisse Unkontrollierbarkeit
zu. Doch sind die Wirkungen bei der friedlichen Verwertung nicht derart, daß

man von einer absoluten Unkontrollierbarkeit sprechen müßte. Bezüglich der
kriegerischen Verwertung der Atomenergie verneinen wir nur, daß die Wirkungen
sämtlicher Kernwaffen von sich aus und im moralischen Sinn absolut unkontrollierbar

seien. Der entscheidende Unterschied liegt also nicht so sehr zwischen
konventionellen und atomaren Waffen, sondern zwischen Vorgängen, deren Wirkungen
einer relativen Kontrolle entbehren, und solchen, deren Folgen völlig unkontrollierbar

sind.



Atomare Bewaffnung und katholische Moral 379

wenn nicht, sind dann die überlieferten moralischen Bestimmungen des

Krieges noch brauchbar Darauf ist zu sagen, daß jeder Krieg, wenigstens

der Anlage nach, total ist, da im Kampf um die Selbsterhaltung
Kombattante und Nichtkombattante notwendig eine Einheit bilden 20.

Das Risiko des physischen Untergangs eines Volkes gehört zum Ernst
der kriegerischen Situation. Damit möchten wir nur soviel sagen, daß

aufgrund der modernen Waffen nicht von einer « Wesensverwandlung »

des Krieges gesprochen werden kann. Die relativen Schutzmaßnahmen,
die auf positiver Konvention beruhen, sind ohne Zweifel mit aller Kraft
zu fördern. Doch ist dabei nicht zu vergessen, daß das Gebot der Menschlichkeit

nicht nur gegenüber der Zivilbevölkerung, sondern auch gegenüber

den kämpfenden Soldaten gilt. In allen diesen sehr komplexen
Fragen ist es außerordentlich schwer, ein moralisch voll verantwortbares
Urteil zu bilden, und außerordentlich leicht, durch gewisse gut gemeinte
Überlegungen einseitige Postulate aufzustellen.

Ein weiterer Grund zu nicht zu verschweigenden Bedenken sind
die Atomversuche. Es wird nicht zu bestreiten sein, daß bei gewissen
Versuchen mit atomaren Bomben und Superbomben die Auswirkung
der radioaktiven Isotopen tatsächlich nicht unter Kontrolle standen. Das

Beispiel der japanischen Fischer, die sich außerhalb der Gefahrenzone

befanden, ist durch weite journalistische Verbreitung bekannt. Völlig
einwandfrei sollen hingegen die von der englischen Atomenergiekommission

(allerdings in bedeutend kleinerem Ausmaß) durchgeführten
Versuche gewesen sein. Daß über die Explosionen in Sibirien nur Meßgeräte

aus weiter Ferne berichten, ist nicht gerade dazu angetan, den Glauben

an einwandfreie Methoden zu stützen.
Weiter geben die Ereignisse am Schluß des zweiten Weltkrieges zu

empfindlichem Mißbehagen Anlaß. Über das Spiel der personalen Kräfte,
die bei den schwerwiegenden Entscheidungen schließlich den Ausschlag

gaben, wollen wir hier nicht urteilen. Von militärischen Kreisen wird
immer wieder betont, daß mit den Bombenabwürfen auf Hiroshima und

Nagasaki der Krieg in kürzester Zeit zu Ende ging. Doch ist die Ansicht
auch derer nicht unbegründet, die behaupten, daß durch ein geschickteres

diplomatisches Vorgehen eine Kapitulation auch ohne die Verwüstung
jener beiden Städte möglich gewesen wäre. Wir wollen mit diesen

Anspielungen nur sagen, daß, wenn wir vom theoretischen Standpunkt

20 Von verschiedenen Autoren wird in diesem Zusammenhang auf die «

Romantisierung » der traditionellen Kriegführung hingewiesen.



380 Atomare Bewaffnung und katholische Moral

aus eine strikte Proportion zwischen den in einem Krieg riskierten
Schäden und den zu verteidigenden Gütern forderten, wir uns des

möglichen Mißbrauches dieses Grundsatzes voll bewußt sind.
Über die oft weit und breit behandelte Chancen-Frage können wir

uns kurz fassen. Eine Drohung ohne Bereitschaft und Entschlossenheit

zur Tat scheint uns ebenso illusionistisch zu sein, wie durch Verzicht auf
wirksamste Waffen einen Gegner, solange er Gegner bleibt, zu einer
Bumaneren Kriegführung zu zwingen. Im Bereich der rein persönlichen
heziehungen mag die Güte von Mensch zu Mensch ihre sittenverbessernde

Ausstrahlung haben. Wo sich aber nur Mächte ohne Erbarmen
gegenüberstehen, da werden auch immer nur Machtfaktoren entscheiden. Daß
diese Situation auf höchster Ebene heute besteht, beweist das nicht zu
überwindende Mißtrauen. Einen ganz besonderen Schatten wirft in dieser

Beziehung die Geschichte der diplomatischen Bemühungen um eine wirksame

internationale Kontrolle der militärischen Atomreserven bis zum
bekannten Verrat von Dr. Fuchs. Damit können wir die Beurteilung
der Lage im großen gesehen abbrechen.

Aus dem Gesagten sollte klar und deutlich hervorgehen, daß wir
keine Befürworter des Atomkrieges und der atomaren Rüstung sind.

Daß wir vor den tatsächlichen Perspektiven der technischen, militärischen,
politischen und ethischen Situation von tiefster Unruhe erfüllt sind.
Doch glauben wir, in Anbetracht der alarmierenden Notlage, der Bedrohung

höchster Güter und der nicht wesentlichen Diskrepanz zwischen

konventionellen und atomaren (kontrollierbaren) Waffen auch einem

christlich gesinnten Soldat den Dienst in einer modernen Armee nicht

versagen zu dürfen 21. Was schließlich die höchsten Instanzen angeht, so

können wir nur hoffen, daß sie in letzter Stunde nur jene Entscheidung
treffen, die sie vor Gott verantworten können.

Zum Fall eines Kleinstaates : die Schweiz

Damit kommen wir zur Betrachtung der Lage eines Kleinstaates,
in unserem Fall der Schweiz. Wie stellt sich von diesem Gesichtspunkt
aus das Problem Was ist zur Ausrüstung der Schweizer Armee mit
atomaren Waffen zu sagen — Es ist klar, daß es sich auch hier nicht

21 Zur Frage der Dienstverweigerung hat sich Pius XII. in der Weihnachtsansprache

von 1956 geäußert, AAS 49 (1957) 19, deutsche Übersetzung in Herder-
Korrespondenz 11 (1956/57) 178.



Atomare Bewaffnung und katholische Moral 381

um eine Frage der « katholischen Moral » handelt, sondern einfach um
Äußerungen, die wir als katholische Bürger vorlegen. Da wir nur die
wesentlichen Punkte berühren wollen, mögen einige kurze Hinweise

genügen.
Wie von amtlichen Stellen erklärt22 und von strategischen Gesichtspunkten

aus gefordert wird, kommen für unsere Armee nur Atomwaffen
mit beschränkter Wirkkraft in Frage. Die Beschränkung aber verlangt
Kontrollierbarkeit. Somit kann es sich nach dem, was wir oben
dargelegt haben, nicht um grundsätzlich illegitime Kampfmittel handeln

(Die Unterscheidung zwischen sogenannten « taktischen » und «

strategischen Kernwaffen » ist irreführend, da « taktisch » und « strategisch »

sich nicht in erster Linie auf die Beschaffenheit oder das Kaliber, sondern
auf den Einsatz der Waffen beziehen. Der Einsatz aber ist von der

Zielsetzung her zu beurteilen).
Auch können von der Motivierung aus keine schwerwiegenden

Einwände gemacht werden. Ein Angriffskrieg kommt für die Schweiz

aufgrund des Neutralitätsstandpunktes nicht in Frage. Also kann es außer
einer berechtigten Selbstverteidigung keine anderen Beweggründe zum
Einsatz von Kernwaffen geben. Von den tatsächlichen Gegebenheiten

aus ist die äußere Lage so bedrohlich — vielleicht gibt man sich darüber
Illusionen hin —, daß nur technisch wirksamste Waffen dieser Situation
zu entsprechen vermögen. So scheint uns die Forderung nach tunlicher
Ausrüstung der Schweizerischen Armee mit taktischen Atomwaffen nicht
unbegründet zu sein und vom moralischen Standpunkt aus nichts gegen
ethische Grundsätze zu enthalten 23.

Von verschiedenen Seiten wird jedoch betont, daß die Schweiz mit
dem guten Willen vorangehen sollte. Daß sie durch Verzicht auf
Atomwaffen ihre Friedensliebe bekunden sollte. Daß sie sich in der heutigen

22 Die wichtigsten Stellen sind im zu Beginn [1] erwähnten Artikel von Carl
Doka, SR 58 (1958/59) 327 f., abgedruckt.

23 Die entgegengesetzte Ansicht kam mit überwiegender Mehrheit auf der
außerordentlichen Versammlung des Schweizerischen Reformierten Pfarrvereins
am 10. November in Ölten zum Ausdruck. Über die zur Abstimmung vorbereitete
(und dann für eine Urabstimmung vertagte) Motion, über den Gegenentwurf und
die Voten von Professor Max Huber und Pfarrer Dr. Max Geiger siehe Basler
Nachrichten 114 (1958) Nr. 479 (11. November, Abendblatt). Am 27. November
wird der Schweizerische Evangelische Kirchenbund im Rathaus Bern über dieselbe

Frage debattieren. Über die Beteiligung von Professor Karl Barth an der Propaganda

zur Verfemung der atomaren Bewaffnung der Schweizerischen Armee vgl.
Die Weltwoche 26 (1958) Nr. 1306 (Zürich, den 21. November), S. 13.



382 Atomare Bewaffnung und katholische Moral

Welt als « Leuchte » zu erweisen habe. Vom christlichen Gesichtspunkt
aus ist dazu folgendes zu sagen : Sicher achten wir den Rat, bei einem

Schlag auf die « rechte Wange » auch die wehrlose linke hinzuhalten,
nicht gering. Doch wissen wir, daß der Sinn dieses Wortes auch dann

gewahrt bleibt, wenn zum Beispiel ein Vater sein Kind in Gefahr mit
gewaltsamem Eingriff zu schützen versucht und verteidigt. Etwas anderes

ist die heroische Selbsthingabe, bei der kein Zweiter oder Dritter zu
Schaden kommt, etwas anderes sind die Gerechtigkeitspflichten der
Gemeinschaft gegenüber. Zu « ideale » Tugendforderungen sind schon oft
in sittliche Erlahmung umgeschlagen. Wahrhaft christliche Tugend
verlangt auch Klugheit, das heißt Sinn für Wirklichkeit.

Andere glauben, von der Neutralität und ihrer international
verstandenen Friedenssendung aus ein entschiedenes Nein zur atomaren

Bewaffnung unserer Armee aussprechen zu müssen 24. Uns scheint es,

daß nur eine bescheidenere Sicht der Begründung unserer Neutralität
standhält. Dabei geht es nicht um eine falsche und schwache Bescheidenheit,

sondern um eine, die uns die tatsächliche Lage der Dinge
aufdrängt. Gegen wie viele Ungerechtigkeiten müßten wir gemäß unseren

eigenen demokratischen Überzeugungen protestieren und tun es nicht
Sollte etwa der Verzicht auf Atomwaffen diese Schwächen, die auch ein

« geringeres Übel » sind, zudecken

Wie steht es nun mit der Chancen-Frage Darüber, daß kein Feind

uns wegen des Verzichts auf Kernwaffen schonen wird, sollte man kein
Wort verlieren müssen. Das Beispiel von Ungarn — wir sollten es nie

vergessen — spricht in dieser Beziehung deutlich genug. Denn auch

dort hat nicht die « ideale Gesinnung » entschieden, sondern nur
Gewaltmaßnahmen haben das traurige Schicksal besiegelt. Oder war etwa die
Friedensliebe jener heroischen Kämpfer — sie stehen in der Geschichte
des 20. Jahrhunderts als einzigartiges Beispiel da — geringer als

diejenige des durchschnittlichen Schweizer Bürgers Es geht wirklich nicht

an, angesichts der Ereignisse der ersten Novembertage 1956 auf die
tatsächliche Durchschlagskraft eines allzu hochfliegenden, geistigen
Widerstandes zu vertrauen — und noch weniger sich unter diesen

Umständen eines besonderen schweizerischen Beitrages zur Erhaltung
des Friedens zu brüsten.

Schließlich erhebt man Protest gegen die Möglichkeit von
Verwüstungen auch durch einen taktisch beschränkten Atomkrieg auf dem

24 So z. B. Eduard Wildbolz in der zitierten [5] Schrift « Atomwaffen für
die Schweiz », 31-38.



Atomare Bewaffnung und katholische Moral 383

heimatlichen schweizerischen Boden. Und mit Recht. Doch sollte man
sich auch vorstellen, was für Zerstörungen in einem Ernstfall selbst mit
konventionellen Bomben ausgerüstete feindliche Fluggeschwader in
kürzester Zeit in unseren Landeshauptstädten anrichten könnten. Es

ist dringend zu wünschen, daß nicht nur das beklagenswerte Ende der
« japanischen Fischer », sondern auch diese nicht unrealistischen Möglichkeiten

unsere biedere Gemütlichkeit etwas lockern. Wenn wir den Mut,
diesen Dingen ins Gesicht zu blicken, nicht mehr aufbringen, dann ist
auch in unserem Staate etwas faul. Vor allem aber sollten wir die schon

jetzt im Problem der atomaren Rüstung enthaltenen Perspektiven sehen,

angesichts derer wir früher oder später einmal die letzten Konsequenzen
zu ziehen haben werden. Die nicht grundsätzliche Illegitimität der zu
taktisch-defensivem Einsatz beschränkten Atomwaffen vorausgesetzt,
müssen wir sagen : Entweder entschließen wir uns, wenn die technischen

Möglichkeiten es gestatten und die nüchterne Beurteilung der Situation
es verlangt — wir sprechen immer nur unter diesen Voraussetzungen —,
die genannten Kampfmittel anzuschaffen oder wir geben unsere
Landesverteidigung auf. Wenn wir aber die Opfer, die unsere Wehrbereitschaft

verlangt, nicht mehr bringen wollen, dann sind wir — so lautet wenigstens

unsere persönliche Überzeugung — unserer Privilegien nicht mehr

würdig.

Doch ist immer wieder zu betonen, daß nicht die Waffen, sondern

der Krieg und seine Vorläufer die in erster Linie zu bekämpfenden Übel
sind. Diese Vorläufer können an der Oberfläche oder in der Verborgenheit

liegen. Auf einen Nenner gebracht, sind sie nichts anderes, als

die von Menschen verschuldeten Ungerechtigkeiten. Wenn wir nicht

von dieser Sicht ausgehen25, sind alle unsere übrigen
Friedensbemühungen, so gut sie auch gemeint seien, umsonst.

26 Wir bestreiten nicht, daß auch eine Besinnung auf rein philosophischer
Basis möglich ist. Der Theologe aber wird durch den größeren Realismus seiner
Wissenschaft und die tiefere Erkenntnis, die ihm die Offenbarung vermittelt, besser
dazu befähigt sein, dem geeigneten Prediger zur Buße die Hand zu reichen.
Selbstverständlich sollen auch — wie schon betont — auf internationaler Ebene die
Bemühungen um eine wirksam kontrollierte atomare Abrüstung bis zur völligen
Verunmöglichung des Atomkrieges weiter geführt werden. Doch würde eine rein
äußerliche Konvention ohne entsprechende innere Gesinnungsänderung an und
für sich noch keinen wesentlichen Schritt zum wahren Frieden unter den Völkern
bedeuten.


	Atomare Bewaffnung und katholische Moral

