
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Mühsames Ringen um das Problem der Universalien

Autor: Morard, Meinrad-Stéphane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761496

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meinrad-Stéphane Morard O.P.

Mühsames Ringen um das Problem
der Universahen

Folgende Erörterungen verdanken ihr Entstehen der tief
durchdachten Schrift von Dr. Ottokar Blaha zur Ontologie der Universalien *,

worin er « die logischen Wirklichkeitseinheiten », wie etwa « Wissen an
sich », « Wollen an sich », « Ich-heit an sich », die zusammen, wie er selbst

sagt, das « personale Geistsein an sich » bilden, als die tragende Schicht
der Weltgegebenheiten aufzuweisen unternimmt, um davon ausgehend,
wie er es wieder selbst betont, die gesamte Wirklichkeit mit allen
Einzelsubstanzen und allem Einzelgeschehen als aus analogen elementaren
« Washeitscinhciten » (z. B. dem « Menschen an sich », dem « Licht an
sich », weiter dem jeweiligen « Dieses-Sein » der Einzelsubstanzen und
den Sachverhalten, « daß dies geschieht » und « daß jenes geschieht »)

zusammengesetzt zu erfassen 2.

Diese Schrift ist gar nicht so leicht zu beurteilen. Sie ist ungemein
konzentriert, von eindringlicher Schärfe, von weitumspannender Kühnheit

und Neuheit des Gedankens, reich an manchen trefflichen
Bemerkungen : ein bedeutsames Erzeugnis und Zeugnis echt philosophischer
Begabung. Zudem ist ihre sprachliche Gestaltung von bester Qualität.
Hier schreibt ein Berufener, dessen Forschungswege Beachtung
verdienen, selbst dann, wenn sie schließlich nur « Holzwege » sein sollten,
wie es schon bei ganz Großen der Fall gewesen ist. Leicht ist es aber

nicht, unserem eigenwilligen Forscher auf diesen seinen Wegen zu folgen.

1 Ottokar Blaha, Logische Wirklichkeitsstruktur und personaler Seinsgrund.
Zur Ontologie der Universalien, Sachverhalte und Seinsschichten. — Verlag Stiasny,
Graz-Wien-München 1955. 92 S.

2 Nach brieflichen Mitteilungen des Verf. ; vgl. seinen Aufsatz : Über die
Universalienlehre. PJ 63 (1955) 47-62.



298 Mühsames Ringen um das Problem der Universalien

I. Stoß und Gegenstoß

Nach einer ersten kursorischen Kenntnisnahme seines Werkes sandten

wir dem Verfasser, gleichsam aus dem Stegreif, folgende skizzenhafte

Bemerkung : Die ganze Problematik um die Universalien klärt sich durch
die schlichte Feststellung weitgehend ab, daß der eigentlich gemeinte
Inhalt des sogenannten allgemeinen Begriffs kein Allgemeines ist,
sondern eben ein Einzelnes, nicht zwar dieses oder jenes Einzelne, aber

irgendwelches Einzelne. « Menschsein » heißt irgend ein einzelnes Menschsein

; « Mensch » heißt irgend ein einzelner Mensch. « Der Mensch » heißt

jeder einzelne Mensch, welcher er auch sei. Das «Allgemeine » hat also

kein vom Einzelnen geschiedenes noch verschiedenes Bestehen. Es geht
im Einzelnen gänzlich auf.

Daraufhin erhielt ich die folgende bedeutsame Erwiderung, die ich
hier vollinhaltlich mitteilen möchte.

« Mit Ihrem Satz, daß das 'Allgemeine' kein vom Einzelnen geschiedenes,
noch verschiedenes Bestehen » habe, daß es 'gänzlich im Einzelnen aufgehe',
stimmen meine Ergebnisse ja überein. Das ist in meinem Buch damit
ausgedrückt, daß die gesamte Wirklichkeit restlos 'ontisch strukturiert' ist,
restlos aus Einzelsubstanzen und ihren Akzidentien zusammengesetzt ist,
außerhalb deren es also schlechthin nichts gibt (gegen Piatons separate
Ideenwelt).

Wenn Sie jedoch sagen, das 'Allgemeine' sei 'ein Einzelnes, aber
irgendwelches Einzelne, welches es auch sei' (z. B. irgendein einzelner Mensch oder
jeder einzelne Mensch, welcher er auch sei) — so Ihre eigenen Worte —,
dann kann damit doch nicht irgendein Einzelnes in seiner ganzen Konkretheit

gemeint sein, denn dann wäre eben nicht irgendein Einzelnes, sondern
dieses Einzelne gemeint. Was wäre sonst der Unterschied zwischen 'irgendein'

Einzelnes und 'dieses' Einzelne
Was ist also mit diesem 'irgendeinem Einzelnen' (mit 'dem' Menschen,

als solchen) gemeint, wenn wir davon sprechen Ich kann mir nicht helfen,
sooft ich diesen Begriff überlege, komme ich auf dasselbe : gemeint ist nicht
ein 'ganzes' Einzelnes (Mensch) in seiner vollen Konkretheit, sondern etwas
'an' oder 'in' einem konkreten Einzelnen, ja etwas 'an' oder 'in' jedem
betreffenden Einzelnen (Menschen). Wir meinen mit diesem Etwas nicht eine
bloße Ähnlichkeit von mehreren Einzelnen, sondern wirklich ein Eines,
abgesehen davon, ob es 'an' einem oder mehrerem Einzelnen (Menschen) ist.
Sogar Bertrand Russell u. a. Analytiker kommen zu solchen Ergebnissen

Das meinen wir mit jenem Begriff, auch im alltäglichen Leben. Ist das

nun ein bloßes Gedankending, ens rationis Mein Buch will darlegen, daß
es das nicht ist, indem ich versuche, positiv darauf hinzuweisen, daß es etwas
in der Wirklichkeit ist, etwas, was wir in der Wirklichkeit antreffen, was
in der Wirklichkeit als ein Eines eine Rolle spielt, kurzum ein Eines ist



Mühsames Ringen um das Problem der Universalien 299

('daß überhaupt gewußt wird', z. B., oder : 'daß es überhaupt Menschsein

gibt' — denn daß es mehrere Menschen gibt, ist schon eine weitere, andere
Tatsache), womit wir tatsächlich in unserem Leben auch rechnen und
weshalb wir den entsprechenden Begriff bilden. In der Wirklichkeit treffen wir
ein Eines an und nicht bloß Ähnlichkeit zwischen Mehrerem.

Aber wo ist dieses eine Es ist eine Einheit der 'logischen
Wirklichkeitsstruktur' und die ganze Wirklichkeit ist — in einer besonderen Sicht,
der Washeits- oder theoretischen Sicht — aus solchen Einheiten zusammengesetzt.

»

II. Überlegungen

Es erübrigt sich, auf die Wichtigkeit der drei letzten Abschnitte
hinzuweisen. Sie drücken genau das aus, worüber wir uneinig waren und
es wohl weiterhin bleiben dürften. Bei meiner Erwiderung befaßte ich
mich indes nicht eigens mit diesen Ausführungen. Um die Diskussion
nicht unnötig zu belasten, sah ich von der ziemlich verwickelten
Problemgeschichte ab und ging hauptsächlich darauf aus, gleichsam phänomenologisch

auf die Sache selbst blickend, nach den einfachen Gegebenheiten
des normalen Denkens, die vorhin angedeutete und flüchtig skizzierte

Klärung näher zu bestimmen und tiefer zu begründen.
Die logischen Einheiten, um die sich hier alles dreht, sind wohl

schließlich nichts anderes als die Begriffsinhalte, aus denen unsere
vernunftmäßige — vorwissenschaftliche und wissenschaftliche — Erfassung
der Wirklichkeit sich gedanklich aufbaut. Man mag dies meinetwegen
auch als die Tatsache ausdrücken, daß es z. B. den Menschen an sich

gibt usw. Das setzt zwar den Begriffsinhalt « Mensch » voraus. Nun sind
diese Begriffe — wenigstens die wichtigsten und meisten von ihnen —

ganz und gar nach den ontischen Gegebenheiten geformt, deren wir uns
zunächst gleichsam durch innere Erfahrung unserer äußeren Erfahrung
(« Siehst du's » « Hörst du's » « Spürst du's ») und dann auch durch
innere Erfahrung für sich allein bewußt werden. Sie zielen samt und
sonders auf jene Gegebenheiten, auf die Sachen selbst, die sie uns
vorstellen und die sie schlußendlich in ihrem Selbst meinen. Unsere logischen
Einheiten sind ontisch begründet und ontisch abgezweckt, wie sie auch

nach dem Ontischen gebildet sind. Die logische Struktur unserer
Gedankenwelt und weithin auch die logische Wirklichkeitsstruktur selbst

wird also nach der ontischen Struktur der Wirklichkeit zu messen und
deuten sein und nicht umgekehrt. Beide sind im Grund nichts anderes

zunächst als die gedankliche Abspiegelung der ontischen Vorgegebenheiten

in unserem Geist.



300 Mühsames Ringen um das Problem der Universahen

Die Allgemeinheit unserer Begriffe dürfen wir nicht irgendwie
platonisch mißverstehen. Jeder Begriff, auch der allerallgemeinste, meint

ja ein Einzelnes, ein Einzelwesen oder einen einzelnen Vorgang usw.
in seinem Einzelsein. Sonst könnten wir ihn nicht von jedem der
verschiedenen Einzelnen wahrheitsgemäß aussagen : « Peter ist Mensch »

(ein Mensch) ; « diese meine seelische Betätigung ist Wissen oder Willen »

(ein Wissens- oder Willensakt). Jede affirmative Aussage meint nämlich
die sachliche Identität des im Prädikat Gemeinten mit dem als Subjekt
Bezeichneten, als im Letzteren und durch Letzteres gegeben (ist Also

je ein Einzelwesen, ein Einzelvorgang usw.
Die Allgemeinheit des Begriffes geht auf die Abstraktion zurück,

auf die bewußt vollzogene Abstraktion. Diese besteht darin, daß wir im
Einzelnen von den ihm eigenen Besonderheiten (speziell von seinem

eigenen « hic et nunc ») mehr oder weniger absehen, um nur das

festzuhalten, was in seinem Eigensein mit dem Eigensein anderer Einzelnen
ähnlich oder gleich erscheint, — dies kann natürlich, wie bereits
angedeutet, in recht verschiedenem Ausmaß geschehen — : als ein solches

(toiovSs : tale quid). Auch daß es ein Einzelnes ist, wird bei dem andern
Einzelnen ebenfalls angetroffen und geht in den Begriffsinhalt mit ein.
So kann ein und derselbe Begriff von jedem solchen Einzelnen, so viele

es denn auch sein mögen, zutreffend behauptet werden, sofern es nur
ein solches Einzelnes ist.

Mensch ein solches Einzelwesen ein Meinesgleicher ein
einzelnes geistbegabtes Lebewesen.

Es kann hier ein vierfaches unterschieden werden :

1. dieser Einzclmensch : konkrete Seinsweise des Gemeinten in den

Dingen ;

2. ein Einzelmensch : das Gemeinte des Begriffes universale quoad
rem conceptam ;

3. irgend ein Einzelmensch : abstrakte Scinswcisc des Gemeinten im
Verstand universale quoad modum abstractum concipiendi ;

4. jeglicher Einzelmensch : allgemeine Seinsweise des Gemeinten im
Verstand universale quoad modum universalem concipiendi.

Das Erste ist normalerweise nur Subjekt und wird nicht als Prädikat
ausgesagt, von ihm aber wird das Zweite ausgesagt, denn dieser
Einzelmensch ist ein Einzelmensch.

Das Zweite ist normalerweise in erster Linie Prädikat und wird
vom Ersten ausgesagt, wie auch von jedem andern Einzelmenschen.



Mühsames Ringen um das Problem der Universalien 301

Das Dritte und Vierte wird von keinem Einzelmenschen ausgesagt :

dieser Einzelmensch ist « ein » Einzelmensch, aber weder « irgendwelcher »

Einzelmensch, noch weniger « jeglicher » Einzelmensch, sondern nur ein
bestimmter einziger Einzelmensch. Dieser Mensch, falls es anormal
ausgesagt wird, kann nur von einem einzigen Einzelmenschen ausgesagt werden

und von keinem andern : « Wer ist Peter Peter ist dieser Mensch. »

« Mensch an sich », « Mensch als solcher » ist sachlich nichts anderes

quoad rem als das eigene Menschsein von jeglichem Einzelmenschen,
ebenso einzeln wie jeder Einzelmensch ein Einzelnes ist. « Menschheit »

wird als die abstrakte Begriffsform von « Mensch » gebraucht, in dieser

Form aber wird es nicht ausgesagt. Man kann nur aussagen : jeder
Mensch besitzt die Menschheit das Menschsein, natürlich nur sein

einzelnes Menschsein, seine einzelne Menschheit. Außerdem kann Menschheit,

und auch der Mensch, im selben Sinn wie die Menschen, als
kollektiver Begriff gebraucht werden und bedeutet dann nichts anderes

als die Gesamtheit aller Menschen, die je existieren im Verlauf der
Zeiten.

Die Einheit des einen und selben Begriffs setzt also nicht eine

entsprechende Seinseinheit in den verschiedenen Einzeldingen voraus, von
denen es ausgesagt wird (dasselbe Seiende in allen aliquid re et numéro
unum), sondern bloß eine mehr oder weniger tiefe, mehr oder weniger
weitgehende Seinsähnlichkeit, die bis zur Seinsgleichheit sich steigern
kann (ein solches oder gleiches Seiendes in allen aliquid ratione et

specie unum). Um die scharfe Terminologie der christologischen und
trinitarischen Problematik zu gebrauchen, wie sie im vierten
Jahrhundert ausgebildet wurde : da gibt es z. B. zwischen den verschiedenen

Einzelmenschen keine Homo-ousie wie zwischen den verschiedenen
göttlichen Personen des einen und einzigen Gottes, sondern nur allein
Homöo-ousie (nicht Wesensidentität, sondern nur Wesensähnlichkeit).

Es gibt also nicht aliquid re unum in oder an oder (Plato) über
allen einzelnen Gegenständen eines und desselben Begriffes (derselben
« logischen Struktureinheit »), sondern nur aliquid re alteram sed re simile

und, ob dieser Seinsgleichheit oder -ähnlichkeit der unter sich verschiedenen

und geschiedenen Gegenstände, aliquid ratione unum, etwas durch
einen und denselben Begriff Vorstellbares.

Am besten haben, so weit ich sehe, Aristoteles und Thomas die

Sachlage Met A (XII) 1071a 19-29, Thomaskom. XII lect. 4 no. 2482-3

herausgestellt, wo das naheliegende Mißverständnis einer Identität der

Einzelnen wegen der einen und selben Form oder Essenz, welche manch-



302 Mühsames Ringen um das Problem der UniVersalien

mal von beiden begünstigt scheinen möchte, ausdrücklich abgelehnt
wird.

Aristoteles schreibt 1. c. 24-29 : « Andersartig (aXXa) sind die
Ursachen und Elemente von andersartigen Dingen (aXXcov), die nicht zur
selben Gattung gehören, und auch andere (sxepa) sind die von
gleichartigen Dingen, aber nicht der Art nach andere. Denn von jedem Einzelding

(tmv xaO'exaerrov) ist je ein Anderes (Ursache oder Element), nämlich

deine Materie und Form und Ursache, und die meinige, obwohl sie

nach dem allgemeinen Begriff dieselben sind (tw xafloXou 8e Xoym towtoc) ».

Thomas seinerseits schreibt 1. c. n. 2483 : « Eorum quae sunt in eadem

specie sed diversa secundum numerum sunt diversa principia, non specie
sed numéro. Sicut aliud est materia tua et forma et movens, et aliud
mea. Sed secundum universalem rationem sunt eadem. Nam anima et

corpus sunt materia et forma hominis. Huius autem hominis haec anima
et hoc corpus » (vgl. noch Summa theol. I 119,1 anfangs).

Wir betrachten diesen Text aus der spätesten Schaffenszeit des

Heiligen als sein letztes Wort in der Universalienfrage. Übrigens schrieb

er bereits in seinem De Ente et Essentia, einer seiner ersten Schriften,
wo der platonisierende Einfluß des Avicenna noch ziemlich mitspielt :

« quidquid in eo (Socrate) est, est individuatum » (Ed. Roland-Gosselin
27, 5/6), und mithin efspov *t, ein anderes gegenüber all dem (quidquid),

was in jedem übrigen gleichartigen Einzelnen gegeben ist.
Jeder einzelne Gegenstand eines und desselben Begriffes hat nach

seinem ganzen Sein einen eigenen Seinsgehalt, der ihm ausschließlich
zukommt und der, bei aller sonstigen Ähnlichkeit, ja selbst bei völliger
Gleichheit, in seiner Gänze ein anderes ist (gxsp6v ti), als der jedes übrigen
Gegenstandes desselben Begriffes : Sein, Substanz, Körperlichkeit, Leben,
Sinnlichkeit, Vernünftigkeit usw. eines jeden Einzelmenschen ist ihm
allein re eigen und ist in jedem übrigen Einzelmenschen ein Anderes

ganz und gar (exepov xi). Natürlich darf man nicht exspov und àXXov

verwechseln, oder besser exspov xoiouxov : gleichartiges Anderes und

exspov aXXov : andersartiges Anderes. Das erstere nur ist hier gemeint.
Da gibt es nicht die geringste Seinsidentität, sondern bei gänzlichem
Anderssein des Seins bloße Seinsähnlichkeit oder -gleichheit.

In der Wirklichkeit gibt es nur verschiedene Einzelmenschen, aber
keinen Menschen an sich ; nur einzelnes Menschsein, in dem alle
Menschen einander gleich sind, aber kein allgemeines Menschsein, in dem

alle Menschen untereinander eins wären.
Dasselbe gilt natürlich ebenfalls von jenen logischen Strukturein-



Mühsames Ringen um das Problem der Universalien 303

heiten (Ichheit an sich, Wissen an sich, Wollen an sich), die man zur
gemeinsamen Grundlage der logischen Wirklichkeitsstruktur aller Dinge
machen möchte.

In Wahrheit ist uns zunächst nur unser eigenes Ich samt dessen

Wissen und Wollen bekannt, als einzelnes Ich mit einzelnen Wissensund

Wollenstätigkeiten. Ob solches auch sonst in der Wirklichkeit
vorkommt, muß erst in Erfahrung gebracht werden. Von den anderen
Menschen wird es uns gar bald bekannt. Erst durch die Gottesbeweise wird
solches als ein Ich mit Wissen und Wollen, oberhalb der ganzen Welt,
von unsagbarer Transzendenz der Vollkommenheit, zur Evidenz oder

wenigstens zur Gewißheit gebracht, übrigens mühsam genug.
Nur dann wird die gesamte Wirklichkeit als im Wissen und Wollen

des göttlichen Ichs ganz und gar begründet erscheinen. Früher aber geht
es nicht an, die (logische) Wirklichkeitsstruktur auf Geist, Wissen und
Wollen zurückzuführen, wenn es auch wahr ist, daß unser Weltbild in
seiner komplexen Aufmachung auf die begriffliche, logische Arbeitsweise
unseres Geistes zurückgeht — in dem engen Ausmaß seiner Weltkenntnis.

Mit Ich, Wissen und Wollen handelt es sich zunächst um ontische

Angelegenheiten, die erst in der gedanklichen Verarbeitung der inneren
und äußeren Gegebenheiten durch unseren Geist zu Einheiten der
Wirklichkeitsstruktur unseres geistigen Lebens und dadurch zu tragenden
logischen Einheiten unseres logischen Weltbildes gestaltet werden und
zwar stets und nur auf Grund ontischer Gegebenheiten.

Dadurch entsteht, aber nur allein in unserem Geist, eine logische
Wirklichkeitsstruktur, die stets danach ausgerichtet ist, die ganze Welt
zu durchdringen und zu umgreifen, in möglichst treuem Anschluß an
die uns zugänglichen Seinsgegebenheiten.

Noch eine Randbemerkung, um der Versuchung vorzubeugen, den

logischen Struktureinheiten unseres Weltbildes einen metaphysischen
Rückhalt durch Berufung auf die Inhalte der göttlichen Weisheit, bzw.

auf die Ideen des ewigen Logos verschaffen zu wollen.
Das göttliche Planen und Denken der erschaffenen Welt im ganzen

Umfang ihres Miteinander und Nacheinander faßt die bezüglichen Dinge
und Vorgänge genau so, wie sie ontisch in ihrem Selbst bestehen und
sich verhalten mit ihrer ganzen ontischen Eigenheit und mit allen ihren
ontischen Beziehungen. Da gibt es gar keine logische Wirklichkeitsstruktur,

weil da kein vernunftmäßiges begriffliches Erarbeiten der

Gegebenheiten in Frage kommt. (Natürlich durchschaut das göttliche
Wissen die menschlichen Geister mit all ihren denkerischen Leistungen



304 Mühsames Ringen um das Problem der Universalien

und Schöpfungen durch und durch, — und so ist ihm die logische Struktur
der Wirklichkeit besser bekannt als sie es uns selber ist). All die Dinge
und Vorgänge entsprechen diesem Denken und Planen Zug für Zug aufs

genaueste. Die Dinge sind in ihrem Selbst genau so, wie Gott sie denkt,
und Gott denkt sich die Dinge genau so, wie sie in ihrem Selbst sind.

Allerdings, um noch dieses Problem zu streifen, wird im göttlichen
Planen das freie Wirken der geistigen Geschöpfe ihrem eigenen
Entscheid überlassen (cf. de Pot. 3, 8 ad 13 : Unter der Einwirkung der

göttlichen Allmacht « determinatio actus relinquitur in potestate rationis
et voluntatis », d. h. bleibt die Entscheidung der Eigenmacht des freien
Willens überlassen, einer Eigenmacht allerdings, die von der göttlichen
Urmacht ganz und gar getragen und « geladen » ist 3). Das findet aber
also statt, eben wie es und weil es so von Gott selbst geplant ist (cf.
S. Th. I 19, 8 circa finem und ad 2). Da rühren wir freilich an
metaphysische Geheimnisse, wie es auch ein weiteres Geheimnis bildet, « auf
welchen Wegen » Gott von diesem freien Wirken seiner Geschöpfe ein

ewiges Wissen besitzt (einen tastenden Versuch in dieser Richtung haben

wir in dieser Zeitschrift, 4. Band (1957) 197 f. angedeutet).

III. Entgegnungen

Von einem so scharfsinnigen Denker wie dem verehrten Dr. Blaha

war es zu erwarten, daß er meinen Überlegungen schlagfertig entgegentreten

werde. Und so geschah es auch in der Tat mit folgenden
Ausführungen, die ich wieder vollinhaltlich mitteile, wenn sie auch etwas

lang ausgefallen sind. Sie sind jedenfalls sehr kennzeichnend.

« Ihr dargelegter Standpunkt stellt die äußerste Konsequenz einer
Tendenz der neuzeitlichen Scholastik dar, der Tendenz das 'Eine in dem
Vielen' zu negieren. Bei Ihnen gibt es nicht einmal mehr das 'Eine' als

'Vervielfältigtes' oder als 'Virtuelles', sondern bloß ganz verschiedenes
Einzelnes.

Der Angelpunkt Ihres Standpunktes ist wohl in Ihrem Satze enthalten :

'Jeder einzelne Gegenstand eines und desselben Begriffes hat nach seinem

ganzen Sein einen eigenen Seinsgehalt, der ihm ausschließlich zukommt und
der. in seiner Gänze ein anderer ist, als der jedes übrigen Gegenstandes

3 Da gilt eben schrankenlos der Grundsatz des heiligen Augustinus : « Multa
facit Deus in homine bona, quae non facit homo ; nulla facit homo bona, quae
non Deus praestat, ut faciat homo » (vgl. Denz. 193). Augustinus selbst aber hatte
nicht « praestat », sondern « facit » in seinem eigenen Text geschrieben, was das
Konzil stillschweigend korrigierte : ein hauchzarter Wink von entscheidender
Bedeutung



Mühsames Ringen um das Problem der Universalien 305

desselben Begriffes'. Da muß man nun unterscheiden — distinguo Es stimmt
bei den Begriffen, welche sog. (von mir) 'logische Aspekte' der logischen
Wirklichkeitseinheiten betreffen, z. B. 'Sein', 'Washeit', 'logische
Wirklichkeitseinheit'. Entschieden aber bestreite ich, daß die Begriffe, welche sich
auf einzelne logische Wirklichkeitseinheiten beziehen, nicht ein solches Eines,
sondern eine Mehrheit von bloß Ähnlichem oder Gleichem (auch eine Art
von Ähnlichem betreffen.

Zu argumentieren wäre in der Hauptsache wohl so :

1. Positiv, durch Hinweis auf die Tatsache des Gegenteils : Mit 'Licht
als solchem', 'Lichtsein' — z. B. — meine ich nicht vieles Ähnliche, sondern
bloß den Sachverhalt, 'daß es das Licht gibt'. Alle Vielheit betrifft schon
Besonderungen.

2. Negativ, durch Hinweis auf die Schwierigkeiten des gegnerischen
Standpunktes : Etwa : a) Es ist nicht auszudenken, inwiefern Lichtsein und
Lichtsein verschieden und bloß ähnlich sein sollte 'in' verschiedenem
Einzelnen, wenn man Lichtsein als letztes, absolut einfaches Wirklichkeitselement

ins Auge faßt. Es ist zu bedenken, daß — wie ich im Buch S. 39 f.
dargelegt habe — Ähnlichkeit und gleichzeitig Verschiedenheit zwischen
logischen Wirklichkeitselemcnten immer notwendig eine vollkommene,
schlechthinnige Ähnlichkeit und gleichzeitig Verschiedenheit ist. Und zwar
zwischen welchen immer logischen Wirklichkeitselementen. Es wäre also
jedes von jenem mehreren 'Lichtsein' vom anderen so verschieden, wie
'Lichtsein' von 'Dunkelsein'. Welchen Grund hätte man dann aber, dieses
mehrere 'Lichtsein' unter einem Begriff zusammenzufassen Diese
Zusammenfassung würde nicht der Wirklichkeit entsprechen, sie wäre unwahr.
b) Ja, bei jener vollkommenen Verschiedenheit der Einzelnen wäre es jedem
von uns unmöglich, irgendetwas außerhalb unseres subjektiven Kreises zu
erkennen. Ich wüßte z. B. um mein 'Wissen als solches', könnte aber nichts
vom Wissen irgendjemanden Anderen wissen, weil es eben ganz verschieden
von meinem 'Wissen als solchen' wäre. Usw., usw.

3. Durch Erklärung von Mißverständnissen : Es scheint mir, daß Sie
auf Ihrem Standpunkt die logischen Wirklichkeitselemente irgendwie analog
den Einzeldingen auffassen. Sie sprechen auch in Bezug auf jene von
'Dingen', von 'res' u. ä., welche 'in' allen betreffenden Einzeldingen sein
sollten (angeblich meiner Meinung nach). Das ist auch in Ihrem Satze
erkennbar : 'In der Wirklichkeit gibt es nur verschiedene Einzelmenschen,
aber keinen Menschen an sich ; nur einzelnes Menschsein, in dem alle
Menschen einander gleich sind, aber kein allgemeines Menschsein, in dem alle
Menschen untereinander eins wären.'

Wenn man die logischen Wirklichkeitselemente so auffaßt, wie ich es

versucht habe, dann dürfte man einsehen, daß durch die Tatsache, 'daß es

überhaupt den Menschen gibt', durchaus nicht 'alle Menschen untereinander
eins sind'. Das 'Menschsein' ist nämlich kein irgendwie einzeldinghafter
Bestandteil aller konkreten Einzelmenschen. Wohl glaube ich, daß (mit
Aristoteles und entsprechenden — also wohl den meisten Richtungen der
älteren Scholastik) das 'Eine in dem Vielen' entschieden zu verteidigen ist
(von welchem Sie, verehrter Pater Professor, zugeben, daß es auch der

20



306 Mühsames Ringen um das Problem der Universalien

hl. Thomas von Aquin 'mehr als einmal streift' — milde gesagt). Dabei
scheint mir jedoch eigentlich von zwei Wirklichkeitsstrukturen durcheinander

gesprochen zu werden : das 'Eine' betrifft jeweils einen Bestandteil
der logischen Wirklichkeitsstruktur, das 'Viele' aber die betreffenden
Bestandteile der ontischen oder Einzeldingstruktur (vgl. meinen Aufsatz :

'Die logische Wirklichkeitsstruktur und die Universalienlehre', in : Philos.
Jahrbuch Bd. 63, 1955, insbes. S. 59 f., P. IV). Darin liegt m. E. eben die
Eigenheit meines Versuches, einen Beitrag zur Lösung des Universalienproblems

zu bieten, daß die Universalien in keiner Weise als Bestandteile
der ontischen oder Einzeldingstruktur gedacht werden, sondern als Bestandteile

(unter anderen, weil auch das individuellste Geschehen ebenfalls hieher
gehört) der logischen Wirklichkeitsstruktur, welche ebenso wie die ontische
die gesamte Wirklichkeit restlos umfaßt, so daß alles, was es gibt (auch was
geschieht), sowohl in diese als auch in jene Struktur einbezogen ist. (Deshalb
kann ich Ihnen, hochwürdiger Pater Professor, beipflichten, wenn Sie z. B.
sagen : 'In der Wirklichkeit gibt es nur verschiedene Einzelmenschen',
— setze jedoch hinzu, daß damit nichts dagegen gesagt ist, daß diese selbe
Wirklichkeit auch wirklichkeits-logisch strukturiert ist). Und weil sich die
beiden Strukturen also gewissermaßen überschneiden, so kommt es, daß —
wenn wir beide in Beziehung zueinander betrachten — jeweils das eine
Universale (eine Einheit der logischen Wirklichkeitsstruktur) 'in' vielen Einzeldingen

aufscheint, bzw. jedes der vielen Einzeldinge am betreffenden einen
Universale 'teilhat'.

Die ontische Wirklichkeitsstruktur ist in logisch-struktureller Sicht
nichts als die Gruppierung der gesamten Wirklichkeit, also auch der
Universalien (von den bloßen Aspekten — s. oben — spreche ich hier nicht),
um die vielen jeweiligen bestimmten Dieses-sein der Einzeldinge (auch jedes
Dieses-sein ist je ein logisches Wirklichkeitselement). Diese Gruppierung
bildet aber eine eigene Struktur deshalb, weil das jeweilige Dieses-sein etwas
ist, was eben tatsächlich in gewisser Hinsicht die absoluten Mittelpunkte
der Wirklichkeit bildet (wie in anderer Hinsicht die Grundtatsachen der
logischen Wirklichkeitsstruktur den 'Mittelpunkt' der Wirklichkeit bilden)
— alle anderen logischen Wirklichkeitselemente können ja nur in Verbindung

mit Dieses-sein bestehen. Und das jeweilige Dieses-sein begründet, ja
bildet die Eigenständigkeit jedes Einzeldinges. Daran ändert nichts, daß
die betreffenden Einzeldinge an Universalien (jeweils einem 'teilhaben',
etwa jeder konkrete Einzelmensch an der Tatsache, 'daß es den Menschen
überhaupt gibt', oder an derjenigen, 'daß überhaupt gewußt wird'. Diese
sind eben Tatsachen der Wirklichkeit, Sachverhalte, welche etwas anderes
sind als das jeweilige Dieses-sein und ihm gegenüber wirklichkeits-logisch
primär ; Sachverhalte, welche einmalig sind und nur einmalig sein können,
dabei aber durchaus wirklich sind (denn 'daß es das Licht gibt' ist doch
kein Gedankending, auch dessen Einmaligkeit nicht, denn das Licht als
solches kann es nicht mehrmals geben Jeder von ihnen ist dabei so eng
an jedes betreffende Dieses-sein gebunden, daß z. B. das Menschsein ganz
und vollkommen jedem Einzelmenschen 'gehört', 'sein' ist. — Gewiß ist es

nicht leicht, all das konsequent ins Auge zu fassen. Gewiß verstehen wir



Mühsames Ringen um das Problem der Universalien 307

auch nicht durch und durch, wie das möglich ist. Aber ich glaube, daß die
betreffenden Tatsachen nicht abzuleugnen sind.

Schließlich noch diese Bemerkung : Das 'Menschsein' als solches (wieder
als Beispiel genommen), als letztes Wirklichkeitselement, meint nicht
'irgendwelchen' oder 'jeden' Einzelmenschen, denn es ist wirklichkeitslogisch auch
vor dem Sachverhalte, daß es mehrere (oder nur einen) Menschen gibt und
davon in seiner Washeit nicht betroffen. (Man mag es auch als eine indifferente

'natura communis' statt als ein 'actu universale a parte rei' bezeichnen,

— jede von diesen Bezeichnungen hat etwas für sich, an beiden haften
jedoch traditionelle Deutungen, welche meinem Versuch nicht ganz
entsprechen). — Darin aber stimme ich ebenfalls vollkommen mit Ihnen überein,

verehrter Pater Professor, daß die Wirklichkeit in ihrem Selbst genau
so ist, wie sie Gott denkt, — sie ist aber m. E. eben sowohl ontisch wie auch
wirklichkeits-logisch strukturiert. »

IV. Letzte Überlegungen

Wir wollten Dr. Blaha unverkürzt zu Wort kommen lassen. Und
nun müssen wir auf die Frage nochmals eingehen, wenn wir auch der

Meinung sind, bereits alles gesagt zu haben, was zu ihrer Lösung, wenigstens

grundsätzlich, erforderlich sein möchte.
1. Leider hat der verehrte Dr. Blaha unsere vorigen Überlegungen

noch nicht in der deutlicheren Fassung vor Augen gehabt, die wir ihnen
hier gegeben haben. So erklärt sich einigermaßen sein Mißverständnis
über das « Ganz-anders-sein » der Einzelgegenstände eines und desselben

allgemeinen Begriffs. Gemeint ist dabei nur ein « Ganz-anders-sein » dem

Sein und der Zahl nach (re et numéro, oùeda xal àpiOpcji), nicht aber

ein « Ganz-anders-sein » dem Begriff und der Seinsgestalt nach (ratione
et specie, kôycp xai s'tSst). Von Homo-ousie (Wesensidentität) kann nämlich

nur bei den göttlichen Personen der Trinität die Rede sein, wie
schon vorhin bemerkt ; sie allein sind ein und derselbe Gott, opo ouotwç,
nach « Dieselbigkeit » der Substanz. In allen andern Fällen einer
wirklichen Vielheit von Personen oder Substanzen oder sonst welchen Dingen
unter einem Begriff kann nur Homöo-ousie, Wesensgleichheit oder -ähn-
lichkeit, stattfinden ; sie können untereinander « eins und dasselbe sein »

nur ôpoio ouofwç, nach Gleichheit oder Ähnlichkeit des Seins. Eine
« Dieselbigkeit » ihres Seins ist gänzlich ausgeschlossen.

Und dieser schlichte Hinweis, der zudem die ganze Problematik
der Universalienfrage schlaglichtartig beleuchtet, dürfte genügen, um
alle mehr oder weniger klaren Bedenken zu beschwichtigen, die Dr. Blaha
in seiner negativen Argumentation vorbringt.

Allerdings unterscheidet Dr. Blaha diesbezüglich zwischen Be-



308 Mühsames Ringen um das Problem der UniVersalien

griffen, welche « logische Aspekte » der Wirklichkeitseinheiten betreffen,
wie z. B. « Sein », « Washeit », « logische Wirklichkeitseinheiten », und
Begriffen, welche sich auf einzelne Wirklichkeitseinheiten beziehen, und

gibt ein « Ganz-anders-sein » des Einzelnen nur von den ersteren zu.
Damit aber hat er bereits zugegeben, daß unter einem und demselben

Begriff mit einem und demselben Gehalt Einzelgegenstände gemeint
sein können, die unter sich ganz anders sind, und zwar noch viel mehr

ganz anders, nämlich « andersartig anders », als wir es zunächst im Auge
hatten. In diesem einen Fall muß er also auch das « unum in multis »

in unserem Sinn gelten lassen.

Zudem aber scheint mir der besagte Unterschied irrelevant, denn
bei all diesen Begriffen, bei den einen wie bei den andern, ist das

Vorgehen unseres Geistes grundsätzlich dasselbe : es wird an dem jeweiligen
Einzelnen, was es auch immer sein möge, etwas von seinem Eigensein
ins Auge gefaßt, sei es ein Aspekt, sei es ein Wesenszug davon, welches

im Eigensein anderer jeweiligen Einzelnen ebenfalls anzutreffen ist, als

dasselbe in jedem von ihnen, aber nicht im Sinne der Seinsidentität
unter ihnen, sondern nur im Sinne jener faktischen Gleichheit oder
Ähnlichkeit, welche die Beziehung des einen und selben Begriffes auf jeden
von ihnen rechtfertigt, wie wir es bald des Näheren sehen werden.

2. Wenn nun Dr. Blaha uns die Tendenz zuschreibt — natürlich
ist das von ihm nicht als Vorwurf gemeint —, nach Art gewisser
Neuscholastiker, das Eine im Vielen zu negieren, so möchten wir zunächst
einmal betonen, daß wir uns, in dieser wie in jeder andern
philosophischen Frage, keiner andern Tendenz bewußt sind, als des aufrichtigen
Strebens, den sachlichen Gegebenheiten gerecht zu werden. Diese Tendenz

hatten wir schon auf der Schulbank in herzlichem Anschluß an
das große Vorbild des heiligen Thomas. Ihr sind wir seitdem mehr als

fünfzig Jahre lang treu geblieben, natürlich mit all den menschlichen

Unzulänglichkeiten, denen einer selbst in den « Weisheitsjahren » des

hohen Alters noch lange nicht und vielleicht weniger als je entronnen ist.
Sodann negieren wir durchaus nicht das Eine im Vielen. Wir

bestreiten bloß, daß dieses Eine im Vielen « aliquid re et numéro unum »

sein müßte. Es kann nämlich nur « aliquid ratione et specie unum » sein,
dem Begriffe und der Artgleichheit nach. Und zwar so, daß jedes der
Vielen nach Sache und Zahl in der Gänze seines eigenen Seinsgehalts

nur ein Anderes (sTspov oùx àXXov) sein kann, ein ganz Anderes nämlich,
wie eine Kerze von jeder andern Kerze oder wie ein Ei von jedem andern
Ei etwas am ganzen eigenen Sein Anderes ist.



Mühsames Ringen um das Problem der Universalien 309

Nach dem Axiom « ens et unum convertuntur », wie wir es in seinem

allerersten und tiefsten Sinn allmählich — denn so war es nicht von
Anfang an — zu verstehen gelernt haben, ist jedes Wirkliche, sofern es

wirklich ist, ebenso ganz einzeln, wie es ganz wirklich ist. Damit ist
zugleich gesagt, um es noch nebenbei zu bemerken, daß jedes Wirkliche
als solches und von sich aus und ohne weiteres ein Dieses ist und nur
ein Dieses sein kann : dazu bedarf es keiner hinzukommenden Formalität,

wie etwa der sog. « Dasheit » (haec-ceitas).
3. Nun wollen wir diese stets wiederkehrende Frage des « unum in

multis » nochmals in ihrem ganzen Umfang aufrollen. Daß wir dabei
bereits Gesagtes wiederholen werden, möge man uns verzeihen.

Zunächst muß die Frage genau umschrieben werden. Denn im
Gemeinten, im Dcnkgehalt eines allgemeinen Begriffes der landläufigen
Art, haben wir drei Aspekte zu unterscheiden : 1. die allgemeine Seinsweise

des Gemeinten, insofern es auf alle seine Einzelgegenstände
bezogen wird : jeglicher Mensch ; 2. die abstrakte Seinsweise derselben,
insofern es vom Dieses-sein der Einzelgegenstände absieht : irgend
welcher Mensch ; 3. die Einheit des Gemeinten, insofern von jedem der

Einzelnen ein und derselbe Denkgehalt ausgesagt wird : ein Mensch,

Peter, Paul, Hans usw. ist, jeder für sich, ein Mensch.

Fraglos ist die allgemeine ebenso wie die abstrakte Seinsweise des

Gemeinten nur in den Vorstellungen des Geistes gegeben (ens rationis)
und wird auch demgemäß in keiner Weise den Einzelgegenständcn des

Begriffes zugeschrieben. Peter ist weder jeglicher Mensch noch
irgendwelcher Mensch. Das haben wir bereits früher gesehen.

Die Frage des « unum in multis » bezieht sich also nur auf die Einheit

des Gemeinten, des betreffenden Denkgehaltes. Ein und derselbe

bestimmte Gehalt wird jedem Einzelnen zugeschrieben und kommt ihm
auch wirklich zu. « Praedicatio habet fundamentum in re ipsam uni-
tatem (als sachliche Identität) eorum quorum unum de altero praedi-
catur » (De Ente et Essentia, ed. Roland-Gosselin 29, 15 f.) ; Peter ist
Mensch, d. h. ist in seinem Eigensein mit einem Menschen identisch.

Worin liegt nun die Schwierigkeit Darin eben, daß wir einerseits

einen einzigen Begriff und Begriffsinhalt verwenden, z. B. den Begriff
« Mensch » « ein Einzelmensch » und daß wir andererseits diesen einen

und selben Gehalt, das Gemeinte des Begriffes, als identisch mit jedem,
und zwar mit jedem für sich, der vielen betreffenden Einzelnen im
Urteilsvollzug anerkennen und bezeichnen.

Da haben wir also das « unum in multis » als Gegebenheit (und als



310 Mühsames Ringen um das Problem der Universalien

Problem zugleich), mithin als etwas, das in keiner Weise bestritten
werden darf, sondern das zu erklären, bzw. dessen Sinn näher zu
bestimmen dem Philosophen aufgegeben ist. Wer diese faktische Gegebenheit

des normalen und einsichtigen Denkens positivistisch oder nominali-
stisch oder sonstwie immer verneint, geht an der Frage einfach vorbei,
geschweige denn, daß er sie löste. Eine kapitale Ignoratio Elenchi, die
selbst einem sonst so scharfsinnigen Logiker wie Ockham passiert ist.
Daran mag nun Dr. Blaha sehen, wie weit wir davon entfernt sind, das

Eine im Vielen zu verneinen.
Was mag nun die Einheit der einzelnen Gegenstände unter sich

sein, die der « Dieselbigkeit » des betreffenden Denkgehaltes entspricht
und sie samt ihrer unbedenklichen Verwendung in distributiver Aussage

zu rechtfertigen vermag Wir gehen hier den gebräuchlichen
Ausdrücken « aktuelle oder virtuelle Einheit der Vielen », « aktuelle oder

virtuelle Gegebenheit des Einen in den Dingen » absichtlich aus dem

Wege. Sie sind geeignet, in ihrer angeborenen Vieldeutigkeit die Frage
eher zu verdunkeln als zu erhellen.

Meines Erachtens können hier nur drei Arten der Einheit von Vielen

iinter sich 4 ins Auge gefaßt werden : Einheit der Verbindung (Gesamt-

4 Folgende Auseinandersetzung entspricht auffallend, ohne daß wir es wußten,
als wir sie redigierten, den Hinweisen des vierten Laterankonzils (anno 1215) in
seinem Dekret zur Trinitätslehre (Denzinger 431. 432).

In der Einheit von mehreren Personen wird da, genau wie wir es hier getan
haben, eine dreifache Einheit unterschieden :

erstens eine unitas vera et propria (431), quaedam una res quae communis
sit omnibus, identitatis unitas in natura (432) ;

zweitens eine unitas collectiva (431), una ecclesia, unum regnum, unio cari-
tatis in gratia (432) und

drittens eine unitas similitudinaria (431), die nur nebenbei erwähnt wird, da
das Konzil in die betreffenden Streitigkeiten der derzeitigen Denker nicht
eingreifen wollte. Man kann aber über diese dritte Art der Einheit bezeichnende
Ausführungen bei Augustinus, De Trinitate XIII n. 5 (PL 42, 1010) nachlesen.

Unter den drei göttlichen Personen allein herrscht die erste Einheit, während
unter den vielen Menschen nur die zweite und die dritte vorkommt. So ziehen wir
aber die Konzilstexte ein wenig zu uns herüber. Denn, wenn man's genau nimmt,
will das Konzil nur einfach feststellen, daß es unter den göttlichen Personen der
Trinität eine unitas identitatis in natura gibt, nicht aber, wie manche es anzunehmen

schienen, eine bloße unitas der Verbindung und der Ähnlichkeit, wie sie unter
menschlichen Personen stattfindet. Das ist eben nicht ganz dasselbe.

Man könnte uns hier, und auch sonst an vielen Stellen dieser Arbeit, ein in
philosophischen Fragen unangebrachtes Theologisieren vorwerfen. Aber mit
Unrecht. Denn wir argumentieren nicht aus den Glaubenslehren als solchen, sondern
aus den feinen und trefflichen Begriffsbestimmungen, zu welchen unser Geist bei
der vernunftmäßigen Verarbeitung der geofifenbarten Wahrheit aus eigener Kraft
gelangt.



Mühsames Ringen um das Problem der Universalien 311

heit), Einheit der « Dieselbigkeit » (Homo-ousie, Seinsidentität), Einheit
der Gleichheit (Homeo-ousie, Seinsgleichheit). Gleichheit oder Ähnlichkeit

hat natürlich einen sehr weiten Spielraum, von der Ähnlichkeit in
allen Wesenszügen bis zur Ähnlichkeit in einem äußeren Aspekt oder

in einem besonderen Bezug. Man denke z. B. an die Ähnlichkeit zwischen

verschiedenen Hühnereiern (Ei) und an die Ähnlichkeit zwischen Zucker
und Schnee (weiß). Hier kommt vor allem die Wesensgleichheit, d. h.

die Ähnlichkeit in allen Wesenszügen in Betracht, weil es der häufigste
oder doch wenigstens der wichtigste Fall sein dürfte.

Die erste Einheit scheidet hier von vornherein aus. Sie entspricht
nicht der distributiven Verwendung des Allgemeinen, die allein
gegenwärtig in Frage steht. Sie würde nur zu einem kollektiven Begriff oder

zu einem kollektiven Gebrauch des Allgemeinen passen, wie z. B. wenn
der Mensch oder die Menschheit von der Gesamtheit aller Menschen

gemeint wird in der Gemeinschaft ihrer Natur und ihrer sonstigen
Beziehungen zueinander.

Die Einheit der « Dieselbigkeit » (Homo-ousie) würde aus den vielen
Einzelnen eine einzige gemeinsame Substanz machen, was der gegebenen

Sachlage absolut entgegengesetzt ist. Auch wenn die Identität nicht auf
das Ganze der Einzelnen zu beziehen wäre, sondern auf gewisse Züge
ihres Einzelseins, würden wir der Einzigkeit eines allen gemeinsamen
Seins nicht entgehen, wo hingegen in einem Individuum alles individuell
ist : « omne quod in eo est, individuatum est », woran wir durch Thomas
erinnert werden. Man bedenke übrigens, daß das eine Gemeinte jedem
Einzelnen für sich zugesprochen wird. Eine solche Erklärung des Einen
im Vielen mag gewissen Denkern des frühen Mittelalters vorgeschwebt
sein, die gerade aus dieser Vorstellung heraus die Einheit der Substanz
unter den drei göttlichen Personen nach Analogie des einen Menschseins

unter den vielen einzelnen Menschen beweisen zu dürfen vermeinten.
Jede wie immer ausgedehnte oder eingeschränkte Seinsidentität zwischen
den Einzelgegenständen desselben allgemeinen Begriffes ist demnach

abwegig.
Dies ist aber durchaus nicht die platonische Auffassung gewesen.

Wohl setzt Plato einen einzigen Menschen-an-sich, die subsistente Idee
des Menschen, voraus, aber diese ewige Idee war für ihn keineswegs den
Einzelmenschen der sichtbaren Welt immanent. Was nach ihm die
Einzelmenschen zu Menschen macht, das sind die jeweiligen Abbildungen
des einen unsichtbaren geistigen Urbildes in jedem von ihnen (uuj.Yjp.aTa
TUTOoOevTa Timaios 50 c. vgl. Phaidon 76 d/77 a Politeia 596 b - 598 d),



312 Mühsames Ringen um das Problem der Universalien

worin ja die Ttapouafoc oder die der subsistenten Idee in den Einzeldingen

der sichtbaren Welt eigentlich besteht. Letztere, die erwähnten

[Aip.y)p.ocTa, sind es aber allein, die bei der Universalienfrage, bei welcher

es sich nur um die sichtbaren Dinge handelt, in Betracht kommen. So

geht denn die platonische Lösung auch am eigentlichen Problem vorbei,
was Aristoteles natürlich nicht versäumte, seinem Meister entgegen zu
halten.

Es bleibt also nur als einzige mögliche Erklärung, bzw. Deutung
des Einen im Vielen, das in jedem Allgemeinen gegeben ist, die Einheit
der vielen aus Seinsgleichheit oder -ähnlichkeit. Das Seinsgleiche oder
-ähnliche am Eigensein jedes Einzelnen wird nämlich, unter Absehen

von dem Seinsverschiedenen an ihm, in der Einheit des Begriffes
festgehalten und jedem Einzelnen wahrheitsgemäß, als in ihm gegeben,

zugesprochen. In diesem Seinsgleichen der Einzelnen ist also die Einheit
des entsprechenden Begriffes begründet und mithin, wenn man es so

ausdrücken will, in den Einzelnen virtuell gegeben.
Daß alle Menschen, so verschieden sie auch sonst sein mögen,

Menschen sind, und zwar so, daß jeder von ihnen für sich ein Mensch ist,
beruht einzig und allein darauf, daß alle ein gleiches Wesen haben. Das
Gleichsein der Vielen ist es, das das Einssein des Begriffes trägt und

begründet. Man bedenke bloß diesbezüglich, daß jeder allgemeine
Dingbegriff in seiner primitiven Form, bevor er des näheren ausgestaltet
wird, ein rotovSe, eine tale quid, ein Solches (dergleichen mehr) mit
begleitendem Hinweis auf einen entsprechenden Gegenstand (Musterstück)

aufzeigt.
4. Nun wollen wir uns zum Schluß die « logischen Wirklichkeitseinheiten

» und die aus ihnen bestehende « logische Wirklichkeitsstruktur »

etwas näher ansehen, und zwar gemäß unserer anfangs betonten
grundsätzlichen Einstellung, in stetem Hinblick auf die sachlichen Gegebenheiten

des normalen Denkens.

Dr. Blaha legt großes Gewicht darauf, besagte Einheiten nicht
einfach als Begriffe anzusprechen, sondern als « die Tatsache, daß es z. B.

den Menschen, den Menschen als solchen, den Menschen an sich oder

auch das Licht, das Licht als solches, das Licht an sich gibt ». Wir wollen
dies in einfacher Form umschreiben. Und da erhalten wir die
entsprechenden Aussagen : der Mensch, der Mensch als solcher, der Mensch an
sich oder das Licht, das Licht als solches, das Licht an sich ist tatsächlich

gegeben. Also stark betonte Aussagen vom Gegebensein des betreffenden

Gegenstandes.



Mühsames Ringen um das Problem der Universalien 313

Zwei Dinge sind es nun, die es hier genauer zu bestimmen gilt : das

Gegebensein und das Gegebene.
Aus metaphysischer Sicht können wir drei grundverschiedene Arten

der Gegebenheit unterscheiden :

1. Die Selbstgegebenheit des göttlichen Wesens in seiner absoluten
Fülle von Sein und Tun sowie in seiner absoluten Identität von Sein

und Tun (perfecta actualitas essendi et agendi in perfecta simplicitate) :

die Gotteswelt.
2. Die Gegebenheit durch Gott der gesamten Schöpfung mit all ihren

substantiellen Einheiten in all ihrem Sein und Wirken samt all ihren
Beziehungen und Wechselwirkungen untereinander : die Schöpfungswclt.

3. Die Gegebenheit durch unseren Geist all der Denkgebilde, wie
all ihrer vielschichtigen und vielseitigen Zusammensetzungen, die da

durch unser Bemühen um das nähere Erkennen sowohl des eigenen
Selbst als auch all der uns irgendwie zugänglichen Gegenstände
entstehen : die Geisteswclt. Nicht die Welt der Geister ist damit gemeint,
sondern die Welt der in unserem Geist erzeugten Gebilde und der in
ihnen vorgestellten Inhalte.

Daneben wollen wir, um vollständiger zu sein, die Auswirkungen
dieser unserer Geisteswelt im sichtbaren Bereich der Erfahrung durch
die verschiedenen Schöpfungen, Einrichtungen, Äußerungen in Tat und
Wort usw. erwähnen, die von ihr ausgehen und in welcher uns der
sogenannte objektive Geist entgegentritt. Diese Auswirkungen gehören,
mittelbar und nachfolgend, zu den Gegebenheiten der Schöpfungswelt.

Die Bestände der Gotteswelt und der Schöpfungswclt sind real, an
sich gegeben. Die Bestände der Geisteswelt sind als Bildungen im Geist
ebenfalls real, aber der in ihnen vorgestellte Inhalt ist als solcher ideal,
nicht an sich, sondern nur in einem Bild von sich gegeben.

Nun aber, um gleich an die erwähnte Geisteswelt anzuknüpfen,
leuchtet es sofort ein, wenn wir uns nicht täuschen, daß sowohl die
« logischen Einheiten » als auch die « logische Struktur » der Wirklichkeit

etwas sind, wie die Bezeichnung « logisch » es ohnehin nahelegt, was

an sich zu den Beständen der Geisteswelt gehört und dessen Gegebenheit

eben die der Geisteswelt ist, wie sie soeben genauer bestimmt wurde.
Es sind Inhalte der von unserem Geist erzeugten Bilder, und als

solche « ideale » Gegenstände, welche nur dann als « entia rationis »

anzusehen sind, wenn ihnen in der Wirklichkeit kein Sein entsprechen
kann, auf das sie durch wahrheitsgemäße Aussagen zu beziehen wären.
In der wirklichen Welt Gottes und der Schöpfung, wie auch der mensch-



314 Mühsames Ringen um das Problem der Universalien

liehen Geisteserzeugnisse sind sie nur insofern gegeben, als in ihr, nicht
gerade sie selbst, so wie sie sind — man denke nur an die Aussagen
und an die Komplexe der Aussagen, an die Ordnungen der Begriffe nach
Inhalt vom obersten « Genus » bis zu den letzten « Atoma » oder nach
Prädikabilität vom logischen « Genus » bis zum « Accidens » usw. —,
sondern das gegeben ist, was ihnen entspricht und worin sie begründet
sind : das, meine ich, zu dessen gedanklicher Erfassung diese

innergeistigen Gegebenheiten — Geistesbilder samt ihrem Vorstellungsinhalt
— von unserem Geist erzeugt und geformt wurden.

Kurzum die logischen Einheiten und die logische Struktur der
Wirklichkeit sind nichts anderes als einerseits die verschiedenen
Begriffselemente und anderseits die verschiedenen Anordnungen und Zusammenfügungen

jener Elemente, die unser geistiges Weltbild ausmachen, so

wie es auf Grund der Erfahrung durch denkerische Ausforschung,
Verarbeitung, Verwertung, Erweiterung und Zusammenfassung des uns
Gegebenen sich allmählich aufbaut.

5. Damit ist unsere Stellungnahme zur logischen Wirklichkeits-
struktur von Dr. Blaha der Hauptsache nach umrissen.

Damit ist zugleich das « tatsächlich gegeben » der vorliegenden Formel

erklärt, natürlich nach unserer hier begründeten Auffassung, der
sich Dr. Blaha gewiß nicht anschließen wird. Das ist es eben, worin wir,
wie schon am Anfang unserer ersten Überlegungen gesagt, uneinig sind
und wohl weiterhin uneinig bleiben dürften. Was uns nun zu dieser
mühsamen Arbeit bewog, war nicht so sehr die Absicht, unseren verehrten
Dr. Blaha zu widerlegen oder gar umzustimmen, sondern der Wunsch,
das Problem selbst, durch seine Schrift angeregt und gewiß auch
gefördert, nochmals und eingehender zu untersuchen, um es womöglich
nach Maßgabe unserer Einsichten der Lösung näher zu bringen.
Vielleicht aber stehen wir einander doch näher als es den Anschein hat. Es ist
jedenfalls auffallend, wie das, was Dr. Blaha von den logischen Einheiten
und von der logischen Struktur der Wirklichkeit mit eindringlichem Eifer
vertritt, sich beinahe ebenso genau mit dem geistigen Weltbild deckt, von
dem ich hier schreibe, wie die Welt des göttlichen Planens und Denkens

mit der Welt der ontischen Gegebenheiten sich deckt.

Nun aber bleibt uns noch übrig, das « Gegebene », das von Dr. Blaha
als tatsächlich gegeben vorgegeben wird, näher zu betrachten : nämlich
der Mensch, der Mensch als solcher, der Mensch an sich oder das Licht,
das Licht als solches, das Licht an sich. Wir wollen es am Beispiel des

Lichtes versuchen.



Mühsames Hingen um das Problem der Universalien 315

Licht wird von uns in vielfältiger Gegebenheit Tag und Nacht
erfahren. Daraufhin machen wir uns in aller Einfalt einen Begriff davon,
den wir mit dem Wort « Licht » bleibend verknüpfen. Wenn wir ihn uns
selbst deutlicher machen wollen, gelangen wir etwa zu der Formel :

« ein strahlendes Etwas, das in einem Nu den ihm zugänglichen Raum
erfüllt und uns die äußeren Flächen der körperlichen Gegenstände sichtbar

macht. » Das ist schon viel besser als der hilflose Ausdruck « etwas
solches » mit begleitendem Hinweis auf eine entsprechende Wahrnehmung.

Der moderne Physiker sagt es uns deutlicher. Licht bezeichnet
einen äußerst schmalen Streifen unter den sogenannten elektromagnetischen

Wellen, deren es sonst unzählige andere von größerer oder
geringerer Frequenz gibt, die sich in Verbindung mit je einem
punktartigen Geschoß, Photon genannt (« photon avec onde associée », De

Broglie 1954), nach allen Seiten ringsum im freien Raum verbreiten, mit
einer Geschwindigkeit von 299 970 Km/sec und die alle Körperflächen,
die solche Wellen samt ihrem jeweiligen Photon aussenden oder zurückwerfen,

dem menschlichen Auge sichtbar machen. Für eine angeblich
so einfache logische Einheit wie « es gibt das Licht », stellt dies ein Be-

griffsgefüge von nicht unerheblicher Vielfältigkeit und Verschlungenheit
dar. Aber wer möchte sich mit der unfertigen Deutung « etwas solches »

zufrieden geben
So also gestaltet sich der in unserm Geist vorgestellte Inhalt des

Lichtbegriffes, welcher mehr oder weniger genau der Lichtgegebenheit
der Erfahrung entspricht. Dieser Inhalt ist eben an sich ein ideales
Gebilde, von uns in der angegebenen Weise innergeistig vorgestellt, welches

in dieser seinen gedanklichen Aufmachung nicht real gegeben ist. Real
ist nur der entsprechende Erfahrungsbefund, dem er sich möglichst
annähert und den er in seinem Selbst, so gut als es eben geht, zu treffen
sucht.

Diesen Inhalt kann ich meinetwegen verabsolutieren, hypostasieren
bis zur übersteigerten Gestalt von « das Licht », « das Licht als solches »,

« das Licht an sich ». Damit nehme ich ihn durchaus nicht aus dem
Idealbereich heraus, dem er von Haus aus angehört, so sehr er sonst

in seiner ursprünglichen Fassung den Zweck hat, das Reale umbildend
nachzubilden. Durch diese Übersteigerung aber wird es aus seiner dem

Erfahrungsbefund entsprechenden Bescheidenheit zu einer Art von
Substanz erhoben, welcher in der Erfahrung kein Gegenstand mehr
entsprechen kann. Übrigens dürfte als das Licht an sich, oder als solches,
d. h. als das Licht, wie es selbst in seinem selbst west, eigentlich nur das



316 Mühsames Ringen um das Problem der Universalien

physikalische Licht, wie wir es in der Erfahrung antreffen, bezeichnet

werden.
Und so steht es m. E. um alle die « an sich » und « als solches », mit

denen man so viel Aufhebens macht. Ich bitte nur, darüber nachzudenken,

wie es um das Okapi an sich steht, das wunderschöne Tier, das

man erst 1901 in den sumpfigen Urwäldern von Äquatorial-Afrika
entdeckte und das seitdem eine besondere Zierde der wenigen Tiergärten
geworden ist, die es erhalten konnten. Man hat sich dessen Begriff
einfach nach den übrigens sehr frappanten äußeren Ähnlichkeiten der
lieblichen Gestalten gebildet, wie sie in jeder guten Tierkunde abgezeichnet
sind. So geht es auch sonst.

6. Zur letzten Bemerkung Dr. Blahas, daß nämlich im göttlichen
Planen und Denken der erschaffenen Welt, dieselbe sowohl ontisch als

auch « wirklichkeitslogisch » strukturiert ist, können wir nur nochmals

betonen, daß es im göttlichen Geist keine allgemeinen Begriffe und
Aussagen gibt mit abgezirkelten logischen Einheiten und entsprechenden
Strukturen, sondern nur ein einziges Durchwaltet- und Durchleuchtct-
sein des Weltganzen in der lückenlosen Vollständigkeit all der Einzeldinge

und all der Einzelvorgänge, die es umgreift, genau so, wie sie

ontisch in ihrer konkreten Wirklichkeit bestehen und verlaufen. Ein dem
menschlichen analoges Gedankengerüst gibt es im göttlichen Wesen,
bei der Seinsunmittelbarkeit seines Vorhabens, seines Waltens und seines

Wahrnehmens, durchaus nicht. Das alles wäre bei ihm ganz und gar
unangebracht.

Mithin ist das Problem der Universalicn genau dasselbe gegenüber
den Inhalten des göttlichen Planens und Denkens wie gegenüber den

ontischen Gegebenheiten der Weltwirklichkeit. Logische Wirklichkeitseinheiten

und logische Wirklichkeitsstruktur gibt es im göttlichen Planen
und Denken nur, insofern es auch das menschliche Geistesleben mit all
seinen Formen und Inhalten vollkommen durchschaut. So kennt z. B.

Gott die entia rationis, die in der Ausgestaltung des menschlichen Wissens
eine nicht unbeträchtliche Rolle spielen, nur in seiner Intuition unseres
eigenen Geisteslebens.

Natürlich tragen diese letzten Erwägungen zur Lösung unseres
Problems positiv nichts bei. Man kann sich zu ihnen stellen wie immer,
das Problem bleibt, wie es vorliegt, und muß aus den uns zugänglichen
Gegebenheiten gelöst werden. Solche Gegebenheiten sind aber die
Inhalte des göttlichen Planens und Denkens wohl nicht. Übrigens selbst

wenn die göttliche Geisteswelt eine logische Struktur von logischen Ein-



Mühsames Ringen um das Problem der Universalien 317

heiten darstellen sollte wie die unsrige, könnte man nicht daraus schließen,

daß die wirkliche Welt aus ebensolchen Elementen, als logisch
wirklichen Elementen, ebenso logisch strukturiert wäre.

Nachtrag. Die hier vertretene paradoxe Auffassung, nach welcher
das eigentlich Gemeinte des Allgemeinen immer ein Einzelnes ist
(jeglicher Mensch ebenso wie irgendwelcher Mensch kann ja nur ein
Einzelmensch sein), dürfte die große Aporie lösen (è'^si p.èv p.<x\ior' ânopiav),
die Aristoteles selbst erhebt (Met. XIII 1087 a '10/25, vgl. De Anima

II 417 a 22/29, wie auch An. Pr. II 67 a 27/b 11) und die Eduard Zeller
in seiner Philosophie der Griechen (4. Bd., letzte Ausgabe S. 309-313)

mit unerbittlicher Schärfe geltend macht. Einerseits gibt es ein Wissen

nur vom Allgemeinen, andererseits hat nur das Einzelne wirklichen
Bestand. « Es bleibt daher schließlich doch nur übrig », meint Zeller, « an
diesem Punkt. einen höchst eingreifenden Widerspruch im System
des Philosophen anzuerkennen » (ib. 313). W. D. Ross urteilt zwar in
seiner Einleitung zur Metaphysik des Aristoteles (S. CVIII-CX) etwas

milder, ist aber von den Erklärungen des Aristoteles wenig befriedigt.
Letzterer entscheidet nämlich kurzerhand, das Wissen Suvajrei (wohl das

habituell gehabte Wissen) geht auf das Allgemeine, aber das Wissen

evspyela (das aktuell geübte Wissen) bezieht sich auf das Einzelne und
so schließt er mit der ruhigen Behauptung, es sei offenkundig (SvjXov),

daß das Wissen sich in einem Sinn auf das Allgemeine bezieht, in einem

anderen Sinn aber nicht (1. c. 24/25). Man muß gestehen, daß dies alles

ziemlich rätselhaft klingt, wenn man nicht von vornherein eingesehen

hat, daß eben das Allgemeine nur Einzelnes eigentlich meint.


	Mühsames Ringen um das Problem der Universalien

