Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Der sakramentale Kirchenbegriff
Autor: Willems, Bonifatius
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761495

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BoNiFaTius WiLLEMS O. P.

Der sakramentale Kirchenbegriff

1. Die sakramentale Struktur des géttlichen Heilshandelns

Es steckt etwas Beunruhigendes in dem Reden von der « Struktur »
des Heilshandelns Gottes. Man konnte heraushéren, daB wir Menschen
das souverine Walten Gottes in ein Arbeitsschema pressen wollten.
Wenn man aber das Selbstzeugnis Gottes in der Heiligen Schrift von
seiner immerwihrenden Treue ernst nimmt — und das Alte Testament
lebt davon —, so ergibt sich dennoch eine gewisse Berechtigung fiir die
an sich fragwiirdige Terminologie. Der Treue Gottes zu sich selber, von
der das Alte Testament erfiillt ist, entspricht auf unserer Seite der
Strukturaufweis seines Heilshandelns ; denn der Versuch eines solchen
Strukturaufweises ist das theologische Aquivalent von dem, was die
Schrift uns iiber die Wirklichkeit Gottes lehrt. Die personale Lebendig-
keit Jahwehs enthilt seine souverdne Freiheit, ist aber zugleich das
genaue Gegenteil der Willkiir der Heidengétter. Aus dieser Einsicht her-
aus konnte Israel in Vertrauen zu 'seinem Gott der VerheiBungen, dem
Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, hinaufblicken und wurde vor dem
tiefen Pessimismus vieler Heidenreligionen, in denen man sich des gott-
lichen Wohlwollens nie sicher sein konnte, behiitet. Das Volk Gottes im
alten Bund wuBte um die Treue seines Gottes, die sogar in seinem Namen
einen klaren Ausdruck fand, und ohne diese Uberzeugung hiitte es als
solches gar nicht existieren kénnen. Es wullte, daB Gottes Handeln an
den Menschen « Struktur » hat, eine gewisse, gottliche Konsequenz auf-
zeigt.

_ Zunichst war es Israel klar, daB Gott das Heil der Menschen will.
Damit ist schon eine allererste Abgrenzung gegen die Willkiir der Heiden-
gotter gegeben. Aber gleich am Anfang der Verwirklichung dieses Heils
drohte schon das Fiasko. Der Siindenfall hiitte Gott von seinem Plan



Der sakramentale Kirchenbegriff 275

abbringen konnen. Rein menschlich hitte man erwarten kénnen, daB
Gott sein Geschopf nach diesem grotesken Aufstand gegen den Schépfer
einfach vertilgt hitte, so daB die Schopfung sozusagen ein milungenes
Experiment gewesen wire. Aber schon zeigt sich Jahwehs Treue : er
fithrt das « Experiment » fort. Gleich nach dem Siindenfall wird die
Erlosung in Aussicht gestellt. Nun wire es durchaus moglich gewesen,
daB er uns erlost hitte ohne unsere Mitbeteiligung, gleichsam wie ein
Wrack, das zu guter Letzt doch noch durch Gottes exklusive Allein-
wirksamkeit geborgen wird. Die Schrift lehrt jedoch anders, und eben
weil sie anders lehrt, diirfen wir jetzt sagen, daB die Erlosung des
Menschengeschlechtes ohne Mitbeteiligung der siindigen Menschheit
selber eine Uberrumpelung durch eine souverine, den Siinder verach-
tende Gottheit gewesen wire . Gott aber verspricht nicht nur irgend-
eine Erlosung, es wird zudem verkiindet, daB der Mensch an dem gott-
lichen Erlosungswerk Anteil bekommt. Der Sprof3 des Weibes wird die
Stindenmacht vertilgen (Gen. 3, 15). Hier erscheint die Heilsgeschichte
als eine Gabe von oben, die aber zugleich eine menschliche Aufgabe ein-
schlieBt. Gott nimmt uns ernst, denn unsere menschliche Historie wird
Instrument seiner Begnadigung und so in sein Heilshandeln eingeschaltet.
Menschliche Zeit und menschliche Geschichte bekommen eine Dimen-
sion, die sie von sich aus nicht haben. Im Ablauf der Geschichte wird
diese Absicht Gottes immer klarer und eindeutiger : wenn es im Anfang
heiBt, daB der SproB des Weibes das Heil herbeifithren wird, so wird
spiter immer genauer bestimmt : ein Nachkomme Sems (Gen. 9, 26-27),
Abrahams (Gen. 12, 3), Isaaks (Gen. 26, 4), Jakobs (Gen. 28, 14). Unter
den zwolf Stimmen wird dann der Stamm Juda auserwihlt (Gen. 49,
8-12), schlieBlich noch genauer das Haus Davids (2 Sam. 7, 11-16). Gott
schaltet also die konkrete Geschichte Israels in sein Heilshandeln ein ; er
tut es aber (noch) nicht «ein fiir allemal », sondern « vielmals und auf
mancherlei Weise ». Durch diese fortschreitende Determinierung be-
kommt die Heilsgeschichte die Gestalt einer Sanduhr. Alles liuft auf die
Mitte zu, bis Christus wirklich ein fiir allemal 2 das Heil in seiner indivi-
duellen Person herbeifiihrt. Nach seinem Kommen gibt es nur noch Heil
durch irgendeinen AnschluB an seine Heilswirklichkeit. Er ist somit das

1 Vgl. THOMAS VON AQuIN: Summa contra Gentes IV, 55: «Similiter
etiam...»

® Vgl. dazu die Auseinandersetzung zwischen CoNGAR und A. DuMas : Rev.
d’Hist. et de Phil. rel. 32 (1952), vor allem 283-236, und Y. M.-]J. CoNGAR, Le
Mystére du Temple, Paris 1958, 337-342,



276 Der sakramentale Kirchenbegriff

Heil fiir alle. Er ist, mit der Kirche, gleichsam die Mitte und der untere
Teil der Sanduhr. ' '
Indem das BewuBtsein der Erwihlung im Nomadenstamm Abra-
hams stirker wurde, vollzog sich auch im AuBeren eine Wandlung. Der
Nomadenstamm wurde zum Volk. Die Auserwihlung Israels «unter
allen Volkern zu Jahwehs Eigentum » (Ex. 19, 5 ; Lev. 26, 12) gab diesem
Volke eine von auBlen sichtbare Sonderstellung. Die theokratische Orga-
nisation, die Abwehr gegen Vermischung mit den heidnischen Nachbar-
volkern machten aus Israel ein Zeichen gottlicher Gegenwart in der
Geschichte. Wer diese gottliche Prasenz in Israel nicht anerkannte,
konnte durch die Fluchpsalmen betroffen werden. Wo sie anerkannt
wurde, da «ergriffen zehn Mdnner aus allen Sprachen der Volker den
Mantelzipfel eines Juden und sagten-: LaBt uns mit euch ziehn, denn
wir haben gehort, dal Gott mit euch ist » (Zach. 8, 23). Die dulerlich
sichtbare Realitit des organisierten Gottesvolkes war eine Sichtbar-
werdung der gnadenvollen Gegenwart Gottes. Die Propheten und Wort-
fiihrer Jahwehs in Israel hatten zum Auftrag, diese Realitdt nach innen
und nach auBen vor MiBdeutung zu bewahren. Zunichst nach innen.
Israel sollte wissen — das heiBt ; existentiell vollziechen —, dafl Gottes
Gabe auch eine Aufgabe in sich enthilt. Zwar war Israel in sich, ohne
seine Verdienste, durch den freien Ruf Gottes das Zeichen seiner Gegen-
wart in der Geschichte geworden, aber das forderte eine dementspre-
chende sittliche Haltung. Was Israel war, sollte es existentiell mitvoll-
ziehen. Weil Gott Menschen und nicht etwa leblose Objekte im Prozel
der Heilsverwirklichung beanspruchte, sollte der Mensch sich auch als
solcher mitbeteiligen. Es war die groe Sorge der Propheten, dal3 das
Volk nicht in einem bequemen ErwihlungsbewuBtsein beim AuBeren
stehen bleiben sollte. Die Sonderstellung mubBte von innen her trans-
parent gemacht werden, wirklich als Zeichen erscheinen, in welchem
etwas an sich Unsichtbares in die Erscheinung trat. AuBerer Kult und
Opfer, die « A-partheit » Israels, konnten nur durch bewuB3te Annahme
als Zeichen der gottlichen Erwihlung aufleuchten. Israel sollte sich
stindig bewuBt bleiben, daB3 Gott schlieBlich auch aus Steinen Kinder
Abrahams erwecken konnte (vgl. Mt. 3, 9). Aber zudem verkiindigten
die Propheten unter gottlichem Auftrag den Sinn von Israels Geschichte
und Israels Sonderstellung gegeniiber den Heiden. Was in der Erwih-
lung an diesem kleinen Volk geschehen war, sollte auch fiir die Heiden
erfaBbar werden. Auch sie sollten in dem zusammengerufenen Gottes-
volk ein Zeichen der besonderen Gegenwart Jahwehs erblicken kénnen.



Der sakramentale Kirchenbegriff 277

Wurde dieses Zeichen als solches nicht anerkannt, so wurde man « mit
Schuld gegen den Heiligen Israels beladen » (Jer. 51, 5).

Es ist angebracht, hier schon von einer sakramentalen Struktur zu
reden. Denn zundchst besagt sakramental ganz allgemein : heiligende
Gegenwart eines an sich Verborgenen in sichtbarer Gestalt. Schon von
der Schopfung her liegt es nahe, Gottes wirksame Gegenwart in dieser
Weise zu verstehen. Wenn man angesichts der Tatsache, daB3 der unend-
liche, sich selber vollig geniigende Gott etwas von sich Unterschiedliches
ins Dasein gerufen hat, einmal richtig « theologisch » gestaunt hat, so
ist es nicht mehr so kithn anzunehmen, dall der Schopfer das Werk
seiner Hinde nun auch weiterhin an seinem Hei/shandeln beteiligt sein
14Bt. Der erste « Bindestrich », das erste « Sowohl-als-auch » liegen bereits
im gottlichen Schopfungswerk eingeschlossen und werden nachher nicht
zunichte gemacht 3. Von hier aus kann es einem auch nicht mehr von
vornherein unmoglich vorkommen, daB Gott nicht nur «senkrecht von
oben », sondern in der Horizontale der menschlichen Geschichte wirksam
ist. Damit wird auch deutlich, daB diese von Gott aufgegriffene Geschichte
eine gottliche Dimension enthilt, Heilsgeschichte wird. Mit dieser Aus-
sage ist man schon in unmittelbarer Nihe des Begriffs mysterion bzw.
sacramentum 4. Denn in beiden Fillen handelt es sich um die konkrete,
irdische Sichtbarwerdung der heiligenden Gegenwart-Gottes, an der
das (prophetische) Wort wesentlich beteiligt ist.

2. Der christologische Erkenntnisgrund

Indem « die Zeit erfiillt und das Reich Gottes herbeigekommen war »
(Mk. 1, 15 ; Eph. 1, 10), zeigte sich in Christus der Gipfelpunkt der sakra-
mentalen Struktur. Von dieser Mitte der Geschichte her wird sowohl
die Vorgeschichte des Bundesvolkes als die mit Christus angefangene
Zeit der Kirche theologisch erfaBbar. In seiner gottmenschlichen Wirk-
lichkeit und Tétigkeit war er die hichst reale Erfiillung dessen, was im
Volk Israel zeichenhaft verwirklicht wurde. In dem Menschen Jesus war

? Vgl. dazu K. Barta : KD I11/2, 752 : « Nun ist ja auch der mit Abraham
und seinem Samen geschlossene Bund, der in der Erscheinung des Menschen Jesus
zum Ziel gekommen und also erfiillt ist, kein géttlicher Willkiirakt und kein ge-
schichtliches Novum, sondern die anhebende Vollstreckung der Absicht, in der
Gott die Geschichte schon in und mit der Schopfung und also in und mit dem
Beginn der Zeit iiberhaupt anfangen lieB.»

4 Vgl. ders., KD II/1, 56.



278 Der sakramentale Kirchenbegriff

Gott leibhaftig in die Geschichte eingetreten. Er ist das puetnpiov 7ol
0ol (Kol. 2, 2). Seine in hypostatischer Vereinigung mit Gott verbun-
dene Menschheit ist das Ursakrament schlechthin, Typos und — mehr
noch — Inbegriff aller Sakramentalitdt iiberhaupt. So kann Athanasius
den paulinischen Gedanken terminologisch prizisieren, indem er sagt,
daB sich in Christi menschlicher Natur ein pustypiov Oetov vollzieht 5.
Daher sollte man auch beachten, daB jede Betrachtungsweise, die in
Christus nur die Gottheit beriicksichtigt, ja sogar jede Tendenz in diese
Richtung, sich der Gefahr einer christologischen « Verkiirzung » oder
eines verkappten Monophysitismus bewuBt sein mul. Deshalb werden
z. B. mariologische Ausfiihrungen, die solche Ansitze enthalten, mit
Recht zuriickgewiesen . Sie bedrohen den tiefsten Sinn der Inkarna-
tion und der darin zum Gipfelpunkt gelangten Struktur von Gottes
Heilshandeln 7.

Wie im Alten Bund die sakramentale Offenbarungswirklichkeit® des
sichtbar-organisierten Gottesvolkes durch das prophetische Zeugnis
naher erklirt und transparent gemacht wurde, so sehen wir den gleichen
Vorgang bei Jesus von Nazareth. Seine Gottheit war nicht evident. Er
war nicht in Gottes Gestalt, hat sich entiduflert und Knechtsgestalt an-
genommen (Phil. 2, 6-7). Darum muBten seine Zeitgenossen und miissen
auch wir auf sein in &ovoia gesprochenes Offenbarungswort héren. Weil
er in allem den Menschen gleich geworden war, ausgenommen die Siinde
(Hebr. 4, 15), sah er aus wie ein gewohnlicher jiidischer Rabbi. Aber das
Machtwort dieses Menschen wies auf ihn selbst ®. Er stellte sich hin als :
der Weg, die Wahrheit und das Leben (Jo. 14, 6), als das Licht der
Welt (Jo.8,12; 9,1) und der Lehrer der Menschen (Jo. 13,13 ; Mt.
23, 10), als der messianische Gottessohn (Mt. 16, 17). Damit erklirte

5 PG 26, 96.

% Vgl. Y. M.-]J. CoNGAR : Le Christ, Marie et 'Eglise, Paris 1952, S. 81 ff.
und Anm. 35 ; O. SEMMELROTH : Die Kirche als Ursakrament, Frankfurt a. M. 1953,
S.156 und Anm. 128 ; K. RAHNER : Probleme heutiger Mariologie, in: Aus der
Theologie der Zeit, Regensburg 1948, S. 85-113; ders., eine Rezension in ZKT
74 (1952) 235. Auch Rech. Sc. relig. 27 (1953) 53 f.

7 Vgl. Thomas’ Worte gegen dhnliche monophysitische Tendenzen : « derogat
praedicatus error utilitati Incarnationis ». Summa theol. 111 5, 3.

8 Die hier und weiterhin beniitzte Unterscheidung « Offenbarungswirklichkeit
— Offenbarungswort » besagt natiirlich keineswegs, da3 nicht auch das Wort eine
(sehr reale!) Wirklichkeit sei. Gemeint ist nur, daB beide Elemente einer ver-
schiedenen Kategorie der irdischen Wirklichkeit angehdren. Was wir meinen mit
« Offenbarungswirklichkeit », driickt Karl Barth aus, wenn er spricht von der Offen-
barung « in der Gestalt geschopflicher Gegenstdndlichkeit » (KD 1I/I, 56).

¥ Vgl. K. BartH, KD IV/I, 724.



Der sakramentale Kirchenbegriff 279

er seine tiefste Seinswirklichkeit als eine Theophanie ¢# der Kenosis 1.
Erst das wesensnotwendige Beieinander von Wort und Sakrament bzw.
Offenbarungswirklichkeit ermoglichte damals wie heute den wahren
Glauben, der ja «ex auditu » ist.

Diese Notwendigkeit der Verbindung von Wort und Offenbarungs-
wirklichkeit wird uns besonders im Johannesevangelium deutlich ge-
macht. Allen Exegeten ist es aufgefallen, daB fast auf jedes Zeichen
Christi im vierten Evangelium eine kiirzere oder lingere Erklirung und
Deutung dieses Zeichens folgt. Das sind die sogenannten theologischen
Reden Jesu ', Der Gesamtaufbau dieses Evangeliums ist daher nur von
einer sakramentalen Auffassung der Heilswirklichkeit her verstindlich.
Eng damit verbunden ist die geradezu zentralé Warnung Jesu im
7. Kapitel des Evangeliums, nicht « xat’ 8w » (Vs. 24) zu urteilen. Die
Versuchung dazu ist der sakramentalen Struktur des gottlichen Heils-
handelns inhdrent. Weil die Sichtbarwerdung des gottlichen Heils-
willens im Alten Bund, aber auch in Christus, keine Evidenz mit sich
brachte, sind wir immer der Bedrohung ausgesetzt, ein falsches Urteil
abzugeben, das heifit : beim duBerlich Sichtbaren stehen zu bleiben und
das sichtbar in die Erscheinung Getretene nicht als Zeichen einer héheren
Wirklichkeit aufzufassen. Weil sakramentale Sichtbarwerdung immer
Verhiillung (kenosis) miteinschlieBt, liegt dieses MiBverstindnis sehr
nahe. « Ist dieser nicht der Sohn Josephs ? » (Jo. 6, 42). Erst das Selbst-
zeugnis Christi, in dem er seine tiefste Wirklichkeit erklirte, macht den
Glauben moglich. Die geographisch und zeitlich genau bestimmte und
abgegrenzte Wirklichkeit seiner irdischen Erscheinung wird durch sein
Wort die einzige Sicherung und Garantie des Glaubens. Diese Garantie
aber ist unerldBlich. Denn «einen anderen Grund kann niemand legen,
als den, der gelegt worden ist, das ist Jesus Christus» (1 Kor. 3, 11).
Unser Glaube darf also kein Sprung ins Blaue hinein sein und, in diesem
Sinne, auch kein existentielles Wagnis oder gar ein « christliches Selbst-
verstindnis ». Er bezieht sich auf eine hochst reale Person. Mit dieser
Garantie steht und fillt der Glaube. Die Befiirchtung, da der Glaube
so zu einer Evidenz wird, ist véllig unbegriindet. Denn der reale Bezie-
hungspunkt unseres Glaubens hat sich der 3éEx 0Ocob, der Evidenz
menschlichen Erkennens, entzogen. Christus tritt bis zu seiner Wieder-

10 Fiir das gleiche Thema in der Johannesapokalypse, vgl. J. DanttLou, Théo-
logie du Judéo-Christianisme, Paris 1958, 158-160.

1 Vgl. O. CuLLMANN : Urchristentum und Gottesdienst. Ziirich 1956%, beson-
ders S. 38-60. ‘



280 Der sakramentale Kirchenbegriff

kunft «nur»in der sakramentalen Verhiillung seiner entdulerten Knechts-
gestalt in die Erscheinung. Erst durch sein Machtwort vermégen wir
zu dieser Knechtsgestalt das totale Ja unserer Person zu sagen. Irgend-
wie miissen wir also eine « Sicherung », eine « Garantie » dafiir haben,
daB unser Glaube sich auf ein Objekt, besser : eine Person richtet, die
diese totale Inanspruchnahme auch wirklich erheischen darf. « Der Glaube
hort auf Glaube zu sein, wenn er nicht mehr auf der Hut ist vor der
Verkehrung in Unglauben, Irrglauben oder Aberglauben » 2. Zu Christi
Lebzeiten gab es sein eigenes Wort, in é£ovusio ausgesprochen, mit dem
er auf sich hinwies und autoritativ seine eigene tiefste Offenbarungs-
wirklichkeit erklirte. Nicht so erklirte, dall nur noch das Schauen einer
Evidenz iibrig blieb, denn er blieb in der Knechtsgestalt, sondern so,
daB man im Stande war, nicht xe«t’ §wv iiber ihn zu urteilen, sondern
ein gerechtes Glaubensurteil iiber die Offenbarungswirklichkeit, die in
jener Knechtsgestalt in unsere Geschichte eingetreten war, zu bilden.
Die « Ungesichertheit des Glaubens » schlieft also die Begriindung in
dem « Gegeniiber » von Christi Person nicht aus®. Um das einzusehen,
muB man aber die sakramentale, d. h. offenbarende und zugleich ver-
hiillende Struktur von Gottes Heilshandeln, sowie das wesentliche Bei-
einander von Wort und sakramentaler Wirklichkeit genau im Auge
behalten.

Wenn Christus den Hohepunkt und den Endpunkt des géttlichen
sakramentalen Heilshandelns darstellt, dann ergibt sich daraus, dal}
auch fiir uns nur Heil zu finden ist in irgendeinem Anschlufl an diese
Mitte der Geschichte. Die kardinale, kirchentrennende Frage ist, ob sich
dieser AnschluB8 nur durch das in der Schrift zu uns kommende Wort
vollzieht, oder ob nicht auch die sakramentale Wirklichkeit von Christi
menschlicher Natur in sichtbarer Gestalt uns gegenwiirtig wird 4. Bezieht
sich das «ist» desjenigen, der war und der kommen wird (Offb. 1, 8),
exklusiv auf sein zu uns kommendes Wort in der Schrift, oder haben
wir auch Zutritt zur sichtbaren Gestalt des « Leibes Christi » unter uns ?
Wire das Erste der Fall, so wire die irdische Zeit und Wirklichkeit, in
der wir jetzt nach Christi Tod und Auferstchung leben, nicht in das
gottliche Heilshandeln aufgenommen. Dann gibe es nur die Heilswirk-
lichkeit des Damals von Christi individuell abgegrenzter, menschlicher
Natur oder seiner der Zeit entnommenen, verklirten Menschheit im

12 G, EBELING : Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 53 (1956) 372.
13 Vgl. K. BartH : KD III/2, 534.
14 Vgl. Y. M.-]J. CONGAR, Vraie et fausse réforme de 1'Eglise, Paris 1950, 467.



Der sakramentale Kirchenbegriff 281

Himmel, wahrend nur sein Wort uns im Heute erreichte und uns mit
ihm verbinde. Eine Apriori-Antwort ist hier selbstverstindlich ausge-
schlossen. Trotzdem erlaubt der Strukturzusammenhang zwischen Gottes
Heilshandeln im Alten Bund und dem in Christus vollzogenen Neuen
Bund uns die Vermutung, dal auch die sakramentale Wirklichkeits-
offenbarung sich in der Zeit der Kirche irgendwie ereignet. Wir sind
darum beréchtigt, eine Bestdtigung dieser Vermutung in der Schrift zu
suchen, miissen dann aber in der theologischen Ausarbeitung zugleich
darauf achten, wie die Einmaligkeit, das épdmaf des Christusgeschehens
gesichert wird.

3. Die Struktur der Urkirche

Offenbar rechnete Christus damit, dal} die Zeit nach seinem Tode
weitergehen wiirde. Er wullite um die Menschen, die ihn nicht mehr
sehen und héren konnten. In Hinblick darauf rief er Menschen um sich
zusammen, die seine ® Sendung und seine heilshafte Gegenwart « bis ans
Ende der Welt » zu aktualisieren hatten. Er ruft die Jiinger und kniipft
damit an ein schon vorhandenes Institut, nimlich das der « thalmidim »18,
an. Die irdische Wirklichkeit in Form einer Organisation wird in An-
spruch genommen, um das Heilswerk immer zu vergegenwdrtigen. Das
rabbinische Institut der thalmidim war das Zusammensein eines Rabbis
mit einer bestimmten Gruppe Jiinger, die oft sogar in einem Haus
wohnten. Die Jiinger wurden in der Thora sowie in der iiberlieferten
Exegese unterrichtet und konnten, wenn sie geniigend ausgebildet waren,
durch eine Handauflegung selber zum Rabbi beférdert werden. Vor der
Handauflegung waren sie die Diener des Rabbi, wurden zu zweien von
ihm ausgesandt, um Auftrige auszufiihren, und galten als diejenigen,
die alles verlassen hatten, um ihrem Rabbi zu folgen. Diese nur andeu-
tungsweise hervorgehobenen Punkte lassen schon erblicken, daB es in
den Evangelien nicht an Parallelen zur alten rabbinischen Organisation
fehlt. Es kann uns deshalb kaum iiberraschen, daB eben die Zeitgenossen
Jesu ihn und seine Gruppe in der gleichen Weise beurteilten, wie sie
alle anderen solchen Gruppen beurteilten (Mk. 2, 18). Dall Jesus tat-
sachlich an die organisatorische Form dieses jiidischen Instituts ange-

15 Vgl. T Clem. 42: « Apostoli nobis evangelii praedicatores facti sunt a
Domino Jesu Christo, Jesus Christus (munus evangelii accepit) a Deo. Missus est
igitur Christus a Deo, et apostoli a Deo ; et factum est utrumque ex voluntate Dei. »
Vgl. auch cap. 43 {.

16 Vgl, KitTEL : Theol. Wérterb. I, 406 ff. und IV, 417 fi.



282 Der sakramentale Kirchenbegriff

kniipft hat, ist nicht verwunderlich. Allerdings « lehrt » Jesus nicht die
Thora, sondern er stellt sich selber in das Zentrum ; die alten Lehr-
traditionen, die eine Selbstgerechtigkeit hervorrufen konnten, lehnt er
ab, indem er auf sich selbst als « die Wahrheit » hinweist.

Auch der engere Kreis der Apostel ist wahrscheinlich in der organi-
satorischen Struktur dem Muster eines jiidischen Instituts nachgebildet.
Das Judentum kannte den «sjaliach ». Dieser Bevollmichtigte muBte
einen Auftrag seines Auftraggebers erfiillen, wobei seine juridische Posi-
tion genau umschrieben war, und zwar in dem rabbinischen Prinzip :
« der Abgesandte eines Menschen ist wie dieser selbst » (vgl. Mt. 10, 40 ;
Jo. 13, 16). Der Inhalt des Auftrags, den Jesus seinen Aposteln gibt,
zeigt, dall sie seine messianischen Funktionen bis ans Ende der Welt
auszufithren hatten (Mt. 28, 18 ff. ; Mt. 18, 18 ; Apg. 1, 8). Dal sie diesen
Auftrag beim Tode Jesu ihm zuriickgeben sollten, geht aus nichts her-
vor, ist sogar fast paradoxal, denn eben nach seinem Tode, als Christi
Geist iiber sie kam, erhielt der Auftrag seinen eigentlichen Sinn und
seine geistbezeugte Garantie. Der Auftrag des Herrn an seine Jiinger
geht erst zu Ende bei seiner endgiiltigen Wiederkunft, dann namlich
wird auch Christus, der Gesandte, seinem Vater alles wieder iibergeben
(1 Kor. 15, 24-28) 17.

Im einzelnen kann das alles hier nicht ausgefithrt werden. Die
Artikel im Kittelschen Worterbuch kénnen daraufhin konsultiert werden.
Hier kommt es darauf an, daB3 Christus die Struktur des Gottesvolkes
weiterfithrt. Die zeichenhafte Gegenwart des gottlichen Heilswillens im
Volk Israel, spiter in dem « Rest », wird in Christus hochst reale Gegen-
wart. Diese reale Gegenwart auf Erden bricht mit dem Tode Jesu nicht
ab, sondern wird «in mysterio » weitergefithrt in dem von ihm organi-
sierten Gottesvolk des Neuen Bundes. Die entscheidende und grund-
legende Organisation dieses Volkes hat Christus selber in der Berufung
einer Anzahl Jiinger und Apostel, in ihrer Bevollmichtigung, sowie in
der Anweisung eines Menschen zum Fiihrer der von ihm zusammen-
gerufenen Gruppe vorgenommen 18, Die theologische Interpretation

17 Vgl. H. STIRNIMANN : Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung. FZPT
4 (1957) 141.

18 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentes IV 74 : « Quia igitur
Christus corporalem sui praesentiam erat Ecclesiae subtracturus, necessarium fuit
ut alios institueret sibi ministros, qui sacramenta fidelibus dispensarent. .. Oportet
ministros Christi homines esse et aliquid divinitatis eius participare secundum
aliquem spiritualem potestatem. » Diese Vollmacht mu3 immer weitergegeben wer-
den, « data est enim ad Ecclesiae aedificationem... Tamdiu igitur oportet hanc



Der sakramentale Kirchenbegriff 283

dieser Tatsache wird uns von Paulus gegeben. Als er seine Briefe schrieb,
hatte die erste Gruppe ihren missionarischen Auftrag schon zum Teil aus-
gefithrt. Die bereits {iber viele Orte der Welt zerstreuten Gemeinden,
die auf die erste, von Christus selber gestiftete Gemeinde zuriickgehen,
bilden in ihrer hierarchisch organisierten Struktur (Pastoralbriefe) das
neue Gottesvolk. Paulus bevorzugt aber einen anderen Namen. Seine
theologischen Uberlegungen fithren ihn dazu, die Identitit dieses neuen
Bundesvolkes mit Christus hervorzuheben. Das « Volk Gottes » ist der
« Leib Christi». Hier soll deutlich werden, daB diese beiden Begriffe
nicht, wie es in der moderneren Ekklesiologie voriibergehend dargestellt
wurde, einen Gegensatz einschlieBen, sondern sich im Gegenteil gegen-
seitig erganzen. « Volk Gottes » ist das physische, irdische Substrat des
wirklichkeitserfiillten Zeichens. Die eigentliche Zeichenhaftigkeit dieser
Wirklichkeit wird von Paulus mit dem Wort « Leib Christi » angedeutet,
denn mit diesem Ausdruck wird auf den im Zeichen schon irgendwie
realisierten Bezeichneten hingewiesen 1?. Durch diese theologische Quali-
fikation wird zugleich das épdnak des Christusgeschehens sichergestellt.
Das organisierte Gottesvolk ist der in der Zeit weiter existierende Leib
Christi. Die Taufe ist die reale Eingliederung in diesen Leib Christi
(Rém. 6, 3-5; 1 Kor. 12, 13). Sie ist aber zugleich die Eingliederung in
das neue Gottesvolk. Daher erklirt sich die etwas miithsame Konstruk-
tion in Kol. 2, 11, wo Taufe und Beschneidung ausdriicklich parallel
gestellt werden. Wie durch die Taufe, so entsteht auch durch die
Eucharistie « die Gemeinschaft des Leibes Christi» (1 Kor. 10, 16). Die
Gemeinschaft seines Leibes hat also eine von Christus eingesetzte Form
erhalten. Sie war und ist keine ungreifbare Grofe, sondern sie ist hier

potestatem perpetuari quamdiu necesse est aedificari Ecclesiam. Hoc autem necesse
est post mortem discipulorum Christi usque ad saeculi findem. » Vgl. auch JoH. DE
Parisus, De potestate regia et papali, cap. 2 (Ed. J. Leclercq, Paris 1942, 178 {.

1 DaB nach Paulus die Formel « Leib Christi» sich auf « 'unité céleste et
mystique », der Ausdruck « Kirche» sich dagegen auf «l’'unité empirique et
terrestre » beziehe, gibt u. E. den Sachverhalt nicht genau wieder. Vgl. V. MOREL :
Le Corps mystique du Christ et I’Eglise catholique, romaine, NRT 70 (1948) 719.
Ahnlich auch E. MErscH : La théologie du Corps mystique, 2. Bd., Paris 1949°, 196.

Auch der Unterschied, von CONGAR eingefithrt (Ecclesia ab Abel, in : Abhand-
lungen iiber Theologie und Kirche. Festschrift K. Adam, Diisseldorf 1952, 98-99),
zwischen Kirche als « sacramentum » und corpus mysticum als « res», befriedigt
uns nicht ganz, weil auch der letztere Ausdruck sich u. E. auf die im sacramentum
enthaltene res, auf das Zeichen eben als Zeichen bezieht. Mystici Corporis spricht
von dem Siinder «in mystico suo Corpore », und der ganze Tenor der Enzyklika
ist doch nach « Humani generis», daB « corpus Christi mysticum et Ecclesiam
Catholicam Romanam unum idemque esse» (AAS 42, 1950, 571).



284 Der sakramentale Kirchenbegriff

auf Erden nachweisbar in der Gemeinschaft derjenigen, die sich taufen
lassen, die Sakramente, vor allem die Eucharistie, feiern, sein erklirendes
Wort gliubig horen, und so eine wahrhaftige Gemeinde bilden. Diese
Gemeinde, in der viele, hierarchisch geordnete Glieder den einen Leib
bilden (1 Kor. 12, 12-31), glaubt an die juridische und lebenspendende
Stellung des Hauptes (Eph. 5, 22-32) 2. Sie glaubt auch an die Voll-
machtstellung einiger ihrer Glieder. Wegen der bereits zitierten Evange-
lienstellen und der darin zum Ausdruck kommenden Sorge Christi fiir
das Heilswerk nach seinem Tode, glauben wir, da Christus den Vor-
stehern der irdischen Gemeinden eine (partielle) Bevollmichtigung fiir
das Heilswerk in der Zwischenzeit gegeben hat 2. Auch jetzt sind irdische
Realititen bzw. Personen und die aus ihnen zusammengesetzte orga-
nische Gemeinschaft in der Vollziehung des goéttlichen Heilswillens be-
ansprucht. Sie sind es aber nur, insoweit sie in einer ganz bestimmten
Weise in Gemeinschaft mit der Menschheit Jesu Christi getreten sind.
Nur insoweit sie durch Taufe, Eucharistie, Glaubensgehorsam und wahr-
hafte Zusammengehorigkeit den « Leib Christi» bilden.

An Hand der Schrift sind wir nun unbemerkt soweit gekommen, dal3
wir in der Lage sind, die Bestimmungen der letzten groBen Kirchen-
enzyklika « Mystici Corporis » genauer zu erfassen, und in einigen Dis-
kussionen, die seit dem Erscheinen dieses Rundschreibens gefithrt wur-
den, Stellung zu nehmen.

4, Die sakramentale Wirklichkeitsoffenbarung in der heutigen Kirche

Schon am Anfang der bekannten Enzyklika werden die Bestim-
mungen der Kirchengliedschaft sorgfiltig dargelegt. Es heilit da : « Den
Gliedern der Kirche aber sind in Wahrheit nur jene zuzuzihlen, die das
Bad der Wiedergeburt empfingen, sich zum wahren Glauben bekennen
und sich weder selbst zu ihrem Unsegen vom Zusammenhang des Leibes

20 Vgl. P. BeNorr : Corps, téte et plérome dans les épitres de la captivité,
RB 63 (1956) 5-44.

21 Vgl. die aus dem 5. Jahrh. stammende Prifation fiir das Fest der Kirchen-
weihe in der ambrosianischen Liturgie : « Wahrhaft wiirdig ist es und recht, dir
Dank zu sagen, heiliger Herr, allmichtiger Vater, einiger Gott, durch Christus,
unseren Herrn. Denn er gab die erhabene Gewalt, die ihm selber zuteil ward, in
die Hinde der Kirche. Kraft seines eigenen Adels nannte er Kénigin sie und Braut.
Ihrer erlauchten Macht hat er unterworfen das Weltall. Ihr richtender Spruch,
so befahl er, soll gelten im Himmel... A. PAREDI : I prefazi Ambrosiani, Mailand
1937, 201. Ubers. von H. RAHNER ;: Mater Ecclesia, Einsiedeln-Koln 1944, 39.



Der sakramentale Kirchenbegriff 285

getrennt haben, noch wegen schwerer VerstéBe durch die rechtmiBige
Obrigkeit davon ausgeschlossen worden sind » 22, In diesen Bestimmungen
finden wir die Umschreibung des physischen Substrats der sakramen-
talen Heilswirklichkeit « Kirche ». Diejenige, und nur diejenige, die diese
Bestimmungen erfiillen, bilden die sichtbare Organisation der Kirche.
Sie, und sie allein, sind das auserwihlte Gottesvolk des neuen Bundes.
Volk Gottes diirfte somit der Ausdruck fiir den materialen Inhalt des
sichtbaren, klar umrissenen sakramentalen Zeichens der Kirche sein.
Der Ausdruck « Leib Christi » nimmt Bezug auf die eigentliche Zeichen-
haftigkeit jener irdischen Wirklichkeit, indem darin das Zeichen und
das im Zeichen enthaltene Bezeichnete zugleich zum Ausdruck kommen.
Es sei darum hervorgehoben, daB3 die Wirklichkeit der Kirche nicht « so
sichtbar ist wie die Republik Venedig », wie es Bellarmin wahr haben
will 2. Wire das der Fall, so hiitte der evangelische Verfasser des iibri-
gens sehr interessanten Werkes « Mistieke Liggaam en Kerk in die nuwe
rooms-katolieke teologie » 2 Recht in seiner kritischen Bemerkung, dal
nach katholischer Ansicht «alles, was das empirische Sein der Kirche
transzendiert, ausgeschlossen werden muf} ». Die Sichtbarkeit der irdi-
schen Kirche ist aber keine massive Sichtbarkeit, sie ist die Sichtbarkeit
eines sakramentalen Zeichens. Wie die sichtbare Heilswirklichkeit Christi
erst durch sein erklirendes Wort richtig aufgefaBt werden konnte, so
behiitet uns auch das Selbstzeugnis der Kirche vor jener MiBdeutung,
jenem Urteil xat’ v, das nur die duBerlich sichtbare Realitdt beriick-
sichtigt. Die sakramentale Verhiillung des gottlichen Heilswerkes gibt
im Fall der Kirche vielleicht noch mehr AnlaB zu diesem MiBverstindnis
als im Fall Christi selber. DaBB Gott in der Knechtsgestalt eines sterb-
lichen Menschen gegenwirtig ist, ist schon eine erhebliche Glaubens-
probe, daB er sich aber in der Form einer menschlichen Organisation
verhiillt, ist fiir uns vielleicht noch schwerer anzunehmen. Dennoch ent-
hilt die paulinische Lehre von dem «Leib Christi» diese erstaunliche
Botschaft. Wieweit dies fithren kann, zeigt uns der extreme Fall des
Stinders, der nach der Enzyklika noch wahrhaft Glied der Kirche ge-
nannt werden mub.

Solange ein Getaufter die wesentliche Zeichenhaftigkeit der Kirche
noch mitrealisiert, das heiBt, so lange er noch den wahren Glauben be-

22 AAS 35 (1943) 202.

23 De Eccl. mil. 3, 2.

2 W. D. JoNKER : Mistieke Liggaam en kerk in die nuwe rooms-katolieke
teologie, Kampen 1955, 136.



286 Der sakramentale Kirchenbegriff

kennt, sich weder vom Zusammenhang des Leibes getrennt hat, noch
durch die Obrigkeit davon ausgeschlossen worden ist, ist er Glied der
von Gott als Zeichen seines Heilswillens aufgegriffenen Heilswirklich-
keit. Die Kirche ist somit auch dann noch Gestalt und sogar Gegenwart
des Ubernatiirlichen, wenn der Mensch sich persénlich dagegen striubt.
Es gibt in ihr eine Dimension, die durch die Siinde nicht zerstért werden
kann. Solange man der duBeren Gemeinschaft angehort oder darin ge-
duldet wird, ist man Mitverwirklichung der wesentlichen Zeichenhaftig-
keit der Kirche. Schillebeeckx hat dies durch eine einleuchtende Parallele
ndher verstidndlich gemacht 2. Der Mensch ist in seinem Wesen Zeichen
der personlichen Liebe zweier Personen, die ihn als Frucht ihrer liebe-
vollen Hingabe empfangen haben. Es mag sein, daB sein Verhalten dieser
Zeichenfunktion nicht entspricht ; es mag sein, daBl er mit allen Kriften
der urspriinglichen Liebe seiner Eltern zu entrinnen versucht, trotzdem
aber gilt : sogar in seinem Widerstreben bleibt er das sichtbare Zeichen
der ehelichen Liebe seiner Eltern. So ist auch die Zugehorigkeit zur
sichtbaren Heilswirklichkeit der Kirche an und fiir sich schon etwas
Gnadenhaftes. DaBl dieser Fall keinen Idealzustand darstellt, versteht
sich. Eben in diesen extremen Fillen wird das Selbstzeugnis der Kirche
unheimlich belastet. Der Siinder macht es der Kirche schwer, glaubhaft
zu erscheinen. Ist die Knechtsgestalt, in der die irdische Kirche in Nach-
folge ihres Hauptes durch die Geschichte zu gehen hat, ohnehin schon
ein Skandalon (wie auch Christi menschliche Erscheinung), das Ver-
halten des Siinders fiigt an dieser wesensnotwendigen Verhiillung noch
soviel zu, daB es den Zeitgenossen oft kaum iibel zu nehmen ist, daB3
sie in der Kirche nur eine duBere Organisation oder ein Machtinstitut
sehen, wie Dostojewski in seiner Legende vom GroBinquisitor, oder — in
unseren Tagen — Simone Weil.

Von dieser Sicht auf die Heilswirklichkeit der Kirche her kann man
auch die Position in einigen diskutierten Punkten der heutigen Ekklesio-
logie bestimmen. AnlidBlich des Buches von M. D. Koster « Ekklesiologie
im Werden » 2 wurde eine Polemik gefiihrt iiber die Frage, ob die Gnade
wesensbestimmend fiir den Kirchenbegriff genannt werden kénne. Schon
die Bestimmung der Enzyklika, daB der Siinder wahrhaft Glied der
Kirche ist, eine Aussage, die, wie gezeigt, ganz in den Rahmen des sakra-

% H. ScHILLEBEECKX : Evangelie en Kerk. Tijdschr. v. Geestelijk Leven

10 (1954) 112.
2 Paderborn 1940. Vgl. dazu K. Apawm : Ekklesiologie im Werden ? TQ 122

(1941) 145-166.



Der sakramentale Kirchenbegriff 287

mentalen Kirchenbegriffs paBt, legt es nahe anzunehmen, da die Gnade
nicht im streng wissenschaftlichen Sinne wesensbestimmend genannt
werden kann. Bevor wir darauf eingehen, mochten wir den Vorbehalt,
der in den letzten Worten begriffen liegt, ausdriicklich hervorheben.
Ohne Zweifel klingt es etwas skandal6és, wenn man hort, die Gnade
diirfe nicht als wesensbestimmend fiir den Kirchenbegriff angesehen
werden. Wenn man aber die Gnade technisch-wissenschaftlich in den
Bereich der Akzidenzien verweist, so ist damit keineswegs gemeint, sie
sei weniger wichtig. « Akzidentell » besagt hier durchaus nicht « neben-
sdchlich » #7. Wir wissen ja, dall die Akzidenzien vielfach wichtiger sind
als das Wesen, wenn es sich um den Lebenswert einer Sache handelt.
Die Diskussion iiber die Frage, ob die Gnade als wesensbestimmend fiir
die Kirche angesehen werden kann, darf sich also nicht von Befiirch-
tungen, die aus dem alltidglichen Sprachgebrauch herriihren, irrefithren
lassen.

Parallel zu dem, was in der Sakramententheologié iber die giiltige
aber unfruchtbare Spendung ausgefiihrt wird, kann man auch hier sagen,
daB das sakramentale Wesen der Kirche auch dort noch realisiert wird,
wo sie in ihrer von Christus bestimmten Form einer duBerlich sichtbaren
Organisation erscheint. Hier wie dort ist der Sinn dieser Tatsache :
In dieser irdischen Wirklichkeit, nach den von Gott in Christus gestellten
Normen realisiert, tritt objektiv-giiltig das mysterium carnis Christi in
die Welt. Souverin unabhidngig von der subjektiven Wiirdigkeit oder
Unwiirdigkeit des « Spenders » bewirkt Gottes Liebe hier, in dieser seinem
Grundplan entsprechenden Wirklichkeit, das mogliche Gegeniiber unseres
Glaubens. DaB dieses Gegeniiber nicht ohne Bezichung zur Gnade ist,
ist selbstverstindlich. Jedes Zeichen macht von sich aus schon etwas
von dem, worauf es hinweist, deutlich. So ist es nicht von ungefihr,
daB Gott in Christus fiir das Zeichen Kirche eben die Form einer organi-
sierten Gemeinschaft gewiihlt hat 2. So wie das Zeichen der Handauf-
legung Machtiibergabe und nicht etwa Reinigung von Siinden bezeichnet,
Abwaschung mit Wasser hingegen wohl Reinigung, nicht Machtiibergabe,
so verweist das Zeichen des zusammengerufenen Kirchenvolkes auf die
Gnadengemeinschaft, zu der wir berufen sind. Es verweist nicht nur

27 Vgl. H. VoLk, Gnade und, Person, in : Theologie in Geschichte und Gegen-
wart, Miinchen 1957, 226.

28 Vgl. THOMAS VON AQUIN : « Ordo Ecclesiae derivatus est ab ordine coelestis
hierarchiae » (4 Sent. 13, 1, 1, sol. 5). Die Zusammengehorigkeit in der Civitas Dei
. in futuro non evacuabitur, sed perficietur» (3 Sent. 33, 1, 4).



288 Der sakramentale Kirchenbegriff

dahin wegen einer Vereinbarung. Weil gerade dieses Zeichen von sich
aus schon eine Grundanlage zu jenem Hinweis hat, bekommt es durch
Gottes iiberbietende Gnade eine verborgene Verwirklichung (« in myste-
rio ») dieser Gnadengemeinschaft. Das von Gott uns gegebene Zeichen
seiner Liebe oder das Ausharren darin ist schon ein erster Schritt bzw.
eine letzte Verbindung in bezug auf Gottes Heilsplan mit uns. Auch
wenn ein Mensch das Letzte der Wirklichkeitserfiilltheit des neutesta-
mentlichen sakramentalen Zeichens nicht aktuell als Person realisiert,
so darf er doch ein Minimum dieser dem Zeichen innewohnenden Wirk-
lichkeit als Gnade noch mitvollziehen. Man kénnte auch hier noch auf
eine Parallele hinweisen. Auch die irdische Liebe mul sich materieller
Sachen bedienen, um sich erkennbar zu machen. Zwei Menschen, die
sich verloben, schenken sich gegenseitig einen Ring. In dieser verhiltnis-
miBig unwichtigen Realitit zieht sich ihre an sich unsichtbare Liebe
gleichsam zusammen, tritt sichtbar in die Erscheinung. Wenn Uneinig-
keiten entstehen, so schickt man den Ring noch nicht sofort zuriick,
denn nicht jede voriibergehende Erkiihlung der Liebe ist AnlaB, die Ver-
lobung abzubrechen. Das Zeichen behilt also seine Giiltigkeit auch dann
noch, wenn es der momentanen inneren Gesinnung nicht mehr ganz ent-
spricht. Von hier aus wird auch sichtbar, wie sonderbar eigentlich eine
tibrigens gut gemeinte « Konsequenzmacherei » ist, die Christen, deren
Verhalten nicht im Einklang mit ihrer hohen Berufung ist, ganz aus der
Kirche bannen will. Man hort gelegentlich noch Bemerkungen, die dar-
auf hinzielen. Wenn ein Unwiirdiger (wer soll iibrigens dariiber urteilen?)
trotzdem das Band mit der Kirche nicht auflost, so behilt er, Gott sel
Dank, noch einen Faden, durch den der lebenspendende Einflull des
Hauptes der Kirche ihn wieder zum Leben erwecken kann. So lange er
das Zeichen Kirche mitrealisiert, sei es auch, daf3 er es noch verhiillender
macht, als es ohnehin schon ist, verkiindigt er der Welt, daB « etwas
passiert » ist. Indem er ndmlich nicht ganz mit der Welt mitmacht, son-
dern sich trotz seiner Siindigkeit noch in irgendeinem AduBerlichen Be-
nchmen von ihr unterscheidet, indem er sonntags noch zur Kirche geht,
das Wort des wahren Glaubens anhért und mit den anderen sich um
die Eucharistiefeier versammelt, so bleibt er Zeichen. Seine « A-partheit »,
die er trotz Siinde und Unwiirde noch selber vollzieht, ist die Apartheit
des von Gott in der Welt gesetzten Zeichens der Kirche.,

Diese, wenn man will, extreme Beleuchtung der Zeichenhaftigkeit
der Kirche, die fiir ein rechtes Verstindnis der irdischen Kirche jedoch
duBerst wertvoll ist, wird nicht nur — wie es oben geschah — durch Uber-



Der sakramentale Kirchenbegriff 289

legungen aus der Sakramententheologie legitimiert. Schon die christo-
logischen Bemerkungen fithrten uns in diese Richtung. Es ist nicht iiber-
fliissig, hier noch kurz darauf zuriickzukommen. Auch in Christus gibt
es ein « rechtliches » Element. Von hierher erhellt sich auch, wie ein
solches rechtliches Element, noch abgesehen von der inneren Haltung,
schon etwas Gnadenhaftes sein kann. Die Gnade der Vereinigung war
an und fiir sich schon eine Heiligung der Menschheit Christi. In dieser
Gnade wurde die Menschheit unseres Erlosers gesalbt und deshalb « sub-
stantiell », wie es in der Theologie heiBt, heilig. « Der Heilige Geist wirkt
hier nicht Gesinnung, wie man leicht annehmen kénnte, sondern etwas
Ontologisches, daB in Christus Gott Mensch und daB dieser Mensch
Gott war. »*® Man kann dies eine erstaunliche Behauptung nennen, wenn
man daran gewohnt ist, Heiligkeit nur als innere Gesinnung und Hingabe
zu betrachten. Es gibt aber eine zweifache Heiligkeit, wie Volk es deut-
lich herausgearbeitet hat 3°, nimlich Heiligkeit als « Aussonderung zu
einem Tun » und Heiligkeit als « Hinordnung auf Gott ». Die zwei Worte
« consecratio » und «sanctificatio » sind hier aufschlufireich. In diesem
ersten Sinne nennt auch Paulus sich « Abgesonderter » (Rém. 1, 1), und
er durfte es, weil der Heilige Geist selber gesprochen hatte : « Sondert
mir aus den Paulus und Barnabas zu dem Werke, wozu ich sie berufen
habe » (Apg. 13, 2). So sonderte sich der Heilige Geist auch eine Gruppe
aus, die er heranbildete fiir den Dienst am Gottesreich 3, Hier tritt das
Rechtliche als eine Frucht des Heiligen Geistes als ein Geschenk seiner
Liebe in Erscheinung. Gott stellt etwas Kreatiirliches « a-parte », er son-
dert es aus zu seinem Dienst. Weil es nun abgesondert in der Welt steht,
ist es eo ipso Zeichen und Sichtbarwerdung seines Handelns. Man
kann also mit Recht sagen, daB die « Gnade Struktur hat » *2, denn sie
ist nicht nur innere Hingabe, sie kann auch in Form einer juridischen
Wirklichkeit in Erscheinung treten. Wie Christi menschliche Natur kon-
sekratorisch geheiligt war noch vor und unabhingig von seiner inneren
Hingabe, so ist auch die duBlere Offenbarungswirklichkeit des Zeichens
« Kirche » selbst schon eine gnadenhafte Realitit. Durch die Absonderung
aus dem profanen Bereich wird das Abgesonderte, sei es Christi Mensch-
heit, sei es die sichtbare Gemeinschaft der Gliubigen, Bild und Zeichen

2 H. Vork : Das Wirken des Heiligen Geistes in den Gliubigen. Catholica 9

(1953) 14.

30 Ebd., 16.

31 Vgl. M.-]J. CONGAR : Der mystische Leib Christi und seine sichtbare Mani-
festation, in : O. ISsERLAND : Die Kirche Christi. Einsiedeln-Koln 1939, 38.

32 VoLk, a.a. O. 20.

19



290 Der sakramentale Kirchenbegriff

einer hoheren Realitit, die als solche an dieser Stelle schon in einem
gewissen .MaBe sichtbare Gestalt angenommen hat.

Auf Grund dieser Ausfithrungen diirfte auch klar sein, warum wir
uns zur Meinung jener bekennen, die die geheimen Hiretiker und
Schismatiker ebenfalls wie die Siinder noch zu Gliedern der Kirche
rechnen. So lange sie im duBeren Bereich den wahren Glauben noch
bekennen (die Enzyklika spricht bekanntlich bei den Bedingungen der
Kirchengliedschaft von «veram fidem profiteri »), sind sie noch mit-
beteiligt an der Zeichenfunktion der Kirche in der Welt 33,

5. Die sakramentale Woréoffenbarung in der heutigen Kirche

Aus dem Gesagten geht die Wichtigkeit des die sakramentale Wirk-
lichkeitsoffenbarung begleitenden Zeugnisses unmittelbar hervor. Das
an sich offenbarende Zeichen kann iiber seinen inhidrenten Verhiillungs-
charakter hinaus von den Menschen so sehr verdunkelt werden, daB3 das
erklirende Wort schlechthin unentbehrlich ist. Das sakramentale Zeichen
kann ja nicht « verstanden » werden, kann nicht Glaubensobjekt werden,
wenn das Wort fehlt. Obgleich die Wahl der bezeichnenden Wirklichkeit
im Fall der Kirche, wie bei den sieben Sakramenten so geschah, dal3
Christus. im gewihlten Zeichen gleichsam bei einer schon vorhandenen
Basisverweisung ankniipfte, so kann die Zeichenfunktion, die sich auf
eine dibernatiirliche Wirklichkeit bezieht, dem physischen Substrat des
Zeichens nicht aus sich innewohnen. Die Beziehung zum Ubernatiirlichen
bzw. der Hinweis auf jene iibernatiirliche GréBe, welche die Gnaden-
gemeinschaft ist, kann niemals ohne weiteres aus dem Zeichen abgelesen
werden. Wie die Heilsfunktion der Menschheit Christi, so muf3 auch die
Heilsfunktion des zusammengerufenen Gottesvolkes autoritativ erklirt
werden. Erst dann kann sie als mysterium carnis Christi aufgefaBt,
d. h. geglaubt werden 3,

33 Diese Meinung wird auch vertreten von O. SEMMELROTH : Die Kirche als
Ursakrament, Frankfurt a. M. 1953, 136-137 ; A. GOMMENGINGER : Bedeutet die
Exkommunikation Verlust der Kirchengliedschaft ?, in: ZKT 73 (1951) 12;
K. RAHNER : Schriften zur Theologie, 2. Bd., Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1955, 19 ;
K. ALGERMISSEN : Aktuelle Mitgliedschaft in der Kirche und gnadenhafte Zuge-
horigkeit bzw. Hinordnung zu ihr. TG 46 (1956) 272, Die andere Meinung wird
verteidigt von T. ZAPELENA : De Ecclesia Christi, 2, Bd.,, Rom 1954, 115 und 390.
Weiter B. PoscumaNN : Die Kirchengliedschaft, in: Zeitschr. f. Missionswiss. u.
Religionswiss. 89 (1955) 181-183, der noch viele andere Autoren anfiihrt.

3 Vgl. H. ScHILLEBEECKX : Het apostolisch ambt van de kerkelijke hier-
archie. Studia Cath. 32 (1957) 270.



Der sakramentale Kirchenbegriff 291

Damit ist etwas Wichtiges ausgesagt fiir die christliche Verkiin-
digung. Sie hat als Objekt die Heilswirklichkeit schlechthin und ist darin
auch fundiert 3. Die einzige Aufgabe des christlichen Zeugnisses in der
Welt ist : die uns von Gott in Christus und seiner Kirche geschenkte
Offenbarungswirklichkeit zu bezeugen. Durch Wort und Tat muB die
Christenheit die Welt und sich selber auf die heilshafte Gegenwart Gottes
aufmerksam machen. Die Predigt muB sich also davor hiiten, auf
Nebensachen abzugleiten, sie mul} sich auch davor hiiten, fast aus-
schlieBlich moralisch zu sein. Wie wichtig das Letztere auch sein mag,
die doktrindre Funktion der Predigt darf nicht vernachlissigt werden.
Gerade die heutige Kritik an der Kirche als sichtbare Organisation, wie
sie z. B. von Simone Weil oder von Karl Jaspers geiibt wurde bzw. wird,
konnte ein Zeichen dafiir sein, daB wir selber die Aufgabe der christ-
lichen Botschaft nicht recht verstehen. Das Wort muB3 unaufhorlich das
sakramentale Zeichen glaubwiirdig machen. Es muB} die Christusrealitit
und deren Aktualisierung in dem « Leib Christi » bezeugen. Alle christ-
liche Realitdten in unserer Welt sind zugleich « kirchliche » Realitdten.
Durch das Wort der Predigt im weitesten Sinne miissen sie als solche
erkennbar, transparent gemacht werden. Das sakramentale Wort der
kirchlichen Verkiindigung muf} den tiefsten Sinn unseres christlichen
Tuns in seiner wahren Perspektive sichtbar machen. Vielleicht verliert
das Christentum dann fiir den aufmerksamen Zuschauer etwas von seiner
Hairte, seiner den Zeitgenossen oft unverstiandlichen Massivitit. « Inner-
kirchlich » kommt hinzu, daB die Verkiindigung so die tréstende Wahr-
heit zu entdecken hilft, da8 jeder Akt, im Gnadenstand gesetzt, ein Mit-
aufbauen des Leibes Christi, der Gegenwart Christi in unserer Zeit be-
deutet. Das ist schon darum fiir den modernen Christen ermutigend,
weil sich dann zeigt, daB jede christliche Aktivitit eine Uberwindung
der siindigen Einsamkeit einschlieBt. Christliches Tun heiBt ja Vertiefung
der Christusgemeinschaft. Vertiefung der Gemeinschaft mit ihm, aber
auch — und zeitlich sogar frither — der Gemeinschaft seiner Reprisen-
tanten auf unserem Lebensweg. Das reflexive BewuBtsein der ungeheuren
Wirklichkeit, in der wir leben diirfen, das durch die christliche Verkiin-
digung bezeugt werden muB, erscheint gerade in Ubergangszeiten, so wie
wir sie jetzt erleben, von gréBter Bedeutung.

Das Offenbarungswort, von dem wir hier sprechen, ist die Heilige
Schrift und derer Aktualisierung in der kirchlichen Verkiindigung. Dieses

3 Vgl. THOMAS VON AQUIN : Summa contra Gentes TV 76.



292 Der sakramentale Kirchenbegriff

Wort hiingt nicht in der Luft, wird nicht irgendwoher gesprochen,
sondern hat seinen Standort in der Offenbarungswirklichkeit, in Christus
also und seiner Gegenwartsweise unter uns. Nur von daher ist es {iber-
haupt erst recht zu verstehen, wie auch das Zeugnis Christi nur als
sein Sprechen Wert fiir uns hat. Der Triger oder das Subjekt des Offen-
barungswortes ist alsonur Christusund seine mit ihm verbundene Kirche.
Wenn man sich der Tragweite des sakramentalen Kirchenbegriffs, von
dem das Offenbarungswort ein Wesensbestandteil ausmacht, klar
bewuft ist, so kann es einem nicht mehr iiberraschen, daf3 dieses Wort,
wenigstens in bestimmten Auspriagungen, Unfehlbarkeit beanspruchen
mubB 3¢, Es hat sich als Gottes Wille erwiesen, daB3 die objektive Christus-
wirklichkeit stindig unter uns in den Sakramenten und in der die Sakra-
mente feiernden Gemeinde aktualisiert wird. Das Zustandekommen
dieser Realitit ist, wie wir sahen, sogar prinzipiell unabhingig von der
menschlichen Wiirde oder Unwiirde. Die Garantie fiir die authentische
Realisierung der Offenbarungswirklichkeit unter uns ist demnach in der
Weihegewalt der Kirche gelegen. Durch die giiltige Ausiibung dieser
Gewalt, die der Kirche iibergeben wurde in dem Herrenwort « Tut dies
zu meinem Geddchtnis» (Luk. 22, 19), realisiert sich die strukturierte
Gemeinde, welche den Leib Christi bildet. Das Bekenntnis des wahren
Glaubens, sowie der « Zusammenhang mit dem Leib », von denen die
Enzyklika bei den Bestimmungen fiir die Kirchengliedschaft spricht, sind
ja undenkbar ohne die giiltige Ausiibung der Weihegewalt. Findet doch
dieses Glaubensbekenntnis und auch jener « Zusammenhang des Leibes »
an erster Stelle bei der Sakramentenfeier statt, worauf nun auch die
Taufe ausgerichtet ist (1 Kor. 12, 13) 3. Wenn aber das erkldrende Wort,
das die durch die Weihegewalt hervorgerufene Wirklichkeit nach seinem
tiefsten Sinn deutet, keine gleich starke Garantie wie die Weihegewalt
hitte, so diirfte man nicht glauben. Denn in diesem Fall bliebe immer die
Moglichkeit, daBl das Zeichen ein falsches, nicht von Gott autorisiertes
Urteil iiber sich selbst abgibe. Damit wiirde es aber aufhéren, objektiv-
giiltige Realisierung der in Christus vollzogenen Offenbarungswirklich-
keit zu sein. Glauben geschieht aber nur hinsichtlich der authentischen
gottlichen Offenbarungswirklichkeit. Es kann nur stattfinden, wenn man
die irdische Realitiit, deren Gott sich fiir seine Selbstoffenbarung bediente

36 Vgl. aber Y. M.-J. CongAR, Dogme christologique et ecclésiologie, in : Das
Konzil von Chalkedon, 3. Bd., Wiirzburg 1954, 262, 263 und Anm. 41, der in diesem
Punkt zuriickhaltender scheint.

37 Vgl. BENoIT, a,a. O, 15,



Der sakramentale Kirchenbegriff 293

(vgl. die Menschheit Jesu), auch tatsichlich als Sichtbarwerdung von
Gottes Heilswillen hinnimmt. Um dazu zu kommen, ist ein absolut
garantiertes Zeugnis notwendig, wie auch der Glaube an die tiefste
Wirklichkeit Christi ohne sein unfehlbares Selbstzeugnis schlechterdings
unmoglich war. Die Unabhingigkeit der Weihegewalt von menschlicher
Wiirde oder Unwiirde steht also genaw parallel zur Unfehlbarkeit des kirch-
lichen Lehramites. Sie sind die beiden Pole der sakramentalen Wirklich-
keit der Kirche 3. Und es wiire angebracht, neben dem herkémmlichen
Schriftbeweis fiir die Unfehlbarkeit auch auf diesen Strukturzusammen-
hang hinzuweisen. Es wire weiter auch zu iiberlegen, ob man nicht
neben den manchmal mit Mithe und Not aus der alten Tradition hervor-
gebrachten Zeugnissen fiir die Unfehlbarkeit auf die Tatsache hinweisen
kénnte, daBl die Haltung Roms im Ketzertaufstreit, sowie Augustins
Bekdmpfung des Donatismus ein wichtiger Beweis fiir den Glauben der
alten Kirche an die sakramentale Struktur der géttlichen Heilsokonomie
sind. Die Sicherstellung der Wirklichkeitsoffenbarung, um die es damals
schlieBlich ging, hat als notwendige Konsequenz eine unfehlbare Wort-
instanz 3. Vielleicht kénnte man hier die Parallele mit der iiblichen Sakra-
mententheologie sogar noch weiterfithren, indem man auf das Folgende
hinweist : Wie man erst im Laufe der Zeit zu der Auffassung gekommen
ist, daB die « forma sacramenti» nicht durch den ganzen sakramentalen
Wortdienst in gleicher Intensitit dargestellt wird, und damit allmihlich
zu einer « Kernisolation » 4 kam, so vollzog sich die letzte und endgiiltige
Kernisolation von dem, was man die forma des sakramentalen Zeichens
der Kirche nennen koénnte, erst im Vaticanum. Da wurde festgestellt,
welche Organe des kirchlichen Lehramtes eine unfehlbare Erklarung der
Offenbarungswirklichkeit geben kénnen und unter welchen Umstidnden.
Durch diese Organe gefiithrt, bekommt jeder, der mit der Wortverkiin-
digung durch die Kirche betreut worden ist, irgendeine Garantie fiir die
richtige Deutung der christlichen Wirklichkeit.

Die Garantie des Geistes, der « uns alles lehren und an ables erinnern
wird, was Christus uns gesagt hat » (Jo. 14, 26), bedeutet demnach, daB
das zum sakramentalen Zeichen der Kirche gehérige Wort auch in der
wesentlich geschichtlichen Weiterexistenz der Offenbarung nicht vom
Geiste Christi abweichen wird. Sakrament und Wort entwickeln sich

% Vgl. auch O. SEMMELROTH, Das geistliche Amt, Frankfurt a. M., 1958, 329.

3 Vgl. Theol. Woordenboek III, 3584-3585.

10 H. SCHILLEBEECKX : De sacramentele heilseconomie, Bd. 1, Antwerpen
1952, 351.



294 Der sakramentale Kirchenbegriff

in der Zeit. Die von Christus eingesetzte organisatorische Struktur der
Wirklichkeit der Kirche hat sich unter Wahrung dieser von ihm einge-
setzten Grundstruktur weiter zu entwickeln. Parallel dazu hat sich auch
das Gotteswort der Schrift ohne irgendeine Verkiirzung trotzdem weiter
zu entwickeln. Das Wort mul} in der Zeit, in der wir leben und in der
der Leib Christi jetzt existiert, aktualisiert werden. Die Garantie, daB
sowohl diese als jene Weiterentwicklung « im Geiste Christi » stattfinden
wird, daB es sich um eine legitime Aktualisierung der einmaligen Heils-
offenbarung in Christo handeln wird, gibt uns der Geist selber. Als
Petrus sich nach dem Hinscheiden des Herrn und nach der AusgieBung
des Heiligen Geistes zum Volk wendet in einer theologischen Erklirung
iiber den erhéhten Herrn, setzt er das Volk in Stand, an einer unfehl-
baren Erkenntnis (dogaiéc) teilzunehmen (Apg. 2, 36). Dieser erhohte
Herr, von dem Petrus hier ein vom Geist garantiertes Zeugnis ablegt,
identifiziert sich in Apg. 9, 4 ausdriicklich mit der Kirche. Inihr gibt es
eine Wortinstanz, die unter Fithrung des Heiligen Geistes dasjenige, was
sie zutiefst ist, mit gottlicher Garantie erkliaren kann und muB. « Nicht
ihr seid es, die reden, sondern der Heilige Geist ist es, der in euch redet »
(Mt. 10, 20 ; Mk. 13, 11).

Die «assistentia divina» in den unfehlbaren Entscheidungen des
kirchlichen Lehramtes, von der das Vaticanum spricht 4!, wird tiblicher-
weise scharf von dem Beistand des Heiligen Geistes in der Inspiration
und in der eigentlichen Offenbarung unterschieden. So berechtigt es
sein mag, daB die Theologen eine begriffliche Prizision anstreben, so
sollte man andererseits Zusammenhinge, die sich aus einem mehr
geschichtlichen Blick auf die gottliche Heils6konomie ergeben, nicht
aus dem Auge verlieren. Demgemal3 wire zu iiberlegen, ob die Reali-
titen der Geisteswirkung, die mit den Begriffen « inspiratio » und « assis-
tentia divina » angedeutet werden, so weit auseinander geriickt werden
miissen, wie das meistens (und oft in einer Defensivhaltung refor-
matorischen Bedenken gegeniiber) geschieht. Anfangs sahen wir bereits,
wie die alttestamentlichen Propheten zum Auftrag hatten, den wahren
Sinn der Volksgeschichte Israels nach innen und nach auflen zu ver-
kiindigen. Sie sollten die « wahre Bedeutung alles Geschehens erkliren » 42,
Indem siesich dieser ihrer Aufgabe widmeten, standen sie «gewissermafen
unter einem Zwang » 4. Gottes Geist drdngte sie, und das Wort, das sie

i1 Denz. 1839.
42 O, CuLLMANN : Die Christologie des Neuen Testaments, Tiibingen 1957, 13.
43 Ebd., 12.



Der sakramentale Kirchenbegriff 295

zu verkiindigen hatten, wird fast immer mit der stereotypen Formel
eingeleitet : « So spricht Jahweh » oder « Last Gottes...» Damit soll
deutlich werden, daB Gott selber durch die Propheten spricht. Er ist
der Garant fiir die Wahrheit ihres Zeugnisses von der Offenbarungs-
wirklichkeit. Diese Realitdt des gottlichen Beistandes bei den Propheten
steht in engstem Zusammenhang mit der Inspiration. Denn die Inspi-
ration im Alten Testament ist wohl auch jener goéttliche Beistand im
Volk Israel, der das Glaubensleben dieses Volkes — aus dem die Heilige
Schrift entstand — im Kern vor Irrtiimern bewahrte. Diese Wahrheit
ihres Glaubens hing entscheidend von den groBen geistigen IFiihrern
des Volkes ab. In ihnen konnte sich der gottliche Beistand in gewisser
Hinsicht lokalisieren. Man denke dabei an Moses, Samuel, David, die
Propheten. In Verbindung mit diesen groBen Figuren waren selbstver-
stindlich auch diejenigen, die an der schriftlichen Kodifikation des
Glaubensgutes beteiligt waren, von eminenter Bedeutung fiir den
Glauben spidterer Generationen. Der Beistand Gottes im Neuen Bund
hat ebenso zum Ziel, den Glauben des Volkes des Neuen Bundes vor
Irrtiimern zu behiiten. Dall dieser Beistand sich speziell in den Fiithrern
der Gemeinde auswirkt, und noch priziser (vgl. oben iiber die « Kern-
isolation ») in dem einen Fiihrer katexochen, widre demnach nicht
verwunderlich. Formal betrachtet liegen die «inerrantia sacrae scrip-
turae », die ja eine Frucht der Inspiration ist, und die Unfehlbarkeit des
kirchlichen Lehramtes in einer Linie. Materiell besteht der Unterschied
darin, daB nach der einmaligen Christusoffenbarung der Beistand des
Geistes in der Kirche sich darauf bezieht, daB diese einmalige Offen-
barung im Heute gewahrt bleibt. Trotz dieses Unterschieds bleibt zu
betonen, dall es derselbe Geist ist, der damals das gottliche Heilswerk
von seinen ersten geschichtlichen Anfingen bis zum Ziel in Christus
gefiihrt hat, und der heute sein Heilswerk vor Fehlentwicklung (vgl. die
Garantie in der Weihegewalt) und vor MiBdeutung (vgl. die Garantie in
der Lehrgewalt) behiitet. Darum ist es mehr als fromme Bildersprache,
wenn wir den Heiligen Geist als die Seele der Kirche bezeichnen.

Zum Abschlu3 sei noch kurz angedeutet, wie aus der hier ent-
wickelten Sicht auf die sakramentale Struktur der Kirche zwei spezi-
fische Gefahren, denen das praktische kirchliche Leben ausgesetzt ist,
unmittelbar ersichtlich werden. Es diirfte seinen Nutzen haben, darauf
hinzuweisen, denn die Einsicht in die Herkunft einer Gefahr kann schon
eine Hilfe zur Uberwindung sein.



296 Der sakramentale Kirchenbegriff

Einmal besteht die Moglichkeit, daBB unter der authentischen, von
Christus in ihrer Grundstruktur bestimmten Offenbarungswirkiichkeit
Konterbanden mitgefiihrt werden. Man proklamiert Einrichtungen und
Organisationen, die kraft Gewohnheitsrechtes oder kraft einer histo-
rischen Konstellation berechtigt waren, ja sogar vielleicht noch sind, zu
gottlicher Offenbarungswirklichkeit. Obgleich das in der Theorie nicht
leicht geschieht, so sieht die Praxis manchmal anders aus. Sobald man
fiir eine rein menschliche Organisation absolute Anerkennung fordert, so
ist man einer Vermischung der Gebiete der gottlichen Offenbarungs-
wirklichkeit und der menschlichen, zeitgebundenen Konkretisierung
dieser von Christus nur nach der Grundstruktur festgelegten Offen-
barungswirklichkeit anheimgefallen 4.

Zum andern kann das Offenbarungswort, das die Offenbarungswirk-
lichkeit erkldren und transparent machen soll, allzu exklusiv als Macht-
wort aufgefaBt werden. Das ministerium verbi wird dann zu einer
auctoritas verbi. Selbstverstindlich hat das Wort eine bindende Kraft,
nach dem Vorhergehenden diirfte das klar sein, aber es hat diese Kraft
nur tn Verbindung mit der sakramentalen Offenbarungswirklichkeit. Auf
den Gebieten in der nichsten Umgebung dieser Offenbarungswirklich-
keit kann es sich nur um ein — freilich manchmal sehr eindringliches —
Mahnwort handeln. Gerade in der Predigt ist 6fter ein Mangel an Akzen-
tuierung zu beobachten, indem nicht deutlich zwischen dem, was gottlich
ist, und dem, was «ich Paulus, nicht der Herr sagt» (1 Kor. 7, 12),
unterschieden wird. Beide Gefahren sind der sakramentalen Struktur
der Kirche inhidrent. Genauere Uberpriifung des Kirchenbegriffs sowie
ein betrachtendes Sich-Einleben in dieses groBe Mysterium der gott-
lichen Heils6konomie werden uns davor bewahren, diesen Gefahren in
der Praxis des kirchlichen Lebens zu erliegen.

4 Auch KARL BARTH warnt eindringlich vor dieser Gefahr (vgl. KD 111/2, 712).
Seine ekklesiologischen Voraussetzungen sind sehr verschieden von den unsrigen
(vgl. S. 708-712) ; es diirfte aber durch das oben im Text Ausgefithrte klar sein,
daB auch die katholische Ekklesiologie dieser Versuchung zu entrinnen vermag.



	Der sakramentale Kirchenbegriff

