
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Der sakramentale Kirchenbegriff

Autor: Willems, Bonifatius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bonifatius Willems O. P.

Der sakramentale Kirchenbegriff

1. Die sakramentale Struktur des göttlichen Heilshandelns

Es steckt etwas Beunruhigendes in dem Reden von der « Struktur »

des Heilshandelns Gottes. Man könnte heraushören, daß wir Menschen

das souveräne Walten Gottes in ein Arbeitsschema pressen wollten.
Wenn man aber das Selbstzeugnis Gottes in der Heiligen Schrift von
seiner immerwährenden Treue ernst nimmt — und das Alte Testament
lebt davon —, so ergibt sich dennoch eine gewisse Berechtigung für die

an sich fragwürdige Terminologie. Der Treue Gottes zu sicli selber, von
der das Alte Testament erfüllt ist, entspricht auf unserer Seite der

Strukturaufweis seines Heilshandelns ; denn der Versuch eines solchen

Strukturaufweises ist das theologische Äquivalent von dem, was die

Schrift uns über die Wirklichkeit Gottes lehrt. Die personale Lebendigkeit

Jahwehs enthält seine souveräne Freiheit, ist aber zugleich das

genaue Gegenteil der Willkür der Heidengötter. Aus dieser Einsicht heraus

konnte Israel in Vertrauen zu seinem Gott der Verheißungen, dem

Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, hinaufblicken und wurde vor dem

tiefen Pessimismus vieler Heidenreligionen, in denen man sich des
göttlichen Wohlwollens nie sicher sein konnte, behütet. Das Volk Gottes im
alten Bund wußte um die Treue seines Gottes, die sogar in seinem Namen
einen klaren Ausdruck fand, und ohne diese Überzeugung hätte es als

solches gar nicht existieren können. Es wußte, daß Gottes Handeln an
den Menschen « Struktur » hat, eine gewisse, göttliche Konsequenz
aufzeigt.

Zunächst war es Israel klar, daß Gott das Heil der Menschen will.
Damit ist schon eine allererste Abgrenzung gegen die Willkür der Heidengötter

gegeben. Aber gleich am Anfang der Verwirklichung dieses Heils
drohte schon das Fiasko. Der Sündenfall hätte Gott von seinem Plan



Der sakramentale Kirchenbegrifi 275

abbringen können. Rein menschlich hätte man erwarten können, daß

Gott sein Geschöpf nach diesem grotesken Aufstand gegen den Schöpfer
einfach vertilgt hätte, so daß die Schöpfung sozusagen ein mißlungenes
Experiment gewesen wäre. Aber schon zeigt sich Jahwehs Treue : er
führt das « Experiment » fort. Gleich nach dem Sündenfall wird die

Erlösung in Aussicht gestellt. Nun wäre es durchaus möglich gewesen,
daß er uns erlöst hätte ohne unsere Mitbeteiligung, gleichsam wie ein
Wrack, das zu guter Letzt doch noch durch Gottes exklusive
Alleinwirksamkeit geborgen wird. Die Schrift lehrt jedoch anders, und eben

weil sie anders lehrt, dürfen wir jetzt sagen, daß die Erlösung des

Menschengeschlechtes ohne Mitbeteiligung der sündigen Menschheit
selber eine Überrumpelung durch eine souveräne, den Sünder verachtende

Gottheit gewesen wäre L Gott aber verspricht nicht nur irgendeine

Erlösung, es wird zudem verkündet, daß der Mensch an dem
göttlichen Erlösungswerk Anteil bekommt. Der Sproß des Weibes wird die
Sündenmacht vertilgen (Gen. 3, 15). Hier erscheint die Heilsgeschickte
als eine Gabe von oben, die aber zugleich eine menschliche Aufgabe
einschließt. Gott nimmt uns ernst, denn unsere menschliche Historie wird
Instrument seiner Begnadigung und so in sein Heilshandeln eingeschaltet.
Menschliche Zeit und menschliche Geschichte bekommen eine Dimension,

die sie von sich aus nicht haben. Im Ablauf der Geschichte wird
diese Absicht Gottes immer klarer und eindeutiger : wenn es im Anfang
heißt, daß der Sproß des Weibes das Heil herbeiführen wird, so wird
später immer genauer bestimmt : ein Nachkomme Sems (Gen. 9, 26-27),
Abrahams (Gen. 12, 3), Isaaks (Gen. 26, 4), Jakobs (Gen. 28, 14). Unter
den zwölf Stämmen wird dann der Stamm Juda auserwählt (Gen. 49,

8-12), schließlich noch genauer das Haus Davids (2 Sam. 7, 11-16). Gott
schaltet also die konkrete Geschichte Israels in sein Heilshandeln ein ; er
tut es aber (noch) nicht « ein für allemal », sondern « vielmals und auf
mancherlei Weise ». Durch diese fortschreitende Determinierung
bekommt die Heilsgeschichte die Gestalt einer Sanduhr. Alles läuft auf die
Mitte zu, bis Christus wirklich ein für allemal2 das Heil in seiner
individuellen Person herbeiführt. Nach seinem Kommen gibt es nur noch Heil
durch irgendeinen Anschluß an seine Heilswirklichkeit. Er ist somit das

1 Vgl. Thomas von Aquin : Summa contra Gentes IV, 55 : « Similiter
etiam...»

2 Vgl. dazu die Auseinandersetzung zwischen Congar und A. Dumas : Rev.
d'Hist. et de Phil. rel. 32 (1952), vor allem 233-236, und Y. M.-J. Congar, Le
Mystère du Temple, Paris 1958, 337-342.



276 Der sakramentale Kirchenbegriff

Heil für alle. Er ist, mit der Kirche, gleichsam die Mitte und der untere
Teil der Sanduhr.

Indem das Bewußtsein der Erwählung im Nomadenstamm Abrahams

stärker wurde, vollzog sich auch im Äußeren eine Wandlung. Der
Nomadenstamm wurde zum Volk. Die Auserwählung Israels « unter
allen Völkern zu Jahwehs Eigentum » (Ex. 19, 5 ; Lev. 26, 12) gab diesem

Volke eine von außen sichtbare Sonderstellung. Die theokratische
Organisation, die Abwehr gegen Vermischung mit den heidnischen Nachbarvölkern

machten aus Israel ein Zeichen göttlicher Gegenwart in der
Geschichte. Wer diese göttliche Präsenz in Israel nicht anerkannte,
konnte durch die Fluchpsalmen betroffen werden. Wo sie anerkannt
wurde, da « ergriffen zehn Männer aus allen Sprachen der Völker den

Mantelzipfel eines Juden und sagten : Laßt uns mit euch ziehn, denn

wir haben gehört, daß Gott mit euch ist » (Zach. 8, 23). Die äußerlich
sichtbare Realität des organisierten Gottesvolkes war eine Sichtbar-
werdung der gnadenvollen Gegenwart Gottes. Die Propheten und
Wortführer Jahwehs in Israel hatten zum Auftrag, diese Realität nach innen
und nach außen vor Mißdeutung zu bewahren. Zunächst nach innen.
Israel sollte wissen — das heißt : existentiell vollziehen —, daß Gottes
Gabe auch eine Aufgabe in sich enthält. Zwar war Israel in sich, ohne
seine Verdienste, durch den freien Ruf Gottes das Zeichen seiner Gegenwart

in der Geschichte geworden, aber das forderte eine dementspre-
chende sittliche Haltung. Was Israel war, sollte es existentiell mitvollziehen.

Weil Gott Menschen und nicht etwa leblose Objekte im Prozeß

der Heilsverwirklichung beanspruchte, sollte der Mensch sich auch als

solcher mitbeteiligen. Es war die große Sorge der Propheten, daß das

Volk nicht in einem bequemen Erwählungsbewußtsein beim Äußeren
stehen bleiben sollte. Die Sonderstellung mußte von innen her
transparent gemacht werden, wirklicli als Zeichen erscheinen, in welchem
etwas an sich Unsichtbares in die Erscheinung trat. Äußerer Kult und
Opfer, die « A-partheit » Israels, konnten nur durch bewußte Annahme
als Zeichen der göttlichen Erwählung aufleuchten. Israel sollte sich

ständig bewußt bleiben, daß Gott schließlich auch aus Steinen Kinder
Abrahams erwecken konnte (vgl. Mt. 3, 9). Aber zudem verkündigten
die Propheten unter göttlichem Auftrag den Sinn von Israels Geschichte
und Israels Sonderstellung gegenüber den Heiden. Was in der Erwählung

an diesem kleinen Volk geschehen war, sollte auch für die Heiden
erfaßbar werden. Auch sie sollten in dem zusammengerufenen Gottesvolk

ein Zeichen der besonderen Gegenwart Jahwehs erblicken können.



Der sakramentale Kirchenbegriff 277

Wurde dieses Zeichen als solches nicht anerkannt, so wurde man « mit
Schuld gegen den Heiligen Israels beladen » (Jer. 51, 5).

Es ist angebracht, hier schon von einer sakramentalen Struktur zu
reden. Denn zunächst besagt sakramental ganz allgemein : heiligende
Gegenwart eines an sich Verborgenen in sichtbarer Gestalt. Schon von
der Schöpfung her liegt es nahe, Gottes wirksame Gegenwart in dieser

Weise zu verstehen. Wenn man angesichts der Tatsache, daß der unendliche,

sich selber völlig genügende Gott etwas von sich Unterschiedliches
ins Dasein gerufen hat, einmal richtig « theologisch » gestaunt hat, so

ist es nicht mehr so kühn anzunehmen, daß der Schöpfer das Werk
seiner Hände nun auch weiterhin an seinem HV/shandeln beteiligt sein

läßt. Der erste « Bindestrich », das erste « Sowohl-als-auch » liegen bereits
im göttlichen Schöpfungswerk eingeschlossen und werden nachher nicht
zunichte gemacht 3. Von hier aus kann es einem auch nicht mehr von
vornherein unmöglich vorkommen, daß Gott nicht nur «senkrecht von
oben », sondern in der Horizontale der menschlichen Geschichte wirksam
ist. Damit wird auch deutlich, daß diese von Gott aufgegriffene Geschichte
eine göttliche Dimension enthält, Heilsgeschichte wird. Mit dieser Aussage

ist man schon in unmittelbarer Nähe des Begriffs mysterion bzw.

sacramentum 4. Denn in beiden Fällen handelt es sich um die konkrete,
irdische Sichtbarwerdung der heiligenden Gegenwart-Gottes, an der
das (prophetische) Wort wesentlich beteiligt ist.

2. Der christologische Erkenntnisgrund

Indem « die Zeit erfüllt und das Reich Gottes herbeigekommen war »

(Mk. 1, 15 ; Eph. 1, 10), zeigte sich in Christus der Gipfelpunkt der
sakramentalen Struktur. Von dieser Mitte der Geschichte her wird sowohl
die Vorgeschichte des Bundesvolkes als die mit Christus angefangene
Zeit der Kirche theologisch erfaßbar. In seiner gottmenschlichen
Wirklichkeit und Tätigkeit war er die höchst reale Erfüllung dessen, was im
Volk Israel zeichenhaft verwirklicht wurde. In dem Menschen Jesus war

3 Vgl. dazu K. Barth : KD III/2, 752 : « Nun ist ja auch der mit Abraham
und seinem Samen geschlossene Bund, der in der Erscheinung des Menschen Jesus
zum Ziel gekommen und also erfüllt ist, kein göttlicher Willkürakt und kein
geschichtliches Novum, sondern die anhebende Vollstreckung der Absicht, in der
Gott die Geschichte schon in und mit der Schöpfung und also in und mit dem
Beginn der Zeit überhaupt anfangen ließ.»

1 Vgl. ders., KD II/l, 56.



278 Der sakramentale Kirchenbegriff

Gott leibhaftig in die Geschichte eingetreten. Er ist das (iooTy]piov toü
0sou (Kol. 2, 2). Seine in hypostatischer Vereinigung mit Gott verbundene

Menschheit ist das Ursakrament schlechthin, Typos und — mehr
noch — Inbegriff aller Sakramentalität überhaupt. So kann Athanasius
den paulinischen Gedanken terminologisch präzisieren, indem er sagt,
daß sich in Christi menschlicher Natur ein jj.ucrnf)piov Oeïov vollzieht5.
Daher sollte man auch beachten, daß jede Betrachtungsweise, die in
Christus nur die Gottheit berücksichtigt, ja sogar jede Tendenz in diese

Richtung, sich der Gefahr einer christologischen « Verkürzung » oder
eines verkappten Monophysitismus bewußt sein muß. Deshalb werden

z. B. mariologische Ausführungen, die solche Ansätze enthalten, mit
Recht zurückgewiesen 6. Sie bedrohen den tiefsten Sinn der Inkarnation

und der darin zum Gipfelpunkt gelangten Struktur von Gottes
Heilshandeln 7.

Wie im Alten Bund die sakramentale OffenbarungswVß/fcMeif8 des

sichtbar-organisierten Gottesvolkes durch das prophetische Zeugnis
näher erklärt und transparent gemacht wurde, so sehen wir den gleichen
Vorgang bei Jesus von Nazareth. Seine Gottheit war nicht evident. Er
war nicht in Gottes Gestalt, hat sich entäußert und Knechtsgestalt
angenommen (Phil. 2, 6-7). Darum mußten seine Zeitgenossen und müssen

auch wir auf sein in è^oucda gesprochenes OffenbarungsaWf hören. Weil
er in allem den Menschen gleich geworden war, ausgenommen die Sünde

(Hebr. 4, 15), sah er aus wie ein gewöhnlicher jüdischer Rabbi. Aber das

Machtwort dieses Menschen wies auf ihn selbst9. Er stellte sich hin als :

der Weg, die Wahrheit und das Leben (Jo. 14, 6), als das Licht der

Welt (Jo. 8, 12 ; 9, 1) und der Lehrer der Menschen (Jo. 13, 13 ; Mt.

23,10), als der messianische Gottessohn (Mt. 16, 17). Damit erklärte

6 PG 26, 96.
8 Vgl. Y. M.-J. Congar : Le Christ, Marie et l'Eglise, Paris 1952, S. 81 ff.

und Anm. 35 ; O. Semmelroth : Die Kirche als Ursakrament, Frankfurt a. M. 1953,
S. 156 und Anm. 128 ; K. Rahner : Probleme heutiger Mariologie, in : Aus der
Theologie der Zeit, Regensburg 1948, S. 85-113 ; ders., eine Rezension in ZKT
74 (1952) 235. Auch Rech. Sc. relig. 27 (1953) 53 f.

' Vgl. Thomas' Worte gegen ähnliche monophysitische Tendenzen : « derogat
praedicatus error utilitati Incarnationis ». Summa theol. III 5, 3.

8 Die hier und weiterhin benützte Unterscheidung « Offenbarungswirklichkeit
— Offenbarungswort » besagt natürlich keineswegs, daß nicht auch das Wort eine
(sehr reale Wirklichkeit sei. Gemeint ist nur, daß beide Elemente einer
verschiedenen Kategorie der irdischen Wirklichkeit angehören. Was wir meinen mit
« OffenbarungsWirklichkeit », drückt Karl Barth aus, wenn er spricht von der
Offenbarung « in der Gestalt geschöpflicher Gegenständlichkeit » (KD II/I, 56).

8 Vgl. K. Barth, KD IV/I, 724.



Der sakramentale Kirchenbegriff 279

er seine tiefste Seinswirklichkeit als eine Theophanie in der Kenosis10.

Erst das wesensnotwendige Beieinander von Wort und Sakrament bzw.

OffenbarungsWirklichkeit ermöglichte damals wie heute den wahren
Glauben, der ja « ex auditu » ist.

Diese Notwendigkeit der Verbindung von Wort und Offenbarungswirklichkeit

wird uns besonders im Johannesevangelium deutlich
gemacht. Allen Exegeten ist es aufgefallen, daß fast auf jedes Zeichen
Christi im vierten Evangelium eine kürzere oder längere Erklärung und

Deutung dieses Zeichens folgt. Das sind die sogenannten theologischen
Reden Jesu u. Der Gesamtaufbau dieses Evangeliums ist daher nur von
einer sakramentalen Auffassung der Heilswirklichkeit her verständlich.

Eng damit verbunden ist die geradezu zentrale Warnung Jesu im
7. Kapitel des Evangeliums, nicht « xoct' o'Jjiv » (Vs. 24) zu urteilen. Die
Versuchung dazu ist der sakramentalen Struktur des göttlichen
Heilshandelns inhärent. Weil die Sichtbarwerdung des göttlichen
Heilswillens im Alten Bund, aber auch in Christus, keine Evidenz mit sich

brachte, sind wir immer der Bedrohung ausgesetzt, ein falsches Urteil
abzugeben, das heißt : beim äußerlich Sichtbaren stehen zu bleiben und
das sichtbar in die Erscheinung Getretene nicht als Zeichen einer höheren

Wirklichkeit aufzufassen. Weil sakramentale Sichtbarwerdung immer
Verhüllung (kenosis) miteinschließt, liegt dieses Mißverständnis sehr

nahe. « Ist dieser nicht der Sohn Josephs » (Jo. 6, 42). Erst das

Selbstzeugnis Christi, in dem er seine tiefste Wirklichkeit erklärte, macht den
Glauben möglich. Die geographisch und zeitlich genau bestimmte und

abgegrenzte Wirklichkeit seiner irdischen Erscheinung wird durch sein

Wort die einzige Sicherung und Garantie des Glaubens. Diese Garantie
aber ist unerläßlich. Denn « einen anderen Grund kann niemand legen,
als den, der gelegt worden ist, das ist Jesus Christus» (1 Kor. 3, 11).

Unser Glaube darf also kein Sprung ins Blaue hinein sein und, in diesem

Sinne, auch kein existentielles Wagnis oder gar ein « christliches
Selbstverständnis ». Er bezieht sich auf eine höchst reale Person. Mit dieser
Garantie steht und fällt der Glaube. Die Befürchtung, daß der Glaube

so zu einer Evidenz wird, ist völlig unbegründet. Denn der reale

Beziehungspunkt unseres Glaubens hat sich der 86ça Oeoü, der Evidenz
menschlichen Erkennens, entzogen. Christus tritt bis zu seiner Wieder-

10 Für das gleiche Thema in der Johannesapokalypse, vgl. J. Daniélou, Theologie

du Judéo-Christianisme, Paris 1958, 158-160.
11 Vgl. O. Cuixmann : Urchristentum und Gottesdienst. Zürich 19568, besonders

S. 38-60.



280 Der sakramentale Kirchenbegriff

kunft «nur »in der sakramentalen Verhüllung seiner enteäußerten Kncchts-
gestalt in die Erscheinung. Erst durch sein Machtwort vermögen wir
zu dieser Knechtsgestalt das totale Ja unserer Person zu sagen. Irgendwie

müssen wir also eine « Sicherung », eine « Garantie » dafür haben,
daß unser Glaube sich auf ein Objekt, besser : eine Person richtet, die

diese totale Inanspruchnahme auch wirklich erheischen darf. « Der Glaube

hört auf Glaube zu sein, wenn er nicht mehr auf der Hut ist vor der

Verkehrung in Unglauben, Irrglauben oder Aberglauben »12. Zu Christi
Lebzeiten gab es sein eigenes Wort, in è^ouuîa ausgesprochen, mit dem

er auf sich hinwies und autoritativ seine eigene tiefste Offenbarungswirklichkeit

erklärte. Nicht so erklärte, daß nur noch das Schauen einer
Evidenz übrig blieb, denn er blieb in der Knechtsgestalt, sondern so,
daß man im Stande war, nicht xoer' Öijxv über ihn zu urteilen, sondern
ein gerechtes Glan Jmsurteil über die Offenbarungswirklichkeit, die in
jener Knechtsgestalt in unsere Geschichte eingetreten war, zu bilden.
Die « Ungesichertheit des Glaubens » schließt also die Begründung in
dem «Gegenüber» von Christi Person nicht aus13. Um das einzusehen,
muß man aber die sakramentale, d. h. offenbarende und zugleich
verhüllende Struktur von Gottes Heilshandeln, sowie das wesentliche
Beieinander von Wort und sakramentaler Wirklichkeit genau im Auge
behalten.

Wenn Christus den Höhepunkt und den Endpunkt des göttlichen
sakramentalen Heilshandelns darstellt, dann ergibt sich daraus, daß

auch für uns nur Heil zu finden ist in irgendeinem Anschluß an diese

Mitte der Geschichte. Die kardinale, kirchentrennende Frage ist, ob sich
dieser Anschluß nur durch das in der Schrift zu uns kommende Wort

vollzieht, oder ob nicht auch die sakramentale Wirklichkeit von Christi
menschlicher Natur in sichtbarer Gestalt uns gegenwärtig wird u. Bezieht
sich das «ist » desjenigen, der war und der kommen wird (Offb. 1, 8),
exklusiv auf sein zu uns kommendes Wort in der Schrift, oder haben

wir auch Zutritt zur sichtbaren Gestalt des « Leibes Christi » unter uns
Wäre das Erste der Fall, so wäre die irdische Zeit und Wirklichkeit, in
der wir jetzt nach Christi Tod und Auferstehung leben, nicht in das

göttliche Heilshandeln aufgenommen. Dann gäbe es nur die HcilszwÄ-
lichkeit des Damals von Christi individuell abgegrenzter, menschlicher

Natur oder seiner der Zeit entnommenen, verklärten Menschheit im

12 G. Ebeling : Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 53 (1956) 372.
13 Vgl. K. Barth : KD III/2, 534.
11 Vgl. Y. M.-J. Congar, Vraie et fausse réforme de l'Eglise, Paris 1950, 467.



Der sakramentale Kirchenbegriff 281

Himmel, während nur sein Wort uns im Heute erreichte und uns mit
ihm verbände. Eine Apriori-Antwort ist hier selbstverständlich
ausgeschlossen. Trotzdem erlaubt der Strukturzusammenhang zwischen Gottes
Heilshandeln im Alten Bund und dem in Christus vollzogenen Neuen

Bund uns die Vermutung, daß auch die sakramentale Wirklichkeits-
offenbarung sich in der Zeit der Kirche irgendwie ereignet. Wir sind
darum berechtigt, eine Bestätigung dieser Vermutung in der Schrift zu
suchen, müssen dann aber in der theologischen Ausarbeitung zugleich
darauf achten, wie die Einmaligkeit, das èpaTtaî; des Christusgeschehcns
gesichert wird.

3. Die Struktur der Urkirche

Offenbar rechnete Christus damit, daß die Zeit nach seinem Tode

weitergehen würde. Er wußte um die Menschen, die ihn nicht mehr
sehen und hören konnten. In Hinblick darauf rief er Menschen um sich

zusammen, die seine16 Sendung und seine heilshafte Gegenwart « bis ans
Ende der Welt » zu aktualisieren hatten. Er ruft die Jünger und knüpft
damit an ein schon vorhandenes Institut, nämlich das der « thalmidim »16,

an. Die irdische Wirklichkeit in Form einer Organisation wird in
Anspruch genommen, um das Heilswerk immer zu vergegenwärtigen. Das

rabbinische Institut der thalmidim war das Zusammensein eines Rabbis
mit einer bestimmten Gruppe Jünger, die oft sogar in einem Haus
wohnten. Die Jünger wurden in der Thora sowie in der überlieferten
Exegese unterrichtet und konnten, wenn sie genügend ausgebildet waren,
durch eine Handauflegung selber zum Rabbi befördert werden. Vor der

Handauflegung waren sie die Diener des Rabbi, wurden zu zweien von
ihm ausgesandt, um Aufträge auszuführen, und galten als diejenigen,
die alles verlassen hatten, um ihrem Rabbi zu folgen. Diese nur
andeutungsweise hervorgehobenen Punkte lassen schon erblicken, daß es in
den Evangelien nicht an Parallelen zur alten rabbinischen Organisation
fehlt. Es kann uns deshalb kaum überraschen, daß eben die Zeitgenossen
Jesu ihn und seine Gruppe in der gleichen Weise beurteilten, wie sie

alle anderen solchen Gruppen beurteilten (Mk. 2, 18). Daß Jesus
tatsächlich an die organisatorische Form dieses jüdischen Instituts ange-

16 Vgl. I Clem. 42 : « Apostoli nobis evangelii praedicatores facti sunt a
Domino Jesu Christo, Jesus Christus (munus evangelii aeeepit) a Deo. Missus est

igitur Christus a Deo, et apostoli a Deo ; et factum est utrumque ex voluntate Dei. »

Vgl. auch cap. 43 f.
16 Vgl. Kittel : Theol. Wörterb. I, 406 ff. und IV, 417 ff.



282 Der sakramentale Kirchenbegriff

knüpft hat, ist nicht verwunderlich. Allerdings « lehrt » Jesus nicht die

Thora, sondern er stellt sich selber in das Zentrum ; die alten
Lehrtraditionen, die eine Selbstgerechtigkeit hervorrufen könnten, lehnt er
ab, indem er auf sich selbst als « die Wahrheit » hinweist.

Auch der engere Kreis der Apostel ist wahrscheinlich in der
organisatorischen Struktur dem Muster eines jüdischen Instituts nachgebildet.
Das Judentum kannte den « sjaliach ». Dieser Bevollmächtigte mußte
einen Auftrag seines Auftraggebers erfüllen, wobei seine juridische Position

genau umschrieben war, und zwar in dem rabbinischen Prinzip :

« der Abgesandte eines Menschen ist wie dieser selbst » (vgl. Mt. 10, 40 ;

Jo. 13, 16). Der Inhalt des Auftrags, den Jesus seinen Aposteln gibt,
zeigt, daß sie seine messianischen Funktionen bis ans Ende der Welt
auszuführen hatten (Mt. 28,18 ff. ; Mt. 18, 18 ; Apg. 1, 8). Daß sie diesen

Auftrag beim Tode Jesu ihm zurückgeben sollten, geht aus nichts
hervor, ist sogar fast paradoxal, denn eben nach seinem Tode, als Christi
Geist über sie kam, erhielt der Auftrag seinen eigentlichen Sinn und
seine geistbezeugte Garantie. Der Auftrag des Herrn an seine Jünger
geht erst zu Ende bei seiner endgültigen Wiederkunft, dann nämlich
wird auch Christus, der Gesandte, seinem Vater alles wieder übergeben
(1 Kor. 1F>, 24-28) 17.

Im einzelnen kann das alles hier nicht ausgeführt werden. Die
Artikel im Kitteischen Wörterbuch können daraufhin konsultiert werden.

Hier kommt es darauf an, daß Christus die Struktur des Gottesvolkes
weiterführt. Die zeichenhafte Gegenwart des göttlichen Heilswillens im
Volk Israel, später in dem « Rest », wird in Christus höchst reale Gegenwart.

Diese reale Gegenwart auf Erden bricht mit dem Tode Jesu nicht
ab, sondern wird « in mysterio » weitergeführt in dem von ihm organisierten

Gottesvolk des Neuen Bundes. Die entscheidende und
grundlegende Organisation dieses Volkes hat Christus selber in der Berufung
einer Anzahl Jünger und Apostel, in ihrer Bevollmächtigung, sowie in
der Anweisung eines Menschen zum Führer der von ihm zusammengerufenen

Gruppe vorgenommen18. Die theologische Interpretation

17 Vgl. H. Stirnimann : Apostel-Amt und apostolische Überlieferung. FZPT
4 (195") 141.

18 Vgl. Thomas von Aquin : Summa contra gentes IV 74 : « Quia igitur
Christus corporalem sui praesentiam erat Ecclesiae subtracturus, necessarium fuit
ut alios institueret sibi ministros, qui sacramenta fidelibus dispensarent... Oportet
ministres Christi homines esse et aliquid divinitatis eius participare secundum
aliquem spiritualem potestatem. » Diese Vollmacht muß immer weitergegeben werden,

« data est enim ad Ecclesiae aedificationem... Tamdiu igitur oportet hanc



Der sakramentale KirchenbegrifE 283

dieser Tatsache wird uns von Paulus gegeben. Als er seine Briefe schrieb,
hatte die erste Gruppe ihren missionarischen Auftrag schon zum Teil
ausgeführt. Die bereits über viele Orte der Welt zerstreuten Gemeinden,
die auf die erste, von Christus selber gestiftete Gemeinde zurückgehen,
bilden in ihrer hierarchisch organisierten Struktur (Pastoralbriefe) das

neue Gottesvolk. Paulus bevorzugt aber einen anderen Namen. Seine

theologischen Überlegungen führen ihn dazu, die Identität dieses neuen
Bundesvolkes mit Christus hervorzuheben. Das « Volk Gottes » ist der
« Leib Christi ». Hier soll deutlich werden, daß diese beiden Begriffe
nicht, wie es in der moderneren Ekklesiologie vorübergehend dargestellt
wurde, einen Gegensatz einschließen, sondern sich im Gegenteil gegenseitig

ergänzen. « Volk Gottes » ist das physische, irdische Substrat des

wirklichkeitserfüllten Zeichens. Die eigentliche Zeichenhaftigkeit dieser

Wirklichkeit wird von Paulus mit dem Wort « Leib Christi » angedeutet,
denn mit diesem Ausdruck wird auf den im Zeichen schon irgendwie
realisierten Bezeichneten hingewiesen 19. Durch diese theologische
Qualifikation wird zugleich das ècpxnxE, des Christusgeschehens sichergestellt.
Das organisierte Gottesvolk ist der in der Zeit weiter existierende Leib
Christi. Die Taufe ist die reale Eingliederung in diesen Leib Christi
(Rom. 6, 3-5 ; 1 Kor. 12, 13). Sie ist aber zugleich die Eingliederung in
das neue Gottesvolk. Daher erklärt sich die etwas mühsame Konstruktion

in Kol. 2, 11, wo Taufe und Beschneidung ausdrücklich parallel
gestellt werden. Wie durch die Taufe, so entsteht auch durch die

Eucharistie « die Gemeinschaft des Leibes Christi » (1 Kor. 10,16). Die
Gemeinschaft seines Leibes hat also eine von Christus eingesetzte Form
erhalten. Sie war und ist keine ungreifbare Größe, sondern sie ist hier

potestatem perpetuari quamdiu necesse est aedificari Ecclesiam. Hoc autem necesse
est post mortem discipulorum Christi usque ad saeculi findem. » Vgl. auch Joh. de
Parisiis, De potestate regia et papali, cap. 2 (Ed. J. Leclercq, Paris 1942, 178 f.

19 Daß nach Paulus die Formel « Leib Christi » sich auf « l'unité céleste et
mystique », der Ausdruck « Kirche » sich dagegen auf « l'unité empirique et
terrestre » beziehe, gibt u. E. den Sachverhalt nicht genau wieder. Vgl. V. Morel :

Le Corps mystique du Christ et l'Eglise catholique, romaine, NRT 70 (1948) 719.
Ähnlich auch E. Mersch : La théologie du Corps mystique, 2. Bd., Paris 19493, 196.

Auch der Unterschied, von Congar eingeführt (Ecclesia ab Abel, in : Abhandlungen

über Theologie und Kirche. Festschrift K. Adam, Düsseldorf 1952, 98-99),
zwischen Kirche als « sacramentum » und corpus mysticum als « res », befriedigt
uns nicht ganz, weil auch der letztere Ausdruck sich u. E. auf die im sacramentum
enthaltene res, auf das Zeichen eben als Zeichen bezieht. Mystici Corporis spricht
von dem Sünder « in mystico suo Corpore », und der ganze Tenor der Enzyklika
ist doch nach « Humani generis », daß « corpus Christi mysticum et Ecclesiam
Catholicam Romanam unum idemque esse» (AAS 42, 1950, 571).



284 Der sakramentale Kirchenbegrift

auf Erden nachweisbar in der Gemeinschaft derjenigen, die sich taufen
lassen, die Sakramente, vor allem die Eucharistie, feiern, sein erklärendes

Wort gläubig hören, und so eine wahrhaftige Gemeinde bilden. Diese

Gemeinde, in der viele, hierarchisch geordnete Glieder den einen Leib
bilden (1 Kor. 12, 12-31), glaubt an die juridische und lebenspendende

Stellung des Hauptes (Eph. 5, 22-32) 20. Sie glaubt auch an die

Vollmachtstellung einiger ihrer Glieder. Wegen der bereits zitierten
Evangelienstellen und der darin zum Ausdruck kommenden Sorge Christi für
das Heilswerk nach seinem Tode, glauben wir, daß Christus den

Vorstehern der irdischen Gemeinden eine (partielle) Bevollmächtigung für
das Heilswerk in der Zwischenzeit gegeben hat21. Auch jetzt sind irdische
Realitäten bzw. Personen und die aus ihnen zusammengesetzte
organische Gemeinschaft in der Vollziehung des göttlichen Heilswillens
beansprucht. Sie sind es aber nur, insoweit sie in einer ganz bestimmten
Weise in Gemeinschaft mit der Menschheit Jesu Christi getreten sind.

Nur insoweit sie durch Taufe, Eucharistie, Glaubensgehorsam und wahrhafte

Zusammengehörigkeit den « Leib Christi » bilden.
An Hand der Schrift sind wir nun unbemerkt soweit gekommen, daß

wir in der Lage sind, die Bestimmungen der letzten großen
Kirchenenzyklika « Mystici Corporis » genauer zu erfassen, und in einigen
Diskussionen, die seit dem Erscheinen dieses Rundschreibens geführt wurden,

Stellung zu nehmen.

4. Die sakramentale Wirklichkeitsoffenbarung in der heutigen Kirche

Schon am Anfang der bekannten Enzyklika werden die

Bestimmungen der Kirchengliedschaft sorgfältig dargelegt. Es heißt da : « Den
Gliedern der Kirche aber sind in Wahrheit nur jene zuzuzählen, die das

Bad der Wiedergeburt empfingen, sich zum wahren Glauben bekennen
und sich weder selbst zu ihrem Unsegen vom Zusammenhang des Leibes

20 Vgl. P. Benoit : Corps, tête et plérôme dans les épitres de la captivité,
RB 63 (1956) 5-44.

21 Vgl. die aus dem 5. Jahrh. stammende Präfation für das Fest der Kirchenweihe

in der ambrosianischen Liturgie : « Wahrhaft würdig ist es und recht, dir
Dank zu sagen, heiliger Herr, allmächtiger Vater, einiger Gott, durch Christus,
unseren Herrn. Denn er gab die erhabene Gewalt, die ihm selber zuteil ward, in
die Hände der Kirche. Kraft seines eigenen Adels nannte er Königin sie und Braut.
Ihrer erlauchten Macht hat er unterworfen das Weltall. Ihr richtender Spruch,
so befahl er, soll gelten im Himmel... A. Paredi : I prefazi Ambrosiani, Mailand
1937, 201. Übers, von H. Rahner : Mater Ecclesia, Einsiedeln-Köln 1944, 39.



Der sakramentale Kirchenbegriff 285

getrennt haben, noch wegen schwerer Verstöße durch die rechtmäßige
Obrigkeit davon ausgeschlossen worden sind »22. In diesen Bestimmungen
finden wir die Umschreibung des physischen Substrats der sakramentalen

Heilswirklichkeit « Kirche ». Diejenige, und nur diejenige, die diese

Bestimmungen erfüllen, bilden die sichtbare Organisation der Kirche.
Sic, und sie allein, sind das auserwählte Gottesvolk des neuen Bundes.
Volk Gottes dürfte somit der Ausdruck für den materialen Inhalt des

sichtbaren, klar umrissenen sakramentalen Zeichens der Kirche sein.

Der Ausdruck « Leib Christi » nimmt Bezug auf die eigentliche Zeichen-

haftigkeit jener irdischen Wirklichkeit, indem darin das Zeichen und
das im Zeichen enthaltene Bezeichnete zugleich zum Ausdruck kommen.
Es sei darum hervorgehoben, daß die Wirklichkeit der Kirche nicht « so

sichtbar ist wie die Republik Venedig », wie es Bellarmin wahr haben
will23. Wäre das der Fall, so hätte der evangelische Verfasser des übrigens

sehr interessanten Werkes « Mistieke Liggaam en Kerk in die nuwe
rooms-katolieke teologie »24 Recht in seiner kritischen Bemerkung, daß

nach katholischer Ansicht « alles, was das empirische Sein der Kirche
transzendiert, ausgeschlossen werden muß ». Die Sichtbarkeit der
irdischen Kirche ist aber keine massive Sichtbarkeit, sie ist die Sichtbarkeit
eines sakramentalen Zeichens. Wie die sichtbare Heilswirklichkeit Christi
erst durch sein erklärendes Wort richtig aufgefaßt werden konnte, so

behütet uns auch das Selbstzeugnis der Kirche vor jener Mißdeutung,
jenem Urteil xat' Öiiv, das nur die äußerlich sichtbare Realität
berücksichtigt. Die sakramentale Verhüllung des göttlichen Heilswerkes gibt
im Fall der Kirche vielleicht noch mehr Anlaß zu diesem Mißverständnis
als im Fall Christi selber. Daß Gott in der Knechtsgestalt eines
sterblichen Menschen gegenwärtig ist, ist schon eine erhebliche Glaubensprobe,

daß er sich aber in der Form einer menschlichen Organisation
verhüllt, ist für uns vielleicht noch schwerer anzunehmen. Dennoch enthält

die paulinische Lehre von dem « Leib Christi » diese erstaunliche
Botschaft. Wieweit dies führen kann, zeigt uns der extreme Fall des

Sünders, der nach der Enzyklika noch wahrhaft Glied der Kirche
genannt werden muß.

Solange ein Getaufter die wesentliche Zeichenhaftigkeit der Kirche
noch mitrealisiert, das heißt, so lange er noch den wahren Glauben be-

22 AAS 35 (1943) 202.
23 De Eccl. mil. 3, 2.
24 W. D. Jonker: Mistieke Liggaam en kerk in die nuwe rooms-katolieke

teologie, Kampen 1955, 130.



286 Der sakramentale Kirchenbegriff

kennt, sich weder vom Zusammenhang des Leibes getrennt hat, noch
durch die Obrigkeit davon ausgeschlossen worden ist, ist er Glied der

von Gott als Zeichen seines Heilswillens aufgegriffenen Heilswirklichkeit.

Die Kirche ist somit auch dann noch Gestalt und sogar Gegenwart
des Übernatürlichen, wenn der Mensch sich persönlich dagegen sträubt.
Es gibt in ihr eine Dimension, die durch die Sünde nicht zerstört werden
kann. Solange man der äußeren Gemeinschaft angehört oder darin
geduldet wird, ist man Mitverwirklichung der wesentlichen Zeichenhaftig-
keit der Kirche. Schillebeeckx hat dies durch eine einleuchtende Parallele
näher verständlich gemacht25. Der Mensch ist in seinem Wesen Zeichen
der persönlichen Liebe zweier Personen, die ihn als Frucht ihrer
liebevollen Hingabe empfangen haben. Es mag sein, daß sein Verhalten dieser

Zeichenfunktion nicht entspricht ; es mag sein, daß er mit allen Kräften
der ursprünglichen Liebe seiner Eltern zu entrinnen versucht, trotzdem
aber gilt : sogar in seinem Widerstreben bleibt er das sichtbare Zeichen
der ehelichen Liebe seiner Eltern. So ist auch die Zugehörigkeit zur
sichtbaren Heilswirklichkeit der Kirche an und für sich schon etwas
Gnadenhaftes. Daß dieser Fall keinen Idealzustand darstellt, versteht
sich. Eben in diesen extremen Fällen wird das Selbstzeugnis der Kirche
unheimlich belastet. Der Sünder macht es der Kirche schwer, glaubhaft
zu erscheinen. Ist die Knechtsgestalt, in der die irdische Kirche in Nachfolge

ihres Hauptes durch die Geschichte zu gehen hat, ohnehin schon

ein Skandalon (wie auch Christi menschliche Erscheinung), das
Verhalten des Sünders fügt an dieser wesensnotwendigen Verhüllung noch
soviel zu, daß es den Zeitgenossen oft kaum übel zu nehmen ist, daß

sie in der Kirche nur eine äußere Organisation oder ein Machtinstitut
sehen, wie Dostojewski in seiner Legende vom Großinquisitor, oder — in
unseren Tagen —• Simone Weil.

Von dieser Sicht auf die Heilswirklichkeit der Kirche her kann man
auch die Position in einigen diskutierten Punkten der heutigen Ekklesio-
logie bestimmen. Anläßlich des Buches von M. D. Koster « Ekklesiologie
im Werden »26 wurde eine Polemik geführt über die Frage, ob die Gnade
wesensbestimmend für den Kirchenbegriff genannt werden könne. Schon
die Bestimmung der Enzyklika, daß der Sünder wahrhaft Glied der
Kirche ist, eine Aussage, die, wie gezeigt, ganz in den Rahmen des sakra-

25 H. Schillebeeckx : Evangelie en Kerk. Tijdschr, v. Geestelijk Leven
10 (1954) 112.

26 Paderborn 1940. Vgl. dazu K. Adam : Ekklesiologie im Werden TQ 122
(1941) 145-166.



Der sakramentale Kirchenbegriff 287

mentalen Kirchenbegriffs paßt, legt es nahe anzunehmen, daß die Gnade
nicht im streng wissenschaftlichen Sinne wesensbestimmend genannt
werden kann. Bevor wir darauf eingehen, möchten wir den Vorbehalt,
der in den letzten Worten begriffen liegt, ausdrücklich hervorheben.
Ohne Zweifel klingt es etwas skandalös, wenn man hört, die Gnade

dürfe nicht als wesensbestimmend für den Kirchenbegriff angesehen
werden. Wenn man aber die Gnade technisch-wissenschaftlich in den
Bereich der Akzidenzien verweist, so ist damit keineswegs gemeint, sie
sei weniger wichtig. « Akzidentell » besagt hier durchaus nicht «

nebensächlich »27. Wir wissen ja, daß die Akzidenzien vielfach wichtiger sind
als das Wesen, wenn es sich um den Lebenswert einer Sache handelt.
Die Diskussion über die Frage, ob die Gnade als wesensbestimmend für
die Kirche angesehen werden kann, darf sich also nicht von Befürchtungen,

die aus dem alltäglichen Sprachgebrauch herrühren, irreführen
lassen.

Parallel zu dem, was in der Sakramententheologie über die gültige
aber unfruchtbare Spendung ausgeführt wird, kann man auch hier sagen,
daß das sakramentale Wesen der Kirche auch dort noch realisiert wird,
wo sie in ihrer von Christus bestimmten Form einer äußerlich sichtbaren

Organisation erscheint. Hier wie dort ist der Sinn dieser Tatsache :

In dieser irdischen Wirklichkeit, nach den von Gott in Christus gestellten
Normen realisiert, tritt objektiv-gültig das mysterium carnis Christi in
die Welt. Souverän unabhängig von der subjektiven Würdigkeit oder

Unwürdigkeit des « Spenders » bewirkt Gottes Liebe hier, in dieser seinem

Grundplan entsprechenden Wirklichkeit, das mögliche Gegenüber unseres
Glaubens. Daß dieses Gegenüber nicht ohne Beziehung zur Gnade ist,
ist selbstverständlich. Jedes Zeichen macht von sich aus schon etwas

von dem, worauf es hinweist, deutlich. So ist es nicht von ungefähr,
daß Gott in Christus für das Zeichen Kirche eben die Form einer organisierten

Gemeinschaft gewählt hat28. So wie das Zeichen der Handauflegung

Machtübergabe und nicht etwa Reinigung von Sünden bezeichnet,

Abwaschung mit Wasser hingegen wohl Reinigung, nicht Machtübergabe,
so verweist das Zeichen des zusammengerufenen Kirchenvolkes auf die

Gnadengemeinschaft, zu der wir berufen sind. Es verweist nicht nur

27 Vgl. H. Volk, Gnade und Person, in : Theologie in Geschichte und Gegenwart,

München 1957, 226.
28 Vgl. Thomas von Aquin : « Ordo Ecclesiae derivatus est ab ordine coelestis

hierarchiae» (4 Sent. 13, 1, 1, sol. 5). Die Zusammengehörigkeit in der Civitas Dei

„in futuro non evacuabitur, sed perficietur » (3 Sent. 33, 1, 4).



288 Der sakramentale Kirchenbegriff

dahin wegen einer Vereinbarung. Weil gerade dieses Zeichen von sich

aus schon eine Grundanlage zu jenem Hinweis hat, bekommt es durch
Gottes überbietende Gnade eine verborgene Verwirklichung (« in myste-
rio ») dieser Gnadengemeinschaft. Das von Gott uns gegebene Zeichen
seiner Liebe oder das Ausharren darin ist schon ein erster Schritt bzw.
eine letzte Verbindung in bezug auf Gottes Heilsplan mit uns. Auch

wenn ein Mensch das Letzte der Wirklichkeitserfülltheit des neutesta-
mentlichen sakramentalen Zeichens nicht aktuell als Person realisiert,
so darf er doch ein Minimum dieser dem Zeichen innewohnenden
Wirklichkeit als Gnade noch mitvollziehen. Man könnte auch hier noch auf
eine Parallele hinweisen. Auch die irdische Liebe muß sich materieller
Sachen bedienen, um sich erkennbar zu machen. Zwei Menschen, die
sich verloben, schenken sich gegenseitig einen Ring. In dieser verhältnismäßig

unwichtigen Realität zieht sich ihre an sich unsichtbare Liebe

gleichsam zusammen, tritt sichtbar in die Erscheinung. Wenn Uneinigkeiten

entstehen, so schickt man den Ring noch nicht sofort zurück,
denn nicht jede vorübergehende Erkühlung der Liebe ist Anlaß, die
Verlobung abzubrechen. Das Zeichen behält also seine Gültigkeit auch dann
noch, wenn es der momentanen inneren Gesinnung nicht mehr ganz
entspricht. Von hier aus wird auch sichtbar, wie sonderbar eigentlich eine

übrigens gut gemeinte « Konsequenzmacherei » ist, die Christen, deren

Verhalten nicht im Einklang mit ihrer hohen Berufung ist, ganz aus der

Kirche bannen will. Man hört gelegentlich noch Bemerkungen, die darauf

hinzielen. Wenn ein Unwürdiger (wer soll übrigens darüber urteilen?)
trotzdem das Band mit der Kirche nicht auflöst, so behält er, Gott sei

Dank, noch einen Faden, durch den der lebenspendende Einfluß des

Hauptes der Kirche ihn wieder zum Leben erwecken kann. So lange er
das Zeichen Kirche mitrealisiert, sei es auch, daß er es noch verhüllender
macht, als es ohnehin schon ist, verkündigt er der Welt, daß « etwas

passiert » ist. Indem er nämlich nicht ganz mit der Welt mitmacht,
sondern sich trotz seiner Sündigkeit noch in irgendeinem äußerlichen
Benehmen von ihr unterscheidet, indem er sonntags noch zur Kirche geht,
das Wort des wahren Glaubens anhört und mit den anderen sicli um
die Eucharistiefeier versammelt, so bleibt er Zeichen. Seine « A-partheit »,

die er trotz Sünde und Unwürde noch selber vollzieht, ist die Apartheit
des von Gott in der Welt gesetzten Zeichens der Kirche.

Diese, wenn man will, extreme Beleuchtung der Zeichenhaftigkeit
der Kirche, die für ein rechtes Verständnis der irdischen Kirche jedoch
äußerst wertvoll ist, wird nicht nur — wie es oben geschah — durch Über-



Der sakramentale Kirchenbegriff 289

legungen aus der Sakramententlieologie legitimiert. Schon die christo-
logischen Bemerkungen führten uns in diese Richtung. Es ist nicht
überflüssig, hier noch kurz darauf zurückzukommen. Auch in Christus gibt
es ein « rechtliches » Element. Von hierher erhellt sich auch, wie ein
solches rechtliches Element, noch abgesehen von der inneren Haltung,
schon etwas Gnadenhaftes sein kann. Die Gnade der Vereinigung war
an und für sich schon eine Heiligung der Menschheit Christi. In dieser
Gnade wurde die Menschheit unseres Erlösers gesalbt und deshalb «

substantiell », wie es in der Theologie heißt, heilig. « Der Heilige Geist wirkt
hier nicht Gesinnung, wie man leicht annehmen könnte, sondern etwas

Ontologisches, daß in Christus Gott Mensch und daß dieser Mensch
Gott war. »29 Man kann dies eine erstaunliche Behauptung nennen, wenn

man daran gewohnt ist, Heiligkeit nur als innere Gesinnung und Hingabe
zu betrachten. Es gibt aber eine zweifache Heiligkeit, wie Volk es deutlich

herausgearbeitet hat 30, nämlich Heiligkeit als « Aussonderung zu
einem Tun » und Heiligkeit als « Hinordnung auf Gott ». Die zwei Worte
« consecratio » und « sanctificatio » sind hier aufschlußreich. In diesem

ersten Sinne nennt auch Paulus sich « Abgesonderter » (Rom. 1,1), und
er durfte es, weil der Heilige Geist selber gesprochen hatte : « Sondert

mir aus den Paulus und Barnabas zu dem Werke, wozu ich sie berufen
habe » (Apg. 13, 2). So sonderte sich der Heilige Geist auch eine Gruppe
aus, die er heranbildete für den Dienst am Gottesreich 81. Hier tritt das

Rechtliche als eine Frucht des Heiligen Geistes als ein Geschenk seiner
Liebe in Erscheinung. Gott stellt etwas Kreatürliches « a-parte », er
sondert es aus zu seinem Dienst. Weil es nun abgesondert in der Welt steht,
ist es eo ipso Zeichen und Sichtbarwerdung seines Handelns. Man
kann also mit Recht sagen, daß die « Gnade Struktur hat » 32, denn sie

ist nicht nur innere Hingabe, sie kann auch in Form einer juridischen
Wirklichkeit in Erscheinung treten. Wie Christi menschliche Natur kon-
sekratorisch geheiligt war noch vor und unabhängig von seiner inneren
Hingabe, so ist auch die äußere Offenbarungswirklichkeit des Zeichens
« Kirche » selbst schon eine gnadenhafte Realität. Durch die Absonderung
aus dem profanen Bereich wird das Abgesonderte, sei es Christi Menschheit,

sei es die sichtbare Gemeinschaft der Gläubigen, Bild und Zeichen

29 H. Volk : Das Wirken des Heiligen Geistes in den Gläubigen. Catholica 9

(1953) 14.
30 Ebd., 16.
31 Vgl. M.-J. Congar : Der mystische Leib Christi und seine sichtbare

Manifestation, in : O. Iserland : Die Kirche Christi. Einsiedeln-Köln 1939, 38.
32 Volk, a. a. O. 20.

19



290 Der sakramentale Kirchenbegriff

einer höheren Realität, die als solche an dieser Stelle schon in einem

gewissen Maße sichtbare Gestalt angenommen hat.
Auf Grund dieser Ausführungen dürfte auch klar sein, warum wir

uns zur Meinung jener bekennen, die die geheimen Häretiker und
Schismatiker ebenfalls wie die Sünder noch zu Gliedern der Kirche
rechnen. So lange sie im äußeren Bereich den wahren Glauben noch
bekennen (die Enzyklika spricht bekanntlich bei den Bedingungen der

Kirchengliedschaft von « veram fidem firofiteri»), sind sie noch
mitbeteiligt an der Zeichenfunktion der Kirche in der Welt33.

5. Die sakramentale Wortoffenbarung in der heutigen Kirche

Aus dem Gesagten geht die Wichtigkeit des die sakramentale
Wirklichkeitsoffenbarung begleitenden Zeugnisses unmittelbar hervor. Das

an sich offenbarende Zeichen kann über seinen inhärenten Verhüllungscharakter

hinaus von den Menschen so sehr verdunkelt werden, daß das

erklärende Wort schlechthin unentbehrlich ist. Das sakramentale Zeichen
kann ja nicht « verstanden » werden, kann nicht Glaubensobjekt werden,

wenn das Wort fehlt. Obgleich die Wahl der bezeichnenden Wirklichkeit
im Fall der Kirche, wie bei den sieben Sakramenten so geschah, daß

Christus, im gewählten Zeichen gleichsam bei einer schon vorhandenen

Basisverweisung anknüpfte, so kann die Zeichenfunktion, die sich auf
eine übernatürliche Wirklichkeit bezieht, dem physischen Substrat des

Zeichens nicht aus sich innewohnen. Die Beziehung zum Übernatürlichen
bzw. der Hinweis auf jene übernatürliche Größe, welche die

Gnadengemeinschaft ist, kann niemals ohne weiteres aus dem Zeichen abgelesen
werden. Wie die Heilsfunktion der Menschheit Christi, so muß auch die
Heilsfunktion des zusammengerufenen Gottesvolkes autoritativ erklärt
werden. Erst dann kann sie als mysterium carnis Christi aufgefaßt,
d. h. geglaubt werden 34.

33 Diese Meinung wird auch vertreten von O. Semmelroth : Die Kirche als
Ursakrament, Frankfurt a. M. 1953, 136-137 ; A. Gommenginger : Bedeutet die
Exkommunikation Verlust der Kirchengliedschaft in : ZKT 73 (1951) 12 ;

K. Rahner : Schriften zur Theologie, 2. Bd., Einsiedeln-Zürich-Köln 1955, 19;
K. Algermissen : Aktuelle Mitgliedschaft in der Kirche und gnadenhafte
Zugehörigkeit bzw. Hinordnung zu ihr. TG 46 (1956) 272. Die andere Meinung wird
verteidigt von T. Zapelena : De Ecclesia Christi, 2. Bd., Rom 1954, 115 und 390.
Weiter B. Poschmann : Die Kirchengliedschaft, in : Zeitschr. f. Missionswiss. u.
Religionswiss. 39 (1955) 181-183, der noch viele andere Autoren anführt.

34 Vgl. H. Schillebeeckx : Hct apostolisch ambt van de kerkelijke
hiérarchie. Studia Cath. 32 (1957) 270.



Der sakramentale Kirchenbegriff 291
•

Damit ist etwas Wichtiges ausgesagt für die christliche Verkündigung.

Sie hat als Objekt die Heilswirklichkeit schlechthin und ist darin
auch fundiert35. Die einzige Aufgabe des christlichen Zeugnisses in der
Welt ist : die uns von Gott in Christus und seiner Kirche geschenkte

Offenbarungswirklichkeit zu bezeugen. Durch Wort und Tat muß die
Christenheit die Welt und sich selber auf die heilshafte Gegenwart Gottes
aufmerksam machen. Die Predigt muß sich also davor hüten, auf
Nebensachen abzugleiten, sie muß sich auch davor hüten, fast
ausschließlich moralisch zu sein. Wie wichtig das Letztere auch sein mag,
die doktrinäre Funktion der Predigt darf nicht vernachlässigt werden.
Gerade die heutige Kritik an der Kirche als sichtbare Organisation, wie
sie z. B. von Simone Weil oder von Karl Jaspers geübt wurde bzw. wird,
könnte ein Zeichen dafür sein, daß wir selber die Aufgabe der christlichen

Botschaft nicht recht verstehen. Das Wort muß unaufhörlich das
sakramentale Zeichen glaubwürdig machen. Es muß die Christusrealität
und deren Aktualisierung in dem « Leib Christi » bezeugen. Alle christliche

Realitäten in unserer Welt sind zugleich « kirchliche » Realitäten.
Durch das Wort der Predigt im weitesten Sinne müssen sie als solche

erkennbar, transparent gemacht werden. Das sakramentale Wort der
kirchlichen Verkündigung muß den tiefsten Sinn unseres christlichen
Tuns in seiner wahren Perspektive sichtbar machen. Vielleicht verliert
das Christentum dann für den aufmerksamen Zuschauer etwas von seiner

Härte, seiner den Zeitgenossen oft unverständlichen Massivität. «

Innerkirchlich » kommt hinzu, daß die Verkündigung so die tröstende Wahrheit

zu entdecken hilft, daß jeder Akt, im Gnadenstand gesetzt, ein
Mitaufbauen des Leibes Christi, der Gegenwart Christi in unserer Zeit
bedeutet. Das ist schon darum für den modernen Christen ermutigend,
weil sich dann zeigt, daß jede christliche Aktivität eine Überwindung
der sündigen Einsamkeit einschließt. Christliches Tun heißt ja Vertiefung
der Christusgemeinschaft. Vertiefung der Gemeinschaft mit ihm, aber
auch — und zeitlich sogar früher — der Gemeinschaft seiner Repräsentanten

auf unserem Lebensweg. Das reflexive Bewußtsein der ungeheuren
Wirklichkeit, in der wir leben dürfen, das durch die christliche Verkündigung

bezeugt werden muß, erscheint gerade in Übergangszeiten, so wie

wir sie jetzt erleben, von größter Bedeutung.
Das Offenbarungswort, von dem wir hier sprechen, ist die Heilige

Schrift und derer Aktualisierung in der kirchlichen Verkündigung. Dieses

35 Vgl. Thomas von Aquin : Summa contra Gentes TV 76.



292 Der sakramentale Kirchenbegriff
•

Wort hängt nicht in der Luft, wird nicht irgendwoher gesprochen,
sondern hat seinen Standort in der Offenbarungswirklichkeit, in Christus
also und seiner Gegenwartsweise unter uns. Nur von daher ist es

überhaupt erst recht zu verstehen, wie auch das Zeugnis Christi nur als

sein Sprechen Wert für uns hat. Der Träger oder das Subjekt des

Offenbarungswortes ist also nur Christus und seine mit ihm verbundene Kirche.
Wenn man sich der Tragweite des sakramentalen Kirchenbegriffs, von
dem das Offenbarungswort ein Wesensbestandteil ausmacht, klar
bewußt ist, so kann es einem nicht mehr überraschen, daß dieses Wort,
wenigstens in bestimmten Ausprägungen, Unfehlbarkeit beanspruchen
muß 36. Es hat sich als Gottes Wille erwiesen, daß die objektive
Christuswirklichkeit ständig unter uns in den Sakramenten und in der die Sakramente

feiernden Gemeinde aktualisiert wird. Das Zustandekommen
dieser Realität ist, wie wir sahen, sogar prinzipiell unabhängig von der

menschlichen Würde oder Unwürde. Die Garantie für die authentische
Realisierung der Offenbarungswirklichkeit unter uns ist demnach in der

Weihegewalt der Kirche gelegen. Durch die gültige Ausübung dieser

Gewalt, die der Kirche übergeben wurde in dem Herrenwort « Tut dies

zu meinem Gedächtnis» (Luk. 22,19), realisiert sich die strukturierte
Gemeinde, welche den Leib Christi bildet. Das Bekenntnis des wahren
Glaubens, sowie der « Zusammenhang mit dem Leib », von denen die

Enzyklika bei den Bestimmungen für die Kirchengliedschaft spricht, sind

ja undenkbar ohne die gültige Ausübung der Weihegewalt. Findet doch
dieses Glaubensbekenntnis und auch jener « Zusammenhang des Leibes »

an erster Stelle bei der Sakramentenfeier statt, worauf nun auch die

Taufe ausgerichtet ist (1 Kor. 12, 13) 37. Wenn aber das erklärende Wort,
das die durch die Weihegewalt hervorgerufene Wirklichkeit nach seinem

tiefsten Sinn deutet, keine gleich starke Garantie wie die Weihegewalt
hätte, so dürfte man nicht glauben. Denn in diesem Fall bliebe immer die

Möglichkeit, daß das Zeichen ein falsches, nicht von Gott autorisiertes
Urteil über sich selbst abgäbe. Damit würde es aber aufhören, objektivgültige

Realisierung der in Christus vollzogenen Offenbarungswirklichkeit

zu sein. Glauben geschieht aber nur hinsichtlich der authentischen

göttlichen Offenbarungswirklichkeit. Es kann nur stattfinden, wenn man
die irdische Realität, deren Gott sich für seine Selbstoffenbarung bediente

38 Vgl. aber Y. M.-J. Conc,ar, Dogme christologique et ecclésiologie, in : Das
Konzil von Chalkedon, 3. Bd., Würzburg 1954, 262, 263 und Anm. 41, der in diesem
Punkt zurückhaltender scheint.

37 Vgl. Benoit, a.a.O. 15.



Der sakramentale Kirchenbegriff 293

(vgl. die Menschheit Jesu), auch tatsächlich als Sichtbarwerdung von
Gottes Heilswillen hinnimmt. Um dazu zu kommen, ist ein absolut
garantiertes Zeugnis notwendig, wie auch der Glaube an die tiefste
Wirklichkeit Christi ohne sein unfehlbares Selbstzeugnis schlechterdings
unmöglich war. Die Unabhängigkeit der Weihegewalt von menschlicher

Würde oder Unwürde steht also genau parallel zur Unfehlbarkeit des

kirchlichen Lehramtes. Sie sind die beiden Pole der sakramentalen Wirklichkeit

der Kirche 38. Und es wäre angebracht, neben dem herkömmlichen
Schriftbeweis für die Unfehlbarkeit auch auf diesen Strukturzusammenhang

hinzuweisen. Es wäre weiter auch zu überlegen, ob man nicht
neben den manchmal mit Mühe und Not aus der alten Tradition
hervorgebrachten Zeugnissen für die Unfehlbarkeit auf die Tatsache hinweisen

könnte, daß die Haltung Roms im Ketzertaufstreit, sowie Augustins
Bekämpfung des Donatismus ein wichtiger Beweis für den Glauben der
alten Kirche an die sakramentale Struktur der göttlichen Heilsökonomie
sind. Die Sicherstellung der BTVM'cMeffcoffenbarung, um die es damals
schließlich ging, hat als notwendige Konsequenz eine unfehlbare
Wortinstanz 39. Vielleicht könnte man hier die Parallele mit der üblichen
Sakramententheologie sogar noch weiterführen, indem man auf das Folgende
hinweist : Wie man erst im Laufe der Zeit zu der Auffassung gekommen
ist, daß die « forma sacramenti » nicht durch den ganzen sakramentalen
Wortdienst in gleicher Intensität dargestellt wird, und damit allmählich
zu einer « Kernisolation »40 kam, so vollzog sich die letzte und endgültige
Kernisolation von dem, was man die forma des sakramentalen Zeichens
der Kirche nennen könnte, erst im Vaticanum. Da wurde festgestellt,
welche Organe des kirchlichen Lehramtes eine unfehlbare Erklärung der

Oifenbarungswirklichkeit geben können und unter welchen Umständen.
Durch diese Organe geführt, bekommt jeder, der mit der Wortverkündigung

durch die Kirche betreut worden ist, irgendeine Garantie für die

richtige Deutung der christlichen Wirklichkeit.
Die Garantie des Geistes, der « uns alles lehren und an alles erinnern

wird, was Christus uns gesagt hat » (Jo. 14, 26), bedeutet demnach, daß
das zum sakramentalen Zeichen der Kirche gehörige Wort auch in der
wesentlich geschichtlichen Weiterexistenz der Offenbarung nicht vom
Geiste Christi abweichen wird. Sakrament und Wort entwickeln sich

38 Vgl. auch O. Semmelroth, Das geistliche Amt, Frankfurt a. M., 1958, 329.
30 Vgl. Theol. Woordenboek III, 3584-3585.
40 H. Schillebeeckx : De sacramentele heilseconomie, Bd. 1, Antwerpen

1952, 351.



294 Der sakramentale Kirchenbegritf

in der Zeit. Die von Christus eingesetzte organisatorische Struktur der

Wirklichkeit der Kirche hat sich unter Wahrung dieser von ihm
eingesetzten Grundstruktur weiter zu entwickeln. Parallel dazu hat sich auch
das Gotteswort der Schrift ohne irgendeine Verkürzung trotzdem weiter
zu entwickeln. Das Wort muß in der Zeit, in der wir leben und in der
der Leib Christi jetzt existiert, aktualisiert werden. Die Garantie, daß

sowohl diese als jene Weiterentwicklung « im Geiste Christi » stattfinden
wird, daß es sich um eine legitime Aktualisierung der einmaligen
Heilsoffenbarung in Christo handeln wird, gibt uns der Geist selber. Als
Petrus sich nach dem Hinscheiden des Herrn und nach der Ausgießung
des Heiligen Geistes zum Volk wendet in einer theologischen Erklärung
über den erhöhten Herrn, setzt er das Volk in Stand, an einer unfehlbaren

Erkenntnis (àcrtpalûç) teilzunehmen (Apg. 2, 36). Dieser erhöhte

Herr, von dem Petrus hier ein vom Geist garantiertes Zeugnis ablegt,
identifiziert sich in Apg. 9, 4 ausdrücklich mit der Kirche. In ihr gibt es

eine Wortinstanz, die unter Führung des Heiligen Geistes dasjenige, was
sie zutiefst ist, mit göttlicher Garantie erklären kann und muß. « Nicht
ihr seid es, die reden, sondern der Heilige Geist ist es, der in euch redet »

(Mt. 10, 20 ; Mk. 13, 11).

Die « assistentia divina » in den unfehlbaren Entscheidungen des

kirchlichen Lehramtes, von der das Vaticanum spricht41, wird üblicherweise

scharf von dem Beistand des Heiligen Geistes in der Inspiration
und in der eigentlichen Offenbarung unterschieden. So berechtigt es

sein mag, daß die Theologen eine begriffliche Präzision anstreben, so

sollte man andererseits Zusammenhänge, die sich aus einem mehr
geschichtlichen Blick auf die göttliche Heilsökonomie ergeben, nicht
aus dem Auge verlieren. Demgemäß wäre zu überlegen, ob die Realitäten

der Geisteswirkung, die mit den Begriffen « inspiratio » und «

assistentia divina » angedeutet werden, so weit auseinander gerückt werden

müssen, wie das meistens (und oft in einer Defensivhaltung
reformatorischen Bedenken gegenüber) geschieht. Anfangs sahen wir bereits,
wie die alttestamentlichen Propheten zum Auftrag hatten, den wahren
Sinn der Volksgeschichte Israels nach innen und nach außen zu
verkündigen. Sie sollten die « wahre Bedeutung alles Geschehens erklären »42.

Indem sie sich dieser ihrer Aufgabe widmeten, standen sie « gewissermaßen
unter einem Zwang »43. Gottes Geist drängte sie, und das Wort, das sie

41 Denz. 1839.
43 O. Cullmann : Die Christologie des Neuen Testaments, Tübingen 1957, 13.
43 Ebd., 12.



Der sakramentale Kirchenbegriff 295

zu verkündigen hatten, wird fast immer mit der stereotypen Formel
eingeleitet: «So spricht Jahweh» oder «Last Gottes... » Damit soll
deutlich werden, daß Gott selber durch die Propheten spricht. Er ist
der Garant für die Wahrheit ihres Zeugnisses von der Offenbarungswirklichkeit.

Diese Realität des göttlichen Beistandes bei den Propheten
steht in engstem Zusammenhang mit der Inspiration. Denn die
Inspiration im Alten Testament ist wohl auch jener göttliche Beistand im
Volk Israel, der das Glaubensleben dieses Volkes — aus dem die Heilige
Schrift entstand — im Kern vor Irrtümern bewahrte. Diese Wahrheit
ihres Glaubens hing entscheidend von den großen geistigen Führern
des Volkes ab. In ihnen konnte sich der göttliche Beistand in gewisser
Hinsicht lokalisieren. Man denke dabei an Moses, Samuel, David, die

Propheten. In Verbindung mit diesen großen Figuren waren selbstverständlich

auch diejenigen, die an der schriftlichen Kodifikation des

Glaubensgutes beteiligt waren, von eminenter Bedeutung für den

Glauben späterer Generationen. Der Beistand Gottes im Neuen Bund
hat ebenso zum Ziel, den Glauben des Volkes des Neuen Bundes vor
Irrtümern zu behüten. Daß dieser Beistand sich speziell in den Führern
der Gemeinde auswirkt, und noch präziser (vgl. oben über die «

Kernisolation ») in dem einen Führer katexoehen, wäre demnach nicht
verwunderlich. Formal betrachtet liegen die « inerrantia sacrae scrip-
turae», die ja eine Frucht der Inspiration ist, und die Unfehlbarkeit des

kirchlichen Lehramtes in einer Linie. Materiell besteht der Unterschied
darin, daß nach der einmaligen Christusoffenbarung der Beistand des

Geistes in der Kirche sich darauf bezieht, daß diese einmalige
Offenbarung im Heute gewahrt bleibt. Trotz dieses Unterschieds bleibt zu

betonen, daß es derselbe Geist ist, der damals das göttliche Heilswerk

von seinen ersten geschichtlichen Anfängen bis zum Ziel in Christus

geführt hat, und der heute sein Heilswerk vor Fehlentwicklung (vgl. die
Garantie in der Weihegewalt) und vor Mißdeutung (vgl. die Garantie in
der Lehrgewalt) behütet. Darum ist es mehr als fromme Bildersprache,
wenn wir den Heiligen Geist als die Seele der Kirche bezeichnen.

Zum Abschluß sei noch kurz angedeutet, wie aus der liier
entwickelten Sicht auf die sakramentale Struktur der Kirche zwei spezifische

Gefahren, denen das praktische kirchliche Leben ausgesetzt ist,
unmittelbar ersichtlich werden. Es dürfte seinen Nutzen haben, darauf
hinzuweisen, denn die Einsicht in die Herkunft einer Gefahr kann schon

eine Hilfe zur Überwindung sein.



296 Der sakramentale Kirchenbegriff

Einmal besteht die Möglichkeit, daß unter der authentischen, von
Christus in ihrer Grundstruktur bestimmten Offenbarungswirklichkeit
Konterbanden mitgeführt werden. Man proklamiert Einrichtungen und

Organisationen, die kraft Gewohnheitsrechtes oder kraft einer
historischen Konstellation berechtigt waren, ja sogar vielleicht noch sind, zu

göttlicher Offenbarungswirklichkeit. Obgleich das in der Theorie nicht
leicht geschieht, so sieht die Praxis manchmal anders aus. Sobald man
für eine rein menschliche Organisation absolute Anerkennung fordert, so

ist man einer Vermischung der Gebiete der göttlichen Offcnbarungs-
wirklichkeit und der menschlichen, zeitgebundenen Konkretisierung
dieser von Christus nur nach der Grundstruktur festgelegten
Offenbarungswirklichkeit anheimgefallen u.

Zum andern kann das Offenbarungswort, das die Offenbarungswirk-
lichkeit erklären und transparent machen soll, allzu exklusiv als Machtwort

aufgefaßt werden. Das ministerium verbi wird dann zu einer
auetoritas verbi. Selbstverständlich hat das Wort eine bindende Kraft,
nach dem Vorhergehenden dürfte das klar sein, aber es hat diese Kraft
nur in Verbindung mit der sakramentalen Offenbarungswirklichkeit. Auf
den Gebieten in der nächsten Umgebung dieser Offenbarungswirklichkeit

kann es sich nur um ein — freilich manchmal sehr eindringliches —
Mahnwort handeln. Gerade in der Predigt ist öfter ein Mangel an
Akzentuierung zu beobachten, indem nicht deutlich zwischen dem, was göttlich
ist, und dem, was «ich Paulus, nicht der Herr sagt» (1 Kor. 7, 12),
unterschieden wird. Beide Gefahren sind der sakramentalen Struktur
der Kirche inhärent. Genauere Überprüfung des Kirchenbegriffs sowie

ein betrachtendes Sich-Einleben in dieses große Mysterium der
göttlichen Heilsökonomie werden uns davor bewahren, diesen Gefahren in
der Praxis des kirchlichen Lebens zu erliegen.

44 Auch Karl Barth warnt eindringlich vor dieser Gefahr (vgl. KD III/2, 712).
Seine ekklesiologischen Voraussetzungen sind sehr verschieden von den unsrigen
(vgl. S. 708-712) ; es dürfte aber durch das oben im Text Ausgeführte klar sein,
daß auch die katholische Ekklesiologie dieser Versuchung zu entrinnen vermag.


	Der sakramentale Kirchenbegriff

