
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Johannes Quidort und das Diktum "forma dat esse"

Autor: Trabold, Cyrill

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cyrill Trabold OSB

Johannes Quidort und das Diktum
«forma dat esse»

Gegen die These Quidorts, das geschöpfliche Sein komme von außen

und als ein Akzidenz zum Wesen hinzu1, erhebt sich als schwerwiegender
Einwand das Diktum « forma dat esse ». Unser Autor muß selbst

zugeben, daß es allgemein behauptet wird : « communiter dicitur »2. Er
begegnet dieser Lehre vor allem in den für die Frage des Verhältnisses von
Sein und Wesen einschlägigen Quästionen als Objektion, mit der er sich

abgeben muß. Er bemüht sich, ihr einen neuen Sinn zu geben, der aus
seiner These über das Verhältnis der actualis existentia zur essentia

abgeleitet ist. An anderen Stellen dagegen setzt er dieses Diktum als
selbstverständlich voraus 3 und benutzt es z. B., um die Einzigkeit der
substantiellen Form zu beweisen 4. Im Correctorium erscheint diese Doktrin
öfter in der Darlegung der Lehre des hl. Thomas zu Beginn der Artikel5.
Es ist also im Folgenden zu untersuchen, wie Quidort dieses Diktum in
seinen verschiedenen Schriften versteht und welchen Sinn er ihm im
Rahmen seiner Seinslehre gibt.

Im ersten Buch des Sentenzenkommentars geht Quidort bei der
Erörterung der Frage der Vergänglichkeit der Geschöpfe von einer Meinung

1 Vgl. FZPT 5 (1958) 3-3G.
2 II Sent. d. 1 q. 3 obj. 2 et ad 2 (Basel, Universitätsbibliothek, B. III, 13

[= B] : f. 86vb - 87ra).
3 I Sent. d. 10 q. 2 (B : f. 50va) ; ib. d. 27 q. 1 (B : f. 63rb) ; ib. d. 37 q. 3

(B : f. 7 4vb).
4 « Forma dat esse, ergo unius entis una forma sicut et unum esse. » Quodl. I

q. 10, Sed Contra (ed. A. Heiman, The First Quodlibet of Jean Quidort : Nine
Mediaeval Thinkers, Studies and Texts, Toronto 1956, 288).

6 Corr. 13, 7/8 ; 30, 13/4 ; 31, 15 (Artikel und Zeilenzählung der ed. J.-P.
Müller, Le Correctorium Corruptorii « Circa » de Jean Quidort de Paris, Edition
critique [Studia Ansemiana XII/XIII], Rome 1941).



Johannes Quidort und das Diktum «forma dat esse» 157

aus, die vertritt, das Sein folge per se der Form : « esse per se formam
consequitur »8. Das « per se » hat offensichtlich die Bedeutung von
selbstverständlich, aus innerer Notwendigkeit, denn es wird verglichen mit der
risibilitas, die per se dem Menschsein folgt. « Esse » wird hier sicher als

esse actualis existentiae aufgefaßt, sonst stünde es ja in keinem Widerspruch

zu der von Quidort verfochtenen Auffassung. Auf Grund des Prinzips

: « illud quod per se aliquid consequitur, non potest ab eo separari »

wird daraus gefolgert : Sobald also in einem Kompositum aus Materie
und Form letztere von der Materie getrennt wird, verliert auch das

Kompositum das Sein. Ebenso verliert die Form das Sein, wenn das Kompositum,

dessen Teil sie war, dieses verliert. Dagegen können nach den

Vertretern dieser Ansicht die formae per se subsistentes, die Engel und
die Vernunftseele, niemals das Sein verlieren und zu existieren aufhören,
da sie kein Kompositum mit der Materie bilden und so kein begrenzendes

Prinzip haben, von dem sie abhängig wären. Das Sein ist also mit
dem Wesen der reinen Formen untrennbar verknüpft. In der Basler
Handschrift wird diese Lehre dem hl. Thomas zugeschrieben ; auf dem Rand
lesen wir die Abkürzung « Th. »

Johannes lehnt dies ab und stellt demgegenüber seine These vom
Von-außen-kommen des geschöpflichen Seins auf :

« Sed pono quod esse non fluit a principiis intrinsecis ipsius formae,
sed fluit a principio extrinseco ipsum esse causante. Unde res quae-
cumque non habet esse formaliter per formam, sed est ens entitate,
sicut currens currit cursu formaliter. Unde licet animal anima sit
animal formaliter, non tarnen animal anima est formaliter, sed

animal entitate est formaliter, effective autem a principio extrinseco

producente ipsum esse, ita quod entitas est proprietas ad-
veniens ab extrinseco naturae rei entis. »

7

Eine Form, wie z. B. die Tierseele, verleiht also nach Quidort nicht
die Existenz, sondern nur das So-Sein, das Wesen, das Tier-Sein. Der
Formel : « esse per se formam consequitur » schein unser Autor sinngemäß

ein « esse per se entitatem consequitur » gegenüberzustellen. Er sagt :

« est ens entitate ». « Ens » bezeichnet das konkret bestehende Seiende,

nicht nur das Wesen. In bezug auf dieses « ens » sagt Quidort, daß es

formaliter durch sein Abstraktum, die « entitas », das Sein besitze ; so

wie nach dem angeführten Beispiel ein Läufer durch sein Laufen läuft.
Jedenfalls sieht man schon aus diesem Text klar, daß Quidort die formale

6 I Sent. d. 8 q. 5 ; vgl. FZPT 5 (1958) 11/12.
7 ib. (B : f. 48rb).



158 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse »

Ursächlichkeit der Form auf das Wesen beschränkt und für das Sein eine

andere Formalursache annimmt, die er mit dem Abstraktum « entitas »

bezeichnet. Auf der anderen Seite faßt er dieses Abstraktum doch wieder
konkret auf, indem er schreibt : « entitas est proprietas adveniens ab ex-
trinseco naturae rei entis ». Da scheint er « entitas » als Sein schlechthin
aufzufassen, das von Gott wirkursächlich hervorgebracht wird und von
außen her als eine proprietas zum Wesen hinzukommt. Auch an anderen
Stellen gebraucht er « entitas » als synonymen Terminus für « existentia »8.

An drei weiteren Stellen dieses ersten Buches des Sentenzenkommen-

tares erhalten wir beiläufige Hinweise zu unserer Frage. So wird es eine

operatio prima et propria der substantiellen Form genannt, das Sein zu
verleihen 9. In einem anderen Text begegnet uns zum ersten Mal der

Ausdruck « esse quidditativum » bezüglich des Seins, das die Materie von
der Form empfängt10. An einer dritten Stelle wird gesagt, daß die
substantielle Form das « esse specificum et simpliciter » gibt u. Welches Sein

ist mit dem Sein « schlechthin » gemeint Der Zusammenhang dieser

Stelle ergibt, daß hier nicht das esse existentiae simpliciter, sondern das

esse quidditativum simpliciter gemeint ist, im Gegensatz zum esse

quidditativum « quoddam accidentale », das nicht von der substantiellen,
sondern von der akzidentellen Form herrührt12. Das geht auch aus der

Bezeichnung « esse specificum » hervor. Im Mémoire justificatif dagegen
bezeichnet Quidort das esse actualis existentiae als das esse simpliciter 1S.

8 « entitatem vel existentiam » I Sent. d. 36 q. 6 (B : f. 74ra) ; « ista entitas,
sive illud esse per quod essentia est » ; IX Sent. d. 1 q. 2 ad 3 (B : f. 86vb).

9 « Ad illud de substantiali forma dicendum, quod ipsa suam operationem
primam et propriam facit immediate sicut forma accidentalis, scilicet dare esse. »

I Sent. d. 3 q. 6 (B : f. 40vb).
10 « Unde sciendum quod materia potest intelligi dupliciter : vel secundum

suum esse et sic cum non habeat esse nisi per formam, esse dico quidditativum,
ille respectus vel habitudo, quae est materiae ad formam, fundatur super esse
utriusque quod esse est accidens. » I Sent. d. 26 q. 1 (B : f. 62rb).

11 « Et quod dicunt de forma substantiali, quae dat esse specificum et simpliciter

quod non mutatur nisi mutata essentia formae substantialis, et ita erit alia
secundum speciem sicut in numeris, patet utique quod verum est. » I Sent. d. 17

q. 3 (B : f. 55rb).
12 Vgl. I Sent. d. 33 q. 2 (B : f. 69va) : « Item esse aliquid in alio sicut forma

in subiecto potest intelligi dupliciter : quia vel sicut forma dans esse supposito,
cuiusmodi est forma substantialis, vel secundum esse consequens suppositum in
esse constitutum, cuiusmodi est forma accidentalis quae non dat esse simpliciter,
sed solum dat quoddam esse accidentale supposito per formam substantialem in
esse constituto. »

13 Mem. just. 49/50 (Zeilenzählung der ed. J.-P. Müller, A propos du
Mémoire justificatif de Jean Quidort, L'article sur le rapport entre l'essence et l'existence.

RTAM 19 [1952] 345).



Johannes Quidort und das Diktum «forma dat esse» 159

Im zweiten Buch desselben Werkes finden wir in der Quästion, die
über das Von-außen-kommen des Seins handelt, weiteren Aufschluß. Der
zweite Einwand lautet da :

« Praeterea, communiter dicitur quod forma dat esse. Hoc autem
non esset nisi esse a principiis intrinsecis causaretur. Ergo etc. »

14

Nachdem Quidort bewiesen hat, daß das Sein von außen, durch
einen Schöpfungsakt Gottes verliehen wird, kommt er auf diesen
Einwand zurück. Wieder erklärt er in Übereinstimmung mit seinen

Ausführungen im ersten Buch, daß die Form nur das « hoc esse » gibt und
weist darauf hin, daß man bei der Interpretation von Aristotelestexten
Aussagen über das « esse quidditativum » und solche über das « esse ac-

tualis existentiae » genau auseinanderhalten muß 15. Doch fügt er noch
ein weiteres Moment zur Erklärung dieses Diktums hinzu : Die Form
kann nämlich das Sein nicht aus eigener Kraft verleihen, sondern nur
insofern sie mit einer gewissen göttlichen Kraft ausgestattet ist und an
einem gewissen göttlichen Sein teilhat :

« Unde forma numquam dat esse, nisi quatenus investitur quadam
virtute divina... forma bene habet dare hoc esse, puta hominem
vel huiusmodi aliquid, sed quod det esse, hoc habet virtute Dei in
quantum est participans quoddam esse divinum. »

10

Was ist hier mit « esse » gemeint Aus der Gegenüberstellung von
« hoc esse » und dem einfachen « esse » ergibt sich, daß mit dem letzteren
das esse actualis existentiae gemeint ist und nur dieses gemeint sein kann.
Das gleiche legt der Gebrauch des einfachen « esse » im ad secundum

nahe, wo es wieder eindeutig im Sinn von existentiellem Seinsakt benutzt
wird, wie sich aus dem Zusammenhang ergibt. In dieser responsio
erläutert Quidort die Unterscheidung zwischen forma und causa formalis
und leitet davon die verschiedenen Verhaltungsweisen ab, welche einer
Form zukommen :

« Unde advertendum quod forma dicitur alicuius forma, alicuius
vero causa formalis, alicuius vero neutrum. Respectu enim materiae
dicitur forma, quia ipsam informat, non tarnen causa formalis, quia
non dat materiae quod sit materia, sed quod sit homo. Unde dicit
Avicenna, quod scilicet forma non est nisi materiae. Dicitur autem
causa formalis respectu compositi, cui dat esse hominem vel esse

14 II Sent. d. 1 q. 3 (B : f. 86vb).
15 « Quod autem sub eodem problemate déterminât Philosophus propositiones

de genere et de esse, est de esse quidditativo, non de esse actualis existentiae » ;

ib. ad 1 (B : f. 87ra).
16 ib. corpus.



160 Johannes Quidort und das Diktum «forma dat esse»

asinum et huiusmodi. Respectu vero esse, nec est forma nec causa
formalis, sed entitas est formale principium essendi, Deus vero
effectivum, ut dictum est. »

17

Hier wird erklärt, was Quidort unter dem Begriff « causa formalis »

versteht. Formale Ursache ist das, was etwas zu dem macht, was es ist.
Die Form macht die Materie nicht zu dem, was sie als Materie ist, denn

das ist sie aus sich selber, unabhängig von der Form. Ebenso verursacht
die Form nicht formaliter das Sein im Sinne von Existenz, denn das

Sein kommt von außen her einem Ding zu ; Gott ist die Wirkursache des

Seins. Als Formalprinzip des Seins, als das, was das Sein zum Sein macht,
bezeichnet Quidort wieder die « entitas ». Auch die Form ist eine
Formalursache, aber nur in der quidditativen Ordnung, nur bezüglich des Kom-
positiums, das sie konstituiert. Zwei Ordnungen mit jeweils eigener
Formalursache stehen sich so gegenüber, ohne daß aus diesem Text eine

gegenseitige Beziehung der beiden sichtbar würde.

Im dritten Buch des Sentenzenkommentars stoßen wir auf weitere

Argumentationen mit dieser Lehre. In der Quaestio : « Utrum plura esse

sint in Christo » lautet der erste Einwand :

« Videtur quod sic. Quia forma substantialis dat esse. Sed ibi est
duplex forma, scilicet humana et divina. Ergo et duplex esse. »

18

Quidort löst den Einwand nicht, wie wir erwarten würden, mit der

Unterscheidung zwischen dem « esse essentiae » und dem « esse existen-
tiae ». Diese definiert er im Hauptteil derselben Quästion und gibt zu,
daß Christus wegen der zweifachen Natur auch ein zweifaches esse essentiae

zukommt. Außerdem stellt er ausdrücklich fest, daß es in dieser

Frage allein um das esse existentiae geht19. Wir würden deshalb erwarten,

daß Quidort sich in seiner Antwort gegen eine solche Auslegung des

Diktums « forma dat esse » wendet. Er löst jedoch die Schwierigkeit auf
andere Weise, indem er der menschlichen Natur Christi eine eigene
substantielle Form abspricht, obwohl er ihr auf der anderen Seite die Sub-
stantialität zubilligt20. Die substantielle Form der menschlichen Natur
Christi nähert sich in der hypostatischen Union der Natur eines Akzidenz :

17 ib. ad 2. 18 III Sent. (B : f. 113va).
19 « Potest dici, quod per esse potest intelligi esse ipsius essentiae. Sic sunt

duo esse sicut duae essentiae... Sed sic non loquimur de esse. Sed... secundum
quod esse est secundo adiacens... et tale esse vocatur esse existentiae, sic est
unum esse in Christo » ; ib. (B : f. 113vb).

20 « Licet natura humana in Christo sit substantia » ; ib.



Johannes Quidort und das Diktum «forma dat esse» 161

« Tu arguis quod forma dat esse. Sed ibi est ex forma humana et
divina, ergo duplex esse. Dico quod ibi non est duplex forma
substantialis sed humana vergit in naturam accidentis et ideo non
dat aliud esse ab esse suppositi. »

21

In einer der nächsten Quästionen des gleichen dritten Buches sehen

wir ganz eindeutig, daß unser Autor in seiner Christologie nicht dieselbe

Doktrin benutzt, wie wir sie vom ersten und zweiten Buch her kennen.

Er setzt sich da in der Frage : « Utrum idem fuit corpus vivum et mor-
tuum salva unitate formae »22 mit Avicenna-Anhängern auseinander.
Diese vertreten die Theorie, daß im toten Leib — und zwar nicht als

genus, sondern als pars aufgefaßt23 — die Materie mit ihren Dimensionen
zurückbleibe ohne eine substantielle Form. Sie behaupten deswegen, das

esse existentiae könne ohne das « hoc esse », d. h. das esse quidditativum
bestehen. Hören wir die Begründung dieser eigenartigen Lehre :

« Unde remansit idem corpus quod prius. secundum quod corpus
dicit partem, scilicet materiam cum suis dimensionibus sine forma
substantiali ita de carne. Hoc etiam potest fieri divina virtute quia
forma non dat esse secundum opinionem illam quae hoc ponit, sed
dat hoc esse. Sed Deus dat esse, unde Boethius De Hebdomadibus :
forma non dat esse, sed esse animal vel huiusmodi. Sed esse est

per participationem divini esse. Tunc secundum hoc abiecta forma
substantiali per quam aliquid habet esse hoc adhuc remanet exi-
stentia materiae quae est ei per istum divinum influxum. Unde
adhuc materia prima poterit esse sine hoc quod sit aliquid sicut
sine hoc quod sit asinus vel sub forma aliqua determinata per quam
habeat hoc esse. Si dicatur istis quod esse est formae quia conse-
quitur formam licet sit a Deo effective, sicut descendere deorsum
sequitur formam gravis licet hoc insit ei a generante, eo quod
forma dat esse substantialiter, adhuc dicunt quod materia rema-
neret sine forma ut est pars quia aliud est esse formam et aliud
esse formale principium secundum Avicennam, VMetaphysicae suae.
Effectus formae ut forma non potest esse sine ipsa forma ut in
alteratione nec Deus potest hoc facere quod albedo, quae est forma
quaedam, et habet informare et facere album, quod hoc faciat sine
albedine scilicet quod sit album sine albedine. Sed Deus potest
facere effectum gravitatis ut est forma principium sine formali
principio, puta quod descendat deorsum. Quia igitur esse non est
effectus formae sed principii formalis quia effectus formae non est

esse simpliciter sed hoc esse, sed esse est effectus principii formalis

quia dans formam dat esse. Unde Deus potest dare esse materiae

21 ib. 22 III Sent. (B : f. 119va).
23 Dieselbe Unterscheidung Quodl. I q. 10 (ed. Heiman 289).

11



162 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse »

sine formali principio. Sed non dabit materiae hoc esse sine forma
quia hoc esse est effectus formae. Unde dicunt quod erat idem
corpus vivum et mortuum et eadem caro non quod corpus vel caro
dicat totum, sed dicit partem. »

24

Hier wendet sich Quidort offensichtlich gegen seine eigene früher
vertretene Ansicht. Seine Gegner behaupten, in wörtlich genau entsprechender

Gegenüberstellung, daß die Form nicht das « esse » — in diesem

Text ohne Zusatz immer als das esse existentiae, oder wie hier gesagt
wird, als « esse simpliciter » verstanden — sondern das « hoc esse »

verleiht. Außerdem bringen sie, wieder unter Berufung auf Avicenna 25, die

Unterscheidung von forma und formale principium. Quidort hat diese

also von Avicenna übernommen.
Soweit aus dem nicht einfachen Text zu erkennen ist, scheinen die

Avicenna-Anhänger das « esse » als Formalprinzip des Seins anzunehmen,
während Quidort hier behauptet, daß die Form das « esse formaliter »

gibt. Es ist für uns auch nicht so wichtig, wie diese Avicenna-Jünger ihre
eigentümliche Konstruktion verstehen und begründen. Die Stellung Qui-
dorts tritt uns in seiner Antwort Idar entgegen :

« Sed non est verum quod dicunt quod materia prima affecta di-
mensionibus sine forma substantiali est corpus ut pars, quia sicut
homo est compositus ex anima et corpore ita idem corpus est
compositum ex materia et forma... Unde advertendum quod aliter est
esse in Christo aliter in aliis quia in aliis suppositum est a natura
unde forma est principium essendi. Ideo ab unitate formae est
unitas ipsius esse. Unde in aliis remota forma substantiali quae dat
esse simpliciter non remanet idem esse. Sed in Christo suppositum
non habet esse per formam sed per suppositum et quia in Christo
vivo et mortuo remanet idem suppositum numéro ideo unum esse

numéro. »
26

Die Form ist also hier als principium essendi im Sinne von esse existentiae

aufgefaßt. Das steht aber im Gegensatz zu der Auseinandersetzung
in den beiden vorigen Büchern desselben Sentenzenkommentars.

Im Conedorium ist der Lehre vom Hylemorphismus ein breiter Platz
eingeräumt und Johannes Quidort kommt in zwei Artikeln eingehend
auf die seinsmäßige Abhängigkeit der Materie von der Form zu sprechen.

24 III Sent. (B : f. 120ra. Z T. verbessert nach : Wien, Nationalbibliothek,
2165, f. 127vb - 128ra).

25 Vgl. oben S. 159 f.
26 III Sent. (B : f. 120rb).



J ohannes Quidort und das Diktum « forma dat esse » 163

Der Artikel 13 beschäftigt sich mit dem Problem « Utrum angelus
secundum suam naturam sit incorruptibilis ». Thomas hat diese Frage
in seiner Summe bejaht. Die Begründung erinnert uns an den Paralleltext

aus dem ersten Buch des Sentenzenkommentars, wo sie als

Gegenmeinung auf die entschiedene Ablehnung Quidorts stößt :

« Necesse est dicere angelos secundum suam naturam esse incorrup-
tibiles... quod enim convenit alicui secundum se numquam ab
eo separari potest... Esse autem secundum se competit formae :

unumquodque enim est ens actu secundum quod habet formam.
Sed si ipsa forma subsistit in suo esse, sicut est in angelis. non
potest amittere esse. »

27

Wilhelm de la Mare löst den nervus probationis in zwei Möglichkeiten
auf und führt diese ad absurdum :

«... aut ly secundum se dicit conditionem causae vel subjecti ; si

causae, hoc est dicere quod angelo convenit esse secundum quod
est non per aliam causam quam per formam suam, quia forma dat
esse, non alia causa ; tunc verum dicit, sed nihil ad propositum
quia forma non dat esse sibi sed composito. Si autem ly secundum
se dicat conditionem subiecti, falsum est, quia forma, secundum
quod forma, non est subiectum, nec per consequens alicuius secundum

se est subiectum, secundum quod Boethius dicit. »
28

Nach der Polemik im Sentenzenkommentar zu schließen, würden
wir erwarten, daß Quidort hier wiederum gegen das Axiom « forma dat
esse » angeht und seine diesbezügliche Meinung präzisiert. Wir sind
überrascht, daß die Erwiderung diesmal ungewöhnlich kurz ausfällt. J.-P.
Müller hat schon darauf aufmerksam gemacht, daß Quidort an dieser

Stelle einer ausführlichen Antwort ausweicht. Dieser sagt gleich zu
Beginn seiner Verteidigung : « sed ista in parte soluta sunt superius »29.

P. Müller schreibt darüber : « Un vague renvoi. qui ne correspond à

rien »30. Zwar kann dieser Verweis wohl auch als Antwort auf den ersten
Einwand gelten, in dem Wilhelm gegen Thomas eine Zusammensetzung
der Natur des Engels aus der Form und einer materia spiritualis
annimmt 31. Diese wurde tatsächlich schon oben im Artikel 9 mit genügen-

27 Thomas v. Aq., S. Th. I q. 50 a. 5.
28 Correctorium Corruptorii « Quare » art. 13 — zitiert nach : Le Correctorium

Corruptorii «Quare», Edition critique par P. Glorieux (Bibliothèque Thomiste
IX), Le Saulchoir, Kain 1927, 68. Vgl. Corr. 13, 13-28.

28 Corr. 13, 29.
80 Müller, A propos. 347.
31 « Contra hoc calumniantur, primo contra hoc quod dicitur angelus materiam

non habere ut supra. » — Corr. 13, 13/4.



164 Johannes Quidort und das Diktum «forma dat esse»

der Ausführlichkeit gegeben 32. Johannes pflegt auch in den anderen
Artikeln die Einwürfe einen nach dem anderen zu widerlegen.

Aber das ändert nichts an der ausweichenden Haltung Quidorts an
dieser Stelle. Vom zweiten Einwand wird nämlich nur der zweite Teil
der Distinktion des Gegners aufgegriffen und bejaht, daß auch eine forma
simplex Subjekt sein kann, also das esse secundum se dem Engel ratione
subiecti zukommt. Es besteht keine Notwendigkeit, bei den Engeln eine

Materie als Subjekt des Seinsaktes anzunehmen, wie Wilhelm es tut ; die
reine Form des Engels ist « secundum se » und « per se » das Subjekt des

Seinsaktes. Das Boethius-Zitat, das Wilhelm ins Feld führt : « forma
simplex subiectum esse non potest »33, gilt nämlich nur hinsichtlich der

Ersten Form, die jede Potentialität ausschließt. Auf den ersten Teil der

Distinktion geht Quidort jedoch überhaupt nicht ein, denn er müßte da
auch den hl. Thomas korrigieren. Dieser heiklen Situation weicht er in
dieser Schrift, die zur Verteidigung der Lehre seines großen Mitbruders
bestimmt ist, durch Stillschweigen aus 34. Wilhelm sagt wie Thomas, daß
das Sein von der Form und von keiner anderen Ursache herrühre. Er
entgegnet aber seiner Theorie über die Stoff-Form Zusammensetzung der

Engel entsprechend, daß die Form nicht sich selbst, sondern nur der

Materie oder dem ganzen Kompositum das Sein verleiht. Quidort
hingegen könnte keineswegs der allgemeinen Feststellung zustimmen : « forma

dat esse, non aha causa »35. Wie er dies im Sentenzenkommentar

tut, müßte er gegenüber Thomas betonen, daß das Sein von außen kommt.
Im Artikel 26 wird die Lehre des hl. Thomas verteidigt, daß die

Materie nicht ohne Form sein kann, d. h. die informitas der Materie nicht

32 Das Correctorium « Quare » verweist auf denselben Artikel : « Quod enim
dicunt esse erroris figmentum quod angelus est immaterialis, manifestum est ex
dictis supra, quaestione 10 (andere Zählung quod dicunt falsum » (ed. Glorieux
68). Ebenso das Correctorium « Quaestione » art. 14. Vgl. Le Correctorium Corrup-
torii « Quaestione », Edition critique par J.-P. Müller (Studia Anselmiana XXXV),
Rome 1954, 80.

33 Corr. 13, 22/3.
34 Beachte, daß auch das Correctorium « Quare » nicht auf den ersten, sondern

nur auf den zweiten Teil eingeht. Es begnügt sich mit der kurzen Keststellung :

«Ad secundum, cum dicunt formam non esse alieuius subiectum secundum Boetium,
prout in quaestione 10 declaration est, palam est quod dicunt falsum » (ed.
Glorieux 69). — Das Correctorium «Quaestione» dagegen hat eine zweiteilige
Antwort. Es nimmt das « esse per se consequitur formam » uneingeschränkt an.
Das daraus gefolgerte convcnire « secundum se » besagt bei den aus Stoff und Form
zusammengesetzten Wesen « conditionem causae », bei den reinen Formen
hingegen « conditionem subjecti » (ed. Müller 80).

35 Correctorium «Quare» a. 13 (ed. Glorieux 68) ; Corr. 13, 20.



Johannes Quidort und das Diktum «forma dat esse» 165

zeitlich ihrer formatio oder distinctio vorausgehen kann 36. Wir greifen
aus der langen Disputation dieses Artikels nur jene Abschnitte heraus,
in denen wir etwas über unsere Frage erfahren.

Nach Thomas kann die Materie nicht ohne Form sein, weil sie dann
actu unter einer Form und ohne eine Form wäre, denn der Akt ist die

Form 37.

Dagegen wirft Wilhelm de la Mare unter anderem folgendes ein : Die
Materie empfängt von Gott ein von der Form verschiedenes Wesen, das

von der Form, die der Materie das « esse tale » gibt, unabhängig ist. So

kann Gott zwar der Materie nicht das von der Form stammende Sein

ohne dieselbe geben, jedoch ohne Widerspruch das « esse actu suae essen-

tiae sine forma »38.

Johannes erwidert, daß alles Sein von der Form herrührt und so

jedes Seiende entweder Form ist oder eine Form besitzt. Von der Form
getrennte Materie kann also nicht seiend genannt werden, genausowenig
wie eine Wand weiß ohne die albedo. Denn wie die albedo das album
esse formaliter verursacht, so die Form das actu esse formaliter. Weil
Gott die Wirkung der Formalursache nicht ohne diese hervorbringen
kann, kann er auch nicht ohne Widerspruch der Materie oder dem ganzen
Kompositum das « esse actu » ohne inhärierende Form geben. Dieser
Gedanke kehrt übrigens auch in den anderen Schriften wieder 39.

Wenn also die Materie ohne die Form das esse actu besitzen würde,
so hieße das, daß sie das « esse actu sine actu » hätte. Dies ist keine Äqui-
vocatio, wie Wilhelm annehmen möchte — nämlich Form als actus ut
habitus und Sein als actus ut actus — da die Form das « principium
actualis existentiae » ist. Wenn also die Materie ohne Form wäre, hätte
sie kein « principium actualis existentiae », also kein Sein, und dieses Sein

ist actus ut actus 40.

36 Thomas v. Aq., S. Th. I q. 66 a. 1.
87 Corr. 26, 2-5.
38 ib. 20-26.
39 ib. 58-70. Vgl. II Sent. (B : f. 95vb) : « Contra : forma dat esse. Sicut ergo

Heus non potest facere album sine albedine, ita non potest facere quod aliquid
habeat esse sine forma. » Quodl. I q. 2 (ed. Heiman 275) : « Efficiens non facit
aliquid tale, nisi quia dat formam sibi qua sit tale formaliter. »

40 « Praeterea, forma et actus sunt idem. Dicere ergo, quod materia habeat
esse actu sine forma, est dicere, quod habet esse actu sine actu. Si dicatur, sicut
ipsi dicunt, quod aequivocatur actus, quia forma est actus ut habitus, sed esse

est actus ut actus, unde actus dicitur de forma, quia est principium actualis
existentiae ; contra, si sine forma est materia, oportet quod materia sit sine esse, et
illud esse, constat quod est actus ut actus et non ut habitus. Ergo redit idem quod
prius. » Corr. 26, 71-77.



166 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse »

Weiter beweist Quidort die Unmöglichkeit der gegnerischen
Annahme, daß die Materie nur durch ihr « esse essentiae actu » das Sein

haben kann. Wenn sie nämlich actu unter einer Form ist, dann besitzt
sie entweder ihr esse essentiae actu oder nicht. Beides ist ausgeschlossen.

Im ersten Fall haben wir ein zweifaches esse actuale : das der Materie
und das der Form ; und so kann das Kompositum nicht unum per se

sein. Im zweiten Fall, wenn die Materie nicht das « esse per se subsi-

stentiae », sondern nur das « subesse » unter der Form hat, dann ist dieses

esse essentiae der Materie entweder das Wesen der Materie und so nur
der Bezeichnung nach verschieden — wie Licht und Leuchten 41 — oder

es ist ein Akt, welcher dem Wesen folgt, also ein zweites esse actuale wie
im ersten Fall42.

Das Sein wird folglich nach Quidort mit mehr Recht, « verius », von
der substantiellen Form als von der Materie ausgesagt, da es dem

Kompositum actu durch die Form eigen ist, während das Kompositum von
der Materie nur das « posse esse » hat43.

Selbst wenn Gott durch ein Wunder die Materie ohne Form
bestehen ließe, so wäre ein « novus influxus » von Seiten Gottes erfordert,
denn die Materie kann in ihrem esse essentiae nicht auf natürliche Weise
« per se » bestehen. Dieser neue « influxus », dieses « superadditum », das

die Materie zu ihrem Bestand benötigt, kann aber nicht anders verstanden

werden, denn wieder als « virtus seu forma inhaerens ». Also, so

schließt unser Autor, kann die Materie auch nicht einmal durch ein Wunder

ohne jede Form bestehen 41.

Aus der Disputation ergibt sich für Quidort, daß das « actu esse »,

« omne esse », das « actu esse formaliter »45 von der Form stammt, daß

diese das « principium actualis existentiae » ist 46. Deshalb ist es für die

Materie unmöglich, unabhängig von einer Form « subsistere per se », « per
se actu esse », « per se stare naturaliter » und « existere actu »47. Ja, sie

kann überhaupt nicht seiend genannt werden ohne eine Form, die das

Sein der Materie vervollkommnet oder dieser ihr Sein mitteilt48.

41 Vgl. III Sent. (B : f. 113vb) : « Potest dici quod per esse potest intelligi
esse ipsius essentiae, non prout est in actu vel per modum actus quod non differt
ab ipsa essentia nisi secundum modum loquendi in abstracto et concreto, sicut
lux et lucere. »

42 Çorr. 26, 76-92 43 ib. 93-95.
44 ib. 145-154 45 ib. 94, 61, 65.
46 ib. 74/5. — Es ist allerdings nicht klar, ob an dieser Stelle von Quidort

oder der Gegenmeinung vorgebracht.
47 ib. 86, 138, 143, 154. 43 ib. 63, 189/190.



Johannes Quidort und das Diktum «forma dat esse» 167

Quidort betont in diesem Artikel also sehr stark die seinsmäßige
Abhängigkeit der Materie wie des Kompositums von der Form. Doch was
versteht er hier eigentlich unter « actu esse » oder « esse actuale » Auch
im Sentenzenkommentar hat er gesagt, die Form sei Formalursache des

Kompositums, jedoch nur in der quidditativen Ordnung. Hier im Cor-

rectorium gibt uns der Autor keine klare Unterscheidung. Es scheint,
daß er mit « esse » einfach Wirklichkeit schlechthin bezeichnen will, ohne

sich um weitere Unterscheidungen zu kümmern. Allerdings legt sich eher
eine Auslegung im Sinne von esse actualis existentiae nahe, denn der
Verfasser spricht eingangs von « existentia materiae sine forma » und
einmal von « existere in actu »49. Doch damit stünde Quidort im Gegensatz
zu seinen eigenen Ausführungen im Sentenzenkommentar.

Im Artikel 48 hören wir nochmals über das Verhältnis von Form
und Sein. Quidort führt dort die Verteidigung dafür, daß der menschlichen

Seele nach der Trennung vom Leib das Sein des Kompositums
verbleibt und zwar deswegen, weil das Sein von Form und Materie, also des

Kompositums, dasselbe ist.
Wilhelm de la Mare entpuppt sich hier als ein Vertreter der Vielheit

der Formen. Er erhebt nämlich den Einwand, daß jede forma substan-
tialis ein Sein gibt und die menschliche Seele nicht die einzige Form ist,
die das menschliche Kompositum besitzt50.

Als zweites Gegenargument wird vorgebracht, daß die Materie oder
der menschliche Körper, wenn diese im Augenblick der Trennung von
der Seele das Sein verlieren, vollständig zerstört werden müssen. Das

entspricht jedoch den Tatsachen nicht. Außerdem nennt Aristoteles die
Materie « ingenita et incorruptibilis ». Auch wenn man annimmt, daß auf
die Zerstörung des einen die Zeugung eines anderen folgt, indem eine

andere Form das Sein verleiht, so ist doch zuerst die Trennung von der
Form — « prius saltern... naturaliter » — indem die Materie oder der

Körper nach der Lehre des hl. Thomas alles Sein verlieren und ins Nichts
versinken würde 51.

Beim ersten Einwand kann Quidort auf seine im vorausgehenden
und im Tractatus de Formis 52 dargelegte Lehre von der Einzigkeit der

19 ib. 36/7, 154. 60 Corr. 48, 6-10. 61 ib. 11-23.
52 Corr. 30 : « Utrum in homine sit tantum una forma substantialis. » — Zum

Tractatus de Formis vgl. : J.-P. Müller, Der « Tractatus de formis » des Johannes
Quidort von Paris : Divus Thomas (Fr.) 19 (1941) 195-210 ; F. Pelster, Ein
anonymer Traktat des Johannes v. Paris OP über das Formenproblem in Cod. Vat.
lat. 862 : ib. 24 (1946) 3-28 ; J.-P. MüLLer, La thèse de Jean Quidort sur la béatitude

formelle : Mélanges Auguste Pelzer, Louvain 1947, S. 494, Anm. 4.



168 Johannes Quidort und das Diktum «forma dat esse»

substantiellen Form hinweisen. Unter dieser Voraussetzung ist es

notwendig, daß die Vernunftseele als einzige Form dem menschlichen
Kompositum das Sein gibt und damit ihr ganzes Sein auch der Materie.
Entsprechend kann das Sein, das sie in Verbindung mit dem Kompositum
hat, nicht vom Sein des Kompositums selbst verschieden sein 53.

Doch ist nach unserem Autor sehr zu beachten, daß in dieser
Hinsicht zwischen der menschlichen Seele und den anderen formae naturales
ein Unterschied besteht. Die letzteren sind nicht actu, sondern sind nur
Akte des actu Seienden. Der Akt aber ist das, wodurch etwas ist ;

deshalb besitzen sie nicht das Sein als das was ist (id quod est), sie sind
vielmehr das Prinzip des Seins (« ipsius esse principium ») als das, wodurch
etwas ist (id quo est aliquid). Deshalb sind diese Formen nicht Subjekt
des Seins des Kompositums, sondern das Sein entsteht durch das

Kompositum, d. h. aus der Vereinigung von Materie und Form. — Dagegen
ist die menschliche Seele nicht nur Akt, sondern ein « ens actu », das in
seinem Sein subsistieren kann ; sie hat das Sein ut id quo est und ut id
quod est. Deshalb entsteht bei ihrer Vereinigung mit der Materie kein
neues Sein, sondern die Seele teilt nur ihr Sein der Materie und dem

ganzen Kompositum mit. — So ergibt sich als Schluß die beabsichtigte
Rechtfertigung der Behauptung des hl. Thomas, daß das Sein der Seele

dasselbe wie das des ganzen Kompositums ist und so auch die getrennte
Seele das ganze Sein des Körpers und des Menschen besitzt, wenn sie

auch nicht die « perfecta natura speciei », d. h. die Artvollkommenheit
hat54.

Der zweite Einwand wird von Johannes eine « rudis aequivocatio »

genannt. Er beruft sich hierbei auf das zweifache Sein der Materie, das

er oben 55 als Ausflucht seiner Gegner zurückzuweisen schien. Er sagt
hier wieder, daß das esse essentiae der Materie wie deren Wesen selbst
« valde imperfectum » sei. Aber bezüglich dieses Seins, das sie nicht von
der Form, sondern von Gott empfangen hat — und ausschließlich für
dieses — gelte das von Wilhelm oben angeführte Aristoteleszitat.
Dagegen hält es Quidort nicht für widersinnig, daß die Materie hinsichtlich
des Seins, das sie von der Form her hat, völlig zerstört wird und nach
verschiedenen Formen wechselt. Dies ist der Fall, wenn auf das menschliche

Sein der Materie durch die Einführung einer neuen Form das Sein

eines toten Körpers folgt. Der Schluß des Gegners, daß, was sein Sein

63 Corr. 48, 34-56.
54 ib. 57-70. Vgl. Thomas v. Aq., S. Th. I-II q. 4 a. 5 ad 2.
56 Anm. 42.



Johannes Quidort und das Diktum «forma dat esse» 169

verliert, völlig ins Nichts versinke, ist also nicht zwingend. Die Materie
verliert nicht schlechthin alles Sein, sondern behält ihr esse essentiae auch

unter einer neuen Form weiter. Im Artikel 26 hat Quidort vertreten, daß
die Materie nie ohne Form bestehen könne, da sie kein eigentliches esse

actu besitze. Dementsprechend vertritt er hier die generatio instantanea.
Bei der Trennung der Seele und der Einführung einer neuen Form gibt
es kein « vorher » und « nachher » der Zeit, sondern nur der Natur nach.

Beide Vorgänge geschehen im selben Augenblick, sodaß die Materie nie
ohne das Sein einer Form besteht66.

Auch dieser Text Quidorts hinterläßt den Zweifel, welches Sein der
Materie bzw. dem Kompositum von der Form mitgeteilt wird, in welchem
Sinn er diese das « Prinzip des Seins » nennt. Quidort spricht sich jedenfalls

nicht klar darüber aus und offenbart durch die Unbekümmertheit,
mit der er von « esse » und « esse actu » spricht, eine andere, weniger
kritische Einstellung in diesem Punkt als im Sentenzenkommentar.
Nirgends deutet er die Unterscheidung zwischen esse quidditativum und
esse actualis existentiae auch nur an.

Im Mémoire justificatif dagegen, in dem Quidort die These verteidigt

: « Esse non est proprietas fluens ab essentia, sed est ab extra sicut
calor in aqua et lux in aere », kann es keinen Zweifel darüber geben, was

er unter « esse » versteht. Er sagt es uns gleich zu Beginn : « Hoc dixi de

esse actualis existentie in creaturis »67. Nach den zahlreichen Beweisen

für seine These, muß er sich mit dem möglichen — und sicher auch in
Wirklichkeit gegen seine Theorie (articulus vorgebrachten — Einwand :

« forma dat esse, ergo esse Huit a forma » befassen. Dies scheint eindeutig

gegen seine These zu sprechen. Quidort bestreitet zuerst die Logik dieser

Deduktion. Dann erklärt er durch eine dreifache Unterscheidung, in
welchem Sinn man dieses « forma dat esse » verstehen kann, ohne damit
seine Lehre vom esse ab extra zu kompromittieren. Es sind verschiedene

Möglichkeiten (« responderi potest ») ; es ist nicht klar, ob Quidort diese

exklusiv auffaßt oder alle drei zusammen annimmt :

« Si vero opponatur contra predicta, quia forma dat esse, ergo esse

fluit a forma, respondeo : Licet hec non valeat consequentia, multi-
plicitcr tarnen responderi potest. Quia illud verbum ' forma dat
esse ' intelligitur de esse quidditativo sicut est esse hominem vel
animal, et non de esse existentie quod est esse simpliciter, ut patet
per auetorem De Causis et per. alios supra dictos. Vel ' forma
dat esse ' non de se, sed per virtutem prime cause, que est in ea,

56 Corr. 48, 73-94. " Mém. just. 4.



170 Johannes Quidort und das Diktum «forma dat esse»

ut de anima dicit auctor De Causis. Vel 'forma dat esse' non sicut
illud a quo sit esse, sed disponens ad hoc ut ab alio habeat esse.

Et ita respondet Thomas, Contra Gentiles, libro 2, cap. 53 et 54,
cuius verba sunt hec : Aliter forma non est principium essendi, nisi
sicut dyaffanum est principium lucendi, quia facit eum subiectum
proprium susceptivum eius quod est esse. Et ideo consentit Avi-
cenna ,quod lumen non dicitur fluere a dyafïanitate aeris, sed a
sole in aere dyaphano. »

58

Die erste und zweite Erklärung entspricht dem, was Quidort schon im
zweiten Buch des Sentenzenkommentars vorgetragen hat59. Dort sind
die gegensätzlichen Termini : « hoc esse » und « esse » — hier : « esse quid-
ditativum » und « esse actualis existentiae » bzw. « esse simpliciter ». Die
dritte Interpretation tritt in den Schriften Quidorts hier zum ersten und
einzigen Male auf. Sie scheint die Einstufung der Form als einer causa

dispositiva, also eher einer Materialursache und nicht Formalursache des

Seins nahezulegen. Doch sagt Johannes am Schluß dieses Artikels
kategorisch : « esse non fluit ab essentia in aliquo genere cause »80. Das scheint

jede Ursächlichkeit der Form wieder auszuschließen, falls Quidort unter
Ursache nicht die Wirkursache verstanden haben will.

Das war die Lehre, die Johannes Quidort als Baccalaureus Senten-

tiarius vorgetragen und verteidigt hat. Als er später als Magister (1304-
1306) de quolibet disputierte, wurde ihm die Frage vorgelegt : « Utrum
ei quod est necesse esse formaliter repugnet esse ab alio », in der er zu
derselben Frage wieder Stellung nehmen mußte.

Wie wir früher dargelegt haben 81, wendet sich unser Autor hier im
Quodlibet I q. 2 gegen zwei philosophische Richtungen, die beide das «

necesse esse formaliter » bezüglich der substantia separata bzw. forma
simplex vertreten. Aristoteles leugnet den Unterschied von Sein und Wesen
in einer reinen Form ; eine solche ist « seipsa quia est suum esse ».

Die Platoniker sind die Repräsentanten der zweiten Richtung. Sie

begründen das « necesse esse formaliter » damit, « quod res non est suum
esse nisi consecutive, quia esse consequitur formam ». Zu Beginn der

Responsio wird diese platonische Lehre in einer Unterscheidung, deren

zweites Glied wir vermissen (es müßte sich auf die aristotelische Theorie

beziehen) genauer umschrieben :

68 ib. 46-57.
69 II Sent. d. 1 q. 3 corpus et ad 2 (oben S. 159 f. ; vgl. Mém. just. 40-43 ;

Quodl. I q. 2 (ed. Heiman 276).
60 Mém. just.106.
ei fzpt 5 (1958) 19-21.



Johannes Quidort und das Diktum « forma dàt esse » 171

« Respondeo. Sciendum quod aliquid habere esse formaliter per
suam essentiam potest dupliciter intelligi, et secundum hoc fuit
duplex error philosophorum. Primo modo, ut dicatur aliquid formaliter

esse seipso, sicut calidum calet per suam essentiam quia nihil
calet formaliter nisi calore quia calere est calor significatus ut
actus aliquo modo, quia sua essentia est sibi formale principium
essendi ; sicut corpus calidum calefacit calore quia calor est sibi
principium exercendi actum calefactionis, sic, quia essentia est
principium factivum esse quia esse se habet consequenter ad essentiam.

»02

Daraus folgt für diese Platoniker — als deren Vertreter Proclus mit seiner

Elementatio theologica zitiert wird63 — daß die reinen Formen das Sein

nicht verlieren können. Kein Ding kann sich selbst verlieren, also auch
die reine Form nicht ihre Form bzw. das damit unmittelbar verknüpfte
Sein 64. Es fällt sofort auf, daß dies genau die gleiche Argumentation
und derselbe Schluß ist, wie er uns in der im ersten Buch des
Sentenzenkommentars angegriffenen Meinung begegnet ist65. Die essentia — hier

synonym mit forma — wird als Formalprinzip des Seins bezeichnet. Daß
die Platoniker das « esse » unzweideutig als « esse actuale » verstehen,
geht aus der Argumentation zum Schluß dieses Quodlibet hervor 6S.

Was sagt nun Quidort dazu Er greift die innere Logik solcher

Systeme an, denn sowohl Aristoteles wie die Platoniker vertreten gleichzeitig

mit dem « necesse esse formaliter », daß das Sein « ab alio » stammt.
Eine solche Theorie schließt für die reinen Formen jede Schöpfungstat
Gottes aus. « Convenire aliquid alicui per essentiam » und « convenire ab

alio » stehen sich unvereinbar gegenüber.
Bei anderer Gelegenheit67 haben wir aus der Widerlegung Quidorts

den für den dortigen Zusammenhang wichtigen Beweisgang gegen ein « ex
necessitate habere esse » herausgegriffen. Jetzt interessiert uns der erste

Teil der Argumentation, nämlich die Zurückweisung des « rem esse seipsa
formaliter », was sich vor allem gegen die platonische Auffassung wendet.
Hören wir zuerst Quidort selbst :

62 Quodl. I q. 2 (ed. Heiman 274).
63 Proclus wird erst gegen Ende des Quodl. namentlich genannt ; vgl. den

Text auf S. 173.
61 « In his ergo quae consequuntur formam.. non est necesse esse formaliter

quia in eis differt forma et consequents. formam et, quia tale potest amittere
formam, potest etiam amittere esse ; sed in his quae sunt formae simplices, quia
ibi est (idem) forma et habens formam. Nulla autem res potest seipsam amittere
nec possunt amittere formas suas, et per consequens neque esse. » I Quodl. q. 2

(ed. Heiman 274 — Zusatz von mir).
65 S. 157 66 S. 173.. c' FZPT 5 (1958) 19-21.



172 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse »

« Primum patet sic : illud enim quod convenit alicui per essentiam
suam, non potest ei convenire ab alio ; nec per partieipationem —
undeBoETHius libro de Hebdomadibus ista dividit ex opposito :

convenire aliquid alicui essentialiter et convenire per partieipationem
simpliciter — nec effective, quia efïïciens non facit aliquid tale nisi
quia dat formam sibi qua sit tale formaliter, ut ignis facit ferrum
calidum calore quern sibi imprimit. Si ergo res per suam essentiam

habet esse formaliter, tunc eius essentia nihil ab alio recipit
quo formaliter sit, sicut ferrum fit calidum per calorem receptum.
Ferrum enim est ferrum per suam essentiam et non ab alio effective

quia, si esset ferrum ab alio effective, reciperet aliquid super
essentiam suam quo esset ferrum. Impossible est ergo quod aliquid
sit formaliter a se et ab alio effective. » °8.

Nach Quidorts Ansicht besteht also ein Widerspruch zwischen esse formaliter

a se und esse effective ab alio. Was eine außerhalb seiner selbst

liegende Wirkursache hat, kann nicht seine eigene Formalursache sein.

Quidort scheint so zu argumentieren : Eine Wirkursache kann nur mittels
einer Formalursache wirken. Wenn also schon etwas seine eigene Formalursache

besitzt, ist damit auch logisch jede Wirkursache ausgeschlossen.
Mit Quidorts Beispiel erläutert : Das Eisen, das durch sein eigenes Wesen

Eisen ist, kann nicht zugleich durch eine Wirkursache Eisen sein. —
Die folgenden Autoritätsbeweise, die Quidort seiner Darlegung anfügt,
sprechen von einer doppelten Ursächlichkeit, einem « a se » und einem
« ab alio ». Der Kernpunkt der quidortschen Argumentation ist aber, daß

diese doppelte Ursächlichkeit nicht bezüglich desselben gilt, wie es die
Platoniker hinsichtlich des Seins annahmen. Die angeführten Zitate
unterscheiden vielmehr zwischen Wesen und Sein :

« Unde Boethius libro de Hebdomadibus et Porretanus, ibidem,
dicunt quod alio est res aliquid et ens simpliciter quia, secundum
eos, quod res sit simpliciter habet per suam essentiam ; quod autem
per partieipationem actu habet a Deo ; et Philosophus, V Meta-
physicae, quod homo est homo nulla alia causa est, quod autem
cuprum sit rotundum est causa aliqua effectiva. Et Anselmus libro
de Praedestinatione dicit quod aliquid sit futurum bene habet causam

; similiter quod album sit habet causam ; quod autem album
sit album non habet causam, sed est ab aeterno. Sic ergo répugnât
et sequitur contradictio quod aliquid sit formaliter seipso et ab
alio. »

69

Den zitierten Aristotelestcxt finden wir mit Quidorts eigenen Worten in
der Quästion über die Realdistinktion erläutert :

68 Quodl. I q. 2 (ed. Heiman 275).
69 ib.



Johannes Quidort und das Diktum «forma dat esse» 173

« Et ideo dico quod esse est accidens creaturae per illum modum,
per quem illud quod advenit alicui dicitur ei accidens, et differt
realiter ab essentia creaturae. Quia si non differret et esset essen-
tialiter idem, tunc numquam creatura aliqua produceretur a Deo,
quia illud quod inest rei essentialiter, convenit ei nullo auctore.
Unde homo est homo nullo auctore, ita quod semper homo fuit
homo ; etiam si homo non sit, homo est homo. Unde etiam, ut
dicunt, nullo auctore sigillum est sigillum, sed sigillum est sigillum
de necessitate. Et sic, Deus in esse nihil produceret, et dato quod
produceret, non produceret per voluntatem, sed per necessitatem.»70

Für das aristotelische « nulla alia causa » setzt Quidort in diesem Text
« nullo auctore ». Das Wesen hat also nur eine Formalursache, aber keine

eigentliche Wirkursache. Der Grund ist, daß das Wesen als Wesen zu
Gott nur eine Beziehung als zu seiner Exemplarursache, d. h. zu seiner

causa formalis extrinseca, hat. Nur durch seine Existenz hat das Wesen

zu Gott eine Beziehung als seiner Wirkursache 71. Dem entspricht auch
die Feststellung in der vorausgehenden Quaestio 1 dieses Quodlibet, daß
die Substanz von Gott als ihrer Ursache nur bezüglich des aktuellen
Seins, das sich zu ihr wie ein Akzidenz verhält, abhängt und nicht
sofern sie Substanz oder Essenz ist72.

Wenn also kein Geschöpf hinsichtlich seines Seins seine eigene
Formalursache sein kann, was ist dann für Quidort die Formalursache des

geschöpfliehen Seins Er gibt uns die Antwort in lapidarer Kürze am
Schluß des Quodlibet, wo er nochmals auf die platonische Ansicht, die
hier ausdrücklich Proclus als dem eigentlichen Vertreter zugeschrieben
wird, zurückkommt :

« Ad illud quod dicit Proclus, quod res simplex non potest amit-
tere suam formam et per consequens neque esse, dico quod anima
et quaelibet forma dat esse quidditativum et non actuale. Sed forma
actualitatis solum dat esse actuale ; nec forma habet esse nisi ab
actualitate. Unde si tolles causalitatem primi prineipii et actuali-
tatem, forma non dat esse nec habet esse ; et si actualitatem Deus
a forma subtraheret, forma vel esse nihil esset. »

73

Quidort bringt also wieder die gleiche Unterscheidung wie im Mémoire

justificatif74, nur daß er das « esse existentie » hier « esse actuale» nennt.
Das geschöpfliche Sein hat folglich zwei Ursachen :

70 II Sent. d. 1 q. 2 (B : f. 86va).
71 « Essentia, secundum quod essentia, non comparatur ad Deum nisi ad suum

exemplar. Per suum esse seu secundum suum esse bene refertur et comparatur
ad Deum tamquam ad suam causam efficientem seu sub ratione causae efficientis,
in quantum Deus dat esse essentiae. » I Sent. (B : f. 62rb).

72 FZpx 5 (1958) 3i, Anm. 97.
73 Quodl. I q. 2 (ed. Heiman 276). 71 S. 169.



174 J ohannes Quidort und das Diktum « forma dat esse »

1. die causalitas primi principii — Gott als Wirkursache,
2. die actualitas oder « forma actualitatis » als Formalursache.

Der Ausdruck « actualitas » entspricht damit dem im ersten und zweiten
Buch des Sentenzenkommentars gebrauchten Terminus « entitas » ; genau
so wie sich das dort benutzte einfache « esse » mit dem hier verwendeten
« esse actuale » deckt.

Die Lehre des Johannes Quidort über das Thema des « forma dat esse »

tritt uns also in seinen verschiedenen Werken nicht auf dieselbe Weise

entgegen.

Während er im dritten Buch des Sentenzenkommentars und im Correct

orium der Form eine — wenn auch nicht klare bestimmte —
Ursächlichkeit hinsichtlich des Seins im Sinne von existentiellem Sein

zuschreibt, lehnt er dies im ersten und zweiten Buch desselben Kommentars,

in seinem Mémoire justificatif und im Quodlibet entschieden ab.
Aus der Darlegung im Sentenzenkommentar und dem Artikel des Mémoire

justificatif erkennen wir deutlich, daß die Ablehnung des Diktums eng
mit seiner These vom esse ab extra verknüpft ist. Auch die Begründung
im Quodlibet besagt im Grunde dasselbe : durch eine Formalursache von
Seiten des Geschöpfes wird Gott als Wirkursache logisch ausgeschlossen.

Im Correctorium hält Quidort fest, daß weder Materie noch
Kompositum ohne Form das Sein besitzen können. Wenn wir aus den anderen
Schriften ergänzen und unter Sein nur das quidditative Sein verstehen,
lassen sich diese Äußerungen mit seiner sonstigen Lehre in Einklang
bringen. Unvereinbar damit ist jedoch eine formelle Ursächlichkeit
hinsichtlich des esse actualis existentiae. In den anderen Werken ergibt sich
die Schwierigkeit für Quidort nur für den Fall der reinen Formen. Deshalb

glaubt er unbeschadet das Diktum vorläufig im Correctorium für
die mit Materie zusammengesetzten Geschöpfe beibehalten zu können.
Bezeichnend dafür ist sein Schweigen im Artikel 13, wo er auf die Engel
zu sprechen kommt.

Im ganzen sind es drei Erklärungen für das « forma dat esse », die
einzeln im Sentenzenkommentar und Quodlibet, zusammengestellt im
Mémoire justificatif vorkommen. Statt der Form nimmt Quidort ein
anderes äußeres Formalprinzip des geschöpflichen Seins an, das er « entitas

» oder « actualitas » nennt. Im Correctorium vermissen wir jeden
näheren Aufschluß.

Den doktrinären Unterschieden entsprechen auch terminologische
Verschiedenheiten. So gibt die Form nach dem Correctorium das « esse



Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse » 175

actu » oder « esse actuale », während dies im Quodlibet gerade verneint
wird. Als « esse simpliciter » wird im Sentenzenkommentar das von der
Form stammende Sein bezeichnet ; im Mémoire justificatif ist es synonym

für das « esse existentie ». Dagegen stimmen Sentenzenkommentar,
Mémoire justificatif und Quodlibet in der Benennung « esse quiddita-
tivum » hinsichtlich des von der Form verliehenen Seins überein.

Als die eigentlich « quidortsche » Erklärung möchten wir die

Begrenzung der Ursächlichkeit der Form auf das quidditative Sein ansehen.

Denn diese finden wir nicht nur in allen drei genannten Schriften ; sie

allein scheint zu der klaren Ablehnung des Diktums im ersten und zweiten
Buch des Sentenzenkommentars zu passen.

Zum Abschluß sei die dargelegte Lehre Quidorts kurz mit der Ansicht
des hl. Thomas verglichen, auf den er sich für seine Erklärungen im
Mémoire justificatif75 beruft.

Die Aussage, die Form verleihe das Sein, taucht in den Schriften
des Aquinaten häufig auf. Im Unterschied zu Quidort findet sie sich
jedoch nicht als Objektion oder angegriffene Gegenmeinung, sondern als

die eigene Ansicht. Die Argumentation der Gegner Quidorts im ersten
Buch des Sentenzenkommentars entspricht derjenigen des hl. Thomas
in De Anima :

Quidort, I Sent. d. 8 q. 5 (B : f. 48rb)

Respondeo. Dixerunt aliqui quod il-
lud quod per se aliquid consequitur,
non potest ab eo separari... Modo
dicunt quod esse per se formam
consequitur. Si ergo sint aliquae for-
mae per se subsistentes, illae num-
quam naturaliter desinent esse, ut
dicunt.

Thomas, De Anima a. 14

Ad cuius evidentiam considerandum
est, quod id quod per se consequitur
ad aliquid, non potest removeri ab

eo... Manifestum est autem, quod
esse per se consequitur formam... Si

ergo sit aliqua forma quae sit ha-
bens esse, necesse est illam formam
incorruptibilem esse.

Quidort lehnt diese Formulierung des hl. Thomas an der angegebenen
Stelle entschieden ab : « Cum ergo, ut patet ex omnibus his, esse non

consequatur formam per se » 76.

In den übrigen Schriften sucht Quidort dieselbe Lehre unter der

Formulierung « forma dat esse » mit seinen Aussagen in Einklang zu

bringen. Wie verhalten sich die drei Interpretationen zu Thomas

76 S. 170.
76 I Sent. d. 8 q. 5 (B : f. 48va).



176 J ohannes Quidort und das Diktum « forma dat esse »

Thomas grenzt das « esse » in der genannten Formel nie als « esse

quidditativum » ein, noch schließt er jegliche Ursächlichkeit der Form ge-
gegenüber dem « esse existentie quod est esse simpliciter » oder dem « esse

actuale » aus Doch will er mit unserem Diktum eine formelle Ursächlichkeit

der Form hinsichtlich des existentiellen Seinsaktes ausdrücken

Gegen die Seinsauffassung Avicennas stellt Thomas fest : « Esse enim rei
quamvis sit aliud ab eius essentia. quasi constituitur per principia
essentiae » '8. Ähnlich schrieb er im Sentenzenkommentar : « Esse, secundum

rationem intelligendi, consequitur principia ipsius entis quasi causas

»79. Einmal sagt er auch, daß das Wesen selbst die Quelle des Seins

ist : « Id quod est fons et origo ipsius esse, scilicet ipsum ens » 80. Quidort
scheint das eindeutig abzulehnen : « Sed pono quod esse non fluit a prin-
cipiis intrinsecis ipsius formae » 81. Doch Thomas spricht in diesen Texten
wohl mit Bedacht von « quasi constituitur » und « quasi causas ». Er handelt

von den konstituierenden Elementen des Wesens, der Konstituierung
des substantiellen Seins und hat nicht wie Quidort das esse ab extra,
die Seinsverleihung durch eine äußere Wirkursache im Auge82. Die Form
verleiht das Wesen und eben dadurch konstituiert sie das quidditative
Sein oder die Substanz.

Trotz der materiellen Übereinstimmung im obigen Textvergleich
kann man also die von Quidort angeprangerte Meinung nicht als

diejenige des Aquinaten bezeichnen. Da sie als Gegenargument zu seiner
These des esse ab extra steht, muß auch das « esse » im genannten Axiom
als existentielles Sein gefaßt werden. Wenn Quidort trotzdem auf Thomas

anspielen will und ihn in diesem Punkt korrigiert, so hat er ihn sicherlich
falsch verstanden. Doch ist es wahrscheinlicher, daß Quidort gegen eine

falsche Auslegung dieses Diktums durch andere Thomasschüler Stellung
nimmt und mit einer genauen Begrenzung des Sinnes von « esse »

Klärung bringen will. Allerdings kann die polemische und kategorische
Ablehnung des Diktums im ersten Buch des Sentenzenkommentars nicht im
Sinne des hl. Thomas liegen und wird von Quidort selbst durch die beiden
anderen Erklärungsversuche abgeschwächt.

Die zweite Erklärung kann sich auf mehrere Stellen in den Schriften

77 Mém. just. 49/50 ; Quodl. I q. 2 (ed. Heiman 276).
78 Thomas v. Aq., In IV Met. 1. 2 (ed.SpiAzzi n. 558).
79 I Sent. d. 19 q. 2 a. 2 ad 3.
80 In I Peri Herrn. 1. 5 (ed. Spiazzi n. 70).
81 Quidort, I Sent. d. 8 q. 5 (B : f. 48rb).
82 Wie sehr sich Thomas in seiner Seinslehre « au plan de la substance »

bewegt, hat Et. Gilson, L'être et l'essence, Paris 1948, 78-120, aufgezeigt.



Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse » 177

des hl. Thomas stützen, besonders aber auf seine Lehre über das

Zusammenspiel von unmittelbarer und erster Ursache, die er verschiedentlich

auf die Verursachung des geschöpflichen Seins anwendet 83. Wie die

Wirkung der Zweitursache auf die Erstursache zurückgeführt werden
muß, so auch die seinsverleihende Form auf das « fontale principium
totius esse a quo est etiam omnis forma »84. Thomas nennt deshalb die
Form « quoddam divinum in rebus inquantum est quaedam participatio
primi actus » 85. Diese Doktrin ist — oft einschlußweise — die
Voraussetzung, wenn Thomas von der seinsverleihenden Funktion der Form
spricht : « Esse per se consequitur formam creaturae, supposito tarnen
influxu Dei. » 86

Für die dritte Interpretation verweist Quidort selbst auf die Summa
Contra Gentiles, wo Thomas 1. II c. 54 schreibt : « Per hoc enim in
composais ex materia et forma dicitur forma esse principium essendi, quia
est complementum substantiae, cuius actus est ipsum esse. » Thomas

spricht also nicht wie Quidort in seiner Zusammenfassung dieses Kapitels
87 von « disponere », sondern von « complementum ». Aber eine

substantia compléta ist eben zur Seinsaufnahme disponiert. Der Form folgt
das existentielle Sein, es schließt an sie an, aber nicht so, als ob es von
der Form stammen würde, sondern nur weil die Form der letzte Akt in
der substantiellen Ordnung ist. Ausdrücklich spricht Thomas nie davon,
daß die Form zur Aufnahme des Seins « disponiere ». Doch gibt es noch

Texte, die darauf hinweisen. Sofort im c. 55 des gleichen Buches in der
Summa Contra Gentiles lesen wir : « Forma enim manente, oportet rem
esse : per formam enim substantia fit proprium susceptivum eius quod
est esse. » Die Form wird auch « medium in acquirendo esse » genannt88.

Alle drei Erklärungen Quidorts sind also Weiterführungen der
Gedanken seines Meisters Thomas von Aquin. Die polemische Ablehnung
des Diktums « esse consequitur formam » und jeder Formalursächlichkeit
der Form gegenüber dem Sein rührt vom quidortschen Seinsbegriff des

esse ab extra her. Dessen Konsequenz ist die überbetonte Trennung der

Seinsprinzipien, die noch aufzuzeigen ist.

83 « Hoc autem esse distinctum dependet a principiis rei essentialibus sicut
a causis proximis sed a Deo sicut a causa prima. » Thomas v. Aß., IV Sent. d. 44

q. 2 a. 2.
81 C. G. I c. 68.
85 In III De Caelo et Mundo 1. 2 (ed. Spiazzi n. 552).
86 S. Th. I q. 104 a. 1 ad 1. 87 Vgl. S. 170.
88 « Forma est medium in acquirendo esse ipsi materiae et ipsi composito. »

De Quattuor Oppositis, c. 1 (ed. Spiazzi n. 587).

l>


	Johannes Quidort und das Diktum "forma dat esse"

