Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Johannes Quidort und das Diktum "forma dat esse"
Autor: Trabold, Cyrill
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761493

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CyriLL TraBoLp OSB

Johannes Quidort und das Diktum
«forma dat esse»

Gegen die These Quidorts, das geschopfliche Sein komme von auBen
und als ein Akzidenz zum Wesen hinzu !, erhebt sich als schwerwiegender
Einwand das Diktum « forma dat esse ». Unser Autor mull selbst zu-
geben, daB es allgemein behauptet wird : « communiter dicitur » 2. Er be-
gegnet dieser Lehre vor allem in den fiir die Frage des Verhiltnisses von
Sein und Wesen einschligigen Quistionen als Objektion, mit der er sich
abgeben muB. Er bemiiht sich, ihr einen neuen Sinn zu geben, der aus
seiner These iiber das Verhiltnis der actualis existentia zur essentia ab-
geleitet ist. An anderen Stellen dagegen setzt er dieses Diktum als selbst-
verstdndlich voraus ® und benutzt es z. B., um die Einzigkeit der sub-
stantiellen Form zu beweisen 4. Im Correctorium erscheint diese Doktrin
ofter in der Darlegung der Lehre des hl. Thomas zu Beginn der Artikel 5.
Es ist also im Folgenden zu untersuchen, wie Quidort dieses Diktum in
seinen verschiedenen Schriften versteht und welchen Sinn er ihm im
Rahmen seiner Seinslehre gibt.

Im ersten Buch des Sentenzenkommentars geht Quidort bei der Er-
orterung der Frage der Verginglichkeit der Geschopfe von einer Meinung

1 Vgl. FZPT 5 (1958) 3-36.

2 JI Sent. d. 1 q. 3 obj. 2 et ad 2 (Basel, Universititsbibliothek, B. III, 13
[= B]: f. 86vb - 87ra).

3 1 Sent. d. 10 q. 2 (B: f. 50va); ib. d. 27 q. 1 (B: {. 63rb) ; ib. d. 37 q. 3
(B: f. 74vDb).

* « Forma dat esse, ergo unius entis una forma sicut et unum esse. » Quodl. I
q. 10, Sed Contra (ed. A. Heiman, The First Quodlibet of Jean Quidort: Nine
Mediaeval Thinkers, Studies and Texts, Toronto 1956, 288).

5 Corr. 13, 7/8; 30, 13/4; 31, 15 (Artikel und Zeilenzdhlung der ed. J.-P.
MuLLER, Le Correctorium Corruptorii « Circa » de Jean Quidort de Paris, Edition
critique [Studia Ansemiana XII/XIII], Rome 1941).



Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse» 157

aus, die vertritt, das Sein folge per se der Form : « esse per se formam
consequitur » 8 Das « per se » hat offensichtlich die Bedeutung von selbst-
verstdndlich, aus innerer Notwendigkeit, denn es wird verglichen mit der
risibilitas, die per se dem Menschsein folgt. « Esse » wird hier sicher als
esse actualis existentiae aufgefaBt, sonst stiinde es ja in keinem Wider-
spruch zu der von Quidort verfochtenen Auffassung. Auf Grund des Prin-
zips : « illud quod per se aliquid consequitur, non potest ab eo separari »
wird daraus gefolgert : Sobald also in einem Kompositum aus Materie
und Form letztere von der Materie getrennt wird, verliert auch das Kom-
positum das Sein. Ebenso verliert die Form das Sein, wenn das Kompo-
situm, dessen Teil sie war, dieses verliert. Dagegen konnen nach den
Vertretern dieser Ansicht die formae per se subsistentes, die Engel und
die Vernunftseele, niemals das Sein verlieren und zu existieren aufhoren,
da sie kein Kompositum mit der Materie bilden und so kein begrenzen-
des Prinzip haben, von dem sie abhingig wiren. Das Sein ist also mit
dem Wesen der reinen Formen untrennbar verkniipft. In der Basler Hand-
schrift wird diese Lehre dem hl. Thomas zugeschrieben ; auf dem Rand
lesen wir die Abkiirzung « Th. »
Johannes lehnt dies ab und stellt demgegeniiber seine These vom
Von-auBen-kommen des geschépflichen Seins auf :
« Sed pono quod esse non fluit a principiis intrinsecis ipsius formae,
sed fluit a principio extrinseco ipsum esse causante. Unde res quae-
cumque non habet esse formaliter per formam, sed est ens entitate,
sicut currens currit cursu formaliter. Unde licet animal anima sit
animal formaliter, non tamen animal anima esf{ formaliter, sed
animal entitate est formaliter, effective autem a principio extrin-

seco producente ipsum esse, ita quod entitas est proprietas ad-
veniens ab extrinseco naturae rei entis. » *

Eine Form, wie z. B. die Tierseele, verleiht also nach Quidort nicht
die Existenz, sondern nur das So-Sein, das Wesen, das Tier-Sein. Der
Formel : « esse per se formam consequitur » schein unser Autor sinnge-
mal ein « esse per se entitatem consequitur » gegeniiberzustellen. Er sagt :
«est ens entitate ». « Ens » bezeichnet das konkret bestehende Seiende,
nicht nur das Wesen. In bezug auf dieses « ens » sagt Quidort, daB es
formaliter durch sein Abstraktum, die « entitas », das Sein besitze ; so
wie nach dem angefiihrten Beispiel ein Liufer durch sein Laufen liuft.
Jedenfalls sieht man schon aus diesem Text klar, daB Quidort die formale

¢ I Sent. d. 8 q. 5; vgl. FZPT 5 (1958) 11/12.
7 ib. (B: f. 48rb).



158 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse»

Ursidchlichkeit der Form auf das Wesen beschrankt und fiir das Sein eine
andere Formalursache annimmt, die er mit dem Abstraktum « entitas »
bezeichnet. Auf der anderen Seite faBt er dieses Abstraktum doch wieder
konkret auf, indem er schreibt : « entitas est proprietas adveniens ab ex-
trinseco naturae rei entis ». Da scheint er « entitas » als Sein schlechthin
aufzufassen, das von Gott wirkursichlich hervorgebracht wird und von
aulen her als eine proprietas zum Wesen hinzukommt. Auch an anderen
Stellen gebraucht er « entitas » als synonymen Terminus fiir «existentia » 8.

An drei weiteren Stellen dieses ersten Buches des Sentenzenkommen-
tares erhalten wir beildufige Hinweise zu unserer Frage. So wird es eine
operatio prima et propria der substantiellen Form genannt, das Sein zu
verleihen ?. In einem anderen Text begegnet uns zum ersten Mal der
Ausdruck « esse quidditativum » beziiglich des Seins, das die Materie von
der Form empfingt 9. An einer dritten Stelle wird gesagt, daB die sub-
stantielle Form das « esse specificum et simpliciter » gibt 1. Welches Sein
ist mit dem Sein «schlechthin » gemeint ? Der Zusammenhang dieser
Stelle ergibt, daB hier nicht das esse existentiae simpliciter, sondern das
esse quidditativum simpliciter gemeint ist, im Gegensatz zum esse quid-
ditativum « quoddam accidentale », das nicht von der substantiellen, son-
dern von der akzidentellen Form herriihrt 2. Das geht auch aus der Be-
zeichnung « esse specificum » hervor. Im Mémoire justificatif dagegen be-
zeichnet Quidort das esse actualis existentiae als das esse simpliciter 2.

8 «entitatem vel existentiam» I Sent. d. 36 q. 6 (B: f. 74ra) ; «ista entitas,
sive illud esse per quod essentia est» ; IT Sent. d. 1 q. 2 ad 3 (B: f. 86vb).

® « Ad illud de substantiali forma dicendum, quod ipsa suam operationem
primam et propriam facit immediate sicut forma accidentalis, scilicet dare esse. »
I Sent. d. 3 q. 6 (B: {. 40vb).

10 ¢ Unde sciendum quod materia potest intelligi dupliciter : vel secundum
suum esse et sic cum non habeat esse nisi per formam, esse dico quidditativum,
ille respectus vel habitudo, quae est materiae ad formam, fundatur super esse
utriusque quod esse est accidens. » I Sent. d. 26 q. 1 (B: f. 62rb).

11« Et quod dicunt de forma substantiali, quae dat esse specificum et simpli-
citer quod non mutatur nisi mutata essentia formae substantialis, et ita erit alia
secundum speciem sicut in numeris, patet utique quod verum est.» I Sent. d. 17
q. 3 (B: f. 55rb).

12 Vgl. T Sent. d. 33 q. 2 (B: f. 69va) : « Item esse aliquid in alio sicut forma
in subiecto potest intelligi dupliciter : quia vel sicut forma dans esse supposito,
cuiusmodi est forma substantialis, vel secundum esse consequens suppositum in
esse constitutum, cuiusmodi est forma accidentalis quae non dat esse simpliciter,
sed solum dat quoddam esse accidentale supposito per formam substantialem in
esse constituto. »

13 Mém. just. 49/50 (Zeilenzdhlung der ed. ].-P. MULLER, A propos du Mé-
moire justificatif de Jean Quidort, L’article sur le rapport entre l’essence et I'exis-
tence. RTAM 19 [1952] 845).



Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse » 159

Im zweiten Buch desselben Werkes finden wir in der Quistion, die
tiber das Von-auBen-kommen des Seins handelt, weiteren AufschluB3. Der
zweite Einwand lautet da :

« Praeterea, communiter dicitur quod forma dat esse. Hoc autem
non esset nisi esse a principiis intrinsecis causaretur. Ergo etc. » **

Nachdem Quidort bewiesen hat, daBl das Sein von auBen, durch
einen Schopfungsakt Gottes verliehen wird, kommt er auf diesen Ein-
wand zuriick. Wieder erklirt er in Ubereinstimmung mit seinen Aus-
fithrungen im ersten Buch, daB die Form nur das « hoc esse » gibt und
weist darauf hin, daB man bei der Interpretation von Aristotelestexten
Aussagen iiber das « esse quidditativum » und solche iiber das « esse ac-
tualis existentiae » genau auseinanderhalten muf 5. Doch fiigt er noch
ein weiteres Moment zur Erklirung dieses Diktums hinzu: Die Form
kann ndmlich das Sein nicht aus eigener Kraft verleihen, sondern nur
insofern sie mit einer gewissen gottlichen Kraft ausgestattet ist und an
einem gewissen gottlichen Sein teilhat : ‘

« Unde forma numquam dat esse, nisi quatenus investitur quadam
virtute divina... forma bene habet dare hoc esse, puta hominem
vel huiusmodi aliquid, sed quod det esse, hoc habet virtute Dei in
quantum est participans quoddam esse divinum. » '*

Was ist hier mit « esse » gemeint ? Aus der Gegeniiberstellung von

« hoc esse » und dem einfachen « esse » ergibt sich, daB mit dem letzteren

das esse actualis existentiae gemeint ist und nur dieses gemeint sein kann.

Das gleiche legt der Gebrauch des einfachen «esse» im ad secundum

nahe, wo es wieder eindeutig im Sinn von existentiellem Seinsakt benutzt

wird, wie sich aus dem Zusammenhang ergibt. In dieser responsio er-

lautert Quidort die Unterscheidung zwischen forma und causa formalis

und leitet davon die verschiedenen Verhaltungsweisen ab, welche einer
Form zukommen :

« Unde advertendum quod forma dicitur alicuius forma, alicuius

vero causa formalis, alicuius vero neutrum. Respectu enim materiae

dicitur forma, quia ipsam informat, non tamen causa formalis, quia

non dat materiae quod sit materia, sed quod sit homo. Unde dicit

AvVICENNA, quod scilicet forma non est nisi materiae. Dicitur autem
causa formalis respectu compositi, cui dat esse hominem vel esse

e II Sent. d. 1 q. 3 (B: {. 86vh).

« Quod autem sub eodem problemate determmat Philosophus propositiones
de genere et de esse, est de esse quidditativo, non de esse actualis existentiae » ;
ib. ad 1 (B: {. 87ra).

18 ib. corpus.



160 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse»

asinum et huiusmodi. Respectu vero esse, nec est forma nec causa
formalis, sed entitas est formale principium essendi, Deus vero
effectivum, ut dictum est. » 17

Hier wird erklirt, was Quidort unter dem Begriff « causa formalis »
versteht. Formale Ursache ist das, was etwas zu dem macht, was es ist.
Die Form macht die Materie nicht zu dem, was sie als Materie ist, denn
das ist sie aus sich selber, unabhingig von der Form. Ebenso verursacht
die Form nicht formaliter das Sein im Sinne von Existenz, denn das
Sein kommt von auBen her einem Ding zu ; Gott ist die Wirkursache des
Seins. Als Formalprinzip des Seins, als das, was das Sein zum Sein macht,
bezeichnet Quidort wieder die « entitas ». Auch die Form ist eine Formal-
ursache, aber nur in der quidditativen Ordnung, nur beziiglich des Kom-
positiums, das sie konstituiert. Zwei Ordnungen mit jeweils eigener For-
malursache stehen sich so gegeniiber, ohne daB aus diesem Text eine
gegenseitige Beziehung der beiden sichtbar wiirde.

Im dritten Buch des Sentenzenkommentars stoBen wir auf weitere
Argumentationen mit dieser Lehre. In der Quaestio : « Utrum plura esse
sint in Christo » lautet der erste Einwand :

« Videtur quod sic. Quia forma substantialis dat esse. Sed ibi est
duplex forma, scilicet humana et divina. Ergo et duplex esse. » **

Quidort 16st den Einwand nicht, wie wir erwarten wiirden, mit der
Unterscheidung zwischen dem « esse essentiae » und dem « esse existen-
tiae ». Diese definiert er im Hauptteil derselben Quistion und gibt zu,
daB Christus wegen der zweifachen Natur auch ein zweifaches esse essen-
tiae zukommt. AuBerdem stellt er ausdriicklich fest, daB es in dieser
Frage allein um das esse existentiae geht 1°. Wir wiirden deshalb erwar-
ten, daB Quidort sich in seiner Antwort gegen eine solche Auslegung des
Diktums « forma dat esse » wendet. Er 16st jedoch die Schwierigkeit auf
andere Weise, indem er der menschlichen Natur Christi eine eigene sub-
stantielle Form abspricht, obwohl er ihr auf der anderen Seite die Sub-
stantialitit zubilligt 2°. Die substantielle Form der menschlichen Natur
Christi nihert sich in der hypostatischen Union der Natur eines Akzidenz :

17. ib. ad 2. 18 III Sent. (B: f. 113va).

19 « Potest dici, quod per esse potest intelligi esse ipsius essentiae. .. Sic sunt
duo esse sicut duae essentiae... Sed sic non loquimur de esse. Sed... secundum
quod esse est secundo adiacens... et tale esse vocatur esse existentiae, sic est
unum esse in Christo» ; ib. (B: f. 113vb).

20 « Licet natura humana in Christo sit substantia » ; ib.



Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse» 161

« Tu arguis quod forma dat esse. Sed ibi est ex forma humana et
divina, ergo duplex esse. Dico quod ibi non est duplex forma
substantialis sed humana vergit in naturam accidentis et ideo non
dat aliud esse ab esse suppositi. » *!

In einer der ndchsten Quistionen des gleichen dritten Buches sehen
wir ganz eindeutig, daBl unser Autor in seiner Christologie nicht dieselbe
Doktrin benutzt, wie wir sie vom ersten und zweiten Buch her kennen.
Er setzt sich da in der Frage : « Utrum idem fuit corpus vivum et mor-
tuum salva unitate formae» 22 mit Avicenna-Anhidngern auseinander.
Diese vertreten die Theorie, daB im toten Leib — und zwar nicht als
genus, sondern als pars aufgefal8t 2* — die Materie mit ihren Dimensionen
zuriickbleibe ohne eine substantielle Form. Sie behaupten deswegen, das
esse existentiae konne ohne das « hoc esse », d. h. das esse quidditativum
bestehen. Horen wir die Begriindung dieser eigenartigen Lehre :

« Unde remansit idem corpus quod prius... secundum quod corpus
dicit partem, scilicet materiam cum suis dimensionibus sine forma
substantiali ita de carne. Hoc etiam potest fieri divina virtute quia
forma non dat esse secundum opinionem illam quae hoc ponit, sed
dat hoc esse. Sed Deus dat esse, unde BOETHIUS De Hebdomadibus :
forma non dat esse, sed esse animal vel huiusmodi. Sed esse est
per participationem divini esse. Tunc secundum hoc abiecta forma
substantiali per quam aliquid habet esse hoc adhuc remanet exi-
stentia materiae quae est ei per istum divinum influxum. Unde
adhuc materia prima poterit esse sine hoc quod sit aliquid sicut
sine hoc quod sit asinus vel sub forma aliqua determinata per quam
habeat hoc esse. Si dicatur istis quod esse est formae quia conse-
quitur formam licet sit a Deo effective, sicut descendere deorsum
sequitur formam gravis licet hoc insit ei a generante, eo quod
forma dat esse substantialiter, adhuc dicunt quod materia rema-
neret sine forma ut est pars quia aliud est esse formam et aliud
esse formale principium secundum AVICENNAM, V Metaphysicae suae.
Effectus formae ut forma non potest esse sine ipsa forma ut in
alteratione nec Deus potest hoc facere quod albedo, quae est forma
quaedam, et habet informare et facere album, quod hoc faciat sine
albedine scilicet quod sit album sine albedine. Sed Deus potest
facere effectum gravitatis ut est forma principium sine formali
principio, puta quod descendat deorsum. Quia igitur esse non est
effectus formae sed principii formalis quia effectus formae non est
esse simpliciter sed hoc esse, sed esse est effectus principii formalis
quia dans formam dat esse. Unde Deus potest dare esse materiae

i ab, 22 III Sent. (B: f. 119va).
23 Dieselbe Unterscheidung Quodl. I q. 10 (ed. HEIMAN 289).

11



162 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse »

sine formali principio. Sed non dabit materiae hoc esse sine forma
quia hoc esse est effectus formae. Unde dicunt quod erat idem
corpus vivum et mortuum et eadem caro non quod corpus vel caro
dicat totum, sed dicit partem. » **

Hier wendet sich Quidort offensichtlich gegen seine eigene frither
vertretene Ansicht. Seine Gegner behaupten, in wortlich genau entspre-
chender Gegeniiberstellung, daB die Form nicht das « esse » — in diesem
Text ohne Zusatz immer als das esse existentiae, oder wie hier gesagt
wird, als « esse simpliciter » verstanden — sondern das « hoc esse » ver-
leiht. AuBerdem bringen sie, wieder unter Berufung auf Avicenna %, die
Unterscheidung von forma und formale principium. Quidort hat diese
also von Avicenna {ibernommen.

Soweit aus dem nicht einfachen Text zu erkennen ist, scheinen die
Avicenna-Anhidnger das « esse » als Formalprinzip des Seins anzunehmen,
wihrend Quidort hier behauptet, daB die Form das « esse formaliter »
gibt. Es ist fiir uns auch nicht so wichtig, wie diese Avicenna-Jiinger ihre
eigentiimliche Konstruktion verstehen und begriinden. Die Stellung Qui-
dorts tritt uns in seiner Antwort klar entgegen :

« Sed non est verum quod dicunt quod materia prima affecta di-
mensionibus sine forma substantiali est corpus ut pars, quia sicut
homo est compositus ex anima et corpore ita idem corpus est com-
positum ex materia et forma. .. Unde advertendum quod aliter est
esse in Christo aliter in aliis quia in aliis suppositum est a natura
unde forma est principium essendi. Ideo ab unitate formae est
unitas ipsius esse. Unde in aliis remota forma substantiali quae dat
esse simpliciter non remanet idem esse. Sed in Christo suppositum
non habet esse per formam sed per suppositum et quia in Christo

vivo et mortuo remanet idem suppositum numero ideo unum esse
numero. » 2

Die Form ist also hier als principium essendi im Sinne von esse existen-
tiae aufgefaBt. Das steht aber im Gegensatz zu der Auseinandersetzung
in den beiden vorigen Biichern desselben Sentenzenkommentars.

Im Correctorium ist der Lehre vom Hylemorphismus ein breiter Platz
eingeriumt und Johannes Quidort kommt in zwei Artikeln eingehend
auf die seinsméBige Abhingigkeit der Materie von der Form zu sprechen.

24 IIT Sent. (B: f. 120ra. Z T. verbessert nach : Wien, Nationalbibliothek,
2165, f. 127vb - 128ra).

% Vgl. oben S. 159 f.

2 III Sent. (B: f. 120rb).



Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse» 163

Der Artikel 13 beschiftigt sich mit dem Problem « Utrum angelus
secundum suam naturam sit incorruptibilis ». Thomas hat diese Frage
in seiner Summe bejaht. Die Begriindung erinnert uns an den Parallel-
text aus dem ersten Buch des Sentenzenkommentars, wo sie als Gegen-
meinung auf die entschiedene Ablehnung Quidorts st68t :

« Necesse est dicere angelos secundum suam naturam esse incorrup-
tibiles... quod enim convenit alicui secundum se numquam ab
eo separari potest... Esse autem secundum se competit formae :
unumquodque enim est ens actu secundum quod habet formam. . .

Sed si ipsa forma subsistit in suo esse, sicut est in angelis... non
potest amittere esse. » **

Wilhelm de la Mare 16st den nervus probationis in zwei Moglichkeiten

auf und fihrt diese ad absurdum :
« ... aut ly secundum se dicit conditionem causae vel subjecti ; si
causae, hoc est dicere quod angelo convenit esse secundum quod
est non per aliam causam quam per formam suam, quia forma dat
esse, non alia causa ; tunc verum dicit, sed nihil ad propositum
quia forma non dat esse sibi sed composito. Si autem ly secundum
se dicat conditionem subiecti, falsum est, quia forma, secundum
quod forma, non est subiectum, nec per consequens alicuius secun-
dum se est subiectum, secundum quod BoetHius dicit. » a8

Nach der Polemik im Sentenzenkommentar zu schlieBen, wiirden
wir erwarten, daBl Quidort hier wiederum gegen das Axiom « forma dat
esse » angeht und seine diesbeziigliche Meinung prizisiert. Wir sind tiber-
rascht, daBl die Erwiderung diesmal ungewéhnlich kurz ausfillt. J.-P.
Miiller hat schon darauf aufmerksam gemacht, daB Quidort an dieser
Stelle einer ausfiihrlichen Antwort ausweicht. Dieser sagt gleich zu Be-
ginn seiner Verteidigung : « sed ista in parte soluta sunt superius » *.
P. Miiller schreibt dariiber : « Un vague renvoi. .. qui ne correspond a
rien » 3. Zwar kann dieser Verweis wohl auch als Antwort auf den ersten
Einwand gelten, in dem Wilhelm gegen Thomas eine Zusammensetzung
der Natur des Engels aus der Form und einer materia spiritualis an-
nimmt 3. Diese wurde tatsdchlich schon oben im Artikel 9 mit geniigen-

2?7 THoMASs v. Aq., S. Th. I q. 50 a. 5.

28 Correctorium Corruptorii « Quare » art. 13 — zitiert nach : Le Correctorium
Corruptorii « Quare », Edition critique par-P. GLoriEUX (Bibliothéque Thomiste
IX), Le Saulchoir, Kain 1927, 68. Vgl. Corr. 13, 13-28.

» Corr. 13, 29.

30 MULLER, A propos... 347.

31 « Contra hoc calumniantur, primo contra hoc quod dicitur angelus materiam
non habere ut supra.» — Corr. 13, 13/4.



164 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse»

der Ausfiithrlichkeit gegeben 2. Johannes pflegt auch in den anderen Ar-
tikeln die Einwiirfe einen nach dem anderen zu widerlegen.

Aber das dndert nichts an der ausweichenden Haltung Quidorts an
dieser Stelle. Vom zweiten Einwand wird ndmlich nur der zweite Teil
der Distinktion des Gegners aufgegriffen und bejaht, daB auch eine forma
simplex Subjekt sein kann, also das esse secundum se dem Engel ratione
subiecti zukommt. Es besteht keine Notwendigkeit, bei den Engeln eine
Materie als Subjekt des Seinsaktes anzunehmen, wie Wilhelm es tut ; die
reine Form des Engels ist « secundum se » und « per se » das Subjekt des
Seinsaktes. Das Boethius-Zitat, das Wilhelm ins Feld fiihrt : « forma sim-
plex subiectum esse non potest » 3, gilt ndmlich nur hinsichtlich der
Ersten Form, die jede Potentialitit ausschlieBt. Auf den ersten Teil der
Distinktion geht Quidort jedoch iiberhaupt nicht ein, denn er miite da
auch den hl. Thomas korrigieren. Dieser heiklen Situation weicht er in
dieser Schrift, die zur Verteidigung der Lehre seines groBen Mitbruders
bestimmt ist, durch Stillschweigen aus 4. Wilhelm sagt wie Thomas, dal3
das Sein von der Form und von keiner anderen Ursache herriihre. Er
entgegnet aber seiner Theorie iiber die Stoff-Form Zusammensetzung der
Engel entsprechend, daBB die Form nicht sich selbst, sondern nur der
Materie oder dem ganzen Kompositum das Sein verleiht. Quidort hin-
gegen konnte keineswegs der allgemeinen Feststellung zustimmen : « for-
ma dat esse, non alia causa» . Wie er dies im Sentenzenkommentar
tut, miiBte er gegeniiber Thomas betonen, daB das Sein von aulen kommt.

Im Artikel 26 wird die Lehre des hl. Thomas verteidigt, daB die
Materie nicht ohne Form sein kann, d. h. die informitas der Materie nicht

32 Das Correctorium « Quare » verweist auf denselben Artikel: « Quod enim
dicunt esse erroris figmentum quod angelus est immaterialis, manifestum est ex
dictis supra, quaestione 10 (andere Zihlung !), quod dicunt falsum » (ed. GLoRIEUX
68). Ebenso das Correctorium « Quaestione » art. 14. Vgl. Le Correctorium Corrup-
torii « Quaestione », Edition critique par J.-P. MULLER (Studia Anselmiana XXXV),
Rome 1954, 80.

33 Corr. 13, 22/3.

31 Beachte, dal auch das Correctorium « Quare » nicht auf den ersten, sondern
nur auf den zweiten Teil eingeht. Es begniigt sich mit der kurzen Feststellung :
« Ad secundum, cum dicunt formam non esse alicuius subiectum secundum BoETIUM,
prout in quaestione 10 declaratum est, palam est quod dicunt falsum » (ed.
GLORIEUX 69). — Das Correctorium « Quaestione » dagegen hat eine zweiteilige
Antwort. Es nimmt das «esse per se consequitur formam » uneingeschrinkt an.
Das daraus gefolgerte convenire « secundum se » besagt bei den aus Stoff und Form
zusammengesetzten Wesen « conditionem causae», bei den reinen Formen hin-
gegen « conditionem subjecti» (ed. MULLER 80).

35 Correctorium « Quare » a. 13 (ed. GLorIEUX 68) ; Corr. 13, 20.



Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse» 165

zeitlich ihrer formatio oder distinctio vorausgehen kann 3. Wir greifen
aus der langen Disputation dieses Artikels nur jene Abschnitte heraus,
in denen wir etwas iiber unsere Frage erfahren.

Nach Thomas kann die Materie nicht ohne Form sein, weil sie dann
actu unter einer Form und ohne eine Form wire, denn der Akt ist die
Form ¥.

Dagegen wirft Wilhelm de la Mare unter anderem folgendes ein : Die
Materie empfingt von Gott ein von der Form verschiedenes Wesen, das
von der Form, die der Materie das « esse tale » gibt, unabhiingig ist. So
kann Gott zwar der Materie nicht das von der Form stammende Sein
ohne dieselbe geben, jedoch ohne Widerspruch das « esse actu suae essen-
tiae sine forma » 38, _

Johannes erwidert, daf3 alles (!) Sein von der Form herriihrt und so
jedes Seiende entweder Form ist oder eine Form besitzt. Von der Form
getrennte Materie kann also nicht seiend genannt werden, genausowenig
wie eine Wand weill ohne die albedo. Denn wie die albedo das album
esse formaliter verursacht, so die Form das actu esse formaliter. Weil
Gott die Wirkung der Formalursache nicht ohne diese hervorbringen
kann, kann er auch nicht ohne Widerspruch der Materie oder dem ganzen
Kompositum das « esse actu » ohne inhédrierende Form geben. Dieser Ge-
danke kehrt iibrigens auch in den anderen Schriften wieder .

Wenn also die Materie ohne die Form das esse actu besitzen wiirde,
so hieBe das, daB sie das « esse actu sine actu » hitte. Dies ist keine Aqui-
vocatio, wie Wilhelm annehmen méchte — nidmlich Form als actus ut
habitus und Sein als actus ut actus — da die Form das « principium
actualis existentiae » ist. Wenn also die Materie ohne Form wire, hitte
sie kein « principium actualis existentiae », also kein Sein, und dieses Sein
ist actus ut actus 4,

% Tuomas v. Ag., S. Th. I q. 66 a. 1.

37 Corr. 26, 2-5.

38 ib. 20-26.

3 jb. 58-70. Vgl. IT Sent. (B : f. 95vb) : « Contra : forma dat esse. Sicut ergo
Deus non potest facere album sine albedine, ita non potest facere quod aliquid
habeat esse sine forma.» Quodl. I q. 2 (ed. HEiMAN 275) : « Efficiens non facit ali-
quid tale, nisi quia dat formam sibi qua sit tale formaliter. »

40 « Praeterea, forma et actus sunt idem. Dicere ergo, quod materia habeat
esse actu sine forma, est dicere, quod habet esse actu sine actu. Si dicatur, sicut
ipsi dicunt, quod aequivocatur actus, quia forma est actus ut habitus, sed esse
est actus ut actus, unde actus dicitur de forma, quia est principium actualis exis-
tentiae ; contra, si sine forma est materia, oportet quod materia sit sine esse, et

illud esse, constat quod est actus ut actus et non ut habitus. Ergo redit idem quod
prius. » Corr. 26, 71-77.



166 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse»

Weiter beweist Quidort die Unmoglichkeit der gegnerischen An-
nahme, daB die Materie nur durch ihr « esse essentiae actu» das Sein
haben kann. Wenn sie ndmlich actu unter einer Form ist, dann besitzt
sie entweder ihr esse essentiae actu oder nicht. Beides ist ausgeschlossen.
Im ersten Fall haben wir ein zweifaches esse actuale : das der Materie
und das der Form ; und so kann das Kompositum nicht unum per se
sein. Im zweiten Fall, wenn die Materie nicht das « esse per se subsi-
stentiae », sondern nur das « subesse » unter der Form hat, dann ist dieses
esse essentiae der Materie entweder das Wesen der Materie und so nur
der Bezeichnung nach verschieden — wie Licht und Leuchten *! — oder
es ist ein Akt, welcher dem Wesen folgt, also ein zweites esse actuale wie
im ersten Fall 42,

Das Sein wird folglich nach Quidort mit mehr Recht, « verius », von
der substantiellen Form als von der Materie ausgesagt, da es dem Kom-
positum actu durch die Form eigen ist, wihrend das Kompositum von
der Materie nur das « posse esse » hat %3, .

Selbst wenn Gott durch ein Wunder die Materie ohne Form be-
stehen lieBe, so wire ein « novus influxus » von seiten Gottes erfordert,
denn die Materie kann in ihrem esse essentiae nicht auf natiirliche Weise
« per se » bestehen. Dieser neue « influxus », dieses « superadditum », das
die Materie zu ihrem Bestand benétigt, kann aber nicht anders verstan-
den werden, denn wieder als « virtus seu forma inhaerens ». Also, so
schlieBt unser Autor, kann die Materie auch nicht einmal durch ein Wun-
der ohne jede Form bestehen **.

Aus der Disputation ergibt sich fiir Quidort, daBl das «actu esse »,
«omne esse », das « actu esse formaliter » ¥ von der Form stammt, dal3
diese das « principium actualis existentiae » ist 4. Deshalb ist es fiir die
Materie unméglich, unabhingig von einer Form « subsistere per se », « per
se actu esse », « per se stare naturaliter » und « existere actu» 7. Ja, sie
kann iiberhaupt nicht seiend genannt werden ohne eine Form, die das
Sein der Materie vervollkommnet oder dieser ihr Sein mitteilt 48,

41 Vgl. IIT Sent. (B: f. 113vb) : « Potest dici quod per esse potest intelligi
esse ipsius essentiae, non prout est in actu vel per modum actus quod non differt
ab ipsa essentia nisi secundum modum loquendi in abstracto et concreto, sicut
lux et lucere. »

42 Corr. 26, 76-92. 43 ib. 93-95.

4 jb. 145-154. 45 ib. 94, 61, 65.

4 jb. 74/5. — Es ist allerdings nicht klar, ob an dieser Stelle von Quidort
oder der Gegenmeinung vorgebracht.

47 ib. 86, 138, 143, 154. 48 ib. 63, 189/190.



Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse» 167

Quidort betont in diesem Artikel also sehr stark die seinsmiBige Ab-
hingigkeit der Materie wie des Kompositums von der Form. Doch was
versteht er hier eigentlich unter « actu esse » oder « esse actuale » ? Auch
im Sentenzenkommentar hat er gesagt, die Form sei Formalursache des
Kompositums, jedoch nur in der quidditativen Ordnung. Hier im Cor-
rectorium gibt uns der Autor keine klare Unterscheidung. Es scheint,
daB er mit « esse » einfach Wirklichkeit schlechthin bezeichnen will, ohne
sich um weitere Unterscheidungen zu kiimmern. Allerdings legt sich eher
eine Auslegung im Sinne von esse actualis existentiae nahe, denn der
Verfasser spricht eingangs von « existentia materiae sine forma » und ein-
mal von « existere in actu » . Doch damit stiinde Quidort im Gegensatz
zu seinen eigenen Ausfithrungen im Sentenzenkommentar.

Im Artikel 48 horen wir nochmals i{iber das Verhiltnis von Form
und Sein. Quidort fithrt dort die Verteidigung dafiir, daB der mensch-
lichen Seele nach der Trennung vom Leib das Sein des Kompositums ver-
bleibt und zwar deswegen, weil das Sein von Form und Materie, also des
Kompositums, dasselbe ist.

Wilhelm de la Mare entpuppt sich hier als ein Vertreter der Vielheit
der Formen. Er erhebt ndmlich den Einwand, daB jede forma substan-
tialis ein Sein gibt und die menschliche Seele nicht die einzige Form ist,
die das menschliche Kompositum besitzt 5.

Als zweites Gegenargument wird vorgebracht, daB die Materie oder
der menschliche Kérper, wenn diese im Augenblick der Trennung von
der Seele das Sein verlieren, vollstindig zerstort werden miissen. Das ent-
spricht jedoch den Tatsachen nicht. AuBerdem nennt Aristoteles die Ma-
terie « ingenita et incorruptibilis ». Auch wenn man annimmt, daB auf
die Zerstorung des einen die Zeugung eines anderen folgt, indem eine
andere Form das Sein verleiht, so ist doch zuerst die Trennung von der
Form — « prius saltem. .. naturaliter » — indem die Materie oder der
Korper nach der Lehre des hl. Thomas alles Sein verlieren und ins Nichts
versinken wiirde ®1,

Beim ersten Einwand kann Quidort auf seine im vorausgehenden
und im Tractatus de Formis % dargelegte Lehre von der Einzigkeit der

4 ib. 86/7, 154. 5 Corr. 48, 6-10. 51 ib. 11-23.

52 Corr. 30 : « Utrum in homine sit tantum una forma substantialis. » — Zum
Tractatus de Formis vgl. : J.-P. MULLER, Der « Tractatus de formis» des Johannes
Quidort von Paris : Divus Thomas (Fr.) 19 (1941) 195-210 ; F. PELSTER, Ein ano-
nymer Traktat des Johannes v. Paris OP iiber das Formenproblem in Cod. Vat.
lat. 862 : ib. 24 (1946) 3-28 ; J.-P. MtiLLer, La thése de Jean Quidort sur la béati-
tude formelle : Mélanges Auguste Pelzer, Louvain 1947, S. 494, Anm. 4.



168 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse »

substantiellen Form hinweisen. Unter dieser Voraussetzung ist es not-
wendig, daB die Vernunftseele als einzige Form dem menschlichen Kom-
positum das Sein gibt und damit ihr ganzes Sein auch der Materie. Ent-
sprechend kann das Sein, das sie in Verbindung mit dem Kompositum
hat, nicht vom Sein des Kompositums selbst verschieden sein 3.

Doch ist nach unserem Autor sehr zu beachten, daB3 in dieser Hin-
sicht zwischen der menschlichen Seele und den anderen formae naturales
ein Unterschied besteht. Die letzteren sind nicht actu, sondern sind nur
Akte des actu Seienden. Der Akt aber ist das, wodurch etwas ist ; des-
halb besitzen sie nicht das Sein als das was ist (id quod est), sie sind viel-
mehr das Prinzip des Seins (« ipsius esse principium ») als das, wodurch
etwas ist (id quo est aliquid). Deshalb sind diese Formen nicht Subjekt
des Seins des Kompositums, sondern das Sein entsteht durch das Kom-
positum, d. h. aus der Vereinigung von Materie und Form. — Dagegen
ist die menschliche Seele nicht nur Akt, sondern ein « ens actu », das in
seinem Sein subsistieren kann ; sie hat das Sein ut id quo est und ut id
quod est. Deshalb entsteht bei ihrer Vereinigung mit der Materie kein
neues Sein, sondern die Seele teilt nur ihr Sein der Materie und dem
ganzen Kompositum mit. — So ergibt sich als Schlu} die beabsichtigte
Rechtfertigung der Behauptung des hl. Thomas, daB3 das Sein der Seele
dasselbe wie das des ganzen Kompositums ist und so auch die getrennte
Seele das ganze Sein des Korpers und des Menschen besitzt, wenn sie
auch nicht die « perfecta natura speciei », d. h. die Artvollkommenheit
hat %4

Der zweite Einwand wird von Johannes eine « rudis aequivocatio »
genannt. Er beruft sich hierbei auf das zweifache Sein der Materie, das
er oben % als Ausflucht seiner Gegner zuriickzuweisen schien. Er sagt
hier wieder, daBB das esse essentiae der Materie wie deren Wesen selbst
« valde imperfectum » sei. Aber beziiglich dieses Seins, das sie nicht von
der Form, sondern von Gott empfangen hat — und ausschlieBlich fiir
dieses — gelte das von Wilhelm oben angefiihrte Aristoteleszitat. Da-
gegen hilt es Quidort nicht fiir widersinnig, daB die Materie hinsichtlich
des Seins, das sie von der Form her hat, vollig zerstért wird und nach
verschiedenen Formen wechselt. Dies ist der Fall, wenn auf das mensch-
liche Sein der Materie durch die Einfithrung einer neuen Form das Sein
eines toten Korpers folgt. Der SchluB des Gegners, daB3, was sein Sein

53 Corr. 48, 34-56.
5 ib. 57-70. Vgl. THomas v. AQ., S. Th. I-II q. 4 a. 5 ad 2.
55 Anm. 42.



Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse» 169

verliert, vollig ins Nichts versinke, ist also nicht zwingend. Die Materie
verliert nicht schlechthin alles Sein, sondern behilt ihr esse essentiae auch
unter einer neuen Form weiter. Im Artikel 26 hat Quidort vertreten, daf
die Materie nie ohne Form bestehen konne, da sie kein eigentliches esse
actu besitze. Dementsprechend vertritt er hier die generatio instantanea.
Bei der Trennung der Seele und der Einfiihrung einer neuen Form gibt
es kein « vorher » und « nachher » der Zeit, sondern nur der Natur nach.
Beide Vorginge geschehen im selben Augenblick, sodaB3 die Materie nie
ohne das Sein einer Form besteht 56,

Auch dieser Text Quidorts hinterlaBt den Zweifel, welches Sein der
Materie bzw. dem Kompositum von der Form mitgeteilt wird, in welchem
Sinn er diese das « Prinzip des Seins » nennt. Quidort spricht sich jeden-
falls nicht klar dariiber aus und offenbart durch die Unbekiimmertheit,
mit der er von «esse» und «esse actu» spricht, eine andere, weniger
kritische Einstellung in diesem Punkt als im Sentenzenkommentar. Nir-
gends deutet er die Unterscheidung zwischen esse quidditativum und
esse actualis existentiae auch nur an.

Im Mémoire justificatif dagegen, in dem Quidort die These vertei-
digt : « Esse non est proprietas fluens ab essentia, sed est ab extra sicut
calor in aqua et lux in aere », kann es keinen Zweifel dariiber geben, was
er unter « esse » versteht. Er sagt es uns gleich zu Beginn : « Hoc dixi de
esse actualis existentie in creaturis » ®. Nach den zahlreichen Beweisen
fiir seine These, muB er sich mit dem moglichen — und sicher auch in
Wirklichkeit gegen seine Theorie (articulus !) vorgebrachten — Einwand :
« forma dat esse, ergo esse fluit a forma » befassen. Dies scheint eindeutig
gegen seine These zu sprechen. Quidort bestreitet zuerst die Logik dieser
Deduktion. Dann erklart er durch eine dreifache Unterscheidung, in
welchem Sinn man dieses « forma dat esse » verstehen kann, ohne damit
seine Lehre vom esse ab extra zu kompromittieren. Es sind verschiedene
Moglichkeiten (« responderi potest ») ; es ist nicht klar, ob Quidort diese
exklusiv auffaBt oder alle drei zusammen annimmt :

« Si vero opponatur contra predicta, quia forma dat esse, ergo esse
fluit a forma, respondeo : Licet hec non valeat consequentia, multi-
pliciter tamen responderi potest. Quia illud verbum °forma dat
esse ’ intelligitur de esse quidditativo sicut est esse hominem vel
animal, et non de esse existentie quod est esse simpliciter, ut patet
per auctorem DE Causis et per. .. alios supra dictos. Vel ‘ forma
dat esse ' non de se, sed per virtutem prime cause, que est in ea,

5 Corr. 48, 73-94. b7 Mém. just. 4.



170 Johannes Quidort und das Diktum «forma dat esse»

ut de anima dicit auctor DE Causis. Vel ‘forma dat esse’ non sicut
illud a quo sit esse, sed disponens ad hoc ut ab alio habeat esse.
Et ita respondet THoMAS, Contra Gentiles, libro 2, cap. 53 et 54,
cuius verba sunt hec : Aliter forma non est principium essendi, nisi
sicut dyaffanum est principium lucendi, quia facit eum subiectum
proprium susceptivum eius quod est esse. Et ideo consentit Avi-
- CENNA ,quod lumen non dicitur fluere a dyaffanitate aeris, sed a
sole in aere dyaphano. » %

Die erste und zweite Erklirung entspricht dem, was Quidort schon im
zweiten Buch des Sentenzenkommentars vorgetragen hat ®. Dort sind
die gegensitzlichen Termini : « hoc esse » und « esse » — hier : « esse quid-
ditativum » und « esse actualis existentiae » bzw. « esse simpliciter ». Die
dritte Interpretation tritt in den Schriften Quidorts hier zum ersten und
einzigen Male auf. Sie scheint die Einstufung der Form als einer causa
dispositiva, also eher einer Materialursache und nicht Formalursache des
Seins nahezulegen. Doch sagt Johannes am Schluf3 dieses Artikels kate-
gorisch : « esse non fluit ab essentia in aliquo genere cause » ®. Das scheint
jede Ursichlichkeit der Form wieder auszuschlieBen, falls Quidort unter
Ursache nicht die Wirkursache verstanden haben will.

Das war die Lehre, die Johannes Quidort als Baccalaureus Senten-
tiarius vorgetragen und verteidigt hat. Als er spiter als Magister (1304-
1306) de quolibet disputierte, wurde ihm die Frage vorgelegt : « Utrum
ei quod est necesse esse formaliter repugnet esse ab alio », in der er zu
derselben Frage wieder Stellung nehmen muBte.

Wie wir frither dargelegt haben !, wendet sich unser Autor hier im
Quodlibet I q. 2 gegen zwei philosophische Richtungen, die beide das « ne-
cesse esse formaliter » beziiglich der substantia separata bzw. forma sim-
plex vertreten. Aristoteles leugnet den Unterschied von Sein und Wesen
in einer reinen Form ; eine solche ist « seipsa quia est suum esse ».

Die Platoniker sind die Reprisentanten der zweiten Richtung. Sie
begriinden das « necesse esse formaliter » damit, « quod res non est suum
esse nisi consecutive, quia esse consequitur formam ». Zu Beginn der
Responsio wird diese platonische Lehre in einer Unterscheidung, deren
zweites Glied wir vermissen (es miiBte sich auf die aristotelische Theorie
beziehen) genauer umschrieben :

5 ib. 46-57.

5 II Sent. d. 1 q. 8 corpus et ad 2 (oben S. 159 f. ) ; vgl. Mém. just. 40-43 ;
Quodl. I q. 2 (ed. HEIMAN 276).

80 Mém. just. 106.

1 FZPT 5 (1958) 19-21.



Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse» 171

« Respondeo. Sciendum quod aliquid habere esse formaliter per
suam essentiam potest dupliciter intelligi, et secundum hoc fuit
duplex error philosophorum. Primo modo, ut dicatur aliquid forma-
liter esse seipso, sicut calidum calet per suam essentiam quia nihil
calet formaliter nisi calore quia calere est calor significatus ut
actus aliquo modo, quia sua essentia est sibi formale principium
essendi ; sicut corpus calidum calefacit calore quia calor est sibi
principium exercendi actum calefactionis, sic, quia essentia est prin-
cipium factivum esse quia esse se habet consequenter ad essen-
tiam, » %

Daraus folgt fiir diese Platoniker — als deren Vertreter Proclus mit seiner
Elementatio theologica zitiert wird % — daB die reinen Formen das Sein
nicht verlieren konnen. Kein Ding kann sich selbst verlieren, also auch
die reine Form nicht ihre Form bzw. das damit unmittelbar verkniipfte
Sein . Es fallt sofort auf, daf dies genau die gleiche Argumentation
und derselbe SchluB ist, wie er uns in der im ersten Buch des Sentenzen-
kommentars angegriffenen Meinung begegnet ist 5. Die essentia — hier
synonym mit forma — wird als Formalprinzip des Seins bezeichnet. Da3
die Platoniker das « esse » unzweideutig als « esse actuale » verstehen,
geht aus der Argumentation zum SchluB3 dieses Quodlibet hervor €,

Was sagt nun Quidort dazu ? Er greift die innere Logik solcher
Systeme an, denn sowohl Aristoteles wie die Platoniker vertreten gleich-
zeitig mit dem « necesse esse formaliter », daB3 das Sein « ab alio » stammt.
Eine solche Theorie schlieBt fiir die reinen Formen jede Schopfungstat
Gottes aus. « Convenire aliquid alicui per essentiam » und « convenire ab
alio » stehen sich unvereinbar gegeniiber.

Bei anderer Gelegenheit  haben wir aus der Widerlegung Quidorts
den fiir den dortigen Zusammenhang wichtigen Beweisgang gegen ein « ex
necessitate habere esse » herausgegriffen. Jetzt interessiert uns der erste
Teil der Argumentation, ndmlich die Zuriickweisung des « rem esse seipsa
formaliter », was sich vor allem gegen die platonische Auffassung wendet.
Hoéren wir zuerst Quidort selbst :

=3
0w

Quodl. I q. 2 (ed. HEIMAN 274).

¢ Proclus wird erst gegen Ende des Quodl. namentlich genannt; vgl. den
Text auf S. 173. ,

¢ «In his ergo quae consequuntur formam... non est necesse esse forma-
liter quia in eis differt forma et consequentia formam et, quia tale potest amittere
formam, potest etiam amittere esse ; sed in his quae sunt formae simplices, quia
ibi est (idem) forma et habens formam. Nulla autem res potest seipsam amittere
nec possunt amittere formas suas, et per consequens neque esse.» I Quodl. q. 2
(ed. HEIMAN 274 — Zusatz von mir).

6 S, 157. ¢ S.173.. ¢ FZPT 5 (1958) 19-21.



172 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse »

« Primum patet sic : illud enim quod convenit alicui per essentiam
suam, non potest ei convenire ab alio ; nec per participationem —
unde BoeETH1US libro de Hebdomadibus ista dividit ex opposito : con-
venire aliquid alicui essentialiter et convenire per participationem
simpliciter — nec effective, quia efficiens non facit aliquid tale nisi
quia dat formam sibi qua sit tale formaliter, ut ignis facit ferrum
calidum calore quem sibi imprimit. Si ergo res per suam essen-
tiam habet esse formaliter, tunc eius essentia nihil ab alio recipit
quo formaliter sit, sicut ferrum fit calidum per calorem receptum.
Ferrum enim est ferrum per suam essentiam et non ab alio effec-
tive quia, si esset ferrum ab alio effective, reciperet aliquid super
essentiam suam quo esset ferrum. Impossible est ergo quod aliquid
sit formaliter a se et ab alio effective. » %%

Nach Quidorts Ansicht besteht also ein Widerspruch zwischen esse forma-
liter a se und esse effective ab alio. Was eine auBerhalb seiner selbst
liegende Wirkursache hat, kann nicht seine eigene Formalursache sein.
Quidort scheint so zu argumentieren : Eine Wirkursache kann nur mittels
einer Formalursache wirken. Wenn also schon etwas seine eigene Formal-
ursache besitzt, ist damit auch logisch jede Wirkursache ausgeschlossen.
Mit Quidorts Beispiel erldutert : Das Eisen, das durch sein eigenes Wesen
Eisen ist, kann nicht zugleich durch eine Wirkursache Eisen sein. —
Die folgenden Autoritdtsbeweise, die Quidort seiner Darlegung anfiigt,
sprechen von einer doppelten Ursichlichkeit, einem «a se » und einem
« ab alio ». Der Kernpunkt der quidortschen Argumentation ist aber, daB3
diese doppelte Ursichlichkeit nicht beziiglich desselben gilt, wie es die
Platoniker hinsichtlich des Seins annahmen. Die angefiihrten Zitate un-
terscheiden vielmehr zwischen Wesen und Sein :

« Unde BoertH1US libro de Hebdomadibus et PORRETANUS, ibidem,
dicunt quod alio est res aliquid et ens simpliciter quia, secundum
eos, quod res sit simpliciter habet per suam essentiam ; quod autem
per participationem actu habet a Deo ; et PHiLosorHUS, V Meta-
physicae, quod homo est homo nulla alia causa est, quod autem
cuprum sit rotundum est causa aliqua effectiva. Et ANseLmuUs libro
de Praedestinatione dicit quod aliquid sit futurum bene habet cau-
sam ; similiter quod album sit habet causam ; quod autem album
sit album non habet causam, sed est ab aeterno. Sic ergo repugnat
et sequitur contradictio quod aliquid sit formaliter seipso et ab
alio. » 69

Den zitierten Aristotelestext finden wir mit Quidorts eigenen Worten in
der Quistion iiber die Realdistinktion erliutert :

8 Quodl. I q. 2 (ed. HEIMAN 275).
8 jb.



Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse» 173

« Et ideo dico quod esse est accidens creaturae per illum modum,
per quem illud quod advenit alicui dicitur ei accidens, et differt
realiter ab essentia creaturae. Quia si non differret et esset essen-
tialiter idem, tunc numquam creatura aliqua produceretur a Deo,
quia illud quod inest rei essentialiter, convenit ei nullo auctore.
Unde homo est homo nullo auctore, ita quod semper homo fuit
homo ; etiam si homo non sit, homo est homo. Unde etiam, ut
dicunt, nullo auctore sigillum est sigillum, sed sigillum est sigillum
de necessitate. Et sic, Deus in esse nihil produceret, et dato quod
produceret, non produceret per voluntatem, sed per necessitatem.»

Fiir das aristotelische « nulla alia causa » setzt Quidort in diesem Text
« nullo auctore ». Das Wesen hat also nur eine Formalursache, aber keine
eigentliche Wirkursache. Der Grund ist, daB das Wesen als Wesen zu
Gott nur eine Beziehung als zu seiner Exemplarursache, d. h. zu seiner
causa formalis extrinseca, hat. Nur durch seine Existenz hat das Wesen
zu Gott eine Beziehung als seiner Wirkursache . Dem entspricht auch
die Feststellung in der vorausgehenden Quaestio 1 dieses Quodlibet, da
die Substanz von Gott als ihrer Ursache nur beziiglich des aktuellen
Seins, das sich zu ihr wie ein Akzidenz verhilt, abhingt und nicht so-
fern sie Substanz oder Essenz ist 2.

Wenn also kein Geschopf hinsichtlich seines Seins seine eigene For-
malursache sein kann, was ist dann fiir Quidort die Formalursache des
geschopflichen Seins ? Er gibt uns die Antwort in lapidarer Kiirze am
SchluB3 des Quodlibet, wo er nochmals auf die platonische Ansicht, die
hier ausdriicklich Proclus als dem eigentlichen Vertreter zugeschrieben

wird, zuriickkommt :

« Ad illud quod dicit ProcLus, quod res simplex non potest amit-
tere suam formam et per consequens neque esse, dico quod anima
et quaelibet forma dat esse quidditativum et non actuale. Sed forma
actualitatis solum dat esse actuale ; nec forma habet esse nisi ab
actualitate. Unde si tolles causalitatem primi principii et actuali-
tatem, forma non dat esse nec habet esse ; et si actualitatem Deus
a forma subtraheret, forma vel esse nihil esset. » 3

Quidort bringt also wieder die gleiche Unterscheidung wie im Mémoirf;
justificatif 7, nur daB er das « esse existentie » hier « esse actuale » nennt.
Das geschopfliche Sein hat folglich zwei Ursachen :

70 II Sent. d. 1 q. 2 (B: f. 86va).

1 « Essentia, secundum quod essentia, non comparatur ad Deum nisi ad suum
exemplar. Per suum esse seu secundum suum esse bene refertur et comparatur
ad Deum tamquam ad suam causam efficientem seu sub ratione causae efficientis,
in quantum Deus dat esse essentiae. » I Sent. (B: f. 62rb).

2 FZPT 5 (1958) 31, Anm. 97.

" Quodl. I q. 2 (ed. HEIMAN 276). " S, 169.



174 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse »

1. die causalitas primi principii — Gott als Wirkursache,
2. die actualitas oder « forma actualitatis » als Formalursache.

Der Ausdruck « actualitas » entspricht damit dem im ersten und zweiten
Buch des Sentenzenkommentars gebrauchten Terminus « entitas » ; genau
so wie sich das dort benutzte einfache « esse » mit dem hier verwendeten
« esse actuale » deckt.

Die Lehre des Johannes Quidort tiber das Thema des « forma dat esse »
tritt uns also in seinen verschiedemen Werken nicht auf dieselbe Weise
entgegen. _

Wihrend er im dritten Buch des Sentenzenkommentars und im Cor-
rectorium der Form eine — wenn auch nicht klare bestimmte — Ur-
sichlichkeit hinsichtlich des Seins im Sinne von existentiellem Sein zu-
schreibt, lehnt er dies im ersten und zweiten Buch desselben Kommen-
tars, in seinem Mémoire justificatif und im Quodlibet entschieden ab.
Aus der Darlegung im Sentenzenkommentar und dem Artikel des Mémoire
justificatif erkennen wir deutlich, daB die Ablehnung des Diktums eng
mit seiner These vom esse ab extra verkniipft ist. Auch die Begriindung
im Quodlibet besagt im Grunde dasselbe : durch eine Formalursache von
seiten des Geschopfes wird Gott als Wirkursache logisch ausgeschlossen.

Im Correctorium hilt Quidort fest, daBl weder Materie noch Kom-
positum ohne Form das Sein besitzen kénnen. Wenn wir aus den anderen
Schriften ergdnzen und unter Sein nur das quidditative Sein verstehen,
lassen sich diese AuBerungen mit seiner sonstigen Lehre in Einklang
bringen. Unvereinbar damit ist jedoch eine formelle Ursichlichkeit hin-
sichtlich des esse actualis existentiae. In den anderen Werken ergibt sich
die Schwierigkeit fiir Quidort nur fiir den Fall der reinen Formen. Des-
halb glaubt er unbeschadet das Diktum vorldufig im Correctorium fiir
die mit Materie zusammengesetzten Geschiépfe beibehalten zu kénnen.
Bezeichnend dafiir ist sein Schweigen im Artikel 13, wo er auf die Engel
zu sprechen kommt.

Im ganzen sind es drei Erklirungen fiir das « forma dat esse », die
einzeln im Sentenzenkommentar und Quodlibet, zusammengestellt im
Mémoire justificatif vorkommen. Statt der Form nimmt Quidort ein an-
deres duBeres Formalprinzip des geschopflichen Seins an, das er « enti-
tas» oder «actualitas» nennt. Im Correctorium vermissen wir jeden
niheren Aufschlub.

Den doktriniren Unterschieden entsprechen auch ferminologische
Verschiedenheiten. So gibt die Form nach dem Correctorium das « esse



175

Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse»

actu » oder « esse actuale », wihrend dies im Quodlibet gerade verneint
wird. Als « esse simpliciter » wird im Sentenzenkommentar das von der
Form stammende Sein bezeichnet ; im Mémoire justificatif ist es syno-
nym fiir das «esse existentie ». Dagegen stimmen Sentenzenkommentar,
Mémoire justificatif und Quodlibet in der Benennung « esse quiddita-
tivum » hinsichtlich des von der Form verliehenen Seins iiberein.

Als die eigentlich « quidortsche » Erklirung méchten wir die Be-
grenzung der Ursidchlichkeit der Form auf das quidditative Sein ansehen.
Denn diese finden wir nicht nur in allen drei genannten Schriften ; sie
allein scheint zu der klaren Ablehnung des Diktums im ersten und zweiten
Buch des Sentenzenkommentars zu passen.

Zum Abschluf sei die dargelegte Lehre Quidorts kurz mit der Ansicht
des hl. Thomas verglichen, auf den er sich fiir seine Erklirungen im
Mémoire justificatif ”® beruft.

Die Aussage, die Form verleihe das Sein, taucht in den Schriften
des Aquinaten hdufig auf. Im Unterschied zu Quidort findet sie sich je-
doch nicht als Objektion oder angegriffene Gegenmeinung, sondern als
die eigene Ansicht. Die Argumentation der Gegner Quidorts im ersten
Buch des Sentenzenkommentars entspricht derjenigen des hl. Thomas
in De Anima :

Quiport, I Sent.d. 8q. 5 (B:f. 48rb) THoMmas, De Anima a. 14

Respondeo. Dixerunt aliqui quod il-
lud quod per se aliquid consequitur,
non potest ab eo separari... Modo
dicunt quod esse per se formam con-
sequitur. .. Si ergo sint aliquae for-
mae per se subsistentes, illae num-
quam mnaturaliter desinent esse, ut
dicunt.

Ad cuius evidentiam considerandum
est, quod id quod per se comnsequitur
ad aliquid, mon potest vemoveri ab
eo... Manifestum est autem, quod
esse per se consequituy formam. .. Si
ergo sit aliqua forma quae sit ha-
bens esse, necesse est illam formam
incorruptibilem esse.

Quidort lehnt diese Formulierung des hl. Thomas an der angegebenen
Stelle entschieden ab: « Cum ergo, ut patet ex omnibus his, esse non

consequatur formam per se» 7.

In den iibrigen Schriften sucht Quidort dieselbe Lehre unter der
Formulierung « forma dat esse » mit seinen Aussagen in Einklang zu
bringen. Wie verhalten sich die drei Interpretationen zu Thomas ?

5 S, 170.
76 T Sent. d. 8 q. 5 (B: {. 48va).



176 Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse »

Thomas grenzt das « esse » in der genannten Formel nie als « esse
quidditativum » ein, noch schlieBt er jegliche Ursdchlichkeit der Form ge-
gegeniiber dem « esse existentie quod est esse simpliciter » oder dem « esse
actuale » aus *7. Doch will er mit unserem Diktum eine formelle Urséich-
lichkeit der Form hinsichtlich des existentiellen Seinsaktes ausdriicken ?
Gegen die Seinsauffassung Avicennas stellt Thomas fest : « Esse enim rei
quamvis sit aliud ab eius essentia... quasi comstituitur per principia
essentiae » 8. Ahnlich schrieb er im Sentenzenkommentar : « Esse, secun-
dum rationem intelligendi, consequitur principia ipsius entis quasi cau-
sas » . Einmal sagt er auch, dal das Wesen selbst die Quelle des Seins
ist : « Id quod est fons et origo ipsius esse, scilicet ipsum ens » 8%, Quidort
scheint das eindeutig abzulehnen : « Sed pono quod esse non fluit a prin-
cipiis intrinsecis ipsius formae » 8. Doch Thomas spricht in diesen Texten
wohl mit Bedacht von « quasi constituitur » und « quasi causas ». Er han-
delt von den konstituierenden Elementen des Wesens, der Konstituierung
des substantiellen Seins und hat nicht wie Quidort das esse ab extra,
die Seinsverleihung durch eine duBere Wirkursache im Auge 32, Die Form
verleiht das Wesen und eben dadurch konstituiert sie das quidditative
Sein oder die Substanz.

Trotz der materiellen Ubereinstimmung im obigen Textvergleich
kann man also die von Quidort angeprangerte Meinung nicht als die-
jenige des Aquinaten bezeichnen. Da sie als Gegenargument zu seiner
These des esse ab extra steht, mufl auch das « esse » im genannten Axiom
als existentielles Sein gefaBt werden. Wenn Quidort trotzdem auf Thomas
anspielen will und ihn in diesem Punkt korrigiert, so hat er ihn sicherlich
falsch verstanden. Doch ist es wahrscheinlicher, da8 Quidort gegen eine
falsche Auslegung dieses Diktums durch andere Thomasschiiler Stellung
nimmt und mit einer genauen Begrenzung des Sinnes von « esse » Kli-
rung bringen will. Allerdings kann die polemische und kategorische Ab-
lehnung des Diktums im ersten Buch des Sentenzenkommentars nicht im
Sinne des hl. Thomas liegen und wird von Quidort selbst durch die beiden
anderen Erklirungsversuche abgeschwicht.

Die zweite Evklirung kann sich auf mehrere Stellen in den Schriften

77 Mém. just. 49/50 ; Quodl. I q. 2 (ed. HEIMAN 276).

78 THOMAS V. AQ., In IV Met. 1. 2 (ed.Sp1azz1 n. 558).

7 T Sent. d. 19 q. 2 a. 2 ad 3.

80 Tn I Peri Herm. 1. 5 (ed. Sp1azzi n. 70).

81 Quiport, I Sent. d. 8 q. 5 (B : f. 48rb).

82 Wie sehr sich Thomas in seiner Seinslehre « au plan de la substance » be-
wegt, hat Et. GiLson, L’étre et I'essence, Paris 1948, 78-120, aufgezeigt.



Johannes Quidort und das Diktum « forma dat esse» 177

des hl. Thomas stiitzen, besonders aber auf seine Lehre iliber das Zu-
sammenspiel von unmittelbarer und erster Ursache, die er verschiedent-
lich auf die Verursachung des geschopflichen Seins anwendet 8. Wie die
Wirkung der Zweitursache auf die Erstursache zuriickgefiihrt werden
mub, so auch die seinsverleihende Form auf das « fontale principium
totius esse a quo est etiam omnis forma » 8. Thomas nennt deshalb die
Form « quoddam divinum in rebus inquantum est quaedam participatio
primi actus » . Diese Doktrin ist — oft einschluBweise — die Voraus-
setzung, wenn Thomas von der seinsverleihenden Funktion der Form
spricht : « Esse per se consequitur formam creaturae, supposito tamen
influxu Dei. » 86

Fir die dritte Interpretation verweist Quidort selbst auf die Summa
Contra Gentiles, wo Thomas 1. II c. 54 schreibt : « Per hoc enim in com-
positis ex materia et forma dicitur forma esse principium essendi, quia
est complementum substantiae, cuius actus est ipsum esse. » Thomas
spricht also nicht wie Quidort in seiner Zusammenfassung dieses Kapi-
tels 87 von « disponere », sondern von « complementum ». Aber eine sub-
stantia completa ist eben zur Seinsaufnahme disponiert. Der Form folgt
das existentielle Sein, es schlieBt an sie an, aber nicht so, als ob es von
der Form stammen wiirde, sondern nur weil die Form der letzte Akt in
der substantiellen Ordnung ist. Ausdriicklich spricht Thomas nie davon,
dafl die Form zur Aufnahme des Seins « disponiere ». Doch gibt es noch
Texte, die darauf hinweisen. Sofort im c. 55 des gleichen Buches in der
Summa Contra Gentiles lesen wir : « Forma enim manente, oportet rem
esse : per formam enim substantia fit proprium susceptivum eius quod
est esse. » Die Form wird auch « medium in acquirendo esse » genannt %,

Alle drei Erklirungen Quidorts sind also Weiterfithrungen der Ge-
danken seines Meisters Thomas von Aquin. Die polemische Ablehnung
des Diktums « esse consequitur formam » und jeder Formalursichlichkeit
der Form gegeniiber dem Sein rithrt vom quidortschen Seinsbegriff des
esse ab extra her. Dessen Konsequenz ist die iiberbetonte Trennung der
Seinsprinzipien, die noch aufzuzeigen ist.

8 « Hoc autem esse distinctum dependet a principiis rei essentialibus sicut
a causis proximis sed a Deo sicut a causa prima. » THoMAs V. AQ., IV Sent. d. 44

q.2a. 2.
88 C.G. I c. 68.
8 In IIT De Caelo et Mundo 1. 2 (ed. Spiazzr n. 552).
8 S.Th. I q. 104 a. 1 ad 1. 87 Vgl. S. 170.

8 « Forma est medium in acquirendo esse ipsi materiae et ipsi composito. »
De Quattuor Oppositis, c. 1 (ed. Sp1azzr n. 587).

12



	Johannes Quidort und das Diktum "forma dat esse"

