
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Vom Denken Alberts des Grossen über die Gottesmutter

Autor: Fries, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert Fries CSsR

Vom Denken Alberts des Großen
über die Gottesmutter*

1. Lukaskommentar (Zusammenfassung)

Im Lukaskommentar hat Alberts Denken über Maria seinen reichsten

Niederschlag gefunden. Einem Vergleich bietet sich als erste
Feststellung dar, daß seine Erklärung zum Lukasevangelium gerade mit Rücksicht

auf Maria umfangreicher ausgefallen ist als die drei anderen
Kommentare zum Evangelium. Die Perikopen, welche die Mutter Jesu
betreffen, sucht er besonders sorgfältig und eindringend auszulegen, wenn
das Verhältnis der mariologischen Teile zum Ganzen auch längst nicht
so unausgeglichen ist wie im Frühwerk Nat. boni. Zweitens wird die bei
allen mariologischen Ausführungen Alberts gemachte Beobachtung
bestätigt, daß er die Herrlichkeiten Marias dort und nur dort erhebt, wo
er von Gott kündet und von Christus Zeugnis gibt. Er gibt keine Mario-
logie im System, sondern nur in der Situation, als eine Funktion der

Christologie. Er betrachtet das Mariengeheimnis immer in dessen

Zuordnung zum Christusgeheimnis, wie ja auch das im Evangelium über
Maria Gesagte ausschließlich von Christus her gesehen ist. So ist auch
hier die Erklärung des Kindheitsevangeliums und der anderen marianischen

Perikopen vorwiegend christologisch gehalten, und die Gedanken
über die Gottesmutter sind in diese Darlegung hinein verwoben. Drittens
ergibt sich durchgehends, daß Albert seine Aufmerksamkeit nicht nur

* Vorabdruck eines Teiles der Gesamtuntersuchung, die unter dem Titel « Die
Gedanken des heiligen Albert des Großen über die Gottesmutter » im Verlag der
Paulusdruckerei, Freiburg/Schweiz, erscheinen wird. Die hier zu erwähnenden
Werke Alberts d. G. werden folgendermaßen zitiert :

Nat. boni Tract, de natura boni sIVS super IV Sententiarum
De incarn. De incarnatione sLuc super Lucam
De resur. De resurrectione sMatth super Matthaeum
sIIIS super III Sententiarum sloh. super Iohannem

n



130 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

den Fragen um die wahre, von Gott aufs herrlichste ausgestattete und
ausgezeichnete Mütter des Gottmenschen Jesus Christus zuwendet,
vielmehr auch der heilsgeschichtlichen Seite am Geheimnis Marias, und zwar
hier, wie an allen bibelexegetischen Behandlungsorten, stärker als in den

Schriften zur systematischen Theologie. An der Gestalt Marias werden
immer wieder die Züge der zweiten Eva und des Bildes der Kirche, der
« Mutter der Heilsgüter » und der Mittlerin hervorgehoben. Viertens
bekunden die sowohl nüchternen wie frommen mariologischen Ausführungen

des Lukaskommentars, obwohl sie das Mariengeheimnis eher und
mehr illustrieren, die Eigenart des Theologen Albert, wie H. Ostlender
sie beschrieben hat1 : « Die theologischen Werke Alberts zeigen eine

starke Ursprünglichkeit und Tiefe der Gedanken und spekulative Kraft,
dazu eine seltene Kenntnis der Väterlehre und Uberlieferung und besonders

der Heiligen Schrift, bei deren Erklärung und Verwendung er
entgegen der vielfach uferlosen allegorischen Erklärungsweise seiner Zeit
nachdrücklich den wörthchen Sinn herausstellt und berücksichtigt. In
Alberts Theologie nimmt überhaupt die biblische Grundlage einen sehr
breiten Raum ein, wobei ihm eine souveräne Kenntnis der Schrift zu
Gebote steht. Mit besonderer Wärme und Anteilnahme behandelt er
eucharistische und mariologische Fragen. »

1. Maria, deren Name Albert schon vom ersten Werk her in
vierfachem Sinn deutet — Lichtbringerin, Meerstern, bitteres Meer, Herrin —,
wobei er gegebenenfalls nur eine dieser Bedeutungen verwendet, ist ihm
die von Gott zur Mutter des Erlösers erwählte Jungfrau. Sie stammt
durch eine normale Zeugung aus dem Hause Davids. Zwar ist sie in der
Erbsünde empfangen — immunitas omnis peccati praeter originale
(Borgnet 22, 357a) —, jedoch wurde sie im Hinblick auf den Erlöser
schon vor der Geburt von Schuld befreit und in die Gnade

hineingenommen, und zwar unvergleichlich früher und reicher als Jeremias und
der Täufer Johannes. Infolgedessen blieb sie zeitlebens mit Gottes «

dauernder Gnade » von jeder Sünde frei. Ihre gottgewirkte Heiligung ist im
Unterschied zu allen anderen Geheiligten nicht mit Unheiligem vermischt.
Unter dem Gnadenwalten des Heiligen Geistes, der sie zur Höhe der
Aufgabe der Mutter Jesu emporführte, widmete sie sich in einem beschaulichen

und zugleich tätigen Leben dem Dienst Gottes und der Menschen,

gab sich als Erste durch ein mit Rücksicht auf die heilsgeschichtliche
Situation erst nur bedingt abgelegtes Gelübde der Enthaltsamkeit ganz

1 Albertus Magnus (Religiöse Quellenschriften, 7), Düsseldorf 1956, S. 12.



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 131

an Gott und bewährte sich so mit der ganzen Treue und Hingabe der

Jungfrau gegenüber Gott in jeglicher Tugend — nicht nur war Gott mit
ihr, auch sie war ganz mit Gott —, in diesem hohen Streben geleitet
und gefördert durch die Gaben des Heiligen Geistes, zur Vollendung
geführt durch die acht Seligkeiten, in himmlischen Genuß hineingezogen
durch die Früchte des Geistes. Von überragender Mächtigkeit zeigte sich

ihr später von Elisabeth und von Jesus selbst gepriesener, mit mystischen

Erfahrungen gesegneter Glaube, ihr Gottvertrauen, ihre Gottes-
und Nächstenliebe, ihre Weisheit und Klugheit, ihre charismatische
Demut, ihre Jungfräulichkeit und ihr Gehorsam. Durch dieses Tugendleben,
das sie in Nachahmung der Großen des Alten Bundes entwickelte und das

sie als auf dem Gipfelpunkt des Alten Bundes stehend erweist, erwarb
sich die Jungfrau gegenüber dem unverdienbaren Geheimnis der
Gottesmutterschaft ein Billigkeitsverdienst, sofern sie dadurch kraft der ihr
verliehenen Gnade sich seelisch bereitete, daß Gott das Geheimnis der

Menschwerdung gerade in ihr bewirkte. Das Kommen des Erlösers war
rein ein Erbarmen Gottes, aber es geschah in angemessenerer Weise

gerade in Maria auf ihr gnadenhaftes Verdienst hin wie auch auf ihr und
der anderen Frommen Flehen hin, worin ein Billigkeitsverdienst im
weiteren Sinn hegt, das ganz auf Gottes Barmherzigkeit gegründet ist. Gott
schenkte den Erlöser, aber er wollte ihn auf das Gebet der Menschen

hin schenken.
2. In unmittelbarem Anschluß an die Verkündigung des Herrn, wo

Maria aus Glauben in demütigem Gehorsam ihre Zustimmung gab und
dadurch aktiv am Kommen des Erlösers mitwirkte, ereignete sich das

Wunder der Empfängnis. Im Hinblick auf sie nahm der Heilige Geist

an Maria eine zweite Reinigung und Heiligung vor. Sie bedeutete einmal
eine besondere Reinigung des Blutes, in dem ja — nach aristoteüscher
Theorie, die auch Johannes von Damaskus vortrug — der Stoff der
Empfängnis erbracht wird, und zwar wurde durch vollständige Tilgung der
im Leib wirkenden Begehrlichkeit der letzte Rest des Sündhaften
behoben — was nach augustinischer Erbsündenlehre zu verstehen ist —
und dem Gottessohn ein reines Erbgut bereitet. Sodann schenkte Gott
der Jungfrau in dieser zweiten Heiligung ein Vollmaß an Gnade. Der
höchste Grad der in der Gnade verwirklichten Gottvereinigung sollte sie

disponieren auf jene Vereinigung mit Gott, die in der sogar körperlichen
Verbindung mit der ungeschaffenen Gnade besteht. Auch von daher, daß

Maria durch den Dienst an der Menschwerdung und durch ihr Suffragium
am Heil aller mitwirken sollte, schließt Albert auf eine Fülle der Gnade



132 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

in Maria : Plenitudo beatae virginis ad intercessionem peccatorum
(Borgnet 22, 308a). In Marias ganz von Gottesliebe erfüllter Seele ließ

nun Gott den aus der Größe des Geheimnisses und aus ihrem Gelübde
entstandenen Konflikt durch den Engel beheben und einen reinen Glauben

und die demütig-gehorsame Zustimmung reifen, die er zur
Ausführung des Heilsratschlusses erwarten wollte. Das ist der aktive Anteil,
den Maria — rein persönlich, nicht repräsentativ, aber heilsmächtig
zugunsten aller — aus Gnade zur Menschwerdung geleistet hat. Gerade
dadurch aber tritt die Menschwerdung selber rein als Gottes Tat hervor,
was Albert beständig im Blick behält.

3. In den Dienst dieser Grundtatsache stellt er unermüdlich die

Jungfrauschaft Marias vor und bei der Empfängnis wie auch jene bei
und nach der Geburt Jesu. Maria war die Gattin Josephs, was er als

integrierenden Bestandteil des Geheimnisses der Menschwerdung betrachtet.

Zwischen ihnen bestand ein rechtlicher Ehebund, und zwar eine

gerade durch das gemeinsam abgelegte Gelübde der Enthaltsamkeit
vollendete Ehe, in der auch die drei Güter der Ehe — fides, proles, sacra-
mentum — im Hinblick auf das Sakrament der Ehe in hervorragender
Weise verwirklicht waren. Joseph ist Vater Jesu nur im geistlichen Sinn
und in der öffentlichen Meinung — pater spiritualis et putativus —, Vater
durch den Glauben, so wie jeder Glaubende an der Christusgeburt
mitwirkt, und Vater gemäß dem Dafürhalten der Menschen. Gott selbst und
Gott allein hat in Maria die Bildung des Leibes, die Erschaffung der
Seele — Albert vertritt ja klar und bestimmt den Kreatianismus — und
die Vereinigung der Menschennatur mit dem Gottessohn verursacht. Es

war eine Empfängnis, zu der nichts von außen kam, eine Empfängnis
ohne Versehren und ohne Begehren, eben eine jungfräuliche Empfängnis,
und sie ist das Abbild der ewigen Zeugung, wobei sich der Verfasser des

Analogen der zeitlichen Zeugung gegenüber der ewigen bewußt bleibt,
und das Vorbild der geistlichen Zeugung durch die Kirche, wie auch die
letzte, bis dahin noch ausstehende Art der Entstehung des Menschen,
welche die gewöhnliche Art heilen und heiligen sollte. Da von Gott
bewirkt, vollzog sich die Empfängnis in einem einzigen Augenblick, sodaß

Christus von allem Anfang an der naturhafte Sohn Gottes und der natürlich

wie übernatürlich vollendete Mensch ist und seit dem Augenblick
der Menschwerdung zum Heil der Menschen wirkte. Die normale Zeit im
Schoß der Mutter benötigte er nur zum körperlichen Wachstum, zur
« Auswicklung des Organismus », woran die von Albert gehaltene
Präformationstheorie zu erkennen ist, während heute die Zeugung epigene-



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 133

tisch aufgefaßt wird. Was Maria zur Zeugung Christi beitrug, ist das,

was jede Mutter darbietet : Erbgut, Ort und Nahrung der Leibesfrucht.
Jesus ist also wirklich ihr Sohn, ausschließlich ihr Sohn, und sie ist wirklich

Mutter Jesu und, da die Menschennatur Jesu vom ersten Augenblick

an vom Gottessolm angenommen ist, wirklich Gottesmutter. Wegen
der einzigen Hypostase ist Jesus in einem einzigen Sohnsein, das immer
der Person, nicht der Natur, zukommt, durch die ewige Zeugung der Sohn
des ewigen Vaters und durch die zeitliche Zeugung der Sohn Marias.

In sich betrachtet, ist ihre von Gott verliehene Mutterschaft etwas
Natürliches, und zwar etwas, das in der Ordnung der Materialursache liegt,
sodaß die ganze Aktivität auf Gott zurückzuführen ist. Mit dieser letzten
Bestimmung, daß die Zeugungspotenz der Mutter nicht mittätig ist,
sondern nur getätigt wird, zeigt sich Albert auch hier der Theorie des

Aristoteles verhaftet im Unterschied zur Meinung Galens.

Durch die Empfängnis als « Wunder aller Wunder », als höchsten
Erweis der Allmacht Gottes, wodurch eine Jungfrau als solche fruchtbar
wurde, ist Jesus als Gabe aller Gaben Gottes erwiesen und Maria in ein

einzigartiges Verhältnis zu den Personen der Trinität aufgenommen. Sie

ist bei der Zeugung Christi — gemäß einer Reminiszenz an die Sequenz
Adams von St. Viktor « Salve, mater Salvatoris », die auch Albert selbst

zugeschrieben wurde — das « totius trinitatis nobile triclinium ». In ihrem
Schoß vollzog sich die Feier der Verbindung Gottes mit der Menschheit
und wirkten die den drei Personen zugeeigneten Attribute der Macht,
der Weisheit und der Güte Gottes, die sich ihr in besonderer Weise

mitteilten.
Die jungfräuliche Empfängnis Christi wurde ergänzt und

unterstrichen durch das Wunder der Geburt Jesu, das ebenfalls die Jungfrauschaft

seiner Mutter bestehen ließ. Überdies wurde ihr zum Glanz der

Jungfrauschaft und der nichtversehrenden Fruchtbarkeit hinzu ein Tragen

ohne Schwere und ein Gebären ohne Schmerz geschenkt. Das sind
vier physische Vorzüge, mit denen die Mutter des Erlösers — neben vier
heilsgeschichtlichen und vier ethischen — ausgezeichnet wurde und den
Fluch Evas überwand. Freilich hat sie die Schmerzen, die ihr bei der
Geburt Jesu erspart blieben, später unter dem Kreuz in ihrem
Herzensmartyrium erduldet. Was Maria auf Golgotha gelitten hat, sind also

Geburtsschmerzen, die aber auf Christus selbst, nicht auf die Christen
im Sinn der geistigen Mutterschaft bezogen werden.

Wie Maria ohne Verletzung ihrer Jungfrauschaft empfangen und
geboren hat, so ist sie auch nach der Gehurt beständig Jungfrau geblieben,



134 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

was Albert oft und mit Nachdruck betont. Die hohe Ehrfurcht Josephs

vor der lebendigen Wohnstatt des Gottessohnes und die vollendete,
niemals nachlassende Gottesliebe Marias ließ die « Eltern Jesu » in Treue

zu ihrem gemeinsamen Gelübde und über den ehelichen Beziehungen
stehen, und die « Brüder Jesu » sind Verwandte im weiteren Sinn 2. So

deutlich Albert an der Jungfräulichkeit das Geistige sieht, nämlich die
bräutliche Hingabe an Gott und die Lösung vom Geschöpfliehen, und
obwohl er in ihr letzten Endes den reinen, großen Glauben Marias meint
und preist, um des Herrn willen sucht er ebensosehr deren materiellen
Bestandteil und Ausdruck, weil im Gelübde mitenthalten, als in Maria

unangetastet darzutun. Natürlich drängte ihn dazu, wie auch zur
eingehenden Behandlung der physischen Mutterschaft, seine immer zu
beobachtende Neigung, an Lebensvorgängen gerade die physiologische Seite

zu berücksichtigen. Um der Frucht ihres Schoßes willen ist Maria die
Gebenedeite unter den Frauen, Herrlichkeit und Seligkeit der Jungfrau
und der Mutter sowie die Werte der fraulichen Stände — Jungfrau,
Gattin, Witwe — in sich vereinigend.

4. Als letzte Auszeichnung Marias nennt Albert ihre Verherrlichung.
Als Mutter Jesu ist sie mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen,
an Würde, Rang und Einfluß über die Engelchöre, denen auch die
geretteten Menschen eingereiht werden, erhöht. Nicht mehr gesetzt wird
der Akzent darüber, daß Maria nicht dem Ort und der Hierarchie nach
über Engel und Menschen erhöht ist, sondern am gemeinsamen Ort der

Seligkeit weilt und der höchsten Hierarchie angehört. Sie ist überdies

mit der dreifachen besonderen Ehrung und Beseligung der Jungfrauen,
der Glaubenslehrer und der Märtyrer ausgestattet und in die
Gnadenherrschaft Christi hineingenommen. Bisher schrieb Albert der verklärten
Jungfrau nur die eigene, zur wesentlichen Seligkeit (aurea) hinzukommende

Auszeichnung (aureola) der Jungfrauen zu. Hier im Lukaskommentar

jedoch stellte er mit Hugo von Saint-Cher den Täufer Johannes
als mit der dreifachen himmlischen Krone geschmückt dar und von daher

2 Wie schon sMatth, versucht Albert auch hier mit Hilfe des Trinubium der
Mutter Anna einen geschichtlichen Beweis zu erbringen. sLuc 4, 22 (.filius Ioseph') :

Fratres autem vocant hic consobrinos eius, filios sororis beatae virginis ex Cleopha
pâtre, très apostolos Simonem et Iudam et Iacobum minorem ; quartus autem
Ioseph fuit, qui « Iustus » cognominabatur (Borgnet 22, 332a). Gemäß der Trinu-
bium-Legende sind diese vier die Söhne der Tochter (Maria) Annas aus der
Verbindung mit Cleophas ; diese Halbschwester der Mutter Jesu war die Gattin des

Alphäus. — Dieser Erklärung Alberts zu Luc. 4 sind drei Lesungen des neuen
Festes « Sollemnitas S. Ioseph Opificis » im römischen Brevier entnommen.



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 135

— durch eine Schlußfolgerung vom Geringeren zum Größeren — wohl
erst recht Maria. In ihr ist ja die dreifache besondere Ähnlichkeit mit
Christus, auf der die « Aureola » beruht, in hervorragendem Maß gegeben.
Einmal in ihrer jungfräulichen Reinheit, sodann in ihrem Herzensmartyrium,

drittens dadurch, daß sie « Doctrix apostolorum » war. Dabei denkt
Albert mit Vorzug an das Kindheitsevangelium, das er auf Maria zurückführt.

Sie war als Mutter Jesu vom Heiligen Geist in das Geheimnis der

Menschwerdung irgendwie eingeweiht worden und berichtete darüber den

Aposteln und Evangelisten, und was sie berichtete, ist also Wort Gottes.
Maria steht dem Thron des Himmelskönigs am nächsten und ist als

Mutter und zugleich Braut des Königs Christus auch selber Königin,
« Königin des Weltalls » ; Königin zunächst im übertragenen Sinn als ein

Abglanz des Wunders, das Christus ist, als die Größte an Liebe zu Gott
und als jene, die sich hochherzig und unermüdlich wie keiner « im Herrn
abgemüht hat » (vgl. Rom. 16, 6) ; alles, das nicht Gott ist, steht unter
ihr. Doch nicht nur « Königin-Mutter des Königs » ist Maria in der
Herrlichkeit, vielmehr auch die Braut, die soviel an Vollmacht besitzt/wie
der König ihr überläßt. Sie ist also Königin auch durch Teilhabe an der
Gnadenherrschaft ihres Sohnes, und ihr Mitherrschen ist barmherziges
Helfen zum Heil, vor allem mütterliche Fürbitte. Sie ist Königin der

Barmherzigkeit.
5. Auch ihr als der Mittlerin verdanken die Sehgen des Himmels

nächst Gott und Christus ihre Rettung, und ihr erleuchtender Einfluß
breitet sich über alle Engel und Seligen aus. Gott und Christus in Maria
strahlen allen geschöpflichen Himmelsbewohnern Licht der Seligkeit ein.

Für die Menschen auf der Pilgerschaft verwendet sie sich bei Jesus, wie
Jesus beim Vater, und da der Sohn in ihr seine Mutter ehrt, besitzt ihre
Fürsprache eine nieversagende Heilskraft. Jedem in jeder Not, vor allem
in der Heilsnot, schenkt sie barmherzig Schutz, Fürsorge und ihre
Verdienste und bittet für ihn um Vergebung und Gnade. Durch ihren Dienst
an der Menschwerdung hat sie für alle den Weg ins Heil gefunden ; durch
ihren Kampf gegen die feindlichen Mächte sowie durch ihre vollkommene
Verwirklichung des Guten zeigt sie allen den Weg ins Heil, und durch
ihre mütterliche Fürbitte hilft sie allen, den Weg ins Heil zu gehen. Darin
betätigt sie ihre allgemeine Gnadenvermittlung interzessorischer Art und
ihre geistige Mutterschaft.

6. Diese ihre mittlerische Heilstätigkeit gilt in erster Linie der Kirche
als Ganzem. Alles göttliche Licht und Leben in der Kirche auf Erden
und im Himmel geht auch auf Maria als die Mutter des Erlösers zurück.



136 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

Maria ist Bild der Kirche — imago ecclesiae, figura matris ecclesiae,

exemplum sanctae ecclesiae — durch ihre jungfräuliche Hingabe an

Christus, durch ihre Mutterschaft und Mütterlichkeit wie durch die
vollkommene Verwirklichung der Idee der Kirche : gerade als Frucht ihres
Glaubens wurde ihr das Muttersein am Gottmenschen Jesus Christus
geschenkt, wie es im geistlichen Sinn in allen Glaubenden Wirklichkeit
wird, und sonderlich unter dem Kreuz Jesu, wo selbst die Apostel
wankend wurden, stand Maria fest im Glauben. Auch alle andere Herrlichkeit
der Stände und Glieder der Kirche findet sich, wie der Glaube, in ihr
gesammelt und gesteigert vor, sodaß sie Kirche in Vollendung ist. Sie

verharrt auch in unablässiger Sehnsucht und Fürbitte, auf daß die
Menschen für Christus gewonnen werden und Christus in ihnen Gestalt
gewinne. So wirkte und wirkt Maria durch die Macht ihres Beispiels und
ihrer Fürsprache heilsmächtig zum Aufbau und Ausbau der Kirche. Dabei

wird ein aktiver Anteil an der Heilstat des Erlösers von Kaivaria
oder eine heilsgeschichtliche Stellvertretung der Kirche durch Maria
nicht erwähnt.

7. Vom Marienkult endlich wird das Gotteslob mit Maria, der Mariengruß

und die Nachahmung Marias genannt. Maria erwartet von den

Menschen und fordert sie im Magnifikat dazu auf, mit ihr die Herrlichkeit

Gottes und Christi und das Erbarmen zu preisen, das Gott ihr selbst
und durch sie allen erwiesen hat. Der Gruß an Maria ist eine Pflicht
der Dankbarkeit (vgl. Rom. 16, 6) und ist segensreich. Denn wer Maria
oft und beharrlich grüßt — der erste Biograph Petrus de Prussia bezieht
das vor allem auf den Rosenkranz 3 — und der Gegrüßten ähnlich werden

will, der wird auch von ihr zu seinem Heil gegrüßt. Honorem igitur habe-

bimus dominae et matri nostrae omnibus diebus vitae nostrae (sLuc 1,

43). A fructu enim est laus arboris fructificantis (sLuc 11, 27). Wer die

Frucht lobt, lobt auch den Baum. Der Grund aller Marienverehrung ist
Jesus, der Sohn Marias, und wer Jesus als den Herrn anbetet, muß auch
die Mutter Jesu heben und loben. Zur Verherrlichung ihres Sohnes — pro
honore filii sui — sollen die Irdischen, die Himmlischen und die
Unterirdischen ihr huldigen, denen sie Heil und Herrlichkeit und Vergebung
erwirkt, und jede Zunge soll bekennen, daß sie ist « ut domina maie-

statis in gloria Iesu Christi filii eius, cui cum Patre et Spiritu sancto
est honor et gloria pro honore tantae reginae in saecula saeculorum

(sLuc 10, 42 [Borgnet 23, 91b]).

3 Vita beati Alberti, c. 23 (ed. Antwerpen 1621, 195).



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 137

8. Verschiedene Punkte, die Albert in den systematischen Schriften
ausgiebiger erörterte, treten natürlich im Lukaskommentar zurück, z. B.
die eigene Begründung der Gottesmutterschaft und der Umfang der

physischen Mutterschaft. Dafür werden hier aber die biblischen Peri-
kopen ausführlicher besprochen als in den systematischen Werken, z. B.
die Verkündigung und dabei das Ave Maria. Auch ist der Stil lebendiger
als in der Schulform der anderen Werke, öfters sogar von mystischem
Schwung. An der Art der Exegese Alberts fällt in den mariologischen
Teilen des Lukaskommentars auf, daß er hier bei Erklärungen — z. B.
« filius hominis », « fabri filius », Weissagung Simeons — und bei
theologischen Gründen solche mit einer Beziehung zu Maria bevorzugt. Anderseits

macht er mehr Anleihen bei anderen Wissensgebieten — Philosophie,
Biologie, Literatur — als Hugo von Saint-Cher, Bonaventura und Thomas,
wie die Zahl und Mannigfaltigkeit seiner Quellen ausweist. Da sind fast
alle Schriften des Alten und des Neuen Testamentes anzutreffen, auch
das als apokryph bezeichnete dritte Esdrasbuch und das Gebet des Ma-

nasses, Symbolum Apostolorum und Athanasianum, liturgische Texte
und Marienhymnen. Von den Vätern und Kirchenschriftstellern kommen

am meisten zu Wort — mit und ohne Angabe der Schrift — und noch
mehr zur Geltung : Ambrosius, Hieronymus, Augustinus, Johannes Chry-
sostomus, Gregorius M., Johannes von Damaskus ; ferner Origenes, Basilius,

Boethius, Cassiodorus, Cassianus, Gennadius, Beda, Ps.-Dionysius,
Hildebert von Lavardin (« beatus Malachias »), Anselm von Canterbury,
Bernhard von Clairvaux — mit stärkerer Einwirkung als früher —, Glossa

ordinaria und Glossa interlinearis, Hugo und Richard von St. Viktor,
natürlich auch unechte Schriften unter dem Namen des einen oder anderen.

Zitiert werden auch Philosophen : Aristoteles, Avicenna, Ptolemäus,
Protagoras, Seneca, Tulüus Cicero ; Ärzte : Galenus, Physici ; Dichter :

Homer, Horaz, Ovid ; endlich der Geschichtsschreiber Flavius Iosephus. Von
seinen eigenen Werken hat Albert den Matthäuskommentar und
wahrscheinlich auch Nat. boni benutzt, vielleicht gelegentlich auch die Isaias-

postille. Von den nichtgenannten Quellen ist besonders die Lukaspostille
Hugos von Saint-Cher zu nennen, die mitunter auch gemeint ist, wenn
Albert sich gegen eine Anschauung wendet. Nach der Zahl der
Handschriften (18) zu urteilen, war der Lukaskommentar von den bibelexegetischen

und überhaupt den theologischen Arbeiten Alberts, soweit sie

sicher echt sind, am weitesten verbreitet, wohl gerade wegen der
mariologischen Ausführungen, die bisweilen, wie es scheint, auch gesondert
herausgegeben wurden.



138 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

2. Johanneskommentar

Super Johannem (Borgnet 24), als letzter der Kommentare zum
Evangelium redigiert, berührt verschiedene Lehrpunkte der Mariologie,
und zwar nicht nur an den Stellen, wo es zu erwarten ist.

1. Zunächst hat es den Anschein, als betrachte Albert nicht mehr
das Mutterblut als Materie für die Empfängnis. Bei 1, 13 (« qui non ex
sanguinibus. ») spricht er von einem besonderen Keimstoff im
weiblichen Organismus, womit er der modernen Entwicklungslehre näherkäme

: In quibus seminibus semen viri est formans, et semen mulieris
est formatum (47b). Ähnlich hatte er schon sIIIS (d. 4 a. 14) über eine

Auffassung vom Zeugungsvorgang berichtet. Doch, so stellte er dort fest,
es ist die normale Zeugung, die aus diesen drei Stücken besteht : Semen

patris, semen matris, sanguis matris (Borgnet 28, 92b). In Maria dagegen
lieferte das Mutterblut allein die Materie der Empfängnis : Sed in beata
virgine non fuit nisi unum, quod est sanguis separatus et purificatus
Spiritus sancti virtute. Die Berufung auf Johannes von Damaskus, der

mit seiner Autorität die aristotelische Theorie stützte, läßt den Grund
für diese Entscheidung Alberts erkennen, und so bleibt er auch hier im
Johanneskommentar bei seiner Meinung vom Mutterblut als dem
Empfängnisstoff. Zu 6, 64 schreibt er : Ita corpus Christi verum ex multis
guttis sanguinis nostrae naturae in utero gloriosissimae virginis sumptis
et sibi permixtis est confectum (288a). An dieser Entscheidung wird
deutlich, daß bei Albertus Magnus nicht nur die Naturwissenschaft in
die Theologie hineinwirkte, sondern auch die Theologie die Naturwissenschaft

steuerte.
2. Darin, daß es 1, 14 heißt « et Verbum », nicht « filius », entdeckt

Albert mit Johannes Chrysostomus einen Hinweis auf das Übernatürliche

der Zeugung zum Unterschied von der fleischlichen : Non etiam
dicit : « Filius caro factus est », ut dicit Chrysostomus, ne carnalem, quae
exclusa est a divinis, aestimes generationem. Wo es aber so geschieht,
daß zuerst das Herz und der Geist ergriffen werden und erst dann der
Leib gereinigt und geheiligt und in den Dienst und in die Gemeinschaft
des Geistes aufgenommen wird, sodaß auch der Leib ein Tempel Gottes
ist, dort ist es eine übernatürliche Zeugung, eine Wunder-Zeugung. Auf
diese Weise hat das Wort im Schoß der gebenedeiten Jungfrau Fleisch

angenommen. Weshalb Ambrosius schreibt : « Die Jungfrau hat durch
das Wort empfangen...» : Supernaturalis enim generatio concipitur,



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 139

quae primo cor obtinet et spiritum, et deinde totam carnem mundando
et sanctificando trahit in spiritus obsequium et sui societatem ; et sie

etiam caro sanctificata efficitur templum Dei, I ad Cor. VI, 20 : « Glori-
ficate et portate Deum in corpore vestro » ; ibidem v. 16 : « Nescitis,
quoniam corpora vestra membra sunt Christi », et infra v. 19 : « An
nescitis, quoniam membra vestra templum sunt Spiritus saneti » Et sie

etiam Verbum sibi carnem univit in utero virginis benedictae. Unde
Ambrosius : « Virgo verbo concepit, virgo permansit, virgo peperit regem
omnium regum. » Iste autem modus facturae non importatur in nomine

filii, et ideo non dicit : « Filius caro factus est » (48). Was also hier direkt
betont wird, ist das Geistige an der Empfängnis Christi, das Albert
immer sehr beachtet. Dem Physischen an der Mutterschaft geht das

Geistige voraus gemäß dem Prinzip, daß der Leib nur über die Seele zum
Tempel Gottes geweiht wird1. Der Akzent über dem Geistigen gilt ohne

weiteres dem Glauben Marias, wie an der Ambrosius-Zitation zu erkennen
ist. Das ewige Wort nahm Herz und Geist Marias in Besitz, reinigte und

heiligte ihren Leib und machte ihn zum würdigen Werkzeug ihrer heiligen
Seele. Maria empfing das Wort zuerst glaubend und hebend und erst
darnach im geweihten Schoß. Maria glaubte, und daraufhin wurde sie

die Mutter des ewigen Wortes. Die physische Mutterschaft ist die Frucht
ihres Glaubens, wie es an anderer Stelle hieß. Am Ausdruck dieser etwas

schwierigen Stelle fällt die Verwendung des Wortes « supernaturalis » auf,
wie in der Erklärung Super ep. IV Dionysii.

3. Beim Versteil « plenum gratiae et veritatis » (V. 14) streift Albert
den Gedanken der Gnadenfülle Marias. Allerdings sind für das Gnaden-

vollmaß Christi und Marias die Ausdrücke hier zum Teil vertauscht gegenüber

dem Lukaskommentar, wobei jedoch die Sache gleichbleibt. sLuc
— wie Nat boni — wurde vom Menschen Christus eine « Plenitudo ex-
cellentiae et redundantiae », von der Mutter Jesu eine « Plenitudo co-
piae » ausgesagt. Hier im Johanneskommentar wird die « Plenitudo ex-
cellentiae » zu Maria in Beziehung gesetzt, die « Plenitudo copiae sive
exuberantiae » zu Jesus Christus (51a). Die jeweils folgenden Erklärungen

1 Dieser Zusammenhang ist schon Nat. boni in Kraft : Ut templum (aeeipit
consecrationem), quia si omnium castorum corpora Dei sunt templum, quia ani-
mam ipsorum per gratiam inhabitat et per animam corpus, quanto magis est
templum Dei inhabitantis corpus virginis, in quo divinitas non tantum spiritualiter,
sed et corporaliter habitavit (1 Cor. 6, 19-20). Hoc enim non incongrue gloriosae
virgini datur, quae est templum nostrae naturae, in quo requievit divinitas
corporaliter, et est corpus nostrum, in quo glorificavimus et portavimus Deum (Clm
9640, f. 105v).



140 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

zeigen die Übereinstimmung der beiden Stellen in der Sache. Maria ist
hervorragend von Gott begnadet, in Christus aber ist die ganze, auf alle
Menschen überströmende Fülle der Gnade und Wahrheit. Das erinnert an
die verwandte, bei Albert sehr beliebte Aussage, Maria besitze den Heiligen

Geist in ausgezeichnetem Maß — in mensura excellenti —, Christus
aber über jedes Maß hinaus — sine mensura, non ad mensuram.

4. In diesem Abschnitt kommt auch die Gottesmutterschaft Marias

zur Sprache. Da nämlich im Menschen Christus von Anfang an die Gottheit

war, ist Maria nicht nur Jesu Mutter, sondern Gottesmutter : Unde
et mater sua non dicitur tantum mater Iesu, sed mater Dei. Unde et
Nicaena synodus statuit, quod non Christotocos, sed Theotocos diceretur
(51b). Das ist kurz und klar das Bekenntnis und die Begründung der
Gottesmutterschaft. Freilich schreibt Albert die Verurteilung der sog. ne-
storianischen Irrlehre dem Konzil von Nizäa zu, wie übrigens schon sIIIS
(d. 10 a. 1 ad 4 [Borgnet 28, 189a]). Der Irrtum findet sich ebenfalls in
der dem Albertus Magnus zugewiesenen Meßerklärung, die bekanntlich
dem Johanneskommentar an mehreren Stellen sehr nahekommt.

5. Sodann hebt Albert zu 1,45 (« filium Ioseph a Nazareth »)2 wiederum

die Jungfrauschaft Marias bei der Empfängnis Christi hervor, indem
er Joseph nicht den Gatten, sondern den Beschützer, Zeugen und
Betreuer der Mutter Jesu nennt : Custos fidelis tanti thesauri, testis verax
sanctitatis templi Dei filii, minister diligens matris Domini sui (81b). Mit
diesen Titeln will Albert nicht etwa den rechtlichen Charakter der Ehe
zwischen Maria und Joseph leugnen, wie z. B. Hieronymus und Bernhard,
sondern die jungfräuliche Empfängnis Christi bekennen, wie es aus einer
Parallelstellte sLuc ersichtlich ist : « Et Ioseph » (2, 16), dux et patronus
et custos ; Iste enim est, qui custodit Mariam ; sed non ab ipso, sed

a Spiritu sancto foecundatur. Matth. I, 20 : « Quod enim in ea natum est,
de Spiritu sancto est » (Borgnet 22, 216/17).

6. Eine Anzahl Äußerungen über Maria bietet die Erklärung der
Perikope von der Hochzeit zu Kana (2, 1-11). In der Teilnahme Jesu
liege eine Ehrung und Segnung der Ehe überhaupt, wie es eine alte
Überzeugung war, die z. B. im Speculum virginum zu fassen ist3. Maria
werde von Johannes vor Jesus genannt, da Jesus seine Gottheit noch

nicht kundgetan hatte und er Maria die der Mutter zustehende Ehre

2 Beim Namen 'Jesus' zitiert Albert wiederum das Wort der großen Hoffnung
(Gen. 49, 18), mit dem die Geschichte der Patriarchen schließt : « Auf Dein Heil
hoffe ich, Jahwe » (81b). Es war wohl eines seiner Lieblingsgebete.

3 Bernards, Speculum virginum, 4 7.



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 141

erweisen wollte (Luc. 2,51 ; Tob. 4, 3). Daß Maria überhaupt an der
Hochzeitsfeier teilnahm, komme daher, daß sie, wie es heiße, eine Schwester
der Mutter des Bräutigams 4 war oder — si hoc non conceditur — jedenfalls

eine gute Bekannte (Luc. 15, 6 ; Tob. 8, 22). Das sei so Brauch
gewesen. Und zwar seien von den befreundeten Familien gerade die
ehrbaren Frauen eingeladen worden, damit durch ihre Gegenwart und
Anleitung die Braut « zur Ehrbarkeit des Lebens und zum Leben der
Ehrbarkeit » geführt würde. Damit ergibt sich von selbst die Feststellung der

sittlich-religiösen Wertfülle in Maria : Omnis autem honestatis speculum
fuit mater Christi (90). Durch ihre Gegenwart habe die Hochzeitsfeier
an Glanz gewonnen, und Maria habe bei der Feier, wie immer, durch
ihr Streben nach innerer Schönheit und durch Hilfsbereitschaft gewirkt :

Pulchre enim et officiose cuncta perfecit (90b). Albert stellt sich vor, wie
Maria mit edler Freude, feiner Geselligkeit und selbstverständlicher
Aufmerksamkeit die Familienfeier mitmachte.

Beim Weinwunder zeigt sich Maria als Mutter der Barmherzigkeit.
Denn es ist ja die Mutter, die sich bittend an Jesus wendet, die wirkliche
Mutter Jesu, die überdies ein mütterliches Empfinden « für die künftigen
Kinder der Kirche » hat. Marias Bitte kam somit aus den edelsten
Beweggründen, womit Albert die ihm sicher bekannte Auffassung des Chryso-
stomus, die Bitte sei aus Geltungsdrang hervorgegangen, stillschweigend

4 Zum Verständnis dessen, daß Maria eine Schwester der Mutter des Bräutigams

gewesen sei, muß man zunächst V. 10 ('et dicit ei') zu Hilfe nehmen : Si
autem quaeratur, quis iste sponsus fuerit, secundum Hieronymum et Augustinum
in Prologo et in Glossa dicitur, quod ipse fuit Iohannes evangelista. Contra hoc
tarnen est dictum Victorini et Chrysostomi et Origenis. Dicit enim sie Victorinus :

« Cum virginitas sit in carne corruptibili incorruptionis perpetuae meditatio, non
est credendum, quod Iohannes, cum de virginitate testimonium perhibet, umquam
in nuptias consenserit » (99b). — Tatsächlich nennt Hieronymus den Apostel
Johannes « maritus et virgo » (Adv. Iov. 1, 1, 26 [PL 23, 247B]). Vgl. L. Fonck SJ,
Die Wunder des Herrn, 1. Bd. (Innsbruck 21907) 137. Der Ausspruch Viktorins
von Pettau ist in den erhaltenen Fragmenten nicht aufzufinden ; er klingt übrigens

zu augustinisch, um nicht interpoliert zu sein (De s. virg. c. 13 [PL 40, 401) :

et in carne corruptibili incorruptionis perpetuae meditatio). — Albert neigt nun
der « berühmteren » Meinung zu, der Bräutigam sei Johannes gewesen, der gleich
nach der Hochzeit sich dem Herrn angeschlossen habe, während seine Gattin mit
anderen gottgeweihten Jungfrauen bei Maria verblieben sei : Ad hoc dicendum,
quod absque dubio celebrior opinio est, quod iste sponsus fuit Iohannes, et quod
sponsa cum virginibus Deo Sanctis postea cum matre Iesu permanserit (99b). —
Weiterhin muß man das von Albert erwähnte Trinubium der Mutter Anna
hinzunehmen. Darnach war Annas Tochter Maria aus der Ehe mit Salome, also die zweite
Halbschwester der Mutter Jesu, die Gattin des Zebedäus und die Mutter des Jako-
üus d. Ä. des Erstberufenen) und des Johannes. Somit wäre — sicut dicitur —-
die Mutter Jesu eine Schwester der Mutter des Bräutigams gewesen.



142 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

widerlegt. Die Mutter der Weisheit hatte auch einen Sinn für den

richtigen Augenblick, da bei einer solchen Feier ein Mangel besonders

schmerzlich und zugleich als Bloßstellung empfunden wird. Daher wollte
die Mutter durch die Machtvollkommenheit des Sohnes der Verlegenheit
der Brautleute abhelfen. Sie wußte ja, so führt Albert mit Chrysostomus
weiter aus, daß ihr Sohn Gott war und daß er alles könne, was er will,
und sie habe anderseits die wunderbaren Ereignisse bei der Geburt Jesu
im Gedächtnis behalten und darum die Bitte um das Wunder bescheiden

gewagt. Kurz hat Albert das schon Nat. boni ausgesprochen : Alter autem
sermo stuporem potestatis et fidem indicat. Dixit enim, vicem gerens
eorum qui vocati erant ad nuptias, dicens : « Vinum non habent », sciens

eum posse omnia et de nihilo posse vinum facere in gloriae suae maie-

statem (Clm 9640, f. 84v). Albert unterstellt also, daß es keine Bitte um
eine rein menschliche, alltägliche Hilfeleistung — durch ein Schenken von
Wein — war, sondern eine Bitte um ein besonderes Eingreifen göttlicher
Macht, eine Wunderbitte, für die sich auch heute mehrere Autoren
aussprechen 5. In seiner Frage nun erinnert Jesus seine Mutter daran, sie

habe doch Jungfräulichkeit gelobt, die Jungfrau aber denke nur an das,

was des Herrn ist (1 Cor. 7, 34). Damit unterstreicht Albert von neuem
das Gelübde Marias und das Geistige an der Jungfräulichkeit. Der Sinn
der Stelle ist demnach folgender : « Quid mihi », spiritualibus intento, « et

tibi », caelibatui intentae (92b). Als ob Jesus für sich und seine Mutter
eine seelische Distanz von zeithchen Dingen ausspreche. Daß Jesus den

Ausdruck « Weib » gebraucht, hat seinen Grund erstens darin, daß Jesus

nicht die Jungfrauschaft seiner Mutter kundtun wollte, um nicht vor der

Offenbarung seiner Herrlichkeit als Gottessohn zu erscheinen, und zweitens

darin, daß « mulier » in der Wortbedeutung einfach das weibliche
Geschlecht und in der Namensdeutung die erbarmende Liebe — proprie-
tatem cordis per misericordiam emolliti — bezeichnet. Haec est expositio
Origenis et Cassiani, et puto, quod vera sit et aliis melior (93a). Schon

Nat. boni nahm Albert « muher » als Geschlechtsbezeichnung und in der
« Etymologie » (mollire), später ebenso im Lukaskommentar. Zwischendurch

hatte er jedoch sIIIS die Wortbedeutung einmal fallen lassen und

nur die Namensdeutung (mollire) mit Berufung auf loh. 19, 26 gelten
lassen. Einen Affekt gegen Maria oder etwas Abschätziges hört Albert
aus der Frage Jesu nicht heraus. « Mulier » ist ihm nicht ein Ausdruck

6 K. Wenkemer SJ, Die heilsgeschichtliche Stellung Marias in johanneischer
Sicht : Die heilsgeschichtliche Stellvertretung, 50.



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 143

für eine Distanz zwischen Sohn und Mutter, sondern gerade die Bezeichnung

für ihre echt mütterliche Eigenart.
Die « Stunde » Jesu faßt Albert nicht als die vom Vater festgesetzte

Zeit seiner Selbstoffenbarung durch Wunder, sondern einfach als den

rechten Augenblick zum Wirken eines Wunders. Diese Stunde aber ist
nur dann da, wenn es sich um wirkliche Not leidender Menschen oder

um inniges Beten oder um Auferbauung von Glaubenslosen handelt.
Albert sieht somit das Wunder nicht nur in seinem physischen, sondern

auch in seinem religiösen Sein, als Offenbarung der göttlichen Macht und
des göttlichen Erbarmens sowie in seiner Bedeutung für das Heil. Nun
aber sind diese Bedingungen auf der Hochzeit zu Kana nicht erfüllt.
Dort waren ja keine Leidenden und keine Betenden, sondern Feiernde,
und es ist nur die Rede von seinen Jüngern, die vorher schon an ihn
glaubten. Daher, so erklärt Albert mit Berufung auf Augustinus 6, habe

Jesus die Gemeinsamkeit zwischen sich und seiner Mutter in Bezug auf
sein messianisches Wirken abgelehnt und insoweit die Bitte abgewiesen,

nun doch auf Grund einer Distanz zwischen sich und seiner Mutter. Die
Wunderkraft habe er vom Vater, und darum sei auf diesem Gebiet allein
der Wille des Vaters maßgebend. Jesus wolle uns die Lehre geben, daß

wir gegenüber den Forderungen Gottes auf menschliche Beziehungen
keine Rücksicht nehmen dürfen, wie auch für Jesus das Sohn-Mutter-
Verhältnis im messianischen Wirken nicht entscheidend war (93). Dann
weist Albert — immer noch mit Augustinus, wie auch heute noch
manche Exegeten 7 — auf jene andere « Stunde » des Herrn hin, auf die

Stunde des Leidens und Sterbens, wo das Gemeinsame zwischen Sohn

und Mutter wieder zur Geltung komme, sofern Jesus die Leidensfähigkeit
und das Sterbenkönnen von seiner Mutter habe. Wenn jene Stunde
gekommen ist, wird der Herr wieder Maria als seine Mutter anerkennen

und sie dem Jünger empfehlen (93b)8. Ähnlich hatte Albert die Frage
sLuc 2, 35 und 10, 38 ausgelegt. Auch dort bezog er die Stunde des

Herrn auf die Todesstunde. Dann werde sich Jesus gemäß Is. 53, 7 (« si-

cut ovis. ..») und 1er. 11, 19 (« quasi agnus mansuetus ») in seiner äußersten

Sanftmut und Demut zeigen und damit als Sohn seiner Mutter, die

ihm sein zartes Wesen mitgegeben und ihn mit sanfter Liebe gehegt und

6 In loh. evang. tr. 119, 1 (PL 35, 1950).
' Wennemer, a.a. O. 55 f.
8 So auch Thomas, Expos, in evang. loh. c. 2, 1, 1 (ed. Rom. 1570, f. 16va). —

Catena aurea, In loh. evang. c. 2 (ed. Rom. 1570, f. 219vb). — Ebenso Hugo von
Saint-Cher, In evang. loh. c. 2 (ed. Venedig 1754, f. 290va).



144 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

gepflegt habe : Et sic exponitur illud Iohannis II, 4 : « Quid mihi et tibi
est mulier Nondum venit hora mea. » Quasi dicat : Ex te non habeo,

quod signa faciam. Nihil ad te de signis. Tempus veniet passionis, cum
te matrem recognoscam, et tu me filium, cum patiar in eo quod ex te
habeo tibi commune (Borgnet 22, 241a ; 23, 76b). Dann werde seine
Verbundenheit mit der Mutter wieder in Kraft treten, die jedoch für jetzt
nicht die Norm seines Handelns sei.

Inzwischen wahrte Maria den Glauben — wie an die Macht ihres
Sohnes, so auch an seine Barmherzigkeit —, das Vertrauen und die

Gleichförmigkeit mit dem Willen Gottes. Seivit enim filium suum tantae
misericordiae, quod compateretur verecundiae sponsorum. Daher gab sie

zuversichtlich den Dienern die Instruktion, und gerade darin bewährte
sie sich einmal mehr als « Lichtbringerin ». Endlich wirkte Jesus das

Weinwunder und machte dadurch eine Ausnahme von dem Gesetz seiner

Sendung — suae legationis intentio —, die nicht auf das Zeitliche gerichtet

war, wie auch eine Ausnahme von dem Gesetz, nach dem das Wunderwirken

an bestimmte Voraussetzungen geknüpft war. Der Herr gab einen
Beweis seiner übergroßen Freigebigkeit — abundantissimae suae largitatis
ostendens bénéficia (96b). So hat der Herr die Bitte seiner Mutter auf
deren Muttereigenschaft9 und Glauben hin erhört. Eine typische
Bedeutung dieses Zuges am Kana-Geschehen hebt Albert zwar nicht eigens
hervor. Aber es ist anzunehmen, daß er auch daran dachte, wie in der
Einflußnahme Marias auf das erste « Zeichen » des Herrn eine Andeutung
ihrer vermittelnden Kraft in der Spendung des Heils liegt. Jedenfalls
sieht er im Kana-Wunder eine Nebenbedeutung enthalten, die darin liegt,
daß es einen besonderen Zug zu Maria aufweist, sofern es auf ihre Bitten
hin gewirkt wurde, und indem er gerade die « Mutter der Barmherzigkeit

» hier in Funktion erblickt und sie in den Brautleuten « künftige
Kinder der Kirche » erkennen läßt, gibt er zu verstehen, daß er Marias
Eintreten für sie als einen Einzelfall ihres mittlerischen Tuns auffaßt und
insofern einen Zusammenhang zwischen ihrem Wirken auf der Hochzeit
und ihrer Gnadenvermittlung annimmt. Maria wirkte als Mittlerin durch
ihre Fürsprache und durch die den Dienern gegebene Weisung.

7. An dieser Stelle entwickelt Albert wieder einmal seinen Begriff
von Jungfräulichkeit, deutlich das Geistige vom Körperlichen unterscheidend

und das Geistige über das Körperliche stellend : Dicendum, quod est

9 Die mütterliche Autorität ist etwas stärker betont von Bonaventura,
Comment, in loh. c. 2 n. 4-5 (Quaracclii VI [1893] 2G!)b). — M. Müller, Maria
in der Theologie des Mittelalters : Marienkunde I 285.



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 145

incorruptio secundum mentem et incorruptio secundum corpus. Et incor-

ruptio secundum utrumque est virginitas, quae quidem radicem habet
in mente et ramos in corpore, ut dicit Ambrosius10. Primo et principaliter
meditationem habet in mente (99b). Die jungfräuliche Gesinnung, die

Herzensreinheit, die Ganzhingabe an Gott ist das Entscheidende. Auch
die leibliche Unversehrtheit war nun für Maria ein erstrebenswertes und
wertvolles Gut, weil Gott geweiht11 ; aber dem Stadium der

Heilsgeschichte entsprechend stellte sie diese Gott anheim. Das ist wohl eine

Erinnerung daran, daß Maria vor der Vermählung zwar den absoluten

Willen, nicht aber das absolut abgelegte Gelübde der Enthaltsamkeit
hatte. Nach der Hochzeit zu Kana (2, 12) trennte sich Jesus von seiner

Mutter zum ungehinderten Dienst am Evangelium (101b).
8. Bei 2, 22 (« et tu in tribus diebus excitabis illud ») befaßt sich

Albert mit einer zeitlichen Übereinstimmung im Bau des Tempels und
in der Bildung des Leibes Christi als einem Vergleichspunkt dafür, daß

Jesus seinen Leib einen Tempel nennt. Veranlaßt ist die Erklärung durch

Augustinus (in libro de LXXXIII quaestionibus)12, der 46 Jahre für den

(zweiten) Tempelbau und 46 Tage für die Entstehung des Leibes Christi
(conceptio imperfecta, scilicet carnis) ansetzte. Dabei wird die Zahl 6

als Sinnbild der Vollkommenheit einmal als Jahr genommen und das

andere Mal als Quotient aus 276 Tage der Schwangerschaft) geteilt
durch 46. So ergeben sich 46 Jahre und 46 mal 6 Tage, sodaß die Zahl 46

dem Bau des Tempels und der Bildung des Leibes Christi gemeinsam ist.

Dagegen zieht Albert zunächst 1er. 31, 22 (« femina circumdabit virum »)

in der Auslegung des Hieronymus heran und stellt auf Grund dieser

Stelle die leibliche und übernatürliche Vollendung Christi seit dem Augenblick

der Empfängnis heraus : Quia vir perfectus in membris et virtute
et sapientia fuit Christus ab instante conceptionis (109a). Also nicht erst
in 46 Tagen wurde der Leib Christi in vollständiger Gliederung gebildet
und für die Aufnahme der Vernunftseele bereitet. Die unvollkommene
Empfängnis, wie sie die alte Embryologie annahm, kommt bei der Emp-

10 Vgl. Huhn, Ambrosius, 214.
11 Augustinus, De s. virg. c. 8 (PL 40, 400) : Neque enim et ipsa, quia

virginitas est, sed quia Deo dicata est, honoratur, quae licet in carne servetur, spiritus
tarnen religione ac devotione servatur.

12 sIIIS d. 2 a. 14 (Borgnet 28, 40) wurde zitiert De trinitate libro IV (c. 5

[PL 42, 893/94]). Mit der Stelle setzt sich auch Petrus Damiani auseinander
(Opusc. 37 [PL 145, 631CD]), wie auch Honorius Augustodunensis (Hexaemeron
c. 6 [PL 172, 265/66]), der auch die hier von Albert abgelehnte Meinung vertritt
(corpus suum aedificavit).

10



146 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

fängnis Christi nicht in Frage. Gott war es ja, der die Empfängnis wirkte
und die Bildung des Leibes, die Beseelung und die Vereinigung der

Menschennatur mit dem Gottessohn vornahm, und Gott kann in einem

einzigen Augenblick mehr als die Natur in einem Nacheinander. Gegenüber

der Bemerkung Augustins macht Albert dann das Zugeständnis,
normalerweise gehe die Bildung eines männlichen Embryos in 46 Tagen

vor sich, und diese Zeitspanne sowie deren Fünffaches habe bei Christus

nur der Vervollständigung der Größe gedient. Et ideo dictum Augustini
intelligitur quantum ad quantitatem molis, et non quoad figurationem.
So schon De incarn. und sIIIS. In diesem Sinn läßt er die Zahlenmystik
Augustins gelten.

9. Zu der Stelle 3, 31 (« qui de sursum venit ») führt er aus, Christus
sei in einem dreifachen Sinn von oben gekommen : der Person nach aus
dem höchsten Himmel, nämlich dem Himmel der Dreieinigkeit, der

Empfängnis nach durch das Wirken des Heiligen Geistes, der menschlichen

Natur nach aus dem Paradies, sofern er ein von der Paradiesessünde

unberührtes Fleisch angenommen habe. Wie bereits sIIIS, weist
er auch hier die « Irrlehre » zurück, die Materie für die Empfängnis
Christi sei von Adam her, frei vom Gesetz der Begehrlichkeit, durch alle
Generationen bis zu Maria hin gelangt. Vielmehr sei die Freiheit des

Erlösers von der Erbsünde dadurch gewahrt, daß das Erbgut in Maria
von allem Sündhaften gereinigt wurde, zuerst bei der vorgeburtlichen
Heiligung Marias, sodann vollständig bei der Empfängnis Christi selber,

wo der Heilige Geist das Blut der Jungfrau auf den Gottessohn hin
reinigte und heiligte (177a). Hatte Albert in den älteren Schriften noch

von einer dritten Heiligung gesprochen, nämlich von jener durch die
Herabkunft des Geistes bei der Verkündigung, so erwähnt er hier, wie
im Lukaskommentar, nur mehr ein zweifaches Eingreifen Gottes zu
diesem Zweck. Außergewöhnlich ist an dieser Stelle auch, daß er statt
« beata virgo » zweimal « beatissima virgo » schreibt, das im Mariale
vorzüglich verwendet wird.

10. Unter loh. 6, 21 reiht er das Gebären der Jungfrau Maria unter
die Wunder höheren Grades ein, womit er auf der von Ambrosius und

Augustinus herkommenden Linie bleibt. Die Jungfrauengeburt war ja
nicht einfach die wunderbare Entfaltung einer Potenz, vielmehr die

Setzung eines Aktes ohne Potenz oder bei entgegengesetzter Potenz, wie
beim Wandeln auf dem See. Damit rückt Albert von der gewöhnlichen,
mit Hugo von St. V. in Verbindung gebrachten Erklärung, die er bereits
mehrmals zurückgewiesen hat, auch hier wieder ab (251b). Jesus hat für



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 147

den nichtversehrenden Austritt aus dem Mutterschoß, ähnlich wie für
das Wandeln auf dem See, nicht vorübergehend eine Verklärungsgabe

angenommen, sondern mit seiner göttlichen Macht das Zusammensein
zweier Körper am gleichen Ort bewirkt. Den Erklärungsversuch durch
Verklärungsgaben, den er De resur. für zulässig erklärt hatte, hält er
seit dem Scriptum sIVS für unzulänglich.

11. Entsprechend seiner Überzeugung von der immerwährenden

Jungfrauschaft Marias sieht er in den «Brüdern Jesu » (loh. 7, 3) « Fra-
tres non uterini, scilicet consanguinei », sicut fratres Domini dicuntur
Iacobus minor et Simon Cananaeus et Iudas (Thaddaeus) et Ioseph
Iustus, quia consobrini fuerunt (Gal. 1, 19 ; Matth. 13, 55). Hier zeigt es

sich von neuem, daß Albert an das Trinubium der Mutter Anna denkt,
wie im Matthäus- und im Lukaskommentar bereits zu vermuten war.
Die vier hier genannten « Brüder des Herrn » gelten als die Söhne der
ersten Halbschwester Marias, der Gattin des Alphäus. Für die Erklärung,
daß die vier nicht wirkliche Brüder Jesu sind, stützt sich Albert auf den

biblischen Sprachgebrauch (299a) : Fratres enim dicuntur utero,
sanguine, genere, professione (Matth. 20, 20 ; 4, 18 ; 1 Cor. 9, 5 ; Ps. 21, 23 ;

loh. 20,17). Der biblische Sprachgebrauch, mit dessen Hilfe seit Hieronymus

die «Brüder Jesu » als Vettern betrachtet wurden, ist sMatth noch

ausführlicher nachgewiesen und sogar in ein Distichon gefaßt. Albert will
mit dieser Aufzählung nur dartun, daß der Ausdruck « frater » in der
Bibel eine solch weite Bedeutung hat, daß man mit ihm allein die «Brüder
Jesu » nicht als eigentliche Brüder nachweisen kann und daß mit ihm
nichts auszurichten ist gegen die immerwährende Jungfrauschaft Marias,
die er um Jesu willen verteidigt. An dieser Stelle hält er es jedoch nicht
für wahrscheinlich, daß es gerade die bekannten vier « Brüder Jesu »

waren, die nicht an ihn glaubten (loh. 7, 5). Sed fuerunt alii beatae vir-
ginis consanguinei et cognati Christi, qui facta sua multa viderant, et

tarnen ad fïdem non fuerunt aedificati (299a, 297b). Die weitere, im
Matthäus- und Lukaskommentar hinzugefügte Bestimmung, die « Brüder
Jesu » seien Vettern mütterlicherseits (consobrini filii materterae oder

filii sororis beatae virginis), bleibt hier aus.
12. Bei dem Lemma« Stabant autem iuxta crucem Iesu... »(loh. 19,

25) sieht er in dem Stehen gerade Marias unerschütterten Glauben ver-
sinnbildet. Das Schwert, das gemäß Luc. 2, 35 ihre Seele durchdrang, war
ein Schwert der Schmerzen. Damit bleibt Albert auf der Linie der
lateinischen Tradition seit Augustinus und in Abstand von der Meinung des

Origenes, Basilius und anderer, die das Schwert als Glaubenszweifel oder



148 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

sonst eine Anfechtung auffaßten. Maria litt in der Seele das Leiden ihres
Sohnes mit. Dadurch stürmten die Schmerzen, von denen sie bei der
Geburt des Herrn verschont geblieben war (Is. 66, 7), mit erhöhter Stärke
auf sie ein. Indem sie den Sohn, den sie ohne Schmerzen geboren hatte,
am Kreuz sterben sah, sollte sie inne werden, was es heißt, Mutter sein :

Haec sic stabat, quod recognosceret, quid (Borgnet : et) mater esset, in
dolore non patiens (pariens sed morientem videns filium (659b). In
ähnlichem Wortlaut hatte Albert schon früher oft diese Auslegung des

Johannes von D., welche die Schmerzen Marias nicht auf die geistige,
sondern auf die physische Mutterschaft bezieht, sich zu eigen gemacht.
Ein soteriologischer Wert wird dem Mitleiden Marias hier ebensowenig
wie in den anderen Schriften Alberts beigemessen. Auch ist kein Anhaltspunkt

dafür gegeben, daß Albert sich das Verhalten der Mutter unter
dem Kreuz nach Art der von Anselm von C. eingeleiteten « Marienklagen

» vorgestellt habe. Mit seinem Bild von der Mutter unter dem
Kreuz steht er näher bei Ambrosius als bei Eadmer, Gottfried von Ad-
mont, Rupert von Deutz, Antonin von Florenz und anderen, die der
Vorstellung von der Schmerzensmutter wachsende Geltung verschafften 13.

13. Auch in der Erklärung der folgenden Begebenheit (loh. 19, 26-27)

geht Albert, wie auch Bonaventura und Thomas in den Johanneskommentaren

14, nicht mit Eadmer und Rupert, die wohl als erste abendländische
Theologen im Apostel Johannes den Repräsentanten der Kirche oder des

Menschengeschlechtes erblickten und folglich die allgemeine geistige
Mutterschaft Marias ausgesprochen fanden 15. Hier wie auch sonst
erwähnt er bei dieser Perikope, über deren Auslegung die Exegeten immer
noch geteilter Meinung sind, nicht eine heilsgeschichtliche Bedeutung.
Er bleibt beim nächsten Sinn stehen, als den er das in Bezug auf Jesus
stellvertretende Sohnsein des Johannes bezeichnet. « Mulier » faßt er hier
einfach als Geschlechtsbezeichnung, während er sIIIS unter Benutzung

13 Barré, Le « Planctus Mariae » attribué à Saint Bernard, in : Rev. d'Asc.
et de Myst. 28 (1952) 243-247.

14 Grabmann, Die Lehre des heiligen Thomas von Aquin von der Kirche als
Gotteswerk (Regensburg 1903) 302.

15 So auch Gerhoh von Reichersberg : Quo omnes illa beata mater stans
iuxta crucem parturivit, quando pro his liberandis et salvandis unicum suum pati
sciens, gladio compassionis pertranseunte ipsius animam cruciabatur, ut pareret.
Non vana ergo spe clamamus ad illam... « monstra te esse matrem », propter
duplicem videlicet maternitatem, unam qua unicum suum peperit sine dolore ;

alteram qua sibi et eidem unico suo peperit multos filios cum magno dolore ac
tristitia sua ac sui dilecti eiusque diseipulorum. De gloria et honore filii hominis
c. 10 n. II (PL 194, U05C).



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 149

der « Namensinterpretation » — quia herum mollivit — aus dem Wort
des Herrn am Kreuz die Anerkennung der zarten Mutterliebe heraushörte.

Johannes soll der Mutter Jesu in dauernder Anhänglichkeit dienen
und ihr Ehrfurcht erweisen, wie sie einer Mutter gebührt, und uns soll
das eine Lehre sein 16. Ohne daß der Mutter etwas aufgetragen wird,
enthalten beide Worte eine Empfehlung an Johannes : « Ecce filius tuus »,

hoc est, qui loco filii tui tibi debet obsequi et affectione coniungi. « Deinde
dicit discipulo », ipsum commendans matri, « ecce mater tua », hoc est,

cui reverentiam debes ut matri (Tob. 4, 3). Hoc autem Christus fecit, ut
ostenderet, quod coniunctos nobis in natura et gratia non deseramus,

I ad Tim. V, 8 : « Si quis suorum. » (660a). Auch im Lukaskommentar
ließ Albert erkennen, daß die Stelle loh. 19, 26-27 nach seiner Meinung
einfach im menschlichen Sinn zu nehmen ist. Der Herr regelt eine

Familienangelegenheit, er proklamiert nicht die geistige Mutterschaft
Marias, er beruft nicht — durch das Doppelwort — Maria als zweite
Eva zur « Mutter der Lebendigen », als Mutter aller Jünger in der Person
des Lieblingsjüngers. Auch schon Nat. boni deutete Albert an, daß
Johannes — virginis et matris custos — für die des Sohnes und des Gatten
beraubte Mutter Jesu — virgo vidua destituta filii et sponsi provisione
— sorgen solle (Clm 26831, f. 130v, 139r).

Gegenüber der in der Tradition vereinzelt auftretenden Annahme,
Johannes solle der Mutter Jesu aus der Glaubenskrise heraushelfen,
würde sich Albert abweisend verhalten ; ebenso gegenüber der damit im
Zusammenhang stehenden Annahme, Maria stehe tiefer als die Apostel.
Was Johannes von D. besonders nachdrücklich betonte, ist auch Alberts
Überzeugung : Maria überragt als Gottesmutter alle Geschöpfe, auch die

Apostel17. Ihre Stellung in der Heilsgeschichte und in der Herrlichkeit
ist einzigartig. Fern liegt dem Albertus Magnus auch die Meinung eines

Hilarius, Hieronymus und Ambrosius, die in der Anempfehlung Marias

an Johannes — unter der von Albert nicht geteilten Voraussetzung, daß

Joseph noch am Leben war — die nach der Geburt des Herrn gewahrte
Jungfrauschaft Marias bezeugt sehen 18.

Bei der Erklärung des folgenden Versteils « et ex illa hora.. » läßt

er auf seine eigene und Augustins Auslegung einen apokryphen Bericht

10 Schon Ambrosius wies auf den pädagogischen Wert der Stelle hin. Huhn,
Ambrosius, 163.

17 Chevalier, Jean Damascène, 237.
18 Friedrich, Augustinus, 104 f. — Huhn, Ambrosius, 165, 206.



150 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

folgen, den er wohl gutheißt19 : Tarnen in historia, quae vocatur Euthy-
miaca historia, legitur, quod extunc recepit eam in domum suam et cum
puellis aliis de eleemosynis fidelium eam sustentavit (660a). Er würde
also übersetzen : « Und von jener Stunde an nahm der Jünger sie in sein

Haus auf. »

14. Im Anschluß an die Erklärung nimmt Albert eigens Bezug auf
die Liturgie und bietet eine Vorlage zur homiletischen Auswertung, wie
sie im Johanneskommentar öfters anzutreffen ist20 : Quia autem hoc

evangelium saepe de beata virgine in anno legitur, potest notari in eo

quod dicitur : « Stabant iuxta crucem Christi » quadruplex rectitudo :

Iustitia, pro qua patiendum est ; vicinitas crucis, cui participandum est ;

et cuius est crux, cui configurandum est ; et ipsa crux, cuius cruciatus
sustinendus est (660a). Vergleicht man damit die entsprechende Predigt
unter den gedruckten unechten Sermones, so stößt man dort auf die von
Albert nicht erwähnte Proklamation der geistigen Mutterschaft Marias.

Jesus am Kreuz gab dem Johannes und dem ganzen Menschengeschlecht

— toti generi humano — Maria zur Mutter (De sanctis serm. 53 [Borgnet
13, 620b]).

15. Weiter unten (loh. 19, 41-42) geht er auf die von Hieronymus
und Augustinus empfohlene 21 Parallele zwischen der dreifachen
Jungfrauschaft und dem Grab sowie dem Hervorgang aus dem verschlossenen

Grab ein : Ut sicut in utero, in quo corpus assumpsit, nullus ante vel

post conceptus est, ita nec in monumento, in quo positus est, nullus ante

eum vel post eum iacuerat. Et sicut prodiit ex utero intacto signaculo
pudoris, ita prodiit de sepulcro intacto signaculo custodum (666b, 670b)22.

Auch im Frühwerk Nat. boni wurde die Geburt des Herrn und sein

Hervorgehen aus dem verschlossenen Grab nebeneinandergestellt : Qui... de

monumento exivit non rupto signaculo lapidis, qui ab angelo, non a

Domino legitur revolutus..., potuit et de virgine matre nasci non ruptis
claustris virginei pudoris (Clm 26831, f. 83v). Auf dem Unterschied in
der Erklärung der Wunder der Geburt und der Auferstehung des Herrn
besteht Albert hier nicht eigens, wiewohl er in früheren Schriften fast

19 Auch sjoh 5, 4 (201b) erwähnt Albert die Historia euthymiaca und weist
sie als apokryph zurück. Fries, Der Schriftkanon bei Albert d. Gr. in : Divus
Thomas (Fr.) 1951, 426. Dort (Anm. 5) auch einige Angaben über Ursprung und
Einfluß dieser Schrift.

20 sloh 3, 16 ('Sic enim Deus dilexit mundum...'). Et quia hoc evangelium
legitur in secunda feria Pentecostes, notantur in verbo isto quattuor. (129b).

21 Niessen, Hieronymus, 167. — Friedrich, Augustinus, 59, 101.
22 Vgl. Augustinus, De trinitate 1. 4 c. 5 (PL 42, 894).



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 151

regelmäßig unterstrich, der Austritt aus dem Mutterschoße sei — im
Unterschied zur Auferstehung — nicht durch Annahme einer
Verklärungseigenschaft zu erklären.

16. Aus der Tatsache, daß Maria mit Leib und Seele in den Himmel
aufgenommen wurde, sucht Albert das gleiche Privileg für den Apostel
Johannes abzuleiten. In der berühmten Frage De obitu Ioannis apostoli
(loh. 21, 22-23) lehnt er zunächst die schon von Augustinus zurückgewiesene

Ansicht ab, Johannes sei nicht gestorben, werde vielmehr ruhend
bis zum Jüngsten Tag aufbewahrt23 : Quod fabula est. An dritter Stelle
führt er (Ps.-)Hieronymus mit der Auffassung ein, Johannes sei ohne
Schmerzen gestorben, wie er ja frei von Begehrlichkeit gewesen sei ; was
aber mit dem Leib geschehen sei, wisse Gott allein (ep. Cogitis me). Am
ausführlichsten behandelt Albert die zweite Meinung, wonach Johannes
eines natürlichen Todes gestorben ist, aber bald nach dem Verscheiden
auferweckt und mit Leib und Seele an den Ort der Seligen erhoben
wurde. Als dritten Grund dafür setzt Albert, wie schon Petrus Dami-
ani24, das Verhältnis des Johannes zu Maria ein. Wie es Glaube sei, daß

der mit der Gottheit vereinigte Leib in der Herrlichkeit der Auferstehung
sei und ebenso der Leib der Jungfrau Maria, aus welcher der Gottessohn
Fleisch angenommen hat, so entspreche dem frommen Glauben ebenfalls
die Annahme, daß der Leib des Johannes, der den Gottestempel behütete,
mit der Herrlichkeit der Auferstehung bekleidet sei. Dabei beruft Albert
sich für die Aufnahme Marias auf den in den älteren Schriften nicht
erwähnten (Ps.-)Augustinus (De assumptione beatae Mariae virginis), den

er sLuc einmal stillschweigend zitierte. Schon De resur. und sIVS schloß

Albert die leibliche Aufnahme des Johannes an die der Gottesmutter an,
wie auch Rupert von Deutz, Hugo von St. Viktor, Thomas von Aquino,
Dionysius der Kartäuser die Stelle loh. 21, 22-23 von einer leiblichen
Aufnahme verstehen, während andere Theologen, wie Bonaventura, die As-

sumptio ausschließlich der Gottesmutter zuschrieben.
17. Den Offenbarungscharakter der leiblichen Aufnahme Marias

spricht Albert hier nicht so ausdrücklich aus wie sIVS — quod ego credo

quidem esse verissimum —, sondern in derselben Form wie Nat. boni :

pium est credere (716a). Hier jedoch ist deutlich zu sehen — worauf
schon früher hingewiesen wurde —, daß es sich nicht nur um eine fromme

Meinung handelt, sondern um eine Offenbarungswahrheit. In seinem

Beweisgang ist ja die Aufnahme Marias, was die theologische Sicherheit be-

23 In loh. evang. tr. 124, 1-3 (PL 35, 1969-71).
24 De sancto Ioanne apostolo et evangelista serm. 2 (PL 144, 87 0 CD).



152 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

trifft, nahe an die Himmelfahrt des Herrn gerückt. Beide Geheimnisse
sind zusammengefaßt unter dem Urteil : Pium est credere, ohne daß
damit eine Gleichheit oder eine Gleichsetzung beider Geheimnisse im Grad
der Glaubensüberzeugung behauptet würde. Aber immerhin erhält das

« fromme Glauben » gegenüber der Assumptio durch diese Verknüpfung
mit dem Glauben an die Himmelfahrt Christi einen Sicherheitsgrad, der
oberhalb jeder frommen Meinung liegt und als ein Fürwahrhalten einer

geoffenbarten Wahrheit zu verstehen ist.
18. An mariologischem Gehalt bietet somit der Johanneskommentar

Darlegungen über das Mutterblut als Materie der Empfängnis Christi,
über den Glauben Marias als Voraussetzung der Gottesmutterschaft und
über den inneren Grund für die Gottesmutterschaft. Berührt werden auch
die Lehrpunkte von der Gnadenfülle Marias und von der vollendeten

Jungfräulichkeit sowie von der Jungfrauschaft vor und bei und nach der
Geburt des Herrn, wobei auch die « Brüder Jesu » berücksichtigt werden.
Bei der Erklärung des Stückes von der Hochzeit zu Kana kommt die

sittlich-religiöse Vollendung Marias, die Mutter der Barmherzigkeit, die

Lichtbringerin und das Gelübde der Enthaltsamkeit zur Sprache. Das
Kana-Wunder weist eine besondere Beziehung zu Maria auf, sofern es

auf ihr Bitten hin gewirkt wurde. Dem Geheimnis kommt eine

heilsgeschichtliche Bedeutung zu, da Marias Eintreten auf der Hochzeit als

Sonderfall ihres mittlerischen Wirkens überhaupt gesehen wird. Weiterhin

wird wiederum die natürliche und übernatürliche Vollendung Christi
seit dem Augenblick der Empfängnis sowie das zweifache Eingreifen
Gottes — bei der vorgeburtlichen Heiligung und bei der Empfängnis
Christi — zur Reinigung und Weihung Marias hervorgehoben. Die Geburt
des Herrn wird als Wunder höheren Grades bezeichnet und mit dem

Hervorgang aus dem versiegelten Grab in Parallele gesetzt. Sodann lobt
Albert von neuem, wie Ambrosius, den unerschütterten Glauben Marias
in der Passion Jesu, wobei er das Schwert, das Marias Seele durchdrang,
nicht auf Glaubenszweifel oder andere Anfechtungen deutet, sondern rein
als Schwert der Schmerzen versteht. Diese Schmerzen Marias setzt er
nicht zur geistigen, sondern zur physischen Mutterschaft in Beziehung.
Mit Johannes von D. erkennt er darin auch hier die nachgeholten
Mutterschmerzen und die Erfahrung des Mutterseins. Der zweiten marianischen

Perikope legt Albert keine heilsgeschichtliche Bedeutung bei (loh. 19,

26-27). In dem Doppelwort des Herrn an Maria und an Johannes wird
dem Jünger die Erfüllung der Pietätspflicht gegenüber der Mutter des

Herrn aufgetragen. Nicht wird die geistige Mutterschaft proklamiert.



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 153

Schließlich wird als Gegenstand des Glaubens unterstellt, daß Maria mit
Leib und Seele in den Himmel aufgenommen ist, und um ihretwillen,
letztlich also um des Herrn willen, wird eine solche Aufnahme auch für
Johannes angenommen.

Öfter als früher wird in diesem Abschnitt Johannes Chrysostomus
genannt, dann auch Ambrosius, (Ps.-)Hieronymus, (Ps.-)Augustinus, Ori-

genes, Cassianus, Viktorin von Pettau, Johannes von D. und die

apokryphe Historia euthymiaca.
Nach den Handschriften zu urteilen, war der Einfluß Alberts mit

dem Johanneskommentar nur etwa halb so groß wie mit dem
Lukaskommentar.

3. Ein Marienlied

Daß Albert Gedichte auf Maria verfaßt hat, ist wohl mit Sicherheit
anzunehmen h Lieder und Sequenzen überhaupt werden schon im Stam-
ser Katalog 2 und in der Chronik (1355) Heinrichs von Herford3 unter
den Schriften Alberts aufgeführt und standen daher auch in der Liste,
die mit der ins 13. Jahrhundert hinaufreichenden Legenda verbunden

war 4. Ferner werden sie erwähnt im Katalog Alberts von Castello (1504),
der aus der im Jahr 1417 geschriebenen Chronik des Jakob von Soest

geschöpft hat5, wie auch in der von Ludwig von Valladolid (1414)

angefertigten «Tabula Alberti Magni » von Paris6, und schließlich in der

Vita (1486 oder 1487) des Kölner Dominikaners Petrus de Prussia7 und in
deren Volksausgabe, die Rudolf von Nymwegen 1490 veröffentlichte 8.

1. Nun findet sich in einer Handschrift der österreichischen
Zisterzienserabtei Wilhering bei Linz ein Gedicht auf die Menschwerdung, das

im Kolophon Albert dem Großen zugeteilt wird9 : Cod. 83 (15. Jahrhun-

1 Meersseman, Introductio in opera omnia B. Alberti M. (Brugis 1931) 124.

— H. Chr. Scheeben, Albertus Magnus (Köln 21955) 189.
2 Meersseman, Laurentii Pignon Catalogi et Chronica. Accedunt Catalogi

Stamsensis et Upsalensis scriptorum OP (Mon. Ord. Fr. Praed. Hist. XVIII), Rom
1936, 58.

3 H. Chr. Scheeben, Les écrits d'Albert le Grand d'après les Catalogues, in :

Revue Thomiste 36 (1931) 275.
4 Geyer, Der alte Katalog der Werke des hl. Albertus Magnus, in : Miscellanea

G. Mercati (Rom 1946) 2. Bd. S. 8 (Sonderdruck).
6 Scheeben, Les écrits, 275, 263.
6 Scheeben, ebd. 282.
7 Scheeben, ebd. 287. — Vita beati Alberti Magni, c. 43 (ed. Antwerpen

1621) S. 286 : Item, multas prosas sive sequentias de beata virgine (composuit).
8 Scheeben, ebd. 292.
9 Xenia Bernardina II/2 (Wien 1891) S. 44.



154 Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter

dert), f. 15v : Albertus Magnus de Verbi incarnatione10. Es sind vier
kurze Strophen, von denen die erste und die letzte je vier, die beiden
mittleren Strophen je drei gereimte Zeilen haben.

1. Nascitur ex virgine
sine viri semine

verus sol iustitiae,
natus sine crimine u.

2. Laudemus in virgine,
quod produxit libere
nobis regem gloriae.

Iacet in praesepio,
cuius natalicio
mundus floret gaudio.
Ergo nostra concio,
omni plena gaudio,
nunc et sine termino
benedicat Domino 12.

Den Inhalt der ersten Strophe bildet die jungfräuliche und sündenlose

Empfängnis und Geburt Christi. Die zweite, marianische Strophe
fordert zum Lob Marias auf, die zum Kommen des Erlösers frei
zugestimmt und durch dieses Ja und durch die Mutterschaft mitgewirkt hat.
Das freie Jawort der seligen Jungfrau stellte Albert nachdrücklicher als

andere heraus. In der dritten Strophe ist die Freude der Welt über das

Heil aus der Krippe festgehalten, und die letzte Strophe ruft zum
freudigen und unablässigen Preis Gottes für das Weihnachtsgeheimnis auf.

2. Für die Echtheit des Gedichtes steht die handschriftliche
Zuweisung an Albert ein. Zwar entstammt sie erst dem 15. Jahrhundert, da

es sich aber nur um ein einzelnes, kurzes, schlichtes Gedicht handelt,
das an Albert gegeben wird, verdient die Zuteilung wohl Glauben, und

10 Wo Albert in seinen exegetischen Schriften Marienhymnen zitiert, führt er
öfters die Verse ein mit den Formeln : sicut dicitur in prosa ; unde in prosa. In
seinem Sinn läßt sich also der hier verwendete Titel bilden : Prosa de Verbi
incarnatione.

11 G. M. Dreves SI, Analecta hymnica medii aevi, 2. Bd. (Leipzig 1888) S. 163,
veröffentlichte aus einer Liedersammlung (15. Jahrhundert) der Bibliothek des
WiSerhrader Domkapitels in Prag ein Gedicht, das am Anfang und am Schluß dem
Lied aus der Wilheringer Handschrift stark ähnelt : Nascitur de virgine / sine
viri semine / partus sine crimine / verus sol iustitiae. / / Omnes mei socii / gaudeant
semper laeti. / / Supplices puellulae / regi nostro psallite. // Ergo nostra concio /
omni plena gaudio / de virgine genito / benedicat Domino. — Auch U. Chevalier,
Repertorium Hymnologicum II (Louvain 1897) S. 127 n. 11859, bringt aus einem
Missale von Bajeux eine Strophe, deren beide ersten Zeilen gleich lauten : Nascitur
ex virgine / sine viri semine / summi Patris filius.

12 Ein Weihnachtslied in einer Handschrift der Trierer Stadtbibliothek aus
dem 15. Jahrhundert schließt ebenfalls mit den beiden Zeilen : Ergo nostra concio

/ benedicat Domino. Mone, Lat. Hymnen des Mittelalters, 1. Bd. (Freiburg i. Br.
1853) S. 65 n. 49.



Vom Denken Alberts des Großen über die Gottesmutter 155

es ist anzunehmen, daß der Schreiber diese bestimmte Zuweisung aus
seiner Vorlage übernommen hat. Aus dem Inhalt und aus der Form, die
sich ganz an das Gemeingut halten, ist für die Echtheit nichts zu gewinnen.
Da ferner dieses Gedicht als erstes von den Marienliedern Alberts identifiziert

ist, fällt auch ein Vergleich mit anderen weg. Inzwischen bleibt
nichts anderes übrig, als dem handschriftlichen Zeugnis zu trauen.

Auf derselben Seite der Wilheringer Handschrift stehen nun ohne
Namen noch andere Strophen auf die Geburt des Herrn. In gereimten
Mehrzeilern gestehen die freien Künste der Reihe nach, daß im Geheimnis

der Menschwerdung ihre sämtlichen Regeln umgestoßen sind, wie der
Kehrreim es ausspricht : In hac Verbi copula / stupet omnis régula.
Es ist der « Rhythmus de incarnatione Christi » von Alanus von Lille
(PL 210, 577/80) 13.

13 Die Handschrift bietet gegenüber dem gedruckten Text eine Reihe bedeutender

Varianten.


	Vom Denken Alberts des Grossen über die Gottesmutter

