Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Vom Denken Alberts des Grossen uber die Gottesmutter
Autor: Fries, Albert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761492

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALBERT FRIEs CSsR

Vom Denken Alberts des Grof3en
iiber die Gottesmutter *

1. Lukaskommentar (Zusammenfassung)

Im Lukaskommentar hat Alberts Denken iiber Maria seinen reich-
sten Niederschlag gefunden. Einem Vergleich bietet sich als erste Fest-
stellung dar, daB seine Erklirung zum Lukasevangelium gerade mit Riick-
sicht auf Maria umfangreicher ausgefallen ist als die drei anderen Kom-
mentare zum Evangelium. Die Perikopen, welche die Mutter Jesu be-
treffen, sucht er besonders sorgfiltig und eindringend auszulegen, wenn
das Verhiltnis der mariologischen Teile zum Ganzen auch lingst nicht
so unausgeglichen ist wie im Frithwerk Nat. boni. Zweitens wird die bei
allen mariologischen Ausfiihrungen Alberts gemachte Beobachtung be-
stdtigt, daB er die Herrlichkeiten Marias dort und nur dort erhebt, wo
er von Gott kiindet und von Christus Zeugnis gibt. Er gibt keine Mario-
logie im System, sondern nur in der Situation, als eine Funktion der
Christologie. Er betrachtet das Mariengeheimnis immer in dessen Zu-
ordnung zum Christusgeheimnis, wie ja auch das im Evangelium iiber
Maria Gesagte ausschlieBlich von Christus her gesehen ist. So ist auch
hier die Erklirung des Kindheitsevangeliums und der anderen mariani-
schen Perikopen vorwiegend christologisch gehalten, und die Gedanken
tiber die Gottesmutter sind in diese Darlegung hinein verwoben. Drittens
ergibt sich durchgehends, daB Albert seine Aufmerksamkeit nicht nur

* Vorabdruck eines Teiles der Gesamtuntersuchung, die unter dem Titel « Die
Gedanken des heiligen Albert des GroBen iiber die Gottesmutter » im Verlag der
Paulusdruckerei, Freiburg/Schweiz, erscheinen wird. Die hier zu erwédhnenden
Werke Alberts d. G. werden folgendermaBen zitiert :

Nat. boni = Tract. de natura boni sIVS = super IV Sententiarum
De incarn. = De incarnatione sLuc = super Lucam
De resur. = De resurrectione sMatth = super Matthaeum

sITIS = super III Sententiarum sIoh. = super Iohannem

9



130 Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter

den Fragen um die wahre, von Gott aufs herrlichste ausgestattete und
ausgezeichnete Mutter des Gottmenschen Jesus Christus zuwendet, viel-
mehr auch der heilsgeschichtlichen Seite am Geheimnis Marias, und zwar
hier, wie an allen bibelexegetischen Behandlungsorten, stirker als in den
Schriften zur systematischen Theologie. An der Gestalt Marias werden
immer wieder die Ziige der zweiten Eva und des Bildes der Kirche, der
« Mutter der Heilsgiiter » und der Mittlerin hervorgehoben. Viertens be-
kunden die sowohl niichternen wie frommen mariologischen Ausfiithrun-
gen des Lukaskommentars, obwohl sie das Mariengeheimnis eher und
mehr illustrieren, die Eigenart des Theologen Albert, wie H. Ostlender
sie beschrieben hat!: « Die theologischen Werke Alberts zeigen eine
starke Urspriinglichkeit und Tiefe der Gedanken und spekulative Kraft,
dazu eine seltene Kenntnis der Viterlehre und Uberlieferung und beson-
ders der Heiligen Schrift, bei deren Erklirung und Verwendung er ent-
gegen der vielfach uferlosen allegorischen Erklirungsweise seiner Zeit
nachdriicklich den wortlichen Sinn herausstellt und beriicksichtigt. In
Alberts Theologie nimmt tiberhaupt die biblische Grundlage einen sehr
breiten Raum ein, wobei ihm eine souverine Kenntnis der Schrift zu
Gebote steht. Mit besonderer Wirme und Anteilnahme behandelt er
eucharistische und mariologische Fragen. »

1. Maria, deren Name Albert schon vom ersten Werk her in vier-
fachem Sinn deutet — Lichtbringerin, Meerstern, bitteres Meer, Herrin —,
wobei er gegebenenfalls nur eine dieser Bedeutungen verwendet, ist ihm
die von Gott zur Mutter des Erlosers erwihlte Jungfrau. Sie stammt
durch eine normale Zeugung aus dem Hause Davids. Zwar ist sie in der
Erbsiinde empfangen — immunitas omnis peccati praeter originale
(Borgnet 22, 357a) —, jedoch wurde sie im Hinblick auf den Erloser
schon vor der Geburt von Schuld befreit und in die Gnade hineinge-
nommen, und zwar unvergleichlich frither und reicher als Jeremias und
der Tédufer Johannes. Infolgedessen blieb sie zeitlebens mit Gottes « dau-
ernder Gnade » von jeder Siinde frei. Ihre gottgewirkte Heiligung ist im
Unterschied zu allen anderen Geheiligten nicht mit Unheiligem vermischt.
Unter dem Gnadenwalten des Heiligen Geistes, der sie zur Hohe der Auf-
gabe der Mutter Jesu emporfiihrte, widmete sie sich in einem beschau-
lichen und zugleich titigen Leben dem Dienst Gottes und der Menschen,
gab sich als Erste durch ein mit Riicksicht auf die heilsgeschichtliche
Situation erst nur bedingt abgelegtes Geliibde der Enthaltsamkeit ganz

1 Albertus Magnus (Religiose Quellenschriften, 7), Diisseldorf 1956, S. 12.



Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter 131

an Gott und bewihrte sich so mit der ganzen Treue und Hingabe der
Jungfrau gegentiber Gott in jeglicher Tugend — nicht nur war Gott mit
ihr, auch sie war ganz mit Gott —, in diesem hohen Streben geleitet
und geférdert durch die Gaben des Heiligen Geistes, zur Vollendung ge-
fihrt durch die acht Seligkeiten, in himmlischen Genul} hineingezogen
durch die Friichte des Geistes. Von iiberragender Méchtigkeit zeigte sich
ihr spiter von Elisabeth und von Jesus selbst gepriesener, mit mysti-
schen Erfahrungen gesegneter Glaube, ihr Gottvertrauen, ihre Gottes-
und Nichstenliebe, ihre Weisheit und Klugheit, ihre charismatische De-
mut, ihre Jungfriulichkeit und ihr Gehorsam. Durch dieses Tugendleben,
das sie in Nachahmung der GroBen des Alten Bundes entwickelte und das
sie als auf dem Gipfelpunkt des Alten Bundes stehend erweist, erwarb
sich die Jungfrau gegeniiber dem unverdienbaren Geheimnis der Gottes-
mutterschaft ein Billigkeitsverdienst, sofern sie dadurch kraft der ihr
verliechenen Gnade sich seelisch bereitete, daB Gott das Geheimnis der
Menschwerdung gerade in ihr bewirkte. Das Kommen des Erlésers war
rein ein Erbarmen Gottes, aber es geschah in angemessenerer Weise
gerade in Maria auf ihr gnadenhaftes Verdienst hin wie auch auf ihr und
der anderen Frommen Flehen hin, worin ein Billigkeitsverdienst im wei-
teren Sinn liegt, das ganz auf Gottes Barmherzigkeit gegriindet ist. Gott
schenkte den Erléser, aber er wollte ihn auf das Gebet der Menschen
hin schenken.

2. In unmittelbarem AnschluB3 an die Verkiindigung des Herrn, wo
Maria aus Glauben in demiitigem Gehorsam ihre Zustimmung gab und
dadurch aktiv am Kommen des Erldsers mitwirkte, ereignete sich das
Wunder der Empfingnis. Im Hinblick auf sie nahm der Heilige Geist
an Maria eine zweite Reinigung und Heiligung vor. Sie bedeutete einmal
eine besondere Reinigung des Blutes, in dem ja — nach aristotelischer
Theorie, die auch Johannes von Damaskus vortrug — der Stoff der Emp-
fangnis erbracht wird, und zwar wurde durch vollstindige Tilgung der
im Leib wirkenden Begehrlichkeit der letzte Rest des Siindhaften be-
hoben — was nach augustinischer Erbsiindenlehre zu verstehen ist —
und dem Gottessohn ein reines Erbgut bereitet. Sodann schenkte Gott
der Jungfrau in dieser zweiten Heiligung ein VollmaB an Gnade. Der
hochste Grad der in der Gnade verwirklichten Gottvereinigung sollte sie
disponieren auf jene Vereinigung mit Gott, die in der sogar korperlichen
Verbindung mit der ungeschaffenen Gnade besteht. Auch von daher, daB
Marija durch den Dienst an der Menschwerdung und durch ihr Suffragium
am Heil aller mitwirken sollte, schlieBt Albert auf eine Fiille der Gnade



132 Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter

in Maria: Plenitudo beatae virginis ad intercessionem peccatorum
(Borgnet 22, 308a). In Marias ganz von Gottesliebe erfiillter Seele lie
nun Gott den aus der Grolle des Geheimnisses und aus ihrem Geliibde
entstandenen Konflikt durch den Engel beheben und einen reinen Glau-
ben und die demiitig-gehorsame Zustimmung reifen, die er zur Aus-
fithrung des Heilsratschlusses erwarten wollte. Das ist der aktive Anteil,
den Maria — rein personlich, nicht reprdsentativ, aber heilsmichtig zu-
gunsten aller — aus Gnade zur Menschwerdung geleistet hat. Gerade da-
durch aber tritt die Menschwerdung selber rein als Gottes Tat hervor,
was Albert bestindig im Blick behilt.

3. In den Dienst dieser Grundtatsache stellt er unermiidlich die
Jungfrauschaft Marias vor und bei der Empfingnis wie auch jene bei
und nach der Geburt Jesu. Maria war die Gattin Josephs, was er als
integrierenden Bestandteil des Geheimnisses der Menschwerdung betrach-
tet. Zwischen ihnen bestand ein rechtlicher Ehebund, und zwar eine
gerade durch das gemeinsam abgelegte Geliibde der Enthaltsamkeit voll-
endete Ehe, in der auch die drei Giiter der Ehe — fides, proles, sacra-
mentum — im Hinblick auf das Sakrament der Ehe in hervorragender
Weise verwirklicht waren. Joseph ist Vater Jesu nur im geistlichen Sinn
und in der 6ffentlichen Meinung — pater spiritualis et putativus —, Vater
durch den Glauben, so wie jeder Glaubende an der Christusgeburt mit-
wirkt, und Vater gemalB dem Dafiirhalten der Menschen. Gott selbst und
Gott allein hat in Maria die Bildung des Leibes, die Erschaffung der
Seele — Albert vertritt ja klar und bestimmt den Kreatianismus — und
die Vereinigung der Menschennatur mit dem Gottessohn verursacht. Es
war eine Empfingnis, zu der nichts von auBlen kam, eine Empfingnis
ohne Versehren und ohne Begehren, eben eine jungfriuliche Empfingnis,
und sie ist das Abbild der ewigen Zeugung, wobei sich der Verfasser des
Analogen der zeitlichen Zeugung gegeniiber der ewigen bewuBt bleibt,
und das Vorbild der geistlichen Zeugung durch die Kirche, wie auch die
letzte, bis dahin noch ausstehende Art der Entstehung des Menschen,
welche die gewohnliche Art heilen und heiligen sollte. Da von Gott be-
wirkt, vollzog sich die Empfingnis in einem einzigen Augenblick, sodaB3
Christus von allem Anfang an der naturhafte Sohn Gottes und der natiir-
lich wie iibernatiirlich vollendete Mensch ist und seit dem Augenblick
der Menschwerdung zum Heil der Menschen wirkte. Die normale Zeit im
SchoB der Mutter benétigte er nur zum korperlichen Wachstum, zur
« Auswicklung des Organismus », woran die von Albert gehaltene Pri-
formationstheorie zu erkennen ist, wihrend heute die Zeugung epigene-



Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter 133

tisch aufgefaBt wird. Was Maria zur Zeugung Christi beitrug, ist das,
was jede Mutter darbietet : Erbgut, Ort und Nahrung der Leibesfrucht.
Jesus ist also wirklich ihr Sohn, ausschlieBlich ihr Sohn, und sie ist wirk-
lich Mutter Jesu und, da die Menschennatur Jesu vom ersten Augen-
blick an vom Gottessohn angenommen ist, wirklich Gottesmutter. Wegen
der einzigen Hypostase ist Jesus in einem einzigen Sohnsein, das immer
der Person, nicht der Natur, zukommt, durch die ewige Zeugung der Sohn
des ewigen Vaters und durch die zeitliche Zeugung der Sohn Marias.
In sich betrachtet, ist ihre von Gott verlichene Mutterschaft etwas Na-
tiirliches, und zwar etwas, das in der Ordnung der Materialursache liegt,
sodaB die ganze Aktivitit auf Gott zuriickzufiihren ist. Mit dieser letzten
Bestimmung, daB die Zeugungspotenz der Mutter nicht mittitig ist,
sondern nur getdtigt wird, zeigt sich Albert auch hier der Theorie des
Aristoteles verhaftet im Unterschied zur Meinung Galens.

Durch die Empfingnis als « Wunder aller Wunder », als hochsten
Erweis der Allmacht Gottes, wodurch eine Jungfrau als solche fruchtbar
wurde, ist Jesus als Gabe aller Gaben Gottes erwiesen und Maria in ein
einzigartiges Verhiltnis zu den Personen der Trinitdt aufgenommen. Sie
ist bei der Zeugung Christi — geméB einer Reminiszenz an die Sequenz
Adams von St. Viktor « Salve, mater Salvatoris », die auch Albert selbst
zugeschrieben wurde — das « totius trinitatis nobile triclinium ». In ihrem
SchofB vollzog sich die Feier der Verbindung Gottes mit der Menschheit
und wirkten die den drei Personen zugeeigneten Attribute der Macht,
der Weisheit und der Giite Gottes, die sich ihr in besonderer Weise
mitteilten.

Die jungfriuliche Empfingnis Christi wurde erginzt und unter-
strichen durch das Wunder der Geburt Jesu, das ebenfalls die Jungfrau-
schaft seiner Mutter bestehen lieB. Uberdies wurde ihr zum Glanz der
Jungfrauschaft und der nichtversehrenden Fruchtbarkeit hinzu ein Tra-
gen ohne Schwere und ein Gebidren ohne Schmerz geschenkt. Das sind
vier physische Vorziige, mit denen die Mutter des Erlosers — neben vier
heilsgeschichtlichen und vier ethischen — ausgezeichnet wurde und den
Fluch Evas iiberwand. Freilich hat sie die Schmerzen, die ihr bei der
Geburt Jesu erspart blieben, spiter unter dem Kreuz in ihrem Herzens-
martyrium erduldet. Was Maria auf Golgotha gelitten hat, sind also
Geburtsschmerzen, die aber auf Christus selbst, nicht auf die Christen
im Sinn der geistigen Mutterschaft bezogen werden.

Wie Maria ohne Verletzung ihrer Jungfrauschaft empfangen und ge-
boren hat, so ist sie auch nach der Geburt bestindig Jungfrau geblieben,



134 Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter

was Albert oft und mit Nachdruck betont. Die hohe Ehrfurcht Josephs
vor der lebendigen Wohnstatt des Gottessohnes und die vollendete, nie-
mals nachlassende Gottesliebe Marias lieB die « Eltern Jesu» in Treue
zu ihrem gemeinsamen Geliibde und iiber den ehelichen Beziehungen
stehen, und die « Briider Jesu» sind Verwandte im weiteren Sinn % So
deutlich Albert an der Jungfrdulichkeit das Geistige sieht, ndmlich die
brdutliche Hingabe an Gott und die Losung vom Geschépflichen, und ob-
wohl er in ihr letzten Endes den reinen, groBen Glauben Marias meint
und preist, um des Herrn willen sucht er ebensosehr deren materiellen
Bestandteil und Ausdruck, weil im Geliibde mitenthalten, als in Maria
unangetastet darzutun. Natiirlich dringte ihn dazu, wie auch zur ein-
gehenden Behandlung der physischen Mutterschaft, seine immer zu beob-
achtende Neigung, an Lebensvorgingen gerade die physiologische Seite
zu beriicksichtigen. Um der Frucht ihres SchoBles willen ist Maria die
Gebenedeite unter den Frauen, Herrlichkeit und Seligkeit der Jungfrau
und der Mutter sowie die Werte der fraulichen Stinde — Jungfrau,
Gattin, Witwe — in sich vereinigend.

4. Als letzte Auszeichnung Marias nennt Albert ihre Verherrlichung.
Als Mutter Jesu ist sie mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen,
an Wiirde, Rang und EinfluB iiber die Engelchore, denen auch die ge-
retteten Menschen eingereiht werden, erhoht. Nicht mehr gesetzt wird
der Akzent dariiber, daB Maria nicht dem Ort und der Hierarchie nach
iiber Engel und Menschen erhoht ist, sondern am gemeinsamen Ort der
Seligkeit weilt und der hochsten Hierarchie angehért. Sie ist iiberdies
mit der dreifachen besonderen Ehrung und Beseligung der Jungfrauen,
der Glaubenslehrer und der Martyrer ausgestattet und in die Gnaden-
herrschaft Christi hineingenommen. Bisher schrieb Albert der verklarten
Jungfrau nur die eigene, zur wesentlichen Seligkeit (aurea) hinzukom-
mende Auszeichnung (aureola) der Jungfrauen zu. Hier im Lukaskom-
mentar jedoch stellte er mit Hugo von Saint-Cher den Tédufer Johannes
als mit der dreifachen himmlischen Krone geschmiickt dar und von daher

2 Wie schon sMatth, versucht Albert auch hier mit Hilfe des Trinubium der
Mutter Anna einen geschichtlichen Beweis zu erbringen. sLuc 4, 22 (,filius Ioseph’) :
Fratres autem vocant hic consobrinos eius, filios sororis beatae virginis ex Cleopha
patre, tres apostolos Simonem et ITudam et Iacobum minorem ; quartus autem
Ioseph fuit, qui « Iustus» cognominabatur (Borgnet 22, 332a). Gem4B der Trinu-
bium-Legende sind diese vier die S6hne der Tochter (Maria) Annas aus der Ver-
bindung mit Cleophas ; diese Halbschwester der Mutter Jesu war die Gattin des
Alphdus. — Dieser Erklirung Alberts zu Luc. 4 sind drei Lesungen des neuen
Festes « Sollemnitas S. Ioseph Opificis » im rémischen Brevier entnommen.



Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter 135

— durch eine SchluBfolgerung vom Geringeren zum GréBeren — wohl
erst recht Maria. In ihr ist ja die dreifache besondere Ahnlichkeit mit
Christus, auf der die « Aureola » beruht, in hervorragendem Maf gegeben.
Einmal in ihrer jungfrdulichen Reinheit, sodann in ihrem Herzensmarty-
rium, drittens dadurch, daB sie « Doctrix apostolorum » war. Dabei denkt
Albert mit Vorzug an das Kindheitsevangelium, das er auf Maria zuriick-
fiihrt. Sie war als Mutter Jesu vom Heiligen Geist in das Geheimnis der
Menschwerdung irgendwie eingeweiht worden und berichtete dariiber den
Aposteln und Evangelisten, und was sie berichtete, ist also Wort Gottes.

Maria steht dem Thron des Himmelskénigs am nidchsten und ist als
Mutter und zugleich Braut des Koénigs Christus auch selber Koénigin,
« Kénigin des Weltalls » ; Konigin zunichst im iibertragenen Sinn als ein
Abglanz des Wunders, das Christus ist, als die GroBte an Liebe zu Gott
und als jene, die sich hochherzig und unermiidlich wie keiner « im Herrn
abgemiiht hat » (vgl. Rom. 16, 6) ; alles, das nicht Gott ist, steht unter
ihr. Doch nicht nur « Kénigin-Mutter des Ko6nigs » ist Maria in der Herr-
lichkeit, vielmehr auch die Braut, die soviel an Vollmacht besitzt, wie
der Konig ihr tiberldBt. Sie ist also Konigin auch durch Teilhabe an der
Gnadenherrschaft ihres Sohnes, und ihr Mitherrschen ist barmherziges
Helfen zum Heil, vor allem miitterliche Fiirbitte. Sie ist Konigin der
Barmbherzigkeit.

5. Auch ihr als der Mittlerin verdanken die Seligen des Himmels
niachst Gott und Christus ihre Rettung, und ihr erleuchtender EinfluB3
breitet sich iiber alle Engel und Seligen aus. Gott und Christus in Maria
strahlen allen geschopflichen Himmelsbewohnern Licht der Seligkeit ein.
Fiir die Menschen auf der Pilgerschaft verwendet sie sich bei Jesus, wie
Jesus beim Vater, und da der Sohn in ihr seine Mutter ehrt, besitzt ihre
Fiirsprache eine nieversagende Heilskraft. Jedem in jeder Not, vor allem
in der Heilsnot, schenkt sie barmherzig Schutz, Fiirsorge und ihre Ver-
dienste und bittet fiir ihn um Vergebung und Gnade. Durch ihren Dienst
an der Menschwerdung hat sie fiir alle den Weg ins Heil gefunden ; durch
ihren Kampf gegen die feindlichen Méchte sowie durch ihre vollkommene
Verwirklichung des Guten zeigt sie allen den Weg ins Heil, und durch
ihre miitterliche Fiirbitte hilft sie allen, den Weg ins Heil zu gehen. Darin
betitigt sie ihre allgemeine Gnadenvermittlung interzessorischer Art und
ihre geistige Mutterschaft.

6. Diese ihre mittlerische Heilstitigkeit gilt in erster Linie der Kirche
als Ganzem. Alles géttliche Licht und Leben in der Kirche auf Erden
und im Himmel geht auch auf Maria als die Mutter des Erlosers zuriick.



136 Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter

Maria ist Bild der Kirche — imago ecclesiae, figura matris ecclesiae,
exemplum sanctae ecclesiae — durch ihre jungfriuliche Hingabe an
Christus, durch ihre Mutterschaft und Miitterlichkeit wie durch die voll-
kommene Verwirklichung der Idee der Kirche : gerade als Frucht ihres
Glaubens wurde ihr das Muttersein am Gottmenschen Jesus Christus ge-
schenkt, wie es im geistlichen Sinn in allen Glaubenden Wirklichkeit
wird, und sonderlich unter dem Kreuz Jesu, wo selbst die Apostel wan-
kend wurden, stand Maria fest im Glauben. Auch alle andere Herrlichkeit
der Stinde und Glieder der Kirche findet sich, wie der Glaube, in ihr
gesammelt und gesteigert vor, sodaB sie Kirche in Vollendung ist. Sie
verharrt auch in unablissiger Sehnsucht und Fiirbitte, auf daB3 die Men-
schen fiir Christus gewonnen werden und Christus in ihnen Gestalt ge-
winne. So wirkte und wirkt Maria durch die Macht ihres Beispiels und
ihrer Fiirsprache heilsméchtig zum Aufbau und Ausbau der Kirche. Da-
bei wird ein aktiver Anteil an der Heilstat des Erlosers von Kalvaria
oder eine heilsgeschichtliche Stellvertretung der Kirche durch Maria
nicht erwihnt.

7. Vom Marienkult endlich wird das Gotteslob mit Maria, der Marien-
gruB und die Nachahmung Marias genannt. Maria erwartet von den
Menschen und fordert sie im Magnifikat dazu auf, mit ihr die Herrlich-
keit Gottes und Christi und das Erbarmen zu preisen, das Gott ihr selbst
und durch sie allen erwiesen hat. Der Grufl an Maria ist eine Pflicht
der Dankbarkeit (vgl. Rom. 16, 6) und ist segensreich. Denn wer Maria
oft und beharrlich griiBt — der erste Biograph Petrus de Prussia bezieht
das vor allem auf den Rosenkranz ® — und der Gegriiten dhnlich werden
will, der wird auch von ihr zu seinem Heil gegriiBt. Honorem igitur habe-
bimus dominae et matri nostrae omnibus diebus vitae nostrae . .. (sLuc1,
43). A fructu enim est laus arboris fructificantis (sLuc 11, 27). Wer die
Frucht lobt, lobt auch den Baum. Der Grund aller Marienverehrung ist
Jesus, der Sohn Marias, und wer Jesus als den Herrn anbetet, mul auch
die Mutter Jesu lieben und loben. Zur Verherrlichung ihres Sohnes — pro
honore filii sui — sollen die Irdischen, die Himmlischen und die Unter-
irdischen ihr huldigen, denen sie Heil und Herrlichkeit und Vergebung
erwirkt, und jede Zunge soll bekennen, daB sie ist « ut domina maie-
statis in gloria Iesu Christi filii eius, cui cum Patre et Spiritu sancto
est honor et gloria pro honore tantae reginae in saecula saeculorum
(sLuc 10, 42 [Borgnet 23, 91b]).

3 Vita beati Alberti, c. 23 (ed. Antwerpen 1621, 195).



Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter 137

8. Verschiedene Punkte, die Albert in den systematischen Schriften
ausgiebiger erorterte, treten natiirlich im Lukaskommentar zuriick, z. B.
die eigene Begriindung der Gottesmutterschaft und der Umfang der
physischen Mutterschaft. Dafiir werden hier aber die biblischen Peri-
kopen ausfiithrlicher besprochen als in den systematischen Werken, z. B.
die Verkiindigung und dabei das Ave Maria. Auch ist der Stil lebendiger
als in der Schulform der anderen Werke, 6fters sogar von mystischem
Schwung. An der Art der Exegese Alberts fillt in den mariologischen
Teilen des Lukaskommentars auf, daB er hier bei Erklirungen — z. B.
« filius hominis », « fabri filius », Weissagung Simeons — und bei theolo-
gischen Griinden solche mit einer Beziehung zu Maria bevorzugt. Ander-
seits macht er mehr Anleihen bei anderen Wissensgebieten — Philosophie,
Biologie, Literatur —als Hugo von Saint-Cher, Bonaventura und Thomas,
wie die Zahl und Mannigfaltigkeit seiner Quellen ausweist. Da sind fast
alle Schriften des Alten und des Neuen Testamentes anzutreffen, auch
das als apokryph bezeichnete dritte Esdrasbuch und das Gebet des Ma-
nasses, Symbolum Apostolorum und Athanasianum, liturgische Texte
und Marienhymnen. Von den Vitern und Kirchenschriftstellern kommen
am meisten zu Wort — mit und ohne Angabe der Schrift — und noch
mehr zur Geltung : Ambrosius, Hieronymus, Augustinus, Johannes Chry-
sostomus, Gregorius M., Johannes von Damaskus ; ferner Origenes, Basi-
lius, Boethius, Cassiodorus, Cassianus, Gennadius, Beda, Ps.-Dionysius,
Hildebert von Lavardin (« beatus Malachias »), Anselm von Canterbury,
Bernhard von Clairvaux — mit stidrkerer Einwirkung als frither —, Glossa
ordinaria und Glossa interlinearis, Hugo und Richard von St. Viktor, na-
tiirlich auch unechte Schriften unter dem Namen des einen oder anderen.
Zitiert werden auch Philosophen : Aristoteles, Avicenna, Ptolemius, Pro-
tagoras, Seneca, Tullius Cicero ; Arzte : Galenus, Physici ; Dichter : Ho-
mer, Horaz, Ovid ; endlich der Geschichtsschreiber Flavius Iosephus. Von
seinen eigenen Werken hat Albert den Matthduskommentar und wahr-
scheinlich auch Nat. boni benutzt, vielleicht gelegentlich auch die Isaias-
postille. Von den nichtgenannten Quellen ist besonders die Lukaspostille
Hugos von Saint-Cher zu nennen, die mitunter auch gemeint ist, wenn
Albert sich gegen eine Anschauung wendet. Nach der Zahl der Hand-
schriften (18) zu urteilen, war der Lukaskommentar von den bibelexege-
tischen und tiberhaupt den theologischen Arbeiten Alberts, soweit sie
sicher echt sind, am weitesten verbreitet, wohl gerade wegen der mario-
logischen Ausfithrungen, die bisweilen, wie es scheint, auch gesondert
herausgegeben wurden.



138 Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter

2. Johanneskommentar

Super Johannem (Borgnet 24), als letzter der Kommentare zum
Evangelium redigiert, beriihrt verschiedene Lehrpunkte der Mariologie,
und zwar nicht nur an den Stellen, wo es zu erwarten ist.

1. Zunichst hat es den Anschein, als betrachte Albert nicht mehr
das Mutterblut als Materie fiir die Empfangnis. Bei 1, 13 (« qui non ex
sanguinibus. . . ») spricht er von einem besonderen Keimstoff im weib-
lichen Organismus, womit er der modernen Entwicklungslehre niher-
kdme : In quibus seminibus semen viri est formans, et semen mulieris
est formatum (47b). Ahnlich hatte er schon sIIIS (d. 4 a. 14) iiber eine
Auffassung vom Zeugungsvorgang berichtet. Doch, so stellte er dort fest,
es ist die normale Zeugung, die aus diesen drei Stiicken besteht : Semen
patris, semen matris, sanguis matris (Borgnet 28, 92b). In Maria dagegen
lieferte das Mutterblut allein die Materie der Empfiangnis : Sed in beata
virgine non fuit nisi unum, quod est sanguis separatus et purificatus
Spiritus sancti virtute. Die Berufung auf Johannes von Damaskus, der
mit seiner Autoritdt die aristotelische Theorie stiitzte, 148t den Grund
fir diese Entscheidung Alberts erkennen, und so bleibt er auch hier im
Johanneskommentar bei seiner Meinung vom Mutterblut als dem Emp-
fangnisstoff. Zu 6, 64 schreibt er : Ita corpus Christi verum ex multis
guttis sanguinis nostrae naturae in utero gloriosissimae virginis sumptis
et sibi permixtis est confectum (288a). An dieser Entscheidung wird
deutlich, daBl bei Albertus Magnus nicht nur die Naturwissenschaft in
die Theologie hineinwirkte, sondern auch die Theologie die Naturwissen-
schaft steuerte.

2. Darin, daB es 1, 14 heiBit « et Verbum », nicht « filius », entdeckt
Albert mit Johannes Chrysostomus einen Hinweis auf das Ubernatiir-
liche der Zeugung zum Unterschied von der fleischlichen : Non etiam
dicit : « Filius caro factus est », ut dicit Chrysostomus, ne carnalem, quae
exclusa est a divinis, aestimes generationem. Wo es aber so geschieht,
daB zuerst das Herz und der Geist ergriffen werden und erst dann der
Leib gereinigt und geheiligt und in den Dienst und in die Gemeinschaft
des Geistes aufgenommen wird, sodaB auch der Leib ein Tempel Gottes
ist, dort ist es eine iibernatiirliche Zeugung, eine Wunder-Zeugung. Auf
diese Weise hat das Wort im SchoB der gebenedeiten Jungfrau Fleisch
angenommen. Weshalb Ambrosius schreibt : « Die Jungfrau hat durch
das Wort empfangen. .. »: Supernaturalis enim generatio concipitur,



Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter 139

quae primo cor obtinet et spiritum, et deinde totam carnem mundando
et sanctificando trahit in spiritus obsequium et sui societatem ; et sic
etiam caro sanctificata efficitur templum Dei, I ad Cor. VI, 20 : « Glori-
ficate et portate Deum in corpore vestro»; ibidem v. 16 : « Nescitis,
quoniam corpora vestra membra sunt Christi ? », et infra v. 19 : « An
nescitis, quoniam membra vestra templum sunt Spiritus sancti ? » Et sic
etiam Verbum sibi carnem univit in utero virginis benedictae. Unde Am-
brosius : « Virgo verbo concepit, virgo permansit, virgo peperit regem
omnium regum. » Iste autem modus facturae non importatur in nomine
filii, et ideo non dicit : « Filius caro factus est » (48). Was also hier direkt
betont wird, ist das Geistige an der Empfingnis Christi, das Albert
immer sehr beachtet. Dem Physischen an der Mutterschaft geht das Gei-
stige voraus gemal dem Prinzip, daB der Leib nur iiber die Seele zum
Tempel Gottes geweiht wird . Der Akzent {iber dem Geistigen gilt ohne
weiteres dem Glauben Marias, wie an der Ambrosius-Zitation zu erkennen
ist. Das ewige Wort nahm Herz und Geist Marias in Besitz, reinigte und
heiligte ihren Leib und machte ihn zum wiirdigen Werkzeug ihrer heiligen
Seele. Maria empfing das Wort zuerst glaubend und liebend und erst
darnach im geweihten SchoB. Maria glaubte, und daraufhin wurde sie
die Mutter des ewigen Wortes. Die physische Mutterschaft ist die Frucht
ihres Glaubens, wie es an anderer Stelle hieB. Am Ausdruck dieser etwas
schwierigen Stelle fdllt die Verwendung des Wortes « supernaturalis » auf,
wie in der Erklarung Super ep. IV Dionysii.

3. Beim Versteil « plenum gratiae et veritatis » (V. 14) streift Albert
den Gedanken der Gnadenfiille Marias. Allerdings sind fiir das Gnaden-
vollmaB Christi und Marias die Ausdriicke hier zum Teil vertauscht gegen-
iber dem Lukaskommentar, wobei jedoch die Sache gleichbleibt. sLuc
— wie Nat boni — wurde vom Menschen Christus eine « Plenitudo ex-
cellentiae et redundantiae », von der Mutter Jesu eine « Plenitudo co-
piae » ausgesagt. Hier im Johanneskommentar wird die « Plenitudo ex-
cellentiae » zu Maria in Beziehung gesetzt, die « Plenitudo copiae sive
exuberantiae » zu Jesus Christus (51a). Die jeweils folgenden Erklirungen

! Dieser Zusammenhang ist schon Nat. boni in Kraft : Ut templum (accipit
consecrationem), quia si omnium castorum corpora Dei sunt templum, quia ani-
mam ipsorum per gratiam inhabitat et per animam corpus, quanto magis est
templum Dei inhabitantis corpus virginis, in quo divinitas non tantum spiritualiter,
sed et corporaliter habitavit (1 Cor. 6, 19-20). Hoc enim non incongrue gloriosae
virgini datur, quae est templum nostrae naturae, in quo requievit divinitas cor-
poraliter, et est corpus nostrum, in quo glorificavimus et portavimus Deum (Clm
9640, 1. 105v).



140 Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter

zeigen die Ubereinstimmung der beiden Stellen in der Sache. Maria ist
hervorragend von Gott begnadet, in Christus aber ist die ganze, auf alle
Menschen iiberstromende Fiille der Gnade und Wahrheit. Das erinnert an
die verwandte, bei Albert sehr beliebte Aussage, Maria besitze den Heili-
gen Geist in ausgezeichnetem Mall — in mensura excellenti —, Christus
aber iiber jedes MaB hinaus — sine mensura, non ad mensuram.

4. In diesem Abschnitt kommt auch die Gottesmutterschaft Marias
zur Sprache. Da ndamlich im Menschen Christus von Anfang an die Gott-
heit war, ist Maria nicht nur Jesu Mutter, sondern Gottesmutter : Unde
et mater sua non dicitur tantum mater Iesu, sed mater Dei. Unde et
Nicaena synodus statuit, quod non Christotocos, sed Theotocos diceretur
(51b). Das ist kurz und klar das Bekenntnis und die Begriindung der
Gottesmutterschaft. Freilich schreibt Albert die Verurteilung der sog. ne-
storianischen Irrlehre dem Konzil von Nizida zu, wie {ibrigens schon sIIIS
(d. 10 a. 1 ad 4 [Borgnet 28, 189a]). Der Irrtum findet sich ebenfalls in
der dem Albertus Magnus zugewiesenen MeBerklirung, die bekanntlich
dem Johanneskommentar an mehreren Stellen sehr nahekommt.

5. Sodann hebt Albert zu 1, 45 (« filium Ioseph a Nazareth ») 2 wieder-
um die Jungfrauschaft Marias bei der Empfingnis Christi hervor, indem
er Joseph nicht den Gatten, sondern den Beschiitzer, Zeugen und Be-
treuer der Mutter Jesu nennt : Custos fidelis tanti thesauri, testis verax
sanctitatis templi Dei filii, minister diligens matris Domini sui (81b). Mit
diesen Titeln will Albert nicht etwa den rechtlichen Charakter der Ehe
zwischen Maria und Joseph leugnen, wie z. B. Hieronymus und Bernhard,
sondern die jungfriauliche Empfingnis Christi bekennen, wie es aus einer
Parallelstellte sLuc ersichtlich ist : « Et Toseph » (2, 16), dux et patronus
et custos ; ... Iste enim est, qui custodit Mariam ; sed non ab ipso, sed
a Spiritu sancto foecundatur. Matth. I, 20 : « Quod enim in ea natum est,
de Spiritu sancto est » (Borgnet 22, 216/17).

6. Eine Anzahl AuBerungen iiber Maria bietet die Erklirung der
Perikope von der Hochzeit zu Kana (2, 1-11). In der Teilnahme Jesu
liege eine Ehrung und Segnung der Ehe iiberhaupt, wie es eine alte
Uberzeugung war, die z. B. im Speculum virginum zu fassen ist 3. Maria
werde von Johannes vor Jesus genannt, da Jesus seine Gottheit noch
nicht kundgetan hatte und er Maria die der Mutter zustehende Ehre

2 Beim Namen ‘Jesus’ zitiert Albert wiederum das Wort der groen Hoffnung
(Gen. 49, 18), mit dem die Geschichte der Patriarchen schlieBt : « Auf Dein Heil
hoffe ich, Jahwe » (81b). Es war wohl eines seiner Lieblingsgebete.

3 BERNARDS, Speculum virginum, 47.



Vom Denken Alberts des GroSen iiber die Gottesmutter 141

erweisen wollte (Luc. 2,51 ; Tob. 4, 3). DaB3 Maria iiberhaupt an der Hoch-
zeitsfeier teilnahm, komme daher, daB3 sie, wie es heille, eine Schwester
der Mutter des Briutigams * war oder — si hoc non conceditur — jeden-
falls eine gute Bekannte (Luc. 15, 6 ; Tob. 8, 22). Das sei so Brauch ge-
wesen. Und zwar seien von den befreundeten Familien gerade die ehr-
baren Frauen eingeladen worden, damit durch ihre Gegenwart und An-
leitung die Braut « zur Ehrbarkeit des Lebens und zum Leben der Ehr-
barkeit » gefiithrt wiirde. Damit ergibt sich von selbst die Feststellung der
sittlich-religiosen Wertfiille in Maria : Omnis autem honestatis speculum
fuit mater Christi (90). Durch ihre Gegenwart habe die Hochzeitsfeier
an Glanz gewonnen, und Maria habe bei der Feier, wie immer, durch
ihr Streben nach innerer Schonheit und durch Hilfsbereitschaft gewirkt :
Pulchre enim et officiose cuncta perfecit (90b). Albert stellt sich vor, wie
Maria mit edler Freude, feiner Geselligkeit und selbstverstandlicher Auf-
merksamkeit die Familienfeier mitmachte.

Beim Weinwunder zeigt sich Maria als Mutter der Barmherzigkeit.
Denn es ist ja die Mutter, die sich bittend an Jesus wendet, die wirkliche
Mutter Jesu, die iiberdies ein miitterliches Empfinden « fiir die kiinftigen
Kinder der Kirche » hat. Marias Bitte kam somit aus den edelsten Beweg-
griinden, womit Albert die ihm sicher bekannte Auffassung des Chryso-
stomus, die Bitte sei aus Geltungsdrang hervorgegangen, stillschweigend

4 Zum Verstindnis dessen, daBB Maria eine Schwester der Mutter des Briuti-
gams gewesen sei, muBB man zunichst V. 10 (‘et dicit ei’) zu Hilfe nehmen : Si
autem quaeratur, quis iste sponsus fuerit, secundum Hieronymum et Augustinum
in Prologo et in Glossa dicitur, quod ipse fuit Iohannes evangelista. Contra hoc
tamen est dictum Victorini et Chrysostomi et Origenis. Dicit enim sic Victorinus :
« Cum virginitas sit in carne corruptibili incorruptionis perpetuae meditatio, non
est credendum, quod Iohannes, cum de virginitate testimonium perhibet, umquam
in nuptias consenserit» (99b). — Tatsdchlich nennt Hieronymus den Apostel
Johannes « maritus et virgo» (Adv. Tov. 1, 1, 26 [PL 23, 247B]). Vgl. L. Fonck S]J,
Die Wunder des Herrn, 1. Bd. (Innsbruck 21907) 137. Der Ausspruch VIKTORINS
VON PETTAU ist in den erhaltenen Fragmenten nicht aufzufinden ; er klingt iibri-
gens zu augustinisch, um nicht interpoliert zu sein (De s. virg. ¢. 13 [PL 40, 401] :
et in carne corruptibili incorruptionis perpetuae meditatio). — Albert neigt nun
der « berithmteren » Meinung zu, der Briutigam sei Johannes gewesen, der gleich
nach der Hochzeit sich dem Herrn angeschlossen habe, wihrend seine Gattin mit
anderen gottgeweihten Jungfrauen bei Maria verblieben sei: Ad hoc dicendum,
quod absque dubio celebrior opinio est, quod iste sponsus fuit Iohannes, et quod
Sponsa cum virginibus Deo sanctis postea cum matre Iesu permanserit (99b). —
Weiterhin muBl man das von Albert erwiihnte Trinubium der Mutter Anna hinzu-
nehmen. Darnach war Annas Tochter Maria aus der Ehe mit Salome, also die zweite
Halbschwester der Mutter Jesu, die Gattin des Zebeddus und die Mutter des Jako-
bus d. A. (= des Erstberufenen) und des Johannes. Somit wire — sicut dicitur —
die Mutter Jesu eine Schwester der Mutter des Briutigams gewesen.



142 Vom Denken Alberts des GrofBen iiber die Gottesmutter

widerlegt. Die Mutter der Weisheit hatte auch einen Sinn fiir den rich-
tigen Augenblick, da bei einer solchen Feier ein Mangel besonders
schmerzlich und zugleich als BloBstellung empfunden wird. Daher wollte
die Mutter durch die Machtvollkommenheit des Sohnes der Verlegenheit
der Brautleute abhelfen. Sie wuBte ja, so fiihrt Albert mit Chrysostomus
weiter aus, daBl ihr Sohn Gott war und daf er alles kénne, was er will,
und sie habe anderseits die wunderbaren Ereignisse bei der Geburt Jesu
im Gedichtnis behalten und darum die Bitte um das Wunder bescheiden
gewagt. Kurz hat Albert das schon Nat. boni ausgesprochen : Alter autem
sermo stuporem potestatis et fidem indicat. Dixit enim, vicem gerens
eorum qui vocati erant ad nuptias, dicens : « Vinum non habent », sciens
eum posse omnia et de nihilo posse vinum facere in gloriae suae maie-
statem (Clm 9640, f. 84v). Albert unterstellt also, daBl es keine Bitte um
eine rein menschliche, alltigliche Hilfeleistung — durch ein Schenken von
Wein — war, sondern eine Bitte um ein besonderes Eingreifen gottlicher
Macht, eine Wunderbitte, fiir die sich auch heute mehrere Autoren aus-
sprechen ®. In seiner Frage nun erinnert Jesus seine Mutter daran, sie
habe doch Jungfriulichkeit gelobt, die Jungfrau aber denke nur an das,
was des Herrn ist (1 Cor. 7, 34). Damit unterstreicht Albert von neuem
das Geliibde Marias und das Geistige an der Jungfraulichkeit. Der Sinn
der Stelle ist demnach folgender : « Quid mihi », spiritualibus intento, « et
tibi », caelibatui intentae ? (92b). Als ob Jesus fiir sich und seine Mutter
eine seelische Distanz von zeitlichen Dingen ausspreche. DaB Jesus den
Ausdruck « Weib » gebraucht, hat seinen Grund erstens darin, daB Jesus
nicht die Jungfrauschaft seiner Mutter kundtun wollte, um nicht vor der
Offenbarung seiner Herrlichkeit als Gottessohn zu erscheinen, und zwei-
tens darin, daB « mulier » in der Wortbedeutung einfach das weibliche
Geschlecht und in der Namensdeutung die erbarmende Liebe — proprie-
tatem cordis per misericordiam emolliti — bezeichnet. Haec est expositio
Origenis et Cassiani, et puto, quod vera sit et aliis melior (93a). Schon
Nat. boni nahm Albert « mulier » als Geschlechtsbezeichnung und in der
« Etymologie » (mollire), spiter ebenso im Lukaskommentar. Zwischen-
durch hatte er jedoch sIIIS die Wortbedeutung einmal fallen lassen und
nur die Namensdeutung (mollire) mit Berufung auf Ioh. 19, 26 gelten
lassen. Einen Affekt gegen Maria oder etwas Abschitziges hort Albert
aus der Frage Jesu nicht heraus. « Mulier » ist ihm nicht ein Ausdruck

8 K. WENNEMER S], Die heilsgeschichtliche Stellung Marias in johanneischer
Sicht : Die heilsgeschichtliche Stellvertretung, 50.



Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter 143

firr eine Distanz zwischen Sohn und Mutter, sondern gerade die Bezeich-
nung fiir ihre echt miitterliche Eigenart.

Die « Stunde » Jesu faBt Albert nicht als die vom Vater festgesetzte
Zeit seiner Selbstoffenbarung durch Wunder, sondern einfach als den
rechten Augenblick zum Wirken eines Wunders. Diese Stunde aber ist
nur dann da, wenn es sich um wirkliche Not leidender Menschen oder
um inniges Beten oder um Auferbauung von Glaubenslosen handelt.
Albert sieht somit das Wunder nicht nur in seinem physischen, sondern
auch in seinem religidsen Sein, als Offenbarung der gottlichen Macht und
des gottlichen Erbarmens sowie in seiner Bedeutung fiir das Heil. Nun
aber sind diese Bedingungen auf der Hochzeit zu Kana nicht erfiillt.
Dort waren ja keine Leidenden und keine Betenden, sondern Feiernde,
und es ist nur die Rede von seinen Jiingern, die vorher schon an ihn
glaubten. Daher, so erklirt Albert mit Berufung auf Augustinus ¢, habe
Jesus die Gemeinsamkeit zwischen sich und seiner Mutter in Bezug auf
sein messianisches Wirken abgelehnt und insoweit die Bitte abgewiesen,
nun doch auf Grund einer Distanz zwischen sich und seiner Mutter. Die
Wunderkraft habe er vom Vater, und darum sei auf diesem Gebiet allein
der Wille des Vaters maB3gebend. Jesus wolle uns die Lehre geben, daf
wir gegeniiber den Forderungen Gottes auf menschliche Beziehungen
keine Riicksicht nehmen diirfen, wie auch fiir Jesus das Sohn-Mutter-
Verhiltnis im messianischen Wirken nicht entscheidend war (93). Dann
weist Albert — immer noch mit Augustinus, wie auch heute noch
manche Exegeten 7 — auf jene andere « Stunde » des Herrn hin, auf die
Stunde des Leidens und Sterbens, wo das Gemeinsame zwischen Sohn
und Mutter wieder zur Geltung komme, sofern Jesus die Leidensfihigkeit
und das Sterbenkénnen von seiner Mutter habe. Wenn jene Stunde ge-
kommen ist, wird der Herr wieder Maria als seine Mutter anerkennen
und sie dem Jiinger empfehlen (93b)8. Ahnlich hatte Albert die Frage
sLuc 2, 35 und 10, 38 ausgelegt. Auch dort bezog er die Stunde des
Herrn auf die Todesstunde. Dann werde sich Jesus gemiB Is. 53, 7 («si-
cut ovis. . .») und Ier. 11, 19 (« quasi agnus mansuetus ») in seiner duBer-
sten Sanftmut und Demut zeigen und damit als Sohn seiner Mutter, die
ihm sein zartes Wesen mitgegeben und ihn mit sanfter Liebe gehegt und

¢ In Ioh. evang. tr. 119, 1 (PL 35, 1950).

7 WENNEMER, a.a. 0. 55{.

8 So auch THOMAS, Expos. in evang. Ioh. c. 2, 1, 1 (ed. Rom. 1570, {. 16va). —
Catena aurea, In Ioh. evang. c. 2 (ed. Rom. 1570, f. 219vb). — Ebenso HuGo vonN
SAINT-CHER, In evang. Ioh. c. 2 (ed. Venedig 1754, f. 290va).



144 Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter

gepflegt habe : Et sic exponitur illud Iohannis II, 4 : « Quid mihi et tibi
est mulier ? Nondum venit hora mea. » Quasi dicat : Ex te non habeo,
quod signa faciam. Nihil ad te de signis. Tempus veniet passionis, cum
te matrem recognoscam, et tu me filium, cum patiar in eo quod ex te
habeo tibi commune (Borgnet 22, 241a ; 23, 76b). Dann werde seine Ver-
bundenheit mit der Mutter wieder in Kraft treten, die jedoch fiir jetzt
nicht die Norm seines Handelns sei.

Inzwischen wahrte Maria den Glauben — wie an die Macht ihres
Sohnes, so auch an seine Barmherzigkeit —, das Vertrauen und die
Gleichformigkeit mit dem Willen Gottes. Scivit enim filium suum tantae
misericordiae, quod compateretur verecundiae sponsorum. Daher gab sie
zuversichtlich den Dienern die Instruktion, und gerade darin bewihrte
sie sich einmal mehr als « Lichtbringerin ». Endlich wirkte Jesus das
Weinwunder und machte dadurch eine Ausnahme von dem Gesetz seiner
Sendung — suae legationis intentio —, die nicht auf das Zeitliche gerich-
tet war, wie auch eine Ausnahme von dem Gesetz, nach dem das Wunder-
wirken an bestimmte Voraussetzungen gekniipft war. Der Herr gab einen
Beweis seiner iibergroBen Freigebigkeit —abundantissimae suae largitatis
ostendens beneficia (96b). So hat der Herr die Bitte seiner Mutter auf
deren Muttereigenschaft ® und Glauben hin erhort. Eine typische Be-
deutung dieses Zuges am Kana-Geschehen hebt Albert zwar nicht eigens
hervor. Aber es ist anzunehmen, da3 er auch daran dachte, wie in der
EinfluBnahme Marias auf das erste « Zeichen » des Herrn eine Andeutung
ihrer vermittelnden Kraft in der Spendung des Heils liegt. Jedenfalls
sieht er im Kana-Wunder eine Nebenbedeutung enthalten, die darin liegt,
daB es einen besonderen Zug zu Maria aufweist, sofern es auf ihre Bitten
hin gewirkt wurde, und indem er gerade die « Mutter der Barmherzig-
keit » hier in Funktion erblickt und sie in den Brautleuten «kiinftige
Kinder der Kirche » erkennen 148t, gibt er zu verstehen, daB er Marias
Eintreten fiir sie als einen Einzelfall ihres mittlerischen Tuns auffaBt und
insofern einen Zusammenhang zwischen ihrem Wirken auf der Hochzeit
und ihrer Gnadenvermittlung annimmt. Maria wirkte als Mittlerin durch
ihre Fiirsprache und durch die den Dienern gegebene Weisung.

7. An dieser Stelle entwickelt Albert wieder einmal seinen Begrift
von Jungfriulichkeit, deutlich das Geistige vom Kérperlichen unterschei-
dend und das Geistige iiber das Koérperliche stellend : Dicendum, quod est

® Die miitterliche Autoritit ist etwas stirker betont von BONAVENTURA,
Comment. in Ioh. ¢. 2 n. 4-5 (Quaracchi VI [1893] 269b). — M. MULLER, Maria
in der Theologie des Mittelalters : Marienkunde I 285.



Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter 145

incorruptio secundum mentem et incorruptio secundum corpus. Et incor-
ruptio secundum utrumque est virginitas, quae quidem radicem habet
in mente et ramos in corpore, ut dicit Ambrosius 1°. Primo et principaliter
meditationem habet in mente (99b). Die jungfriuliche Gesinnung, die
Herzensreinheit, die Ganzhingabe an Gott ist das Entscheidende. Auch
die leibliche Unversehrtheit war nun fiir Maria ein erstrebenswertes und
wertvolles Gut, weil Gott geweiht!'; aber dem Stadium der Heils-
geschichte entsprechend stellte sie diese Gott anheim. Das ist wohl eine
Erinnerung daran, daB Maria vor der Vermédhlung zwar den absoluten
Willen, nicht aber das absolut abgelegte Geliibde der Enthaltsamkeit
hatte. Nach der Hochzeit zu Kana (2, 12) trennte sich Jesus von seiner
Mutter zum ungehinderten Dienst am Evangelium (101b).

8. Bei 2,22 (cet tu in tribus diebus excitabis illud ») befaBt sich
Albert mit einer zeitlichen Ubereinstimmung im Bau des Tempels und
in der Bildung des Leibes Christi als einem Vergleichspunkt dafiir, daB
Jesus seinen Leib einen Tempel nennt. VeranlaBt ist die Erklirung durch
Augustinus (in libro de LXXXIII quaestionibus) 12, der 46 Jahre fiir den
(zweiten) Tempelbau und 46 Tage fiir die Entstehung des Leibes Christi
(conceptio imperfecta, scilicet carnis) ansetzte. Dabei wird die Zahl 6
als Sinnbild der Vollkommenheit einmal als Jahr genommen und das
andere Mal als Quotient aus 276 (= Tage der Schwangerschaft) geteilt
durch 46. So ergeben sich 46 Jahre und 46 mal 6 Tage, soda8 die Zahl 46
dem Bau des Tempels und der Bildung des Leibes Christi gemeinsam ist.
Dagegen zieht Albert zunichst Ier. 31, 22 (« femina circumdabit virum »)
in der Auslegung des Hieronymus heran und stellt auf Grund dieser
Stelle die leibliche und iibernatiirliche Vollendung Christi seit dem Augen-
blick der Empfingnis heraus : Quia vir perfectus in membris et virtute
et sapientia fuit Christus ab instante conceptionis (109a). Also nicht erst
in 46 Tagen wurde der Leib Christi in vollstindiger Gliederung gebildet
und fiir die Aufnahme der Vernunftseele bereitet. Die unvollkommene
Empfingnis, wie sie die alte Embryologie annahm, kommt bei der Emp-

10 Vgl. HuuN, Ambrosius, 214.

1 AvcusTiNus, De s. virg. ¢. 8 (PL 40, 400) : Neque enim et ipsa, quia vir-
ginitas est, sed quia Deo dicata est, honoratur, quae licet in carne servetur, spiritus
tamen religione ac devotione servatur.

12 sIIIS d. 2 a. 14 (Borgnet 28, 40) wurde zitiert De trinitate libro IV (c. 5
[PL 42, 893/94]). Mit der Stelle setzt sich auch PETRUS DAMIANI auseinander
(Opusc. 37 [PL 145, 631CD]), wie auch HoNor1Us AuGUSTODUNENSIS (Hexaemeron
¢. 6 [PL 172, 265/66]), der auch die hier von Albert abgelehnte Meinung vertritt
(corpus suum aedificavit).

10



146 - Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter

fingnis Christi nicht in Frage. Gott war es ja, der die Empfingnis wirkte
und die Bildung des Leibes, die Beseelung und die Vereinigung der
Menschennatur mit dem Gottessohn vornahm, und Gott kann in einem
einzigen Augenblick mehr als die Natur in einem Nacheinander. Gegen-
iiber der Bemerkung Augustins macht Albert dann das Zugestindnis,
normalerweise gehe die Bildung eines mdnnlichen Embryos in 46 Tagen
vor sich, und diese Zeitspanne sowie deren Fiinffaches habe bei Christus
nur der Vervollstindigung der GroBe gedient. Et ideo dictum Augustini
intelligitur quantum ad quantitatem molis, et non quoad figurationem.
So schon De incarn. und sIIIS. In diesem Sinn 1dBt er die Zahlenmystik
Augustins gelten.

9. Zu der Stelle 3, 31 (« qui de sursum venit ») fithrt er aus, Christus
sei in einem dreifachen Sinn von oben gekommen : der Person nach aus
dem hochsten Himmel, ndmlich dem Himmel der Dreieinigkeit, der
Empfingnis nach durch das Wirken des Heiligen Geistes, der mensch-
lichen Natur nach aus dem Paradies, sofern er ein von der Paradieses-
siinde unberiihrtes Fleisch angenommen habe. Wie bereits sIIIS, weist
er auch hier die « Irrlehre » zuriick, die Materie fiir die Empfingnis
Christi sei von Adam her, frei vom Gesetz der Begehrlichkeit, durch alle
Generationen bis zu Maria hin gelangt. Vielmehr sei die Freiheit des
Erlosers von der Erbsiinde dadurch gewahrt, da8 das Erbgut in Maria
von allem Siindhaften gereinigt wurde, zuerst bei der vorgeburtlichen
Heiligung Marias, sodann vollstindig bei der Empfingnis Christi selber,
wo der Heilige Geist das Blut der Jungfrau auf den Gottessohn hin
reinigte und heiligte (177a). Hatte Albert in den dlteren Schriften noch
von einer dritten Heiligung gesprochen, namlich von jener durch die
Herabkunft des Geistes bei der Verkiindigung, so erwihnt er hier, wie
im Lukaskommentar, nur mehr ein zweifaches Eingreifen Gottes zu
diesem Zweck. AuBergewohnlich ist an dieser Stelle auch, daB er statt
« beata virgo » zweimal « beatissima virgo » schreibt, das im Mariale vor-
ziiglich verwendet wird.

10. Unter Ioh. 6, 21 reiht er das Gebéren der Jungfrau Maria unter
die Wunder hoheren Grades ein, womit er auf der von Ambrosius und
Augustinus herkommenden Linie bleibt. Die Jungfrauengeburt war ja
nicht einfach die wunderbare Entfaltung einer Potenz, vielmehr die Set-
zung eines Aktes ohne Potenz oder bei entgegengesetzter Potenz, wie
beim Wandeln auf dem See. Damit riickt Albert von der gewéhnlichen,
mit Hugo von St. V. in Verbindung gebrachten Erklirung, die er bereits
mehrmals zuriickgewiesen hat, auch hier wieder ab (251b). Jesus hat fiir



Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter 147

den nichtversehrenden Austritt aus dem MutterschoB3, dhnlich wie fiir
das Wandeln auf dem See, nicht voriibergehend eine Verklirungsgabe
angenommen, sondern mit seiner gottlichen Macht das Zusammensein
zweier Korper am gleichen Ort bewirkt. Den Erklarungsversuch durch
Verkldrungsgaben, den er De resur. fiir zuldssig erklirt hatte, hilt er
seit dem Scriptum sIVS fiir unzulédnglich.

11. Entsprechend seiner Uberzeugung von der immerwihrenden
Jungfrauschaft Marias sieht er in den « Briidern Jesu» (Ioh. 7, 3) « Fra-
tres non uterini, scilicet consanguinei », sicut fratres Domini dicuntur
Iacobus minor et Simon Cananaeus et Iudas (Thaddaeus) et Ioseph
Tustus, quia consobrini fuerunt (Gal. 1, 19 ; Matth. 13, 55). Hier zeigt es
sich von neuem, daBB Albert an das Trinubium der Mutter Anna denkt,
wie im Matthdus- und im Lukaskommentar bereits zu vermuten war.
Die vier hier genannten « Briider des Herrn » gelten als die S6hne der
ersten Halbschwester Marias, der Gattin des Alphdus. Fiir die Erkldrung,
daB die vier nicht wirkliche Briider Jesu sind, stiitzt sich Albert auf den
biblischen Sprachgebrauch (299a) : Fratres enim dicuntur utero, san-
guine, genere, professione (Matth. 20, 20 ; 4,18 ; 1 Cor. 9, 5 ; Ps. 21, 23 ;
Ioh. 20, 17). Der biblische Sprachgebrauch, mit dessen Hilfe seit Hierony-
mus die « Briider Jesu» als Vettern betrachtet wurden, ist sMatth noch
ausfithrlicher nachgewiesen und sogar in ein Distichon gefalt. Albert will
mit dieser Aufzihlung nur dartun, daB der Ausdruck « frater » in der
Bibel eine solch weite Bedeutung hat, daBl man mit ihm allein die « Briider
Jesu» nicht als eigentliche Briider nachweisen kann und daB mit ihm
nichts auszurichten ist gegen die immerwihrende Jungfrauschaft Marias,
die er um Jesu willen verteidigt. An dieser Stelle hilt er es jedoch nicht
fir wahrscheinlich, da8 es gerade die bekannten vier « Briider Jesu»
waren, die nicht an ihn glaubten (Ioh. 7, 5). Sed fuerunt alii beatae vir-
ginis consanguinei et cognati Christi, qui facta sua multa viderant, et
tamen ad fidem non fuerunt aedificati (299a, 297b). Die weitere, im Mat-
thdus- und Lukaskommentar hinzugefiigte Bestimmung, die « Briider
Jesu» seien Vettern miitterlicherseits (consobrini filii materterae oder
filii sororis beatae virginis), bleibt hier aus.

12. Bei dem Lemma « Stabant autem iuxta crucem Iesu. . . » (Ioh. 19,
25) sieht er in dem Stehen gerade Marias unerschiitterten Glauben ver-
sinnbildet. Das Schwert, das gemi Luc. 2, 35 ihre Seele durchdrang, war
ein Schwert der Schmerzen. Damit bleibt Albert auf der Linie der latei-
nischen Tradition seit Augustinus und in Abstand von der Meinung des
Origenes, Basilius und anderer, die das Schwert als Glaubenszweifel oder



148 Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter

sonst eine Anfechtung auffaBten. Maria litt in der Seele das Leiden ihres
Sohnes mit. Dadurch stiirmten die Schmerzen, von denen sie bei der
Geburt des Herrn verschont géblieben war (Is. 66, 7), mit erh6hter Stirke
auf sie ein. Indem sie den Sohn, den sie ohne Schmerzen geboren hatte,
am Kreuz sterben sah, sollte sie inne werden, was es heillt, Mutter sein :
Haec sic stabat, quod recognosceret, quid (Borgnet : et) mater esset, in
dolore non patiens (pariens ?), sed morientem videns filium (659b). In
dhnlichem Wortlaut hatte Albert schon friither oft diese Auslegung des
Johannes von D., welche die Schmerzen Marias nicht auf die geistige,
sondern auf die physische Mutterschaft bezieht, sich zu eigen gemacht.
Ein soteriologischer Wert wird dem Mitleiden Marias hier ebensowenig
wie in den anderen Schriften Alberts beigemessen. Auch ist kein Anhalts-
punkt dafiir gegeben, dafl Albert sich das Verhalten der Mutter unter
dem Kreuz nach Art der von Anselm von C. eingeleiteten « Marien-
klagen » vorgestellt habe. Mit seinem Bild von der Mutter unter dem
Kreuz steht er ndher bei Ambrosius als bei Eadmer, Gottfried von Ad-
mont, Rupert von Deutz, Antonin von Florenz und anderen, die der Vor-
stellung von der Schmerzensmutter wachsende Geltung verschafften 3.

13. Auch in der Erklirung der folgenden Begebenheit (Ioh. 19, 26-27)
geht Albert, wie auch Bonaventura und Thomas in den Johanneskommen-
taren 4, nicht mit Eadmer und Rupert, die wohl als erste abendldndische
Theologen im Apostel Johannes den Reprisentanten der Kirche oder des
Menschengeschlechtes erblickten und folglich die allgemeine geistige
Mutterschaft Marias ausgesprochen fanden . Hier wie auch sonst er-
wihnt er bei dieser Perikope, iiber deren Auslegung die Exegeten immer
noch geteilter Meinung sind, nicht eine heilsgeschichtliche Bedeutung.
Er bleibt beim nédchsten Sinn stehen, als den er das in Bezug auf Jesus
stellvertretende Sohnsein des Johannes bezeichnet. « Mulier » fa3t er hier
einfach als Geschlechtsbezeichnung, wahrend er sITIS unter Benutzung

13 BARRE, Le « Planctus Mariae » attribué & Saint Bernard, in : Rev. d’Asc.
et de Myst. 28 (1952) 243-247.

14 GraBMANN, Die Lehre des heiligen Thomas von Aquin von der Kirche als
Gotteswerk (Regensburg 1903) 302,

15 So auch GERHOH VON REICHERSBERG : Quo omnes illa beata mater stans
iuxta crucem parturivit, quando pro his liberandis et salvandis unicum suum pati
sciens, gladio compassionis pertranseunte ipsius animam cruciabatur, ut pareret.
Non vana ergo spe clamamus ad illam... «monstra te esse matrem » propter
duplicem videlicet maternitatem, unam qua unicum suum peperit sine dolore ;
alteram qua sibi et eidem unico suo peperit multos filios cum magno dolore ac
tristitia sua ac sui dilecti eiusque discipulorum. De gloria et honore filii hominis
c. 10 n. IT (PL 194, 1105C).



Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter 149

der « Namensinterpretation » — quia herum mollivit — aus dem Wort
des Herrn am Kreuz die Anerkennung der zarten Mutterliebe heraus-
horte. Johannes soll der Mutter Jesu in dauernder Anhédnglichkeit dienen
und ihr Ehrfurcht erweisen, wie sie einer Mutter gebiihrt, und uns soll
das eine Lehre sein 1%, Ohne daB der Mutter etwas aufgetragen wird, ent-
halten beide Worte eine Empfehlung an Johannes : « Ecce filius tuus »,
hoc est, qui loco filii tui tibi debet obsequi et affectione coniungi. « Deinde
dicit discipulo », ipsum commendans matri, « ecce mater tua », hoc est,
cui reverentiam debes ut matri (Tob. 4, 3). Hoc autem Christus fecit, ut
ostenderet, quod coniunctos nobis in natura et gratia non deseramus,
I ad Tim. V, 8 : « Si quis suorum. .. » (660a). Auch im Lukaskommentar
lieB Albert erkennen, dafl die Stelle Ioh. 19, 26-27 nach seiner Meinung
einfach im menschlichen Sinn zu nehmen ist. Der Herr regelt eine
Familienangelegenheit, er proklamiert nicht die geistige Mutterschaft
Marias, er beruft nicht — durch das Doppelwort — Maria als zweite
Eva zur « Mutter der Lebendigen », als Mutter aller Jiinger in der Person
des Lieblingsjiingers. Auch schon Nat. boni deutete Albert an, daB Jo-
hannes — virginis et matris custos — fiir die des Sohnes und des Gatten
beraubte Mutter Jesu — virgo vidua destituta filii et sponsi provisione
— sorgen solle (Clm 26831, f. 130v, 139r).

Gegeniiber der in der Tradition vereinzelt auftretenden Annahme,
Johannes solle der Mutter Jesu aus der Glaubenskrise heraushelfen,
wiirde sich Albert abweisend verhalten ; ebenso gegeniiber der damit im
Zusammenhang stehenden Annahme, Maria stehe tiefer als die Apostel.
Was Johannes von D. besonders nachdriicklich betonte, ist auch Alberts
Uberzeugung : Maria iiberragt als Gottesmutter alle Geschopfe, auch die
Apostel V7. Thre Stellung in der Heilsgeschichte und in der Herrlichkeit
ist einzigartig. Fern liegt dem Albertus Magnus auch die Meinung eines
Hilarius, Hieronymus und Ambrosius, die in der Anempfehlung Marias
an Johannes — unter der von Albert nicht geteilten Voraussetzung, dall
Joseph noch am Leben war — die nach der Geburt des Herrn gewahrte
Jungfrauschaft Marias bezeugt sehen 8.

Bei der Erklirung des folgenden Versteils « et ex illa hora. .. » liBt
er auf seine eigene und Augustins Auslegung einen apokryphen Bericht

16 Schon AMBROSIUS wies auf den padagogischen Wert der Stelle hin. HUHN,
Ambrosius, 163.

17 CHEVALIER, Jean Damascéne, 237.

18 FRIEDRICH, Augustinus, 104 f. — HuuN, Ambrosius, 165, 206.



150 Vom Denken Alberts des Groflen iiber die Gottesmutter

folgen, den er wohl gutheiBt ! : Tamen in historia, quae vocatur Euthy-
miaca historia, legitur, quod extunc recepit eam in domum suam et cum
puellis aliis de eleemosynis fidelium eam sustentavit (660a). Er wiirde
also iibersetzen : « Und von jener Stunde an nahm der Jiinger sie in sein
Haus auf. » ‘

14. Im AnschluB3 an die Erklirung nimmt Albert eigens Bezug auf
die Liturgie und bietet eine Vorlage zur homiletischen Auswertung, wie
sie im Johanneskommentar 6fters anzutreffen ist 2 : Quia autem hoc
evangelium saepe de beata virgine in anno legitur, potest notari in eo
quod dicitur : « Stabant iuxta crucem Christi» quadruplex rectitudo :
Tustitia, pro qua patiendum est ; vicinitas crucis, cui participandum est ;
et cuius est crux, cui configurandum est ; et ipsa crux, cuius cruciatus
sustinendus est (660a). Vergleicht man damit die entsprechende Predigt
unter den gedruckten unechten Sermones, so stoBt man dort auf die von
Albert nicht erwdhnte Proklamation der geistigen Mutterschaft Marias.
Jesus am Kreuz gab dem Johannes und dem ganzen Menschengeschlecht
— toti generi humano — Maria zur Mutter (De sanctis serm. 53 [Borgnet
13, 620b]).

15. Weiter unten (Ioh. 19, 41-42) geht er auf die von Hieronymus
und Augustinus empfohlene 2! Parallele zwischen der dreifachen Jung-
frauschaft und dem Grab sowie dem Hervorgang aus dem verschlossenen
Grab ein: Ut sicut in utero, in quo corpus assumpsit, nullus ante vel
post conceptus est, ita nec in monumento, in quo positus est, nullus ante
eum vel post eum iacuerat. Et sicut prodiit ex utero intacto signaculo
pudoris, ita prodiit de sepulcro intacto signaculo custodum (666b, 670b) 22.
Auch im Frithwerk Nat. boni wurde die Geburt des Herrn und sein Her-
vorgehen aus dem verschlossenen Grab nebeneinandergestellt : Qui. .. de
monumento exivit non rupto signaculo lapidis, qui ab angelo, non a
Domino legitur revolutus. . ., potuit et de virgine matre nasci non ruptis
claustris virginei pudoris (Clm 26831, f. 83v). Auf dem Unterschied in
der Erklirung der Wunder der Geburt und der Auferstehung des Herrn
besteht Albert hier nicht eigens, wiewohl er in friiheren Schriften fast

13 Auch sJoh 5, &4 (201b) erwdhnt Albert die Historia euthy miaca und weist
sie als apokryph zuriick. Fries, Der Schriftkanon bei Albert d.Gr. in: Divus
Thomas (Fr.) 1951, 426. Dort (Anm. 5) auch einige Angaben iiber Ursprung und
EinfluB dieser Schrift.

20 sToh 3, 16 (‘Sic enim Deus dilexit mundum...’). Et quia hoc evangelium
legitur in secunda feria Pentecostes, notantur in verbo isto quattuor... (129b).

21 NiesseN, Hieronymus, 167. — FRIEDRICH, Augustinus, 59, 101.

2 Vgl. AucusTinus, De trinitate 1. 4 ¢. 5 (PL 42, 894).



Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter 151

regelmiBig unterstrich, der Austritt aus dem MutterschoBe sei — im
Unterschied zur Auferstehung — nicht durch Annahme einer Ver-
klirungseigenschaft zu erkldren.

16. Aus der Tatsache, dafl Maria mit Leib und Seele in den Himmel
aufgenommen wurde, sucht Albert das gleiche Privileg fiir den Apostel
Johannes abzuleiten. In der berithmten Frage De obitu Ioannis apostoli
(Ioh. 21, 22-23) lehnt er zundchst die schon von Augustinus zuriickge-
wiesene Ansicht ab, Johannes sei nicht gestorben, werde vielmehr ruhend
bis zum Jiingsten Tag aufbewahrt 23 : Quod fabula est. An dritter Stelle
fihrt er (Ps.-)Hieronymus mit der Auffassung ein, Johannes sei ohne
Schmerzen gestorben, wie er ja frei von Begehrlichkeit gewesen sei ; was
aber mit dem Leib geschehen sei, wisse Gott allein (ep. Cogitis me). Am
ausfiihrlichsten behandelt Albert die zweite Meinung, wonach Johannes
eines natiirlichen Todes gestorben ist, aber bald nach dem Verscheiden
auferweckt und mit Leib und Seele an den Ort der Seligen erhoben
wurde. Als dritten Grund dafiir setzt Albert, wie schon Petrus Dami-
ani #, das Verhiltnis des Johannes zu Maria ein. Wie es Glaube sei, daB
der mit der Gottheit vereinigte Leib in der Herrlichkeit der Auferstehung
sei und ebenso der Leib der Jungfrau Maria, aus welcher der Gottessohn
Fleisch angenommen hat, so entspreche dem frommen Glauben ebenfalls
die Annahme, daB der Leib des Johannes, der den Gottestempel behiitete,
mit der Herrlichkeit der Auferstehung bekleidet sei. Dabei beruft Albert
sich fiir die Aufnahme Marias auf den in den &lteren Schriften nicht
erwihnten (Ps.-)Augustinus (De assumptione beatae Mariae virginis), den
er sLuc einmal stillschweigend zitierte. Schon De resur. und sIVS schlo8
Albert die leibliche Aufnahme des Johannes an die der Gottesmutter an,
wie auch Rupert von Deutz, Hugo von St. Viktor, Thomas von Aquino,
Dionysius der Kartéduser die Stelle Ioh. 21, 22-23 von einer leiblichen Auf-
nahme verstehen, wihrend andere Theologen, wie Bonaventura, die As-
sumptio ausschlieBlich der Gottesmutter zuschrieben.

17. Den Offenbarungscharakter der leiblichen Aufnahme Marias
spricht Albert hier nicht so ausdriicklich aus wie sIVS — quod ego credo
quidem esse verissimum —, sondern in derselben Form wie Nat. boni:
pium est credere (716a). Hier jedoch ist deutlich zu sehen — worauf
schon friither hingewiesen wurde —, daB es sich nicht nur um eine fromme
Meinung handelt, sondern um eine Offenbarungswahrheit. In seinem Be-
weisgang ist ja die Aufnahme Marias, was die theologische Sicherheit be-

23 Tn Ioh. evang. tr. 124, 1-3 (PL 35, 1969-71).
2t De sancto Ioanne apostolo et evangelista serm. 2 (PL 144, 870 CD).



152 Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter

trifft, nahe an die Himmelfahrt des Herrn geriickt. Beide Geheimnisse
sind zusammengefaBt unter dem Urteil : Pium est credere, ohne da8 da-
mit eine Gleichheit oder eine Gleichsetzung beider Geheimnisse im Grad
der Glaubensiiberzeugung behauptet wiirde. Aber immerhin erhilt das
« fromme Glauben » gegeniiber der Assumptio durch diese Verkniipfung
mit dem Glauben an die Himmelfahrt Christi einen Sicherheitsgrad, der
oberhalb jeder frommen Meinung liegt und als ein Fiirwahrhalten einer
geoffenbarten Wahrheit zu verstehen ist.

18. An mariologischem Gehalt bietet somit der Johanneskommentar
Darlegungen iiber das Mutterblut als Materie der Empfingnis Christi,
iiber den Glauben Marias als Voraussetzung der Gottesmutterschaft und
iiber den inneren Grund fiir die Gottesmutterschaft. Beriihrt werden auch
die Lehrpunkte von der Gnadenfiille Marias und von der vollendeten
Jungfriulichkeit sowie von der Jungfrauschaft vor und bei und nach der
Geburt des Herrn, wobei auch die « Briider Jesu » beriicksichtigt werden.
Bei der Erklirung des Stiickes von der Hochzeit zu Kana kommt die
sittlich-religiose Vollendung Marias, die Mutter der Barmherzigkeit, die
Lichtbringerin und das Geliibde der Enthaltsamkeit zur Sprache. Das
Kana-Wunder weist eine besondere Beziehung zu Maria auf, sofern es
auf ihr Bitten hin gewirkt wurde. Dem Geheimnis kommt eine heils-
geschichtliche Bedeutung zu, da Marias Eintreten auf der Hochzeit als
Sonderfall ihres mittlerischen Wirkens tiberhaupt gesehen wird. Weiter-
hin wird wiederum die natiirliche und iibernatiirliche Vollendung Christi
seit dem Augenblick der Empfingnis sowie das zweifache Eingreifen
Gottes — bei der vorgeburtlichen Heiligung und bei der Empfingnis
Christi — zur Reinigung und Weihung Marias hervorgehoben. Die Geburt
des Herrn wird als Wunder hoheren Grades bezeichnet und mit dem
Hervorgang aus dem versiegelten Grab in Parallele gesetzt. Sodann lobt
Albert von neuem, wie Ambrosius, den unerschiitterten Glauben Marias
in der Passion Jesu, wobei er das Schwert, das Marias Seele durchdrang,
nicht auf Glaubenszweifel oder andere Anfechtungen deutet, sondern rein
als Schwert der Schmerzen versteht. Diese Schmerzen Marias setzt er
nicht zur geistigen, sondern zur physischen Mutterschaft in Beziehung.
Mit Johannes von D. erkennt er darin auch hier die nachgeholten Mutter-
schmerzen und die Erfahrung des Mutterseins. Der zweiten marianischen
Perikope legt Albert keine heilsgeschichtliche Bedeutung bei (Ioh. 19,
26-27). In dem Doppelwort des Herrn an Maria und an Johannes wird
dem Jiinger die Erfiilllung der Pietétspflicht gegeniiber der Mutter des
Herrn aufgetragen. Nicht wird die geistige Mutterschaft proklamiert.



Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter 153

SchlieBlich wird als Gegenstand des Glaubens unterstellt, da Maria mit
Leib und Seele in den Himmel aufgenommen ist, und um ihretwillen,
letztlich also um des Herrn willen, wird eine solche Aufnahme auch fiir
Johannes angenommen.

Ofter als frither wird in diesem Abschnitt Johannes Chrysostomus
genannt, dann auch Ambrosius, (Ps.-)Hieronymus, (Ps.-)Augustinus, Ori-
genes, Cassianus, Viktorin von Pettau, Johannes von D. und die apo-
kryphe Historia euthymiaca. '

Nach den Handschriften zu urteilen, war der EinfluB Alberts mit
dem Johanneskommentar nur etwa halb so gro wie mit dem Lukas-
kommentar.

3. Ein Marienlied

Daf3 Albert Gedichte auf Maria verfaB3t hat, ist wohl mit Sicherheit
anzunehmen 1. Lieder und Sequenzen iiberhaupt werden schon im Stam-
ser Katalog 2 und in der Chronik (1355) Heinrichs von Herford ® unter
den Schriften Alberts aufgefiihrt und standen daher auch in der Liste,
die mit der ins 13. Jahrhundert hinaufreichenden Legenda verbunden
war %, Ferner werden sie erwihnt im Katalog Alberts von Castello (1504),
der aus der im Jahr 1417 geschriebenen Chronik des Jakob von Soest
geschopft hat 5 wie auch in der von Ludwig von Valladolid (1414) an-
gefertigten « Tabula Alberti Magni» von Paris ¢, und schlieSlich in der
Vita (1486 oder 1487) des Kolner Dominikaners Petrus de Prussia ? und in
deren Volksausgabe, die Rudolf von Nymwegen 1490 verdffentlichte 8.

1. Nun findet sich in einer Handschrift der Osterreichischen Zister-
zienserabtei Wilhering bei Linz ein Gedicht auf die Menschwerdung, das
im Kolophon Albert dem GroBen zugeteilt wird ® : Cod. 83 (15. Jahrhun-

1 MEERSSEMAN, Introductio in opera omnia B. Alberti M. (Brugis 1931) 124.
— H. Chr. ScHEEBEN, Albertus Magnus (K&ln 21955) 189.

2 MEERSSEMAN, Laurentii Pignon Catalogi et Chronica. Accedunt Catalogi
Stamsensis et Upsalensis scriptorum OP (Mon. Ord. Fr. Praed. Hist. XVIII), Rom
1936, 58.

3 H. Chr. SCHEEBEN, Les écrits d’Albert le Grand d’aprés les Catalogues, in :
Revue Thomiste 36 (1931) 275.

4 GEYER, Der alte Katalog der Werke des hl. Albertus Magnus, in : Miscellanea
G. Mercati (Rom 1946) 2. Bd. S. 8 (Sonderdruck).

5 ScHEEBEN, Les écrits, 275, 263.

6 SCHEEBEN, ebd. 282.

7 SCHEEBEN, ebd. 287. — Vita beati Alberti Magni, c. 43 (ed. Antwerpen
1621) S. 286 : Item, multas prosas sive sequentias de beata virgine (composuit).

8 SCHEEBEN, ebd. 292.

9 Xenia Bernardina II/2 (Wien 1891) S. 44.



154 Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter

dert), f. 15v: Albertus Magnus de Verbi incarnatione '°. Es sind vier
kurze Strophen, von denen die erste und die letzte je vier, die beiden
mittleren Strophen je drei gereimte Zeilen haben.

1. Nascitur ex virgine 3. Tacet in praesepio,
sine viri semine cuius natalicio
verus sol iustitiae, mundus floret gaudio.
natus sine crimine 1, 4. Ergo nostra concio,
2. Laudemus in virgine, omni plena gaudio,
quod produxit libere nunc et sine termino
nobis regem gloriae. benedicat Domino 12

Den Inhalt der ersten Strophe bildet die jungfriuliche und siinden-
lose Empfingnis und Geburt Christi. Die zweite, marianische Strophe
fordert zum Lob Marias auf, die zum Kommen des Erlosers frei zuge-
stimmt und durch dieses Ja und durch die Mutterschaft mitgewirkt hat.
Das freie Jawort der seligen Jungfrau stellte Albert nachdriicklicher als
andere heraus. In der dritten Strophe ist die Freude der Welt iiber das
Heil aus der Krippe festgehalten, und die letzte Strophe ruft zum freu-
digen und unablissigen Preis Gottes fiir das Weihnachtsgeheimnis auf.

2. Fiir die Echtheit des Gedichtes steht die handschriftliche Zu-
weisung an Albert ein. Zwar entstammt sie erst dem 15. Jahrhundert, da
es sich aber nur um ein einzelnes, kurzes, schlichtes Gedicht handelt,
das an Albert gegeben wird, verdient die Zuteilung wohl Glauben, und

10 Wo Albert in seinen exegetischen Schriften Marienhymnen zitiert, fithrt er
ofters die Verse ein mit den Formeln : sicut dicitur in prosa ; unde in prosa. In
seinem Sinn 148t sich also der hier verwendete Titel bilden : Prosa de Verbi incar-
natione.

11 G. M. DreVEs SI, Analecta hymnica medii aevi, 2. Bd. (Leipzig 1888) S. 163,
vertffentlichte aus einer Liedersammlung (15. Jahrhundert) der Bibliothek des
Wiserhrader Domkapitels in Prag ein Gedicht, das am Anfang und am SchluB dem
Lied aus der Wilheringer Handschrift stark dhnelt: Nascitur de virgine | sine
viri semine / partus sine crimine | verus sol iustitiae. /| /| Omnes mei socii | gaudeant
semper laeti. / [ Supplices puellulae / regi nostro psallite. // Ergo nostra concio /
omni plena gaudio / de virgine genito / benedicat Domino. — Auch U. CHEVALIER,
Repertorium Hymnologicum II (Louvain 1897) S. 127 n. 11859, bringt aus einem
Missale von Bajeux eine Strophe, deren beide ersten Zeilen gleich lauten : Nascitur
ex virgine | sine viri semine | summi Patris filius. '

12 Ein Weihnachtslied in einer Handschrift der Trierer Stadtbibliothek aus
dem 15. Jahrhundert schlieBt ebenfalls mit den beiden Zeilen : Ergo nostra con-
cio / benedicat Domino. Mone, Lat. Hymnen des Mittelalters, 1. Bd. (Freiburg i. Br.
1853) S. 65 n. 49.



Vom Denken Alberts des GroBen iiber die Gottesmutter 155

es ist anzunehmen, daB der Schreiber diese bestimmte Zuweisung aus
seiner Vorlage iibernommen hat. Aus dem Inhalt und aus der Form, die
sich ganz an das Gemeingut halten, ist fiir die Echtheit nichts zu gewinnen.
Da ferner dieses Gedicht als erstes von den Marienliedern Alberts identi-
fiziert ist, fdllt auch ein Vergleich mit anderen weg. Inzwischen bleibt
nichts anderes iibrig, als dem handschriftlichen Zeugnis zu trauen.

Auf derselben Seite der Wilheringer Handschrift stehen nun ohne
Namen noch andere Strophen auf die Geburt des Herrn. In gereimten
Mehrzeilern gestehen die freien Kiinste der Reihe nach, da im Geheim-
nis der Menschwerdung ihre simtlichen Regeln umgestoBen sind, wie der
Kehrreim es ausspricht : In hac Verbi copula |/ stupet omnis regula.
Es ist der « Rhythmus de incarnatione Christi» von Alanus von Lille
(PL 210, 577/80) 13,

13 Die Handschrift bietet gegeniiber dem gedruckten Text eine Reihe bedeu-
tender Varianten.



	Vom Denken Alberts des Grossen über die Gottesmutter

