
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Karl Jaspers Stellung zur Religion

Autor: Hossfeld, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Hossfeld

Karl Jaspers Stellung zur Religion

Religion ist nach Jaspers neben der Philosophie für den Menschen

ein Weg, zur Unbedingtheit zu gelangen, d. h. existenziell zu leben oder

eigentlich zu werden. Vielleicht läßt sich das auch so ausdrücken : Die
Religion kann den Menschen dahin führen, die eigene, nur ihm zukommende

persönliche Idee zu verwirklichen h Vertraut sich der Mensch
anstelle der Philosophie der Religion an, so kann er eigentlich werden in
Abhängigkeit von einer Autorität und ohne Freiheit des Selbstseins.

Dagegen hat er Geborgenheit und einen klaren Lebensweg eingetauscht.
Geht er aber den Weg der Philosophie, so kann er eigentlich werden,
ohne von irgendeiner Autorität abhängig zu sein und ohne seine Freiheit
preiszugeben. Dafür gewährt dieser Weg keine Geborgenheit. Der Mensch

sieht sich vielmehr immer wieder vor die Situation und die Entscheidung
gestellt, Überzeugungen preiszugeben, um umzudenken und sich anders

zu entscheiden 2.

Auf diesem Weg zur Unbedingtheit, den die Religion den Menschen

weist, ist sein Glaube an des Menschen Wert und Würde vom Glauben

an eine Gottheit abhängig. Fehlt dieser Glaube, wird der Mensch zum
MenschenVerächter und achtet nicht mehr den Wert und die Würde
seiner Mitmenschen 3. Aber der Anspruch gewisser Religionen, der
einzige Weg zu Gott zu sein, stellt eine Anmaßung dar. Denn die Gottheit,
die zwar transzendent und ewig, aber unerkennbar ist, hat sich dem
Menschen in vielfältiger Form geoffenbart4. So gelangt dieser Mensch
durch eine Religion, die nach Jaspers allerdings nie Offenbarungsreligion

1 K. Jaspers, Philosophie 19482, S. 270.
2 A. a. O., S. 268, 270, 566.
3 K. Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, 1955, S. 213.
1 A. a. O., S. 31.

4



50 Karl Jaspers Stellung zur Religion

im echten Sinn einer Offenbarung ist, zur Transzendenz, jener auf dem

Weg der Philosophie 5.

Ziemlich äußerlich ist es noch, die Religion durch Kultus, Dogmen,
Gebetsleben, kirchliche Gemeinschaften und heilige Texte, auf die zu
Zeiten einer Reform stets zurückgegriffen wird, zu charakterisieren, die

Philosophie aber durch Unabhängigkeit der Existenz des Einzelnen auf

eigene Gefahr hin, Freiheit des Selbstseins und Meidung jeder Schul- und

Sektenbildung 6. Wichtig ist beiden nur, den Menschen dahin zu bringen,
die Gottheit oder den Grund des Seins zu suchen und dabei selbst eigentlich

zu werden. Wesentlich ist letztlich nur, das zu verwirklichen, was

man die ureigene Idee, das ureigene Ideal eines jeden Menschen bezeichnen

könnte.
Es gibt keine heiligen Schriften in dem Sinn, daß hier die Gottheit

ausgesprochen hätte, wie sie an sich ist. Infolge dessen heißt es, Gott
oder die Gottheit verkennen, wollte man sie oder die Transzendenz oder

dieses große, ewige und unbekannte Etwas in Dogmen oder philosophischen

Lehrsätzen und Äußerungen begrifflich fixieren 7. Jeder muß in
immer neuer, flüssiger Weise diese Transzendenz angehen. Versucht er,
das Erlebte oder Erahnte begrifflich zu fassen und in das Medium des

objektivierten Geistes in der Gestalt eines Kunstwerkes, einer literarischen

Produktion oder auch nur eines Vortrags aus sich hinauszustellen,
so hat er schon das Wesen der Gottheit verfälscht8.

Daher hat jede Religion die anderen Religionen in der Hinsicht zu

tolerieren, in welcher sie den Versuch darstellen, die Gottheit durch

sogenannte Offenbarungen symboüsch darzustellen und nahezubringen.
Verkirchlicht eine Religion, bringt sie über dies eine Wertvolle hinaus,
die ursprünglichen heiligen Texte, die noch ganz eine existenzielle

Haltung atmen, zu bewahren und mit ihnen vielen Menschen einen festen

Halt zu gewähren, nur Erstarrung in der Beziehung des Menschen zum
Grunde des Seins oder zur Transzendenz oder zur Gottheit9.

Daß mit Jesus Christus die Gottheit in der Gestalt eines

Gottmenschen erschien, um den Menschen zwischen ihm, Gott, oder Menschen

wählen zu lassen, an die er seine Liebe ganz verschenken möchte, ist
eine große Täuschung. Wäre es tatsächlich je zu einer solchen Alterna-

6 A. a. O., S. 212.
6 Philosophie, S. 270.
' A. a. O., S. 561, 821 ; Vom Urspr. u. Z. d. Gesch. S. 255.
8 Philosophie, S. 564.
8 Vom Urspr. u. Z. d. Gesch., S. 208, 214, 217-28.



Karl Jaspers Stellung zur Religion 51

tive gekommen, hätte der Mensch nicht anders handeln können, als sich

für Gott zu entscheiden. Da mir aber Gott nicht « als Objekt unter
Dingen, nicht als Mensch, der Gott ist, nicht als Daseinssphäre neben

anderer Daseinssphäre begegnet, kann eine solche Wahl sinnvoll nicht
vorkommen ». Hätte Jesus Christus tatsächlich unter uns Menschen als

Gottmensch gelebt, d. h. als die Existenzweise schlechthin, wäre es dem

Menschen unmöglich geworden, zu einer eigenen, zu seiner Existenz zu

gelangen. Ihm wäre notwendig die göttliche Existenzweise aufgezwungen
worden 10.

Fast jede Religion, auch jede Weltreligion, weist Züge von Magie
auf. Diese sind Zeichen mangelnder Unbedingtheit in der Überzeugung
des Menschen und damit Zeichen fauler Kompromisse. Ausnahmen stellen
das antike Judentum der Propheten und darauf aufbauend Teile des

Protestantismus dar u.
Der Charakter einer Offenbarungsreligion — nicht als gäbe es eine

echte Offenbarung der Gottheit ; nur das Bewußtsein, göttliche
Offenbarung im prägnanten Sinn zu besitzen, ist in der Tat damit gemeint —
kommt nur den biblischen Religionen zu. Als diese entstanden, konnte
noch ein echtes Offenbarungsbewußtsein wach werden. Heute, da das

menschliche Bewußtsein viel heller geworden ist, würde der Neuanspruch
einer göttlichen Offenbarung wie Wahnsinn klingen 12. Auch die
Religionen stellen nichts Festes dar. Es ließe sich eine Zeit der Zukunft denken,

wo sich ein ganz neues Verhältnis des Menschen zur Gottheit bildet,
das anders geartet ist, als es uns die Religionen verkünden 1S.

Für die Wahrheit einer Religion oder auch einer philosophischen
Lebenshaltung Beweise fordern oder bringen zu wollen heißt, den
Charakter der Wahrheit, die meine ureigenste Wahrheit ist, zu verkennen.
Diese meine absolute Wahrheit ist nämlich von derjenigen Wahrheit zu
unterscheiden, die allgemeingültig ist, da sie den Typ eines weltanschaulichen

oder metaphysischen Standpunktes darstellt, über den sich reden
läßt. Diese allgemeingültige Wahrheit ist zugleich relativ. Hier lassen
sich Gründe und Gegengründe anführen. Hierüber läßt sich diskutieren,
ohne dadurch je einen Standpunkt als den alleinberechtigten beweisen

zu können 14. Bei der Wahrheit aber, die mir gehört und die absolut ist,

10 Philosophie, S. 271.
11 A. a. O., S. 565.
12 Vom Urspr. u. Z. d. Gesch., S. 219.
13 A. a. O., S. 218 f., 244.
14 Philosophie, S. 268.



52 Karl Jaspers Stellung zur Religion

habe ich in Freiheit mein mir auf den Leib geschnittenes einmaliges
Ideal gewählt, habe ich den Weg ergriffen, der mein nur mir zukommendes

Verhältnis zur Transzendenz oder Gottheit bestimmt. Wollte ich
über diese meine Wahrheit reden, so hätte ich sie schon irgendwie
verfehlt. Der Gedankenaustausch von Mensch zu Mensch über die eigene
existenzielle Haltung, d. h. über den nur mir zukommenden Weg zur
Gottheit, kann nur anregenden, aber nie beweisenden Charakter haben.

Daß jeder Mensch seine eigene absolute Wahrheit besitzen kann,
heißt nicht, es gebe eine Fülle von absoluten Wahrheiten. Man kann
sich von Mensch zu Mensch Anregungen geben und ist sogar ständig
darauf angewiesen, aber damit ist nicht die Auffassung einer Vielheit
von absoluten Wahrheiten bewiesen. Denn der Kerngehalt eines jeden
Menschen kann nie mit dem Kerngehalt eines anderen Menschen

verglichen werden, da sie keine Vergleichsmerkmale besitzen. Wo aber
Einheiten fehlen, die man miteinander vergleichen könnte, da gibt es auch
keine Vielheit15.

Wie dem Deisten Gott ein ziemlich leeres Wort wurde, das höchste

Geistigkeit und platteste Naturhaftigkeit umfassen kann, so ist auch bei

Jaspers die Transzendenz oder Gottheit von einer Unbestimmtheit, hinter
der sich alles Mögliche verbergen kann. (Damit soll nicht behauptet sein,

K. Jaspers sei ein Deist.) Der Mensch muß nun ständig handeln. Wie
er aber handelt, das wird von der Größe seines Ziels abhängen. Da man
nach Jaspers den Menschen auf allgemeingültige Weise, d. h. durch
Beweise und Aufweise, keine andere Überzeugung vermitteln kann, muß

man jeden Menschen, sofern er nur eigentlich wurde, handeln lassen,

gleich ob er dabei hohe Sittlichkeit im Namen eines geistigen Gottes
oder niedere Gesinnung im Namen einer primitiven Gottheit verwirklicht.

In beiden Fällen kann er sich darauf berufen, auf dem Weg zur
Transzendenz zu sein, auf jeden Fall kann er sich eine Belehrung über ein
höheres Ziel des Menschenlebens verbitten, da sie unfruchtbar ist.

Bei der Wahrheitsauffassung, die Jaspers vertritt, dürfte er nicht
einmal sein Werk geschrieben haben, das doch Ausdruck seiner

Überzeugung und seiner existenziellen Haltung sein soll, denn jede Fixierung
des innersten Anliegens bedeutet ja nach ihm schon eine Verfälschung.
Hat er es aber nicht aus einer existenziellen Haltung heraus geschrieben,
will er dadurch nur Anregungen vermitteln, so kann ich aus diesem Buch
nach Belieben mitnehmen, was für meine Existenz gerade verwertbar ist.

15 A. a. O., S. 562, 653-655.



Karl Jaspers Stellung zur Religion 53

Ich darf also das in den Augen Jaspers Belanglosere herausgreifen, während

ich das, was er für wesentlich hält, beiseite lassen kann. In dieser

Absicht hat Jaspers aber doch bestimmt nicht sein Buch geschrieben.
Was hat es zudem für einen Sinn, wenn ich entsprechend der

Auffassung Jaspers über den philosophischen Glauben meinem Nebenmann
dieselbe existenzielle, d. h. seine absolute Wahrheit, einräumen muß, aus
der heraus dieser vertritt : ich bin nur dann eigentlich, wenn ich über
die Wahrheit in allgemeingültiger und absoluter Weise reden kann. Nach

Jaspers Anschauung dürfte dieser doch das genaue Gegenteil zur Jasper-
schen Lehre vertreten — oder hat sich dieser auf einmal in seiner existen-
ziellen Haltung der Wahrheitsauffassung von Jaspers zu beugen, sodaß

diese plötzlich absolut und allgemeingültig ist
Es liegt hier auf eine allgemeinere Ebene übertragen dasselbe

Fehlurteil vor, das auf religiösem Gebiet lautet : alle Religionen haben ihre
Berechtigung. Das will besagen, keine Religion ragt der anderen gegenüber

heraus. Zu dieser in gewisser Hinsicht bequemen Ansicht kommt
man, weil die Beweisführung im weltanschaulichen und metaphysischen
Bereich so schwierig ist. Sie hat oft genug ja nur den Charakter eines

Aufweises. Aber deswegen kann man nicht hingehen und vertreten, eine

vernünftige verbindliche Klärung sei nicht möglich. Sicherlich spielen
die Begrenzung menschlicher Erkenntniskraft und die persönliche
Entscheidung eine Rolle ; letztere aber doch nur nach der gewonnenen
Überzeugung : hier scheinen mir die besseren Argumente vorzuliegen, d. h.

hier scheint die Sache getroffen zu sein.

In meinen Aufsätzen « Christliche Glaubenslehre und Hegelsches

System » und « N. Hartmanns Stellung zur Religion »16 hatte ich u. a.

das Verhältnis Hegels und N. Hartmanns zur Offenbarungsreligion untersucht.

Mir kam es dabei darauf an herauszustellen, mit welchen
erkenntnistheoretischen Vorentscheidungen oder Vorurteilen diese beiden
Philosophen der Offenbarungsreligion begegneten. An dieser Stelle möchte ich
auch Jaspers in diese Untersuchung miteinbeziehen, da es doch von
Interesse sein dürfte zu sehen, von welcher Art das Fundament ist, von
dem aus drei einflußreiche deutsche Philosophen der Offenbarungsreligion
gegenüber stehen.

Zunächst scheint es ihnen eine feste Tatsache zu sein, daß die christliche

Offenbarung keine echte Offenbarung Gottes ist, sondern Menschen-

16 P. Hossfeld, Christliche Glaubenslehre und Hegelsches System. TTZ 65
(1956) 362-368 ; N. Hartmanns Stellung zur Religion. Sch 32 (1957) 67-72.



54 Karl Jaspers Stellung zur Religion

werk, weil es überhaupt keine echte Offenbarung Gottes gibt. Hartmann
und Jaspers legen dabei Wert darauf, einer Epoche anzugehören, die
die verstiegenen Spekulationen Hegels zurückgelassen hat und sich in
kritischen Bahnen bewegt. Bei der kritischen Haltung, die ihnen nicht
abzusprechen ist, hätte man allerdings wenigstens erwartet, sie hätten
die Möglichkeit offengelassen, daß es heilige Schriften von echtem

Offenbarungscharakter gebe. Hier erwiesen sie sich als Aufklärer von
rationalistischem Geist, die doch sonst diesem Geist abgesagt hatten. Hegel
ist in seinem Verhalten noch der konsequentere, da er ja auch sonst
der menschlichen Vernunft alles zutraut, weil sie voll an der göttlichen
partizipiere. Dieser sein Rationalismus ist seine Vorentscheidung, die sich

aus seinem System heraus irrig erweist, da sie das Bild von Gott nivelliert

und im engen Zusammenhang damit das Bild des Menschen, wie
es dem Phänomen nicht mehr gerecht wird.

N. Hartmann und Jaspers ziehen der menschlichen Erkenntniskraft
Grenzen. Bei Hartmann geht das so weit, daß der Mensch nicht einmal
erkennen kann, ob es einen Gott gibt oder nicht. Nach Jaspers kann
der Mensch zwar erkennen, daß es ein übermenschliches Etwas gibt,
ohne aber dessen Wesen allerdings auch nur in etwa bestimmen zu
können. — Jaspers tut das jedoch schon, insofern er von der
Transzendenz, dem Ewigen usw. spricht. — Beide erkennen dieser menschlichen

Erkenntniskraft das Vermögen zu, darüber zu urteilen, ob sich

Gott in einer echten Weise geoffenbart habe, und ob er sich nicht doch

einmal im Sinn einer echten Offenbarung offenbaren werde, wenn sie

schon nicht die christliche Offenbarung als echte Offenbarung gelten
lassen wollen. Wir linden bei N. Hartmann und Jaspers dieselbe
erkenntnistheoretische Vorentscheidung wie bei Hegel. Es gibt keine mysteria
stricte dicta im religiösen Leben.

Diese Vorurteile rufen aber auch bei Hartmann und Jaspers zur
Revision auf. Denn bei beiden hat der Mensch, dessen Würde sie zu
begründen und zu retten suchen, mit der Preisgabe der christlichen

Offenbarung an Würde verloren. Hartmann verlangt vom Menschen, in
einer Weise seine Schuld zu tragen, wie sie durch das Phänomen Mensch

ständig widerlegt wird. Andererseits löst er ihn heraus aus der Liebe
Gottes und nimmt ihm seine Unsterblichkeit. Bei Jaspers soll der

Mensch existenziell handeln, um darüber eigentlich zu werden. Aber ihm

wird der Mut zu dieser Haltung genommen angesichts der Unbestimmtheit

des Göttlichen, seiner Forderungen an den Menschen und seiner

Verheißungen.


	Karl Jaspers Stellung zur Religion

