
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Das Glück als Ursache alles Philosophierens

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthias Thiel O.S.B.

Das Glück als Ursache alles Philosophierens

Der hl. Augustinus hat in seinem großen Werk De civitate Dei,
lib. XIX c. 1, n. 3 einen Satz niedergeschrieben, der wohl die meisten
Leser zuerst in Erstaunen setzt. Der Satz lautet : Nulla est homini causa

philosophandi nisi ut beatus fiat. Daß er diesen Ausspruch aber nicht
bloß aus einer augenblicklichen Stimmung getan hat, ersehen wir aus
seiner Wiederholung des gleichen Gedankens in seinem Sermo 150, c. 3

n. 4, wo er schreibt : Communiter omnes philosophi studendo, quae-
rendo, disputando, vivendo appetiverunt apprehendere vitam beatam :

haec una tuit causa philosophandi.

I. Die Zielursache als Hauptgegenstand der Philosophie.

Wir finden bei ihm auch schon den Weg angegeben, um aus diesem

ersten Erstaunen herauszukommen. Wie es nämlich noch heute in jedem
scholastischen Lehrbuch geschieht, beginnt er seine Erklärung mit einer

Zerlegung des Wortes « Philosophie » in dessen beide Teile philia und
sophia. Danach besagt das Wort Philosophie soviel wie Liebe zur Weisheit.

So schreibt der gleiche Kirchenlehrer in De moribus Ecclesiae Catho-
licae, lib. II, c. 21 n. 38 : Ipsum nomen philosophiae si consideretur, rem

magnam totoque animo appetendam significat, siquidem philosophia
est amor studiumque sapientiae. » Sapientia aber, so schreibt er in seiner
Schrift Contra Academicos, lib. I, c. 8, n. 23 : mihi videtur esse rerum
humanarum divinarumque, quae ad vitam beatam pertinent, non
scientia esse solum, sed etiam diligens inquisitio.

Die Weisheit unterscheidet sich wesentlich von jedem anderen Wissen

durch drei Merkmale. Erstens durch ihren eigentümlichen Gegenstand,

der die letzten Ursachen aller Dinge ist. Daher lautet die
scholastische Sachbestimmung der Philosophie : Erkenntnis aller Dinge aus



38 Das Glück als Ursache alles Philosophierens

ihren letzten Gründen. Keine andere Wissenschaft hat die letzten
Ursachen aller Dinge zum Gegenstand ihres Erforschens. Wenn auch in
anderen Wissenschaften von ersten Erkenntnisprinzipien und Gott die
Rede ist, wird es der Philosophie, näherhin der Metaphysik überlassen,
die Wahrheit des Gesagten zu beweisen. Das zweite besondere
Kennzeichen der Weisheit hängt mit dem ersten auf das innigste zusammen.
Denn soweit einer die letzten Gründe aller Dinge erkennt, ist sein
Bedürfnis nach Erkennen und Wissen gestillt. Daher hat schon Aristoteles
den Weisen bestimmt als einen Menschen, der nur wissen will, um zu
wissen 1. In unserer scholastischen Philosophie wird das Ruhen im
Erkennen der letzten Ursachen Kontemplation oder Beschauung genannt.
Wie neuestens Jos. Pieper in seinem Büchlein « Glück und Kontemplation

»2 gezeigt hat, ist jedem Menschen ein tiefes Bedürfnis nach

Kontemplation angeboren. Aber nur der Weise kommt durch sein

Erkennen der letzten Ursachen so weit, daß er in ihr eine gewisse Ruhe
findet. Das dritte Unterscheidungsmerkmal der Weisheit liegt darin,
daß nur der Mangel an ihr den Menschen tadelnswert macht. Daß einer
z. B. die nächsten Ursachen des letzten Weltkrieges nicht alle kennt,
wird ihm niemand übelnehmen. Das ist ein bloßes Nichtwissen. Wenn
er dagegen nicht weiß, daß es über der physischen Macht zum Besiegen
eines anderen ein göttliches Gesetz gibt, dem er auch als Sieger
unterworfen bleibt, dann ist das eine Torheit, für die er Tadel verdient.
Besonders in der Heiligen Schrift wird diese Unterscheidung zwischen
bloßem Nichtwissen und Unweisheit oft gemacht.

Nun ist aber der Begriff « Ursache » durchaus nicht eindeutig. In
der scholastischen Philosophie unterscheidet man fünf Ursachen, die
miteinander nur das eine gemeinsam haben, daß sie zum Entstehen

neuer körperlicher Dinge gleichnotwendig sind. Ihre Namen sind :

Zielursache, äußere Formalursache, Wirkursache, Materialursache und innere
Formalursache. Die beiden ersten und die beiden letzten ergänzen
einander so, daß sie ein unteilbares Ganzes bilden. So braucht der Künstler
zum Schaffen nicht bloß ein Ziel, sondern auch eine äußere
Formalursache, die in diesem Falle Idee genannt wird und sich zum Ziel verhält

wie das Wie zum Was. Und ebenso braucht er auf der anderen

1 Thomas hat die sechs von Aristoteles geforderten Eigenschaften des Weisen
in die Definition zusammengefaßt : Ule sapiens dicatur, qui seit omnia etiam diffi-
cilia per certitudinem et causam, ipsum scire propter se quaerens, alios ordinans
et persuadens. In Met. I, lect. 2, n. 43 (Edit. Taur. 1926).

3 Kösel-Verlag, München 1957.



Das Glück als Ursache alles Philosophierens 39

Seite nicht nur einen Stoff, dem er eine neue Form gibt, sondern muß

er dem Stoffe auch wirklich eine seiner Idee entsprechende innere Form
geben können. Daraus folgt, daß es eine dreifache Weisheit gibt : nämlich

eine teleologische, die das Endziel aller Dinge zum Gegenstand hat,
eine eidologische oder Kenntnis der Urformen aller Dinge, und eine

aitiologische oder Kenntnis der ersten Wirkursache aller Dinge. Diese

dreifache Weisheit zu erlangen muß daher das Ideal eines jeden
Philosophen sein. Besonders aber ist ihm daran gelegen, teleologische Weisheit

zu besitzen, weil diese von den beiden anderen vorausgesetzt ist 3.

II. Das Glück als philosophisches Problem.

Damit sind wir dem Verständnis des Satzes vom Glück als einziger
Ursache alles Philosophierens schon um ein gutes Stück nähergekommen.
Denn Ziel kann etwas nur so weit sein, als es für den Zielenden ein
Gut ist oder wenigstens von ihm dafür gehalten wird. Und letztes Ziel
ist demnach das, was unter allen Gütern das höchste ist und als solches

nichts mehr zu wünschen übrigläßt. Wer sich aber nichts weiteres mehr
wünscht, den nennen alle glücklich. So verstehen wir, warum von jeher
alle Philosophen sich um eine befriedigende Lösung der Frage nach der
Natur des wahren Glückes bemüht haben. Der hl. Augustinus schreibt
in seinem bereits genannten Werke De civitate Dei, lib. XIX, c. 1, n. 1,

Marcus Varro habe 288 mögliche Ansichten über die Natur des menschlichen

Glückes unterschieden 4. Lebte Marcus Varro heute, dann würde
er gewiß noch mehr Ansichten unterscheiden. So hat er kaum schon

an die moderne mechanische Weltanschauung gedacht, nach der alles
rein wirkursächlich zu erklären ist. Daher ist für die zahlreichen
Anhänger dieser Lebensauffassung das Glück als Ziel alles menschlichen
Wollens kein Ideal, sondern nur eine Utopie. Ideal und Utopie
unterscheiden sich in der Weise, daß ein Ideal, auch wenn es hier auf Erden
niemals vollkommen erreichbar ist, dennoch verdient, erstrebt zu werden,
weil es viele Grade der Erreichbarkeit zuläßt, eine Utopie aber nur
Enttäuschungen zur Folge hat, und deshalb besser überhaupt nicht erstrebt

3 Vgl. Thomas, In Met. III, lect. 4, n. 376 ff.
4 De finibus bonorum et malorum multa et multipliciter inter se philosophi

disputaverunt ; quam quaestionem maxima intentione versantes, invenire conati
sunt, quid efficiat hominem beatum. Marcus Varro in libro de Philosophia tarn
multam dogmatum varietatem diligenter et subtiliter scrütatus advertit, ut ad
ducentas octoginta octo sectas, non quae iam essent, sed quae esse possent, adhibens
quasdam differentias, facillime perveniret.



40 Das Glück als Ursache alles Philosophierens

wird. Die Gegenthese zu dem augustinischen Satze vom Glück als

einziger Ursache alles Philosophierens lautet : Nicht das Glück treibt den

Menschen zum Philosophieren an, sondern das Unglück oder Leid. Gäbe

es aber kein Verlangen nach Glück, dann gäbe es auch kein Leid.

III. Scholastische Kontroverse über die Natur des Glückes.

In der scholastischen Philosophie spielt der Glücksgedanke deshalb
eine so große Rolle, weil nach ihr Gott nicht nur der Schöpfer der Welt
ist, sondern zugleich deren Endziel. Denn es widerspricht der Allvoll-
kommenheit Gottes, die Welt aus Liebe zu einem anderen Wesen
erschaffen zu haben. Gott mußte nicht die Welt erschaffen, aber wenn
Er sie erschaffen wollte, konnte Er es nur tun, um auch andere Wesen

an Seinem göttlichen Sein teilnehmen zu lassen. Zu diesem göttlichen
Sein aber gehört auch das vollkommene Glück. Der hl. Augustinus schreibt
in seinen Bekenntnissen (XIII, c. 3) : Tu solus simpliciter es, cui

non est aliud vivere, aliud beate vivere, quia tua beatitudo es ; und
der hl. Thomas ergänzt diese Lehre, indem er in seiner S. Th. I 62, 4

schreibt : Soli Deo beatitudo perfecta est naturalis ; quia idem est ei

esse et beatum esse. Cuilibet autem creaturae esse beatum non est naturale,

sed ultimus finis.
In der Frage, wie der Mensch Anteil erhält am göttlichen Glück,

sind auch die Scholastiker nicht ganz einig, obwohl sie alle ohne
Ausnahme lehren, ein wahres Glück sei nur in Gott zu finden. Seit dem

Mittelalter stehen sich zwei Hauptrichtungen gegenüber, denen Card.

Ehrle die Namen Augustinismus und Aristotelismus gegeben hat. Führer
der Augustinisten sind Bonaventura und Skotus, und Führer der Aristo-
teliker Albertus Magnus und Thomas von Aquin. Gegenstand der
Kontroverse ist die Frage, ob unsere menschliche Glückseligkeit mit einem

Akte des Verstandes anfängt oder mit einem Akte des Willens. Daher
nennt man die beiden genannten Richtungen auch Intellektualismus und
Voluntarismus. Nach Bonaventura und noch mehr nach Skotus und
seiner Schule beginnt unser Glück erst damit, daß wir Gott über alles

lieben, nach Thomas von Aquin dagegen kommt unser Glück dadurch

zu Stande, daß wir Gott als unser höchstes Gut erkennen ; denn ohne
diese Erkenntnis Gottes ist es unmöglich, Gott über alles zu lieben. Die
Liebe Gottes verhält sich zur Erkenntnis Gottes ähnlich wie die Frucht
zum Baume 5.

6 Vgl. S. Th. I 5, 6.



Das Glück als Ursache alles Philosophierens 41

IV. Das Glück als zweitrangiges Endziel des Menschen.

Ob man sich der einen oder der anderen Schule anschließt, in jedem
Falle wird dem Philosophen durch diese scholastische Glückseligkeitslehre

eine neue Frage gestellt. Wenn nämlich Gott den Menschen
erschaffen hat, um ihm Anteil zu geben an seiner göttlichen Glückseligkeit,

dann kann es kein Unrecht sein, wenn auch der Mensch sich diese

Anteilnahme zum Ziele setzt, ja, es muß das sogar als seine strenge
Pflicht bezeichnet werden. Hätte aber Gott bei Erschaffung des
Menschen sich nur oder in erster Linie die Mitteilung seiner eigenen
Glückseligkeit an den Menschen zum Ziele gesetzt, dann wäre Er dadurch von
etwas anderem abhängig geworden. Denn auch eine dem Menschen nur
mitgeteilte Glückseligkeit ist ja ihm eigen und nicht Gottes Glückseligkeit.

Daher verlangt die göttliche AllVollkommenheit, daß die Mitteilung

der göttlichen Glückseligkeit an den Menschen nur ein
untergeordnetes Ziel Gottes ist. Hauptziel muß die Selbstverherrlichung Gottes
bleiben. Ist dem aber so, dann darf auch der Mensch sein eigenes Glück
nicht schlechthin zu seinem Endziel machen. Wie aber kann der hl. Augustinus

dann sagen, es gebe keinen anderen Grund zum Philosophieren
als den, damit der Mensch glücklich werde Was von der Philosophie
gilt, muß von jeder anderen menschlichen Tätigkeit gelten. Denn die

Philosophie ist keine Beschäftigung, die neben vielen anderen einfach

einhergeht, sondern diejenige, nach deren Ergebnissen sich der Mensch
eine Weltanschauung bildet. Kommt z. B. jemand durch sein Philosophieren

zu der Überzeugung, daß es einen Gott gibt, dann wird er sein

ganzes Leben anders gestalten, als wenn er durch sein Philosophieren
Atheist geworden ist. Wie es scheint, kann einer, der nur philosophiert,
um glücklich zu werden, unmöglich Gott über alles lieben, was er doch
tun muß, um das ihm von Gott gesetzte Endziel der Gottesverherrlichung

zu erreichen. In der Geschichte der Philosophie faßt man alle
Theorien, in denen das Glück in der Weise zum Endziel des Menschen

gemacht wird, unter dem gemeinsamen Namen « Eudaemonismus » d. h.
« Glückseligkeitsethik » zusammen. Und viele glauben, auch unsere
scholastische Ethik so benennen zu müssen. Aber zu Unrecht.

Die Schwierigkeit, unser Streben nach Glück als letzte Ursache alles

Philosophierens mit dem uns von Gott gesetzten Ziele, Ihn zu verherrlichen,

in Einklang zu bringen, wird in der Weise gelöst, daß man
unterscheidet zwischen dem allgemeinen Beweggrund, aus dem man
philosophiert, und dem Gut, in dem einer sein Glück sucht. Letzter Beweg-



42 Das Glück als Ursache alles Philosophierens

grund alles Philosophierens ist einzig das Verlangen nach Glück ; dafür
aber, daß der eine Mensch sein Glück im Reichtum sucht, ein zweiter
in sinnlichen Genüssen, ein dritter in der Kunst oder einer Wissenschaft,
liegt der Grund nicht im Verlangen nach Glück, sondern das hängt ganz
davon ab, welches der in Frage kommenden Glücksgüter ihn am meisten
anzieht oder, anders ausgedrückt, welches von ihnen er am meisten liebt.
Jedem Menschen sind viele Möglichkeiten gegeben, sein Glück zu suchen ;

und unter diesen vielen Möglichkeiten ist auch die, durch Beobachtung
der Gebote Gottes in den geistigen Besitz Gottes zu gelangen. Indem
einer diese letzte Möglichkeit erwählt, hört er keineswegs auf, auch sein

eigenes Glück zu suchen, sondern gibt er diesem nur eine bestimmte
Form. Und indem er das tut, ordnet er sein Glückstreben dem
Verlangen nach Gott unter. Wir können uns diese Unterordnung unseres
eigenen Glückes unter das von Gott gesetzte Endziel der Gottesverherrlichung

mittels Beobachtung des Sittengesetzes durch folgendes Beispiel
aus dem täglichen Leben veranschaulichen. Da ist ein junger Mann —
nennen wir ihn Titus —, der nur deshalb einen bestimmten Lebensberuf
wählt, weil er sonst verhungern müßte. Er kann aber ein Handwerk
lernen oder den Lehrberuf wählen oder Arzt werden oder vieles andere.

In diesen verschiedenen Berufen wird sein Verlangen nach dem
notwendigen Lebensunterhalt nicht in der gleichen Weise befriedigt, weil
er in dem einen Beruf mehr verdient als in dem anderen. Das hat zur
Folge, daß jede Berufswahl mit einer Anpassung des Verlangens nach
dem notwendigen Lebensunterhalt an die in dem erwählten Lebensberuf

gegebenen Möglichkeiten verbunden ist. Ein Lehrer kann nicht so leben
wie ein Kaufmann, und ein Advokat nicht so wie ein Fabrikant. In
einer solchen Anpassung aber liegt offenbar eine Unterordnung des

Selbsterhaltungstriebes unter den erwählten Beruf. Auch für die Berufswahl

gilt das Sprichwort : wer eines will, muß vieles lassen. Und genau so

gestaltet sich auch das Verhältnis unseres Verlangens nach Glück zu
Gott, wenn wir unser Glück in Gott suchen. Wie für Titus auch nach
seiner Wahl eines bestimmten Berufes das Verlangen nach dem notwendigen

Lebensunterhalt der Beweggrund bleibt, aus dem er überhaupt
einen Beruf gewählt hat, so wirkt auch in dem, der Gott zu seinem

Endziel gemacht hat, das Verlangen nach Glück als Beweggrund weiter.
Nur ist dieses Verlangen nunmehr dem göttlichen Gesetze angepaßt, das

seinem Glückstreben eine bestimmte Form gibt. In unserem Streben
nach Glück kommen also zwei Endziele zusammen, von denen aber das

eine dem anderen untergeordnet wird, ohne daß es deshalb auf die Stufe



Das Glück als Ursache alles Philosophierens 43

eines bloßen Mittels herabsinkt. Die scholastischen Bezeichnungen für
diese zwei Endziele sind finis ultimus primarius und finis ultimus
secundaria, d. h. erstrangiges und zweitrangiges Endziel.

Man kann sich das Verhältnis unserer eigenen Glückseligkeit zur
Verherrlichung Gottes auch klarmachen mittels der in der Metaphysik
gemachten Unterscheidung zwischen bonum honestum, bonum delec-

tabile und bonum utile. Auch das bonum delectabile wird nicht wegen
eines anderen begehrt. Wird z. B. Titus gefragt, warum er glücklich sein

oder werden möchte, so weiß er keinen anderen Grund anzugeben als

den, daß das Glück ein Gut sei, nach dem jeder Mensch ein angeborenes

Verlangen hat. Aber dieses bonum delectabile darf nur so weit erstrebt
werden, als es mit jedem bonum honestum vereinbar ist, weil es niemals
erlaubt sein kann, sich über etwas zu freuen, was der menschlichen

Natur widerspricht.

V. Das Glückstreben als sittliche Pflicht des Menschen.

Unter den Philosophen der Neuzeit war es besonders Kant, der dem

Glücksmotiv jeden sittlichen Wert abgesprochen hat und deshalb eine

reine Pflichtethik begründen wollte. Aber selbst er konnte die innere

Beziehung zwischen einem sittlich guten Leben und der Glückseligkeit
nicht leugnen. Er mußte wenigstens zugeben, daß nur einer, der seine

sittlichen Pflichten erfüllt, würdig sei, glücklich zu werden. Und bei
seiner Loslösung des sittlichen Lebens von jedem Verlangen nach
Glückseligkeit kam er in eine große Verlegenheit, als er daran ging, eine
befriedigende Begründung dafür anzugeben, warum wir verpflichtet sind, das

sittlich Gute zu tun und das sittlich Schlechte zu unterlassen. Sein

kategorischer Imperativ ist keine befriedigende Antwort auf diese Frage6.
Denn sagen, etwas sei deshalb sittlich gut, weil der Mensch wollen kann,
alle Menschen sollten so handeln, oder eine solche Handlungsweise
verdiente durch ein Gesetz allen Menschen vorgeschrieben zu werden, läßt
die Unterscheidung zwischen Erlcenntnisprinzip und Seinsprinzip der
sittlichen Ordnung unberücksichtigt. Auf die von Kant angegebene Weise
können wir bis zu einem bestimmten Grade erkennen, welche mensch-

6 So gibt Kant in seiner « Grundlegung zur Metaphysik der Sitten » bei der
Frage : « Wie ist ein kategorischer Imperativ möglich » selbst zu : « Wie reine
Vernunft praktisch werden könne, das zu erklären, dazu ist alle menschliche
Vernunft gänzlich unvermögend, und alle Mühe und Arbeit, hievon Erklärung zu
suchen, ist verloren. » (Reclam 103). Wittmann faßt in seiner Ethik (München-



44 Das Glück als Ursache alles Philosophierens

liehe Handlungen für sittlich gut oder schlecht gehalten werden dürfen,
aber dieses Erkenntnisprinzip ist nicht auch ihr Seinsgrund. Im außer-
sittlichen Leben stellen wir allenthalben fest, daß unserem menschlichen
Erkennen keine Macht zukommt, nach außen etwas hervorzubringen,
sondern daß der Mensch nur erkennt, was schon ist. Nur im sittlichen
Leben soll nun aber unserem Erkennen eine größere Bedeutung zukommen.

Selbst Kant mußte jedoch am Schlüsse seiner Erklärung
zugestehen, daß seine reine Pflichtethik die Frage nach der Herkunft der
sittlichen Pflicht im Dunklen lasse. Die Lösung seines Rätsels hegt darin,
daß Gott das Streben des Menschen nach Glück zu einem doppelten
Gesetz gemacht hat : nämlich zu einem physischen und einem moralischen.

Das physische Gesetz des Glückseligkeitsstrebens zwingt den
Menschen, immer nur das zu wollen, was ihn wenigstens glücklicher zu
machen scheint. Dieses Gesetz ist unübertretbar7. Das moralische Gesetz

des Gliicksehgkeitsstrebens wird vom Menschen frei erfüllt8. Es gibt dem

physischen Streben nach Glück nur eine bestimmte Form und Ordnung,
indem es bestimmt, welche Auswahl der einzelne Mensch unter den

Glücksgütern treffen und innerhalb welcher Grenzen er sie begehren darf.
Wie das Streben nach Glück dann aussieht, zeigt die Ethik in ihrer
Lehre von den sittlichen Tugenden. Alle diese Tugenden verhalten sich

zu unserem Streben nach Glück ähnlich wie die Form zum Stoff. Wir
haben im vorausgehenden das Verhältnis unseres Verlangens nach Glück
zu unserer schuldigen Gottesverherrlichung zu veranschaulichen gesucht
durch das Verhältnis unseres angeborenen Bedürfnisses nach einem

entsprechenden Lebensunterhalt zu einem bestimmten Lebensberuf. Ähnlich

wie das Bedürfnis nach den notwendigen Lebensmitteln zu einem
bestimmten Beruf, verhält sich auch unser angeborenes Verlangen nach
Glück zu dem moralischen Gesetz, ihm eine bestimmte Form zu geben.

Kempten 1923, 274) seine Widerlegung aller reinen Pflichtethiken so zusammen :

Die autonome Moral hat den Pflichtcharakter der sittlichen Normen nicht zu
erklären vermocht ; so zahlreich und mannigfach auch die angestellten Versuche
sind, sie wurden durchweg als mißlungen erkannt.

7 S. Th. I 94, 1 : Manifestum est, quod nullus homo potest per voluntatem a
beatitudine averti. Naturaliter enim et ex necessitate homo vult beatitudinem,
et fugit miseriam.

8 De pot. X 2 ad 5 : Naturalis nécessitas secundum quam voluntas aliquid
ex necessitate velle dicitur, ut felicitatem, libertati non répugnât. Libertas enim
voluntatis violentiae et coactioni opponitur. Non est autem violentia vel coactio
in hoc quod aliquid secundum ordinem suae naturae movetur, sed magis in hoc
quod naturalis motus impeditur : sicut cum impeditur grave ne descendat ad
medium ; unde voluntas libéré appétit felicitatem, licet necessario appetat illam.



Das Glück als Ursache alles Philosophierens 45

Mit dem hl. Thomas pflegt man in der Scholastik die Glückseligkeit einen
Zustand geistiger Sättigung zu nennen 9. Das dem Menschen angeborene
Bedürfnis nach Glück gleicht dem Hunger im leiblichen Leben. Gäbe

es keinen Hunger, dann würde der Mensch weder essen noch trinken,
und brauchte er das nicht, würde sofort das ganze wirtschaftliche Leben
stillstehen. Obwohl wir aber nur solange essen und trinken, bis unser
Hunger und Durst gestillt sind, kann man doch nicht sagen, die Stillung
des Hungers und Durstes sei der letzte Zweck alles Essens und Trinkens.
Der finis ultimus primarius oder das erstrangige Ziel des Essens und
Trinkens ist für den vernünftigen Menschen die Erhaltung seiner
Gesundheit. Die Stillung des Hungers und Durstes ist nur das zweitrangige
Endziel. Und so ähnlich wie mit dem Hunger im leiblichen Leben
verhält es sich mit unserem Bedürfnis nach Glück im geistigen Leben. Die
Befriedigung dieses Bedürfnisses ist zwar auch ein finis ultimus alles

menschlichen Tun und Lassens, aber nur ein finis ultimus secundarius.

Bei diesem Vergleich darf aber nicht der Punkt übersehen werden,
in dem er nicht zutrifft. Während nämlich der Hunger durch die
verschiedensten Speisen vollkommen gestillt werden kann, gibt es nur ein

einziges Gut, das den Menschen vollkommen glücklich zu machen

vermag, und das ist Gott. Das hat zur Folge, daß jeder, der wirklich glücklich

werden will, sein ganzes Leben auf Gott als Endziel hinordnen muß.
So verschieden auch die von den Menschen erwählbaren Berufe sind,
von denen jeder besondere Pflichten auferlegt, in dieser obersten Pflicht
kommen alle vollkommen überein, und ihre Erfüllung ist so wesentlich,
daß von ihr das ganze Lebensglück eines Menschen abhängt. Cicero sagt
in seinen Akademischen Gesprächen über den inneren Zusammenhang
zwischen Lebensführung und höchstem Gut : « Von der Beantwortung
der Frage nach dem höchsten Gut hängt unsere ganze Lebenseinstellung
ab. » Und in seinem Buche De finibus bonorum et malorum schreibt er :

« Bleibt dieses höchste Gut uns unbekannt, dann verkennen wir
notwendigerweise auch den Sinn unseres Daseins.. Haben wir aber den letzten
Zweck der Dinge erkannt, haben wir eingesehen, was das höchste Gut
und was das größte Übel ist, so haben wir einen sicheren Kurs fürs
Leben und zugleich die richtige Einsicht in die einzelnen Pflichten
gewonnen. »10

* S. Th. I-II 5, 6 : Appetere beatitudinem nihil est aliud quam appetere ut
voluntas satietur.

10 Übersetzung von Robert Löhrer in : Kleine Sittenlehre aus Ciceros Schriften.

Rex-Verlag, Luzern 1948, 16.



46 Das Glück als Ursache alles Philosophierens

VI. Verhältnis der Liebe zur Weisheit zum Verlangen nach Glück.

Die Philosophie wird eingeteilt in einen theoretischen und einen

praktischen Teil. Hauptaufgabe der theoretischen Philosophie ist nach
dem Gesagten, zu zeigen, welches Gut das Endziel des Menschen ist ;

und Hauptaufgabe der praktischen Philosophie ist dementsprechend,
den Weg zu diesem Ziele ausfindig zu machen. Daher stellt die Theodizee

den Höhepunkt der theoretischen Philosophie dar, die in ihrem ersten

Abschnitt zeigt, daß es einen Gott gibt, und in ihrem zweiten Abschnitt
die Attribute Gottes behandelt, zu denen auch das gehört, daß Gott
nicht bloß der Schöpfer der Welt ist, sondern zugleich ihr weiser Gesetzgeber

und Lenker auf ihrem Rückweg zum ersten Ausgangspunkte.
Obwohl auch die Scholastiker unter sich nicht ganz einig sind in der Frage,
wo der praktische Teil der Philosophie beginnt, ob man die ganze Ethik
eine praktische Wissenschaft nennen soll, weil sie von ihren ersten
Prinzipien an auf die Praxis hingeordnet ist, oder nur so weit, als sie Tugendlehre

ist, stimmen doch alle darin überein, daß in der Ethik der Übergang

von der reinen Spekulation zur Praxis stattfindet. Denn nur in
der Ethik wird gezeigt, wie der Mensch durch Übung der sittlichen
Tugenden sein Leben ordnen muß, um sein wahres Endziel zu erreichen.
Ohne Ethik wären alle anderen philosophischen Disziplinen für die
Erreichung unseres letzten Zieles und damit unserer Glückseligkeit wertlos.
Daraus aber folgt, daß die Weisheit, nach der jeder Philosoph auf Grund
seiner Wortbestimmung strebt, nicht bloß in einer spekulativen Erkenntnis

der letzten Ursachen bestehen kann, sondern noch ein zweites, ebenso

wesentliches Merkmal hat, nämlich alle Dinge so zu ordnen, daß er
selbst die Ursache aller Ursachen auch erreicht, und in ihm das ganze
körperliche Universum zu seinem ersten Ausgangspunkte zurückkehrt.
Der hl. Thomas beginnt gleich das erste Kapitel seiner Summe gegen
die Heiden unter Berufung auf Aristoteles : Sapientis est ordinäre,
Aufgabe des Weisen ist es, alles in der rechten Weise zu ordnen.

Erinnern wir uns nun wieder an den Anfang unserer Untersuchung.
Wir gingen aus von dem Satze des hl. Augustinus : Nulla est homini
causa philosophandi nisi ut beatus fiat. Mit dem Kirchenvater haben

wir dann diesen Satz aus der Wortbestimmung der Philosophie
abgeleitet, nach der diese wesentlich Liebe zur Weisheit ist. Nach unseren

Ausführungen gehören zu dieser Weisheit zwei Stücke : Erkenntnis der
letzten Ursachen, insbesondere des Endzieles aller Dinge und deren



Das Glück als Ursache alles Philosophierens 47

rechte Hinordnung auf dieses Endziel. Beide Stücke aber erforscht die
Philosophie : das erste in ihrem theoretischen, und das zweite in ihrem

praktischen Teil. Zugleich zeigt sie, wie die gleichen Stücke mithelfen,
den Menschen glücklich zu machen. Deshalb könnte die Philosophie auch
bestimmt werden als Verlangen nach Glückseligkeit, wenn dieses

Verlangen nicht der gemeinsame Beweggrund alles menschlichen Tun und
Lassens wäre. Die Weisheit ist nicht die ganze Glückseligkeit, sondern

nur deren erstes Erfordernis, ähnlich wie die metaphysische Definition
« vernünftiges Sinnenwesen » nicht alles besagt, was gegeben sein muß,
damit ein Mensch existieren kann. Auch muß man beachten, daß es

neben der philosophischen noch eine nichtphilosophische Weisheit gibt,11
die zum Erlangen der Glückseligkeit hinreicht. Die Glückseligkeit eines

Nichtphilosophen aber von der eines Philosophen klar zu unterscheiden
ist schwieriger als die Weisheit eines Nichtphilosophen von der eines

Philosophen. Denn die philosophische Weisheit ist ein geistiges Kunstwerk

und System, das durch genaue Beobachtung bestimmter logischer
Gesetze entsteht, während die Glückseligkeit, als Ganzes genommen,
außer der Weisheit noch eine sittliche Beschaffenheit voraussetzt, die

nicht durch Anwendung bestimmter Mittel erlangt wird, sondern durch
sittliche Tugenden, deren rechte Übung in jedem Menschen abhängt
sowohl von seiner individuellen Beschaffenheit als von den konkreten
Verhältnissen, in denen er lebt. So kann dasselbe, was einer heute sagt oder

tut, klug sein und zu seinem Glück viel beitragen, und morgen wegen
der veränderten äußeren Umstände ebenso unklug sein und unglücklich
machen. Daher ist Glück ein weiterer Begriff als Weisheit, und aus
diesem Grunde die Bestimmung der Philosophie als « Liebe zur Weisheit

» klarer und vorzuziehen. Wie aber Titus in der Erkenntnisordnung
früher ein Lebewesen ist als ein Mensch12, so philosophiert er auch

früher aus Verlangen nach Glückseligkeit als aus Liebe zur Weisheit.
Soweit die Wahrheit in Frage kommt, ist zwischen den beiden
Definitionen kein Unterschied. Wie Titus ebenso wahr ein Lebewesen
genannt werden kann wie ein Mensch, so sind auch die beiden gegebenen

Begriffsbestimmungen von Philosophie gleich wahr. Denn die Liebe zur
Weisheit verhält sich zum Verlangen nach Glückseligkeit wie ein Teil
zum entsprechenden Ganzen.

11 Vgl. M. Thiel, Philosophische und nichtphilosophische Weisheit. Divus
Thomas (Frib.) 13 (1935) 129-159.

12 S. Th. I 85, 3 : Prius igitur occurrit intellectui nostro cognoscere animal
quam cognoscere hominem.



48 Das Glück als Ursache alles Philosophierens

Weisheit und Glückseligkeit sind als letzte Ursachen des

Philosophierens wohl zu unterscheiden von dessen nächsten Ursachen. Nächste
Ursache kann z. B. die notwendige Vorbereitung auf einen bestimmten
Lebensberuf sein. Solche nächste Ursachen können die innere Beziehung
der Philosophie zur Weisheit und Glückseligkeit zuweilen sehr verdunkeln.

Aber Augustinus wird immer recht behalten : Nulla est homini
causa philosophandi nisi ut beatus fiat.


	Das Glück als Ursache alles Philosophierens

