
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Autor: Trabold, Cyrill

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cyrill Trabold OSB

Das esse actualis existentiae

nach Johannes Quidort von Paris

Einführung

Prälat Martin Grabmann war der erste, der in neuerer Zeit in seinen

grundlegenden « Studien zu Johannes Quidort von Paris OP » auf die

philosophie- und dogmengeschichtliche Bedeutung dieses Autors
hinwies, den er « die vielseitigste und markanteste Gestalt der alten Pariser
Thomistenschule an der Neige des 13. Jahrhunderts » nannte1. Vorher
kannte man Johannes Quidort vor allem aus der kirchenpolitischen
Streitliteratur, als Vertreter einer unhaltbaren Erklärung der euchari-
stischen Verwandlung, der sogenannten Impanationstheorie, und als
Verkünder eines nahenden Weltendes. Seit den bahnbrechenden handschriftlichen

Forschungen Grabmanns ist das Interesse für die philosophische
Lehre des Johannes Quidort und seine Stellung innerhalb der an Thomas
anschließenden Übergangszeit des scholastischen Denkens weiterhin
gewachsen. Besonders hat dazu die Wiederauffindung und Identifizierung
des Fragments einer Rechtfertigungsschrift beigetragen, das uns zeigt,
wie Quidort gerade wegen seiner Seinslehre angegriffen und zur Verteidigung

seiner Ansicht gezwungen wurde.
Die vorliegende Arbeit2 geht auf die Anregung meines verehrten Lehrers

Prof. P. Dr. Johannes Müller OSB zurück, dem auch hier für die
sachkundige und wohlwollende Förderung meiner Studien von Herzen

1 Sitzungsberichte d. Bayr. Akad. d.Wissenschaften, Philos.-hist. KL, Jg. 1922,
3, München 1922 S. 3.

2 Sie ist ein Ausschnitt der Dissertation, die im Mai 1957 unter dem Titel :

« Esse und Essentia nach Johannes Quidort von Paris im Vergleich mit Thomas
von Aquin » der philos. Fakultät des Pont. Athenaeum S. Anselmi de Urbe
vorgelegt wurde.



4 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

gedankt sei. Er machte mich im Jahre 1953 auf Johannes Quidort
aufmerksam, dessen Schriften er zum Teil veröffentlicht hat und dessen

umfangreichstes Werk, den Sentenzenkommentar, er augenblicklich für
eine kritische Ausgabe vorbereitet. P. Müller war so entgegenkommend,
mich die Textkollation einsehen und benützen zu lassen. Damit waren
mir für eine Untersuchung der Seinslehre Quidorts alle wichtigen Quellen

zugänglich.

Über das Leben des Johannes Quidort ist sehr wenig bekannt. Außer
den kurzen Notizen in Verzeichnissen der Pariser Magister der Theologie
und den Katalogen der Schriftsteller aus dem Dominikanerorden ergeben sich
kaum feste Anhaltspunkte zur Chronologie seines Lebens.

Das wichtigste Dokument findet sich in der von Stephan von Salanhac
zusammengestellten und von Bernhard Gui überarbeiteten Liste der
Theologieprofessoren aus dem Dominikanerorden an der Pariser Universität :

« Frater Johannes Parisiensis, licenciatus anno domini MCCCIIII0.
Hic obiit in Curia Romana Burdegalis, ubi diffinitivam sententiam
exspectabat anno domini MCCCVI0 in festo sancti Mauricii. »

3

Ein im gleichen Katalog, aber schon unter den Magistern der vortho-
mistischen Dominikanerschule und vor Albertus Magnus genannter « frater
Johannes Pungens asinum, Parisiensis » hat zu manchen Verwechslungen
Anlaß gegeben 4. Dcnifle und Grabmann haben herausgestellt, daß es sich

um zwei verschiedene Autoren handelt 6. Um weiteren Verwechslungen
zwischen diesen beiden Johannes von Paris zuvorzukommen, bezeichnet man
den späteren mit dem Beinamen « Quidort », wie er in einer Handschrift
einmal genannt wird 6. Dieser Johannes Quidort erhielt also 1304 die licentia
docendi und wurde sofort, wie aus der weiter unten zitierten Quelle hervorgeht,

magister actu regens an der theologischen Fakultät der Pariser
Universität. Im vorhergehenden Jahr (1303) wird er unter den « fratres cele-
briores » des berühmten Dominikanerklosters St. Jacques zu Paris erwähnt,

3 Zuerst veröffentlicht von H. Denifle, Quellen zur Gelehrtengeschichte des

Predigerordens im 13. und 14. Jahrhundert : Archiv für Literatur- und
Kirchengeschichte des Mittelalters II, Berlin 1886, 212. Das ganze Werk Bernhards
wurde herausgegeben von T. Käppeli, Stephanus de Salaniaco et Bernardus Gui-
donis, De quatuor in quibus Deus Praedicatorum Ordinem insignivit. Monumenta
Ord. Fr. Praed. Hist. XXII, Romae 1949. Unser Text steht auf S. 131.

4 Denifle, a. a. O. 204 u. 227 ; Käppeli, a. a. O. 125.
5 Denifle, a. a. O. 204, Anm. 20 ; Grabmann, a. a. O. 4-6.
6 Paris, Bibl. Nationale ms. lat. 13781 — zitiert durch: J.-P. Müller, Le

Correctorium Corruptorii « Circa » de Jean Quidort de Paris, Edition critique (Studia
Anselmiana XII/XIII), Romae 1941, Introduction xxx, Anm. 7. — Ein weiterer
Zuname, der sich ebenfalls in einer Handschrift findet, ist « Surdus » : « Johannes
Parisiensis, cognomento Surdi, determinatio questionis, utrum parochiani mendi-
cantibus rite de peccatis confessi eadem curatis suis repetcre teneantur. » Bordeaux,
Cod. 131, fol. 227r — zitiert nach : Grabmann, a. a. O. 19 ; vgl. ib. 6.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 5

die einmütig die Appellation Philipps des Schönen an ein Konzil gegen Papst
Bonifaz VIII. unterschrieben 7.

Über den Grund, der Quidort nach Bordeaux vor den päpstlichen Hof
führte, um dort ein endgültiges Urteil zu erwarten, unterrichtet uns eine
aus der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts stammende Chronik, das Memo-
riale historiarum, eines andern Johannes von Paris, der Kanoniker von St. Viktor

war. Dieser berichtet zum Jahr 1305, daß Quidort eine neue Lehre über
die Eucharistie vortrug, die Anstoß erregte und ihm schließlich das Verbot
weiteren Dozierens und den Verlust seines Lehrstuhles an der Pariser
Universität eintrug. Daraufhin appellierte er an den Papst und begab sich
persönlich an die päpstliche Kurie, die sich damals in Bordeaux aufhielt, um
seine Sache zu vertreten 8. Dort starb er am Fest des hl. Mauritius, d. h.
am 22. September 1306, noch bevor ein Urteil in seiner Angelegenheit
gefällt wurde.

Ein weiteres Dokument hat Martin Grabmann veröffentlicht9. Es harn
delt sich um die « Commendatio fratris Johannis de Parisius, quando habuit
vesperas suas », also um eine Lobrede, die ein Pariser Theologieprofessor,
der Promotor Quidorts, am Vorabend seiner Promotion zum Lizentiaten
der Theologie auf ihn hielt. Doch finden sich hier die schwer zu vereinigenden

Aussagen, daß Johannes schon früh (ab infantia) sich dem Orden
des hl. Dominikus angeschlossen hat, daß er aber vor seinem Eintritt ein
hochangesehener Magister Artium war 10. Dieses Dokument gab deshalb zu
verschiedenen Auslegungen Anlaß.

Im Jahre 1928 veröffentlichte P. Glorieux das wichtige, von ihm
entdeckte Bruchstück der Verteidigungsschrift des Johannes Quidort ". Auf

7 Vgl. H. Denifle, Chartularium Universitatis Parisiensis II, Paris 1891,
S. 43 n. 634 ; darüber vor allem : J. Leclercq, Jean de Paris et l'ecclésiologie du
XIII0 siècle, L'Eglise et l'Etat au moyen âge V, Paris 1942, 20/21 ; A. Dondaine,
Documents pour servir à l'histoire de la province de France. L'appel au concile
(1303). AFP 22 (1952) 381-439.

8 « Frater Johannes Parisiensis de Ordine fratrum Praedicatorum, subtilis
homo et expertus in multis scientiis actuque regens in theologia, ponens de corpore
Christi in sacramento altaris positionem novam et Parisius non consuetam audiri
vel poni, ab episcopo Parisiensi Guillelmo de Orillac et magistris et bachalariis
theologiae pluries auditus, tandem ab archiepiscopo Bituricensi Aegidio, et episcopo
Ambianensi Guillelmo, et magistris theologicae facultatis et multis aliis viris dis-
cretis examinata ejus positione, prohibitus est amplius legere et disputare Parisius.
Sed ipse ad curiam appellavit et ivit, et postea ibidem obiit » — zitiert nach :

Recueil des historiens des Gaules et de la France, XXI, S. 645 E ; vgl. Denifle,
Chartularium S. 120, n. 656.

9 Grabmann, a. a. O. 58-60.
10 « Sic et Johannes noster ab infantia sua mundum relinquens adiit claustrum

religionis, ut facilius et mundius posset vivere et deo servire. Talis est noster
Johannes, qui fuit famosus magister in artibus in vico straminum, antequam in-
traret religionem. » — Grabmann, a. a. O. 59.

11 P. Glorieux, Un mémoire justificatif de Bernard de Trilia. RSPT 17 (1928)
405-426. Die irrtümliche Zuteilung an Bernard von Trilia wurde später berichtigt :

Bernard de Trilia ou Jean de Paris, ib. 19 (1930) 469-474.



6 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Grund der in dieser Schrift enthaltenen Zitate des Aegidius von Rom und
ganz besonders des Petrus von Tarantasia, des späteren Papstes Innozenz V.,
datierte er sie um 1286. Da in dieser Schrift gewisse im Sentenzenkommentar
vorgetragene Sätze verteidigt werden, muß dieser ihr vorausgehen. Glorieux
zieht den Schluß, daß Quidort in den Jahren 1282-85 als Baccalaureus Sen-
tentiarius die Sentenzen « gelesen » hat12.

Mehrere Jahre später hat Glorieux, auf Grund einer von Quidort in
der Verteidigungsschrift zitierten Meinung des Petrus von Tarantia, diesem
ein bisher anonymes Quodlibet zugeteilt und kritisch ediert13. Zugleich schloß
er daraus, daß Quidort Schüler des Petrus von Tarantia war und bei dem
erwähnten Quodlibet als Respondens fungierte. Dieses Quodlibet fällt in die
Jahre 1259-69. Als Folge daraus ergab sich als höchst wahrscheinlich, daß
Quidort Thomas von Aquin während seiner zweiten Pariser Magistertätigkeit

(1269-72) in St. Jacques persönlich gekannt und gehört hat. Das alles
läßt sich gut verstehen, wenn man die Worte der Commendatio, « ab infantia
sua mundum relinquens adiit claustrum religionis », wörtlich nimmt.

Bei der Ausgabe des Correctorium corruptorii « Circa » hat P. Müller
dargelegt, daß dieses Werk Quidorts den Sentenzenkommentar voraussetzt,
da es auf ihn verweist14, daß es aber dem Mémoire justificatif vorausgeht.
Er sprach sogar die Vermutung aus, daß das Correctorium der dem Mémoire
justificatif vorausgegangenen Anklage wegen unvollendet blieb 15. Die drei
Schriften : Sentenzenkommentar, Correctorium und Mémoire justificatif
folgten sich also in dieser Reihenfolge und lagen zeitlich eng zusammen.
Da einer heute verschollenen Handschrift aus Venedig zufolge das Correctorium

vor 1285 verfaßt sein soll, übernahm Müller die von Glorieux für
den Sentenzenkommentar vorgeschlagene Datierung 1282-84.

Diese chronologischen Daten fanden ziemlich allgemein Aufnahme 16.

Dagegen stellte Pelster 1952 eine andere These auf 17, die nicht nur die
Annahme, daß Quidort Hörer von Petrus von Tarantasia und Thomas von
Aquin war, unmöglich macht, sondern auch den Lebenslauf und vor allem
die Datierung der einzelnen Werke grundlegend ändert.

Pelster erhebt folgende völlig berechtigte Schwierigkeit : Wenn Johannes
Quidort 1282-84 die Sentenzen las, wieso mußte er dann volle zwanzig Jahre

\
if RSPT 18 (1929) 48.
13 P. Glorieux, Le quodlibet de Pierre deTarantaise. RTAM 9 (1937) 238-280;

vgl. besonders : 238-240 u. Anm. 4.
11 Müller, a. a. O. xxxin.
16 Ib. xxxvh.
16 Vgl. O. Lottin, Psychologie et morale aux XIIe et XIIIe siècles IV, 2,

Louvain 1954, Table chronologique, 867 ; R. Zavalloni, Richard de Mediavilla
et la controverse sur la pluralité des formes (Philosophes Médiévaux II), Louvain
1951, 230; A. Pattin, DeVerhouding tussenZijn en Wezenheid en de transcenden-
tale Relatie in de 2e Helft der XIIIe Eeuw : Verhandelingen van de Koninklijke
Vlaamse Académie voor Wetenschappen, Letteren en Schone Künsten van Belgie,
Klasse der Letteren : Verhandeling nr. 21, Brüssel 1955, 232.

17 F. Pelster, Zur Datierung der Correctoria und der Schriften des Johannes

von Paris O. P. Divus Thomas (Fr.) 30 (1952) 417-438.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 7

auf die licentia docendi (1304) warten Dazu kommt eine andere, ebenso

berechtigte Schwierigkeit. Die Datierung des Correctoriums auf das Jahr 1285,
die sich auf die verschollene Handschrift gründet, die wir nur aus einer
Mitteilung von J. De Rubeis kennen, ist höchst fraglich. Pelster hebt sodann
die Worte der Commendatio : « Talis est noster Johannes, qui fuit famosus
magister in artibus in vico straminum antequam intraret religionem » hervor,

und bezeichnet die andere Stelle, nach der er schon in frühem Alter ins
Kloster eingetreten ist, als rhetorische Übertreibung. Er weist auf einen vom
6. August 1290 datierten Protestbrief des Rektors von Paris hin, in dem
unter den für den Grad eines Magister Artium vorgeschlagenen Kandidaten
ein « Johannes de Pariis » erwähnt wird 18 und möchte in « Pariis » einen
Schreibfehler für « Parisius » sehen. Der Genannte wäre also kein anderer
als Johannes Quidort. Die Theologischen Schriften, Sentenzenkommentar,
Correctorium und Mémoire justificatif wären also in den letzten Jahren des
13. Jahrhunderts entstanden. Doch schreibt der Verfasser am Ende seiner
Darlegung, daß er « selbstverständlich keinen Anspruch auf unfehlbare
Sicherheit » erhebe 1B. Dieser These Pelsters stimmte Heiman in der kurzen
Einleitung seiner Ausgabe des Quodlibet I zu 20.

Die Frage der Chronologie der Werke und folglich der dem Jahre 1303
vorausgehenden Lebensdaten des Johannes Quidort steht also noch offen.
Ein Argument, das eher für Pelsters These spricht, wurde 1952 von Müller
vorgebracht : Am Schluß des Fragments der Verteidigungsschrift, das über
esse und essentia handelt, wird auf zwei Disputationen hingewiesen, die nach
Aussage der Handschrift im Jahre 1295 stattgefunden haben 21. Die
Entstehung dieser Schrift wäre demnach nach 1295 festzulegen.

Auch bezüglich der Frage, welche Werke Johannes Quidort zuzuschreiben
sind, herrscht noch, trotz der Forschungen von Grabmann 22 und Glorieux 23,

manche Unsicherheit. Hier sollen nur die Werke kurz beschrieben werden,
die für die vorliegende Arbeit von Wichtigkeit sind. Es sind vier Schriften :

Der Sentenzenkommentar, das Correctorium corruptorii « Circa », das
Mémoire justificatif und das Quodlibet I. Da die Frage der absoluten Datierung

für die drei erstgenannten Werke noch offen steht, müssen wir uns
auf die relative Chronologie beschränken, d. h. auf die Reihenfolge, in der
sie entstanden sind.

1. Der Sentenzenkommentar des Johannes Quidort ist uns in sieben
Handschriften erhalten. Er wird sowohl in diesen, wie in den ältesten Katalogen
Johannes von Paris zugeschrieben, sodaß über dessen Autorschaft keine

18 Denifle, a. a. O. II, 43 n. 569.
18 Pelster, a. a. O. 438.
20 A. Heiman, The First Quodlibet of Jean Quidort : Nine Mediaeval Thinkers,

Studies and Texts, Toronto 1956, 271.
21 J-"P' Müller, A propos du Mémoire justificatif de Jean Quidort, L'article

sur le rapport entre l'essence et l'existence. RTAM 19 (1952) 349.
22 Grabmann, Studien.
23 Glorieux, Repertoire I, n. 60, S. 189-193.



8 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Zweifel mehr bestehen. Die kritische Ausgabe wird augenblicklich von P.
Johannes Müller OSB vorbereitet, wie er in einem Artikel : « Les reportations
des deux premiers livres du Commentaire sur les Sentences de Jean Quidort
de Paris OP »

24 angezeigt hat. In diesem Artikel wird die für die Bewertung
dieses Sentenzenkommentars überaus wichtige Tatsache dargelegt, daß wir
es nicht mit einem von Quidort selbst verfaßten Werk, sondern mit Repor-
tationen zu tun haben. Es handelt sich also um Aufzeichnungen, welche
seine Hörer während der Vorlesungen festhielten. Daraus sind die vielen
Ungenauigkeiten und Lücken in den uns überlieferten Handschriften zu
erklären. Zur Charakteristik dieses Sentenzenkommentars hat schon M. Grabmann

daraufhingewiesen, daß er sich, wohl unter dem Einfluß des hl. Thomas,
durch ein entschieden philosophisches Gepräge auszeichnet. Der Autor bevorzugt

in der Auswahl seiner Quaestiones philosophische Probleme oder
philosophisch-theologische Grenzfragen, selbst bei an sich theologischen Materien

25. Für eine Darstellung der Seinslehre Quidorts kommt dieser Schrift
also größte Bedeutung zu. — Die Abfassungszeit ist nach dem oben Gesagten
noch umstritten. Auf Grund von Verweisen im Correctorium kann jedoch
mit großer Wahrscheinlichkeit erkannt werden, daß der Sentenzenkommentar

vor diesem oder zumindest gleichzeitig verfaßt wurde. Nach Glorieux
und Müller wäre das zwischen 1282 und 12 8 4 26, während Pelster die
Entstehungszeit etwa um 1298 ansetzt27.

2. In seinem Correctorium corruptorii « Circa », dessen kritische Edition
P. Müller besorgte, offenbart sich Johannes Quidort als ein eifriger
Verteidiger des hl. Thomas gegen die Angriffe Wilhelms de la Mare. Es steht damit
in einer Reihe mit den übrigen vier bekannten Antwortschriften, in denen
die Dominikaner sich gegen die franziskanischen Angriffe auf ihren großen
Mitbruder zur Wehr setzten. Diese Gegenschriften stellen ein höchst
interessantes Zeugnis für das erste Stadium des Kampfes um die Lehre des

Aquinaten dar, der seinen Ausgangspunkt schon in dem Widerspruch hat,
den Thomas selbst während seiner zweiten Pariser Lehrtätigkeit 1269-1272

wegen seines Aristotelismus erlebte 2". Der Aufbau dieses Correctorium
corruptorii « Circa » folgt Punkt für Punkt dem « Correctorium fratris Thomae »

des Wilhelm de la Mare, der eine Reihe von Sätzen aus den Werken des

hl. Thomas seiner Kritik unterzog. Die Gegenschrift des Johannes Quidort
ist unvollendet. Sie umfaßt bloß die Artikel, die sich auf die Summa Theo-
logiae I und I-1I beziehen und auch innerhalb dieser zwei Teile sind manche
Artikel übergangen. Das Vorgehen in jedem einzelnen der Artikel des Wer-

24 Ang 33 (1956) 361-414 ; vgl. ib. 362 Anm. 1 und 366 f. Die Handschriften
des Sentenzenkommentars sind eingehend beschrieben ib. 367-379 ; vgl. auch
Appendice II, Bibliographie sur Jean Quidort, ib. 413/4.

25 Grabmann, Studien 43.
26 Müller, Correctorium xxxm und xxxvi.
27 Pelster, a. a. O. 437.
28 Vgl. dazu : P. Glorieux, La littérature des Correctoircs. Simples notes.

RT 33 (1928) 69-96 ; id.. Les Correctoires. Essai de mise au point. RTAM 14 (1947)

287-304.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 9

kes Quidorts ist immer dasselbe : zuerst eine kurze Zusammenfassung des

angefochtenen Lehrpunktes des hl. Thomas, dann eine Wiedergabe der Kritik

des Wilhelm de la Mare und zuletzt die ausführliche und ins einzelne
gehende Verteidigung des Aquinaten. — Grabmann glaubte diese Schrift
bald nach den Angriffen des englischen Franziskaners, also um 1279 ansetzen
zu müssen. Müller schrieb in der Einleitung zu seiner kritischen Ausgabe, daß
das Werk zwischen 1282-1284 entstanden sei. Nach Pelster dagegen wäre
die Entstehung etwa um 1298 zu datieren.

3. Die dritte für unsere Arbeit in Betracht kommende Schrift ist das

Fragment einer excusatio oder Rechtfertigungsschrift, in der sich Johannes
Quidort gegen Anschuldigungen, die im Anschluß an seine Vorlesungen über
die Sentenzen des Lombarden erhoben wurden, rechtfertigt. Von dieser Schrift
besitzen wir nur zwei Fragmente. Das erste, 17 Artikel umfassende, wurde
von P. Glorieux entdeckt und 1928 veröffentlicht29. Glorieux gab der
Verteidigungsschrift den konventionellen Titel « Mémoire justificatif », unter
dem sie in dieser Arbeit zitiert wird. Das zweite Fragment, das den sehr
wichtigen und für unsere Studie in Frage kommenden Artikel über die
Beziehung von Sein und Wesen beinhaltet, wurde von M. Grabmann entdeckt
und veröffentlicht3'1, von Glorieux seinem richtigen Autor, Johannes Quidort

zugeteilt und von Müller neu ediert31. Zu Beginn der Artikel dieser
Rechtfertigungsschrift steht der eigentliche « Articulus », d. h. der aus seinem
Sentenzenkommentar entnommene Satz, der beanstandet wurde. Im
Folgenden sucht der Verfasser durch Anführung von zahlreichen traditionellen
Autoritäten wie von Zeitgenossen sich zu verteidigen. Nach dem am Ende
des für uns in Frage kommenden Artikels angeführten Verweis auf zwei
Disputationen, die nach Aussage der Handschrift im Jahre 1295 zu Paris
stattgefunden haben, wäre die Entstehung dieses Artikels in das genannte
Jahr oder noch später zu legen 32. Glorieux dagegen setzt seine Abfassung
nach 1285/6 an, da die Quaestiones disputatae De esse et essentia des Aegidius

von Rom zitiert werden. Er übernimmt dabei die in der Handschrift
unbegründete Lesart Grabmanns, der als Datum für die erwähnte Disputation

das Jahr 1279 ansetzte33.
4. Die vierte gesicherte Schrift Quidorts, die wir heranziehen müssen,

ist sein Quodlibet I, das zehn Quästionen umfaßt und von A. Heiman ediert
wurde 34. M. Grabmann hat in seinem grundlegenden Werk über Quidort

29 Vgl. oben Anm. 11.
30 M. Grabmann, Doctrina S. Thomae de distinctione reali inter essentiam

et esse documentis ineditis saeculi XIII illustratur : Acta Hebd. thom., Romae
1924, 131-190.

31 Müller, A propos du Memoire justificatif 344/5.
32 Müller, a. a. O. 349.
33 P. Glorieux, Jean Quidort et la distinction réelle de l'essence et de

l'existence. RTAM 18 (1951) 155.
34 Heiman, a. a. O. — N. B. Die Bezeichnung Quodlibet I, die vom Herausgeber

gebraucht wird, legt nahe, daß Johannes Quidort mindestens noch ein
weiteres Quodlibet zuzuschreiben ist. Glorieux, La littérature quodlibétique II
(Bibl. Thorn. XXI), Paris 1935, 182, spricht die Vermutung aus, daß Quidort ein



10 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

schon auf die starke inhaltliche und methodische Verwandtschaft dieses

Quodlibet mit dem Sentenzenkommentar des gleichen Autors hingewiesen si.

Es behandelt einzelne schwierige Fragen der Metaphysik. Diese Disputation
muß in den Jahren 1304 und 1305 stattgefunden haben, da Johannes Quidort

erst 1304 Magister der Theologie wurde und schon 1305 die Universität
wegen seiner der Häresie verdächtigen Eucharistielehre verlassen mußte 38.

Der Text der einzigen Handschrift, die uns das Quodlibet überliefert hat,
ist nicht immer einwandfrei. Es gibt Anzeichen, die darauf hinweisen, daß
es nicht eine definitive Redaktion des Johannes Quidort ist. Der Grund
war wohl die Unterbrechung seines Lehramtes.

Um die Stellung Quidorts richtig bewerten zu können, müssen wir uns
kurz das Milieu des ausgehenden 13. Jahrhunderts vergegenwärtigen.

Zu Lebzeiten des Meisters von Aquin scheint das Problem des Verhältnisses

von Sein und Wesen nicht im Vordergrund der Disputation gestanden
zu haben. Andere Fragen beschäftigten und erregten die Geister. Doch fast
schlagartig verändert sich das Bild schon ein paar Jahre nach dem Tode des

hl. Thomas. Einer seiner Schüler, Aegidius Romanus, legt die Realdistinktion
zwischen Sein und Wesen in eindeutigen und klaren Worten dar und
bezeichnet sie als das Fundament des ganzen Systems. Aegidius nennt Sein
und Wesen « duae res realiter différentes » Nur so glaubt er erklären zu
können, daß das Geschöpf nicht sein Sein « ist », sondern das Sein « hat ».

Seinsteilhabe besagt Beschränkung, setzt Potenz voraus. Die Akt-Potenz-
Struktur aber bringt notwendig die reale Distinktion von Sein und Wesen
mit sich. — Doch sofort erhebt sich von allen Seiten Widerspruch. Heinrich
von Gent scheint der Wortführer der Gegner gewesen zu sein und bekämpfte
mit aller Entschiedenheit die reale Distinktion von Sein und Wesen als eine
distinctio inter rem et rem im Sinne des Aegidius. Das Erscheinen des ersten
Quodlibet Heinrichs im Jahre 1276 war offensichtlich das Signal für die
leidenschaftliche Kontroverse 39. Man kann in den Werken der beiden Autoren

von 1276-1287 die jeweilige Antwort auf die vorausgehende Schrift des

anderen verfolgen 30. Heinrich faßt das Sein nicht wie Aegidius als Akt,
sondern als eine Relation, Beziehung zu Gott auf. Jedoch will Heinrich auch

zweites Mal de quolibet disputiert hat. Doch ist dieses Quodlibet handschriftlich
ungenügend bezeugt.

33 Grabmann, Studien 35-41.
36 Heiman, a.a.O. 271.
37 Aegidius Romanus, Theoremata de Esse et Essentia, th. 19 ; vgl. E. Ho-

cedez, Aegidii Romani Theoremata de Esse et Essentia, Texte précédé d'une
introduction historique et critique, Louvain 1930, 134.

33 E. Hocedez, Gilles de Rome et Henri de Gand. Greg. 8 (1927) 358-384 ;

id., Le premier quodlibet d'Henri de Gand, ib. 9 (1928) 92-117 ; J. Paulus, Les

disputes d'Henri de Gand et Gilles de Rome sur la distinction de l'essence et

l'existence. Arch. d'Hist. doctr. et litt. M. A. 13 (1942) 323-358.
39 J. Paulus, Henri de Gand, Essai sur les tendences de sa métaphysique

(Etudes de philos, médiévale XXV), Paris 1938, 281 ; E. Hocedez, Richard de

Middleton, Paris 1925, App. 467-473.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 11

nicht nur von einer rein gedanklichen Unterscheidung sprechen, denn man
kann das Wesen als vom Sein getrennt denken. Er vertritt deshalb eine
distinctio secundum intentionem 4".

Von 1276 an, als Heinrich von Gent in seinem ersten Quodlibet der
These des Aegidius seine intentionale Distinktion entgegenstellte, gibt es

kaum einen Autor, der nicht seine Meinung zu dieser Frage äußert. Die
Magistri in theologia wurden genötigt, sich in ihren Disputationes de quolibet
über dieses Problem auszusprechen. Allein in den Quodlibeta, die von diesem
Zeitpunkt an bis 1320 bekannt sind, wird die Frage ex professo 36 mal
aufgeworfen 41. Die Baccalaurei in theologia behandeln regelmäßig dieses
Problem in ihren Kommentaren zur ersten Distinktion des zweiten
Sentenzenbuches. M. Grabmann hat durch sein unermüdliches Forschen in den
frühesten Quellen der Thomistenschule nachgewiesen, daß eine alte und
ununterbrochene Tradition die Realdistinktion auf den hl. Thomas selbst
zurückführt. Aber diese Tradition ist selbst innerhalb des Dominikanerordens
durchaus nicht einmütig. Zwei Überlieferungen laufen schon von Anfang
an nebeneinander her 42.

Wenn man sich diesen kurz angedeuteten geschichtlichen Hintergrund
vor Augen hält, erkennt man, wie sich der Dominikaner Johannes Quidort
notgedrungen mit dem Problem des Verhältnisses von Sein und Wesen
auseinandersetzen mußte. Seine Stellung suchen wir in diesem und in folgenden
Artikeln darzulegen.

1. Ist das Sein ab extrinseco oder ab intrinseco

Johannes Quidort unterscheidet in seinen Werken ein doppeltes
Sein : das « esse quidditativum », das dem Wesen eigen ist, und das « esse

actualis existentiae », durch das ein Ding existiert. Hier stellen wir uns
die Aufgabe, zu untersuchen, was Quidort unter dem letztgenannten
Sein, dem Sein im vollen und eigentlichen Sinn versteht und wie er
dessen Beziehung zum Wesen auffaßt.

Nach Johannes Quidort ist die grundlegende Frage für das

Verhältnis von Wesen und Sein, ob dieses Sein dem Seienden von innen
her, von seinen inneren Prinzipien, oder aber von außen her zukommt.
Unser Autor setzt sich mit dieser Fragestellung in allen seinen Schriften
auseinander — abgesehen vom Correctorium — und scheint so diesem
Punkt eine besondere Bedeutung zuzumessen.

Zum ersten Mal äußert sich Quidort über dieses Problem im ersten

40 Paulus, a. a. O. 220-237.
41 P- Glorieux, a. a. O., Table idéologique, s. v. Esse et Essentia, 351-352 ;

Hocedez, Theoremata (82) f.
42 Hocedez, a. a. O. (106) f. ; Grabmann, Doctrina 131-190.



12 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Buch seines Sentenzenkommentars. Zur dist. 8 heißt die 5. Frage : « Utrum
aliqua creatura sit corruptibilis per naturam vel desinibilis esse. » 43 Der
Autor geht dabei von einer Meinung aus, nach der das Sein gleich
notwendig aus der Form fließt wie die risibilitas aus dem Menschsein. Daraus

wird geschlossen, daß die formae subsistentes, die reinen Formen,
das Sein nicht verlieren können. Diesen Schluß widerlegt Johannes durch
die Verneinung der Prämisse :

« Sed pono, quod esse non fluit a prineipiis intrinsecis ipsius formae,
sed fluit a prineipio extrinseco ipsum esse causante. Unde res quac-
cumque non habet esse formaliter per formam, sed est ens entitate,
sicut currens currit cursu formaliter. Unde licet animal anima sit
animal formaliter, non tarnen animal anima est formaliter, sed animal
entitate est formaliter, effective autem a principio extrinseco pro-
ducente ipsum esse, ita quod entitas sit proprietas adveniens ab
extrinseco naturae rei entis. Unde ista est per accidens : hoc est ens. »44.

In diesem fundamentalen Text ist schon ein Großteil der Grundideen

Quidorts enthalten. Er stellt die These auf, daß das Sein nicht
aus den inneren Prinzipien der Form hervorfließt, sondern von einem
äußeren Prinzip. Näherhin sind es zwei äußere Prinzipien, die der Autor
für das Entstehen des Seins annimmt und die er genau unterscheidet :

ein wirkursächliches äußeres Prinzip, das das Sein hervorbringt, und ein
formalursächliches äußeres Prinzip, das er « entitas » nennt. So ist für
Quidort jede Formahirsächlichkeit der Form gegenüber dem Sein

ausgeschlossen. Damit ist für ihn die Frage gelöst : das Sein kommt von
außen.

Quidort stützt diese seine These vom esse ab extrinseco auf
Autoritäten. Es werden drei Hauptzeugen angeführt, die alle das Sein in
Beziehung zu Gott als seiner Ursache stellen :

— Avicenna sagt in seiner Metaphysik ausdrücklich : « Quod non esse

de se convenit creaturae, esse vero solum per relationem ad suum
prineipium a quo est effective. »

— Für dasselbe spricht sich auch der anonyme Commentator super Li-
brum de Causis (Thomas aus : « Quod esse in creatura est per solam
creationem, ea vero quae ad esse consequuntur per quandam infor-

43 Diese Quaestio trägt auf dem Rand den Verweis « Articulus », was auf die
angegriffene These im Mémoire justificatif hinweist (Müller, a. a. O. 346 f.) —
Wir zitieren die folgenden Stellen aus dem Sentenzenkommentar nach dem aus
den Handschriften kollationierten Text von J.-P. Müller (vgl. oben S. 4 und Anm. 24)

unter Verweis auf die Basler Handschrift : Basel, Universitätsbibliothek, B. III, 13

B). Diese Hs wurde jüngst ab f. 83 neu paginiert.
44 I Sent. d. 8 q. 5 (B : f. 48rb).



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 13

mationem. » Hinzu kommt die Aussage des Liber de Causis : « Et
textus dicit, quod prima rerum creatarum est esse. »

— Zuletzt wird De Hebdomadibus des Boethius aufgeführt : « Dicitur
quod alio habet creatura quod sit, et alio quod sit aliquid. Quia quod
sit aliquid, hoc habet per formam suam ; quod vero sit, hoc solum
habet ex relatione ad causam. »45

Nachdem er diese grundsätzliche Frage gelöst hat, an dieser Stelle

zwar nicht durch Vernunftbeweise, sondern unter Berufung auf
Autoritäten, wendet Johannes Quidort das Ergebnis auf die hier von ihm
erörterte Frage der Vergänglichkeit der geschaffenen Dinge an : « Cum

ergo, ut patet ex omnibus his, esse non consequatur formam per se, dico

quod nulla creatura est incorruptibilis per naturam seu indesinibilis
esse. »46

Während also unser Autor im ersten Buch seines Sentenzenkommentars

unsere Frage nicht direkt behandelt, sondern nur im
Zusammenhang mit einem anderen Problem gestreift hat, widmet er im
Kommentar zum zweiten Buch diesem Punkt eine ganze Quaestio. Die
Überschrift gibt in prägnanten Ausdrücken die Fragestellung und führt uns

zum ersten Mal die beiden naturphilosophischen Vergleiche vor, mit
denen uns Quidort immer wieder seine Ansicht klar zu machen sucht :

« Utrum esse fluat a principiis intrinsecis essentialibus rei, vel sit
immissum ab extrinseco, et hoc est quaerere : Utrum sit in creatura
esse sicut lumen in sole vel sicut lumen in aere, vel sicut calor in
igne, vel sicut calor in aqua calefacta. »

47

Zu Beginn der responsio wird eine Meinung angeführt, nach der

nicht nur das Sein, sondern jede proprietas nicht aus den inneren und
wesenhaften Prinzipien eines Dinges fließen, sondern alle vom « extrin-
secus generans ». Dies wird damit bewiesen, daß nichts bezüglich
desselben zugleich causa subjectiva und causa efficiens sein kann, d. h. daß

die konstitutiven Prinzipien eines Dinges nicht zugleich auch Wirkursache

der proprietates sein können. Als Beispiel wird die generatio ignis
angeführt, bei der zuerst vom ignis generans durch seine eigene substantielle

Form die substantielle Form des Feuers eingeführt wird und ebenso
die Wärme durch die dem ignis generans eigene Wärme. Es wird jedoch
das Zugeständnis gemacht, daß die proprietates nicht direkt von außen

zu kommen brauchen, sondern mittels der Form vom generans hervor-

45 Ib. (B : f. 48va). 4« Ib.
" II Sent. d. 1 q. 3 (B : f. 86vb).



14 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

gebracht werden können. In diesem Sinn könnte man davon sprechen,
daß das Subjekt die Wirkursache seiner proprietates sei.

Quidort lehnt diese Theorie, wenigstens in dieser allgemeinen Form,
als gegen die Erfahrung verstoßend ab. Er unterscheidet zwischen der

proprietas, die der Einführung der substantiellen- Form vorangeht und
diese ist nicht von den inneren Prinzipien verursacht, « sed magis a

generante » — und den proprietates, die auf die Einführung der Form

folgen. Hinsichtlich der letzteren glaubt Quidort, daß sie von den

inneren wesentlichen Prinzipien des Dinges selbst verursacht sind, da sie

mit diesem untrennbar verknüpft sind.
An diese kurze kritische Bemerkung zu der eingangs dargelegten

Meinung knüpft unser Autor, ohne weiter darüber disputieren zu wollen,
seine eigene Auffassung zu der in dieser Quästion gestellten Frage. Er
glaubt, daß zumindest für das Sein des Geschöpfes angenommen werden

muß, daß dieses von außen kommt « sicut lumen in aere non est ab

aere, sed a sole, et calor in aqua calefacta non est ab aqua, sed ab igne
calefaciente ». Für das Sein gilt also das, was Johannes oben von der
ersten Klasse der proprietates sagt : diese fließen nicht aus den inneren

Prinzipien hervor, sondern « magis a generante ». Diese seine These stützt
Quidort erstens auf Beweise aus der Vernunft und zweitens « multiplici
auctoritate ». Da er im ersten Sentenzenbuch dieses Problem nur
gelegentlich einer anderen Frage berührt hat, konnte er sich dort mit
Autoritätsbeweisen begnügen ; hier dagegen muß er seine Ansicht auch durch
Vernunftbeweise belegen.

Im ersten dieser Vernunftbeweise wird folgendermaßen argumentiert :

Wenn das Sein aus den inneren Prinzipien des Wesens eines Dinges
fließen würde, dann wäre jedes Geschöpf durch diese inneren Prinzipien
sich selbst « sufflciens principium essendi ». Mit anderen Worten : die

Kreatur wäre Ursache ihrer selbst. Ein Sich-selbst-verursachen ist
kontradiktorisch, wie Johannes mit Hilfe eines bekannten Augustinuszitats
aus De Trinitate darlegt, auf das er auch im Mémoire justificatif
anspielt 48. Augustinus führt zu Beginn des genannten Werkes drei irrige

48 « Primo, ratione. Quia si esse flueret a principiis intrinsecis essentialibus
rei, iam quaelibet creatura per sua principia essentialia esset sibi sufficiens principium

essendi. Quod falsum est, quia secundum Augustinum, I» De Trinitate,
,nulla res est quae seipsam gignat ut sit*. Unde Augustinus ibi habet pro maiori
inconvenienti dicere Deum esse a seipso, quam dicere Deum esse candidum vel
obliviscentem vel mutabilem. » Ib. (B : f. 86vb). — Augustinus, De Trinitate, 1,1,1.
PL 42, 820. — Quidort, Mém. just. 33 (Zeilenzählung der ed. Müller; vgl. oben

Anm. 31).



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 15

Meinungen an. Die erste überträgt die Begriffe aus der Körperwelt auf
Gott und nennt diesen z. B. weiß oder rot. Das ist sicher ein Irrtum,
sagt Augustinus, aber es gibt weiß und rot in der Körperwelt. Andere

übertragen die Natur und die Regungen der menschlichen Seele auf Gott
und stellen sich deshalb diesen als vergessend und sich wieder erinnernd

vor. Das ist ebenfalls abwegig, doch finden sich diese Zustände in der
Seelenwelt. Eine dritte Meinung dagegen entbehrt jeder Grundlage. Sie

ist nicht nur in bezug auf Gott unhaltbar, sondern auch in der
stofflichen oder geistigen geschöpflichen Ordnung unmöglich. Die Vertreter
dieser letzten Auffassung behaupten nämlich, daß Gott sich selbst zeuge
und ins Dasein rufe. Solch eine Annahme ist unhaltbar, denn nach Augustinus

ist es ausgeschlossen, daß irgend etwas sich selbst in seinem Sein

hervorbringt.
Für das zweite Argument, mit dem er das esse ab extrinseco beweisen

will, stützt sich Quidort auf die Distinktion der « modi dicendi per se »49.

Es kann nämlich etwas von einem Ding auf eine dreifache Weise

ausgesagt werden : « per se primo modo » : das Prädikat bezeichnet etwas

zum Wesen des Subjektes Gehörendes, wie z. B. : der Stein ist ein Körper ;

« secundo modo » (per se) : das Prädikat bezeichnet eine propria passio
des Subjektes, wie z. B. : der Stein ist hart oder der Mensch ist risibilis ;

schließlich kann etwas noch « accidentaliter vel per accidens » ausgesagt
werden, d. h. ohne irgend eine notwendige Beziehung des Prädikats zum
Wesen des Subjekts, wie z. B. : der Stein « ist » oder das Wasser ist warm.
Die auf dieser Unterscheidung gründende Argumentation unseres Autors
geht nun dahin : Wenn das Sein ab intrinseco fließen würde, dann wäre
die Aussage, daß etwas « ist » oder das « Sein » hat, « per se, saltern
secundo modo dicendi per se ». Dies ist aber eine unmögliche Annahme,
denn was einem Ding per se zukommt, kommt ihm immer zu, so wie
die risibilitas dem Menschen als solchem zukommt, selbst wenn er nicht
existiert. Wenn ich also zugebe, daß das Sein ab intrinseco fließt, dann
muß ich auch zugeben, daß es dem Geschöpf immer zukommt, daß dieses

sein Sein nicht verlieren kann. (Man beachte hier wieder die Verknüpfung
mit dem Problem der Vergänglichkeit der Geschöpfe Diese Folgerung
ist für Quidort unhaltbar. So bleibt nur noch die Möglichkeit, daß das
Sein einem Geschöpf « neutro modo », in keinem der genannten modi
dicendi per se, sondern « accidentaliter » zukommt. Das Sein wird weder
formaliter noch effective durch die Form vermittelt. Entsprechend dem

19 Dieselbe Distinktion findet sich auch I Sent. d. 8 q. 5 ; vgl. unten S. 24.



16 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Paralleltext aus dem ersten Buch seines Sentenzenkommentars, den wir
oben zitiert haben, sagt Quidort wieder, daß das Geschöpf sein Sein

formaliter durch die « entitas » hat, die er hier als eine gewisse
Teilnahme am göttlichen Sein bestimmt ; effective aber hat es sein Sein

von Gott, weil das Sein im Geschöpf als universalior effectus auch dem

universalior agens zugeteilt werden muß 50.

Als argumentum ex auctoritate werden vier Zeugnisse angeführt. Drei
kennen wir schon aus dem ersten Buch. Sie erscheinen hier wieder in
veränderter Reihenfolge und in etwas abgewandelter und teilweise
präziserer Form. Als erster Autoritätsbeweis wird ihnen ein Schriftwort
vorangestellt : « Creavit omnia ut essent » (Sap. 1, 14). Daraus schließt
Johannes : « Ecce quod dare esse attribuit sacra Scriptura Deo. »51

Wohl am klarsten spricht sich unser Autor im « Mémoire justificatif

» aus. Die dort verteidigte These gleicht der Überschrift der eben

behandelten Quästion aus dem Sentenzenkommentar ; die beiden
Vergleiche sind nur verkürzt : « Esse non est proprietas fluens ab essentia,
sed est ab extra sicut calor in aqua et lux in aere. »52

Zu seiner Rechtfertigung führt Johannes — dem Zweck der Schrift
entsprechend — im Gegensatz zum Sentenzenkommentar, zuerst
Autoritätsbeweise an. Er stützt sich hier nicht so sehr auf « Autoritäten »

60 « Item, si esse flueret ab intrinseco, tunc praedicatio qua praedicatur .est'
vel ,esse' de aliquo, esset per se, saltern secundo modo dicendi per se, sicut ista,
homo est risibilis. Hoc autem est falsum, quia illud quod convenit per se alicui
primo modo vel secundo, convenit ei semper. Unde homo semper est risibilis, ita
quod homine non existente adhuc homo est risibilis. Si ergo esse conveniret crea-
turae per se, sive primo modo, sive secundo modo, quod oportet concedere si
ponatur quod fluit a principiis intrinsecis essentialibus rei, tunc nulla creatura
posset amittere esse, sicut nec homo risibite, quod non est dicendum. Unde adver-
tendum quod aliquid convenit alicui per se primo modo, ut cum dicitur aqua est

corpus, aliquid secundo modo, ut cum dicitur aqua est diaphana, aliquid vero
accidentaliter, ut cum dicitur aqua est calida. Ita, lapis est corpus, primo modo ;

lapis est durus, secundo modo ; sed lapis est, neutro modo, sed accidentaliter vel

per accidens, quia nec per essentiam suam formaliter nec effective, sed entitate,
quae est quaedam participatio divini esse, creatura est formaliter, sed a Deo effective,

quia esse in creatura est universalior effectus, et ideo debet attribui univer-
saliori agenti, ipsi Deo. » II Sent. d. 1 q. 3 (B : f. 86vb-87ra).

61 « Item, Avicenna, VI" Metaphysicae suae : Creatura de se habet non esse,
sed quod sit habet a causa. Item, Boethius, De Hebdomadibus : Alio habet res

quod sit aliquid, quia per naturam sui generis, ut quod sit homo vel animal, et
alio quod sit, quia quadam participatione extrinseca sui principii, sive entitate
formaliter, quae est quaedam participatio divini esse, et a Deo effective. Item,
auctor De Causis dicit quod esse est per creationem, cetera vero quae ad esse con-

sequuntur per informationem. » Ib. (B : f. 87ra).
62 Mem. just. 2 f.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 17

im hergebrachten Sinne, sondern zitiert in erster Linie Zeitgenossen. Er
will damit offensichtlich beweisen, daß er mit seiner Lehre kein Einzelgänger

ist. Es sind dies Thomas von Aquin, Aegidius Romanus und die

ganz zum Schluß des Artikels genannten zwei Magistri in theologia, ein
« Joannes Premonstratensis et frater Stephanus », die sich in ihren Dispu-
tationes de quolibet für diese Ansicht Quidorts entschieden haben. Den
hl. Thomas nennt Quidort in diesem Artikel gleich fünfmal namentlich
und zitiert ihn ausführlich für drei Argumente. Zwar erwähnt er auch
im Correctorium und Quodlibet manchmal den Aquinaten 53, aber nie
wie hier unter genauer Angabe der Fundstellen. Von den üblichen «

Autoritäten » wird nur der Auetor de Causis ausführlich zitiert, der zusammen
mit Avicenna auch in den Quästionen des Sentenzenkommentars schon
erschien. An unserer Stelle wird dazu zweimal Algazel erwähnt, der im
Sentenzenkommentar fehlt, wo aber noch Boethius mit seinem Werk
De hebdomadibus angeführt ist.

Um jeden Zweifel auszuschließen wird eingangs angegeben, daß

unter « esse » das « esse actualis existentie » und unter « essentia » die
« quidditas » des Geschöpfes verstanden wird. Ebenso schickt der Autor
voraus, daß er niemand gesehen oder gehört habe, der die entgegengesetzte

Lehre vertreten hätte, daß nämlich das Sein eine proprietas sei,
die aus dem Wesen des Geschöpfes hervorfließe. Dies steht doch wohl
im Widerspruch zu seinem Kampf gegen das Diktum « forma dat esse »

und zu der Meinung der Platoniker, die er selbst öfter zitiert. Doch
scheint er diese seine Aussage vielleicht selbst dadurch einzuschränken,
daß er beifügt : « Sicut etiam dicunt omnes qui dicunt esse et quid-
ditatem creature différé. »54

— Der erste der nun folgenden fünf Autoritätsbeweise wird aus
Thomas, Summa Theologiae I q. 3 a. 4 entnommen und wörtlich zitiert :

Das Sein, das von dem Wesen verschieden ist, kann nicht von den

prineipia essentialia herrühren, sondern muß von einem anderen, von
außen verursacht sein. Der Grund des Aquinaten ist : « Quia nulla res
sufücit sibi quod sit sibi causa essendi, si habeat esse causatum. » Wir
sehen, daß dies der gleiche Beweis ist wie der erste Vernunftbeweis im
zweiten Buch des Sentenzenkommentars, nur ausführlicher. Dieser geht
also auf Thomas von Aquin zurück.

63 Quodl. I q. 10 (ed. Heiman 289-291) findet sich eine dreifache, immer
ausdrücklichere Anspielung auf Thomas : « Ideo alii ponentes. iste doctor dicit...
Unde dicit... ut Thomas... »

61 Mém. just. 4-7. Zur piaton. Auffassung vgl. : I Sent. d. 8 q. 5 (oben S. 12) ;

Quodl. I q. 2 (ed. Heiman 274-276).

2



18 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

— Der zweite Thomasbeweis stammt aus dessen Summa Contra
Gentiles II c. 52. Dort unterscheidet er Schöpfer und Geschöpf, indem
er sagt : das Sein kommt dem primum agens « secundum propriam natu-
ram », den übrigen Seienden jedoch nur « per modum participationis »

zu. Quidort spricht hier die Vermutung aus, daß Thomas diese Doktrin
von dem arabischen Philosophen Algazel übernommen habe.

— Als dritte Thomasstelle wird die Quaestio Disputata De Potentia
herangezogen, wo q. 3 a. 4 als Prinzip aufgestellt wird : « Esse est a solo
Deo. »55

— Nun wird Aegidius von Rom zitiert mit seinen quaestiones dispu-
tatae de esse et essentia. Quidort sagt, daß dieser dort wie Thomas
überall lehrt : « Quod esse est a solo Deo et determinatio ad esse ab
aliis principiis. »

— Als letzte Autorität erscheint der auctor De causis mit seiner
Lehre : « Quod anima non dat esse nisi per virtutem divinam que est
in ea. »58

Nach diesen fünf Autoritätsbeweisen folgen drei Vernunftbeweise.
Jedoch stützt sich der Verfasser auch bei ihnen wenigstens zum Schluß
jedes Beweises auf eine oder mehrere Autoritäten. So beim ersten auf
Augustinus, beim zweiten auf Aristoteles, Avicenna und Algazel, beim
dritten wieder auf Thomas und Aegidius.

— Der erste dieser Beweise ist nur eine Zusammenfassung des oben
an erster Stelle zitierten Thomastextes. Es handelt sich um das gleiche
Argument, das wir schon im zweiten Buch des Sentenzenkommentars
angetroffen haben : « Si enim esse flueret ab essentia creature, iam crea-
tura esset sibi causa essendi. » Dort finden wir ausführlich mit dem
Hinweis auf De Trinitate erläutert, was hier nur mit dem Nebensatz
angedeutet wird : « Quod reputatur enormis error a beato Augustino. » 57

— Auch den zweiten Vernunftbeweis finden wir an besagter Stelle,
zwar ohne daß er dort Autoritäten nennt, doch viel weiter und klarer
ausgeführt. An unserer Stelle im Mémoire justificatif zeigt Quidort nur
anakoluth-artig auf, daß, wenn das Sein einem Ding « per se et a se »,

d. h. ab intrinseco zukommt, es ihm notwendig zukommt wie die anima-
litas (primus modus dicendi per se oder die risibilitas (secundus modus

54 Quidort zitiert ungenau : « Item, in questionibus disputatis de creatione,
in corpore illius questionis, utrum creare potuerit communicari creatura... » (Mém.
just. 23 f.).

56 Ib. 8-29.

" Ib. 30-33.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 19

dicendi per se) dem Menschen 58. Im Sentenzenkommentar spricht er
noch klar von der akzidentellen Beziehung zwischen Sein und Wesen

und führt diese näher aus.

— Der dritte Vernunftbeweis ist neu59. Da das Sein allgemeiner und
erster Effekt in den Dingen ist, scheint es entsprechend, daß er auch von
der ersten und allgemeinen Ursache dieser Dinge hervorgebracht wird :

« Item, cum esse sit communissimus et primus effectus in rebus, vide-
tur esse proprium Dei qui est prima et universalis causa rerum, ita
quod nec creature dant esse nisi per virtutem divinam in eis, licet
contrahant ipsum esse. Ratio quorumdam doctorum, ut Thome et
Egidii et aliorum. »

6U

Den für seine konkrete Verteidigung wohl durchschlagendsten Beweis

hat sich Quidort auf den Schluß aufgespart : Zwei Magister der Pariser
Universität sind im Jahre 1295 in ihren Disputationes de quolibet öffentlich

für diese These des Johannes Quidort eingetreten. Der Text dieser
beiden letzten Autoren ist bis jetzt unbekannt61.

Einen Schritt weiter führt das Quodlibet I q. 2 62. Zwar ist die
Ausdrucksweise in diesem Werk sehr schwierig und manche Stellen bleiben
dunkel, sodaß es schwer ist, den Gedankengang des Autors klar zu
verstehen. Daß einigen Sätzen kaum ein eindeutiger Sinn abzugewinnen
ist, mag zum Teil auf eine ungenaue Textüberlieferung zurückgehen.
Doch dieser Text ist wichtig, da hier ausführlich auf die Verteidiger des

« esse ab intrinseco » eingegangen wird. Johannes spricht zwar in diesem

Zusammenhang nicht ausdrücklich von « esse ab intrinseco », doch geht
die ganze Disputation um dieses Problem. Als Ausgangspunkt seiner

Untersuchung dient die ihm vorgelegte Frage : « Utrum ei quod est

necesse esse formaliter repugnet esse ab alio. » Dieses « necesse esse

formaliter » ist nichts anderes als « habere esse formaliter per suam essen-

tiam », d. h. ab intrinseco. Wir beobachten auch hier wieder den

Zusammenhang mit dem Problem der Vergänglichkeit oder Unvergänglichkeit
der Geschöpfe, denn « necesse esse » und « incorruptibile esse »

entsprechen sich.
Drei Vertreter eines « necesse esse » stellt uns Quidort vor. Im Sed

68 Ib. 34-39.
69 Nebenbei wird dieses Argument schon angedeutet in II Sent. d. 1 q. 3

(vgl. Anm. 50).
60 Mém. just. 40-43.
61 Vgl. die Ausführungen zu den namentlich angegebenen « Magister Joannes

Premonstratensis et frater Stephanus» bei: Müller, a.a.O. 348-351.
02 Ed. Heiman 274-276.



20 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

contra Avicenna : « Qui dicit quod multa sunt necesse esse. » Eingehend
setzt er sich im Hauptteil mit Aristoteles und den Piatonikern auseinander,

die beide für die reinen Formen ein « necesse esse formaliter »

annehmen, obwohl sie es auf verschiedene Weise begründen. Für Aristoteles

ist das Motiv die Identität von Sein und Wesen. Die Platoniker
hingegen begründen es mit der Lehre vom « esse consequitur formam ».

Quidort vermerkt sowohl am Schluß der Darlegung der aristotelischen
wie der platonischen Auffassung, daß dieses notwendig mit der forma

separata bzw. forma simplex gegebene und verknüpfte Sein nach diesen

Autoren ein « esse ab alio » nicht aus- sondern trotzdem einschließt :

« licet secundum eum ab alio habeat esse, quia posuit a quo omnia » —
« et tarnen est a quodam alio ». Diese offensichtliche Antinomie nimmt
unser Autor als Ausgangspunkt für seine These. Es ist ganz unmöglich
für ihn, beides zugleich festzuhalten : « Quod res habeat undecumque
esse necesse formaliter ab alio. » Deshalb gibt es für Quidort nur ein

einziges notwendiges Sein, nämlich Gott. Alles andere kann nur
mögliches Sein genannt werden. Die Verteidigung dieser These gegen die
beiden entgegenstehenden Ansichten teilt Quidort in einen zweifachen

Aspekt auf : « Primo ex eo quod est rem esse seipsa formaliter ; secundo,

ex eo quod est rem ex necessitate habere esse. » Wir greifen hier nur
den zweiten Gesichtspunkt heraus, die Argumentation gegen das « necesse

esse ».

Die Beweisführung Quidorts zum genannten Punkt verläuft
folgendermaßen : Jedes Ding hat das Sein von sich selber oder von einem
anderen. Wenn ich nun behaupte, ein Ding habe das Sein von einem

anderen, so kann ich unmöglich ohne Widerspruch gleichzeitig von ihm
aussagen, es habe das Notwendig-sein aus sich selbst. Das esse ab alio
besagt eben, daß dem Ding das Sein oder Nicht-sein kontingent ist, also

ihm nicht notwendig zukommt63.
Man könnte dagegen einwenden : Ein Ding wird zum Notwendigsein

nicht durch sich selbst, sondern durch einen anderen bestimmt und
hat so das « necesse esse ab alio ». Als Beispiel dient der hypothetische
Fall der feststehenden Sonne, bei dem die Luft notwendig hell wäre,
aber doch « ab alio », d. h. von der Sonne die Helligkeit empfangen würde.
Für diese Ansicht wird Avicenna zitiert, der dies für die geistigen Ge-

63 « Secundum sic : quia, cum unumquodque habeat esse vel a se vel ab alio,
ex se non habet necesse esse sed est contingens esse et non esse si habet esse ab
alio. Et ideo necesse esse répugnât ei quod est habere esse ab alio. » Quodl. I q. 2

(ed. Heiman 275).



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 21

schöpfe annahm, genau so wie Schlüsse notwendig das Sein von
notwendigen Prinzipien haben. — Doch dieser Einwurf ist nicht stichhaltig.
Wohl ist es möglich, daß etwas von einem anderen das Notwendigsein
« principiative » hat (wie Gottsohn von Gottvater). Doch « effective » ist
diese Annahme unmöglich, denn dazu wäre gefordert, daß zwischen den

beiden Termini eine notwendige Beziehung bestünde, der eine auf den

anderen angewiesen wäre wie Prämisse und Schluß eines Beweises. Gott
jedoch, das erste Notwendigsein, hat zu nichts eine notwendige Beziehung,

sodaß er davon abhängen würde : « Nullum producturn in diver-
sitate essentiae exigitur ad esse Dei. » Sonst wäre er nicht mehr der
erste Handelnde noch der erste notwendig Seiende, denn was
naturnotwendig handelt, setzt ein anderes Handelndes voraus, von dem es

auf sein Ziel hingerichtet wird.
So kann Johannes Quidort mit Recht den Schluß ziehen : « Ergo

contradictoria implicat, quod aliquid sit necesse esse ab alio. »

Interessant ist, daß Quidort im Gegensatz zu den Piatonikern Aristoteles

« cum aliqua scrupulositate » behandelt. So drückt er sich bei der

Darlegung seiner Ansicht äußerst vorsichtig aus : « Quia forte Philoso-

phus substantias separatas a materia posuit esse formaliter necesse esse ;

forte, quia secundum eum sunt suum esse. » Gegen Ende der Quästion
kommt er nochmals in einer Art responsio auf die beiden gegnerischen
Ansichten zurück. Falls Aristoteles die angeführte Auffassung
zugeschrieben werden kann, so muß nach Quidort das « esse ab alio » eher

als ein « esse sub alio » gedeutet werden : « Si posuit nescio. Si tarnen
ita intenderit, dico quod non posuit quod ab alio esse habuerit, sed

sub alio. » Ja, er geht sogar so weit, daß er zum Abschluß noch Aristoteles

gegen Avicenna ausspielt : « Ad argumentum in Contrarium dicen-
dum quod in hoc non teneo Avicennam, nam Philosophus dicit in primo
Coeli et Mundi quod impossibile est quod aliquid sit necesse esse et
habeat esse ab alio. »

Fassen wir das Ergebnis der obigen Darstellung der Lehre Quidorts,
wie sie uns in seinen verschiedenen Werken entgegentritt, zusammen, so

bietet sich uns folgende Entwicklung dar :

Im ersten Buch seines Sentenzenkommentars kommt er nur nebenbei
auf unser Problem zu sprechen. Er spricht sich deutlich dafür aus, daß
das Sein von außen komme, führt aber nur drei Autoritätsbeweise an.

Im zweiten Buch dagegen handelt er ex professo über diese Frage
und gibt hier zwei positive Vernunftbeweise für das esse ab extrinseco :



22 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Kein Geschöpf kann seine eigene Seinsursache sein und immer existieren.
Die Autoritäten sind die gleichen wie im ersten Buch.

Im Mémoire justificatif werden neue Autoritäten hinzugefügt :

Thomas und Aegidius Romanus. Außerdem wird auf eine mutmaßliche
Abhängigkeit des Thomas von Algazel verwiesen. Neben den Vernunftbeweisen

aus dem Sentenzenkommentar tritt ein weiterer auf : Dem

primus et communissimus effectus in rebus entspricht die prima et
universalis causa rerum.

Während Quidort im Mémoire justificatif noch feststellt, daß seines

Wissens niemand die Lehre vom esse ab intrinseco vertritt, führt er uns
im Quodlibet I q. 2 zwei Richtungen vor, die dies in gewissem Sinn,
nämlich für die getrennten Substanzen, annehmen : Aristoteles und die
Platoniker. In der Auseinandersetzung mit dieser Lehre spricht Quidort
sich wieder, wenn auch unter anderen Formulierungen, klar für das esse

ab extra aus. Mit der Annahme, daß das Sein von innen, aus dem Wesen

eines Dinges hervorfiieße, ist für ihn logisch jede Schöpfung, jede
Seinssetzung ab alio, ausgeschlossen.

Als Hauptbegründung für diese These des esse ab extrinseco, wie
auch für die damit verknüpfte Bezeichnung des Seins als eines Akzidenz,
beruft sich Quidort auf die Tatsache der Schöpfung. Er betont immer
wieder die seinsmäßige Abhängigkeit der Geschöpfe von ihrer
Wirkursache, die außerhalb ihrer selbst liegt. Aus sich selber hat die Kreatur
das Nicht-sein, alle Wirklichkeit stammt von Gott. Das Sein des

Geschöpfes ist Teilhabe am göttlichen Sein.

Wie sehr gerade die These des Johannes Quidort, daß das Sein nicht
von den inneren Prinzipien, sondern von außen her dem Geschöpf
zukommt, von den Zeitgenossen im Hinblick auf die Lehre des hl. Thomas

disputiert wurde, zeigt uns z. B. die Randbemerkung zur betreffenden

Quästion im zweiten Buch des Sentenzenkommentars :

« Thomas, questione disputata utrum anima sit incorruptibilis, dicit
quod fluit ab anima esse incorruptibile per se, in solutione 41

argumenta, 5 et 19 et in principali. Item, dist. 8 in libro primo. Contra Gentiles,

libro II, cap. 51 et 52, videtur dicere Thomas esse fore ab extrinseco

quo res est ens actu. Nota de potentia q. 5, art. 1° in fine
principalis. Alibi autem contrarium. Item in questionibus disputatis,
utrum anima sit composita ex materia et forma. Item, prima parte,
q. IX, art. 2«. »

64

64 Wien, Nationalbibliothek, Ms. 2165, f. 81rb ; zitiert durch: Müller,
a. a. O. 348.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 23

Ein Vergleich der angegebenen Stellen ergibt, daß in keinem dieser
Texte bei Thomas sich eine ähnliche Gegenüberstellung und Erörterung
des ab extrinseco und ab intrinseco findet. Den Terminus « extrinsecus »

treffen wir nur einmal an und zwar eigentlich nicht genau im von Quidort
gebrauchten Sinn : « Principium activum perpetuitatis aliquorum est
extrinsecus. »65 Die Texte befassen sich mit der Frage der Vergänglichkeit

und Veränderlichkeit der Geschöpfe, mit der Rolle der Form gegenüber

dem Sein oder mit der Zusammensetzung aus « esse » und « id quod
est »66. Diese Randglosse sagt uns im Grunde dasselbe, was wir schon
anhand der obigen Texte Quidorts feststellen konnten : Die Frage, ob
das Sein von innen oder von außen her dem Geschöpf zukommt, steht
in engem Zusammenhang mit diesen anderen Problemen der Seinslehre
und läßt sich nur in Verbindung mit ihnen lösen.

Das Gegensatzpaar esse ab intrinseco — esse ab extrinseco findet
sich außer der im Mémoire justificatif zitierten Stelle der Summa Theo-

logiae 67 schon im Frühwerk des hl. Thomas, in De Ente et Essentia,
in fast wörtlicher Entsprechung68. In abgeschwächter Form taucht der

genannte Gegensatz nochmals in der Summa Contra Gentiles auf69.

Jedenfalls sehen wir, daß diese Gegenüberstellung beim Aquinaten selten

auftritt und wir nie eine so scharfe Betonung des Von-außen-kommens

antreffen, wie bei Quidort. Dessen Formulierungen wie z. B. « ab extrinseco

erumpens » oder « immissum ab extrinseco »70 haben bei Thomas

von Aquin keine Parallele.
Während also Quidort in der starken Betonung des esse ab extrinseco

über Thomas hinausgeht, kann er sich für die Begründung dieser
These aus der Schöpfungstat Gottes voll auf den Aquinaten berufen.
Gott als den Ursprung jeden Seins anzunehmen ist Gemeingut aller christlichen

Denker. So ist z. B. der von Quidort angewandte Schluß vom
Sein als dem « universalior », « communissimus et primus effectus » auf
den « universalior agens » und die « prima et universalis causa » ein bei
Thomas häufig wiederkehrendes Prinzip, das bis auf Aristoteles und Plato
zurückgeht71.

65 S. Thomas, Anima a. 14 ad 5.
60 Der Verweis ohne Titelangabe : « Item, dist. 8 libro primo » bezieht sich

wahrscheinlich auf : S. Thomas, I Sent. d. 8 q. 3 a. 2.
67 S. Th. I q. 3 a. 4 ; Quidort, Mém. just. 8-18.
68 Ente et Essentia c. 4 (ed. Spiazzi n. 27).
69 C. G. I c. 22.
70 Quidort, I Sent. d. 8 q. 5 ; II Sent. d. 1 q. 3 (vgl. oben).
71 Quidort, II Sent. d. 1 q. 3 ; Mém. just. 40/41. — S. Thomas, S. Th. I



24 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

2. Das Sein ist im Verhältnis zum Wesen ein Akzidenz.

Johannes Quidort spricht in seinen Werken immer wieder davon,
daß das Sein dem Geschöpf zufällt, « accidit », daß es ein « accidens »

des geschöpflichen Wesens sei. Solche Ausdrücke sind uns im vorigen
Abschnitt schon im Zusammenhang mit den Stellen begegnet, in denen

unser Autor das Von-außen-kommen des geschöpflichen Seins betont.
Es ist jetzt an Hand der Texte zu untersuchen, wie er dies versteht und
näherhin umschreibt.

Zum ersten Mal treffen wir auf eine einschlägige Feststellung in der

Quästion über die Vergänglichkeit der Geschöpfe im ersten Buch des

Sentenzenkommentars. Nachdem der Autor dargelegt hat, daß das Sein
eine von außen der Natur des Dinges zukommende proprietas sei, fährt
er fort :

« Unde ista est per accidens : hoc est ens. Et hoc Philosophus satis
innuit, quia eodem modo déterminât de problemate de accidente et
de problemate simplicis inhaerentiae. Dico ergo, quod esse est in natura
existente sicut lumen in acre aliquo modo. Unde sicut videmus in
aere quod ibi est essentia aeris, est ibi diaphanitas, est ibi lumino-
sitas, ita quod essentia aeris est, per quam aer est aer ; diaphanitas
vero fluit ab ipsa essentia aeris tamquam quaedam proprietas essen-
tiam aeris inseparabiliter consequens, causata a principiis intrinsecis
ipsius aeris, sicut risibilitas sequitur hominem ; lumen autem conse-
quitur ipsum aerem, non tamquam causatum a principiis intrinsecis
ipsius aeris, sed magis tamquam accidens ab extrinseco erumpens.
Unde sicut ista est vera per se primo modo : aer est aer, ita ista
etiam est per se vera secundo modo : aer est diaphanus, ista autem :

aer est luminosus, neutro modo. Eodem modo dico quod ista est per
se primo modo : Angelus est angelus, ista vero est per se secundo
modo : angelus intelligit, quia intelligere vel esse intelligens cäusatur
a proprio principio ipsius angeli, nec umquam ipsum dimittit. Ista
vero : Angelus est, nullo modo est per se, cum esse non sit de intra-
neitate ipsius angeli, nec sicut essentia, nec sicut causatum a propriis
principiis, sed ab extrinseco. »

72

In diesem Text wird die Aussage « per se » der Aussage « per accidens

» gegenübergestellt. Das dialektische Argument der modi dicendi

per se, das hier gebraucht wird, kennen wir schon aus dem zweiten
Vernunftbeweis für das esse ab extrinseco 73. Genauhin wird hier ausdrück-

q. 45 a. 5 ; In De Causis 1. 3 (ed. Pera n. 82) ; Pot. q. 3 a. 5. — Auch die « quarta via »

gründet auf dem gleichen Prinzip (vgl. S. Th. I q. 2 a. 3 ; C. G. I c. 13).
72 I Sent. d. 8 q. 5 (B : f. 48rb-va). 73 Vgl. oben S. 15.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 25

lieh nur gesagt, daß die Aussage, daß etwas « ist », das « Sein » hat, eine
akzidentelle Aussage ist. Aber doch scheint der Verfasser durch den
Kontext dem konkreten Sein selber einen akzidentellen Charakter
zuzuschreiben. Den Vergleich leitet er mit den Worten ein : « Dico ergo,
quod esse est in natura existente sicut lumen in aere aliquo modo. »

Außerdem scheint die akzidentelle Note des Seins nur eine andere
Ausdrucksweise für das esse ab extrinseco zu sein. Quidort leitet aus dem
einen das andere ab. In diesem Text wird also an Hand der
Unterscheidung der modi dicendi — per se und per accidens — das Beispiel
erklärt, mit dem der Verfasser den akzidentellen Charakter des Seins

vergleicht. Von der Luft kann man nämlich das Wesen (primus modus
dicendi per se), die diaphanitas, die aus dem Wesen, den inneren
Prinzipien der Luft hervorfließt (secundus modus dicendi per se) und die
luminositas aussagen. Mit letzterer wird das Sein des Geschöpfes
verglichen, denn diese luminositas wird nicht von den inneren Prinzipien
der Luft verursacht, sondern ist « magis tamquam accidens ab extrinseco

erumpens ». Die entsprechende Aussage ist daher nicht per se,
sondern per accidens. Zu beachten ist, daß Quidort an dieser Stelle
ausdrücklich sagt « aliquo modo », d. h. daß der Vergleich nicht zu pressen ist.

Im Zusammenhang mit seinen Ausführungen über die relationes in
divinis im selben Buch des Sentenzenkommentars kommt Quidort auch
auf die Relationen bei den Geschöpfen zu sprechen. Er stellt fest, daß
eine Relation, eine reale Beziehung und Hinordnung auf etwas anderes,
beim Geschöpf niemals unmittelbar auf dessen Wesen gründen kann.
Sie beruht vielmehr immer auf irgend einem Akzidenz, letztlich jedesmal
auf dem Sein, das ein Akzidenz des geschaffenen Wesens ist : « Super
esse quod est ei accidens, scilicet accidens ipsi essentiae. »74 So ist die
relatio innerhalb der geschöpflichen Ordnung selbst ein Akzidenz. Dieser
Text bezeichnet also das Sein ausdrücklich als ein « Akzidenz ».

Im zweiten Buch des Sentenzenkommentars erfahren wir schon in
der ersten Quästion einiges darüber, daß der Vergleich mit dem Licht
sich nur « aliquo modo » auf das Sein anwenden läßt und zugleich führt
der Verfasser neue Vergleiche vor. Hier wird das Problem angeschnitten,
ob das Geschöpf sich in dauerndem Werden (fieri) oder in einem stabilen,

71 « Sed haec ratio ultima non valet, quia respectus realis numquam immediate

fundatur super essentiam creaturae, sed super esse quod est ei accidens,
scilicet accidens ipsi essentiae... Unde omnis relatio in creaturis est accidens, quia
immediate fundatur super accidens, quia saltern super esse vel super aliquod aliud
accidens. » I Sent. d. 26 q. 1 (B : f. 62rb).



26 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

beständigen Sein, d. h. im Zustand steter Neu-schöpfung, oder aber in
einem Gewordensein, Geschaffensein befinde. Die Lösung Quidorts ist
in kurzen Zügen folgende : Das Sein des Geschöpfes geht durch einen
« simplex effluxus » oder eine « simplex influentia » vom Schöpfer aus.
Es fließt aus dieser seiner Quelle hervor wie ein Strahl von der Sonne 75.

Deshalb sind die unstofflichen Geschöpfe nur im ersten Augenblick ihrer
Erschaffung, die als eine « productio instantanea » aufgefaßt wird,
zugleich « in fieri et in facto esse »76. Nachdem sie aber einmal ins Dasein

getreten sind, kann man nicht mehr von einem « Werden » sprechen, da
keine « innovatio », keine Erneuerung oder Neuschaffung des Seins

erfolgt. Die Schwierigkeit der Gegner Quidorts ist, daß sie meinen, ohne

ein « fieri » in den Geschöpfen würde man deren Abhängigkeit von Gott
aufgeben. Quidort betont ebenfalls immer wieder die ständige seinsmäßige
Abhängigkeit vom Schöpfer. Doch daneben stellt er als zweite Bedingung,
um von einem « Werden » sprechen zu können, gerade die genannte
« innovatio » auf. Gottes Beziehung zum Geschöpf ist unveränderlich.
Deshalb ist in diesem Fall die zweite Bedingung, eine « innovatio » nicht
gegeben 77.

Im zweiten Einwand dieser Quaestio wird so argumentiert : was

ständig von der Gegenwart seiner Ursache abhängig ist, befindet sich
in dauerndem Werden. So ist der Sonnenstrahl in der Luft ständig von
der Gegenwart der Sonne abhängig und deshalb ist das Licht auch in

75 « Aliqui distinguunt in ista quaestione et bene... Quaedam exeunt in esse

per simplicem effluxum, sicut radius exit a sole et res ereata exit a créante. Secundum

hoc ergo esse talium rerum quantum ad simplicem effluxum quo primo res
producuntur in esse, simul est in fieri et in facto esse. » II Sent. d. 1 q. 1 (B : f. 85ra-b).

76 « Unde in talibus mutationibus instantaneis fieri et factum esse sunt idem
re, solum differentia ratione, quia factum esse dicitur de talibus secundum se et
absolute, sed fieri in comparatione ad praecedens tempus, cuius terminus est
instans, in quo talis res producitur. Secundum hoc ergo esse talium rerum quantum
ad simplicem effluxum, quo primo res producuntur in esse, simul est in fieri et in
facto esse...» Ib. (B: f.8 5rb).

« Et ideo dicendum quod creaturae permanentes post primum instans suae
creationis vel productionis sunt in facto esse respectu cuiuslibet agentis, et suum
fieri est in primo instanti suae productionis. Unde fieri et factum esse non semper
sunt simul, immo factum esse se habet ad fieri, sicut terminus motus ad motum
suo modo, quod dico, semper dico, propter productionem instantaneam. Et ideo,
sicut motus et terminus motus numquam sunt simul, ita fieri et factum esse saltern
non semper sunt simul in permanentibus. » Ib. (B : f. 86ra).

77 « Deus autem immobiliter se habet ad creaturam... ita esse cuiuslibet
creaturae est unum ab una et simplici Dei influentia generatum et conservatum.
Ita etiam est de Deo respectu creaturae, quia ipse immutabiliter vel immobüiter
se habet, non influit sibi novum esse, sed primum esse influxum conservât. » Ib.
(B : f.85va).



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 27

dauerndem Werden. Nun hängt aber das Sein ununterbrochen von der

Gegenwart der Erstursache ab, weil nach der im Mittelalter häufig zitierten

Stelle aus Gregor jedes Geschöpf ins Nichts sinken würde, wenn es

nicht von der Hand des Allmächtigen gehalten würde 78.

Der Verfasser führt in langer Disputation und Korrektur der
verschiedenen Meinungen auf die Abwandlung dieses Beispieles zu, wobei

er auch einen wichtigen Verweis auf den Ursprung dieses Vergleiches

gibt : Er soll von Algazel « in primo tractatu Metaphysicae suae in fine »

stammen 79. Nach Johannes Quidort ist dieses Beispiel zwar « valde
bonum », aber man muß einen zweifachen Unterschied beachten :

a) Das Licht hat in der Luft ein schwaches und unvollkommenes,
ein intentionales Sein ; es ist deshalb mehr in fieri als in facto esse. Die
substantiae rerum dagegen haben ein reales Sein, denn die « res creatae
subsistentes recipiunt formas naturales secundum analogiam et pro-
portionem perfectam ». Sie können deshalb nicht nur in fieri, sondern
auch in facto esse genannt werden 80.

b) Zum zweiten ist das Licht nur per accidens in fieri, weil sich
der Lichtkörper, die Sonne, ständig bewegt und so dauernd einen neuen
Lichtstrahl erzeugt. Gott jedoch verhält sich zum Geschöpf unbeweglich
und unveränderlich, und so ist das Sein des Geschöpfes auch durch eine

einzige und einfache influentia Gottes geschaffen und erhalten.

78 « Praeterea, quod continue dependet a praesentia suae causae, illud videtur
esse in continuo fieri. Sicut apparet quod, quia radius solaris in aere continue
dependet a praesentia solis in aere, ideo lumen est in continuo fieri. Sed esse crea-
turae continuo dependet a praesentia primae causae, quia, secundum beatum
Gregorium, omnis creatura in nihil tenderet, nisi manu omnipotentis teneretur.
Ideo etc. » Ib. obj. 2 (B : f. 85ra). Vgl. Gregorius M., Mor. XVI 37, 45. PL 75,
1143 C-D.

70 Vgl. folgende Anm. und die Verweise in Mém. just. 22 und Corr. 17, 234

Corruptorium Corruptorii « Circa » ; Artikel und Zeilenzählung der ed. Müller).
80 « Item etiam deficit in exemplo, quod tarnen videtur ponere Algazel, in

primo tractatu Metaphysicae suae, in fine, quia non est ad propositum propter
duo : quia lumen aliter habet esse in sole, aliter in aere, quia in sole habet esse
reale, in aere autem non recipitur ut forma naturalis perfecta, sed magis per modum
intentionis. Unde habet ibi esse intentionale, sicut color in medio vel imago in
speculo. Unde sicut similitudo hominis non manet in speculo nisi ad praesentiam
hominis, propter debile esse, ita lumen propter debile esse quod habet in aere non
manet nisi ad praesentiam corporis luminosi, id est ad praesentiam solis. Propter
quod, ratione imperfecti esse quod habet in subiecto, potius dicitur esse in fieri
quam in facto esse. Sed res creatae subsistentes recipiunt formas naturales secundum

analogiam et proportionem perfectam, et substantiae rerum sunt sub esse
reali, non intentionali. Et ideo in eis non solum potest dici res fieri, sed esse facta. »

II Sent. d. 1 q. 1 (B : f. 85va).



28 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Wenn wir demzufolge das Verhältnis des Lichtes zur Luft auf das

Verhältnis des Seins zum Geschöpfe anwenden wollen, so müssen wir
uns die Sonne als feststehend vorstellen, sodaß nur ein einziger Lichtstrahl

vorhanden ist, der durch eine einzige und einfache influentia
der Sonne hervorgebracht wird und beständig bleibt81.

Das gleiche drückt Quidort mit zwei anderen Beispielen aus, von
denen das Gesagte in korrelativer Weise gilt. Das Bild im Spiegel ändert
sich nur durch die Bewegung des Spiegels oder des Beschauers. Es paßt
auf das Verhältnis Gott-Geschöpf nur, wenn beide als feststehend
angenommen werden. Dann wird kein neues Bild erzeugt, sondern das

vorhandene einfach im Sein erhalten 82. Kurz darauf bringt unser Autor
als weitere Erläuterung das Beispiel vom « sigillum in aqua non fluente ».

Die « impressio » geschieht nur im ersten Augenblick ; nachher wird sie

nur erhalten « sine influxu superveniente novo » 83.

In der Quästion des zweiten Buches seines Sentenzenkommentars,
in der über die Realdistinktion von Sein und Wesen gehandelt wird,
faßt Quidort seine Darlegungen mit dem Satz zusammen :

« Et ideo dico quod esse est accidens creaturae per illum modum,
per quem illud quod advenit alicui dicitur ei accidens, et differt
realiter ab essentia creaturae. »

84

81 « Item, etiam secundo deficit exemplum, quia lumen in aere quantum est
de se, est in facto esse. Unde quod sit in fieri, hoc solum est per accidens, scilicet
propter motum localem continuum corporis luminosi. Quia propter motum
continuum ipsius solis, sol continue habet alium et alium aspectum ad quemlibet
punctum ipsius aeris, et ideo, secundum aliam et aliam directionem sui ad aerem
fit semper nova generatio radii in quolibet puncto aeris. Unde si sol staret immo-
bilis, ita quod semper esset in eadem dispositione et oppositione ad aerem, non
esset ibi nisi unicum lumen generatum et servatum ab uno et simplici et indefi-
cienti influxu solis. Deus autem immobiliter se habet ad creaturam, et ideo non
est simile. » Ib.

82 « Exemplum etiam est ad hoc de imagine aspicientis in speculo, quia si
speculum vel aspiciens moveatur, propter aliam et aliam directionem speculi ad
aspicientem et e convcrso, continue nova generatur imago. Sed si speculum et
aspiciens immobiliter starcnt, nec generaretur nec conservaretur ibi nisi sola imago.
Ita etiam est de Deo respcctu creaturae, quia ipse immutabiliter vel immobiliter
se habet, non infinit sibi novum esse, sed primum esse influxum conservât. » Ib.

83 « Si enim ponatur sigillum in aqua non fluente, statim sigilli impressio fiet
ibi et dependet continue ilia figura vel impressio a sigillo, ita quod quamdiu manet
ibi sigillum, tamdiu manet figura. Non tarnen potest dici quod continue fiat ibi
impressio vel figura, sed in prima impressione quae facta est ad praesentiam sigilli
dependet, et ita quantum ad sui durationem continue conservatur sine influxu
superveniente novo. Unde subtracto sigillo statim cessaret ilia impressio. » lb.
(B : f. 85vb).

84 II Sent. d. 1 q. 2 (B : f. 86va).



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 29

Daß das Sein ein « Akzidenz » des Geschöpfes ist, leitet Quidort hier
wieder von der Tatsache ab, daß es von außen her zukommt (« advenit »).

Dieser akzidentelle Charakter scheint dann wiederum als Grund für die
reale Distinktion vom Wesen eines Geschöpfes zu stehen.

Im ad quintum der gleichen Quästion wird ausgeführt, daß zwar
nichts unter dem gleichen Gesichtspunkt einem Ding zugleich wesentlich
und akzidentell sein kann. Aber nichts steht im Wege, unter verschiedenen

Gesichtspunkten beides vom gleichen Ding auszusagen. So ist es

für einen Menschen akzidentell, ob er weiß ist, oder nicht ; jedoch ist
das Weiß-sein für einen weißen Menschen wesentlich. Ebenso ist das

Sein der Essenz zwar akzidentell, sofern sie absolut betrachtet wird. Es

ist dieser jedoch wesentlich und mit ihr untrennbar verknüpft, insofern
sie als von Gott geschaffen aufgefaßt wird, denn in diesem Fall wird
sie als existierende Essenz verstanden 85.

In der nächsten Quästion derselben Distinktion, die ex professo über
das Von-außen-kommen des geschöpflichen Seins handelt, fügt Johannes

gleich in der Überschrift der Frage : « Utrum esse fluat a principiis
intrinsecis essentialibus rei, vel sit immissum ab extrinseco », die Erklärung

bei : « Et hoc est quaerere : Utrum sit in creatura esse sicut lumen
in sole vel sicut lumen in aere, vel sicut calor in igne, vel sicut calor
in aqua calefacta. »86 Im Hauptteil erklärt er seine These vom esse ab

extrinseco ebenfalls mit diesen naturphilosophischen Beispielen : « Vide-

tur quod esse in creatura non sit ab ipsa creatura, sed ab extrinseco,
sicut lumen in aere non est ab aere, sed a sole, et calor in aqua
calefacta non est ab aqua, sed ab igne calefaciente. »87 Oben88 haben wir
schon von dem dialektischen Gesichtspunkt, den modi dicendi per se,

gesprochen, den Quidort hier anwendet. Das Sein wird im Gegensatz

zu diesem « modi dicendi per se » von einem Ding nur « accidentaliter
vel per accidens » ausgesagt, « ut cum dicitur aqua est calida ». Es kommt
ihm also nur per accidens zu.

Quidort schickte seiner These als ersten Einwand voraus, daß, falls
das Sein von außen komme, die Aussage « homo est » eine akzidentelle

85 « Ad quintum dicendum quod bene contingit quod aliquid uno modo con-
sideratum sit accidentale alicui, quod tarnen est essentiale eidem secundum aliam
considerationem. Sicut albedo est accidentalis homini, quae tarnen est essentialis
homini albo in quantum albo. Sic etiam, licet esse sit accidentale ipsi essentiae
ut absolute consideratur, est tarnen essentiale et ab ipsa inseparabile secundum
quod consideratur ut efiectus Dei. » Ib. (Admont, Stiftsbibliothek, 60, f. 28va).

86 II Sent. d. 1 q. 3 (B : f. 86vb).
87 Ib. 88 S. 15.



30 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

wäre. Darauf antwortet er mit einem « concedo », gibt also die
Herleitung des akzidentellen Charakters des geschaffenen Seins aus der
Tatsache seines Von-außen-kommens zu. Dafür verweist er gleich auf zwei
Autoritäten : Averroes und Aristoteles :

« Unde Commentator, V° Metaphysicae, dicit quod est de simplici
inhaerentia, ideo quodammodo est accidentalis. Et propter hoc
Philosophus, II0 Topicorum, sub eodem problemate déterminât pro-
positiones accidentales et de simplici inhaerentia. Quod autem sub
eodem problemate déterminât Philosophus propositiones de genere
et esse, est de esse quidditativo, non de esse actualis existentiae. »

89

Im Correctorium Quidorts findet sich in der Disputation über die
Erkenntnisweise bei den Engeln wieder die Feststellung, daß das Sein

dem Wesen « zufällt ». Zugleich werden zwei neue und besonders wichtige

Zeugen für diese Lehre angegeben :

« Sed ad hoc quod sciat angelus rem esse, indiget existentia rei, non
autem ut speciem a rebus existentibus accipiat, ut dictum est, sed

ut ipsa res speciei illi assimiletur non solum per essentiam, sed per
existentiam actualem. Essentiae enim, ut essentia est, accidit esse et
non esse, ut probat Avicenna et Algazel in Metaphysicis suis. »90

Der Terminus « existentia actualis » läßt keinen Zweifel über den
Sinn von « esse » an dieser Stelle. Der Ausdruck « essentia ut essentia
est » entspricht dem einen Glied der Unterscheidung, der wir oben

begegnet sind : « essentia ut absolute consideratur »91.

Auch der Anklagesatz (« articulus »), der Anlaß gab zur Rechtfertigung

im Mémoire justificatif, nimmt die beiden Beispiele auf : « Esse

non est proprietas fluens ab essentia, sed est ab extra sicut calor in
aqua et lux in aere. »92 Aus den angeführten Thomaszitaten ist ersichtlich,

daß das erste Beispiel sich beim Aquinaten findet93. Hier wird ein
zweites Mal in diesem Zusammenhang auf die beiden arabischen
Philosophen Algazel und Avicenna verwiesen94.

89 II Sent. d. 1 q. 3 (B : f. 87ra).
90 Corr. 17, 230-234.
91 Anm. 85.
92 Mém. just. 2/3.
93 « Vel ab exteriori, sicut calor in aqua causatur ab igne. » Quidort, Mém.

just. 12/3 ; S. Thomas, S. Th. I q. 3 a. 4. — « Esse... non convenit aliis nisi per
modum participationis, sicut calor aliis corporibus ab igne. Hoc idem dicit Algazel,
a quo forsan frater Thomas accepit dictum suum. » Quidort, ib. 20-22 ; S. Thomas,
C. G. II c. 52.

94 Mém. just. 22. 39.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 31

Im Quodlibet I q. 1 treffen wir noch eine bemerkenswerte Äußerung

an, welche in anderem Kontext die gleiche Lehre vorlegt, die wir
schon einmal oben im Sentenzenkommentar kennengelernt haben 95.

Quidort setzt sich hier mit der Frage auseinander : « Utrum eadem res sit
vel esse possit absoluta et relata. »96 Nach der Meinung unseres Autors
ist dies nur in unserer Vorstellung möglich (« secundum acceptationem
intellectus »), nicht aber in Wirklichkeit («secundum existentiam realem

»). Zwischen absolutum und relatum besteht der gleiche Gegensatz
wie zwischen Substanz und Akzidenz. Diese Feststellung erläutert
Quidort auf folgende Weise : Nur das Akzidenz ist « immediate sub respectu »,

unmittelbar auf etwas bezogen. Die Substanz dagegen kann eine

Beziehung zu etwas anderem nicht aus sich selbst besitzen, sondern nur
mittels etwas Zugefügtem (« additum »), eben eines Akzidenz. Dasselbe

gilt auch für die Abhängigkeit einer Substanz — wir dürfen wohl dafür
allgemein « Geschöpf » setzen — von Gott. Die Abhängigkeit von Gott
als der Ursache allen Seins beruht nicht auf dem Wesen eines Dinges,
sondern auf einem Akzidenz, einem additum, dem Sein. Quidort setzt
drei markante Ausdrücke einander gleich : eine geschaffene Substanz

hängt von Gott ab « in ratione creati », « secundum esse actuale » und
« secundum esse quod sibi accidit »97. Auch aus diesem Text sehen wir
klar, wie Quidort den akzidentellen Charakter des Seins mit dem Von-
außen-kommen, dem « additum », verbindet und nur so die Beziehung
zu Gott als dem Schöpfer aller Dinge glaubt erklären zu können.

05 Anm. 74.
96 ed. Heiman 272-274.
97 » Si vero secundo modo intelligatur quaestio de absoluto et relato, secundum

quod dicit rem sub respectu, rem scilicet praedicamentalem, et quaerat utrum
eadem res sit vel esse possit absoluta et relata, dico quod haec potest dupliciter
intelligi, scilicet secundum existentiam realem, et sie dico quod non. Esse enim
relatum est esse sub respectu ad aliud ; esse autem absolutum est esse in se. Et
ideo, sicut idem non potest esse substantia et accidens, sic nec absolutum et
relatum, quia contradictio implicatur utrobique. Esset enim per se et non per se, et
in se et non in se. Nulla enim res est immediate sub respectu nisi accidens solum,
quia substantia non habet ordinem ad aliquid secundum se, sed solum secundum
aliquid sibi additum ; et res absoluta, hoc modo, non est nisi substantia, et res
relata non est nisi accidens. Et ideo, sicut nihil est substantia et accidens, sie
nihil idem est relatum et absolutum. Substantia enim dependet a Deo in ratione
creati, et non secundum quod substantia vel essentia sed secundum esse actuale,
quia creavit Deus ut essent omnia. Et sic substantia, secundum esse quod sibi
accidit, dependet a Deo ut a causa, nec ad aliquam creaturam habet dependentiam
vel ordinem nisi secundum quod aliquid sibi accidit, sicut homo non est duplum
nisi secundum quantitatem, nec similis nisi secundum qualitatem, nec aliquid pro-



32 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Das sind die Texte, in denen Quidort seine Meinung über das
akzidentelle Verhältnis des Seins zum Wesen äußert. Doch was versteht
unser Autor darunter, wenn er das Sein als « accidens » bezeichnet Wir
müssen hier feststellen, daß Quidort selbst uns keinen klaren Aufschluß
über diese Frage gibt, öfter stellt er, wenn er vom Sein als Akzidenz

spricht, dieses der Substanz gegenüber, sodaß man den Eindruck hat,
er spreche vom Prädikament des Akzidenz wie vom Prädikament der
Substanz98. Dagegen handelt es sich im Sentenzenkommentar bei der

Gegenüberstellung der Aussagen per se und der Aussagen per accidens
offensichtlich um ein dialektisches Argumentieren 99. Wir befinden uns
dort in der Aussageordnung : « homo est » ist eine « praedicatio acciden-
talis » 10°. Folgt daraus im Gegensatz zu oben, daß das Sein selbst nicht
akzidentell sich zum Wesen verhält, sondern von diesem nur akzidentell
ausgesagt wird Doch Quidort bringt den akzidentellen Charakter des

Seins aufs engste in Verbindung mit dem Von-außen-kommen des

geschöpflichen Seins und erläutert beides durch die gleichen Beispiele. So

sind für ihn die Begriffspaare : esse per se — esse per accidens und esse

ab intrinseco — esse ab extrinseco scheinbar fast synonym 101. Was
bedeutet das einfache Verb « accidit »102 Was will Quidort sagen, wenn
er zweimal betont, das Sein sei dem Wesen akzidentell, insofern es gerade
als Wesen oder « absolut » betrachtet wird 103 — Alle diese Fragen sind
aus dem Text heraus schwierig zu beantworten. Wir müssen uns
allerdings hier wieder daran erinnern, daß wir es im Sentenzenkommentar
Quidorts mit Reportationen zu tun haben, in denen wir aus der Natur
der Sache keine allzu große Genauigkeit erwarten dürfen.

Unser Autor führt einmal in einem anderen Zusammenhang eine

Unterscheidung der Akzidentien an. Es handelt sich um die Quaestio im
Sentenzenkommentar : « Utrum potentiae animae sint ipsa essentia ani-

mae. »104 Dort beweist er in der Gefolgschaft des hl. Thomas den realen

Unterschied zwischen der Seele und ihren Potenzen. In dem wohl von

ducitur isi secunduum qualitatem. Si autem accipitur secundnm acceptationem
intellectus, sic potest eadem res habere rationem absoluti et relati. » Quodl. I q. 1

(ed. Heiman 273).
98 I Sent. d. 26 q. 1 ; Quodl. I q. 1.
99 I Sent. d. 8 q. 5 ; II Sent. d. 1 q. 3.

100 II Sent. d. 1 q. 3 ad 1 (B : f. 87ra).
101 I Sent. d. 8 q. 5 ; II Sent. d. 1 q. 3.
102 Corr. 17, 234.
103 II Sent. d. 1 q. 2 ad 5 ; Corr. 17, 233/4.
191 I Sent. d. 3 q. 6 (B : f. 40ra).



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 33

Johannes Quidort selbst stammenden Vernunftbeweis105 werden zwei
Arten von Akzidentien unterschieden : die einen sind dem Subjekt inva-
riabiliter verbunden, die anderen dagegen nur variabiliter. Bei der Erklärung

der Verschiedenheit dieser beiden Arten von Akzidentien taucht
das Beispiel auf, das Quidort auch öfters in dem von uns oben

dargelegten Zusammenhang auf das Verhältnis von Sein und Wesen
anwendet : Die diaphaneitas ist ein accidens invariabile oder eine naturalis
proprietas der Luft. Die luciditas dagegen ist nur ein accidens variabile
und kann der Luft nur durch das Bindeglied oder die Vermittlung der

diaphaneitas zukommen. « Accidens invariabile » entspricht also dem von
Quidort im Sentenzenkommentar genannten zweiten modus dicendi « per
se » ; « accidens variabile » dem « per accidens »106. Mit diesem Beispiel
erhärtet der Autor seine These, daß zwischen den variablen Akzidentien
der Seelentätigkeiten und der Seelensubstanz selber invariable
Akzidentien, die Seelenpotenzen, angenommen werden müssen und diese so

real von der Substanz der Seele verschieden sein müssen107.

Nach diesem Text wäre also das Sein ein accidens variabile zu
nennen. Doch hinkt der Vergleich hier stark. Quidort sagt ja an anderer
Stelle : « Lumen consequitur ipsum aerem, non tamquam causatum a

principiis intrinsecis ipsius aeris, sed magis tamquam accidens ab extrin-
seco erumpens. »108 Das kann man natürlich vom psychologischen Akt
der Seelenpotenz nicht sagen. So ist auch aus dieser Stelle keine restlos
klare Entscheidung unserer Frage zu erhalten, was Quidort meint, wenn
er vom Sein als einem Akzidenz spricht.

105 Grabmann, Studien 51.
106 Vgl. I Sent. d. 8 q. 5 ; II Sent. d. 1 q. 3.
107 « Sed dico ad propositam quaestionem, quod potentiae animae ab essentia

realiter distinguuntur. Et hoc ostendo ratione. Quaedam enim sunt accidentia,
quae insunt subiecto invariabiliter, quaedam vero, quae insunt ei variabiliter.
Verbi gratia, aeri enim invariabiliter inest diaphaneitas ; unde sive sit illuminatus,
ut in die, sive non, ut in nocte, semper est diaphanus ; luciditas vero inest ei,
sed variabiliter, quia modo est lucidus, modo obscurus. Similiter superficies cor-
pori inest invariabiliter, sed color variabiliter. Nunc autem est ita, quod accidens
variabile numquam inest alicui nisi mediante accidente invariabili. Et sie, accidens
invariabile, quia est medium, convenit cum utroque, et cum subiecto, quia invariabile,

et cum accidente variabili, quia accidens, sicut luciditas aeri numquam inest
nisi mediante diaphaneitate, nec color corpori nisi mediante superficie. Cum ergo
intelligere et velle sint accidentia circa animam variabilia, non sic potuerunt sibi
inesse nisi mediante aliquo accidente invariabili. Non est autem dare aliquid,
mediante quo insint animae, nisi potentias. Ergo potentiae sunt accidentia invaria-
bilia circa animam, sive naturales proprietates. » I Sent. d. 3 q. 6 (B : f. 40va).

108 I Sent. d. 8 q. 5.



34 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Zusammenfassend, können wir also feststellen, daß das Sein in den

Werken Quidorts immer wieder als dem Wesen akzidentell, ja schlechthin

als Akzidenz bezeichnet wird. Allerdings finden wir bei unserem
Autor darüber keine letzte Klarheit. Mehrmals weist er aber deutlich
auf den Zusammenhang mit seiner These vom esse ab extrinseco hin,
von der er diese Aussagen ableitet. Einmal wird die Bezeichnung des

Seins als Akzidenz auch mit dessen realer Distinktion vom Wesen in
Zusammenhang gebracht. Neben Aristoteles und seinem Kommentator
Averroes zitiert Quidort die beiden Araber Avicenna und Algazel. Zur
Veranschaulichung dienen vier Beispiele : lux in aere, calor in aqua,
imago in speculo und sigillum in aqua non fluente.

Zum Schluß stellen wir noch kurz die Frage : Hat diese Lehre des

Johannes Quidort ihre Grundlage bei seinem Meister, Thomas von A quin?
Der hl. Thomas verneint zwar an einigen Stellen, daß das Sein ein

Akzidenz sei. Doch geht klar hervor, daß dabei das Akzidenz als Genus,
als Prädikament aufgefaßt wird 109. In einer Reihe anderer Texte spricht
Thomas jedoch deutlich davon, daß das Sein bei den geschaffenen Dingen
nur ein Akzidenz ist no. Der Grund für diese Benennung des Seins liegt
aber allein darin, daß dieses definiert werden kann, ohne Rücksicht auf
Sein oder Nichtsein m. In diesem logischen Sinn nennt der Aquinate
das Sein ein Akzidenz. Quidort führt an den einschlägigen Stellen jedoch
diese Begründung nie an, sondern stützt seine Feststellung auf das Von-
außen-kommen des geschöpflichen Seins. Der hl. Thomas bringt außerdem

in diesem Zusammenhang fast jedesmal eine Erklärung oder

Einschränkung an, um einer falschen Auslegung vorzubeugen. Er will mit
den genannten Aussagen nicht behaupten, daß sich das Sein zum Wesen

« quasi per accidens » verhalte ; es ist im Gegenteil die « actualitas cuius-

libet substantiae »112. Das Sein wird Akzidenz genannt « secundum

quamdam similitudinem »113, « large », d. h. in einem erweiterten,
übertragenen Sinn, insofern es keinen Teil des Wesens ausmacht — « proprie
loquendo non est accidens »1U. Solch einschränkende, erläuternde

199 Pot. q. 5 a. 4 ad 3 ; vgl. I Sent. d. 3 q. 4 a. 2 ad 2 ; Quodl. XII q. 5 a. 1 ;

In IV Met. 1. 2 (ed. Spiazzi n. 558).
110 Pot. q. 5 a. 4 ad 3 ; Quodl. II q. 2 a. 1 ; ib. ad 2 ; ib. a. 2.
111 Pot. q. 1 a. 4 ad 8 ; Quodl. II q. 2 a. 1-2.
112 Quodl. II q. 2 a. 1.
113 Pot. q. 5 a. 4 ad 3.
111 Quodl. XII q. 5 a. 1.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 35

Bemerkungen oder gar ein gleichzeitiger Hinweis auf das korrelative
Verhältnis von Sein und Wesen treffen wir bei Quidort nicht an.

Aus den angeführten Zusätzen des hl. Thomas ersehen wir jedoch,
daß er zumindest zwei Arten von Akzidentien unterscheidet. Im gleichen
Kontext wie Quidort, nämlich bei der Frage, ob die Seelenpotenzen mit
dem Wesen der Seele zusammenfallen, gibt uns der Aquinate klaren
Aufschluß über die zwei Auffassungsweisen des Terminus « accidens » :

1. Das Akzidenz im Gegensatz zur Substanz aufgefaßt, insofern es die

neun Genera beinhaltet. 2. Das Akzidenz, insofern es eine akzidentelle,
d. h. zufällige Beziehung des Prädikats zum Subjekt der Aussage
bezeichnet. Sowohl von der akzidentellen wie der essentiellen Aussage
unterscheidet man das Proprium, das zwar nicht zum Wesen eines Dinges
gehört, aber doch von dessen inneren Prinzipien verursacht wird115. Der
Unterscheidung zwischen Proprium und praedicatum essentiale

entspricht die Unterscheidung Quidorts zwischen accidens invariabile und
accidens variabile. Die grundlegende Abgrenzung der beiden Arten von
Akzidentien, für die sich bei den Thomisten bald die beiden Termini
« accidens praedicamentale » und « accidens praedicabile » eingebürgert
haben, fehlt bei unserem Frühthomisten. Die Unklarheiten in Quidorts
Texten rühren von der Vermengung von Seins- und Aussageordnung her.
Nach der Lehre des Aquinaten kann man nicht in der ontologischen,
sondern nur in der begrifflichen, logischen Ordnung vom Sein als von
einem Akzidenz sprechen. Das Sein ist zwar ein Teil der Substanz, aber
nicht ein Teil des Wesens. So ist es ontologisch gesehen der bestehenden
Substanz notwendig ; abstrakt, logisch betrachtet aber hat es nur eine

zufällige, kontingente Beziehung zum Wesen.

Der naturphilosophische Vergleich, der die Beziehung von Sein und
Wesen mit der zwischen dem Licht und der erleuchteten Luft
veranschaulicht, findet sich auch bei Thomas. Allerdings ist er dort allgemein
auf das Verhältnis Gott-Geschöpf und nicht im Zusammenhang mit der
Lehre vom Sein als Akzidenz auf die Beziehung zwischen Sein und Wesen

angewandtlie. Nur an einer Stelle, der von Quidort im Mémoire justificatif

zitierten aus S. Th. I q. 3 a. 4, vergleicht der hl. Thomas das
Verhältnis von Sein und Wesen mit dem der Wärme zum Wasser. Der
dritte Vergleich mit dem Bild im Spiegel stammt aus De Potentia q. 5

a. 1 ad 6. Von dieser Stelle sind die Ausführungen Quidorts in II Sent.

115 Spir. Créât, a. 11 ; S. Th. I q. 77 a. 1 ad 5.
116 z. B. S. Th. I q. 104 a. 1.



36 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

d. 1 q. 1 stark abhängig. Den Vergleich mit dem « sigillum in aqua non
fluente » gebraucht Thomas nicht. Er findet sich dagegen schon im
Sentenzenkommentar des hl. Bonaventura117.

Trotz dieser Abhängigkeit vom Aquinaten hat Quidort in der
Gefolgschaft Avicennas diese, durch den Zusammenhang mit dem Von-
außen-kommen des geschöpflichen Seins und seiner realen Distinktion
vom Wesen noch verstärkte Zweideutigkeit, die in dem Terminus « acci-
dens » steckt, wohl mit Absicht ungelöst gelassen. Eine andere
Seinsauffassung scheint zugrunde zu liegen. Diese wird aber erst aus der

ganzen Seinslehre Quidorts einsichtig.

117 Bonaventura, In I Sent. d. 37, p. 1, q. 1, concl., vol. 1, pp. 638-639. —
Zitiert nach : G. Klubertanz, Esse and Existere in St. Bonaventure. Mediaeval
Studies 8 (1946) 187.


	Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

