Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 5 (1958)

Artikel: Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris
Autor: Trabold, Cyrill
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761489

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CyriLL TraBoLD OSB

Das esse actualis existentiae
nach Johannes Quidort von Paris

Einfithrung

Prilat Martin Grabmann war der erste, der in neuerer Zeit in seinen
grundlegenden « Studien zu Johannes Quidort von Paris OP » auf die
philosophie- und dogmengeschichtliche Bedeutung dieses Autors hin-
wies, den er «die vielseitigste und markanteste Gestalt der alten Pariser
Thomistenschule an der Neige des 13. Jahrhunderts » nannte!. Vorher
kannte man Johannes Quidort vor allem aus der kirchenpolitischen
Streitliteratur, als Vertreter einer unhaltbaren Erklirung der euchari-
stischen Verwandlung, der sogenannten Impanationstheorie, und als Ver-
kiinder eines nahenden Weltendes. Seit den bahnbrechenden handschrift-
lichen Forschungen Grabmanns ist das Interesse fiir die philosophische
Lehre des Johannes Quidort und seine Stellung innerhalb der an Thomas
anschlieBenden Ubergangszeit des scholastischen Denkens weiterhin ge-
wachsen. Besonders hat dazu die Wiederauffindung und Identifizierung
des Fragments einer Rechtfertigungsschrift beigetragen, das uns zeigt,
wie Quidort gerade wegen seiner Seinslehre angegriffen und zur Vertei-
digung seiner Ansicht gezwungen wurde.

Die vorliegende Arbeit 2 geht auf die Anregung meines verehrten Leh-
rers Pyof. P. Dr. Johannes Miiller OSB zuriick, dem auch hier fir die
sachkundige und wohlwollende Forderung meiner Studien von Herzen

! Sitzungsberichte d. Bayr. Akad. d. Wissenschaften, Philos.-hist. KL, Jg. 1922,
3, Miinchen 1922 S. 3.

2 Sie ist ein Ausschnitt der Dissertation, die im Mai 1957 unter dem Titel :
« Esse und Essentia nach Johannes Quidort von Paris im Vergleich mit Thomas

von Aquin » der philos. Fakultit des Pont. Athenaeum S. Anselmi de Urbe vor-
gelegt wurde,



4 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

gedankt sei. Er machte mich im Jahre 1953 auf Johannes Quidort auf-
merksam, dessen Schriften er zum Teil vertffentlicht hat und dessen
umfangreichstes Werk, den Sentenzenkommentar, er augenblicklich fiir
eine kritische Ausgabe vorbereitet. P. Miiller war so entgegenkommend,
mich die Textkollation einsehen und beniitzen zu lassen. Damit waren
mir fiir eine Untersuchung der Seinslehre Quidorts alle wichtigen Quellen
zuginglich.

Uber das Leben des Johannes Quidort ist sehr wenig bekannt. AuBer
den kurzen Notizen in Verzeichnissen der Pariser Magister der Theologie
und den Katalogen der Schriftsteller aus dem Dominikanerorden ergeben sich
kaum feste Anhaltspunkte zur Chronologie seines Lebens.

Das wichtigste Dokument findet sich in der von Stephan von Salanhac
zusammengestellten und von Bernhard Gui iiberarbeiteten Liste der Theo-
logieprofessoren aus dem Dominikanerorden an der Pariser Universitit :

« Frater Johannes Parisiensis, licenciatus anno domini MCCCIIIIe.
Hic obiit in Curia Romana Burdegalis, ubi diffinitivam sententiam
exspectabat anno domini MCCCVIe in festo sancti Mauricii. » *

Ein im gleichen Katalog, aber schon unter den Magistern der vortho-
mistischen Dominikanerschule und vor Albertus Magnus genannter « frater
Johannes Pungens asinum, Parisiensis » hat zu manchen Verwechslungen
AnlaB gegeben *. Denifle und Grabmann haben herausgestellt, daB es sich
um zwei verschiedene Autoren handelt *. Um weiteren Verwechslungen zwi-
schen diesen beiden Johannes von Paris zuvorzukommen, bezeichnet man
den spiteren mit dem Beinamen « Quidort» wie er in einer Handschrift
einmal genannt wird ®. Dieser Johannes Quidort erhielt also 1304 die licentia
docendi und wurde sofort, wie aus der weiter unten zitierten Quelle hervor-
geht, magister actu regens an der theologischen Fakultit der Pariser Uni-
versitit. Im vorhergehenden Jahr (1803) wird er unter den « fratres cele-
briores » des berithmten Dominikanerklosters St. Jacques zu Paris erwihnt,

3 Zuerst verdffentlicht von H. DENIFLE, Quellen zur Gelehrtengeschichte des
Predigerordens im 13. und 14. Jahrhundert : Archiv fiir Literatur- und Kirchen-
geschichte des Mittelalters II, Berlin 1886, 212. Das ganze Werk Bernhards
wurde herausgegeben von T. KAPPELI, Stephanus de Salaniaco et Bernardus Gui-
donis, De quatuor in quibus Deus Praedicatorum Ordinem insignivit. Monumenta
Ord. Fr. Praed. Hist. XXII, Romae 1949. Unser Text steht auf S. 131.

4 DENIFLE, a.a. 0. 204 u. 227 ; KAprpELI, a.a. O. 125.

5 DENIFLE, a.a. 0. 204, Anm. 20 ; GRABMANN, a. a. O. 4-6.

6 Paris, Bibl. Nationale ms. lat. 13781 — zitiert durch : J.-P. Mt/LLER, Le
Correctorium Corruptorii « Circa » de Jean Quidort de Paris, Edition critique (Studia
Anselmiana XII/XIII), Romae 1941, Introduction xxx, Anm. 7. — Ein weiterer
Zuname, der sich ebenfalls in einer Handschrift findet, ist « Surdus» : « Johannes
Parisiensis, cognomento Surdi, determinatio questionis, utrum parochiani mendi-
cantibus rite de peccatis confessi eadem curatis suis repetere teneantur. » Bordeaux,
Cod. 131, fol. 227r — zitiert nach : GRABMANN, a.a. O. 19 ; vgl, ib. 6.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris b

die einmiitig die Appellation Philipps des Schonen an ein Konzil gegen Papst
Bonifaz VIII. unterschrieben 7.

Uber den Grund, der Quidort nach Bordeaux vor den pipstlichen Hof
fithrte, um dort ein endgiiltiges Urteil zu erwarten, unterrichtet uns eine
aus der ersten Hélfte des 14. Jahrhunderts stammende Chronik, das Memo-
riale historiarum, eines andern Johannes von Paris, der Kanoniker von St. Vik-
tor war. Dieser berichtet zum Jahr 1305, daB Quidort eine neue Lehre iiber
die Eucharistie vortrug, die Ansto8 erregte und ihm schlieBlich das Verbot
weiteren Dozierens und den Verlust seines Lehrstuhles an der Pariser Uni-
versitdt eintrug. Daraufhin appellierte er an den Papst und begab sich per-
sonlich an die piapstliche Kurie, die sich damals in Bordeaux aufhielt, um
seine Sache zu vertreten ®. Dort starb er am Fest des hl. Mauritius, d. h.
am 22. September 1306, noch bevor ein Urteil in seiner Angelegenheit ge-
fallt wurde.

Ein weiteres Dokument hat Martin Grabmann verdffentlicht °. Es han-
delt sich um die « Commendatio fratris Johannis de Parisius, quando habuit
vesperas suas», also um eine Lobrede, die ein Pariser Theologieprofessor,
der Promotor Quidorts, am Vorabend seiner Promotion zum Lizentiaten
der Theologie auf ihn hielt. Doch finden sich hier die schwer zu vereini-
genden Aussagen, daB Johannes schon friih (ab infantia) sich dem Orden
des hl. Dominikus angeschlossen hat, daB er aber vor seinem Eintritt ein
hochangesehener Magister Artium war '°. Dieses Dokument gab deshalb zu
verschiedenen Auslegungen AnlaB.

Im Jahre 1928 verdffentlichte P. Glorieuxr das wichtige, von ihm ent-
deckte Bruchstiick der Verteidigungsschrift des Johannes Quidort ''. Auf

7 Vgl. H. DenIFLE, Chartularium Universitatis Parisiensis II, Paris 1891,
S. 43 n. 634 ; dariiber vor allem : J. LECLERcQ, Jean de Paris et I’ecclésiologie du
XIIIe siecle, L'Eglise et I'Etat au moyen age V, Paris 1942, 20/21 ; A. DONDAINE,
Documents pour servir a I'histoire de la province de France. L’appel au concile
(1303). AFP 22 (1952) 381-439.

8 « Frater Johannes Parisiensis de Ordine fratrum Praedicatorum, subtilis
homo et expertus in multis scientiis actuque regens in theologia, ponens de corpore
Christi in sacramento altaris positionem novam et Parisius non consuetam audiri
vel poni, ab episcopo Parisiensi Guillelmo de Orillac et magistris et bachalariis
theologiae pluries auditus, tandem ab archiepiscopo Bituricensi Aegidio, et episcopo
Ambianensi Guillelmo, et magistris theologicae facultatis et multis aliis viris dis-
cretis examinata ejus positione, prohibitus est amplius legere et disputare Parisius.
Sed ipse ad curiam appellavit et ivit, et postea ibidem obiit» — zitiert nach :
Recueil des historiens des Gaules et de la France, XXI, S. 645 E ; vgl. DENIFLE,
Chartularium S. 120, n. 656.

? GRABMANN, a.a. 0. 58-60.

19 « Sic et Johannes noster ab infantia sua mundum relinquens adiit claustrum

religionis, ut facilius et mundius posset vivere et deo servire... Talis est noster
Johannes, qui fuit famosus magister in artibus in vico straminum, antequam in-
traret religionem.» — GRrRABMANN, a. a. O. 59.

11 P, GLORIEUX, Un mémoire justificatif de Bernard de Trilia. RSPT 17 (1928)
405-426. Die irrtiimliche Zuteilung an Bernard von Trilia wurde spiter berichtigt :
Bernard de Trilia ou Jean de Paris, ib. 19 (1930) 469-474.



6 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Grund der in dieser Schrift enthaltenen Zitate des Aegidius von Rom und
ganz besonders des Petrus von Tarantasia, des spateren Papstes Innozenz V.,
datierte er sie um 1286. Da in dieser Schrift gewisse im Sentenzenkommentar
vorgetragene Sitze verteidigt werden, muB dieser ihr vorausgehen. Glorieux
zieht den Schlu8, daB Quidort in den Jahren 1282-85 als Baccalaureus Sen-
tentiarius die Sentenzen « gelesen » hat 2,

Mehrere Jahre spédter hat Glorieux, auf Grund einer von Quidort in
der Verteidigungsschrift zitierten Meinung des Petrus von Tarantia, diesem
ein bisher anonymes Quodlibet zugeteilt und kritisch ediert '*. Zugleich schloB
er daraus, daB Quidort Schiiler des Petrus von Tarantia war und bei dem
erwahnten Quodlibet als Respondens fungierte. Dieses Quodlibet fillt in die
Jahre 1259-69. Als Folge daraus ergab sich als hochst wahrscheinlich, daB
Quidort Thomas von Aquin wihrend seiner zweiten Pariser Magistertitig-
keit (1269-72) in St. Jacques persénlich gekannt und gehért hat. Das alles
148t sich gut verstehen, wenn man die Worte der Commendatio, « ab infantia
sua mundum relinquens adiit claustrum religionis », wértlich nimmt.

Bei der Ausgabe des Correctorium corruptorii « Circa » hat P. Miiller
dargelegt, daB dieses Werk Quidorts den Sentenzenkommentar voraussetzt,
da es auf ihn verweist '*, daB es aber dem Mémoire justificatif vorausgeht.
Er sprach sogar die Vermutung aus, daB das Correctorium der dem Mémoire
justificatif vorausgegangenen Anklage wegen unvollendet blieb '*. Die drei
Schriften : Sentenzenkommentar, Correctorium und Mémoire justificatif
folgten sich also in dieser Reihenfolge und lagen zeitlich eng zusammen.
Da einer heute verschollenen Handschrift aus Venedig zufolge das Correc-
torium vor 1285 verfaBt sein soll, iibernahm Miiller die von Glorieux fiir
den Sentenzenkommentar vorgeschlagene Datierung 1282-84.

Diese chronologischen Daten fanden ziemlich allgemein Aufnahme *°,
Dagegen stellte Pelster 1952 eine andere These auf'?’, die nicht nur die
Annahme, daB8 Quidort Hérer von Petrus von Tarantasia und Thomas von
Aquin war, unmoéglich macht, sondern auch den Lebenslauf und vor allem
die Datierung der einzelnen Werke grundlegend &ndert.

Pelster erhebt folgende villig berechtigte Schwierigkeit : Wenn Johannes
Quidort 1282-84 die Sentenzen las, wieso muBte er dann volle zwanzig Jahre

12 RSPT 18 (1929) 48.

13 P. GLORIEUX, Le quodlibet de Pierre de Tarantaise. RTAM 9 (1937) 238-280;
vgl. besonders : 238-240 u. Anm. 4.

14 MULLER, a.a.O. xxxi.

15 Ib. XXXVII.

18 Vgl. O. LotTIN, Psychologie et morale aux XII® et XIII¢ siécles IV, 2,
Louvain 1954, Table chronologique, 867 ; R. ZavaLLoNI, Richard de Mediavilla
et la controverse sur la pluralité des formes (Philosophes Médiévaux II), Louvain
1951, 230; A. PaTTIN, De Verhouding tussen Zijn en Wezenheid en de transcenden-
tale Relatie in de 2¢ Helft der XIII¢ Eeuw : Verhandelingen van de Koninklijke
Vlaamse Academie voor Wetenschappen, Letteren en Schone Kunsten van Belgie,
Klasse der Letteren : Verhandeling nr. 21, Brussel 1955, 232,

17 F, PELSTER, Zur Datierung der Correctoria und der Schriften des Johannes
von Paris O. P. Divus Thomas (Fr.) 30 (1952) 417-438.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 7

auf die licentia docendi (1304) warten ? Dazu kommt eine andere, ebenso
berechtigte Schwierigkeit. Die Datierung des Correctoriums auf das Jahr 1285,
die sich auf die verschollene Handschrift griindet, die wir nur aus einer Mit-
teilung von J. De Rubeis kennen, ist hochst fraglich. Pelster hebt sodann
die Worte der Commendatio : « Talis est noster Johannes, qui fuit famosus
magister in artibus in vico straminum antequam intraret religionem » her-
vor, und bezeichnet die andere Stelle, nach der er schon in frithem Alter ins
Kloster eingetreten ist, als rhetorische Ubertreibung. Er weist auf einen vom
6. August 1290 datierten Protestbrief des Rektors von Paris hin, in dem
unter den fiir den Grad eines Magister Artium vorgeschlagenen Kandidaten
ein « Johannes de Pariis » erwdhnt wird '®* und méchte in « Pariis » einen
Schreibfehler fiir « Parisius » sehen. Der Genannte wire also kein anderer
als Johannes Quidort. Die Theologischen Schriften, Sentenzenkommentar,
Correctorium und Mémoire justificatif wiren also in den letzten Jahren des
13. Jahrhunderts entstanden. Doch schreibt der Verfasser am Ende seiner
Darlegung, daB er « selbstverstidndlich keinen Anspruch auf unfehlbare Si-
cherheit » erhebe **. Dieser These Pelsters stimmte Heiman in der kurzen
Einleitung seiner Ausgabe des Quodlibet 1 zu *°.

Die Frage der Chronologie der Werke und folglich der dem Jahre 1303
vorausgehenden Lebensdaten des Johannes Quidort steht also noch offen.
Ein Argument, das eher fiir Pelsters These spricht, wurde 1952 von Miiller
vorgebracht : Am SchluB des Fragments der Verteidigungsschrift, das iiber
esse und essentia handelt, wird auf zwei Disputationen hingewiesen, die nach
Aussage der Handschrift im Jahre 1295 stattgefunden haben *!. Die Ent-
stehung dieser Schrift wiare demnach nach 1295 festzulegen.

Auch beziiglich der Frage, welche Werke Johannes Quidort zuzuschreiben
sind, herrscht noch, trotz der Forschungen von Grabmann ** und Glorieux *,
manche Unsicherheit. Hier sollen nur die Werke kurz beschrieben werden,
die fiir die vorliegende Arbeit von Wichtigkeit sind. Es sind vier Schriften :
Der Sentenzenkommentar, das Correctorium corruptorii « Circa », das Mé-
moire justificatif und das Quodlibet I. Da die Frage der absoluten Datie-
rung fiir die drei erstgenannten Werke noch offen steht, miissen wir uns
auf die relative Chronologie beschrinken, d. h. auf die Reihenfolge, in der
sie entstanden sind.

1. Der Sentenzenkommentar des Johannes Quidort ist uns in sieben Hand-
schriften erhalten. Er wird sowohl in diesen, wie in den &ltesten Katalogen
Johannes von Paris zugeschrieben, sodaB iiber dessen Autorschaft keine

® DENIFLE, a.a. 0. II, 43 n. 569.

' PrLSTER, a.a. O. 438.

20 A, HeimanN, The First Quodlibet of Jean Quidort : Nine Mediaeval Thin-
kers, Studies and Texts, Toronto 1956, 271.

*t J.-P. MULLER, A propos du Mémoire justificatif de Jean Quidort, L’article

sur le rapport entre I'essence et l'existence. RTAM 19 (1952) 349.
22 GRABMANN, Studien.

28 GLORIEUX, Repertoire I, n. 60, S. 189-193.



8 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Zweifel mehr bestehen. Die kritische Ausgabe wird augenblicklich von P. Jo-
hannes Miiller OSB vorbereitet, wie er in einem Artikel : « Les reportations
des deux premiers livres du Commentaire sur les Sentences de Jean Quidort
de Paris OP » ?* angezeigt hat. In diesem Artikel wird die fiir die Bewertung
dieses Sentenzenkommentars iiberaus wichtige Tatsache dargelegt, daB wir
es nicht mit einem von Quidort selbst verfaten Werk, sondern mit Repor-
tationen zu tun haben. Es handelt sich also um Aufzeichnungen, welche
seine Horer wiahrend der Vorlesungen festhielten. Daraus sind die vielen
Ungenauigkeiten und Liicken in den uns iiberlieferten Handschriften zu er-
kliren. Zur Charakteristik dieses Sentenzenkommentars hat schon M. Grab-
mann darauf hingewiesen, daB er sich, wohl unter dem Einflu8 des hl. Thomas,
durch ein entschieden philosophisches Geprige auszeichnet. Der Autor bevor-
zugt in der Auswahl seiner Quaestiones philosophische Probleme oder philo-
sophisch-theologische Grenzfragen, selbst bei an sich theologischen Mate-
rien **, Fiir eine Darstellung der Seinslehre Quidorts kommt dieser Schrift
also gréBte Bedeutung zu. — Die Abfassungszeit ist nach dem oben Gesagten
noch umstritten. Auf Grund von Verweisen im Correctorium kann jedoch
mit groBer Wahrscheinlichkeit erkannt werden, daB der Sentenzenkommen-
tar vor diesem oder zumindest gleichzeitig verfat wurde. Nach Glorieux
und Miiller wire das zwischen 1282 und 1284 *°, wihrend Pelster die Ent-
stehungszeit etwa um 1298 ansetzt *’.

2. In seinem Correctorium corvuptorii « Circa », dessen kritische Edition
P. Miiller besorgte, offenbart sich Johannes Quidort als ein eifriger Ver-
teidiger des hl. Thomas gegen die Angriffe Wilhelms de la Mare. Es steht damit
in einer Reihe mit den iibrigen vier bekannten Antwortschriften, in denen
die Dominikaner sich gegen die franziskanischen Angriffe auf ihren groBen
Mitbruder zur Wehr setzten. Diese Gegenschriften stellen ein hochst inter-
essantes Zeugnis fiir das erste Stadium des Kampfes um die Lehre des
Aquinaten dar, der seinen Ausgangspunkt schon in dem Widerspruch hat,
den Thomas selbst wihrend seiner zweiten Pariser Lehrtdtigkeit 1269-1272
wegen seines Aristotelismus erlebte **. Der Aufbau dieses Correctorium cor-
ruptorii « Circa » folgt Punkt fiir Punkt dem « Correctorium fratris Thomae »
des Wilhelm de la Mare, der eine Reihe von Sdtzen aus den Werken des
hl. Thomas seiner Kritik unterzog. Die Gegenschrift des Johannes Quidort
ist unvollendet. Sie umfaBt blo8 die Artikel, die sich auf die Summa Theo-
logiae I und I-1I beziehen und auch innerhalb dieser zwei Teile sind manche
Artikel iibergangen. Das Vorgehen in jedem einzelnen der Artikel des Wer-

24 Ang 33 (1956) 361-414 ; vgl. ib. 362 Anm. 1 und 366 f. Die Handschriften
des Sentenzenkommentars sind eingehend beschrieben ib. 367-379; vgl. auch
Appendice II, Bibliographie sur Jean Quidort, ib. 413/4.

25 GRABMANN, Studien 43.

26 MULLER, Correctorium xxx111 und XxXVI.

27 PELSTER, a.a. 0. 437.

28 Vgl. dazu: P. GLORIEUX, La littérature des Correctoires. Simples notes.
RT 33 (1928) 69-96 ; id., Les Correctoires. Essai de mise au point. RTAM 14 (1947)
287-304.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 9

kes Quidorts ist immer dasselbe : zuerst eine kurze Zusammenfassung des
angefochtenen Lehrpunktes des hl. Thomas, dann eine Wiedergabe der Kri-
tik des Wilhelm de la Mare und zuletzt die ausfiihrliche und ins einzelne
gehende Verteidigung des Aquinaten. — Grabmann glaubte diese Schrift
bald nach den Angriffen des englischen Franziskaners, also um 1279 ansetzen
zu miissen. Miiller schrieb in der Einleitung zu seiner kritischen Ausgabe, daB
das Werk zwischen 1282-1284 entstanden sei. Nach Pelster dagegen wire
die Entstehung etwa um 1298 zu datieren.

3. Die dritte fiir unsere Arbeit in Betracht kommende Schrift ist das
Fragment einer excusatio oder Rechtfertigungsschrift, in der sich Johannes
Quidort gegen Anschuldigungen, die im AnschluB an seine Vorlesungen iiber
die Sentenzen des Lombarden erhoben wurden, rechtfertigt. Von dieser Schrift
besitzen wir nur zwei Fragmente. Das erste, 17 Artikel umfassende, wurde
von P. Glorieux entdeckt und 1928 verdffentlicht *. Glorieux gab der Ver-
teidigungsschrift den konventionellen Titel « Mémoire justificatif », unter
dem sie in dieser Arbeit zitiert wird. Das zweite Fragment, das den sehr
wichtigen und fiir unsere Studie in Frage kommenden Artikel iiber die Be-
ziehung von Sein und Wesen beinhaltet, wurde von M. Grabmann entdeckt
und verdffentlicht *°, von Glorieux seinem richtigen Autor, Johannes Qui-
dort zugeteilt und von Miiller neu ediert *'. Zu Beginn der Artikel dieser
Rechtfertigungsschrift steht der eigentliche « Articulus », d. h. der aus seinem
Sentenzenkommentar entnommene Satz, der beanstandet wurde. Im Fol-
genden sucht der Verfasser durch Anfithrung von zahlreichen traditionellen
Autoritidten wie von Zeitgenossen sich zu verteidigen. Nach dem am Ende
des fiir uns in Frage kommenden Artikels angefiithrten Verweis auf zwei
Disputationen, die nach Aussage der Handschrift im Jahre 1295 zu Paris
stattgefunden haben, wire die Entstehung dieses Artikels in das genannte
Jahr oder noch spiter zu legen *2. Glorieux dagegen setzt seine Abfassung
nach 1285/6 an, da die Quaestiones disputatae De esse et essentia des Aegi-
dius von Rom zitiert werden. Er iibernimmt dabei die in der Handschrift
unbegriindete Lesart Grabmanns, der als Datum fiir die erwihnte Dispu-
tation das Jahr 1279 ansetzte %3

4. Die vierte gesicherte Schrift Quidorts, die wir heranziehen miissen,
ist sein Quodlibet I, das zehn Quistionen umfalt und von A. Heiman ediert
wurde **. M. Grabmann hat in seinem grundlegenden Werk iiber Quidort

2 Vgl. oben Anm. 11.

30 M. GrRaBMANN, Doctrina S. Thomae de distinctione reali inter essentiam
et esse documentis ineditis saeculi XIII illustratur : Acta Hebd. thom., Romae
1924, 131-190.

®* MULLER, A propos du Mémoire justificatif 344/5.

3 MULLER, a.a.O. 349.

¥ P. Grorieux, Jean Quidort et la distinction réelle de l'essence et de
I'existence. RTAM 18 (1951) 155.

% HEIMAN, a.a. O. — N. B. Die Bezeichnung Quodlibet I, die vom Heraus-
geber gebraucht wird, legt nahe, daB Johannes Quidort mindestens noch ein wei-
teres Quodlibet zuzuschreiben ist. GLorieux, La littérature quodlibétique II
(Bibl. Thom. XXI), Paris 1935, 182, spricht die Vermutung aus, daB Quidort ein



10 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

schon auf die starke inhaltliche und methodische Verwandtschaft dieses
Quodlibet mit dem Sentenzenkommentar des gleichen Autors hingewiesen .
Es behandelt einzelne schwierige Fragen der Metaphysik. Diese Disputation
muB in den Jahren 1304 und 1305 stattgefunden haben, da Johannes Qui-
dort erst 1304 Magister der Theologie wurde und schon 1305 die Universitit
wegen seiner der Héresie verdichtigen Eucharistielehre verlassen muBte .
Der Text der einzigen Handschrift, die uns das Quodlibet iiberliefert hat,
ist nicht immer einwandfrei. Es gibt Anzeichen, die darauf hinweisen, daB
es nicht eine definitive Redaktion des Johannes Quidort ist. Der Grund
war wohl die Unterbrechung seines I.ehramtes.

Um die Stellung Quidorts richtig bewerten zu konnen, miissen wir uns
kurz das Milieu des ausgehenden 13. Jahrhunderts vergegenwirtigen.

Zu Lebzeiten des Meisters von Aquin scheint das Problem des Verhilt-
nisses von Sein und Wesen nicht im Vordergrund der Disputation gestanden
zu haben. Andere Fragen beschiftigten und erregten die Geister. Doch fast
schlagartig verdndert sich das Bild schon ein paar Jahre nach dem Tode des
hl. Thomas. Einer seiner Schiiler, 4egidius Romanus, legt die Realdistinktion
zwischen Sein und Wesen in eindeutigen und klaren Worten dar und be-
zeichnet sie als das Fundament des ganzen Systems. Aegidius nennt Sein
und Wesen « duae res realiter differentes» *’. Nur so glaubt er erkliren zu
konnen, daB das Geschépf nicht sein Sein « ist», sondern das Sein « hat ».
Seinsteilhabe besagt Beschrinkung, setzt Potenz voraus. Die Akt-Potenz-
Struktur aber bringt notwendig die reale Distinktion von Sein und Wesen
mit sich. — Doch sofort erhebt sich von allen Seiten Widerspruch. Heinrich
von Gent scheint der Wortfiihrer der Gegner gewesen zu sein und bekimpfte
mit aller Entschiedenheit die reale Distinktion von Sein und Wesen als eine
distinctio inter rem et rem im Sinne des Aegidius. Das Erscheinen des ersten
Quodlibet Heinrichs im Jahre 1276 war offensichtlich das Signal fiir die
leidenschaftliche Kontroverse ?*, Man kann in den Werken der beiden Auto-
ren von 1276-1287 die jeweilige Antwort auf die vorausgehende Schrift des
anderen verfolgen *’. Heinrich faBt das Sein nicht wie Aegidius als Akt,
sondern als eine Relation, Beziehung zu Gott auf. Jedoch will Heinrich auch

zweites Mal de quolibet disputiert hat. Doch ist dieses Quodlibet handschriftlich
ungeniigend bezeugt.

35 GRABMANN, Studien 35-41,

38 HriMAN, a.a. 0. 271,

37 AEGIDIUS ROMANUS, Theoremata de Esse et Essentia, th. 19 ; vgl. E. Ho-
cEDEZ, Aegidii Romani Theoremata de Esse et Essentia, Texte précédé d'une intro-
duction historique et critique, Louvain 1930, 134.

38 E. HoceEDEz, Gilles de Rome et Henri de Gand. Greg. 8 (1927) 358-384 ;
id., Le premier quodlibet d’'Henri de Gand, ib. 9 (1928) 92-117; J. PauLrus, Les
disputes d’Henri de Gand et Gilles de Rome sur la distinction de I'essence et
I’existence. Arch. d'Hist. doctr. et litt. M. A. 13 (1942) 323-358.

3 ], PaurLus, Henri de Gand, Essai sur les tendences de sa métaphysique
(Etudes de philos. médiévale XXV), Paris 1938, 281 ; E. HocEDEZ, Richard de
Middleton, Paris 1925, App. 467-473.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 11

nicht nur von einer rein gedanklichen Unterscheidung sprechen, denn man
kann das Wesen als vom Sein getrennt denken. Er vertritt deshalb eine
distinctio secundum intentionem *°.

Von 1276 an, als Heinrich von Gent in seinem ersten Quodlibet der
These des Aegidius seine intentionale Distinktion entgegenstellte, gibt es
kaum einen Autor, der nicht seine Meinung zu dieser Frage duBert. Die
Magistri in theologia wurden genétigt, sich in ihren Disputationes de quolibet
iiber dieses Problem auszusprechen. Allein in den Quodlibeta, die von diesem
Zeitpunkt an bis 1320 bekannt sind, wird die Frage ex professo 36 mal
aufgeworfen *!. Die Baccalaurei in theologia behandeln regelmiBig dieses
Problem in ihren Kommentaren zur ersten Distinktion des zweiten Senten-
zenbuches. M. Grabmann hat durch sein unermiidliches Forschen in den
frithesten Quellen der Thomistenschule nachgewiesen, daB eine alte und un-
unterbrochene Tradition die Realdistinktion auf den hl. Thomas selbst zu-
riickfithrt. Aber diese Tradition ist selbst innerhalb des Dominikanerordens
durchaus nicht einmiitig. Zwei Uberlieferungen laufen schon von Anfang
an nebeneinander her *2, .

Wenn man sich diesen kurz angedeuteten geschichtlichen Hintergrund
vor Augen hilt, erkennt man, wie sich der Dominikaner Johannes Quidort
notgedrungen mit dem Problem des Verhiltnisses von Sein und Wesen aus-
einandersetzen muBte. Seine Stellung suchen wir in diesem und in folgenden
Artikeln darzulegen.

1. Ist das Sein ab extrinseco oder ab intrinseco ?

Johannes Quidort unterscheidet in seinen Werken ein doppeltes
Sein : das « esse quidditativum », das dem Wesen eigen ist, und das « esse
actualis existentiae », durch das ein Ding existiert. Hier stellen wir uns
die Aufgabe, zu untersuchen, was Quidort unter dem letztgenannten
Sein, dem Sein im vollen und eigentlichen Sinn versteht und wie er
dessen Beziehung zum Wesen auffaBt.

Nach Johannes Quidort ist die grundlegende Frage fiir das Ver-
hiltnis von Wesen und Sein, ob dieses Sein dem Seienden von innen
her, von seinen inneren Prinzipien, oder aber von aulen her zukommt.
Unser Autor setzt sich mit dieser Fragestellung in allen seinen Schriften
auseinander — abgesehen vom Correctorium — und scheint so diesem
Punkt eine besondere Bedeutung zuzumessen.

Zum ersten Mal duBert sich Quidort iiber dieses Problem im ersten

4 PAULUS, a.a.O. 220-237.

4 P. GLORIEUX, a. a. O., Table idéologique, s. v. Esse et Essentia, 351-352;
HocepEez, Theoremata (82) f.

42 HoceDEz, a.a. 0. (106) f. ; GRaABMANN, Doctrina 131-190.



12 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Buch seines Sentenzenkommentars. Zur dist. 8 heiBt die 5. Frage : « Utrum
aliqua creatura sit corruptibilis per naturam vel desinibilis esse. » 43 Der
Autor geht dabei von einer Meinung aus, nach der das Sein gleich not-
wendig aus der Form flieBt wie die risibilitas aus dem Menschsein. Dar-
aus wird geschlossen, dall die formae subsistentes, die reinen Formen,
das Sein nicht verlieren kénnen. Diesen SchluBl widerlegt Johannes durch
die Verneinung der Primisse :
« Sed pono, quod esse non fluit a principiis intrinsecis ipsius formae,
sed fluit a principio extrinseco ipsum esse causante. Unde res quae-
cumque non habet esse formaliter per formam, sed est ens entitate,
sicut currens currit cursu formaliter. Unde licet animal anima sit
animal formaliter, non tamen animal anima est formaliter, sed animal

entitate est formaliter, effective autem a principio extrinseco pro-

ducente ipsum esse, ita quod entitas sit proprietas adveniens ab
114

extrinseco naturae rei entis. Unde ista est per accidens : hoc est ens. » *".
In diesem fundamentalen Text ist schon ein GroBteil der Grund-
ideen Quidorts enthalten. Er stellt die These auf, daB das Sein nicht
aus den inneren Prinzipien der Form hervorflieBt, sondern von einem
duBeren Prinzip. Niherhin sind es zwei duBere Prinzipien, die der Autor
fiir das Entstehen des Seins annimmt und die er genau unterscheidet :
ein wirkursidchliches duBeres Prinzip, das das Sein hervorbringt, und ein
formalursichliches duBeres Prinzip, das er «entitas» nennt. So ist fiir
Quidort jede Formalursichlichkeit der Form gegeniiber dem Sein aus-
geschlossen. Damit ist fiir ihn die Frage gelost : das Sein kommt von
auBen.
Quidort stiitzt diese seine These vom esse ab extrinseco auf Auto-
rititen. Es werden drei Hauptzeugen angefiihrt, die alle das Sein in
Beziehung zu Gott als seiner Ursache stellen :

— Avicenna sagt in seiner Metaphysik ausdriicklich : « Quod non esse
de se convenit creaturae, esse vero solum per relationem ad suum
principium a quo est effective. »

— Fiir dasselbe spricht sich auch der anonyme Commentator super Li-
brum de Causis (Thomas ?) aus : « Quod esse in creatura est per solam
creationem, ea vero quae ad esse consequuntur per quandam infor-

13 Diese Quaestio trigt auf dem Rand den Verweis « Articulus », was auf die
angegriffene These im Mémoire justificatif hinweist (MULLER, a.a. O. 346 f) —
Wir zitieren die folgenden Stellen aus dem Sentenzenkommentar nach dem aus
den Handschriften kollationierten Text von J.-P. Miiller (vgl. oben S. 4 und Anm. 24)
unter Verweis auf die Basler Handschrift : Basel, Universititsbibliothek, B. I1I, 13
(= B). Diese Hs wurde jiingst ab f. 83 neu paginiert.

44 1 Sent. d. 8 q. 5 (B : {. 48rDb).



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 13

mationem. » Hinzu kommt die Aussage des Liber de Causis: « Et
textus dicit, quod prima rerum creatarum est esse.»

— Zuletzt wird De Hebdomadibus des Boethius aufgefiihrt : « Dicitur
quod alio habet creatura quod sit, et alio quod sit aliquid. Quia quod
sit aliquid, hoc habet per formam suam ; quod vero sit, hoc solum
habet ex relatione ad causam.» *°

Nachdem er diese grundsitzliche Frage gelost hat, an dieser Stelle
zwar nicht durch Vernunftbeweise, sondern unter Berufung auf Auto-
rititen, wendet Johannes Quidort das Ergebnis auf die hier von ihm
erorterte Frage der Vergdnglichkeit der geschaffenen Dinge an: « Cum
ergo, ut patet ex omnibus his, esse non consequatur formam per se, dico
quod nulla creatura est incorruptibilis per naturam seu indesinibilis
esse. » 46

Wihrend also unser Autor im ersten Buch seines Sentenzenkom-
mentars unsere Frage nicht direkt behandelt, sondern nur im Zusam-
menhang mit einem anderen Problem gestreift hat, widmet er im Kom-
mentar zum zweiten Buch diesem Punkt eine ganze Quaestio. Die Uber-
schrift gibt in pragnanten Ausdriicken die Fragestellung und fithrt uns
zum ersten Mal die beiden naturphilosophischen Vergleiche vor, mit
denen uns Quidort immer wieder seine Ansicht klar zu machen sucht :

« Utrum esse fluat a principiis intrinsecis essentialibus rei, vel sit
immissum ab extrinseco, et hoc est quaerere : Utrum sit in creatura
esse sicut lumen in sole vel sicut lumen in aere, vel sicut calor in
igne, vel sicut calor in aqua calefacta.»*’

Zu Beginn der responsio wird eine Meinung angefiihrt, nach der
nicht nur das Sein, sondern jede proprietas nicht aus den inneren und
wesenhaften Prinzipien eines Dinges flieBen, sondern alle vom « extrin-
secus generans». Dies wird damit bewiesen, daBB nichts beziiglich des-
selben zugleich causa subjectiva und causa efficiens sein kann, d. h. daB
die konstitutiven Prinzipien eines Dinges nicht zugleich auch Wirkur-
sache der proprietates sein kénnen. Als Beispiel wird die generatio ignis
angefiihrt, bei der zuerst vom ignis generans durch seine eigene substan-
tielle Form die substantielle Form des Feuers eingefiihrt wird und ebenso
die Wirme durch die dem ignis generans eigene Wirme. Es wird jedoch
das Zugestindnis gemacht, daB die proprietates nicht direkt von auBen
zu kommen brauchen, sondern mittels der Form vom generans hervor-

5 Ib, (B: f. 48va). 46 Tp,
47 1T Sent. d. 1 q. 3 (B: f. 86vh).



14 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

gebracht werden konnen. In diesem Sinn kénnte man davon sprechen,
daB das Subjekt die Wirkursache seiner proprietates sei.

Quidort lehnt diese Theorie, wenigstens in dieser allgemeinen Form,
als gegen die Erfahrung verstoBend ab. Er unterscheidet zwischen der
proprietas, die der Einfilhrung der substantiellerr Form vorangeht und
diese ist nicht von den inneren Prinzipien verursacht, «sed magis a
generante » — und den proprietates, die auf die Einfithrung der Form
folgen. Hinsichtlich der letzteren glaubt Quidort, daB sie von den in-
neren wesentlichen Prinzipien des Dinges selbst verursacht sind, da sie
mit diesem untrennbar verkniipft sind.

An diese kurze kritische Bemerkung zu der eingangs dargelegten
Meinung kniipft unser Autor, ohne weiter dariiber disputieren zu wollen,
seine eigene Auffassung zu der in dieser Quistion gestellten Frage. Er
glaubt, daB zumindest fiir das Sein des Geschopfes angenommen werden
muB, daB dieses von auBlen kommt «sicut lumen in aere non est ab
aere, sed a sole, et calor in aqua calefacta non est ab aqua, sed ab igne
calefaciente ». Fiir das Sein gilt also das, was Johannes oben von der
ersten Klasse der proprietates sagt : diese flieBen nicht aus den inneren
Prinzipien hervor, sondern « magis a generante ». Diese seine These stiitzt
Quidort erstens auf Beweise aus der Vernunft und zweitens « multiplici
auctoritate ». Da er im ersten Sentenzenbuch dieses Problem nur gele-
gentlich einer anderen Frage beriihrt hat, konnte er sich dort mit Auto-
ritdtsbeweisen begniigen ; hier dagegen mul er seine Ansicht auch durch
Vernunftbeweise belegen.

Im ersten dieser Vernunftbeweise wird folgendermaflen argumentiert :
Wenn das Sein aus den inneren Prinzipien des Wesens eines Dinges
flieBen wiirde, dann wire jedes Geschépf durch diese inneren Prinzipien
sich selbst «sufficiens principium essendi». Mit anderen Worten : die
Kreatur wire Ursache ihrer selbst. Ein Sich-selbst-verursachen ist kon-
tradiktorisch, wie Johannes mit Hilfe eines bekannten Augustinuszitats
aus De Trinitate darlegt, auf das er auch im Mémoire justificatif an-
spielt 5. Augustinus fithrt zu Beginn des genannten Werkes drei irrige

48 « Primo, ratione. Quia si esse flueret a principiis intrinsecis essentialibus
rei, iam quaelibet creatura per sua principia essentialia esset sibi sufficiens princi-
pium essendi. Quod falsum est, quia secundum AUGUSTINUM, I® DE TRINITATE,
nulla res est quae seipsam gignat ut sit’. Unde Augustinus ibi habet pro maiori
inconvenienti dicere Deum esse a seipso, quam dicere Deum esse candidum vel
obliviscentem vel mutabilem.» Ib. (B : f. 86vb). — AUGUSTINUS, De Trinitate, I, 1, 1.
PL 42, 820. — QuIipORT, Mém. just. 33 (Zeilenzihlung der ed. Miiller ; vgl. oben
Anm. 31).



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 15

Meinungen an. Die erste {ibertragt die Begriffe aus der Korperwelt auf
Gott und nennt diesen z. B. weill oder rot. Das ist sicher ein Irrtum,
sagt Augustinus, aber es gibt weil und rot in der Korperwelt. Andere
iibertragen die Natur und die Regungen der menschlichen Seele auf Gott
und stellen sich deshalb diesen als vergessend und sich wieder erinnernd
vor. Das ist ebenfalls abwegig, doch finden sich diese Zustinde in der
Seelenwelt. Eine dritte Meinung dagegen entbehrt jeder Grundlage. Sie
ist nicht nur in bezug auf Gott unhaltbar, sondern auch in der stoff-
lichen oder geistigen geschopflichen Ordnung unméglich. Die Vertreter
dieser letzten Auffassung behaupten nidmlich, dal Gott sich selbst zeuge
und ins Dasein rufe. Solch eine Annahme ist unhaltbar, denn nach Augu-
stinus ist es ausgeschlossen, daf} irgend etwas sich selbst in seinem Sein
hervorbringt.

Fiir das zweite Argument, mit dem er das esse ab extrinseco beweisen
will, stiitzt sich Quidort auf die Distinktion der « modi dicendi per se » 4.
Es kann nidmlich etwas von einem Ding auf eine dreifache Weise aus-
gesagt werden : « per se primo modo » : das Priadikat bezeichnet etwas
zum Wesen des Subjektes Gehdrendes, wie z. B. : der Stein ist ein Kdrper ;
« secundo modo » (per se) : das Pradikat bezeichnet eine propria passio
des Subjektes, wie z. B. : der Stein ist hart oder der Mensch ist risibilis ;
schlieBlich kann etwas noch « accidentaliter vel per accidens » ausgesagt
werden, d. h. ohne irgend eine notwendige Beziehung des Pridikats zum
Wesen des Subjekts, wie z. B. : der Stein « ist » oder das Wasser ist warm.
Die auf dieser Unterscheidung griindende Argumentation unseres Autors
geht nun dahin : Wenn das Sein ab intrinseco flieBen wiirde, dann wire
die Aussage, daB etwas «ist» oder das «Sein» hat, «per se, saltem
secundo modo dicendi per se ». Dies ist aber eine unmdogliche Annahme,
denn was einem Ding per se zukommt, kommt ihm immer zu, so wie
die risibilitas dem Menschen als solchem zukommt, selbst wenn er nicht
existiert. Wenn ich also zugebe, dafl das Sein ab intrinseco flieBt, dann
mul ich auch zugeben, dall es dem Geschépf immer zukommt, daB3 dieses
sein Sein nicht verlieren kann. (Man beachte hier wieder die Verkniipfung
mit dem Problem der Verginglichkeit der Geschopfe !) Diese Folgerung
ist fiir Quidort unhaltbar. So bleibt nur noch die Moglichkeit, daB das
Sein einem Geschopf « neutro modo », in keinem der genannten modi
dicendi per se, sondern « accidentaliter » zukommt. Das Sein wird weder
formaliter noch effective durch die Form vermittelt. Entsprechend dem

4 Dieselbe Distinktion findet sich auch I Sent. d. 8 q. 5; vgl. unten S. 24.



16 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Paralleltext aus dem ersten Buch seines Sentenzenkommentars, den wir
oben zitiert haben, sagt Quidort wieder, daB das Geschopf sein Sein
formaliter durch die «entitas» hat, die er hier als eine gewisse Teil-
nahme am gottlichen Sein bestimmt ; effective aber hat es sein Sein
von Gott, weil das Sein im Geschopf als universalior effectus auch dem
universalior agens zugeteilt werden muB %°.

Als argumentum ex auctoritate werden vier Zeugnisse angefiihrt. Drei
kennen wir schon aus dem ersten Buch. Sie erscheinen hier wieder in
verinderter Reihenfolge und in etwas abgewandelter und teilweise pra-
ziserer Form. Als erster Autorititsbeweis wird ihnen ein Schriftwort vor-
angestellt : « Creavit omnia ut essent » (Sap. 1, 14). Daraus schlieBt Jo-
hannes : « Ecce quod dare esse attribuit sacra Scriptura Deo. » ®

Wohl am klarsten spricht sich unser Autor im « Mémoire justifi-
catif » aus. Die dort verteidigte These gleicht der Uberschrift der eben
behandelten Quistion aus dem Sentenzenkommentar ; die beiden Ver-
gleiche sind nur verkiirzt : « Esse non est proprietas fluens ab essentia,
sed est ab extra sicut calor in aqua et lux in aere. » 5

Zu seiner Rechtfertigung fiihrt Johannes — dem Zweck der Schrift
entsprechend — im Gegensatz zum Sentenzenkommentar, zuerst Auto-
ritdtsbeweise an. Er stiitzt sich hier nicht so sehr auf « Autorititen »

50 « Item, si esse flueret ab intrinseco, tunc praedicatio qua praedicatur ,est’
vel ,esse’ de aliquo, esset per se, saltem secundo modo dicendi per se, sicut ista,
homo est risibilis. Hoc autem est falsum, quia illud quod convenit per se alicui
primo modo vel secundo, convenit ei semper. Unde homo semper est risibilis, ita
quod homine non existente adhuc homo est risibilis. Si ergo esse conveniret crea-
turae per se, sive primo modo, sive secundo modo, quod oportet concedere si
ponatur quod fluit a principiis intrinsecis essentialibus rei, tunc nulla creatura
posset amittere esse, sicut nec homo risibile, quod non est dicendum. Unde adver-
tendum quod aliquid convenit alicui per se primo modo, ut cum dicitur aqua est
corpus, aliquid secundo modo, ut cum dicitur aqua est diaphana, aliquid vero
accidentaliter, ut cum dicitur aqua est calida. Ita, lapis est corpus, primo modo ;
lapis est durus, secundo modo ; sed lapis est, neutro modo, sed accidentaliter vel
per accidens, quia nec per essentiam suam formaliter nec effective, sed entitate,
quae est quaedam participatio divini esse, creatura est formaliter, sed a Deo effec-
tive, quia esse in creatura est universalior effectus, et ideo debet attribui univer-
saliori agenti, ipsi Deo.» II Sent. d. 1 q. 3 (B: f. 86vb-87ra).

51  Ttem, AVICENNA, VIo Metaphysicae suae : Creatura de se habet non esse,
sed quod sit habet a causa. Item, BoETHIUs, De Hebdomadibus: Alio habet res
quod sit aliquid, quia per naturam sui generis, ut quod sit homo vel animal, et
alio quod sit, quia quadam participatione extrinseca sui principii, sive entitate
formaliter, quae est quaedam participatio divini esse, et a Deo effective. Item,
auctor De Causis dicit quod esse est per creationem, cetera vero quae ad esse con-
sequuntur per informationem.» Ib. (B: f. 87ra).

52 Mém. just. 2 f.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 17

im hergebrachten Sinne, sondern zitiert in erster Linie Zeitgenossen. Er
will damit offensichtlich beweisen, da3 er mit seiner Lehre kein Einzel-
ginger ist. Es sind dies Thomas von Aquin, Aegidius Romanus und die
ganz zum SchluB des Artikels genannten zwei Magistri in theologia, ein
« Joannes Premonstratensis et frater Stephanus », die sich in ihren Dispu-
tationes de quolibet fiir diese Ansicht Quidorts entschieden haben. Den
hl. Thomas nennt Quidort in diesem Artikel gleich fiinfmal namentlich
und zitiert ihn ausfiihrlich fiir drei Argumente. Zwar erwihnt er auch
im Correctorium und Quodlibet manchmal den Aquinaten %, aber nie
wie hier unter genauer Angabe der Fundstellen. Von den iiblichen « Auto-
ritdten » wird nur der Auctor de Causis ausfiihrlich zitiert, der zusammen
mit Avicenna auch in den Qudstionen des Sentenzenkommentars schon
erschien. An unserer Stelle wird dazu zweimal Algazel erwdhnt, der im
Sentenzenkommentar fehlt, wo aber noch Boethius mit seinem Werk
De hebdomadibus angefiihrt ist.

Um jeden Zweifel auszuschlieBen wird eingangs angegeben, daB
unter «esse» das «esse actualis existentie » und unter « essentia» die
« quidditas » des Geschopfes verstanden wird. Ebenso schickt der Autor
voraus, daB3 er niemand gesehen oder gehdrt habe, der die entgegen-
gesetzte Lehre vertreten hitte, daB namlich das Sein eine proprietas sei,
die aus dem Wesen des Geschopfes hervorflieBe. Dies steht doch wohl
im Widerspruch zu seinem Kampf gegen das Diktum « forma dat esse »
und zu der Meinung der Platoniker, die er selbst ofter zitiert. Doch
scheint er diese seine Aussage vielleicht selbst dadurch einzuschrinken,
dall er beifiigt: «Sicut etiam dicunt omnes qui dicunt esse et quid-
ditatem creature differe. » 54

— Der erste der nun folgenden fiinf Autorititsbeweise wird aus
Thomas, Summa Theologiae I q. 3 a. 4 entnommen und woértlich zitiert :
Das Sein, das von dem Wesen verschieden ist, kann nicht von den
principia essentialia herriithren, sondern muf3 von einem anderen, von
aullen verursacht sein. Der Grund des Aquinaten ist : « Quia nulla res
sufficit sibi quod sit sibi causa essendi, si habeat esse causatum.» Wir
sehen, daB dies der gleiche Beweis ist wie der erste Vernunftbeweis im
zweiten Buch des Sentenzenkommentars, nur ausfiihrlicher. Dieser geht
also auf Thomas von Aquin zuriick.

53 Quodl. I q. 10 (ed. Heiman 289-291) findet sich eine dreifache, immer aus-
driicklichere Anspielung auf Thomas : « Ideo alii ponentes. .. iste doctor dicit...
Unde dicit... ut Thomas... »

8¢ Mém. just. 4-7. Zur platon. Auffassung vgl. : I Sent. d. 8 q. 5 (oben S. 12) ;
Quodl. I q. 2 (ed. Heiman 274-276).

2



18 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

— Der zweite Thomasbeweis stammt aus dessen Summa Contra
Gentiles II c. 52. Dort unterscheidet er Schépfer und Geschopf, indem
er sagt : das Sein kommt dem primum agens « secundum propriam natu-
ram », den iibrigen Seienden jedoch nur « per modum participationis »
zu. Quidort spricht hier die Vermutung aus, da Thomas diese Doktrin
von dem arabischen Philosophen Algazel iibernommen habe.

— Als dritte Thomasstelle wird die Quaestio Disputata De Potentia
herangezogen, wo q. 3 a. 4 als Prinzip aufgestellt wird : « Esse est a solo
Deo. » %

— Nun wird Aegidius von Rom zitiert mit seinen quaestiones dispu-
tatae de esse et essentia. Quidort sagt, daB dieser dort wie Thomas
iiberall lehrt : « Quod esse est a solo Deo et determinatio ad esse ab
aliis principiis. »

— Als letzte Autoritit erscheint der auctor De causis mit seiner
Lehre : « Quod anima non dat esse nisi per virtutem divinam que est
in ea.»?58

Nach diesen fiinf Autorititsbeweisen folgen drei Vernunftbeweise.
Jedoch stiitzt sich der Verfasser auch bei ihnen wenigstens zum SchluB3
jedes Beweises auf eine oder mehrere Autorititen. So beim ersten auf
Augustinus, beim zweiten auf Aristoteles, Avicenna und Algazel, beim
dritten wieder auf Thomas und Aegidius.

— Der erste dieser Beweise ist nur eine Zusammenfassung des oben
an erster Stelle zitierten Thomastextes. Es handelt sich um das gleiche
Argument, das wir schon im zweiten Buch des Sentenzenkommentars
angetroffen haben : « Si enim esse flueret ab essentia creature, iam crea-
tura esset sibi causa essendi.» Dort finden wir ausfiihrlich mit dem
Hinweis auf De Trinitate erliutert, was hier nur mit dem Nebensatz
angedeutet wird : « Quod reputatur enormis error a beato Augustino. » %7

— Auch den zweiten Vernunftbeweis finden wir an besagter Stelle,
zwar ohne daB er dort Autorititen nennt, doch viel weiter und klarer
ausgefiihrt. An unserer Stelle im Mémoire justificatif zeigt Quidort nur
anakoluth-artig auf, daB, wenn das Sein einem Ding « per se et a se »,
d. h. ab intrinseco zukommt, es ihm notwendig zukommt wie die anima-
litas (primus modus dicendi per se !) oder die risibilitas (secundus modus

8 Quidort zitiert ungenau : « Item, in questionibus disputatis de creatione,
in corpore illius questionis, utrum creare potuerit communicari creatura. .. » (Mém.
just. 23 1),

5 Ib. 8-29.

57 Ib. 30-33.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 19

dicendi per se) dem Menschen %8, Im Sentenzenkommentar spricht er
noch klar von der akzidentellen Beziehung zwischen Sein und Wesen
und fithrt diese ndher aus. '

— Der dritte Vernunftbeweis ist neu *. Da das Sein allgemeiner und
erster Effekt in den Dingen ist, scheint es entsprechend, daBl er auch von
der ersten und allgemeinen Ursache dieser Dinge hervorgebracht wird :

« Item, cum esse sit communissimus et primus effectus in rebus, vide-
tur esse proprium Dei qui est prima et universalis causa rerum, ita
quod nec creature dant esse nisi per virtutem divinam in eis, licet
contrahant ipsum esse. Ratio quorumdam doctorum, ut Thome et
Egidii et aliorum. » %

Den fiir seine konkrete Verteidigung wohl durchschlagendsten Beweis
hat sich Quidort auf den SchluB aufgespart : Zwei Magister der Pariser
Universitit sind im Jahre 1295 in ihren Disputationes de quolibet 6ffent-
lich fiir diese These des Johannes Quidort eingetreten. Der Text dieser
beiden letzten Autoren ist bis jetzt unbekannt 6!,

Einen Schritt weiter fiihrt das Quodlibet 1 q. 2 %2. Zwar ist die Aus-
drucksweise in diesem Werk sehr schwierig und manche Stellen bleiben
dunkel, sodaBl es schwer ist, den Gedankengang des Autors klar zu ver-
stehen. DaB} einigen Sitzen kaum ein eindeutiger Sinn abzugewinnen
ist, mag zum Teil auf eine ungenaue Textiiberlieferung zuriickgehen.
Doch dieser Text ist wichtig, da hier ausfiihrlich auf die Verteidiger des
« esse ab intrinseco » eingegangen wird. Johannes spricht zwar in diesem
Zusammenhang nicht ausdriicklich von « esse ab intrinseco », doch geht
die ganze Disputation um dieses Problem. Als Ausgangspunkt seiner
Untersuchung dient die ihm vorgelegte Frage: « Utrum ei quod est
necesse esse formaliter repugnet esse ab alio. » Dieses « necesse esse for-
maliter » ist nichts anderes als « habere esse formaliter per suam essen-
tiam », d. h. ab intrinseco. Wir beobachten auch hier wieder den Zusam-
menhang mit dem Problem der Verginglichkeit oder Unvergéinglichkeit
der Geschopfe, denn «necesse esse» und «incorruptibile esse» ent-
sprechen sich.

Drei Vertreter eines « necesse esse » stellt uns Quidort vor. Im Sed

5 Ib. 84-39.

% Nebenbei wird dieses Argument schon angedeutet in II Sent. d.1 q. 3
(vgl. Anm. 50).

60 Mém. just. 40-43,

1 Vgl. die Ausfithrungen zu den namentlich angegebenen « Magister Joannes

Premonstratensis et frater Stephanus» bei: MULLER, a.a. O. 348-351.
%2 Ed. Heiman 274-276.



20 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

contra Avicenna : « Qui dicit quod multa sunt necesse esse. » Eingehend
setzt er sich im Hauptteil mit Aristoteles und den Platonikern ausein-
ander, die beide fiir die reinen Formen ein « necesse esse formaliter »
annehmen, obwohl sie es auf verschiedene Weise begriinden. Fiir Aristo-
teles ist das Motiv die Identitit von Sein und Wesen. Die Platoniker
hingegen begriinden es mit der Lehre vom « esse consequitur formam ».
Quidort vermerkt sowohl am Schlul der Darlegung der aristotelischen
wie der platonischen Auffassung, daB dieses notwendig mit der forma
separata bzw. forma simplex gegebene und verkniipfte Sein nach diesen
Autoren ein «esse ab alio» nicht aus- sondern trotzdem einschlieBt :
« licet secundum eum ab alio habeat esse, quia posuit a quo omnia » —
«et tamen est a quodam alio ». Diese offensichtliche Antinomie nimmt
unser Autor als Ausgangspunkt fiir seine These. Es ist ganz unmaglich
fiir ihn, beides zugleich festzuhalten : « Quod res habeat undecumque
esse necesse formaliter ab alio. » Deshalb gibt es fiir Quidort nur ein
einziges notwendiges Sein, namlich Gott. Alles andere kann nur még-
liches Sein genannt werden. Die Verteidigung dieser These gegen die
beiden entgegenstehenden Ansichten teilt Quidort in einen zweifachen
Aspekt auf : « Primo ex eo quod est rem esse seipsa formaliter ; secundo,
ex eo quod est rem ex necessitate habere esse. » Wir greifen hier nur
den zweiten Gesichtspunkt heraus, die Argumentation gegen das « necesse
esse ».

Die Beweisfithrung Quidorts zum genannten Punkt verliuft folgen-
dermaBen : Jedes Ding hat das Sein von sich selber oder von einem
anderen. Wenn ich nun behaupte, ein Ding habe das Sein von einem
anderen, so kann ich unméglich ohne Widerspruch gleichzeitig von ihm
aussagen, es habe das Notwendig-sein aus sich selbst. Das esse ab alio
besagt eben, daB dem Ding das Sein oder Nicht-sein kontingent ist, also
ihm nicht notwendig zukommt 2.

Man konnte dagegen einwenden : Ein Ding wird zum Notwendig-
sein nicht durch sich selbst, sondern durch einen anderen bestimmt und
hat so das «necesse esse ab alio ». Als Beispiel dient der hypothetische
Fall der feststehenden Sonne, bei dem die Luft notwendig hell wire,
aber doch «ab alio », d. h. von der Sonne die Helligkeit empfangen wiirde.
Fiir diese Ansicht wird Avicenna zitiert, der dies fiir die geistigen Ge-

63 « Secundum sic : quia, cum unumquodque habeat esse vel a se vel ab alio,
ex se non habet necesse esse sed est contingens esse et non esse si habet esse ab
alio. Et ideo necesse esse repugnat ei quod est habere esse ab alio. » Quodl. I q. 2
(ed. Heiman 275).



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 21

schopfe annahm, genau so wie Schliisse notwendig das Sein von not-
wendigen Prinzipien haben. — Doch dieser Einwurf ist nicht stichhaltig.
Wohl ist es moglich, daBB etwas von einem anderen das Notwendigsein
« principiative » hat (wie Gottsohn von Gottvater). Doch «effective » ist
diese Annahme unmaglich, denn dazu wire gefordert, da3 zwischen den
beiden Termini eine notwendige Beziehung bestiinde, der eine auf den
anderen angewiesen wire wie Pramisse und SchluB eines Beweises. Gott
jedoch, das erste Notwendigsein, hat zu nichts eine notwendige Bezie-
hung, sodall er davon abhingen wiirde : « Nullum productum in diver-
sitate essentiae exigitur ad esse Dei.» Sonst wire er nicht mehr der
erste Handelnde noch der erste notwendig Seiende, denn was natur-
notwendig handelt, setzt ein anderes Handelndes voraus, von dem es
auf sein Ziel hingerichtet wird.

So kann Johannes Quidort mit Recht den SchluB ziehen : « Ergo
contradictoria implicat, quod aliquid sit necesse esse ab alio. »

Interessant ist, daB Quidort im Gegensatz zu den Platonikern Aristo-
teles « cum aliqua scrupulositate » behandelt. So driickt er sich bei der
Darlegung seiner Ansicht duBerst vorsichtig aus: « Quia forte Philoso-
phus substantias separatas a materia posuit esse formaliter necesse esse ;
forte, quia secundum eum sunt suum esse. » Gegen Ende der Quistion
kommt er nochmals in einer Art responsio auf diz beiden gegnerischen
Ansichten zuriick. Falls Aristoteles die angefiihrte Auffassung zuge-
schrieben werden kann, so muBl nach Quidort das «esse ab alio » eher
als ein «esse sub alio » gedeutet werden : « €1 posuit nescio. Si tamen
ita intenderit, dico quod non posuit quod ab alio esse habuerit, sed
sub alio. » Ja, er geht sogar so weit, daBB er zum AbschluB noch Aristo-
teles gegen Avicenna ausspielt : « Ad argumentum in Contrarium dicen-
dum quod in hoc non teneo Avicennam, nam Philosophus dicit in primo
Coeli et Mundi quod impossibile est quod aliquid sit necesse esse et
habeat esse ab alio. »

Fassen wir das Ergebnis der obigen Darstellung der Lehre Quidorts,
wie sie uns in seinen verschiedenen Werken entgegentritt, zusammen, so
bietet sich uns folgende Entwicklung dar :

Im ersten Buch seines Sentenzenkommentars kommt er nur nebenbei
auf unser Problem zu sprechen. Er spricht sich deutlich dafiir aus, daf3
das Sein von auBlen komme, fithrt aber nur drei Autorititsbeweise an.

Im zweiten Buch dagegen handelt er ex professo iiber diese Frage
und gibt hier zwei positive Vernunftbeweise fiir das esse ab extrinseco :



22 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Kein Geschopf kann seine eigene Seinsursache szin und immer existieren.
Die Autoritdten sind die gleichen wie im ersten Buch.

Im Mémoire justificatif werden neue Autorititen hinzugefiigt :
Thomas und Aegidius Romanus. AuBlerdem wird auf eine mutmaBliche
Abhingigkeit des Thomas von Algazel verwiesen. Neben den Vernunft-
beweisen aus dem Sentenzenkommentar tritt ein weiterer auf: Dem
primus et communissimus effectus in rebus entspricht die prima et uni-
versalis causa rerum.

Wihrend Quidort im Mémoire justificatif noch feststellt, dal} seines
Wissens niemand die Lehre vom esse ab intrinseco vertritt, fithrt er uns
im Quodlibet I q.2 zwei Richtungen vor, die dies in gewissem Sinn,
nidmlich fiir die getrennten Substanzen, annehmen : Aristoteles und die
Platoniker. In der Auseinandersetzung mit dieser Lehre spricht Quidort
sich wieder, wenn auch unter anderen Formulierungen, klar fiir das esse
ab extra aus. Mit der Annahme, daB3 das Sein von innen, aus dem Wesen
eines Dinges hervorflieBe, ist fiir ihn logisch jede Schopfung, jede Seins-
setzung ab alio, ausgeschlossen.

Als Hauptbegriindung fiir diese These des esse ab extrinseco, wie
auch fiir die damit verkniipfte Bezeichnung des Seins als eines Akzidenz,
beruft sich Quidort auf die Tatsache der Schépfung. Er betont immer
wieder die seinsmiBige Abhingigkeit der Geschépfe von ihrer Wirk-
ursache, die auBerhalb ihrer selbst liegt. Aus sich selber hat die Kreatur
das Nicht-sein, alle Wirklichkeit stammt von Gott. Das Sein des Ge-
schopfes ist Teilhabe am gottlichen Sein.

Wie sehr gerade die These des Johannes Quidort, daB das Sein nicht
von den inneren Prinzipien, sondern von auBlen her dem Geschopf zu-
kommt, von den Zeitgenossen im Hinblick auf die Lehre des hl. Thomas
disputiert wurde, zeigt uns z. B. die Randbemerkung zur betreffenden
Quiistion im zweiten Buch des Sentenzenkommentars :

« Thomas, questione disputata utrum anima sit incorruptibilis, dicit
quod fluit ab anima esse incorruptibile per se, in solutione 4! argu-
menti, 5 et 19 et in principali. Item, dist. 8 in libro primo. Contra Gen-
tiles, libro II, cap. 51 et 52, videtur dicere Thomas esse fore ab extrin-
seco quo res est ens actu. Nota de potentia q. 5, art. 1° in fine prin-
cipalis. Alibi autem contrarium. Item in questionibus disputatis,
utrum anima sit composita ex materia et forma. Item, prima parte,
q. IX, art. 20, » %

84 Wien, Nationalbibliothek, Ms. 2165, f.81rb; zitiert durch: MULLER,
a.a. O. 348.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 23

Ein Vergleich der angegebenen Stellen ergibt, daB in keinem dieser
Texte bei Thomas sich eine dhnliche Gegeniiberstellung und Erérterung
des ab extrinseco und ab intrinseco findet. Den Terminus « extrinsecus »
treffen wir nur einmal an und zwar eigentlich nicht genau im von Quidort
gebrauchten Sinn: « Principium activum perpetuitatis aliquorum est
extrinsecus. » % Die Texte befassen sich mit der Frage der Verginglich-
keit und Verdnderlichkeit der Geschopfe, mit der Rolle der Form gegen-
iiber dem Sein oder mit der Zusammensetzung aus « esse » und « id quod
est » 8. Diese Randglosse sagt uns im Grunde dasselbe, was wir schon
anhand der obigen Texte Quidorts feststellen konnten : Die Frage, ob
das Sein von innen oder von aullen her dem Geschopf zukommt, steht
in engem Zusammenhang mit diesen anderen Problemen der Seinslehre
und 1laBt sich nur in Verbindung mit ihnen l6sen.

Das Gegensatzpaar esse ab intrinseco — esse ab extrinseco findet
sich auBer der im Mémoire justificatif zitierten Stelle der Summa Theo-
logiae 7 schon im Frithwerk des hl. Thomas, in De Ente et Essentia,
in fast wortlicher Entsprechung . In abgeschwichter Form taucht der
genannte Gegensatz nochmals in der Summa Contra Gentiles auf .
Jedenfalls sehen wir, daB diese Gegeniiberstellung beim Aquinaten selten
auftritt und wir nie eine so scharfe Betonung des Von-auBen-kommens
antreffen, wie bei Quidort. Dessen Formulierungen wie z. B. «ab extrin-
seco erumpens » oder « immissum ab extrinseco » ?* haben bei Thomas
von Aquin keine Parallele.

Wihrend also Quidort in der starken Betonung des esse ab extrin-
seco iiber Thomas hinausgeht, kann er sich fiir die Begriindung dieser
These aus der Schopfungstat Gottes voll auf den Aquinaten berufen.
Gott als den Ursprung jeden Seins anzunehmen ist Gemeingut aller christ-
lichen Denker. So ist z. B. der von Quidort angewandte Schluf vom
Sein als dem « universalior », « communissimus et primus effectus » auf
den « universalior agens » und die « prima et universalis causa » ein bei
Thomas hiufig wiederkehrendes Prinzip, das bis auf Aristoteles und Plato
zuriickgeht 7.

85 S. THomAS, Anima a. 14 ad 5.

% Der Verweis ohne Titelangabe : « Item, dist. 8 libro primo » bezieht sich
wahrscheinlich auf : S. THomas, I Sent. d. 8 q. 3 a. 2.

67 S.Th. I q. 8 a. 4; QuiporT, Mém. just. 8-18.

% Ente et Essentia c. 4 (ed. Spiazzi n. 27).

®C.G Ic. 22

70 QuiporT, I Sent. d. 8 q. 5; II Sent. d.1 q. 3 (vgl. oben).

I Quiport, IT Sent. d.1 q. 3; Mém. just. 40/41. — S. TaHomas, S. Th. I



24 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

2. Das Sein ist im Verhiltnis zum Wesen ein Akzidenz.

Johannes Quidort spricht in seinen Werken immer wieder davon,
daB das Sein dem Geschopf zufillt, «accidit », daB es ein «accidens »
des geschopflichen Wesens sei. Solche Ausdriicke sind uns im vorigen
Abschnitt schon im Zusammenhang mit den Stellen begegnet, in denen
unser Autor das Von-auBen-kommen des geschopflichen Seins betont.
Es ist jetzt an Hand der Texte zu untersuchen, wie er dies versteht und
ndherhin umschreibt.

Zum ersten Mal treffen wir auf eine einschligige Feststellung in der
Quiistion iiber die Verganglichkeit der Geschdpfe im ersten Buch des
Sentenzenkommentars. Nachdem der Autor dargelegt hat, daB das Sein
eine von auBlen der Natur des Dinges zukommende proprietas sei, fihrt
er fort :

« Unde ista est per accidens : hoc est ens. Et hoc Philosophus satis
innuit, quia eodem modo determinat de problemate de accidente et
de problemate simplicis inhaerentiae. Dico ergo, quod esse est in natura
existente sicut lumen in aere aliquo modo. Unde sicut videmus in
aere quod ibi est essentia aeris, est ibi diaphanitas, est ibi lumino-
sitas, ita quod essentia aeris est, per quam aer est aer ; diaphanitas
vero fluit ab ipsa essentia aeris tamquam quaedam proprietas essen-
tiam aeris inseparabiliter consequens, causata a principiis intrinsecis
ipsius aeris, sicut risibilitas sequitur hominem ; lumen autem conse-
quitur ipsum aerem, non tamquam causatum a principiis intrinsecis
ipsius aeris, sed magis tamquam accidens ab extrinseco erumpens,
Unde sicut ista est vera per se primo modo : aer est aer, ita ista
etiam est per se vera secundo modo : aer est diaphanus, ista autem :
aer est luminosus, neutro modo. Eodem modo dico quod ista est per
se primo modo : Angelus est angelus, ista vero est per se secundo
modo : angelus intelligit, quia intelligere vel esse intelligens causatur
a proprio principio ipsius angeli, nec umquam ipsum dimittit. Ista
vero : Angelus est, nullo modo est per se, cum esse non sit de intra-
neitate ipsius angeli, nec sicut essentia, nec sicut causatum a propriis
principiis, sed ab extrinseco. » 7

In diesem Text wird die Aussage « per se » der Aussage « per acci-
dens » gegeniibergestellt. Das dialektische Argument der modi dicendi
per se, das hier gebraucht wird, kennen wir schon aus dem zweiten Ver-
nunftbeweis fiir das esse ab extrinseco 7®. Genauhin wird hier ausdriick-
q. 45 a. 5; In De Causis 1. 3 (ed. Peran. 82) ; Pot. q. 3 a. 5. — Auch die « quarta via »

griindet auf dem gleichen Prinzip (vgl. S.Th. I q.2 a.3; C.G. I c. 13).
72 T Sent. d. 8 q. 5 (B: f. 48rb-va). 7 Vgl. oben S. 15.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 25

lich nur gesagt, daB die Aussage, daBl etwas «ist », das « Sein » hat, eine
akzidentelle Aussage ist. Aber doch scheint der Verfasser durch den
Kontext dem konkreten Sein selber einen akzidentellen Charakter zu-
zuschreiben. Den Vergleich leitet er mit den Worten ein : « Dico ergo,
quod esse est in natura existenfe sicut lumen in aere aliquo modo. »
AuBerdem scheint die akzidentelle Note des Seins nur eine andere Aus-
drucksweise fiir das esse ab extrinseco zu sein. Quidort leitet aus dem
einen das andere ab. In diesem Text wird also an Hand der Unter-
scheidung der modi dicendi — per se und per accidens — das Beispiel
erkliart, mit dem der Verfasser den akzidentellen Charakter des Seins
vergleicht. Von der Luft kann man ndamlich das Wesen (primus modus
dicendi per se), die diaphanitas, die aus dem Wesen, den inneren Prin-
zipien der Luft hervorflieBt (secundus modus dicendi per se) und die
luminositas aussagen. Mit letzterer wird das Sein des Geschopfes ver-
glichen, denn diese luminositas wird nicht von den inneren Prinzipien
der Luft verursacht, sondern ist « magis tamquam accidens ab extrin-
seco erumpens ». Die entsprechende Aussage ist daher nicht per se, son-
dern per accidens. Zu beachten ist, daBB Quidort an dieser Stelle aus-
driicklich sagt « aliquo modo», d. h. daB der Vergleich nicht zu pressen ist.

Im Zusammenhang mit seinen Ausfiihrungen iiber die relationes in
divinis im selben Buch des Sentenzenkommentars kommt Quidort auch
auf die Relationen bei den Geschépfen zu sprechen. Er stellt fest, daB
eine Relation, eine reale Beziehung und Hinordnung auf etwas anderes,
beim Geschdpf niemals unmittelbar auf dessen Wesen griinden kann.
Sie beruht vielmehr immer auf irgend einem Akzidenz, letztlich jedesmal
auf dem Sein, das ein Akzidenz des geschaffenen Wesens ist : « Super
esse quod est ei accidens, scilicet accidens ipsi essentiae. » 7 So ist die
relatio innerhalb der geschépflichen Ordnung selbst ein Akzidenz. Dieser
Text bezeichnet also das Sein ausdriicklich als ein « Akzidenz ».

Im zweiten Buch des Sentenzenkommentars erfahren wir schon in
der ersten Quastion einiges dariiber, daB der Vergleich mit dem Licht
sich nur « aliquo modo » auf das Sein anwenden liBt und zugleich fiithrt
der Verfasser neue Vergleiche vor. Hier wird das Problem angeschnitten,
ob das Geschépf sich in dauerndem Werden (fieri) oder in einem stabilen,

™ « Sed haec ratio ultima non valet, quia respectus realis numquam imme-
diate fundatur super essentiam creaturae, sed super esse quod est ei accidens,
scilicet accidens ipsi essentiae... Unde omnis relatio in creaturis est accidens, quia
immediate fundatur super accidens, quia saltem super esse vel super aliquod aliud
accidens. » I Sent. d. 26 q.1 (B: f. 62rb).



26  Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

bestindigen Sein, d. h. im Zustand steter Neu-schépfung, oder aber in
einem Gewordensein, Geschaffensein befinde. Die Losung Quidorts ist
in kurzen Ziigen folgende : Das Sein des Geschopfes geht durch einen
« simplex effluxus » oder eine «simplex influentia » vom Schopfer aus.
Es flieBt aus dieser seiner Quelle hervor wie ein Strahl von der Sonne 7,
Deshalb sind die unstofflichen Geschépfe nur im ersten Augenblick ihrer
Erschaffung, die als eine « productio instantanea » aufgefat wird, zu-
gleich « in fieri et in facto esse » . Nachdem sie aber einmal ins Dasein
getreten sind, kann man nicht mehr von einem « Werden » sprechen, da
keine «innovatio », keine Erneuerung oder Neuschaffung des Seins er-
folgt. Die Schwierigkeit der Gegner Quidorts ist, dal sie meinen, ohne
ein « fieri » in den Geschopfen wiirde man deren Abhingigkeit von Gott
aufgeben. Quidort betont ebenfalls immer wieder die stindige seinsmiBige
Abhiangigkeit vom Schépfer. Doch daneben stellt er als zweite Bedingung,
um von einem « Werden » sprechen zu kénnen, gerade die genannte
«innovatio » auf. Gottes Beziehung zum Geschopf ist unverinderlich.
Deshalb ist in diesem Fall die zweite Bedingung, eine « innovatio » nicht
gegeben 77,

Im zweiten Einwand dieser Quaestio wird so argumentiert : was
stindig von der Gegenwart seiner Ursache abhingig ist, befindet sich
in dauerndem Werden. So ist der Sonnenstrahl in der Luft stindig von
der Gegenwart der Sonne abhingig und deshalb ist das Licht auch in

75 « Aliqui distinguunt in ista quaestione et bene... Quaedam exeunt in esse
per simplicem effluxum, sicut radius exit a sole et res creata exit a creante. .. Secun-
dum hoc ergo esse talium rerum quantum ad simplicem effluxum quo primo res
producuntur in esse, simul est in fieri et in facto esse.» IT Sent. d. 1q. 1 (B : f. 85ra-b).

76 « Unde in talibus mutationibus instantaneis fieri et factum esse sunt idem
re, solum differentia ratione, quia factum esse dicitur de talibus secundum se et
absolute, sed fieri in comparatione ad praecedens tempus, cuius terminus est
instans, in quo talis res producitur. Secundum hoc ergo esse talium rerum quantum
ad simplicem effluxum, quo primo res producuntur in esse, simul est in fieri et in
facto esse...» Ib. (B: f. 85rb).

« Et ideo dicendum quod creaturae permanentes post primum instans suae
creationis vel productionis sunt in facto esse respectu cuiuslibet agentis, et suum
fieri est in primo instanti suae productionis. Unde fieri et factum esse non semper
sunt simul, immo factum esse se habet ad fieri, sicut terminus motus ad motum
suo modo, quod dico, semper dico, propter productionem instantaneam. Et ideo,
sicut motus et terminus motus numquam sunt simul, ita fieri et factum esse saltem
non semper sunt simul in permanentibus.» Ib. (B: f. 86ra).

77 « Deus autem immobiliter se habet ad creaturam... ita esse cuiuslibet
creaturae est unum ab una et simplici Dei influentia generatum et conservatum. ..
Ita etiam est de Deo respectu creaturae, quia ipse immutabiliter vel immobiliter
se habet, non influit sibi novum esse, sed primum esse influxum conservat. » Ib.
(B: f.85va).



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 27

dauerndem Werden. Nun hidngt aber das Sein ununterbrochen von der
Gegenwart der Erstursache ab, weil nach der im Mittelalter hdufig zitier-
ten Stelle aus Gregor jedes Geschopf ins Nichts sinken wiirde, wenn es
nicht von der Hand des Allméchtigen gehalten wiirde 8.

Der Verfasser fithrt in langer Disputation und Korrektur der ver-
schiedenen Meinungen auf die Abwandlung dieses Beispieles zu, wobei
er auch einen wichtigen Verweis auf den Ursprung dieses Vergleiches
gibt : Er soll von Algazel « in primo tractatu Metaphysicae suae in fine »
stammen "®. Nach Johannes Quidort ist dieses Beispiel zwar « valde
bonum », aber man muB einen zweifachen Unterschied beachten :

a) Das Licht hat in der Luft ein schwaches und unvollkommenes,
ein intentionales Sein ; es ist deshalb mehr in fieri als in facto esse. Die
substantiae rerum dagegen haben ein reales Sein, denn die « res creatae
subsistentes recipiunt formas naturales secundum analogiam et pro-
portionem perfectam ». Sie konnen deshalb nicht nur in fieri, sondern
auch in facto esse genannt werden 80.

b) Zum zweiten ist das Licht nur per accidens in fieri, weil sich
der Lichtkorper, die Sonne, stindig bewegt und so dauernd einen neuen
Lichtstrahl erzeugt. Gott jedoch verhilt sich zum Geschopf unbeweglich
und unverdnderlich, und so ist das Sein des Geschépfes auch durch eine
einzige und einfache influentia Gottes geschaffen und erhalten.

78 « Praeterea, quod continue dependet a praesentia suae causae, illud videtur
esse in continuo fieri. Sicut apparet quod, quia radius solaris in aere continue
dependet a praesentia solis in aere, ideo lumen est in continuo fieri. Sed esse crea-
turae continuo dependet a praesentia primae causae, quia, secundum beatum
Gregorium, omnis creatura in nihil tenderet, nisi manu omnipotentis teneretur.
Ideo etc.» Ib. obj. 2 (B: f. 85ra). Vgl. GReEGorrus M., Mor. XVI 37, 45. PL 75,
1143 C-D.

7 Vgl. folgende Anm. und die Verweise in Mém. just. 22 und Corr. 17, 234
(= Corruptorium Corruptorii « Circa » ; Artikel und Zeilenziahlung der ed. Miiller).

80 « Ttem etiam deficit in exemplo, quod tamen videtur ponere Algazel, in
primo tractatu Metaphysicae suae, in fine, quia non est ad propositum propter
duo : quia lumen aliter habet esse in sole, aliter in aere, quia in sole habet esse
reale, in aere autem non recipitur ut forma naturalis perfecta, sed magis per modum
intentionis. Unde habet ibi esse intentionale, sicut color in medio vel imago in
speculo. Unde sicut similitudo hominis non manet in speculo nisi ad praesentiam
hominis, propter debile esse, ita lumen propter debile esse quod habet in aere non
manet nisi ad praesentiam corporis luminosi, id est ad praesentiam solis. Propter
quod, ratione imperfecti esse quod habet in subiecto, potius dicitur esse in fieri
quam in facto esse. Sed res creatae subsistentes recipiunt formas naturales secun-
dum analogiam et proportionem perfectam, et substantiae rerum sunt sub esse
reali, non intentionali. Et ideo in eis non solum potest dici res fieri, sed esse facta. »
IT Sent. d.1 q.1 (B: f. 85va),



28 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Wenn wir demzufolge das Verhiltnis des Lichtes zur Luft auf das
Verhiltnis des Seins zum Geschépfe anwenden wollen, so miissen wir
uns die Sonne als feststehend vorstellen, soda nur ein einziger Licht-
strahl vorhanden ist, der durch eine einzige und einfache influentia
der Sonne hervorgebracht wird und bestindig bleibt 81.

Das gleiche driickt Quidort mit zwei anderen Beispielen aus, von
denen das Gesagte in korrelativer Weise gilt. Das Bild im Spiegel dndert
sich nur durch die Bewegung des Spiegels oder des Beschauers. Es palBt
auf das Verhiltnis Gott-Geschopf nur, wenn beide als feststehend ange-
nommen werden. Dann wird kein neues Bild erzeugt, sondern das vor-
handene einfach im Sein erhalten 82. Kurz darauf bringt unser Autor
als weitere Erliuterung das Beispiel vom « sigillum in aqua non fluente ».
Die « impressio » geschieht nur im ersten Augenblick ; nachher wird sie
nur erhalten «sine influxu superveniente novo » %,

In der Quistion des zweiten Buches seines Sentenzenkommentars,
in der iiber die Realdistinktion von Sein und Wesen gehandelt wird,
faBt Quidort seine Darlegungen mit dem Satz zusammen :

« Et ideo dico quod esse est accidens creaturae per illum modum,
per quem illud quod advenit alicui dicitur ei accidens, et differt rea-
liter ab essentia creaturae. »

81 « Item, etiam secundo deficit exemplum, quia lumen in aere quantum est
de se, est in facto esse. Unde quod sit in fieri, hoc solum est per accidens, scilicet
propter motum localem continuum. corporis luminosi. Quia propter motum con-
tinuum ipsius solis, sol continue habet alium et alium aspectum ad quemlibet
punctum ipsius aeris, et ideo, secundum aliam et aliam directionem sui ad aerem
fit semper nova generatio radii in quolibet puncto aeris. Unde si sol staret immo-
bilis, ita quod semper esset in eadem dispositione et oppositione ad aerem, non
esset ibi nisi unicum lumen generatum et servatum ab uno et simplici et indefi-
cienti influxu solis. Deus autem immobiliter se habet ad creaturam, et ideo non
est simile. » Ib.

82 « Exemplum etiam est ad hoc de imagine aspicientis in speculo, quia si
speculum vel aspiciens moveatur, propter aliam et aliam directionem speculi ad
aspicientem et e converso, continue nova generatur imago. Sed si speculum et
aspiciens immobiliter starent, nec generaretur nec conservaretur ibi nisi sola imago.
Ita etiam est de Deo respectu creaturae, quia ipse immutabiliter vel immobiliter
se habet, non influit sibi novum esse, sed primum esse influxum conservat. » Ib.

83 « Si enim ponatur sigillum in aqua non fluente, statim sigilli impressio fiet
ibi et dependet continue illa figura vel impressio a sigillo, ita quod quamdiu manet
ibi sigillum, tamdiu manet figura. Non tamen potest dici quod continue fiat ibi
impressio vel figura, sed in prima impressione quae facta est ad praesentiam sigilli
dependet, et ita quantum ad sui durationem continue conservatur sine influxu
superveniente novo. Unde subtracto sigillo statim cessaret illa impressio.» Ib.
(B: f. 85vb).

81 JI Sent. d. 1 q. 2 (B: f. 86va).



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 29

DaB das Sein ein « Akzidenz » des Geschopfes ist, leitet Quidort hier
wieder von der Tatsache ab, daB3 es von aullen her zukommt (« advenit »).
Dieser akzidentelle Charakter scheint dann wiederum als Grund fiir die
reale Distinktion vom Wesen eines Geschopfes zu stehen.

Im ad quintum der gleichen Quistion wird ausgefiihrt, daB zwar
nichts unter dem gleichen Gesichtspunkt einem Ding zugleich wesentlich
und akzidentell sein kann. Aber nichts steht im Wege, unter verschie-
denen Gesichtspunkten beides vom gleichen Ding auszusagen. So ist es
fir einen Menschen akzidentell, ob er weil} ist, oder nicht ; jedoch ist
das WeiB-sein fiir einen weiBen Menschen wesentlich. Ebenso ist das
Sein der Essenz zwar akzidentell, sofern sie absolut betrachtet wird. Es
ist dieser jedoch wesentlich und mit ihr untrennbar verkniipft, insofern
sie als von Gott geschaffen aufgefaBt wird, denn in diesem Fall wird
sie als existierende Essenz verstanden %,

In der ndchsten Quédstion derselben Distinktion, die ex professo iiber
das Von-auBen-kommen des geschopflichen Seins handelt, fiigt Johannes
gleich in der Uberschrift der Frage: « Utrum esse fluat a principiis
intrinsecis essentialibus rei, vel sit immissum ab extrinseco », die Erkli-
rung bei : « Et hoc est quaerere : Utrum sit in creatura esse sicut lumen
in sole vel sicut lumen in aere, vel sicut calor in igne, vel sicut calor
in aqua calefacta. » 8 Im Hauptteil erklirt er seine These vom esse ab
extrinseco ebenfalls mit diesen naturphilosophischen Beispielen : « Vide-
tur quod esse in creatura non sit ab ipsa creatura, sed ab extrinseco,
sicut lumen in aere non est ab aere, sed a sole, et calor in aqua cale-
facta non est ab aqua, sed ab igne calefaciente. » 87 Oben ® haben wir
schon von dem dialektischen Gesichtspunkt, den modi dicendi per se,
gesprochen, den Quidort hier anwendet. Das Sein wird im Gegensatz
zu diesem « modi dicendi per se» von einem Ding nur «accidentaliter
vel per accidens » ausgesagt, « ut cum dicitur aqua est calida ». Es kommt
ihm also nur per accidens zu.

Quidort schickte seiner These als ersten Einwand voraus, daB, falls
das Sein von auBen komme, die Aussage « homo est » eine akzidentelle

8 « Ad quintum dicendum quod bene contingit quod aliquid uno modo con-
sideratum sit accidentale alicui, quod tamen est essentiale eidem secundum aliam
considerationem. Sicut albedo est accidentalis homini, quae tamen est essentialis
homini albo in quantum albo. Sic etiam, licet esse sit accidentale ipsi essentiae
ut absolute consideratur, est tamen essentiale et ab ipsa inseparabile secundum
quod consideratur ut effectus Dei.» Ib. (Admont, Stiftsbibliothek, 60, f. 28va).

8 II Sent. d.1 q. 3 (B: {. 86vh).

87 Ib. 88 S.18.



30 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

ware. Darauf antwortet er mit einem « concedo», gibt also die Her-
leitung des akzidentellen Charakters des geschaffenen Seins aus der Tat-
sache seines Von-auBen-kommens zu. Dafiir verweist er gleich auf zwei
Autorititen : Averroes und Aristoteles :
« Unde COMMENTATOR, Vo Metaphysicae, dicit quod est de simplici
inhaerentia, ideo quodammodo est accidentalis. Et propter hoc
PuiLosopHus, II° Topicorum, sub eodem problemate determinat pro-
positiones accidentales et de simplici inhaerentia. Quod autem sub
eodem problemate determinat Philosophus propositiones de genere
et esse, est de esse quidditativo, non de esse actualis existentiae. » *

Im Correctorium Quidorts findet sich in der Disputation iiber die
Erkenntnisweise bei den Engeln wieder die Feststellung, daB das Sein
dem Wesen « zufillt ». Zugleich werden zwei neue und besonders wich-
tige Zeugen fiir diese Lehre angegeben :

« Sed ad hoc quod sciat angelus rem esse, indiget existentia rei, non
autem ut speciem a rebus existentibus accipiat, ut dictum est, sed
ut ipsa res speciei illi assimiletur non solum per essentiam, sed per

existentiam actualem. Essentiae enim, ut essentia est, accidit esse et
non esse, ut probat AVICENNA et ALGAZEL in Metaphysicis suis.» *

Der Terminus « existentia actualis » 148t keinen Zweifel iiber den
Sinn von «esse » an dieser Stelle. Der Ausdruck «essentia ut essentia
est » entspricht dem einen Glied der Unterscheidung, der wir oben be-
gegnet sind : « essentia ut absolute consideratur » %1,

Auch der Anklagesatz («articulus »), der AnlaB gab zur Rechtfer-
tigung im Mémoire justificatif, nimmt die beiden Beispiele auf : « Esse
non est proprietas fluens ab essentia, sed est ab extra sicut calor in
aqua et lux in aere. » ** Aus den angefiihrten Thomaszitaten isi ersicht-
lich, daB das erste Beispiel sich beim Aquinaten findet 3. Hier wird ein
zweites Mal in diesem Zusammenhang auf die beiden arabischen Philo-
sophen Algazel und Avicenna verwiesen %,

8 JI Sent. d.1 q. 3 (B: {. 87ra).

% Corr. 17, 230-234,

91 Anm. 85.

92 Mém. just. 2/3.

93 « Vel ab exteriori, sicut calor in aqua causatur ab igne.» Quiport, Mém.
just. 12/3 ; S. THoMas, S. Th. I q. 3 a. 4. — « Esse... non convenit aliis nisi per
modum participationis, sicut calor aliis corporibus ab igne. Hoc idem dicit Algazel,
a quo forsan frater Thomas accepit dictum suum. » QUIDORT, ib. 20-22 ; S. THOMAS,
C.G. II c. 52.

* Mém. just. 22. 39.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 31

Im Quodlibet I q.1 treffen wir noch eine bemerkenswerte AuBe-
rung an, welche in anderem Kontext die gleiche Lehre vorlegt, die wir
schon einmal oben im Sentenzenkommentar kennengelernt haben 5. Qui-
dort setzt sich hier mit der Frage auseinander : « Utrum eadem res sit
vel esse possit absoluta et relata. » ® Nach der Meinung unseres Autors
ist dies nur in unserer Vorstellung méglich (« secundum acceptationem
intellectus »), nicht aber in Wirklichkeit (¢ secundum existentiam rea-
lem »). Zwischen absolutum und relatum besteht der gleiche Gegensatz
wie zwischen Substanz und Akzidenz. Diese Feststellung erliutert Qui-
dort auf folgende Weise : Nur das Akzidenz ist « immediate sub respectu »,
unmittelbar auf etwas bezogen. Die Substanz dagegen kann eine Be-
ziehung zu etwas anderem nicht aus sich selbst besitzen, sondern nur
mittels etwas Zugefiigtem («additum »), eben eines Akzidenz. Dasselbe
gilt auch fiir die Abhéngigkeit einer Substanz — wir diirfen wohl dafiir
allgemein « Gesch6pf » setzen — von Gott. Die Abhdngigkeit von Gott
als der Ursache allen Seins beruht nicht auf dem Wesen eines Dinges,
sondern auf einem Akzidenz, einem additum, dem Sein. Quidort setzt
drei markante Ausdriicke einander gleich : eine geschaffene Substanz
hingt von Gott ab «in ratione creati» «secundum esse actuale » und
«secundum esse quod sibi accidit » #. Auch aus diesem Text sehen wir
klar, wie Quidort den akzidentellen Charakter des Seins mit dem Von-
auBen-kommen, dem «additum », verbindet und nur so die Beziehung
zu Gott als dem Schopfer aller Dinge glaubt erkliren zu konnen.

% Anm. 74.

9% ed. Heiman 272-274.

97 « Si vero secundo modo intelligatur quaestio de absoluto et relato, secun-
dum quod dicit rem sub respectu, rem scilicet praedicamentalem, et quaerat utrum
eadem res sit vel esse possit absoluta et relata, dico quod haec potest dupliciter
intelligi, scilicet secundum existentiam realem, et sic dico quod non. Esse enim
relatum est esse sub respectu ad aliud ; esse autem absolutum est esse in se. Et
ideo, sicut idem non potest esse substantia et accidens, sic nec absolutum et rela-
tum, quia contradictio implicatur utrobique. Esset enim per se et non per se, et
in se et non in se. Nulla enim res est immediate sub respectu nisi accidens solum,
quia substantia non habet ordinem ad aliquid secundum se, sed solum secundum
aliquid sibi additum ; et res absoluta, hoc modo, non est nisi substantia, et res
relata non est nisi accidens. Et ideo, sicut nihil est substantia et accidens, sic
nihil idem est relatum et absolutum. Substantia enim dependet a Deo in ratione
creati, et non secundum quod substantia vel essentia sed secundum esse actuale,
quia creavit Deus ut essent omnia. Et sic substantia, secundum esse quod sibi
accidit, dependet a Deo ut a causa, nec ad aliquam creaturam habet dependentiam
vel ordinem nisi secundum quod aliquid sibi accidit, sicut homo non est duplum
nisi secundum quantitatem, nec similis nisi secundum qualitatem, nec aliquid pro-



32 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Das sind die Texte, in denen Quidort seine Meinung iiber das akzi-
dentelle Verhiltnis des Seins zum Wesen duBert. Doch was versteht
unser Autor darunter, wenn er das Sein als « accidens » bezeichnet ? Wir
miissen hier feststellen, daB Quidort selbst uns keinen klaren Aufschlu
iiber diese Frage gibt. Ofter stellt er, wenn er vom Sein als Akzidenz
spricht, dieses der Substanz gegeniiber, sodaBl man den Eindruck hat,
er spreche vom Pridikament des Akzidenz wie vom Pridikament der
Substanz %. Dagegen handelt es sich im Sentenzenkommentar bei der
Gegeniiberstellung der Aussagen per se und der Aussagen per accidens
offensichtlich um ein dialektisches Argumentieren **. Wir befinden uns
dort in der Aussageordnung : « homo est » ist eine « praedicatio acciden-
talis » 1%, Folgt daraus im Gegensatz zu oben, daB das Sein selbst nicht
akzidentell sich zum Wesen verhilt, sondern von diesem nur akzidentell
ausgesagt wird ? Doch Quidort bringt den akzidentellen Charakter des
Seins aufs engste in Verbindung mit dem Von-auBen-kommen des ge-
schopflichen Seins und erlidutert beides durch die gleichen Beispiele. So
sind fiir ihn die Begriffspaare : esse per se — esse per accidens und esse
ab intrinseco — esse ab extrinseco scheinbar fast synonym 10!, Was
bedeutet das einfache Verb « accidit » 192 ? Was will Quidort sagen, wenn
er zweimal betont, das Sein sei dem Wesen akzidentell, insofern es gerade
als Wesen oder « absolut » betrachtet wird 1% ? — Alle diese Fragen sind
aus dem Text heraus schwierig zu beantworten. Wir miissen uns aller-
dings hier wieder daran erinnern, daBl wir es im Sentenzenkommentar
Quidorts mit Reportationen zu tun haben, in denen wir aus der Natur
der Sache keine allzu groBe Genauigkeit erwarten diirfen.

Unser Autor fithrt einmal in einem anderen Zusammenhang eine
Unterscheidung der Akzidentien an. Es handelt sich um die Quaestio im
Sentenzenkommentar : « Utrum potentiae animae sint ipsa essentia ani-
mae. » 1% Dort beweist er in der Gefolgschaft des hl. Thomas den realen
Unterschied zwischen der Seele und ihren Potenzen. In dem wohl von

ducitur isi secunduum qualitatem. Si autem accipitur secundnm acceptationem
intellectus, sic potest eadem res habere rationem absoluti et relati. » Quodl. I q. 1
(ed. Heiman 273).

% ] Sent. d. 26 q.1; Quodl. I q. 1.

9 T Sent. d. 8 q. 5; II Sent. d. 1 g. 3.

100 JT Sent. d.1 q. 3 ad 1 (B: f. 87ra).

101 T Sent. d. 8 q. 5; II Sent. d.1 q. 3.

102 Corr. 17, 234.

103 1T Sent. d.1 q. 2 ad 5; Corr. 17, 233/4.

104 T Sent. d. 3 q. 6 (B: f. 40ra).



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 33

Johannes Quidort selbst stammenden Vernunftbeweis 1% werden zwei
Arten von Akzidentien unterschieden : die einen sind dem Subjekt inva-
riabiliter verbunden, die anderen dagegen nur variabiliter. Bei der Erkli-
rung der Verschiedenheit dieser beiden Arten von Akzidentien taucht
das Beispiel auf, das Quidort auch &fters in dem von uns oben dar-
gelegten Zusammenhang auf das Verhiltnis von Sein und Wesen an-
wendet : Die diaphaneitas ist ein accidens invariabile oder eine naturalis
proprietas der Luft. Die luciditas dagegen ist nur ein accidens variabile
und kann der Luft nur durch das Bindeglied oder die Vermittlung der
diaphaneitas zukommen. « Accidens invariabile » entspricht also dem von
Quidort im Sentenzenkommentar genannten zweiten modus dicendi « per
se » ; «accidens variabile » dem « per accidens » 196, Mit diesem Beispiel
erhirtet der Autor seine These, dall zwischen den variablen Akzidentien
der Seelentdtigkeiten und der Seelensubstanz selber invariable Akzi-
dentien, die Seelenpotenzen, angenommen werden miissen und diese so
real von der Substanz der Seele verschieden sein miissen 197,

Nach diesem Text wire also das Sein ein accidens variabile zu
nennen. Doch hinkt der Vergleich hier stark. Quidort sagt ja an anderer
Stelle : « Lumen consequitur ipsum aerem, non tamquam causatum a
principiis intrinsecis ipsius aeris, sed magis tamquam accidens ab extrin-
seco erumpens. » 1% Das kann man natiirlich vom psychologischen Akt
der Seelenpotenz nicht sagen. So ist auch aus dieser Stelle keine restlos
klare Entscheidung unserer Frage zu erhalten, was Quidort meint, wenn
er vom Sein als einem Akzidenz spricht.

105 GRABMANN, Studien 51.

106 Vgl. I Sent. d. 8 q. 5; II Sent. d. 1 q. 3.

107 « Sed dico ad propositam quaestionem, quod potentiae animae ab essentia
realiter distinguuntur. Et hoc ostendo ratione... Quaedam enim sunt accidentia,
quae insunt subiecto invariabiliter, quaedam vero, quae insunt ei variabiliter.
Verbi gratia, aeri enim invariabiliter inest diaphaneitas ; unde sive sit illuminatus,
ut in die, sive non, ut in nocte, semper est diaphanus ; luciditas vero inest ei,
sed variabiliter, quia modo est lucidus, modo obscurus. Similiter superficies cor-
pori inest invariabiliter, sed color variabiliter. Nunc autem est ita, quod accidens
variabile numquam inest alicui nisi mediante accidente invariabili. Et sic, accidens
invariabile, quia est medium, convenit cum utroque, et cum subiecto, quia invaria-
bile, et cum accidente variabili, quia accidens, sicut luciditas aeri numquam inest
nisi mediante diaphaneitate, nec color corpori nisi mediante superficie. Cum ergo
intelligere et velle sint accidentia circa animam variabilia, non sic potuerunt sibi
inesse nisi mediante aliquo accidente invariabili. Non est autem dare aliquid,
mediante quo insint animae, nisi potentias. Ergo potentiae sunt accidentia invaria-
bilia circa animam, sive naturales proprietates.» I Sent. d. 3 q. 6 (B: f. 40va).

18 T Sent. d. 8 q. 5. :



34 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

Zusammenfassend konnen wir also feststellen, dal das Sein in den
Werken Quidorts immer wieder als dem Wesen akzidentell, ja schlecht-
hin als Akzidenz bezeichnet wird. Allerdings finden wir bei unserem
Autor dariiber keine letzte Klarheit. Mehrmals weist er aber deutlich
auf den Zusammenhang mit seiner These vom esse ab extrinseco hin,
von der er diese Aussagen ableitet. Einmal wird die Bezeichnung des
Seins als Akzidenz auch mit dessen realer Distinktion vom Wesen in
Zusammenhang gebracht. Neben Aristoteles und seinem Kommentator
Averroes zitiert Quidort die beiden Araber Avicenna und Algazel. Zur
Veranschaulichung dienen vier Beispiele: lux in aere, calor in aqua,
imago in speculo und sigillum in aqua non fluente.

Zum SchluB stellen wir noch kurz die Frage : Hat diese Lehre des
Johannes Quidort ihre Grundlage bei seinem Meister, Thomas von A quin?

Der hl. Thomas verneint zwar an einigen Stellen, daB das Sein ein
Akzidenz sei. Doch geht klar hervor, daB dabei das Akzidenz als Genus,
als Pridikament aufgefaBt wird 1. In einer Reihe anderer Texte spricht
Thomas jedoch deutlich davon, daB das Sein bei den geschaffenen Dingen
nur ein Akzidenz ist 119, Der Grund fiir diese Benennung des Seins liegt
aber allein darin, daB dieses definiert werden kann, ohne Riicksicht auf
Sein oder Nichtsein 1, In diesem logischen Sinn nennt der Aquinate
das Sein ein Akzidenz. Quidort fithrt an den einschligigen Stellen jedoch
diese Begriindung nie an, sondern stiitzt seine Feststellung auf das Von-
auBen-kommen des geschopflichen Seins. Der hl. Thomas bringt auBer-
dem in diesem Zusammenhang fast jedesmal eine Erklirung oder Ein-
sc}irﬁnkung an, um einer falschen Auslegung vorzubeugen. Er will mit
den genannten Aussagen nicht behaupten, daB sich das Sein zum Wesen
«quasi per accidens » verhalte ; es ist im Gegenteil die « actualitas cuius-
libet substantiae » 112, Das Sein wird Akzidenz genannt «secundum
quamdam similitudinem » 13, « large », d. h. in einem erweiterten, {iber-
tragenen Sinn, insofern es keinen Teil des Wesens ausmacht — « proprie
loquendo non est accidens » 114, Solch einschrinkende, erliuternde

109 Pot. q. 5a.4ad 3; vgl. I Sent. d. 3q.4a.2ad 2; Quodl. XII q.5a.1;
In IV Met. 1. 2 (ed. Spiazzi n. 558).

110 Pot. q. 5 a. 4 ad 3; Quodl. IT q. 2 a.1; ib. ad 2; ib. a. 2.

11 Pot. q. 7 a. 4 ad 8; Quodl. II q. 2 a. 1-2.

12 Quodl. II q. 2 a. 1.

13 Pot. q. 5 a. 4 ad 3.

14 (uodl. XII q.5 a. 1.



Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris 35

Bemerkungen oder gar ein gleichzeitiger Hinweis auf das korrelative
Verhiltnis von Sein und Wesen treffen wir bei Quidort nicht an.

Aus den angefithrten Zusitzen des hl. Thomas ersehen wir jedoch,
daB er zumindest zwei Arten von Akzidentien unterscheidet. Im gleichen
Kontext wie Quidort, nimlich bei der Frage, ob die Seelenpotenzen mit
dem Wesen der Seele zusammenfallen, gibt uns der Aquinate klaren
Aufschlufl iiber die zwei Auffassungsweisen des Terminus « accidens » :
1. Das Akzidenz im Gegensatz zur Substanz aufgefallt, insofern es die
neun Genera beinhaltet. 2. Das Akzidenz, insofern es eine akzidentelle,
d. h. zufillige Beziehung des Priddikats zum Subjekt der Aussage be-
zeichnet. Sowohl von der akzidentellen wie der essentiellen Aussage un-
terscheidet man das Proprium, das zwar nicht zum Wesen eines Dinges
gehort, aber doch von dessen inneren Prinzipien verursacht wird 113, Der
Unterscheidung zwischen Proprium und praedicatum essentiale ent-
spricht die Unterscheidung Quidorts zwischen accidens invariabile und
accidens variabile. Die grundlegende Abgrenzung der beiden Arten von
Akzidentien, fiir die sich bei den Thomisten bald die beiden Termini
«accidens praedicamentale » und «accidens praedicabile » eingebiirgert
haben, fehlt bei unserem Friththomisten. Die Unklarheiten in Quidorts
Texten rithren von der Vermengung von Seins- und Aussageordnung her.
Nach der Lehre des Aquinaten kann man nicht in der ontologischen,
sondern nur in der begrifflichen, logischen Ordnung vom Sein als von
einem Akzidenz sprechen. Das Sein ist zwar ein Teil der Substanz, aber
nicht ein Teil des Wesens. So ist es ontologisch gesehen der bestehenden
Substanz notwendig ; abstrakt, logisch betrachtet aber hat es nur eine
zufillige, kontingente Beziehung zum Wesen.

Der naturphilosophische Vergleich, der die Beziehung von Sein und
Wesen mit der zwischen dem Licht und der erleuchteten Luft veran-
schaulicht, findet sich auch bei Thomas. Allerdings ist er dort allgemein
auf das Verhiltnis Gott-Geschopf und nicht im Zusammenhang mit der
Lehre vom Sein als Akzidenz auf die Beziehung zwischen Sein und Wesen
angewandt 16, Nur an einer Stelle, der von Quidort im Mémoire justifi-
catif zitierten aus S. Th. I q. 3 a. 4, vergleicht der hl. Thomas das Ver-
hdltnis von Sein und Wesen mit dem der Wirme zum Wasser. Der
dritte Vergleich mit dem Bild im Spiegel stammt aus De Potentia q. 5
a.1 ad 6. Von dieser Stelle sind die Ausfithrungen Quidorts in IT Sent.

115 Spir. Creat. a.11; S.Th. I q. 77 a.1 ad 5.
18 z.B. S. Th.I q. 104 a. 1.



36 Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

d. 1 q. 1 stark abhidngig. Den Vergleich mit dem « sigillum in aqua non
fluente » gebraucht Thomas nicht. Er findet sich dagegen schon im Sen-
tenzenkommentar des hl. Bonaventura 7.

Trotz dieser Abhdngigkeit vom Aquinaten hat Quidort in der Ge-
folgschaft Avicennas diese, durch den Zusammenhang mit dem Von-
auBen-kommen des geschopflichen Seins und seiner realen Distinktion
vom Wesen noch verstirkte Zweideutigkeit, die in dem Terminus « acci-
dens » steckt, wohl mit Absicht ungel6st gelassen. Eine andere Seins-
auffassung scheint zugrunde zu liegen. Diese wird aber erst aus der
ganzen Seinslehre Quidorts einsichtig.

117 BONAVENTURA, In I Sent. d. 37, p. 1, q. 1, concl,, vol. 1, pp. 638-639. —
Zitiert nach : G. KLUuBERTANZ, Esse and Existere in St. Bonaventure. Mediaeval
Studies 8 (1946) 187.



	Das esse actualis existentiae nach Johannes Quidort von Paris

