
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Artikel: Le double usage du verbe être

Autor: Morard, Meinrad-Stéphane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meinrad-Stéphane Morard 0. P.

Le double usage du verbe être

Les considérations que j'ai l'honneur de soumettre à votre amicale
attention 1 constituent au fond un prolongement ontologique et logique
de la ligne tracée dans notre communication de l'année dernière sur
la connaissance (cf. FZPT 3, 388-406).

Dans le langage et la pensée des « profanes » comme dans le langage
et la pensée des « théoriciens » — savants ou philosophes —, il est fait
un double usage du verbe être. Et les « profanes » pratiquent ordinairement

ce double usage avec plus de pertinence que les « théoriciens » dont
la pensée est assez souvent gauchie ou même désaxée par quelque préjugé
doctrinal. Ce double usage implique nécessairement deux significations
du verbe être, connexes ou analogues entre elles, mais nettement diverses
l'une de l'autre.

Nous avons ainsi, et cela n'a rien de nouveau pour personne, l'usage
et le sens attributif du verbe être, « il est des hommes », d'ordre ontologique

et, d'autre part, son usage et son sens copulatif, « un homme est

un vivant doué de raison », qui appartient directement à l'ordre logique
de la pensée discursive, encore qu'il présuppose toujours, d'une manière

plus ou moins directe, un fondement d'ordre ontologique.
Commençons par examiner et préciser avec le plus de clarté possible

l'usage et sens attributif du verbe être.

1 Communication faite à la Société de Philosophie de Fribourg en sa séance
du 25 février 1957. — Ce travail n'étant pas une étude historique, nous interprétons
ici la position idéaliste d'après le sens le plus strict des formules qui servent à la
vulgariser, bien qu'il ne corresponde pas précisément à la pensée bien autrement
complexe de ses adhérents, comme nous aurons à le remarquer en son lieu. Cela
nous permet de serrer de plus près le problème de l'être attributif et de mieux marquer

en quoi consiste fondamentalement la position réaliste que nous défendons.



Le double usage du verbe être 421

I. Du substantif être au verbe être

Dans ce but, il nous faut nécessairement partir du substantif être

et de la notion qu'il exprime : to öv, ens ou l'étant comme on aime à

dire en climat existentialiste.
On entend par être, dans l'acception la plus universelle du terme,

dans toute l'extension analogique du concept correspondant : tout ce

qui est, omne id, quod est. Ce qui signifie exactement que tout ce qui est

est un être ou que tout être est un ce qui est. Expliquons-nous. Tout
être ou chaque être est : 1° un ce, c'est-à-dire un quelque chose

d'individuellement distinct, de quelque nature qu'il puisse être par ailleurs ;

2° qui est, c'est-à-dire qui est actuellement donné, de quelque manière

qu'il le soit par ailleurs.

C'est ce deuxième aspect de l'être qui va désormais retenir notre
attention. Il coïncide précisément avec le sens attributif du verbe être.

Et nous venons d'insinuer par notre formule que ce sens n'est pas

unique, mais multiple. Il y a bien des manières d'être actuellement
donné. En d'autres termes, il y a plusieurs sortes d'existence. Et nous
voilà amenés par la nature même de notre sujet à traiter des différentes
sortes d'existence.

II. L'existence en face de l'idéalisme

Notre première division de l'existence est, du moins sous la forme

où nous allons la présenter, quelque chose de proprement moderne.

L'antiquité, profondément réaliste comme elle l'était, surtout depuis

Parménide : on ne peut penser que ce qui est, ne l'a envisagée qu'à peine,

incidemment, dans sa lutte contre les diverses poussées de scepticisme

qui surgissaient alors plus ou moins en marge des grandes écoles. Le

moyen âge non plus ne s'y est guère arrêté, encore qu'il ne l'ait pas

ignorée. C'est l'idéalisme moderne qui a, le premier, systématiquement

opposé l'une à l'autre ces deux sortes d'existence, dans l'intention
d'éliminer l'une, celle à laquelle on avait toujours cru jusque là, pour lui
substituer l'autre, celle dont il s'est fait le promoteur obstiné.

1. Les deux existences

On distingue donc ici entre l'existence que nous appellerons cognitive

(gedankliche Existenz) et celle que nous appellerons extracognitive

(außergedankliche Existenz).



422 Le double usage du verbe être

Nous rencontrons pour la première fois l'opposition de l'existence

cognitive à l'existence au sens ordinaire chez le philosophe anglais
George Berkeley (1685-1763) qui, niant la réalité du monde extérieur,
lui applique sa fameuse notion d'un être cujus esse est percipi. Etendant
cette notion à l'universalité des êtres, l'idéalisme moderne proclamera

que « l'existence des choses se réduit exclusivement au fait qu'elles sont
pensées » (Das Sein der Dinge geht in ihrem Gedacht-sein gänzlich auf).
Dans cette conception paradoxale à l'extrême, exister n'est jamais autre
chose qu'être pensé ou être connu (Sein ist Gedacht-sein. Sein ist Bewußtsein).

Non seulement l'esse du monde extérieur, mais aussi l'esse de toute
chose est uniquement percipi.

Précisons de notre mieux le caractère propre à chacune de ces deux
existences.

L'existence cognitive est celle qui consiste dans le fait même d'être
actuellement pensé, connu ou considéré. C'est, en d'autres termes, la
présence d'un objet au sujet en vertu de la connaissance qu'en a ce
dernier. Nous l'appelons cognitive parce qu'elle est constituée exclusivement

par et dans le fait d'une pensée ou connaissance actuelle.
Notons tout de suite que cette « existence » d'un objet, identique

au fait qu'il est actuellement connu, constitue, à proprement parler, une
dénomination extrinsèque de l'objet en question : c'est un être de raison

qui ne l'affecte en lui-même d'aucune manière. La seule détermination
effective qu'elle implique est la connaissance actuelle immanente au

sujet de la pensée, connaissance qui n'est pas dans l'objet, qui n'est
rien dans l'objet bien qu'elle s'y rapporte. C'est assez dire que cette
« existence » ne pose pas l'objet, mais le suppose aussi bien qu'elle suppose
la connaissance qui le manifeste sans y toucher. C'est une « existence »

par manière de métaphore.
Ajoutons encore à cet égard quelques précisions importantes. Une

dénomination extrinsèque comme par exemple « admiré » (auteur admiré)
implique une détermination effective (l'acte d'admiration) qui se rapporte
au sujet qu'elle désigne (pour l'auteur admiré), mais qui lui est extérieure
du fait qu'elle affecte uniquement un autre sujet (la personne qui
l'admire). Elle présuppose toujours: 1° le sujet qu'elle désigne (l'auteur
admiré), 2° un autre sujet qui lui est extérieur (son admirateur), 3° une
détermination qui affecte cet autre sujet (son acte d'admiration) et 4° la
relation de cette dernière au sujet désigné (pour l'auteur admiré). Son

contenu propre, attribué au sujet qu'elle désigne (auteur admiré) est

un être de raison, qui n'a en lui-même aucune consistance et qui ne



Le double usage du verbe être 423

comporte aucune détermination interne de ce sujet, mais qui est inconcevable

sans les présupposés effectifs qu'elle implique.
Toutes les fois donc qu'on parle de « être pensé, connu ou considéré

», il faut tenir compte de tous les présupposés effectifs auxquels une
détermination de ce genre doit tout le sens qu'elle présente.

L'existence extracognitive, par contre, qui est précisément l'existence

au sens habituel de ce mot, est celle qui consiste à être actuellement
donné, d'une manière ou d'une autre, car elle n'est pas uniforme, comme
nous le verrons, à part du fait d'être actuellement pensé, connu ou
considéré. Elle constitue le plus souvent, mais pas toujours, une
détermination interne et effective de l'objet à qui on l'attribue.

Nous avons ainsi deux existences profondément diverses l'une de

l'autre : a) l'existence cognitive constituée par le fait même d'être

pensé, in quantum cognoscitur, et b) l'existence extracognitive, constituée
à part de ce fait, praeterquam cognoscatur.

Nous disons bien à part de la pensée et non pas, comme on s'exprime
parfois, indépendamment de la pensée, car, de fait, tout ce qui existe
d'existence réelle dans le monde des créatures existe en dépendance de

la pensée de Dieu, scientia Dei est causa rerum, adjuncta voluntate, en
union avec sa volonté, de même que d'ailleurs les oeuvres de l'homme
existent en dépendance de la pensée de l'homme, adjuncta voluntate,
assistée de sa volonté.

2. L'idéalisme absolu

D'après l'idéalisme absolu du XIXe ou XXe siècle (idéalisme
postkantien, caractérisé par l'élimination de la « chose en soi »), l'existence

cognitive est la seule existence possible. Ce qui existe ne peut exister

— pour nous du moins et pour autant qu'il nous est donné d'en juger —
que dans la mesure où il est actuellement pensé, connu ou considéré.

L'être des choses consiste uniquement dans le fait même qu'elles sont
actuellement pensées. Toute autre existence est — dans notre
perspective du moins — parfaitement impossible. La restriction « pour nous

du moins » n'est ici qu'une clause de style. De fait la position idéaliste

est radicale.
Voici en bref le raisonnement idéaliste, « le fameux argument par

l'immanence ». Ce qui est pensé est dans la pensée. Or ce qui est dans la

pensée ne peut pas être hors de la pensée. Donc ce qui est hors de la

pensée ne peut pas être pensé. La pensée d'une réalité qui serait donnée

hors de la pensée est tout simplement contradictoire. (D'après Wilhelm



424 Le double usage du verbe être

Windelband, Lehrbuch der Gesch. der Phil., 19198, p. 485 : « Die
Annahme einer außerhalb des Bewußtseins zu setzenden Realität involviert

einen Widerspruch. Was gedacht wird ist im Bewußtsein : etwas
außerhalb des Bewußtseins zu denken ist imaginär. » « Das Ding an
sich ist ein unmöglicher Begriff. » Vgl. 486-488.)

La tentation de caricaturer ce raisonnement, en le transposant dans

un cadre analogue, est si grande, que nous n'y résistons pas, ne serait-ce

que pour mieux en mettre à nu le sophisme.
« Ce qui est représenté par une image existe en image. Or ce qui

existe en image ne peut pas exister hors d'image. Donc ce qui existe hors

d'image ne peut pas être représenté par une image. L'image d'une réalité
qui serait donnée hors d'image est tout simplement contradictoire. »

L'erreur est exactement la même dans les deux cas. Elle consiste
à confondre une dénomination extrinsèque — exister en pensée, exister
en image — avec une dénomination intrinsèque de l'objet envisagé, qui
exprimerait un état ou une situation l'affectant en lui-même, quelque
chose d'inhérent à son être. On suppose que l'objet qui existe « en

pensée » ou « en image » est lui-même, quant à sa teneur propre, enfermé
dans la pensée qui le considère ou dans l'image qui le représente comme

une miniature dans un médaillon, tandis que, en fait, la pensée ou
l'image ne font que se rapporter à lui sans le déterminer le moins du
monde. En outre, on ignore tout simplement les présupposés effectifs

sans lesquels une dénomination extrinsèque de ce genre n'a aucun sens.

Le philosophe français Edouard Le Roy (1870-1954), qui joua un
rôle de premier plan in illo tempore dans le mouvement moderniste, a

donné de la thèse idéaliste une formule qui peut sembler ambiguë. La
voici : « Un au-delà de la pensée est impensable », c'est-à-dire ce qui
n'est pas intérieur à la pensée ne peut pas être pensé.

Cela pourrait signifier : ce qui n'est pas intérieur à l'esprit (pensée
le sujet de la pensée) — ou en soi-même ou dans une image qui le représente

— ne peut pas être pensé. Nous n'aurions pas alors le principe
idéaliste, mais un axiome élémentaire de la théorie de la connaissance.

Mais cela peut signifier aussi à la lettre, et il est clair que telle est

bien l'intention de notre philosophe : ce qui n'est pas intérieur à la

pensée (pensée l'acte de la pensée) ne peut pas être pensé. Et c'est
alors l'expression même de l'idéalisme absolu.

Il est sans doute permis de supposer que le premier sens de la
formule en question, sens dont la vérité est incontestable, a contribué et
contribue encore, par un de ces glissements d'idées qui jouent un si



Le double usage du verbe être 425

grand rôle dans les succès de l'erreur, à en faire adopter sans méfiance

en le confondant avec lui le sens idéaliste voulu par l'auteur, victime
lui-même de la même confusion.

Il n'y a pour cela qu'à substituer sans y prendre garde à « objet
présent dans l'esprit » (présence précognitive, réelle), « objet présent à

la pensée » (présence cognitive, être de raison) et à croire par conséquent

que seul peut être pensé, non pas ce qui est présent à l'esprit, ce qui est

vrai, mais ce qui est présent à la pensée ou ce qui est pensé, ce qui est

précisément le mirage idéaliste. Du coup, la pensée apparaît alors fermée

sur elle-même dans une claustration congénitale qui la tient à jamais
exilée du réel.

Et voilà qui nous fait avancer d'un grand pas dans l'intelligence
de la position idéaliste. Je ne crois pas me tromper en effet en pensant

que cette confusion, inconsciente, constitue le présupposé fondamental
de l'idéalisme absolu et en fait toute la force. Jamais sans cela il n'aurait

pu accréditer une conception aussi paradoxale que la sienne.

3. Réfutation de l'idéalisme absolu

L'idéalisme absolu repose donc sur une confusion. Et il est en outre
multiplement erroné.

Notons d'abord que être pensé, connu ou considéré constitue,
comme nous l'avons déjà amplement exposé, une dénomination extrinsèque

qui n'implique dans l'objet dénommé aucune détermination effective.

Ce n'est pas une existence inhérente à l'objet. L'unique détermination

effective impliquée en l'occurrence est celle de l'acte cognitif
immanent au sujet, qui manifeste l'objet sans y toucher Aussi bien

être actuellement pensé ne s'appelle-t-il exister que dans une acception
très détournée de ce terme.

En outre: être actuellement pensé, connu ou considéré présuppose
évidemment le fait de penser comme un fait actuellement donné et qui
ne peut pas être actuellement donné lui-même par le fait d'être pensé,

puisqu'il est préalable à ce fait.
Ensuite: être actuellement pensé, connu ou considéré présuppose

un sujet actuel qui pense actuellement et qui, lui non plus, ne peut pas
exister par le fait d'être pensé, puisqu'il est également préalable à ce fait.

Enfin : il est assez facile de comprendre qu'aucun objet ne peut être

actuellement pensé, connu ou considéré sans qu'il soit actuellement

donné, préalablement à l'acte qui le constitue comme actuellement

pensé, connu ou considéré. Car la pensée (connaissance, perception)



426 Le double usage du verbe être

comme telle ne fait absolument rien d'autre que de manifester ou rendre
évident son objet au sujet de la pensée. Par conséquent, la pensée ne

peut aucunement affecter ou altérer, encore moins constituer son objet.
Elle le présuppose de toute nécessité comme déjà actuellement donné

(non est cognitio nisi entis) et le manifeste tel qu'il lui est actuellement
donné (non est cognitio nisi vera). Il n'est pas d'opération humaine

plus innocente que la connaissance (Unschuld des Erkennens Ce

dernier point correspond exactement au premier sens que nous avons
attribué à la formule d'Edouard Le Roy : présence réelle, précognitive,
de l'objet à l'esprit.

Nicolai' Hartmann remarque avec raison que l'entrée en action de la
connaissance présuppose toujours un objet déjà actuellement donné. «Das

Einsetzen der Erkenntnis setzt das Seiende stets schon voraus. » Sauf

cependant qu'il exagère quelque peu comme nous le verrons tout à l'heure.
En tout ceci, nous n'avons fait qu'appliquer à un cas particulièrement

important les conditions auxquelles doit satisfaire toute dénomination

extrinsèque pour avoir un sens concevable.

Rappelons à ce propos la délectation rageuse avec laquelle Nietzsche

(f 1900) s'acharne contre l'idéalisme de son temps en l'acculant au
nihilisme qui en est la conséquence logique : le sujet, l'objet et la pensée

elle-même s'y dissolvent dans l'inconsistance du rêve d'un rêve (Wille
zur Macht 477, 480, 484, 539, 566, 567 ; Unschuld des Werdens, II 176,

180, 213 ; Umwertung, titre du 2e livre non rédigé : « Kritik der
Philosophie als einer nihilistischem Bewegung »). Citons au moins, en la
traduisant librement, la sentence qui sert de conclusion à tout cet abattage

: « Parménide a dit : Ce qui n'existe pas ne peut pas se penser.
Nous avons passé à l'autre extrême et nous disons : Ce qui se pense
ne peut pas exister » (W. z. M. 539) 2.

2 Nietzsche a écrit : « ce qui se pense ne peut être qu'une fiction ». Il s'agirait
donc d'un « être représenté » plutôt que strictement d'un « être pensé » de ce qui
se pense. Il règne en effet chez les divers partisans de l'idéalisme absolu, semble-t-il,
deux confusions différentes qui parfois alternent et le plus souvent interfèrent
entre elles : 1° la confusion entre présent à l'esprit par la pensée (présence cognitive,

en soi fictive) et présent à l'esprit pour la pensée (présence précognitive,
réelle), c'est celle que nous avons discutée ici-même ; 2° la confusion entre pensé

par l'esprit et représenté par l'esprit, d'après la supposition que la connaissance
consiste dans une représentation de l'objet ou du moins en est toujours solidaire,
c'est celle qui commande la problématique kantienne de la connaissance et que
nous avons réfutée dans notre étude précédente sur la connaissance (FZPT
3 [1956] 388 ss.). On peut se rendre compte d'après cela du nid et du nœud de
confusions que constitue l'idéalisme moderne.



Le double usage du verbe être 427

Résumons maintenant, pour nous divertir un peu, toute cette
discussion, à la manière de Zénon le Stoïcien, par un robuste syllogisme
en Barbara.

Une existence préalable au fait d'être actuellement pensé ne peut
être constituée par le fait même d'être pensé.

Or l'existence de la pensée, de son sujet et de son objet est préalable
au fait d'être actuellement pensé.

Donc l'existence de la pensée, de son sujet et de son objet ne peut
être constituée par le fait même d'être pensé : c'est nécessairement une
existence précognitive.

III. Les différentes sortes d'existence extra-cognitive

Il ne faudrait pas s'imaginer que toute existence extra-cognitive
est sur le même plan. Nous avons déjà fait observer en passant qu'il
n'en est rien. Il y a lieu en effet de distinguer à cet égard quatre sortes

d'existence, qui sont loin d'être identiques entre elles ; l'existence
1° réelle, 2° virtuelle, 3° potentielle et 4° idéale, à laquelle un assez grand
nombre de philosophes semblent attribuer jusqu'à un certain point la
valeur d'une existence réelle (platonisme moderne, phénoménologie).
Sinon les seules, ce sont du moins les principales.

L'existence réelle est celle de tout objet, de tout « ce » actuellement
donné lui-même dans sa propre entité. C'est l'existence caractéristique
de l'être réel -ens actu- et c'est à elle que tout le monde pense d'abord

chaque fois qu'il est question d'existence. C'est l'existence au sens strict
du mot et c'est le sens attributif principal du verbe être, je dirais même

son seul sens authentique. S'il arrive qu'on emploie l'être attributif
dans un autre sens, on a presque toujours soin de le spécifier expressément

: il s'agit alors d'une « existence », par manière de dire.
L'existence virtuelle — potentielle — idéale est celle d'un objet

qui n'est pas actuellement donné lui-même et dans sa propre entité,
mais qui l'est ou bien 1° dans une cause efficiente réelle capable de le

produire et nous avons alors l'existence virtuelle, comme celle d'une

plante dans sa graine,

ou bien 2° dans une matière réelle apte à le constituer grace à une

élaboration correspondante et nous avons alors l'existence potentielle,

comme celle d'une statue dans un bloc de marbre,

ou bien 3° dans une similitude réelle qui le représente et nous avons
alors l'existence idéale, comme celle d'une personne dans son portrait,



428 Le double usage du verbe être

ou d'un édifice dans son plan ou d'un objet dans son image mentale,
qu'elle soit sensible ou intelligible.

Exister d'une manière virtuelle, potentielle ou idéale constitue

toujours, strictement comme tel, une dénomination extrinsèque qui ne

désigne aucune perfection correspondante dans l'objet qu'on dit exister
de cette manière, mais qui implique la perfection d'un autre être qui
s'y rapporte, selon l'une ou l'autre des trois manières que nous venons
de distinguer. Il en est de même quant à l'existence cognitive, comme
nous le savons. Pareille existence implique également, cela va sans dire,
les autres présupposés effectifs sans lesquels elle n'aurait aucun sens.

A parler strictement seul ce qui existe d'existence réelle est actuellement

donné (dénomination intrinsèque). Ce qui existe d'existence
virtuelle ou potentielle n'est pas actuellement donné, mais actuellement

possible grâce à un autre facteur (agent-matière). Ce qui existe d'existence
idéale comme tel n'est pas non plus actuellement donné, mais actuellement

représenté par et dans une similitude qui lui est extérieure.

Enfin, pour y revenir en passant, l'objet qui existe d'« existence »

cognitive comme tel n'est pas actuellement donné, mais actuellement
pensé par un sujet, bien que cela présuppose par ailleurs, que cet objet,
soit déjà ou actuellement donné ou du moins actuellement représenté
dans le sujet qui le pense.

Ce qui existe réellement dans le cas d'existence réelle, c'est l'objet
lui-même ; dans le cas de l'existence virtuelle, c'est la cause efficiente
de l'objet ; dans le cas de l'existence potentielle, c'est la matière de

l'objet ; dans le cas de l'existence idéale, c'est la similitude qui représente

l'objet ; et enfin dans le cas de l'existence cognitive, comme telle,
c'est la connaissance ou considération actuelle de l'objet par un sujet.

Pour conclure cette question des diverses existences dites extra-
cognitives, soulignons que l'existence réelle est la situation caractéristique
de tout ce qui est donné dans sa propre entité présence réelle
(dénomination intrinsèque perfection qui affecte l'objet lui-même). C'est

la situation propre à tout être réel, du fait même qu'il est réel.

Quant à l'existence cognitive, pour y revenir encore, elle est la
situation caractéristique de ce qui est actuellement pensé, connu, considéré

ou, si l'on veut, actuellement contenu dans la pensée présence

cognitive (dénomination extrinsèque où la perfection impliquée n'affecte

pas l'objet pensé mais uniquement le sujet et la pensée du sujet qui se

rapporte à lui). Ajoutons encore ceci. Le fait d'être actuellement pensé,

connu ou considéré présuppose le sujet qui pense et l'acte par quoi il



Le double usage du verbe être 429

pense comme actuellement donnés en eux-mêmes, d'une existence réelle.
Par contre, ce fait présuppose l'objet de la pensée comme actuellement
donné (dans le sujet) ou d'une existence réelle ou d'une existence idéale :

D'une existence réelle, quand il s'agit d'une connaissance intuitive,
sans similitude intermédiaire, comme celle que nous avons de notre moi
faisant un avec ses actes ou états psychiques et leur relation vivante à

l'objet. D'une existence idéale, quand il s'agit d'une connaissance
représentative, par l'intermédiaire d'une similitude préalable formée dans le

sujet, comme la connaissance que nous avons par exemple des res extra
animam. Et ceci nous fait voir en quoi la formule réaliste de Nicolai
Hartmann était exagérée. Mais d'autre part ce dernier cas soulève de

nouveaux problèmes auxquels nous voulons d'autant moins nous arrêter
ici que le bon sens intelligent des hommes les a en général depuis toujours
pratiquement résolus (cf. FZPT 4 [1957] 198 ss.).

IV. Usage et sens copulatif du verbe être

Il est assez surprenant qu'il soit particulièrement difficile de
préciser le sens dans lequel le verbe être est le plus fréquemment employé,
son sens copulatif. On l'appelle ainsi parce qu'il constitue le lien qui
couple le sujet et le prédicat, copula de copulare. « Etre » ainsi compris
exprime l'unité logique du prédicat avec le sujet dans tout énoncé

affirmatif : on dit aussi, mais nous préférons éviter les expressions plus

ou moins métaphoriques de ce genre, la convenance du prédicat avec le

sujet.
C'est lui qui exprime ce qu'il y a de caractéristique dans la

proposition et le jugement par opposition au terme ou à la simple
appréhension, qui ne comporte jamais un tel « est », même si le concept signifié
par le terme et manifesté par l'appréhension est complexe comme, par
exemple, enfant gâté, saint homme.

Une proposition affirmative de forme courante, typique, prise dans

la plénitude de son sens, exprime toujours que la « chose » caractérisée

par le prédicat 1° est effectivement donnée dans la « chose » désignée par
le sujet, 2° par mode d'identité substantielle (idem subjecto) avec elle

et 3° telle que cette dernière est en elle-même, abstraction faite de la

pensée qui s'y rapporte et qui en juge.
Accordons-nous le plaisir de citer saint Thomas dans un de ses

textes les plus lumineux : « Compositio intellectus (dans la proposition,

par la copule « est ») est signum identitatis eorum quae componuntur.



430 Le double usage du verbe être

Non enim intellectus sic componit ut dicat, quod homo est albedo : sed

dicit quod homo est albus, i. e., habens albedinem. Idem autem est

subjecto identité substantielle) quod est homo et quod est habens

albedinem... Secundum hanc identitatis rationem intellectus noster

unum componit alteri praedicando » (S. Th. I 85, 5 ad 3).
Mais l'explication de saint Thomas est incomplète quant à la

question présente. Car l'est de la copule, qui nous occupe en ce moment,
n'exprime pas seulement l'identité substantielle de la chose du prédicat
avec la chose du sujet. N'importe quel terme complexe exprime également

une pareille identité substantielle, à savoir celle de l'adjectif avec
le substantif comme dans nos exemples de tout à l'heure : enfant gâté,
saint homme. Ce que l'est de la copule exprime en outre et surtout, ce

qui est essentiel à tout énoncé pris dans l'intégrité de sa signification,
c'est que l'identité substantielle en question est effectivement donnée

1° dans et par la chose que désigne le sujet ; 2° telle qu'elle est en soi

est, c'est ainsi.

Il apparaît dès lors, pour le souligner en passant, que la substance
concrète et son unité constituent le fondement ontologique de l'énoncé
dans sa forme la plus courante et que, par suite, le centre de gravité de

la logique est la substance même des choses.

Ce que le verbe être au sens copulatif signifie comme effectivement

donné, ce n'est donc pas le sujet de la proposition, ce n'est pas non plus
le prédicat, pris en lui-même, c'est le prédicat 1° dans et par le sujet,
2° tel que ce dernier est en lui-même.

Aristote exprime habituellement dans les Analytiques, le sens d'un
énoncé affirmatif par la formule tw a t£> ß, c'est-à-dire dans le

sujet oc se trouve ou est présent le prédicat ß. Saint Thomas et les scholas-

tiques disent dans le même sens : praedicatum inest subjecto.
Donc le verbe être au sens copulatif signifie lui aussi qu'un objet

est effectivement donné, non plus cependant d'une manière absolue

— simpliciter — en soi, comme il le signifie dans son sens attributif, mais
d'une manière relative — secundum quid, à savoir dans et par le sujet.
Nous rejoignons ainsi la manière de parler d'Aristote qui traduit être

au sens attributif par esse simpliciter et être au sens copulatif par esse

secundum quid. Et ainsi se précise l'unité analogique de nos deux notions.

Cependant, cette manière d'expliciter le sens copulatif du verbe
être n'est pas entièrement conforme au mouvement spontané de la

pensée en acte de juger. L'esprit ne va pas du prédicat au sujet comme
dans notre interprétation, mais va au contraire du sujet au prédicat.



Le double usage du verbe être 431

Pour éliminer cette légère dissonance, il suffit de donner au verbe être

comme copule un sens transitif, tandis qu'il a comme attribut un sens

intransitif. Pierre est Pierre se présente dans sa propre entité. Pierre
est malade Pierre présente un malade dans sa propre entité.

Pour savoir si le prédicat présent dans et par le sujet est donné
lui-même dans sa propre entité, il faut nous tourner vers le sujet où il
se trouve. Suivant que le sujet est lui-même un être réel ou ne l'est pas,
le prédicat qu'il présente par mode d'identité substantielle avec lui sera
lui-même à son tour ou ne sera pas un être réel. A moins, toutefois,

que le prédicat consiste dans une dénomination extrinsèque : dans ce

cas il exprime un être de raison qui n'a pas et ne peut pas avoir de réalité

propre dans le sujet, même quand ce dernier est un être réel.

V. Conclusion

1. Je termine en revenant brièvement sur les deux usages du verbe

être et en explicitant une fois de plus un exemple de l'un et de l'autre.
Exemple du sens attributif, intransitif : Pierre est, c'est-à-dire est

donné ou présent actuellement dans sa propre entité.
Exemple du sens copulatif, transitif : Pierre est malade, c'est-à-dire

donne ou présente actuellement un malade dans sa propre entité.
D'où le sens exact des deux questions qui se posent sur tout objet

(par exemple Aristote, Met. 1025 b 17) : si ëcrav est-il c'est-à-dire

est-il donné ou présent lui-même, dans sa propre entité et tl ècttiv

qu'est-il c'est-à-dire que donne-t-il ou présente-t-il lui-même dans sa

propre entité Et nous arrivons ainsi — t9)ç OTtou&vjç àSzAofj tociSta

(Platon) — à la formule mi-sérieuse et mi-plaisante : l'être au sens attributif

est le passif du verbe être: est donné, l'être au sens copulatif est

l'actif du verbe être : donne 3.

2. Ce qu'il y a de remarquable en général dans notre problème, c'est,

pour reprendre une réflexion que nous faisions au début, la parfaite

pertinence avec laquelle les « profanes » font habituellement usage de

ces deux acceptions du verbe être et c est en outre l'assurance avec

laquelle ils les appliquent, l'assurance de celui qui sait parfaitement
bien ce qu'il fait et pourquoi il le fait, encore qu'il soit incapable de

justifier explicitement sa manière d'agir. C est à la critique de la connais-

3 Remarquons encore que, en toute rigueur, dans l'usage attributif du verbe
être, son usage copulatif est nécessairement impliqué : « Pierre est » doit se
traduire par : « Pierre est existant ».



432 Le double usage du verbe être

sance qu'il incombera de tirer au clair les raisons qui guident la raison
de tout le monde. L'œuvre de discernement que lui assigne son titre
même de critique n'a pas d'autre sens et n'a pas d'autre but.

3. On ne saurait exagérer l'importance philosophique des deux sens

du verbe être. Le premier nous donne en fait la clef de la métaphysique
et nous fournit, à l'encontre des illusions et confusions de l'idéalisme
absolu, la garantie fondamentale de son réalisme. Le deuxième nous
donne la clef de la logique ou, plus exactement, de cette articulation
majeure qu'est en logique l'énoncé ou jugement, dont on peut dire qu'il
est l'âme de la logique, cette âme étant centrée primordialement sur la

substance des choses.

Aussi bien le jugement est-il la fonction la plus caractéristique de la

raison humaine. Kant a pu la définir comme la faculté de juger. Or

juger, c'est appliquer à bon escient le sens copulatif et le sens attributif
du verbe être.

Appliquer à bon escient le sens copulatif et le sens attributif du verbe
être : c'est vraiment magnifique Et je souhaite pour bien finir qu'il
nous soit donné à nous tous d'en faire toujours autant dans notre pensée

philosophique aussi bien que dans notre pensée de tous les jours.



Besprechungen

Virgo Immaculata

Die neuesten Veröffentlichungen der Academia Mariana Internationalis
bringen die Akten des marianischen Kongresses vom Jahre 1954 1. Unter
dem Titel « Virgo Immaculata » liegen bis jetzt 11 Bände vor, darunter der
Band 8 in drei Faszikeln. Insgesamt bringen diese Bände 151 verschiedene
Beiträge auf rund 3600 Seiten. Um mühsame Aufzählungen zu vermeiden,
sei bezüglich Verfasser und Titel auf die sehr wertvolle Bibliographie dieser
Zeitschrift (FZPT [1956] 236, 247-250, 473-475) verwiesen, wo alle einzelnen
aufgeführt sind. Die vom Praeses der Academia Mariana : P. Carolus Balic
OFM zu den einzelnen Bänden geschriebenen Einführungen geben einen
kurzen Überblick und Einblick in den Inhalt des jeweiligen Bandes. Jedem
Band ist ein Personenindex beigefügt. Da aber öfters die gleichen Fragen
und Probleme von verschiedenen Autoren in verschiedenen Bänden behandelt

oder doch gestreift werden, würde ein Sachindex zum Gesamtwerk dessen
Wert noch erhöhen und die Auswertung erleichtern. Der zu behandelnde
Stoff ist sorgfältig auf die in verschiedenen Ländern bestehenden Mitarbeiter-
Sektionen aufgeteilt. Gesonderte Sektionen bestehen auch innerhalb verschiedener

Ordensgemeinschaften. Dem internationalen Charakter der Academia
Mariana ist es zu danken, daß da und dort etwas mehr Nüchternheit und
kritischer Geist mitsprechen, die sich aber doch, kraft der Katholizität,
wieder zur Einheit finden. Man darf das « Gewicht » des Werkes nicht
unterschätzen, aber auch nicht überschätzen. Es gilt hier der Grundsatz : tantum
valet, quantum probat.

Grundlegend sind die Bände 2, 3 und 4. Denn in Band 3 und 4 werden
die « loci theologici constituentes », Schrift und Tradition, in Band 2 der
locus proponens : die Erlasse des Magisterium Ecclesiae zum Immaculata
Dogma behandelt. Solche Untersuchungen sind, auch 100 Jahre nach
Verkündigung des Dogmas, nicht überflüssig, vielmehr wird durch sie die Basis
des Glaubenssatzes breiter und solider.

Im 2. Band : Acta Magisterii Ecclesiastici de Immaculata B. M. V.
Conceptione (511 Seiten), ist der erste Artikel von Prof. R. Laurentin :
L'action du Saint-Siège par rapport au problème de l'Immaculée Conception,
sehr aufschlußreich und wertvoll. Wenn man liest was der Verfasser sagt
über Fest, Titel und Inhalt der Immaculata Conceptio, so bekommt man

1 Virgo Immaculata. Acta Congressus mariologici-mariani Romae anno 1954
celebrati. Vol. II-VI, VIII, fasc. 1-3, IX, X, XII, XVI, XVIII. — Academia
Internationalis Mariana, Romae 1955-57.

28



434 Besprechungen

den Eindruck, als sei die Haltung des kirchl. Lehramtes bald mehr, bald
weniger als « expectative prudente » gewesen. Prof. G. Thils stellt sich (S. 325)
die prinzipielle, auch für die Zukunft etwas bange Frage : « Actuellement,
le sens de l'évolution est universel. Et l'on peut se demander à bon droit :

Jusqu'où va-t-on aller Et quelle sera, finalement, le minimum d'indice
implicite que l'on requerra encore d'une proposition à définir comme dogme
Auch Pius IX. wollte in dieser Frage sicher gehen und gründete eine
Kommission von Theologen, die das « argumentum Immaculatae Conceptionis »

sorgfältig herausarbeiten mußte (S. 326). Unter den fünf Kriterien figuriert
auch « la pratique de l'Eglise », deren nähere Bestimmung aber selbst der
Kommission einige Sorgen machte. Die Frage bleibt : inwieweit muß auch
die praxis Ecclesiae in der Offenbarung verwurzelt sein und welche Rolle
spielt der sensus communis fidelium Dom G. Frénaud OSB behandelt
(S. 337-366) die meist verborgen gebliebene Vor- und Mitarbeit von Abt
Dom Guéranger für die Bulle « Quemadmodum Ecclesia ». Selbst Sardi, der
Herausgeber der « Atti e documenti » ahnte nicht, daß Passaglia S J « n'avait
fait que corriger et partiellement traduire un texte dont le principal rédacteur

était Dom Guéranger» (S. 338). Die zwei letzten Artikel dieses Bandes
vergleichen die Bulle « Ineffabilis » mit « Munificentissimus » und « Fulgens
Corona » ; es werden Parallelen, auch Vertiefungen und Weiterführungen
festgestellt.

Der 3. Band (278 Seiten) behandelt die biblischen Grundlagen der Immaculata

Conceptio und zwar in Anwendung der von Pius XII. aufgestellten
exegetischen Richtlinien, die von P. A. Ben SJ dem Kongreß vorgetragen
wurden und im ersten Artikel allen Untersuchungen vorangestellt sind
(S. 1-17). Als sicher gilt : die Immaculata Conceptio ist in der Bibel und
zwar in deren Litteralsinn geoffenbart. Ob aber z. B. im Protoevangelium
und in Apoc. 12 Maria in « recto oder in obliqo » gemeint ist, findet auch
hier keine einheitliche Antwort (vgl. S. 29-99, 116-131, 132-173, 216-258).
Coppens ist sehr zurückhaltend und man sollte das Schlußwort seines Artikels

tatsächlich allen Mariologen ins Stammbuch schreiben : « La Vierge n'a
pas besoin d'effusions sentimentales exagérées ou de recours à un allégo-
risme excessif... Oportet sapere sed sapere ad sobrietatem » (S. 115.)

Der 4. Band : De Immaculata Conceptione apud ss. Patres et Scriptores
orientales (254 Seiten), behandelt die patristischen Zeugnisse. Krüger, der
die Immaculata-Frage bei den syrischen Kirchenvätern untersucht, stellt
zusammenfassend fest : « Alle Väter, die vorephesinischen mit Einschluß
Ephrams, die monophysitischen und nestorianischen sprechen sich mehr oder
minder deutlich dafür aus, daß Maria bis zur 'annuntiatio' bzw. 'Conceptio'
des Herrn die Erbsünde gehabt hat, dann von ihr befreit und in der Gnade

geheiligt wurde» (S. 24). Nach seiner Untersuchung über Ephram kommt
Krüger zum Urteil, das er als neu bezeichnet : der Syrer kann wohl nicht
mehr als Zeuge für die Immaculata angeführt werden (S. 15 f.). Ebenso
beurteilt er Jakob von Sarugh (f 521) im negativen Sinne (S. 23 ff.), während
Van Roey (S. 113-132) und Vona (S. 133-144) die Ansicht vertreten, Jakob
von Sarugh lasse sich weder für noch gegen die Immaculata Conceptio
anführen. Augustinus hingegen findet bei Dietz (S. 61-112) und Boyer (S. 48-60)



Besprechungen 435

eine günstigere Beurteilung als bisher. Sie stellen fest : die Ansicht, daß
Maria von der Erbsünde ausgenommen war, sei nach Augustinus nicht ganz
unbegründet. Es finden sich anschließend noch Untersuchungen über die
Immaculata Lehre in der byzantinisch-slavischen Liturgie, bei den Pala-
miten, in der russisch-orthodoxen Kirche, auf den griechischen Inseln und
bei Solovjev.

Die nachfolgenden Bände lassen erkennen, wie das was Schrift und
Tradition « implicite » enthalten, durch die Jahrhunderte in mühseliger Arbeit
und in heißen Kontroversen « explicite » herausgearbeitet wird. In der
Vorscholastik, so läßt sich aus dem 5. Band. (208 Seiten) erkennen, verteidigten
schon verschiedene Theologen die Immaculata Conceptio, wie sie 700 Jahre
später von der Kirche definiert wurde. Die Ansicht des hl. Anselm steht
noch nicht fest (vgl. S. 1 ff. und 138 f.), aber sein Sekretär und Biograph,
der Benediktinermönch Eadmer (f 1141) wird als der erste Theologe
bezeichnet, der die Immaculata Conceptio im Sinne des späteren Dogmas
lehrte (vgl. S. 5 und bes. S. 90-136).

Von den 14 Beiträgen des 6. Bandes : De Immaculata Conceptione in
Ordine S. Dominici (222 Seiten), sind 9 der Immaculata-Lehre des hl. Thomas
gewidmet und 5 legen die Stellungnahme des Dominikanerordens dar.

Den 1. Faszikel des 8. Bandes mit 398 Seiten füllen die Mercedarier
(gegründet im 13. Jh.), die von Maria auch das debitum peccati ausschließen
möchten ; sie waren, besonders nach dem Tridentinum hervorragende
Verfechter der Immaculata Conceptio. Im 2. Faszikel (270 Seiten) behandeln
Theologen aus der Kongregation der Herz J esu Priester hauptsächlich Fragen
der Herz Mariä Verehrung und der Sühneleistung. Im 3. Faszikel (237 Seiten)
kommen Prämonstratenser, Karmeliten, Redemptoristen, Serviten, Marianisten

und Oblaten der Unbefleckten Empfängnis zum Wort über die
Immaculata-Lehre in ihren Gemeinschaften. Man wundert sich, daß die Benediktiner

und ihre Zweigorden so wenig zu Worte kommen ; die Abhandlung
über Eadmer ist von einem Dominikaner geschrieben. Sicher hätten die
Benediktiner aus ihrer reichen Tradition, die bis an die Väterzeit hinaufreicht
doch auch manches zu sagen. Warum das nicht geschieht, ist mir
unbekannt. Auf jeden Fall ist dies ein Versäumnis, mag dafür, wer immer,
verantwortlich sein.

Band 9 : De Immaculata Conceptione aliisque privilegiis B. V. Mariae
pro statu Christum natum antecedente et concomitante (364 Seiten), behandelt

wieder Fragen von größerem Allgemein-Interesse, wie die « Vor-Erlö-
sung Mariens (S. 1-41), die Wirkkraft der mérita Christi für das A. T. und
für Maria (S. 42-59). Zwei Abhandlungen sind der vieldiskutierten Frage
gewidmet, ob Maria die dona praeternaturalia besessen habe (S. 60-89). Die
Frage wird negativ beantwortet ; Maria überrage aber Eva inbezug auf das
formale Element der iustitia originalis : in den dona supernaturalia. Mar-
tinelli (S. 90-115) bemüht sich — was allerdings nur schwer gelingen wird —
an Hand von Convenienzgründen darzutun, wie Maria aktiv zu ihrer
Heiligung beitrug, weil sie im Augenblick der conceptio passiva den usus rationis
besessen habe. Die drei folgenden Abhandlungen klären die Frage der Prae-
destination für Christus und Maria (S. 116-184). Auf S. 201-304 behandeln



436 Besprechungen

fünf Autoren den kausalen Zusammenhang zwischen der maternitas divina
und Immaculata Conceptio. Die Immac. Conc. ist für die maternitas nicht
nur konvenient, sondern notwendig. Schillebeeckx (S. 305-321) verbreitet
sich über die maternitas divina als cooperatio ad Redemptionem und als
Fundamentalprinzip der gesamten Mariologie. Die « Willensverunsündli-
chung » Mariens (impeccabilitas participata) wird von Gummersbach
(S. 333-353) zeitlich mit der Immaculata Conceptio, nicht erst mit der Maternitas

in Zusammenhang gebracht.
Im 10. Band : De Immaculata Conceptione aliisque privilegiis B.V. Mariae

pro statu Christum natum conséquente (224 Seiten), werden hauptsächlich
drei Probleme von großer Aktualität besprochen. Sechs Artikel zeigen wie
schon die Immaculata Conceptio die Voraussetzungen und Grundlagen schuf
für die Mitwirkung Mariens im gesamten Heilswerk, wie die cooperatio
Mariens im Erlösungswerk eine Folge oder gar Wirkung der Immac.
Conceptio sei (St. Alfons). Vier Artikel sind dann den Beziehungen zwischen
Immac. Conc. und der Assumptio corporalis gewidmet, während die letzten
fünf Beiträge die, seit Erscheinen von « Munificentissimus Deus » neu erstandene

Diskussion vom Tod Mariens aufgreifen. Drei Autoren, unter ihnen
Garrigou-Lagrange, verteidigen die traditionelle Ansicht vom Tod Mariens
und begründen sie hauptsächlich durch die Parallele zwischen Christus und
Maria. Die beiden letzten Mitarbeiter dieses Bandes wollen für die Unsterblichkeit

Mariens wenigstens Wahrscheinlichkeitsgründe ins Feld führen. Die
gleiche Ansicht vertritt auch P. Tibor Gallus SJ in seinem 1957 in deutscher

Sprache erschienenen Büchlein : Starb Maria, die Makellose Diese
Frage wurde schon in « Alma Socia » (Bd. 10 auf S. 35-77) von P. L. Krupa
behandelt. Der Verfasser sagt : « Probare possumus Ecclesiam numquam ac
nullibi, neque in cultu neque in fide affirmasse, Mariam immortalem fuisse »

(S. 75). Die Argumentation für die Unsterblichkeit Mariens steht tatsächlich
auf schwachen Füßen und mir will scheinen, daß der Tod Mariens aus den
genau gleichen Gründen zu ihrem opus corredemptionis gehört, wie der Tod
Christi zum opus Redemptionis.

Der 12. Band (348 Seiten) ist hauptsächlich dem Thema : « Maria Königin

» und der «Herz Mariä Verehrung» gewidmet, während der 16. Band
(196 Seiten) die Erscheinungen von Lourdes und Beauraing untersucht.

Band 18: Liber Marianus (287 Seiten und 46 Abbildungen) bringt ein
Verzeichnis all jener Handschriften, Wiegendrucke und Bücher, die aus
Anlaß des Marianischen Kongresses 1954 im « Palazzo Venezia » ausgestellt
waren. Diese « marianische Literaturschau » wird vervollständigt durch ein
Verzeichnis jener Bücher, die auf der Ausstellung nicht zu sehen waren.
Diese Kataloge können für weitere Forschungen sehr wertvoll sein. Die
Reproduktion der 46 Abbildungen (Schwarz-Weiß-Druck) ist leider nicht
so meisterhaft wie die Originale.

Gerade die letzt aufgeführten Bände zeigen, daß der Gegenstand des

Kongresses von 1954 nicht nur das Dogma der Immaculata war, sondern
« Immaculata Conceptio sub quovis aspectu undequaque considerata »

(Bd. VIII, 2, S. vu), und man ist gespannt, was die noch ausstehenden
Bände des weitern bringen werden. Thomas Kreider OSB



Besprechungen 437

Zur Mariologie Alberts des Großen

Daß der Franziskaner P. Bruno Korsak sein großangelegtes Werk über
die Mariologie Albert d. Gr. 1 als « opella » darbietet, würde Albert der Große
als « Antiphrasis » bezeichnen. Denn es ist weder an Umfang noch an Wert
ein kleiner Dienst, den er der Theologie geleistet hat. Die in zehn Jahren
auf die Forschung verwandte Mühe, womit er wichtiges Material zur
mittelalterlichen Mariologie aus vielfach nur handschriftlich erhaltenen Schriften
erhoben hat, war sicher nicht gering. Daher spricht der Rez. dem Verfasser
für die umfassende, gründliche, lateinisch geschriebene, mit
entwicklungsgeschichtlichen Linien angefüllte Darstellung des mariologischen Gedankengutes

des Albertus Magnus, das er auch selbst in einer demnächst
erscheinenden'Arbeit mit anderem Ausgangspunkt und anderem Aufbau vorlegen
wird, gern seine volle Anerkennung aus, zumal dieses Erstlingswerk für die
Zukunft noch weitere gediegene Beiträge zur Geschichte der scholastischen
Theologie erhoffen läßt.

Über die Mariologie des Albertus Magnus, der nach allgemeiner
Auffassung zu den großen Mariologen des Mittelalters zählt, gab es in neuerer
Zeit schon eine beträchtliche Anzahl von Untersuchungen, sowohl in eigens
ihr gewidmeten Einzelabhandlungen wie auch in allgemein mariologischen
Werken ideengeschichtlichen oder dogmatischen Charakters. So nützlich all
diese Arbeiten auch waren, entweder werteten sie nicht alle echten, nicht
auch die noch ungedruckteu Schriften Alberts aus, oder sie bauten
vorwiegend oder gar ausschließlich auf unechten Werken auf, namentlich auf
dem Mariale super « Missus est », weshalb denn auch die meisten Arbeiten
die im Mariale entwickelte, für die Lehre von der Gnadenvermittlung
bahnbrechende Auffassung vom miterlösenden Mitleiden Marias zum Gegenstand
hatten. Da hat nun K., Mitglied der Editionskommission für die Werke des

Duns Skotus, das große Verdienst, die erste Gesamtdarstellung der Gedanken
des Albertus Magnus über die Gottesmutter geboten zu haben, und zwar
kritisch, vollständig und aus dem Ganzen der mittelalterlichen Mariologie
wie der Theologie Alberts heraus.

Es zeigt sich, daß Albert kein Mariologe im modernen Sinn ist, wie
es das Mariale, solange es als echt galt, nahelegte ; auch kein Mariologe im
speziellen Sinn, als ob der Schwerpunkt seines literarischen Schagens auf
dem Gebiet der marianischen Theologie oder Frömmigkeit läge. Er geht
vielmehr auch im Denken über die Gottesmutter den gewöhnlichen Weg der
Theologie des 13. Jahrhunderts. Der Ort seiner vielen und oft langen, über
fast sämtliche theologischen Werke verstreuten Ausführungen über die

Mutter Jesu ist in den systematischen Werken vor allem die Christologie,
dann aber auch die Traktate über Taufe, Ehe und Jungfräulichkeit ; in den

exegetischen Schriften ein marianischer oder marianisch verstandener Text

1 Bruno Korosak OFM : Mariologia S. Alberti Magni eiusque coaequalium.
(Bibliotheca Mariana Medii Aevi, VIII.) — Academia Mariana Internationalis,
Romae 1954. xxvn-651 p.



438 Besprechungen

des Alten oder des Neuen Testaments oder des Ps.-Dionysius Areopagita.
K. hat nun in seiner Forschung Alberts Aussagen zu sämtlichen Fragen der
Mariologie aus mehr als zwanzig theologischen Schriften Alberts erhoben,
erläutert, verglichen und gewertet. So bekommt der Leser Aufschluß über
die allgemeine Glaubensüberzeugung und Glaubenslehre der Kirche des
13. Jahrhunderts von Maria und damit zugleich über die gerade beim
Mariengeheimnis so bedeutungsvolle Entwicklung an einem entscheidenden Punkt,
ferner einen Einblick in die nüchtern-fromme Art Alberts, in seine
Denkrichtung und seine Methode, in seinen theologischen Takt und in den freilich
von einer jüngeren Entwicklung in mancher Hinsicht überholten Inhalt
seines Denkens über die Gottesmutter. Was Albert bietet, ist das aus Schrift
und Tradition geformte Marienbild des 13. Jahrhunderts, wenngleich er
neue Fragen aufwirft (physische Mutterschaft Marias) und vergessene
(Gottesmutterschaft) von neuem stellt, den Traktat über die Verkündigung in
die systematische Theologie einführt, weitere Quellen für die abendländische
Theologie erschließt, neue Beweise versucht, Akzente anders setzt, Texte
anders deutet, einzelne Lehrpunkte vertieft und vorwärtstreibt (Reinheit
des Glaubens in Maria, Konflikt zwischen der Gottesliebe und der Mutterliebe

in Maria unter dem Kreuz), andere Punkte zurückweist, klärt oder
unterstreicht (einziges Sohnsein in Christus), und überhaupt seinen
mariologischen Ausführungen, wie immer, sein persönliches Gepräge gibt. Es wird
auch klar, wie von Albert keine neue Denkbewegung ausgeht, wie etwa jene
des Mariale über Maria als Miterlöserin ; auch kein entscheidender Impuls,
wie jener des Wilhelm von Ware und des Duns Skotus auf die Lehre von
der Unbefleckten Empfängnis. Wenn aber auch das Marienbild Alberts der
Korrektur (z. B. Heiligung Marias) und der Ergänzung (z. B. heilsgeschichtliche

Stellvertretung) bedarf, so erscheint er doch auch nach der Verunech-
tung des Mariale immer noch als ein Großer an marianischer Theologie und
Frömmigkeit. Das ist in einigen Strichen das Ergebnis der Forschung, die
K. mit einer enormen Arbeitsleistung und umfassenden Kenntnis, mit
geziemender Sorgfalt und Zuverlässigkeit durchgeführt hat, wobei dauernd das
Verhältnis zum Mariale berücksichtigt und gelegentlich auch ein Einfluß
Alberts auf Thomas, Bonaventura und Eustachius von Arras nachgewiesen

wird.
Das systematisch angelegte Werk umfaßt — neben einem Vorwort von

C. Balic, dem Präses der Internationalen Marianischen Akademie, einer
vorwiegend literargeschichtlichen Einführung (1-67), einem Schlußabschnitt über
Entstehung und Entwicklung der Mariologie (607-612) und guten Registern
— fünf ungleich große Abschnitte : De principiis Mariologiae (69-80), De
maternitate (81-154), De plenitudine gratiae (155-593), De pulchritudine
corporali (595-600), De cultu (601-605). Das ist im großen und ganzen die
Anordnung des unechten Mariale, das sich auf dem Prinzip von der alles
umfassenden Gnaden- und Segensfülle Marias aufbaut. In diesem Rahmen
sind die Aussagen über Maria gesammelt und in das theologische Milieu
hineingestellt, verglichen und beurteilt. Allerdings hat K., indem er die

Themenfolge dem Mariale entnahm, seinem Werk einen Aufbau gegeben,
der Albert dem Großen fremd ist. Auch käme das Denken Alberts über



Besprechungen 439

Maria, die ganz andere Richtung und Tragweite seiner marianischen Theologie

noch klarer heraus, wenn seine Lehre nicht dauernd mit den
Aufstellungen des Mariale belastet wäre.

Das Eigenartige, das nicht unerwähnt bleiben darf, ist ja, daß K. einerseits

in der literargeschichtlichen EinführungdasMariale unter Alberts Namen
für unecht erklärt, anderseits aber seine Forschung ganz eng an das Mariale
anlehnt. Im ideengeschichtlichen Teil werden die Folgerungen aus dem
literargeschichtlichen nicht gezogen 2. Das ist wohl nur dadurch zu erklären,
daß er die Unechtheit des Mariale erst erkannte, als das Buch bereits
geschrieben war. Tatsache ist, daß das Werk in einem späten Stadium etwas
umgemodelt und äußerlich mit der Unechtheit des Mariale in Einklang
gebracht wurde 3. Was ursprünglich « Mariologia S. Alberti Magni » sein sollte,
wurde umbenannt in « Mariologia S. Alberti Magni eiusque coaequalium ».

Wann und wie er daraufkam, daß das Mariale unecht ist, kann der
Verfasser allein beantworten. Den entscheidenden Lehrpunkt — materia con-
ceptionis —, dem der wichtigste Grund für die Unechtheit des Mariale
zu entnehmen war, hatte er bereits zu Anfang seiner Untersuchung (De
maternitate, S. 93 ff.) behandelt. Inzwischen war die Unechtheit schon
ausgesprochen 4 und der Beweis dafür bereits vorgelegt worden 5. Allerdings
erwähnt K. keine dieser einschlägigen Arbeiten, obwohl er andere Veröffentlichungen

dieser Jahre noch berücksichtigt, wenigstens in den Anmerkungen.
Beim Lesen der Korrektur sei er bei Laurentin 6 auf die — auf einer
Mitteilung von mir beruhende — Bemerkung gestoßen, das Mariale sei apokryph
und jüngeren Datums (S. 610 f., Anm. 4). Dabei geht es nicht um die Priorität

der Entdeckung, sondern um die Duplizität der Begründung, die natürlich,

falls sie unabhängig erfolgt ist, viel interessanter und gewichtiger ist.
Tatsächlich war es für die Anerkennung der Unechtheit des für unerschütterlich

echt gehaltenen und von manchen Mariologen so hochgeschätzten
Mariale jedenfalls günstig, daß auch K. in seinem Buch auf dem gleichen
Weg zum gleichen Resultat gelangt wie meine literarkritische Untersuchung :

« Die unter dem Namen des Albertus Magnus überlieferten mariologischen
Schriften. »

7

Auch für die anderen selbständigen Mariologica unter Alberts Namen

2 Vgl. A. Emmen OFM, Bespr. in WW 19 (1956) 224.
3 Vgl. R. Laurentin, Que reste-t-il de l'œuvre mariale d'Albert le Grand

La Vie Spirituelle, Suppl. n. 38 [15. Sept. 1956] 350.
4 A. Fries, Zum Daniel- und Psalmenkommentar Alberts des Großen.

RTAM 19 (1952) 342, Anm. 27 ; Eine Marienpredigt des Bartholomäus von
Bologna OFM. FS 35 [1953] 394 f.

6 Auf der Tagung der Mariologischen Arbeitsgemeinschaft deutscher Theologen

in Königstein i. T. im Dezember 1953, im Referat: «Maria als Stellvertreterin

der Menschheit bei Albert d. Gr. und in einigen Schriften unter seinem
Namen », veröffentlicht in : Die heüsgeschichtliche Stellvertretung der Menschheit
durch Maria, hrsg. von C. Feckes (Paderborn 1954) 176-180.

6 Marie, l'Eglise et le sacerdoce (Paris 1953) 24, Anm. 41.

' Beiträge z. Gesch. der Philos, u. Theol. des Mittelalters, Bd. 37, Heft 4

(Münster i. W. 1954) 5-80.



440 Besprechungen

führten die beiden Untersuchungen in der Hauptsache zum gleichen negativen

Ergebnis. Nur stellt K. das große mariologische Fragment im
ungedruckten Traktat De natura boni, der als wirklich ältestes Werk Alberts
besonders interessiert, als nicht ganz gesichert hin : « Tractatus de natura
boni a duobus codicibus tardions aetatis transmissus non sine difficultatibus
criticis Alberto attribuitur » (Index rerum, S. 643). Diese Bemerkung könnte
wohl aus der Zeit vor der Ummodelung des Werkes stehengeblieben sein.
In der literargeschichtlichen Einleitung steht nämlich : « Doctrinaliter denique
pars mariana tractatus, si cum doctrina summae De laude B. M. V. prae-
sertim comparetur. sat inops et misera apparet. Si tarnen summa De laude
B. M. V. Alberti non est, tunc difficultates istae mere internae evanescunt.
Immo cum doctrina huius tractatus conveniat cum illa summae De bono,
et cum stilus quoque tractatus De natura boni haud multum différât a
stilo Alberti in commentariis scripturisticis, per se nihil obstat, quominus
opus istud Doctori universali attribuatur » (41). Damit ist die skeptische
Bemerkung im Index rerum (643) zurückgenommen 8.

Dagegen wagt K. nicht, das Compendium super Ave Maria, für das
er über M. Weiß hinaus fünf weitere Hss nennt, vollständig von Albert zu
trennen (27). Den Konflikt zwischen dem Zeugnis der Hss und dem Inhalt,
der im Gegensatz zu den echten Schriften Alberts steht, versucht er mit
dem Vorschlag zu lösen, ein gewisser Conradus de Valle Lavent, der in
Clm 15744 als Schreiber angegeben ist — « quem scripsit Conradus de Valle
Lavent » —, habe auf Alberts Auftrag oder Rat hin das Compendium, das
fast nur eine Kompilation von Schriftstellen und anderen Zitaten ist,
zusammengestellt. Schließlich hat aber schon Weiß 9 darauf aufmerksam
gemacht, daß « das handschriftliche Material fast ausschließlich auf
NichtDominikanerklöster hinweist » 10.

Als den Verfasser des Commentum super salutatione angelica, über den
ich schrieb, er sei sicher Dominikaner, wahrscheinlich Franzose u, erkannte
K. nachträglich auf Grund einer hs Notiz im Cod. lat. 14889 der Pariser
Nationalbibliothek den französischen Dominikaner Vinzenz von Beauvais 12.

Auch die eucharistischen Schriften De mysterio missae und De corpore
Domini bezieht K. in die Untersuchung ein. Unterdessen sind nun Bedenken
gegen deren Echtheit ausgesprochen worden 13. Pelster äußerte sich gegen

8 Vgl. A. Fries, Zum Traktat Alberts des Großen « De natura boni ». Theologie

in Geschichte und Gegenwart [Festschr. M. Schmaus] (München 1957) 237-254.
9 Über mariologische Schriften des seligen Albertus (Paris 1898) 17.

10 Fries, Mariol. Schriften [Anm. 7] 85-98. Vgl. F. Pelster SJ, Zwei
Untersuchungen über die literarischen Grundlagen für die Darstellung einer Mariologie
des hl. Albert des Großen. Sch 30 (1955) 400 : « Wir müssen also wohl auch für
das Compendium Albert als Verfasser aufgeben. »

11 Mariol. Schriften, 105.
12 Laurentin in seiner ausgezeichneten Bilanz : La Vie Spirituelle, Suppl.

1956 n. 38, p. 353.
13 A. Fries, Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des

Großen FZPT 2 (1955) 28-67.



Besprechungen 441

diese Anfechtung ablehnend, ohne indes die Sache im einzelnen nachzuprüfen
14. H. Jörissen versuchte die Bedenken gegen die Echtheit ebenso intensiv

wie optimistisch zu zerstreuen 15. Daraufhin schrieb K. Jüssen nun bereits in
der Besprechung des Buches von Korosak, der Versuch, die Unechtheit der
eucharistischen Schriften darzutun, müsse als gescheitert gelten 16. A. Kol-
ping, der in der Kölner Gesamtausgabe die Edition der eucharistischen
Schriften besorgt, weist dagegen nach anfänglicher Ablehnung der Anfechtung

17 jetzt schließlich auf die « noch immer strittige Frage nach dem
Verfasser des Doppeltraktates » (von Kolping gesperrt) hin ls. Mindestens also

gilt : Adhuc sub iudice Iis est.
Weiterhin zieht K. auch die Summa de mirabili scientia Dei in ihren

zwei erhaltenen Teilen als echte Schrift Alberts heran (60 f.). So einfach,
wie K. es darstellt, liegen die Dinge um die Summa allerdings nicht. Denn
einerseits ist in der Summa gelegentlich ein handfester Aristotelismus
wahrzunehmen — auch Alberts Scriptum super Sententias ist benutzt —, und
anderseits werden auch solche Fragen im Gegensatz zu Albert entschieden,
die mit den Systemen des Aristotelismus und des Augustinismus direkt nichts
zu tun haben (z. B. die Erschaffung in Gnade, die wie Albert und Thomas,
auch der Franziskaner Petrus de Trabibus hält). Zu denken geben mußte
jedenfalls die der konstanten Lehre Alberts entgegengesetzte Aufstellung
der Summa, die Jungfrau Maria habe die Zeugungskraft nicht von Natur
aus, sondern als übernatürlich verliehene Gabe besessen. Summa I : « Beata
enim virgo pariendi potestatem in natura non habuit, sed Spiritus sanctus
desuper veniens, ut dicit Damascenus, virtutem generativam ei attulit » (tr. 19

q. 78 m. 2 q. 2 ad 1 [Borgnet 31, 834b]). Summa II : « Ad aliud dicendum,
quod virtus susceptiva et generativa ad actum in consensu in sermonem
angeli virgini de novo collata est » (tr. 8 q. 31 m. 1 a. 3 ad 4 [Borgnet
32, 335b]). Hierzu bemerkt nun K. : « Hanc eandem sententiam — wie Hugo
von Saint-Cher, im Gegensatz zu Richard Fishacre — et Doctor universalis
in omnibus operibus suis constanter tuetur » (475). Albert jedoch, ähnlich
wie Fishacre, versteht die Sache und die bekannte Damaszenusstelle —
die teilweise im Gegensatz zur Anthropologie des Aristoteles steht : Der
Heilige Geist hat Maria die Generativpotenz verliehen (De fide orthod. 1. 3 c. 2

[PG 94, 985B]) — immer so, daß der Heilige Geist der Jungfrau Maria zwar
die Kraft gab, das Wort Gottes in ihren Schoß aufzunehmen (virtus susceptiva),

sodaß es nicht nur die Empfängnis eines Menschen, sondern die des

Gottmenschen war. Die Zeugungskraft aber (virtus generativa) wurde der

Jungfrau nicht vom Heiligen Geist erst verliehen, schon gar nicht als aktive

11 In einem Nachtrag zu « Zwei Untersuchungen», in : Sch 30 (1955) 401 f.
16 Meßerklärung und Kommuniontraktat — Werke Alberts des Großen.

ZKT 78 (1956) 41-97.
18 TR 53 (1957) 76.
17 Die Drucke der Albert dem Großen zugeschriebenen Meßerklärung. FZPT

2 (1955) 197 f.
18 Eine Abbreviation der Albert dem Großen zugeschriebenen Meßerklärung.

Sch 31 (1956) 79.



442 Besprechungen

Potenz, vielmehr wurde die von Natur aus vorhandene passive Zeugungspotenz

Marias durch das Wirken des Geistes unter Wahrung der Jungfrauschaft

geweiht und freigesetzt zur Funktion der Mutter, sodaß Maria all
das und nur das leistete, was jede Mutter ihrem Kind bietet : « Ad secundum
autem exigebatur aliqua expeditio virtutis generativae beatae virginis ad
actum vere matris manente tarnen ligamine pudoris et hoc intendit (seil.
Damascenus), cum dicit : 'simul autem et generativam ' » (Quaest. mario-
logicae, q. 1 [Cod. Vat. lat. 4245, f. 73rb]). Durch diese Interpretation, die
auch Thomas gibt (Summa theologiae III q. 32 a. 4), ist einmal der Gegensatz

zwischen Johannes von Damaskus und Aristoteles unterdrückt, sodann
die aristotelische, von Albert für theologisch wertvoll erachtete Auffassung
vom nur passiven Beitrag der Mutter gegenüber der Theorie Galens von
einer Mittätigkeit der Mutter festgehalten, und schließlich — worauf es dem
Albertus Magnus im Unterschied zu Stephan Langton, Hugo von Saint-
Cher, Summa fratris Alexandri, Bonaventura in erster Linie ankommt —
das Natürliche der physischen Mutterschaft Marias bei der Übernatürlichkeit

der Empfängnis Christi gewahrt. Der Heilige Geist hat also der Jungfrau

die Zeugungskraft nicht erst gegeben, sondern nur freigegeben. Was
Gott in Maria gewirkt hat, war nicht die Zeugungskraft in sich, vielmehr
nur deren Funktionieren unter Wahrung der Junfrauschaft sowie den Akt
der Empfängnis und des weiteren mütterlichen (dispositiven) Beitrags (De
incarnatione tr. 2 q. 3 a. 3 [Gießen, Cod. 720, f. 14v]). Super III Sent. d. 3

a. 12 : « Quid sit dare beatae virgini potentiam generativam Verbi Dei et
an haec sit a Spiritu saneto : Dicendum sine praeiudicio, quod dare potentiam

generativam nihil aliud est quam praeparare generativam virginis ad
actum, qui debetur matri secundum naturam matris» (Borgnet 28, 54 f.).
Gegen jene Theologen gewendet, die sich an Galen anschlössen, fügt er
hinzu : « Ad aliud dicendum, quod non videtur vere recipiendum hoc verbum,
quod excitavit virtutem eius generativam ; sed potius dedit ei eam, non in
se quidem, quia a natura habuit, sed ut expedita ad actum talem, qui com-
petit matri » (ebd. ad 3). Genau so, nur noch ausführlicher, im Kommentar
Super Dionysium De divinis nominibus c. 2 n. 52 (Clm 12255, f. 42r) ; ebenso

Super ep. IV Dionysii E (Borgnet 14, 888). Wo also die Summa schreibt :

« Virgo pariendi potestatem in natura non habuit, sed Spiritus sanetus...
virtutem generativam ei attulit », dort betont Albert unablässig : « Sed potius
dedit ei eam (seil, virtutem generativam), non in se quidem, quia a natura
habuit, sed ut esset expedita ad actum talem, qui competit matri », wie auch
Richard Fishacre schreibt : « Generativa naturaliter infuit Mariae. » Auch
K. kennt alle diese Texte, beachtet jedoch nicht, daß die beiden
Formulierungen der Summa, die er mit Stellen aus Werken Alberts wohlwollend
erklärt, bei Albert nicht vorkommen, und er bleibt sich auch nicht
konsequent, sonst könnte er nicht im gleichen Lehrpunkt einmal Albert in Opposition

zu Hugo von Saint-Cher (99) und dann in dessen Nähe stehen sehen

(475). So unwichtig die Interpretation des Damaszenustextes in sich ist,
dahinter steht immerhin das ganze naturwissenschaftliche und theologische
Interesse Alberts, und es ist nur einer von vielen Punkten, an denen sich
die Summa gegen Albert stellt, wie später einmal zu zeigen ist. Bis dahin



Besprechungen 443

erscheint es jedenfalls ratsam, aus ideengeschichtlichen Untersuchungen der
Lehre Alberts die Summa herauszulassen. Sonst ist noch einmal der Seufzer
angebracht : « Proh dolor, potissimum ex operibus spuriis desumuntur »

(484 Anm. 1).
Anderseits vermißt man in dem Abschnitt über die Schriftkommentare

Alberts den Kommentar zu Daniel und zu den Kleinen Propheten, die ebenfalls

einige Äußerungen über Maria enthalten. So gut wie über den unechten
Cantica- und Apokalypsekommentar war ferner auch ein Wort über den
unechten gedruckten und den echten, aber noch nicht aufgefundenen
Psalmenkommentar Alberts zu erwarten 19.

Hinwieder ist K. den gedruckten Sermones gegenüber nicht entschieden
genug. Zwar läßt er erkennen, daß ihre Herkunft von Albert nicht gesichert
ist (59, 67 Anm. 16), dann verwendet er aber doch mitunter die 14 Vorlagen
zu Predigten auf die Feste Marias und andere, allerdings mit einem
Fragezeichen. Dagegen steht fest, daß Albert nicht der Verfasser ist und daher
die Sermones für die Mariologie Alberts nicht befragt zu werden brauchen 20.

Die Entstehungszeit des Mariale verlegt K. eher in die Mitte des
Jahrhunderts, während ich die letzten Jahre des 13. Jahrhunderts vorgeschlagen
habe. Pelster 21 und mit ihm O. Lottin OSB 22 empfiehlt den früheren Termin

und möchte über die Mitte des Jahrhunderts nicht weit hinausgehen.
Zunächst ist nun die verhängnisvolle, weil die Unechtheit verdeckende Datierung

— vor 1240/41 (Pelster), um 1236/37 (Lottin) — hinfällig. Wegen der
Abhängigkeit von Alberts Schrift De incarnatione ist das Mariale nicht vor,
sondern nach 1240/41 entstanden. K. entdeckte im Mariale auch
Entlehnungen aus dem Werk De bono des Kanzlers Philipp und aus einer
anonymen Schrift De potentiis animae et obiectis, die beide schon um 1230

vorlagen und somit keinen neuen Anhaltspunkt bieten. Auf der anderen
Seite wies ich auf ein Abhängigkeitsverhältnis zwischen dem Mariale und
Abt Engelbert von Admont (De gratiis et virtutibus beatae Mariae virginis)
hin, wodurch die Entstehungszeit des Mariale bedeutend heruntergerückt
würde, falls die Priorität bei Engelbert läge. Da jedoch nicht leicht
klarzubekommen ist, wer der gebende und wer der nehmende Teil ist, scheidet
Engelberts Werk für die Zeitbestimmung aus. Für die Zeit bis Mitte des

Jahrhunderts spricht nun wohl die « altertümelnde Scholastik » des Mariale,
die ich mit B. Geyer angemerkt habe 2S. Im gleichen Sinn machte Pelster
die Struktur der Quästionen, wie sie in der älteren Zeit Brauch war, geltend,
ebenso die Aristotelesbenutzung, wobei vor allem das Fehlen der Nikomachi-
schen Ethik, deren vollständige Übersetzung aus der Zeit um 1245 stammt,

19 Vgl. Fries, Zum Daniel- und Psalmenkommentar Alberts des Großen.
RTAM 19 (1952) 337-342, wo auch bereits die Unechtheit des Mariale ausgesprochen

ist.
20 Vgl. Pelster, Zwei Untersuchungen. Sch 30 (1955) 397 f.
21 Zwei Untersuchungen. Sch 30 (1955) 392-397.
22 Bespr. des Aufsatzes von Pelster, in : Bulletin de théol. anc. et méd.

VII (1955) n. 1455.
23 Mariol. Schriften, 67.



444 Besprechungen

als charakteristisch bezeichnet wurde 24. Mit dieser Feststellung jedoch, falls
sie durch ein Argumentum e silentio für die Zeitbestimmung eingesetzt wird,
ist kein zwingender Grund gewonnen, da ein der praktischen Frömmigkeit
dienendes Werk, was das Mariale ausdrücklich sein will, nicht mit dem
Maßstab der zünftigen Theologie gemessen werden darf. Ebensowenig zwingend

ist aus dem gleichen Grund der Hinweis auf die sicher benutzten
Werke, die sämtlich noch der ersten Hälfte des Jahrhunderts angehören.
Genau so ließe sich beweisen, daß die Summa de mirabili scientia Dei,
falls sie echt wäre, etwa um die Mitte des Jahrhunderts, nicht aber ein
Vierteljahrhundert später entstanden wäre, da sie ihren Stoff aus der Summa
fratris Alexandri und aus Alberts Werken der 40er Jahre bezieht.
Entscheidend ist vielmehr die literarische Abhängigkeit zwischen dem Mariale
und Bonaventura. K. zieht es vor, die Priorität dem Mariale zuzusprechen

(18). Dabei stützt er sich auf die fast gleiche Behandlung des Titels
«Porta caeli » (571 ff.). Mir scheint, der berühmte Sermo 6 Bonaventuras
(Quar. IX 705/06) bildet an dieser Stelle nicht einen Kommentar zu der
Ausführung des Mariale (Borgnet 37, 210/11), sondern umgekehrt das Mariale
eine wenig geistreiche Erweiterung des Abschnittes im Sermo Bonaventuras
(z. B. zitiert Bonaventura Sap. 7,11 und 12, wogegen das Mariale den Vers 12

nicht wörtlich und nur stillschweigend anführt). Zugegeben, daß man mit
dieser Parallele allein keine volle Klarheit erlangen konnte. Noch mehr wörtliche

Übereinstimmung besteht aber an zwei weiteren Stellen 25, wo eine

genaue Textvergleichung trotz Pelsters Bedenken die Priorität Bonaventuras

ergibt. Ferner schlägt das Mariale in der schon weit ausgeführten und
entwickelten Darstellung des Mitleidens Marias — wodurch allein schon ein
jüngeres Datum nahegelegt wird — die beiden gleichen Lösungsversuche
zur Anwendung auf Maria vor, die Thomas im Sentenzenkommentar einsetzt,
um die einander widerstreitenden Affekte in der Seele des leidenden Erlösers
in Einklang zu bringen, und es verwendet dabei auch die beiden für
Bonaventura bezeichnenden Ausdrücke « Compassio, congratulatio » (Bonaventura,

In III Sent. d. 16 a. 2 q. 1 [Quar. 3, 354] 2e. Schließlich dürfen die parallelen

Texte nicht isoliert betrachtet werden. Im Mariale steckt ja soviel
franziskanisches Gedankengut27, worauf franziskanische Mariologen
hingewiesen haben, daß es bei einer Abhängigkeit Bonaventuras vom Mariale
bereits vor der älteren Franziskanerschule eine franziskanische Mariologie
gegeben hätte. Da die Predigten Bonaventuras, die übrigens auf die gesamte
marianische Frömmigkeit des Mittelalters stark eingewirkt haben, nach Palé-
mon Glorieux zeitlich hinter dem Sentenzenkommentar liegen, der 1250-52
entstanden ist, käme die Entstehungszeit des Mariale etwa um 1260 zu
liegen, nach Pelster, der Bonaventuras Sermo 6 erst «vor 1270 » datiert,
sogar noch ein Jahrzehnt später. Daß Bonaventura wohl als einziger der
Theologen der Hochscholastik das Mariale benutzt hätte, glaubt K. darin
begründet, daß vom Mariale nur drei Hss aus dem 13. Jahrhundert erhalten

21 Zwei Untersuchungen. Sch 30 (1955) 393 ; Lottin, BulletinTAM VII
n. 1455, p. 362.

26 Fries, Mariol. Schriften, 52 f. 20 A. a. O.. 70 ff. 27 A.a.O., 51.



Besprechungen 445

sind (S. 3). Ist aber diese Tatsache nicht eher ein Zeichen dafür, daß es

erst spät im 13. Jahrhundert verfaßt wurde Zu beachten ist auch, daß
das Mariale für die Nichtverwesung des Leibes Marias den gleichen Grund,
und zwar in ähnlicher Fassung, vorbringt wie die Franziskaner Bartholomäus

von Bologna und Richard von Middleton 28, die weit in der zweiten
Hälfte des 13. Jahrhunderts dozierten und schrieben. In eine spätere Zeit
weist endlich die Stellung des Mariale in der umstrittenen Frage nach der
Materie der Empfängnis Christi : et de sanguinibus et carnibus beatissimae
virginis (q. 206 [Borgnet 37, 296/97]). Das ist der Kompromiß zwischen der
alten Vorstellung (de carne) und der neuen aristotelischen, die Albert mit
dem Ausdruck des Johannes von Damaskus wiedergibt : « De purissimis
sanguinibus beatae virginis. » Normalerweise beansprucht eine solche
Bewegung in der Ideengeschichte ihre Zeit, was in diesem Fall dadurch bestätigt

wird, daß auch Engelbert von Admont (1250-1331) den versöhnenden
Vorschlag übernimmt, wie das Mariale. K. erwähnt noch die Angabe einer
Hs des 14. Jahrhunderts (Graz, Univ. Bibl. Cod. 200), die das Mariâle (in
der gekürzten Form) einem « modernus philosophus » zuteilt (S. ix), was
durch die folgenden Vermutungen über den Entstehungsort noch an Bedeutung

gewinnt.
Der Verfasser des Mariale ist im deutschen Sprachgebiet zu suchen,

da als Währung die Mark genannt wird 29. Vielleicht ist Österreich, wohin
drei von den vier ältesten Hss weisen, das Entstehungsland 30. K. (18) und
Pelster 31 halten den Verfasser überdies für einen Dominikaner, der Albert
dem Großen nahestand. Zwar wird bei einer Aufzählung von Heiligen
einmal Dominikus an erster Stelle genannt, und auch eine Antiphon des
Dominikusfestes wird verwendet, wie M. Mellet OP festgestellt hat. Aber auch
Augustinus und Benedikt treten mit einer Stelle der Benediktinerregel auf,
und der Verfasser zitiert stillschweigend auch einen Ausspruch des
Franziskus von Assisi32. Weiterhin ist für das Mariale der tätige Verstand (intel-
lectus agens) nicht eine Kraft der Seele, sondern Gott selbst mit seinem

Licht, wie es auch die Franziskaner Roger Bacon, Roger Marston, Johannes
Peckham und andere vortrugen. Das weist neben anderen Eigentümlichkeiten

der Lehre also gerade nicht auf einen Dominikaner hin. Als
Entstehungsort schlägt K. vorsichtig Paris vor. Sicher ist aber wohl nur, daß
der Verfasser sein Buch an einem Zentrum schrieb, wo er eine gute Anzahl
philosophischer, theologischer und medizinischer Werke zur Verfügung hatte,
wenngleich viele seiner Zitationen nicht aus erster Hand stammen.

Diese Bemerkungen eines « liber corrector », den Albertus Magnus sich
neben dem «pius lector » einmal wünscht, möchten vor allem unsere literar-
kritischen Untersuchungen koordinieren und dadurch etwas dazu beitragen,
weitere Klarheit in das Schrifttum Alberts zu bringen.

Zum Schluß sei noch das eine oder andere Versehen richtiggestellt. Das

Zitat des Kommentars Super Dionysium De divinis nominibus (435 Z. 3

von unten) muß lauten : « Quidam (seil, beati) superiores quibusdem angelis

28 A. a. O., 64 f. 29 A. a. O., 74 30 Mariol. Schriften, 75.
31 Zwei Untersuchungen. Sch 30 (19 5 5) 3 9 7 32 Mariol. Schriften, 74.



446 Besprechungen

inveniuntur, omnibus autem Dominus noster Iesus Christus et dulcissima
eius mater » (nicht « inveniuntur omnibus, ut Dominus... »). Cod. Vat. lat.
712, f. 149vb. — Die zweite Hs des Traktates De natura boni (40) ist
Clm 26831 (nicht 26381). — Der erste von Petrus von Prussia zitierte
Abschnitt aus Alberts Lukaspostille (56) steht Borgnet 22, 57b. — S. 61 Anm. 6

Z. 12 von unten muß es heißen : Divus Thomas (Frib.) statt : Scholastik. —
S. 417 Anm. 15 Z. 1 : Der Verfasser des Mariale denkt an die dem Maximus
Confessor zugeschriebenen Glossen des Anastasius Bibliothecarius (PG 4,

236C), die unter Berufung auf Bischof Andreas von Creta (PG 97 1066C)
dahin neigen, in dem « Leib des Erstlingslebens » den Leib der sterbenden
Jungfrau Maria zu verstehen. — S. 434 Anm. 16 : Summa aurea, 1.2 tr. 3

(nicht 2). — S. 482 Anm. 24 : q. 210 (nicht 205).
Daß K. ein solch umfangreiches Werk in einem flüssigen Latein

geschrieben hat, verdient eigens hervorgehoben zu werden. Freilich scheinen
ihm die Deponens-Formen der Tätigkeitswörter wenig zu liegen. Mit dem
Latein hängt es wohl auch zusammen, daß in dem Buch nicht viele Seiten
zu finden sind, wo nicht wenigstens ein Druckfehler stehengeblieben ist.
Anderseits wiederum bietet sich das Buch, dessen hoher Wert durch geringfügige

Ausstellungen nicht gemindert wird, auch äußerlich prächtig dar, was
Papier, Druck und Aufmachung betrifft. Die Versicherung endlich, die
C. Baliö dem ausgezeichneten Buch im Vorwort mitgegeben hat : es werde
bei Theologen, besonders Mariologen, und allen Erforschern der scholastischen

Theologie eine freudige Aufnahme finden, macht sich der Rez. gern
und ganz als Wunsch zu eigen. Albert Fries CSsR

Neue Textausgaben auf dem Gebiet der Liturgiewissenschaft

Melchior Cano OP (1509-1560) zählt in seinem 1563 erschienenen, später
über 30 Mal neu herausgegebenen und klassisch gewordenen Buch « De locis
theologicis » im Anschluß an die aristotelischen töttoi zehn Quellen auf, aus
denen die Theologen ihre Argumente schöpfen, um die christliche Lehre
zu erforschen und zu begründen : Die ganze Offenbarung ist in der Heiligen
Schrift und der Tradition enthalten (doctrina revelata continetur, loci consti-
tuentes) ; sie wird vom kirchlichen Lehramt, von den Konzilien und vom
Papst vorgelegt (directe proponitur) und von den Vätern und Theologen
bezeugt und erklärt (doctrina revelata et ab Ecclesia proposita est testi-
ficata, loci directivi) ; zur Durchdringung und Erhärtung werden schließlich
auch die Vernunft, die Philosophie und die Geschichte herangezogen (loci
alieni, improprii) l.

Diese Aufteilung bzw. Gruppierung der loci theologici ist offenbar eine
willkürliche ; das Vorbild der zehn aristotelischen t6xoi hat dem Systematiker

Cano manchen Streich gespielt. Die Liturgie z. B. führt er nicht als
eigene Erkenntnisquelle der Theologie an, obwohl man das heutzutage stark

1 R. M. Schultes, De Ecclesia Catholica praelectiones Apologeticae. (Paris
1931) 596 f. A. Lang, Loci theologici, Lex. f. Theol. u. Kirche vi (1934) 624.



Besprechungen 447

betont. Und doch wußte Cano, wie auch schon alle Theologen des Mittelalters,

um den Wert gewisser liturgischer Texte und Bräuche, sei es als
Äußerungen des gesamtkirchlichen Lehramtes, sei es als Zeugnisse einer
örtlichen Entwicklung der Glaubensüberlieferung. Der ungleiche Wert aber der
liturgischen Texte als theologischer Beweise verhinderte Cano, dieselben in
einer einzigen Kategorie unterzubringen, denn sie gehören tatsächlich in zwei
verschieden zu bewertende Gruppen von loci theologici hinein. In der Folgezeit

aber ist die theologische Methodologie dem traditionellen Schema des
Melchior Cano allzu treu geblieben und faktisch stützen sich die Theologen
zur Begründung und Erklärung der Glaubenslehre nur selten auf die älteren
Liturgien.

Und doch ist unzweifelhaft die Liturgie ein « locus theologicus von höchstem

Wert... Sie ist unmittelbar nach den feierlichen Zeugnissen des unfehlbaren

kirchlichen Lehramtes und vor jedem Kirchenvater und jeder
theologischen Schule einzureihen2 ». Nur ausnahmsweise legt die Kirche in
feierlicher dogmatischer Definition und in Entscheidungen « ex cathedra »

Glaubenssätze vor, ununterbrochen jedoch verkündet sie die Wahrheit des

Glaubens durch das « magisterium ordinarium ». « Das wichtigste Organ des

ordentlichen Lehramtes der Kirche aber ist die Liturgie 3. »

In der Frühzeit der Kirche war jede Glaubensverkündigung in die
Liturgie eingebettet ; sie vollzog sich in und durch die Liturgie, sie war ein
wesentlicher Teil der Liturgie. In den Lesungen des Gottesdienstes wurde
die Heilige Schrift vorgetragen und in der Homilie erklärt. Dem Unterricht
der Katechumenen und der Gläubigen wurden diese Schriftlesung oder
Formeln der Liturgie zugrunde gelegt (man denke z. B. an die traditio et red-
ditio symboli et dominicae orationis). Die Liturgie war ebenfalls Einführung
in die « Theologie », die zugleich Exegese, Dogma, Moral, Apologetik, Asze-

tik etc. war. Immer wieder stützen sich die Väter und die kirchlichen Autoren
in ihren Schriften auf die Zeugnisse der Liturgie ; a fortiori muß dies bei
der mündlichen Lehrverkündigung der Fall gewesen sein. Das bekannte
theologische Axiom des Augustinusschülers Tiro Prosper von Aquitanien : « Legem
credendi lex statuat supplicandi » 4 ist Zeugnis dafür. Dieser auf Augustinus

zurückgehende Beweis aus der Liturgie besitzt umso größere Autorität,
je älter die liturgische Formel ist, auf die er sich stützt, « je feierlicher und
heiliger, wesenthcher ein Gebet im christlichen Gemeindegottesdienst ist ».

Die tiefern Gründe der Lehrautorität der Liturgie sind der enge Zusammenhang

von Liturgie und Glauben, die Glaubensunfehlbarkeit der Kirche, Alter

2 M. Cappuyns OSB, Liturgie et Théologie. Questions liturgiques et paroissiales

19 (1934) 270 ; ebd. 252 wird Guéranger zitiert : « L'autorité de la liturgie
est supérieure à celles des Pères et des théologiens. »

3 Worte Pius XI., zitiert von A. Thiry SJ, Die heilige Liturgie. Zum
Rundschreiben Sr. Heiligkeit Pius' XII. «Mediator Dei ». Anima 3 (1948) 164 und
K. Federer, Liturgie und Glaube. Eine theologiegeschichtliche Untersuchung.
(Paradosis IV, Freiburg 1950) 2 ; vgl. die bei Cappuyns 250 wiedergegebenen Worte
Festugières : « La liturgie constitue le plus noble organe du magistère de l'Eglise. »

4 Zu dieser Frage ist die eben erwähnte gediegene These von Karl Federer
zu konsultieren.



448 Besprechungen

und Heiligkeit der Liturgie und die Oberaufsicht des kirchlichen Lehramtes 5.

So ist, wie das Tridentinum definierte, der Kanon der Messe von jedem
Irrtum frei 6

; andere Texte der Liturgie haben umso größere Beweiskraft, je
enger ihre Beziehung zum Glauben ist 7.

Die Liturgie ist « la foi confessée, sentie, priée, chantée 8 ». Sofern sie
von der Kirche angenommen und gefeiert wird, fällt ihr Ansehen mit dem
der Kirche zusammen. Sie ist daher als « locus theologicus praecipuus, als
eine hervorragende Quelle der Glaubens- und Sittenlehre der Kirche
anzusehen. Was nämlich in den Texten der Liturgie gesagt wird, ist nicht nur
das Wort eines Kirchenvaters oder Kirchenlehrers, auch nicht bloß einmal
definiert auf irgendeinem selbst oekumenischen Konzil, sondern ist das, was
Tag um Tag vom kirchlichen Lehramt... in offiziellen Texten vorgelegt
und zwar der Gesamtkirche und von dieser angenommen, gehört, gelesen,
geglaubt, gebetet, gesungen, verbreitet wird. Die Kirche kann aber nicht
dulden, daß etwas, was offiziell und in aller nur wünschbaren Feierlichkeit
oder Alltäglichkeit immer wieder den Gläubigen zum Bewußtsein gebracht
wird, einen Irrtum in Glaubens- und Sittensachen enthält 9. » So kann das
der Liturgie entnommene Argument mit Sicherheit die Wahrheit einer Lehre
bezeugen, sofern feststeht, daß die Kirche diese Lehre als zum depositum
fidei gehörend verkündet10.

Im Laufe der Zeit trennte sich der Glaubensunterricht des Volkes immer
mehr von der Liturgie. Auch die theologische Wissenschaft wurde
selbständig und verlor weitgehend die Verbindung mit dem Gottesdienst der
Kirche. Die Einheit der Theologie löste sich in verschiedene Disziplinen
auf. Doch wußte man auch im Mittelalter um die Bedeutung des
Liturgiebeweises. Es « hat nie ein Zweifel darüber bestanden, daß für die Feststellung

der Glaubensüberzeugung einer bestimmten Periode der Kirchengeschichte

unter den Quellen nicht die letzte Stelle den liturgischen Schriften
zuzuweisen sei ». So hat man z. B. in der Zeit der Frühscholastik « aus den

5 Federer [s. Anm. 3], 124-126 ; vgl. H. Schmidt SJ, Lex orandi, lex cre-
dendi in recentioribus documentis pontificiis. Periodica de re morali, canonica,
liturgica 40 (1951) 5-28 : « Manifestatio fidei in Liturgia eo fidelior ac certior est,
quo formula liturgica est antiquior ac magis essentialiter cum ipso centro cultus
connexa » (pag. 21).

6 Denzinger, Enchir. 942 und 953.
7 Vgl. J. Brinktrine, Die Liturgie als dogmatische Erkenntnisquelle.

Ephemerides Liturgicae 43 (1929) 44-51, bes. 45-47.
8 L. Beauduin OSB, Essai de manuel fondamental de Liturgie. Questions

liturgiques et paroissiales 3 (1913) 143.
9 P. Oppenheim OSB, Liturgie und Dogma. TG 27 (1935) 565.

10 Schmidt [5], 7 f. ; selbstverständlich können nicht alle liturgischen Texte
unterschiedslos und auf die gleiche Weise als Argument herangezogen werden. Für
die unerläßlichen Differenzierungen, Präzisierungen und Unterscheidungen vgl.
ebd. 8 ff., 19-21 ; Cappuyns[2], 255, und vor allem den erwähnten Artikel von
Brinktrine und G. G. Meersseman OP, « Virgo a doctoribus praetitulata ». Die
marianischen Litaneien als dogmengeschichtliche Quellen. FZPT 1 (1954) 129-178,
bes. 130 f.



Besprechungen 449

Feinheiten der Liturgie scholastische Fragen zu lösen versucht11 ». Doch
hat die systematische Theologie je länger je mehr das argumentum ex
liturgia übersehen und vernachlässigt.

Die im vergangenen Jahrhundert einsetzende liturgische Erneuerung
hat auch einer Neubewertung der Liturgie als theologischer Erkenntnisquelle

den Weg gebahnt. Dom Guéranger hat in seinem « Mémoire sur la
question de l'Immaculée Conception de la Très Sainte Vierge» (1850) das
Prinzip « lex orandi, lex credendi » in einer sonst kaum gekannten Klarheit
und Konsequenz angewandt und dadurch nicht wenig zur Definierung des

Dogmas von 1854 beigetragen12. Tatsächlich führt denn auch Pius IX.
in seiner Dogmatisationsbulle « Ineffabilis Deus » vom 12. Dez. 1854 die
liturgische Feier des Festes, die der theologischen Wissenschaft vorausging, als

Argument an. Und seither haben die Päpste wiederholt auf den Liturgiebeweis

hingewiesen, so Pius XI. bei der Einführung des Christkönigsfestes
in der Enzyklika « Quas primas » vom 11. Dez. 1925 und in der Apost.
Konstitution « Divini cultus » vom 20. Dez. 1928, so auch Pius XII. in den
Enzykliken « Divino afllante Spiritu » (20. Sept. 1943) und « Mediator Dei» (20. Nov.
1947), und bei der Definitio assumptionis B. M. V. in der Apost. Konstitution

« Munificentissimus Deus » vom 1. Nov. 1950 13.

Wenn im ausgehenden Mittelalter und bis in die Neuzeit hinein die
Liturgie als locus theologicus kaum mehr Beachtung fand, so hatte dies
verschiedene Gründe. Einmal war die Liturgie von Ort zu Ort teilweise so
verschieden, daß es bisweilen schwer fiel, das Gemeinsame herauszuschälen
und festzustellen, welches die Liturgie der Kirche schlechthin war, und was
Lokalritus. Sodann fanden sich die Theologen, welche an die klaren und
konzisen Begriffe der scholastischen Philosophie und der systematischen Dog-
matik gewohnt waren, in der liturgischen Terminologie nicht zurecht, welche
seit dem Altertum in der Liturgie heimisch ist, in Bild und Symbol spricht,
anschaulich und eindrucksvoll, oft auch mißverständlich, und einer eigenen
Interpretation bedarf. Schließlich — und nicht zuletzt — fehlten vielfach
die liturgischen Quellen, die Handschriften waren nicht erschlossen oder
standen nur in einer der Kritik nicht entsprechenden Form zu Verfügung.

Das Bedürfnis, diese alten Quellen der Liturgiewissenschaft und der
Theologie überhaupt in kritischen Ausgaben zugänglich zu machen, drängte
sich immer gebieterischer auf. Es wurde klar erkannt, daß diese liturgischen
Bücher « un lieu théologique de première valeur » sind 14.

11 A. Landgraf, Scholastische Texte zur Liturgie des 12. Jahrhunderts. Ephe-
merides Liturgicae 45 (1931) 211-213 ; der Autor erwähnt einige Beispiele.

12 Vgl. L. Robert OSB, Dogme et Liturgie : Dom Guéranger et la définition
du dogme de l'Immaculée Conception. Revue Bénédictine 33 (1954) 173-179 ; zu
beachten ist hauptsächlich § 4 des erwähnten Mémoire : L Eglise professe la
doctrine de l'Immaculée Conception (p. 39-54), bes. 50 : « La liturgie, principal instrument

de la Tradition. »

13 Oppenheim [9], 561 f. ; Schmidt [10], 6 f.
11 Beauduin [8], 144 ; vgl. C. Callewaert, L'étude et l'esprit de la liturgie.

Sacris Erudiri. Fragmenta liturgica collecta (Steenbrugge 1940), 6 f. : «Les textes

29



450 Besprechungen

So rief auf dem 4. internationalen kath. Gelehrtenkongreß 1897 in
Freiburg/Schweiz U. Chevalier in seinem Referat : « La renaissance des études
liturgiques » und besonders A. Ebner im Vortrag : « Über die gegenwärtigen
Aufgaben und Ziele der liturgisch-historischen Forschung »

15 dazu auf,
die liturgischen Handschriften der verschiedenen Länder zu erforschen, alte
liturgische Texte zu edieren, früher veröffentlichte Quellen kritisch neu
herauszugeben und einen Codex liturgicus universalis oder ein Corpus litur-
gicum zu schaffen 18.

Während schon vorher und besonders in der Folgezeit in England (die
Publikationen der Surtees und der Henry Bradshaw Society und des Alcuin
Club), aber auch in Frankreich (Chevaliers Bibliothèque Liturgique)
zahlreiche liturgische Quellen publiziert wurden, fand der Plan Ebners in den
Ländern deutscher Sprache kaum ein Echo, bis dann fast gleichzeitig zwei
Publikationsreihen eröffnet wurden: 1917 die Sammlung «Texte und
Arbeiten. Beiträge zur Ergründung des älteren lateinischen christlichen Schrifttums

und Gottesdienstes » durch Alban Dold OSB in Beuron (bis jetzt
erschienen 48 Hefte) — und 1919 die « Liturgiegeschichtlichen Quellen und
Forschungen » durch Kunibert Mohlberg OSB in Maria Laach u. a.

Nach 60 Jahren möchten nun auch Freiburger Professoren einen bescheidenen

Beitrag zur Verwirklichung des in Freiburg vorgelegten Planes leisten.
Eben erschien der erste Band (« Der Rheinauer Liber Ordinarius. Anfang
12. Jh. ») einer neuen Reihe, die den Namen trägt : Spicilegium Friburgense.
Texte zur Geschichte des kirchlichen Lebens. »

17

Die liturgischen Quellen sind umso kostbarer und wichtiger, je näher

liturgiques admis par l'Eglise à travers les âges — s'ils nous étaient assez connus —
suffiraient sans doute à eux seuls à établir la perpétuité de la même foi catholique. »

16 Compte rendu du IVe Congrès scientifique international des Catholiques I
(Fribourg 1898) 293-315 und 32-41.

" Ebd. 35-39 ; vgl. dazu L. C. Mohlberg, Nochmals Ziele und Aufgaben für
das Studium des christlichen Kultes (Rom 1957) 5.

17 Universitätsverlag Freiburg. Im Geleitwort heißt es : « Spicilegium
Friburgense bietet unveröffentlichte, bzw. schwer zugängliche Texte zur Geschichte
des kirchlichen Lebens, das sich nicht nur in den fachtheologischen Schriften,
sondern auch in den Institutionen, in der Liturgie und in den Zeugnissen der christlichen

Frömmigkeit kundtut. Weil das sittliche Streben und der Kultus im Dogma
wurzeln, sind diese Texte auch Quellen zur Kenntnis der Glaubensüberlieferung,
Deshalb sollen sie den Theologen dadurch erschlossen werden, daß die Publikationen

dieser Sammlung neben dem kritischen Text eine literarhistorische
Einleitung, einen Kommentar und, wenn nötig, eine Übersetzung (lateinische oder
internationale Sprache) bieten. »

Nächstens werden erscheinen : G. G. Meersseman OP, Der Akathistos im
Abendland : Übersetzungen und Nachahmungen. Bd. I. Die Akathistos-Akoluthie
und die Grußhymnen. Bd. II. Gruß-Psalter, Gruß-Orationen, Gaude-Literatur und
Litaneien. —- M.-A. van den Oudenrijn OP, Gamaliel. Aethiopische Texte zur
Pilatusliteratur.

In Vorbereitung sind : Le dossier de l'Ordre de Pénitence au XIII0 siècle. —
Sacramentarium Rhenaugience saec. VIII/IX. — Die Konstitutionen der Regu-
larkanoniker von Springiersbach und Marbach.



Besprechungen 451

sie dem Zentrum der Liturgie, der Eucharistie stehen. Darum nehmen die
Sakramentarien den ersten und vornehmsten Platz ein. Doch gerade die
Sakramentartexte sind noch nicht genügend erschlossen oder liegen in
unzulänglichen Ausgaben vor. Die Liturgiewissenschaft und die Theologie
überhaupt werden es darum dankbar begrüßen, wenn die ältesten und ehrwürdigsten

Bücher der Liturgie veröffentlicht oder kritisch neu herausgegeben
werden.

Kunibert Mohlberg hat 1956 in Verbindung mit seinen Mitbrüdern Leo
Eizenhöfer und Petrus Siffrin eine neue Sammlung eröffnet : « Rerum eccle-
siasticarum documenta ». In der Series maior (Fontes) sind bisher das Sacra-
mentarium Veronense und das Missale Francorum erschienen ; angekündigt

werden das Gallicanum Vetus, das Sacramentarium Gelasianum, das
Sacramentarium Triplex aus St. Gallen (in Zürich), das ambrosianische Sa-

kramentar von Biasca u. a.
Das « Sacramentarium Leonianum » 18 ist im Grunde genommen weder

ein eigentliches Sakramentar noch kann es zu Recht « Leonianum » genannt
werden. Es ist vielmehr die älteste uns bekannte Sammlung von Meßfor-
mularien einer Anzahl Feste der Monate April bis Dezember ; für gewisse
Tage bietet diese private Kollektion von « libelli missarum » mehrere
Formulare. Papst Leo d. Große kann unmöglich Autor des ganzen Buches,
sondern höchstens einiger Gebete sein. Als Verfasser vieler Texte werden die
Päpste Gelasius und Vigilius genannt.

Die einzige Hs dieses ältesten Gebetsbuches der Kirche befindet sich
als Cod. 85 (früher 80) in der Kapitelsbibliothek zu Verona. Allgemein wird
heute angenommen, daß die Gebete im Laufe des 5. und 6. Jh. in Rom
(Kurie) entstanden sind. Die Päpste haben meistens die Gebete für die jeweilige

Eucharistiefeier neu formuliert. Die Konzepte wurden im Archiv
aufbewahrt, zu « libelli » zusammengestellt und nach Bedarf von den römischen
Presbytern verwendet.

Ein unbekannter Sammler hat eine Reihe solcher « Büchlein »

abgeschrieben. Die Sammlung als solche kann frühestens um die Mitte des 6. Jh.
entstanden sein. Die unziale Schrift wie die verschiedenen Hinweise,
Formularzeichen, tironischen Noten etc. beweisen, daß das Veronense kein
offizielles liturgisches Buch war.

Die früheren Ausgaben von Bianchini (von dem der Name « Leonianum

» stammt), Muratori, Assemani, Ballerini (in der PL von Migne neu

gedruckt) und Feltoe (Cambridge 1896) genügten den Anforderungen der Kritik
nicht. Schon längst wurde eine kritische Neuausgabe gewünscht und bereits
1925 von Mohlberg in Aussicht gestellt.

Die Herausgeber haben sich die Aufgabe nicht leicht gemacht. In einer
115 S. umfassenden Einleitung beschreiben sie die Hs bis in alle Einzelheiten,

die sprachlichen Eigentümlichkeiten, Inhalt und Charakter des Buches

18 Sacramentarium Veronense (Cod. Bibl. Veron. LXXXV [80]). In Verbindung
mit Leo Eizenhöfer OSB und Petrus Siffrin OSB herausgegeben von Leo Cuni-
bert Mohlberg OSB. — Casa Editrice Herder, Roma 1956. cxv-453 S., mit
acht Tafeln.



452 Besprechungen

die Datierungsversuche etc. — Auf 170 Seiten wird der Text in meisterhafter
Form und mit allen wünschbaren text- und sachkritischen Anmerkungen
(es wird z. B. angegeben, in welchen liturgischen Büchern die Formeln
vorkommen) wiedergegeben. S. 173-203 werden verwandte Texte (wie der
bekannte Rotulus von Ravenna) abgedruckt. Die mit sehr großer Akribie
erstellten Indices (Initienverzeichnis, Schriftstellen, Wortverzeichnis, Namen-
und Sachregister) umfassen 240 S. Sechs Photokopien schließen das Werk ab.

Das Werk ist sauber gedruckt und macht der Offizin Herder alle Ehre.
Druckfehler sind selten (z. B. LXII : ausschließ-lich, doch ist ; C : ambro-
siamschem ; 257 : conpages). — Die Liturgiewissenschaft wie auch die Patro-
logie, die Kirchengeschichte und die ganze theologische Wissenschaft sind
Mohlberg und seinen Mitarbeitern zu Dank verpflichtet, das älteste Gebetsbuch

der römischen Kirche in so vorbildlicher Weise erschlossen zu haben.
Zu den ältesten Dokumenten der Liturgie gehören die Ordines Romani.

— Als man nach dem Niedergang der gallikanischen Liturgie im Frankenreich

daran ging, die römische Liturgie einzuführen, erhielt man von Rom
die liturgischen Bücher, Sakramentare, Antiphonarien usw., die jedoch keine
(wie das Veronense) oder nur wenige (Gelasianum, Gregorianum) Angaben
für die praktische Gestaltung der verschiedenen Riten, sondern nur die
liturgischen Texte boten. Man begann deshalb, die einzelnen Zeremonien, wie
Taufe, Weihen, Karwochenliturgie usw., in kleinen Büchlein oder Heften
zu beschreiben. Diese « Ordines Romani » wurden nach Gallien, Germanien
und anderswohin gebracht, dort den Gegebenheiten und Bedürfnissen des
Landes angepaßt und gleichsam als « Zeremonienbüchlein » benutzt.

So notwendig diese « Ordines » als Ergänzung zu den liturgischen
Textbüchern waren, so unerläßlich sind sie für das Studium der Liturgiegeschichte
und besonders der Sakramententheologie.

Die Ordines Romani mußten bisher mühsam in den Werken eines Cas-

sander, Hittorp, Mabillon, Bianchini, Martène, Muratori, Gerbert, De Rossi,
Duchesne u. a. zusammengesucht werden. Eine Sammlung, eine kritische
Sichtung und Publikation war längst dringendes Bedürfnis. Dieser Aufgabe
unterzog sich der vor Jahresfrist (2. Okt. 1956) verstorbene Professor und
Dekan der Theol. Fakultät zu Straßburg, Msgr. Michel Andrieu, der in
Freiburg/Schweiz einen Teil seiner Studien und am 2. Juni 1910 das Lizentiat
in der Theologie absolviert hatte.

Andrieu durchstöberte die Bibliotheken und Archive Europas und trug
in einer bewunderswerten Arbeitsleistung eine imponierende Reihe von
Ordines zusammen. Bei seinem Tode lagen drei Bände seines großartigen
Werkes vor •; der vierte 10 verließ kurz darauf die Presse.

Im 1. Band (1931) hat A. das ganze handschriftliche Material eingehend
beschrieben und die Geschichte der Ordines skizziert. Im 2. Bd. (1948) wurden

die OR 1-13 und im 3. (1951) die OR 14-34 publiziert. — Der vorlie-
liegende Bd. bietet die Ordines der Weihen (34-40), der Kirchweihe (39-44),

19 Michel Andrieu, Les Ordines Romani du haut moyen âge Bd. IV : Les
textes (suite) (Ordines XXXV-XLIX). (Spicilegium sacrum Lovaniense, fascicule
28.) — Louvain 1956. xi-543 p.



Besprechungen 453

der Kaiserkrönung (45-48) und den bisher nicht bekannten « ordo qualiter
agatur in obsequium defunctorum » (im Index : « defunetorum »).

Nach der bekannten und bewährten Methode stellt A. Charakter,
Ursprung und Filiationen der Hss dar, beschreibt Inhalt und Geschichte der
einzelnen Ordines, vor allem ihre Besonderheiten (z. B. im 44. die «

diligentia », Zeremonie, bei der ein Weihrauchfaß im Schacht über dem Petrusgrab

aufgehängt wird) und gibt den Text mit einem ausführlichen kritischen
Apparat wieder.

Durch sein Werk sichert sich A. einen Ehrenplatz neben einem Mabillon.
Mit Spannung wird als Abschluß des Werkes der 5. Bd. mit dem einzigen
und letzten Ordo 50 : « Ordo antiquus (auch « vulgatus ») de anni totius
officiis ac ministeriis » erwartet.

Das Herz des liturgischen Jahres ist Ostern. Pascha, « Phase, i. e. transites

Domini », ist « Übergang » : Übergang vom Tod zum Leben, von Sünde
zu Gnade. Aus dem Urfest der Christen, aus der Osternachtfeier, « mater
omnium vigiliarum », Gedächtnis des Kreuzestodes und der Auferstehung
zugleich, entwickelte sich das « triduum Christi crucifixi, sepulti, suscitati »

(Augustinus, Ep. 55, 14), dann die ganze Heilige Woche und das Kirchenjahr

überhaupt.
Eine sinnvolle Liturgie-Erneuerung mußte im Zentrum beginnen. Darum

erfolgte im Jahre 1951 als erster Schritt einer Gesamtreform die Erneuerung

der Osternacht, der'am 15. März 1956 (Generaldekret der Ritenkongregation

« Maxima redemptionis nostrae mysteria ») der neue Ordo der
ganzen Karwoche folgte (« Ordo hebdomadae sanctae instauratus »).

Nun gibt der Professor der Liturgiewissenschaft an der « Gregoriana »,

Herrn. Schmidt SJ, den Dozenten und Studenten der Liturgie ein wertvolles
Hilfsmittel zum vergleichenden Studium der Karwochenliturgie in die Hand20.

Nach einem Vorwort des Vice-Relators der hist. Sektion der Ritenkongregation

und einer Einleitung des Autors über die Bedeutung des Oster-
geheimnisses für Liturgie und Frömmigkeit werden, z. T. in synoptischer
Zusammenstellung, die Texte des neuen Ordo, des Breviers, des Pontifikale
und des Missale geboten. Mit einem Blick können die vorgenommenen Aen-
derungen festgestellt werden.

Der zweite Teil umfaßt 14 Dokumente : Dekrete zur Einführung der
erneuerten Osternacht und der neuen Karwochenliturgie, Antworten und
Entscheidungen der Ritenkongregation, darunter die bisher nicht veröffentlichte

Weisung an die Herausgeber der liturgischen Bücher betr. Aenderungen
und Beifügungen im römischen Missale.

Im letzten Teil wird eine umfangreiche, 588 Nummern umfassende

Bibliographie über die Liturgie der Karwoche und ihrer verschiedenen
Probleme verzeichnet, was den Band besonders wertvoll macht.

Wer die Liturgie der einzelnen Tage der Heiligen Woche, ihre Geschichte
und die sich ergebenden pastoralliturgischen Fragen studieren will, darf am
vorliegenden Buch nicht vorbeisehen. Anton Hänggi

20 H.A. P. Schmidt SJ, Hebdomada Sancta. Vol. I : Contemporanei textes
liturgici, documenta Piana et bibliographia. Cum praefatione I. Loew CSsR. —
Herder, Romae 1956. xix-300 p.



454 Besprechungen

Heilige Schrift

Gordon, Cyrus H. : Geschichtliche Grundlagen des Alten Testaments. —
Benziger Verlag, Einsiedeln-Zürich-Köln 1956. 326 S., mit 4 Karten und
16 Bildtafeln. Berechtigte Übertragung aus dem Englischen von Hans
Marfurt. Vorwort von Prof. Herbert Haag.

Der amerikanische Gelehrte Cyrus H. Gordon hat sich in der
orientalistischen Welt einen Namen gemacht vor allem durch seine grundlegenden
Arbeiten auf dem Gebiete der ugaritischen Sprache und Literatur. Seine
Hauptwerke erschienen unter den Veröffentlichungen des päpstlichen
Bibelinstitutes in Rom. Das vorliegende Buch ist eine deutsche Übersetzung oder
vielmehr eine unter steter Mitwirkung des ursprünglichen Verfassers
vorgenommene Neubearbeitung seines in den Vereinigten Staaten erschienenen
Buches, das den Titel führt : « Introduction to Old Testament Times. # Wie
von vornherein zu erwarten stand, erweist der Verfasser sich auch hier als
ein ausgezeichneter Kenner der Fachliteratur, was aber der Gemeinverständlichkeit

seiner Arbeit nicht im geringsten Abbruch tut. Unter fortwährender
Berücksichtigung der Kulturen und Literaturen der Nachbarvölker, wird
hier die Geschichte des Volkes Israel in siebzehn Abschnitten dargestellt
von den Anfängen bis auf die nachexilische Zeit und bis auf « das Ende
der orientalischen Antike ». In einem Anhang über « Literatur und
Geschichtsschreibung im alten Orient » (S. 295-303) wird noch besonders
hingewiesen auf die « epischen » Elemente der altorientalischen Geschichtsschreibung,

die sich in den hebräischen Büchern des Alten Testamentes gelegentlich

bemerkbar machten, auch da, wo der ursprünglich poetische Text in
eine Prosabeschreibung umgemodelt worden ist, um in dieser Neuprägung
in die heiligen Schriften aufgenommen zu werden. Dieses verhältnismäßig
kurzgefaßte Buch des bekannten Ugaritisten, ist wohl geeignet, den Leser
anzuregen zu einem besseren und tieferen Verständnis der alttestament-
lichen Bibelbücher. Und das dürfte dem Verfasser als Ziel seiner Arbeit
vorgeschwebt haben. M. A. van den Oudenrijn OP

Albright, William Foxwell : Die Religion Israels im Lichte der archäologischen

Ausgrabungen. Autorisierte Übersetzung mit Nachträgen des
Verfassers von Friedrich Cornelius. — Ernst Reinhardt Verlag, München-
Basel 1956. 269 S.

Der Wellhausianismus, der die alttestamentliche Exegese der letzten
Jahrzehnte des vorigen und der ersten dieses Jahrhunderts so weitgehend
beherrscht hat, ist nicht zuletzt von den Archäologen besiegt worden. Viele
in den alttestamentlichen Büchern enthaltene Nachrichten, in denen eine
hochoffizielle Wissenschaft noch zu Anfang dieses Jahrhunderts bloß Mythen
und Sagen und Ähnliches erblicken wollte, werden jetzt auf Grund
archäologischer Funde und Forschungen weithin wieder als durchaus vertrauenswürdig

betrachtet.



Besprechungen 455

Der bekannte Altertumsforscher William Albright, der an mehreren
Ausgrabungen persönlich beteiligt war, bietet in diesem Buch eine umfassende

Darstellung der archäologischen Funde in Palästina und anderswo
im Orient, soweit sie für den Bibelleser von Wichtigkeit sind. Sein Buch
ist flott geschrieben und sinngetreu übersetzt und kann allen denjenigen
empfohlen werden, denen es an Zeit oder Gelegenheit gebricht, die verschiedenen

Ausgrabungsberichte jeweils nach ihrer Veröffentlichung zu verfolgen.
M. A. VAN DEN OUDENRIJN OP

Gelin, Albert: Die Botschaft des Heils im Alten Testament. Aus dem
Französischen übers, von Eleonore Beck. — Patmos-Verlag, Düsseldorf 1957.
108 S. [Originaltitel : « Les idées maîtresses de l'Ancien Testament »].

Es ist sehr zu begrüßen, daß das Buch des bekannten französischen
Alttestamentiers, das im Jahre 1952 erschien, nun auch den deutschsprachigen

Lesern zur Verfügung steht. Der Verfasser behandelt die grundlegenden

Themen des Alten Testamentes : Gott, Verheißung, Bund, Königtum,

Erlösung, Messias, Vergeltung, Sünde. Er zeigt, wie die alttestament-
liche Offenbarung sich dem in der Welt herrschenden Gesetz der Entwicklung

angepaßt hat. Auch sie hat ihre Geschichte. Sie ist nicht in einem
einzigen Akt erfolgt, sie hat sich vielmehr von unvollkommenen Anfängen
aus entfaltet. Sie erreichte aber eine Höhe, die sie geeignet machte, in das
Neue Testament übernommen zu werden. Das wird besonders in dem Schlußkapitel

über die nachexilische Gruppe der « anawim » deutlich. Diesen
Repräsentanten der vollendeten alttestamentlichen Religiosität wird in der ersten
Seligpreisung J esu die Teilnahme an der neutestamentlichen Gottesherrschaft
zugesichert.

Viele Theologen werden dem Verfasser für diesen ausgezeichneten Grundriß

der alttestamentlichen Theologie dankbar sein. Es ist erstaunlich, wie
viel wertvollstes Gedankengut hier auf engem Raum zusammengetragen ist.
Die Darstellung ist nicht mit formgeschichtlichen, literarkritischen oder
religionsgeschichtlichen Untersuchungen belastet. Sie sind vorausgesetzt. Der
Verfasser beschränkt sich weitgehend darauf, die gesicherten Erkenntnisse
der modernen Bibelwissenschaft vorzulegen, und läßt immer wieder den Text
des Alten Testamentes zu Wort kommen. Der knappe und klare Stil des
Buches wird auch die breite Schicht der theologisch interessierten Laien
ansprechen. Es ist vorzüglich geeignet, die heute leider weithin bestehenden
Bedenken gegenüber dem Alten Testament zu zerstreuen, und den
neutestamentlichen Leser davon zu überzeugen, daß die religiöse Gedankenwelt des

Alten Testamentes auch für ihn noch höchst aktuell ist.
K. Gieraths OP

Van Imschoot, P.: Théologie de l'Ancien Testament, II: L'Homme.
(Bibliothèque de Théologie, série III : Théologie biblique, vol. 4.) — Desclée
et Co., Paris-Tournai 1956. ix-342 p.

Ce second volume de théologie biblique par van I. mérite les mêmes éloges
que le premier. Il est singulièrement dense, et en quatre chapitres, l'auteur



456 Besprechungen

a réussi à présenter ce qui concerne l'origine et la nature de l'homme (image
de Dieu, chair, âme, souffle, esprit) ; sa vie et sa destinée (mort, survie,
séjour des trépassés, culte des morts) ; les devoirs de l'homme envers Dieu
(culte, prière, vœux, fêtes) et envers les hommes ; enfin le péché : celui
du premier homme, son universalité, la rétribution du bien et du mal,
expiation et pardon du péché. Si l'on compare cette somme à celle de Ed.
Jacob, elle apparaît beaucoup plus fouillée et plus complète, beaucoup
plus riche aussi en références bibliques et bibliographiques. Nous avons
particulièrement aimé l'exposé relatif à l'amour du prochain (pp. 220 ss.)
et au respect de la vérité (pp. 255 ss.). Mais il est surprenant que v. I. n'ait
consacré qu'une page (pp. 105-106) à l'amour pour Dieu, dont on ne sait
ni la dénomination hébraïque, ni la signification religieuse, psychologique
et morale. Le regretté M. Robert était beaucoup plus sévère que notre
auteur pour la «brillante hypothèse» de S. Mowinckel (p. 188) sur la fête
annuelle de l'Intronisation de Yahvé. C. Spicq OP

Van Leeuwen, C. : Le développement du sens social en Israël avant l'ère
chrétienne. (Studia Semitica Neerlandica, 1.) — Van Gorcum, Assen 1955.
247 p.

Ce volume — le premier d'une nouvelle collection, lancée par les Studia
Semitica Neerlandica, relative à la littérature et à la philologie sémitiques —
est le fruit d'une thèse élaborée sous la direction du professeur M. A. Beek ;

c'est dire sa qualité. Un chapitre liminaire ayant analysé les nombreuses
dénominations du « pauvre » biblique, l'auteur relève toute la protection
accordée aux misérables par les textes sacrés : contre un appauvrissement
extrême dû aux dettes, aux gages ou aux intérêts ; contre un esclavage à

perpétuité causé par l'indigence ; contre l'exploitation du riche ou une
justice inique. La relation entre pauvreté et piété est moins vigoureusement
traitée que par A. Gelin ; mais, par contre, l'arrière-plan social de la
littérature sapientiale (les causes de la misère et l'appréciation du travail manuel)
apporte une lumière relativement neuve et décisive. Sous le titre « La
charité », V. L. groupe un certain nombre de considérations sur l'hospitalité,
le droit des pauvres, les objets et les mobiles de la charité, voire même la
charité dans le Nouveau Testament, qui sont assez superficielles. Nous le
chicanerions volontiers sur l'usage même de ce terme « charité » pour désigner
les « œuvres de miséricorde », ce que le rabbinisme appellera « les
témoignages d'amour ». Ce qui est dit de l'équivalence « justice-aumône » est
insuffisant (cf. Fr. Rosenthal, Sedaka, Charity, dans Hebrew Union College
Annual, xxiii, pp. 411-430). A juste titre, V. L. fait grand cas de l'ouvrage
de H. Bolkestein sur la bienfaisance ; mais il aurait dû tenir compte de
la mise au point de Cl. Préaux dans la Chronique d'Egypte, 1944,

pp. 281-290, et de l'ouvrage de R. Sugranyes de Franch, Etudes sur
le Droit palestinien (Fribourg 1946). L'apport le plus précieux de ce travail
réside dans l'analyse des notions et une exploitation exhaustive des textes,
souvent rapprochés des parallèles assyro-babyloniens et surtout égyptiens,
sans omettre ceux de Qumrân. C. Spicq OP



Besprechungen 457

Biblia Sacra iuxta Latinam Vulgatam Versionem ad codicum fidem
iussu Pii PP. XII cura et studio Monachorum Abbatiae Pontificiae S. Hie-
ronymi in Urbe O. S. B. édita, Vol. XI : Libri Salomonis, id est Proverbia,
Ecclesiastes, Canticum Canticorum ex interpretatione S. Hieronymi cum
praefationibus et variis capitulorum seriebus. — Typis Polyglottis Vaticanis,
Romae 1957. xvi-202 p.

Die Benediktinerkommission zur Herausgabe der lateinischen Vulgata,
die in Rom, in der päpstlichen St. Hieronymus-Abtei ihren Sitz hat, konnte
dieses Jahr auf ihre fünfzigjährige Existenz zurückblicken. Wurde doch am
30. April 1907, im Namen des damals regierenden Papstes Pius X., der Auftrag

zu diesem Unternehmen dem Benediktinerorden erteilt in einem Schreiben

S. Eminenz Kard. Rampollas, des damaligen Präsidenten der Päpstlichen

Bibelkommission.
Der vorliegende Band ist nun der elfte der bisher erschienenen. Abgesehen

von schon früher verwendeten Handschriften werden im Vorwort
neun weitere aufgezählt, die hier erstmalig auftreten. Darunter die wichtige
Hs 32 der Zentralbibliothek in Madrid, eine Hs, die im spanischen Bürgerkrieg

unseligen Andenkens zugrunde gegangen ist, aber vorher photokopiert
und so dem Archiv der Kommission bereits einverleibt worden war. Nicht
viel anders erging es der hier ebenfalls erwähnten Hs 7 der Städtischen
Bibliothek in Metz, die 1944 den Zerstörungen des zweiten Weltkrieges zum
Opfer fiel, deren Photokopien aber bei der Erstellung der Bücher Ecclesiastes
und Hoheslied wichtige Dienste leisten konnten, weil es sich herausstellte,
daß gerade diese Hs eine von den sonst bekannten Handschriftenfamilien
mehr oder weniger unabhängige Textform darbot. Von den schon früher
verwendeten und beschriebenen Hss treten der Cavensis und der Amiatinus auch
hier als Hauptzeugen auf ; daneben für das Buch der Sprüche Paris, Bibl.
Nat. lat. 11553.

Die eigentlichen Textausgaben werden durch mehrere Praefationes
eingeleitet, an erster Stelle natürlich durch den bekannten Brief des hl.
Hieronymus an die beiden Bischöfe Chromatius und Heliodorus, die ihn bei der
weitläufigen Arbeit finanziell unterstützten. Die besseren lateinischen Hss
schreiben indessen den Namen des erstgenannten Adressaten nicht «

Chromatius », sondern « Cromatius ». In dieser Praefatio findet sich die oft zitierte
Stelle, an der Hieronymus bekannt gibt, er habe auf den Vulgatatext der
drei « Salomonsbücher » insgesamt nur drei Arbeitstage verwendet, — was
immerhin für eine Übersetzung dieser zum Teil recht schwierigen Bücher
wohl sehr wenig ist Als zweite « Praefatio » hat man hier die Widmung an
Paula und Eustochius aufgenommen, die sich zwar nicht auf die Vulgata,
sondern auf die hexaplarische Revision des altlateinischen Textes bezieht.
Ein dritter Prolog wurde aus dem Kommentar des hl. Hieronymus zum
Prediger abgedruckt. Anschließend folgen die « Capitula » zum Buch der Sprüche,
und zwar in der längeren und in der verkürzten Form. Die gleiche doppelte
Tradition für die « Capitula » findet man weiter unten auch zu Anfang der
Textausgabe des Predigers. Für das Hohelied hatte man bloß den Text zu
bieten. Am Schlüsse des Buches orientiert ein Anhang den Sachverständigen
über die Sonderlesarten der Hs St. Gallen 194.



458 Besprechungen

In seinem offiziellen Schreiben vom 30. April 1907 an den damaligen
Abbas Primas des Benediktinerordens, Dom Hildebrand de Hemptinne, hatte
Kardinal Rampolla seine Erwartung ausgesprochen, daß die Ordensmitglieder
« correspondano con alacre gioia e felice successo all'onorevole invito ». Die
elf bisherigen Bände der großen Vulgataausgabe geben beredtes Zeugnis
davon, wie sehr die gelehrten Mönche dieser Hoffnung in vollem Ausmaße
entsprochen haben. M. A. van den Oudenrijn OP

Elie le prophète, I : selon les Ecritures et les traditions chrétiennes ;

II : au Carmel dans le Judaïsme et l'Islam. (Les Etudes Carmélitaines.) —
Desclée de Brouwer, [Bruges] 1956. 271, 317 p.

Eine der interessantesten Figuren in der alttestamentlichen
Heilsgeschichte ist die des großen Propheten Elias, der in einer entscheidenden
Epoche, im neunten Jahrhundert vor Christi Geburt, der Vorkämpfer der
Jahwereligion im Nordreiche gewesen ist. Während der Regierungszeit des

Königs Achab schwebte diese Religion in größter Gefahr. Die Königin
Jesabel, offenbar eine sehr energische Frau, deren Andenken sogar in der
Geheimen Offenbarung noch weiterlebt, leistete dem altkananäischen Ba'alis-
mus allen Vorschub und besoldete eine große Schar von Ba'alspropheten,
die sich nicht ohne Erfolg um die weitere Verbreitung ihrer Religion bemühten.

Die eigentlichen Absichten der ausländischen Königin dürften letzten
Endes wohl nicht so sehr auf religiösem als vielmehr auf politischem Gebiete
zu suchen sein. Den damaligen Phöniziern, aus deren Fürstenhause Jesabel
stammte, wird die ba'alistische Propaganda wohl nicht Selbstzweck gewesen
sein, sondern Hilfsmittel, um ihren Einfluß auf das wichtige israelitische
Hinterland sicher zu stellen und zu vergrößern. Den Ba'alspropheten aber
warf Elias, der Thesbite, die von ihm wohl nicht gegründete, aber doch
beaufsichtigte und befehligte national-israelitische Kampfgruppe seiner «

Prophetensöhne » entgegen, deren Einfluß unter Elias' Nachfolger Elisäus noch
wachsen sollte. Tatsächlich dürfte es diese Gruppe gewesen sein, die unter
der energischen Führung des Elias und des Elisäus dem Ba'alismus in Israel
Einhalt geboten hat, und der das Fortbestehen der Jahwereligion im Nordreich

zu verdanken ist.
Das zweibändige Werk ist eine schön ausgestattete Sammlung von

Monographien mehrerer namhafter Schriftsteller. Im l.Band rückt Jean Steinmann

das Wirken des Propheten im 9. vorchristlichen Jahrhundert ins volle
Licht. Père Boismard von der Jerusalemer Bibelschule beleuchtet die
Nachwirkung des Elias im Neuen Testament. Drei weitere Mitarbeiter : Stiassny,
Moubarac und Louis Massignon skizzieren die Eliasfigur im nachbiblischen
Judentum und im Islam. Weitere fünf : Gustav Bardy, Michel Hayek,
P. Hervé de l'Incarnation, Dom Botte und Th. Spasky, liefern patristische
und patrologische Beiträge zur Beleuchtung der Eliasfigur. Und zum
Abschluß behandelt Louis Réau die Ikonographie des thesbitischen Propheten.
Einige wohlgelungene Bilder zeigen dem Leser die verschiedenen Wirkungsstätten

des Propheten, namentlich Horeb und Karmel.
Unter den Mitarbeitern des 2. Bandes treffen wir, etwas unerwartet,



Besprechungen 459

an erster Stelle den Basler Professor C. G. Jung. Seine Äußerungen bilden
den Auftakt zu den Abhandlungen von Charles Baudouin, P. Bruno de

Jésus-Marie, P. Rudolf Hendriks, P. Elisée de la Nativité und P. Louis-
Marie du Christ, die sich mit der Frage befassen, inwieweit und mit welchem
Recht die Karmeliter sich als Söhne und Nachkommen des großen Thes-
biten betrachten dürfen. Diese Abhandlungen stehen unter dem evangelischen

Vorspruch « !v nveupaxi. xal Suvàpet, ' HXiou » und sind so gehalten, daß
wohl auch der gute Pater Papebroch sich damit einverstanden erklären
könnte. Einige sehr interessante Abhandlungen über den Propheten Elias
im nachbiblischen Judentum (P. Marie-Joseph Stiassny) und im Islam (Youa-
kim Moubarac und Louis Massignon) bilden den Abschluß. Es folgt noch
ein Anhang von Pierre Lambert : « Hérésies éliaques », dem man einen
gewissen Dokumentationswert nicht absprechen kann, der aber vielleicht
hier doch besser weggeblieben wäre. Auch dieser 2. Band ist mit dreizehn
Bildern illustriert. M. A. van den Oudenrijn OP

Spicq, C., OP: Agapè. Prolégomènes à une étude de théologie
néotestamentaire. (Studia Hellenistica, fasc. 10.) — E. Nauwelaerts, Louvain
1955. xii-227 p.

Seiner geplanten Darstellung der Agape im Neuen Testament schickt
der Verfasser hier eine sehr sorgfältige Untersuchung über den Sprachgebrauch

und den Bedeutungswandel des Terminus àyaroxto und seiner Derivate
àyoatnjaiç bzw. aydc7t7] voraus. Die Wortgruppe bezeichnet im klassischen
Griechisch eine überlegte und uneigennützige Liebe zwischen Vorgesetzten und
Untergebenen, die sich darin äußert, daß der Geliebte geachtet und geehrt
wird, daß ihm Gutes erwiesen wird und daß auf seine Wünsche und auf
seinen Willen eingegangen wird. Für weitere Formen der Liebe liegen eigene
Ausdrucksweisen vor : <rrépyo> und a-ropyl) für die spontane Zuneigung unter
Blutsverwandten, èpâtû und Spwç für das sinnliche Begehren, çiXéo und çiXîa
für die Freundschaft unter Gleichgestellten. In hellenistischer Zeit verlieren
sich die besonderen Merkmale dieser vier verwandten Wortgruppen ; sie

werden gleichbedeutend und bezeichnen jede Art der Liebe. Weitaus am
häufigsten werden im profanen Griechisch tpiXéw und tpiXta gebraucht. Man
stellt daher mit Überraschung fest, daß in der Septuaginta vor allem àyocK&a

mit seinen Derivaten verwendet wird. Das erklärt sich daraus, daß das Alte
Testament, wenn es von Liebe spricht, sehr oft die Liebe zwischen Gott
und Mensch meint, und daß àya7tâw mit seinen Derivaten auf Grund der

ursprünglichen Bedeutung am ehesten geeignet war, die Liebe zwischen

Schöpfer und Geschöpf, wie die alttestamentliche Offenbarung sie schildert,
zum Ausdruck zu bringen. Der Sinngehalt dieser Wortgruppe erfuhr durch
ihre Aufnahme in die Septuaginta aber eine bedeutende Bereicherung, weil
die Liebe zwischen Gott und Mensch, die das Alte Testament verkündet
und fordert, alle außerbiblischen Vorstellungen weit übertrifft. Die verschiedenen

Züge dieser Bereicherung werden vom Verfasser äußerst eingehend
analysiert. Das außerkanonische jüdische Schrifttum übernahm den
Bedeutungsgehalt, den die Septuaginta der Wortgruppe gegeben hatte.



460 Besprechungen

Diese höchst eindrucksvollen « Prolegomena » berechtigen zu der
Hoffnung, daß das Hauptwerk über die Agape im Neuen Testament ebenso sachlich

und erschöpfend ausfallen wird. Der Rezensent hat daher nur noch den
Wunsch, daß der Verfasser dieses wichtige Kapitel der neutestamentlichen
Theologie recht bald der Öffentlichkeit zugänglich machen möge.

K. Gieraths OP

Bietenhard, Hans : Das tausendjährige Reich. Eine biblisch-theologische
Studie. — Zwingli-Verlag, Zürich 1955. 174 S.

Als gläubiger Christ möchte B. mit gleicher Entschiedenheit chiliastische
Schwärmerei und ein Nicht-ernst-nehmen von Apc. 20, 4-6 bekämpfen
(134 u. ö.). Vom Millennium (M.) erwartet sich B. die Auferstehung aller
entschlafenen und die Umwandlung der dann lebenden Glieder Christi. Für
die Gemeinde Jesu bricht also die Verklärung an. Die Kirche ist nun keine
leidende, sondern eine triumphierende. Das M. stellt indes nur einen Teil
der Herrschaft Jesu über diesen Äon dar (70), die mit seiner Erhöhung
begann. Christus erscheint aber jetzt sichtbar auf unserer Erde. Die zwölf
Apostel herrschen mit ihm sichtbar über die Nation Israel und die übrigen
Gläubigen erfreuen sich einer nach außen anerkannten Würde als Priester
und Könige. Die alttestamentlichen Prophezeiungen erfüllen sich nun
realistisch, nicht nur geistlich (126-144). Jesus errichtet demnach an Stelle der
Weltmacht « Tier » seine Weltmacht (122) und regiert sichtbar und unmittelbar

über die ganze Erde (164). Den Ausdruck «Zwischenreich» für diese
Herrschaft Jesu lehnt B. ab. Doch de facto ist sie dies. Im Alten Bund gab
es eine irdische, im Neuen eine geistliche, im M. wird es eine geistlich-irdische
Theokratie geben. Die verklärten Christen erleben dann ein Stadium der
Vorvollendung. Sie bedürfen keiner paradiesisch fruchtbaren Erde (136),
weil sie offenbar keiner Speise mehr bedürfen. Was diesem Stadium der
Vorvollendung einzig mangelt, ist die Umschaffung unserer Erdenbühne, das
Aufhören des gegenwärtigen Äons. So haben wir tatsächlich ein (reales,
sichtbares Ineinander dieses und des künftigen Äons (70). Da « die
geliebte Stadt » (Apc. 20, 9) das terrestrische Jerusalem ist, wird neben der
Nation Israel (Rom. 11, 25 ; Apg. 3, 20 f.) auch ihre Stadt Jerusalem als
Hauptstadt des neuen Weltreiches Jesu eine nie gesehene Blüte erleben (137).
So vollendet sich Jesu messianischer Beruf an Israel (126)

Der Chiliasmus, so abwegig er sein mag, darf nach B. das Gute für sich
buchen, den Spiritualismus in der Deutung von Apc. 20, 4-6 bekämpft zu
haben (143).

Die Beweise für seine These entwickelt B. sorgfältig. Zunächst aus
Apc. 20, 5 : « Sie kamen wieder zum Leben das ist die erste Auferstehung

». Der Seher sieht hier keinen symbolischen Vorgang, sondern die
künftige Wirklichkeit selbst. Sofort könnte man einwenden : wo wird in der
Apc. kein symbolischer Vorgang geschaut Der S. 52-65 aus dem dreifachen
Tagma der Erstandenen (1 Kor. 15, 23 f.) geholte Beweis zeigt durch sein
unsicheres, mageres Ergebnis, wie wenig in Wirklichkeit Paulus an eine
doppelte Auferstehung gedacht. Wenn nach B. (60) niemand vor Paulus
von einer doppelten Auferstehung spricht, dann wird eben Paulus nichts



Besprechungen 461

über sie aussagen (88), sonst hätte er sich klarer geäußert. Mit unverklärten
Menschen hat Christus nach Ostern 40 Tage verkehrt. Folgt daraus etwas
für das M. Kaum Dieser Verkehr beschränkte sich auf unregelmäßige
Erscheinungen vor Getreuen Im M. aber herrscht er dauernd, direkt, allen
sichtbar und mit ihm Millionen Verklärter (90-98). Mit B. wird man zwar
in Apg. 3, 20 f. eine wenig beachtete Parallele zu Rom. 11, 25 finden, doch
kaum etwas für ein irdisch-sichtbares Messiasreich für Israel folgern dürfen
(99-115). Verf. gesteht, daß die alttestamentl. Weissagungen, soweit sie von
einer Art irdischen Paradieses sprechen, oft leichter auf die neue Schöpfung
(Apc. 21) als auf das M. (Apc. 20) bezogen werden können (143). Somit
werden sich die irdisch-messianischen Weissagungen eben doch geistlich
erfüllen oder im künftigen Äon. Es bleibt demnach als Argument für das
M. nur Apc. 20, 4-6 selbst. Da Johannes aber laufend symbolische Vorgänge
und nicht die künftigen Ereignisse selbst schaut und das übrige NT von
einem M. dieser Art nichts weiß, ist Apc. 20, 4-6 kein Beweis für eine
doppelte Auferstehung. Ja, einige Grundtatsachen des Christentums sprechen
direkt gegen sie : die Herrschaft des Todes, der Sünde und des Ärgernisses
bis zum Anbruch des neuen Äons. Auch Apc. 20, 7-10 spricht gegen ein M.
Wie könnte es bei einer solchen Herrschaft des sichtbaren Christus und
Millionen Erstandener zugleich gottfeindliche Mächte geben (Gog und
Magog) Wir lehnen wahrlich nicht die Souveränität der Hl. Schrift ab (147 ;

151), wir wehren uns bloß gegen eine irrige Auslegung von Apc. 20, 4-6.
Wie B. wird man als Katholik « trotz der großen Autorität Augustins für
die Unfehlbarkeit der kirchengeschichtlichen Interpretation » (128) diese
ablehnen. (Besser spricht man wohl von einer spiritualistischen Interpretation

; denn man könnte das M. als eine Periode der Kirchengeschichte
verstehen, die auf die Niederringung der Weltmacht « Tier » folgt.) Sicherlich
aber wird kein « Spiritualist » mit seiner Deutung « allerlei Weltherrschaftsansprüche

der Kirche biblisch legitimieren » (8), sondern eine der dunkelsten
Stellen der Apc. aufzuhellen versuchen.

Warum hat der Verf. sich nicht gefragt, in welchem zeitgeschichtlichen
Zusammenhang unsere Apc. steht Satan darf sich für eine bestimmte Zeit
eines gewaltigen Staatsapparates bedienen, der damals der Weltkreis war.
Ein Kampf auf Leben und Tod droht dem kleinen Häuflein der Christen.

Apc. verheißt da den Verfolgten den Sieg über den feindlichen Staat « Tier »

und seinen Propheten, über seine Hauptstadt und die verbündeten Könige.
Sollte der Gemeinde wirklich entscheidend geholfen werden, mußte auch mit
Satan abgerechnet werden. Dieser wird (nur gefesselt. (Später kann er
wieder Macht erlangen. Auch dies spricht gegen das M.) Nach der Fesselung
Satans folgt eine Periode der Kirchengeschichte, wo sich die Gemeinde Jesu

ungehindert entfaltet, ohne von der Staatsmacht gestört zu werden. Daß
Satan sonstwie sein Unwesen treibt, ist zu erwarten. Die Vernichtung des

Tierreiches in der Messias-Schlacht und das anschließende Friedensreich
dürfen wir mit B. als eschatologische Facta betrachten. So war ja auch das

Gericht an Jerusalem ein solches Factum. Die Besiegung des Tieres ist ja
Typos des Endsieges Christi über jede gottfeindliche Staatsmacht. Ob und
wie viele ähnliche Auseinandersetzungen mit einem « Tier »-Reich die Kirche



462 Besprechungen

noch auszustehen haben wird, sagt Apc. nicht. Sie berichtet nur noch von
dem letzten Kampf Satans mittels Gog und Magog. Johannes will eben
seiner Generation Mut machen.

Bietenhards Buch möchte ich jedem Bibelwissenschaftler aufs wärmste
empfehlen. Es ist flüssig, klar und mit großer Sorgfalt geschrieben, vermittelt

eine Menge Anregungen und schärft den Blick für manche Fragen.
Indirekt aber hat B. dargetan, auf welch unsicherem Fundament seine
Millenniums-Auffassung ruht. Auch dies war ein Dienst am Wort Gottes.

F. Krautsack OFMCap

Dogmatik — Moraltheologie

Cunningham, Francis L. B., OP : The Indwelling of the Trinity. A histo-
rico-doctrinal study of the theory of St. Thomas Aquinas. — The Priory
Press, Dubuque 1955. xvn-414 p.

Wieviel wurde schon über dieses große Geheimnis der Einwohnung der
Dreifaltigkeit geschrieben, besonders auch in jüngster Zeit Obschon die
theologischen Interpretationen stark auseinander gehen, berufen sich doch
fast alle auf Thomas. Eine nüchterne, streng historische Untersuchung über
seine Lehre ist also von größter Aktualität.

Aus dem Vergleich mit den Zeitgenossen geht hervor, daß Thomas
eindeutig die « ontologische Theorie » (besondere Gegenwart aufgrund der Wirk-
und statisch verstandenen Exemplarursache) des Albertus Magnus zurückweist

und sich der Summa fratris Alexandri anschließt. Innerhalb seiner
eigenen Werke ist zwar vom Sentenzenkommentar zur Summa eine gewisse
Entwicklung im Ausdruck (Einfluß des Sentenzenkommentars von
Bonaventura) zu verzeichnen, inhaltlich aber bleibt die Lehre konstant. Dies wird
bekanntlich von nicht wenigen verneint, doch zeigt C. überzeugend, das die
besondere Gegenwart schon im Sentenzenkommentar formell als « per modum
obiecti, sicut cognitum in cognoscente et amatum in amante » definiert wird.
S. 322 f. betont der Verf. mit Recht, daß diese Gegenwart auch eine
dynamische Similitudo im Sinne der Exemplarursächlichkeit einschließt. —
Das Ergebnis der eingehenden und umfassenden Untersuchung ist höchst
befriedigend, die Methode sauber, scharfsinnig, nicht nur reine Wortanalyse,
sondern wirklich zum Kern der Sache vorstoßend.

Unsere Aussetzungen betreffen in erster Linie Nachlässigkeiten im Manuskript

oder Flüchtigkeitsfehler bei der Durchsicht der Korrekturbogen, wie
z. B. die deutschen Zitate S. 30-31, 64, 228 ; der lateinische Text S. 69 u. a. m.

Ein einziger Punkt Sei noch besonders erwähnt. Bei der abschließenden
Zusammenfassung auf S. 353 wird die Gabe der Weisheit als ratio formalis
der Einwohnung der göttlichen Personen bezeichnet. Wir glauben, daß diese

Formulierung nicht dem Ganzen der Lehre von Thomas entspricht und seine
Gedanken zu sehr vereinfacht. Die eigentliche ratio formalis ist auf der einen
Seite Gott selber, insofern er der Seele die Gnade und die damit verbundenen
Gaben eingießt, die den Menschen befähigen, Gott zu lieben, wie er ist in
sich. Auf der anderen Seite besteht die ratio formalis eben in dieser Fähig-



Besprechungen 463

keit, Gott, der aufgrund der Immensität schon wirklich und substantiell
in der Seele gegenwärtig ist, in entsprechender Weise zu genießen. Der Verf.
scheint zu vergessen, daß Thomas die Wirklichkeit und Substantialität der
göttlichen Gegenwart voraussetzt. Infolgedessen ist der Verweis auf die
franziskanische Lehre, daß die Liebe die Vereinigung mit dem geliebten
Gegenstand bewirke, nicht ad rem S. 128-132 u. passim. Die Tatsache der
Wirklichkeit und Substantialität der Vereinigung in der Seele der Gerechten
braucht von der Lehre der Einwohnung nicht erklärt zu werden. Thomas
hat wohl nicht beabsichtigt, die Kraft, die uns fähig macht, Gott zu «

berühren » und zu genießen, auf die Gabe der Weisheit als den letzten
metaphysischen Grund zurückzuführen. Ferner ist das Formalmotiv der Gabe
der Weisheit etwas Geschöpfliches (eine gewisse, von der Liebe verursachte
Konnaturalität, eine neue und besondere Intelligibilität im göttlichen Objekt,
insofern es geliebt wird), kann also nie einen wirklichen und substantiellen
Kontakt mit Gott, wie er in sich ist, vermitteln. Genauer also wäre es zu

sagen : die ratio formalis der Einwohnung der göttlichen Personen ist die

göttliche Liebe, insofern sie die Gabe der Weisheit hervorbringt, die den
Glauben vervollkommnet.

Trotz dieser Aussetzungen, die nichts Wesentliches im vorliegenden Werk
berühren, sei der Verf. doch aufrichtig beglückwünscht zur Gründlichkeit
und Genauigkeit seiner Untersuchung und zur tiefen und klaren Darstellung
der subtilen Lehre des hl. Thomas. C. Williams OP

Lais, Hermann : Die Gnadenlehre des heiligen Thomas in der Summa
contra Gentiles und der Kommentar des Franziskus Sylvestris von Ferrara.
(Münchener theol. Studien, II/3.) — Karl Zink, München 1951. xvi-244 S.

Dr. H. Lais, Professor für Dogmatik und Apologetik in Dillingen, hat
diese Arbeit auf Anregung von Professor Martin Grabmann als
Habilitationsschrift für die Universität München verfaßt. Und weil in der Editio
Leonina dem Text der Summa contra Gentiles der Kommentar des Franziskus

Sylvestris von Ferrara als der klassische thomistische Kommentar
beigedruckt wurde, suchte er auch diesen nach der methodischen und inhaltlichen
Seite in seine Untersuchung mit einzubeziehen.

Der Verfasser hat sein Thema mit großem Fleiß und Scharfsinn nach

allen Seiten hin klar und gründlich durchgearbeitet. Er gibt im 1. Abschnitt
einen geschichtlichen Überblick über die Entwicklung der Gnadenlehre in
der Hochscholastik und vergleicht dann im Verlauf der Abhandlung immer
die Lehre des hl. Thomas in der Summa contra Gentiles, in der Q. disp. de

Veritate und in der Summa theologiae miteinander. Auch die
Thomasrenaissance im 15. und 16. Jahrhundert wird gut beleuchtet. Im 2. Abschnitt
behandelt er einige Vorfragen über die Systematik des hl. Thomas, nämlich
die Entfaltung des Systems in seiner Gnadenlehre und die innere Begründung

für diese Stellung der Gnadenlehre im 3. Buch der Summa contra
Gentiles, die er mit der umstrittenen Frage über das Desiderium naturale
in der menschlichen Seele nach der Wesensschau Gottes zu begründen sucht.
Im 3. Abschnitt behandelt er den Inhalt der Gnadenlehre in der Summa



464 Besprechungen

contra Gentiles, immer im Vergleich zur Q. disp. de Veritate und zur Summa
theologiae. Er behandelt die Notwendigkeit der Gnade, Gnade und Willensfreiheit,

Unverdienbarkeit, Wesen, Wirkungen der heiligmachenden Gnade,
Gnadengaben (gratiae gratis datae), Gnade der Beharrlichkeit, Wiederherstellung

des Gnadenstandes, Freiheit Gottes in der Ausspendung der Gnade,
zusammenfassende Würdigung. Der Verfasser ist ein treuer Schüler des
hl. Thomas, ja, wie mir scheint ein « zu treuer », indem er auch das Desi-
derium naturale nach der Wesensschau Gottes mit fein ausgedachten
Argumenten zu behaupten und zu beweisen sucht. Er will die von allen strengen
Thomisten abgelehnte Lehre beweisen, daß der Mensch von Natur aus (also
abgesehen von der Gnadenordnung) ein Verlangen und eine Hinwendung
habe, das Wesen Gottes zu schauen. Er beruft sich dafür auf die natürliche
Wißbegier des menschlichen Verstandes. Doch begegnet ihm dabei das
Mißgeschick, daß er Cognitio und Visio in den zitierten Stellen vielfach miteinander

verwechselt und cognitio essentiae mit Wesensschau übersetzt (vgl.
S. 42 ff.). Cognitio kann sowohl abstraktives wie intuitives Erkennen
bedeuten, und ebenso kann videre im strengen Sinn als intuitives, aber auch
im weiteren Sinn als einfaches abstraktes Erkennen gebraucht werden. Das
hat der Verfasser an den dort zitierten Stellen zu wenig beachtet, obwohl
immer noch ein kleiner Rest übrig bleibt, der deutlich zeigt, daß Thomas
an einzelnen Stellen ein Desiderium naturale nach der Gottesschau annimmt.
Der Verfasser meint, Thomas habe nicht daran gedacht, mit diesem natürlichen

Verlangen nach der Wesenserkenntnis irgendwie die Existenz Gottes
zu beweisen ; dieses Verlangen setze vielmehr erst ein, wenn die Existenz
Gottes als erster Ursache bereits feststehe (S. 45). Auch sei dieses natürliche

Verlangen des Intellekts nach der Wesensschau Gottes als erster
Ursache in keiner Weise ein natürliches Verlangen nach der beseligenden
Gottesschau. Ebenso dürfe auch das natürliche Verlangen des menschlichen
Willens nach Glückseligkeit nicht mit diesem Streben des Verstandes nach
der Wesensschau Gottes als der ersten Ursache verwechselt werden. Die
zitierten Texte sprechen indes fast alle nur von einem Cognoscere, Scire,
Intelligere finem, causam primam, essentiam Dei, und wo ein Videre steht,
kann es allenfalls auch als einfaches Cognoscere aufgefaßt werden. Er faßt
dann den Beweis des hl. Thomas seinen arabisch-jüdischen Gegnern gegenüber

(die lehrten, daß Gott für die niedrigen Intelligenzen völlig unzugänglich

sei) also zusammen : Es ist unmöglich, daß ein natürliches Verlangen
vergeblich sei ; nun hat aber der geschaffene Verstand das natürliche
Verlangen, die Substanz Gottes zu sehen ; also muß man notwendig sagen, daß
es dem geschaffenen Verstand wenigstens möglich ist, die Substanz Gottes
zu sehen. Man könnte freilich bezweifeln, ob 'die Substanz Gottes sehen'

hier wirklich gleichbedeutend ist mit dem Ausdruck 'die Wesenheit Gottes
schauen', d. h. ob videre im strengeren oder im weiteren Sinn zu nehmen sei.

Um die Richtigkeit dieses Schlusses vor Mißverständnissen zu sichern,
fügt Dr. Lais mehrere Distinktionen an. — Erstens sagt er : Das natürliche
Verlangen des Intellekts nach der Wesensschau Gottes als der ersten Ursache
dürfe in keiner Weise verwechselt werden mit dem Verlangen des Willens
nach der beseligenden Gottesschau (visio beata). Nur von dem im geschaf-



Besprechungen 465

fenen Intellekt begründeten Verlangen nach der Erkenntnis der Existenz
und Wesenheit der ersten Ursache schließe Thomas auf die Möglichkeit der
Wesensschau der ersten Ursache durch den geschaffenen Intellekt (vgl. S. 48).
Dazu möchte ich bemerken :

Erstens scheint mir die scharfe Trennung vom Verlangen im Intellekt
und Willen ziemlich hinfällig ; denn wo im Intellekt eine natürliche
Hinwendung auf einen Gegenstand ist, da folgt eine solche naturnotwendig auch
im Willen, der ja nur die Kehrseite des Intellekts ist.

Zweitens scheint Professor Lais einen eigentlichen Strebensakt im Intellekt

anzunehmen. Das gibt es aber nicht. Das Strebevermögen des Geistes
ist einzig und allein der Wille. Wenn Aristoteles und Thomas dem Intellekt
ein Streben zuschreiben, so besagt das genau das gleiche, wie wenn sie dem
Stein ein Streben nach dem Mittelpunkt der Erde als seinem Ruhepunkt
zuweisen. In beiden Fällen besagt dieses « Streben » nichts anderes als eine

Relatio transcendentalis der beiden zu ihrem Zielpunkt, also eine Relatio,
die nichts innerlich Neues zum Wesen der beiden hinzufügt.

Drittens sucht der Verfasser S. 65 seine These zu retten mit der
Unterscheidung zwischen visio essentiae causae primae, deren Möglichkeit
philosophisch beweisbar sei, und der visio beata essentiae Dei, die nur durch
den Glauben erkennbar sei. Aber diese Unterscheidung ist hinfällig, denn
die Essentia Dei ist ein esse simplicissimum, actus purus, esse subsistens.
Wer eine Seite sieht, sieht das Ganze. Wer die Wesenheit Gottes als causa
prima schaut, sieht das Ganze und ist durch diese Schau eo ipso
naturnotwendig « beatus » mit allem, was dazu gehört.

Viertens ist die Behauptung (S. 66 ff.), daß das Desiderium naturale
nur die Möglichkeit, nicht aber die Tatsache der besagten Gottesschau
beweise, ebenfalls nichtig. Denn wo ein Desiderium naturale vorhanden ist,
da muß Gott naturnotwendig es auch erfüllen, wenigstens wenn die etwa
gestellten Bedingungen erfüllt sind. Die Möglichkeit der Visio beata der
Essentia Dei folgt von Seiten des Objekts nach den aristotelisch-thomistischen
Prinzipien aus dem Umstand, daß das Objekt des Intellekts im allgemeinen
das Ens ist, das also auch Gott, das höchste Ens, unter sich begreift. Doch
kann der Philosoph nicht beweisen, daß das Licht des geschaffenen
Verstandes soweit verstärkt werden könne, daß dieses der Wesensschau Gottes
proportioniert sei. Seite 76 gibt der Verfasser selbst zu, daß Thomas (in
der Summa contra Gentiles) die Visio beata, die der Ausgangspunkt für
seine Gnadenlehre ist, nicht mit dem Desiderium naturale, sondern mit der
übernatürlichen Offenbarung begründet. Dies ist doch wohl ein Fingerzeig,
daß der hl. Thomas selbst nicht allzuviel auf dieses natürliche Verlangen
gegeben hat, sonst müßte er es doch gerade hier seinen ungläubigen Gegnern
gegenüber zur Begründung der übernatürlichen Ordnung benützt haben.
Daß übrigens das Desiderium naturale ganz verschieden aufgefaßt wird,
zeigt er selbst Seite 77. Damit müssen wir die Lehre des Verfassers über
das Desiderium naturale visionis essentiae Dei, und sei es auch nur visionis
Dei ut causae primae, sowohl vom philosophischen als auch theologischen
Standpunkt aus entschieden ablehnen. Ich sage offen : Thomas ist an den
Stellen, wo er von diesem Desiderium naturale spricht, selbst nicht Thomist,

30



466 Besprechungen

weil er hierin seinen so klaren und sicheren, von Aristoteles übernommenen
Prinzipien widerspricht. Ich kann mir das nur so erklären, daß er sich an
den betreffenden Stellen unbewußt von seinen früheren augustinisch-plato-
nischen Gedankengängen leiten ließ oder auch gerade solche Vorlagen
benützte. Ich weiß mich mit dieser Stellungnahme einig mit fast allen großen
Thomisten der Vergangenheit und Gegenwart und setze mich damit auch
ganz bewußt in Gegensatz zu meinem hochverehrten Lehrer P. Gredt, der
sich in seinen alten Tagen leider von einem seiner Kollegen verleiten ließ,
hierin seine Ansicht zu ändern und seinen bisherigen klaren und sicheren
Weg zu verlassen. Im übrigen dürfte diese Lehre auch kaum zu vereinen
sein mit dem, was das Vaticanum über die scharfe Trennung von der natürlichen

und übernatürlichen Ordnung und ihr beiderseitiges Wesen und
Vermögen sagt.

Abgesehen von den Ausführungen über dieses Desiderium naturale
des geschaffenen Verstandes nach der Wesensschau Gottes kann ich dieses
Buch allen Theologen nur empfehlen. Besonders schätzenswert sind die
vielen Zitate aus den Werken des hl. Thomas und die Angabe der Stellungnahme

der großen früheren und der vielen heutigen Thomisten und ihrer
Gegner zu den verschiedenen hier behandelten Fragen. In dieser Beziehung
ist das Buch eine ganz kostbare Fundgrube. Man kann nur staunen über die
große Belesenheit und die klare Darstellungsweise des gelehrten Verfassers.

H. Seemann OSB

Czerny, Johannes, OP : Das übernatürliche Verdienst für andere. Eine
Untersuchung über die Entwicklung dieser Lehre von der Frühscholastik an
bis zur Theologie der Gegenwart. (Studia Friburgensia, N. F. 15.) —
Universitätsverlag, Freiburg Schw. 1957. xix-107 S.

In der Einleitung (S. vi) weist der Verfasser darauf hin, daß seine
Untersuchung Vorarbeit für eine umfassendere systematische Darstellung der
mittlerischen Wirksamkeit der Glieder des mystischen Leibes sein soll. Unmittelbar

möchte die Arbeit zeigen, wie sich die Lehre vom Verdienst für andere,
die für das Verständnis einer mittlerischen Wirksamkeit der Gläubigen von
Bedeutung ist, seit der Frühscholastik bis heute entfaltet hat.

In zwei ersten Abschnitten wird dargelegt, wie die Verdienststufen in
der Hochscholastik nach einigem Schwanken als meritum de condigno und
meritum de congruo unterschieden wurden, eine Abgrenzung, die sich durchsetzte,

auch wenn die nachtridentinische Theologie einiges noch näher
verdeutlichte, und wie die Theologen der verschiedenen Epochen formal-methodisch

das Problem des Verdienstes für andere aufgegriffen haben.
Das Kernstück der Untersuchung bildet der dritte Abschnitt, in dem

die inhaltliche Entwicklung der Lehre besprochen wird. Nach den ersten
Anfängen in der Frühscholastik findet sie vor allem bei Thomas v. Aquin
eine ausführlichere Darstellung, der besonders näher begründet, weshalb das
Verdienst für andere nur Kongruitätsverdienst sein kann (S. 40-44). Während
Thomas den seinsmäßigen Voraussetzungen im Verdienenden mehr Gewicht
zuschreibt — in der Summa I-II q. 114 a. 6 c betont er allerdings auch
die ordinatio divina —, herrscht bei Scotus eine mehr voluntaristische Auf-



Besprechungen 467

fassung vom Verdienst für andere vor (S. 47). Eine zweite Ausbildung
erfährt die Lehre vom Verdienst für andere in der nachtridentinischen Theologie,

und zwar am ausgeprägtesten bei Suärez, der die verschiedenen mit
dem Verdienst für andere zusammenhängenden Fragen bespricht : Die
Begründung und die Bedingungen eines Kongruitätsverdienstes (zu den
letzteren gehören der Gnadenstand und die allgemeine oder besondere Intention),
sein Objekt (alles, was einer im Gnadenstand für sich verdienen kann und
dazu die erste Gnade), sein Verhältnis zur Prädestination (S. 58-63). Im
18. und 19. Jahrhundert wird der Frage von den Theologen weniger Beachtung

geschenkt. In unserer Zeit wird sie wieder mit mehr Aufmerksamkeit
besprochen, und zwar vor allem in ekklesiologischem und mariologischem
Zusammenhang, wie schon ein Blick auf die im reichen und sorgfältigen
Literaturverzeichnis angeführten Arbeiten heutiger Theologen zeigt. — Ein
letzter Abschnitt sammelt die Schrift- und Väterstellen, die zur Begründung
des Verdienstes für andere in der theologischen Tradition angeführt wurden.

Methodisch ist die Untersuchung sauber durchgeführt. Czerny hat alle
wichtigen Quellen — jedenfalls soviele als nötig sind, um ein abgerundetes
Bild der Entwicklung zu erhalten — in chronologischer Folge eingesehen,
das Wesentliche herausgehoben und kritisch dargestellt. In der Zusammenfassung

wird auch das Ungenügende der bisherigen Lösungen gut
herausgestellt, vor allem jene doppelte Auffassung des Wesens des Verdienstes für
andere, die zeigt, daß manches noch der Klärung bedarf, indem nach den
einen Theologen die eigenen Verdienste des Verdienenden für andere wirksam

werden, während nach den andern — und das wohl mit Recht — die
Wirksamkeit des Verdienstes für andere eine eigenständige ist. Auf die
Probleme, die sich heute im Zusammenhang mit dem Verdienst für andere etwa
in der Mariologie stellen, geht der Verfasser nicht sehr einläßlich ein. Das
läßt sich insofern rechtfertigen, als eine Aufarbeitung dieser Fragen Stoff
für eine eigene Arbeit geben könnte und in mancher Hinsicht über das Thema
hinausführte. Nicht ganz klar ist uns, inwieweit der Verfasser der Meinung
ist, die Frage des Verdienstes für andere lasse sich in der Problemstellung,
wie sie sich allmählich herausgebildet hat, noch weiter lösen. Wir möchten
meinen, ein fruchtbares Weiterfragen verlangte zunächst eine neue Reflexion
über das, was Verdienst im primär theologischen (und nicht juridischen)
Sinne ist. Vielleicht könnte eine solche Reflexion über den ontologischen und
personalen Charakter des Verdienstes näher begründen, worin der wesentliche

Unterschied eines Verdienstes für sich und eines Verdienstes für andere
besteht. Hinzukommen müßte eine bibeltheologisch fundierte Theologie der
ekklesiologischen Heilsvermittlung und des Gebetes. Es würde sich dann
wohl auch zeigen (neben allem, was man näher klären und in der konkreten
Heilsordnung aufzeigen sollte), daß das, was im meritum de congruo für
andere an Unschärfe mitgegeben ist, zum Teil wenigstens in der Natur der
Sache selber liegt, indem es in der Heilsvermittlung für andere wie im Gebet

um ein Unwägbares geht (was schon der Hinweis auf die Freundesstellung
zu Gott als Fundament dieses meritum bei den alten Theologen zeigt), in
dem Freiheit und Notwendigkeit als Freiheit und Notwendigkeit der Liebe
im höchsten Maße gegeben ist. M. Löhrer OSB



468 Besprechungen

Kirchengeschichte

Müller, Iso, OSB : Die karolingische Luciusvita. — 85. Jahresbericht
der hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden, Jahrgang 1955. Chur 1956,
S. 1-51.

— Zur karolingischen Hagiographie. Kritik der Luciusvita. — Schweizer
Beiträge zur allgemeinen Geschichte 14 (1956), S. 5-28.

Der gelehrte Disentiser Mönch P. Iso Müller hat sich schon öfters mit
Studien befaßt, die um den hl. Lucius kreisen. In der vorliegenden
Mitteilung unternimmt er eine kritische Ausgabe der karolingischen Vita B. Lucii
Confessons, in welcher er sowohl im Text wie vor allem in den Anmerkungen
und im Kommentar erhebliche Fortschritte über seine Vorgänger hinaus
erreicht. Seiner Edition liegen die St. Galler Handschriften 567 (vermehrt
um die Korrekturen einer spätem Hand) und 566 und die Einsiedler
Handschrift 257 zugrunde. Die Ausgabe ist genau und zuverlässig. Der Text
wurde, abgesehen vom Variantenapparat, mit einer fast überreichen Fülle
von Anmerkungen ausgestattet, in welchem die Zitate aus der Heiligen Schrift
und andern Quellen genau nachgewiesen werden ; obwohl sich bei genauerem
Zusehen noch der eine oder andere Nachtrag liefern ließe, verdient die hier
geleistete Arbeit große Anerkennung. In einem umfangreichen Anhang
äußert sich der Herausgeber über Sprache und Stil, Inhalt und Theologie
der Vita, wobei er mit philologischer Akribie vorgeht. Als Verfasser der
Vita dürfte ein weiter nicht bekannter Churer Kleriker in Betracht kommen,

nachdem sich für die Verfasserschaft der Bischöfe Remedius oder
Victor keine zwingenden Gründe erbringen lassen. Jedenfalls ist die Vita
etwa um das Jahr 800 herum anzusetzen.

Der Artikel « Zur karolingischen Hagiographie » wertet die Edition nach
der historischen Seite hin aus. Es wird der Versuch gemacht, die Luciusvita

auf ihre geschichtliche Zuverlässigkeit hin zu prüfen. Im Hinblick auf
die romanhafte Gestaltung der Vita waren zum vornherein keine sehr
ermutigenden Ergebnisse zu erwarten. Trotzdem fällt bei genauerer Untersuchung
manche wichtige Einsicht ab. Dazu rechne ich vor allem die Erklärung,
weshalb die Vita den hl. Lucius einen König von Britannien England)
sein läßt, ein Mißverständnis für eine Regio Britannia in Churrätien.
Geschichtlicher Hintergrund wird in der Szene von der Luziensteig, in der
Brunnenepisode und in der Erzählung von den « Götterkälbern » sichtbar.
Auch für die Geschichte der Christianisierung von Chur und Rätien läßt
sich bei vorsichtiger Handhabung der Quelle etliches gewinnen. Was irgendwie

aus der Vita herauszuholen war, hat der Verfasser dank seiner großen
Kenntnis genau herausgearbeitet und verzeichnet. Hoffen wir mit ihm, daß
die neuen Ausgrabungen in Chur neues Licht auf das Leben und die Bedeutung

des hl. Lucius werfen. D. Planzer OP



Besprechungen 469

Vecsey, Ludovicus : Callixti III Bulla orationum. Ex codice originali
Reg. Vat. eruta atque cum introductione in relatione ad pulsationem meri-
dianam instructa. Editio bilinguis - latina et hungarica. Ed. secunda. —
[Selbstverlag] Appenzell 1955. 57 p.

Vecsey, Lajos : Hunyadi. — [Selbstverlag] München 1956. 332 p.

Der in Teufen (Kanton Appenzell) lebende ungarische Historiker Prof.
Dr. phil. Ludwig Vecsey widmet sich seit Jahren der Erforschung des

Ursprunges des Mittags-Angelus-Läutens, dessen Fünf-Jahrhundertfeier, die
auf 1956 fällt, in vielen Ländern begangen wurde. Nach landläufiger
Auffassung wurde das mittägliche Ave-Läuten zur Erinnerung an den Sieg über
die Türken bei Belgrad anno 1456 eingeführt, einen Sieg, der dem ungarischen
Feldherrn Johann Hunyadi und dem hl. Johannes von Capistrano, dem
großen franziskanischen Kreuzzugsprediger, zu verdanken war. Wie jedoch
die einschlägigen Forschungen Vecsey's beweisen, verhält sich die Sachlage

anders. — Papst Kallixt III. erkannte klar die Gefahr, die dem christlichen

Europa durch die Kraft und Eroberungslust der osmanischen Türken
drohte. Es gelang ihm jedoch nicht einmal nach dem Falle von Konstantinopel

(1453), die Fürsten und übrigen Staatslenker Europas zur Einsicht
und zu gemeinsamen Schutzmaßnahmen zu veranlassen. — Der Papst
veröffentlichte nun am 29. Juni 1456 die sogenannte Gebetsbulle. Diese
verordnet, daß in sämtlichen Kirchen des katholischen Erdkreises zu Mittag
die Glocken geläutet werden sollen, um die Christen angesichts der großen
Bedrohung zum Gebet zu mahnen. Ferner wird darin für den ersten Sonntag
jedes Monats eine Prozession vorgeschrieben, wobei das Volk durch Predigt
zur Einkehr und zum Gebet aufzufordern sei. — Nur der mit hinreißender
Begeisterung wirkende Kreuzzugsprediger Johannes v. Capistrano und der
ungarische Feldherr Johann Hunyadi erkannten die Gefahr. Sie eilten mit
ihren Truppen zum Entsatz der damals hochwichtigen ungarischen
Grenzfestung Belgrad, und es gelang ihnen am 21. und 22. Juli 1456, das unter
persönlicher Führung des großen Eroberers Sultan Mohammed II. stehende,
dem ihrigen dreifach überlegene und vortrefflich ausgerüstete osmanische
Heer in die Flucht zu schlagen und so das Abendland für etwa 70 Jahre
vor jeder ernsten Türkengefahr zu bewahren. — Das Mittagsläuten, in
manchen Gegenden noch jahrhundertelang « Türkenläuten » genannt,
entstand also nicht im Gefolge, sondern ist als Gebetskreuzzug in gewissem
Sinne die Voraussetzung des drei Wochen nach seiner Verordnung errungenen
Entscheidungssieges bei Belgrad. — In seiner kurzen lateinisch und ungarisch

verfaßten, durch Papst Pius XII. belobigten Abhandlung und
ausführlich in seinem ungarisch geschriebenen, insbesondere dem Helden Hunyadi,

aber auch der weit ausgreifenden Tätigkeit des hl. Johannes von
Capistrano gewidmeten Werk schildert der Verfasser auf Grund sorgfältiger
Quellenforschung diese Tatsachen und Ereignisse auf einem weitläufigen
geschichtlichen Hintergrund. N. Pfeiffer



470 Besprechungen

Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens, 12. Bd. In
Verbindung mit E. Schramm, G. Schreiber u. J. Vives hrsg. v. Johannes
Vincke. (Spanische Forschungen der Görresgesellschaft, 1. Reihe, 12. Bd.) —
Aschendorff, Münster W. 1956. 232 S.

Den Hauptteil des Bandes bestreitet W. Brüggemann mit seiner Arbeit :

« Die Spanienberichte des 18. und 19. Jh. und ihre Bedeutung für die
Formung und Wandlung des deutschen Spanienbildes» (S. 1-146). Die
Aufklärung und vor allem deren Vertreter in Frankreich (Voltaire, Montesquieu)
schufen « die schwarze Legende » von Spanien. Auch die protestantischen
Streitschriften, ja auch die in Basel 1543 gedruckte Kosmographia Sebastian
Münsters verzeichneten den spanischen Typ. Das Land galt einfach als das
Eldorado der « scholastischen Grillen » (S. 28), Die Wendung brachten die
Studien Herders (seit 1792) und die große Spanienreise Wilhelms von Humboldt

(1799). Des letzteren Schilderung von Montserrat hat Goethe in seinem
Faust verwertet. Auch die beiden Schlegel sind von Bedeutung. Von den
späteren Vertretern werden die beiden katholischen Geistlichen Alban Stolz
und Franz Lorinser, die ein ideales Spanien als Vorbild für Europa
darstellten, ausführlich charakterisiert. Der Verf. führt die Linie bis Carl Justi
und Heinrich Finke fort.

Anschließend hebt H. Juretschke die 1805 beginnende Einwirkung des
Deutschspaniers Johann Nicolaus Böhl hervor, der A. W. von Schlegel
verpflichtet war (S. 147-191). Allgemeine Beziehungen der spanischen Minnesänger

zu Dantes Divina Comedia deckt M. de Montoliu auf (S. 192-199).
Das Inventar von Zaragoza aus dem Jahre 1317 hätte einen noch größeren
Kommentar erfordert (S. 200-208). Am Schlüsse referiert /. Vincke über das,
was seit 1940 bis 1955 über « Die Juden im mittelalterlichen Spanien»
geforscht und geschrieben wurde. Obwohl ein zusammenfassendes Register
fehlt, darf sich doch auch dieser 12. Band gut sehen lassen.

Iso Müller OSB

Brotschi, Wilhelm : Der Kampf Jakob Christoph Blarers von Wartensee
um die religiöse Einheit im Fürstbistum Basel (1575-1608). (Studia Fribur-
gensia, N. F. Bd. 13.) — Universitätsverlag Freiburg Schw. 1956. xxn-158 S.

Vorliegende Dissertation will keine Biographie sein, sondern behandelt
nur die Tätigkeit Blarers als Fürstbischof. Diese Einschränkung erwies sich
durchaus als glücklich. Zuerst spricht der Verf. über das rein defensive
Bündnis Blarers mit den VII katholischen Orten (1579), dann über den Vertrag

mit der Stadt Basel (1585), der die Rekatholisierung des Laufentals
und des Birsecks einleitete. Am meisten fesselt der Kampf in der Residenzstadt

Pruntrut, wo Blarer nur die landesherrliche Gewalt geltend machen
konnte, da der Erzbischof von Besançon hier die geistliche Jurisdiction
innehatte. Das Wirken der Kapuziner und besonders der Jesuiten spielte eine
bedeutende Rolle. Ein besonderes Kapitel ist dem Kampf Blarers um das
Münstertal gewidmet. Der Bischof wollte Biel an Bern abgeben, um dafür
das Münstertal zu erlangen, was aber an den Bernern scheiterte. Außer den
Darlegungen über die große Kirchenpolitik finden wir zahlreiche Hinweise



Besprechungen 471

über Bruderschaften, Pfarrbücher, Rosenkranz, das Vierzigstündige Gebet
sowie das fromme Betrachten des Bischofs zur monastischen Mitternachtszeit.

Dissertationen verlangen keine überwältigende Problematik, aber eine
saubere und klare Arbeit. Das hat der Verf. voll geleistet. Diese Leistung
ist umso mehr anzuerkennen, als das behandelte Gebiet heute unter ganz
anderen politischen Gesichtspunkten gesehen werden muß. Das verlangt
Einsicht in viele Archive und eine zerstreute Literatur. Auszusetzen ist nur
das Fehlen eines Registers, das neben den vielen politischen Belangen und
personalen Nachrichten auch das religiöse und kulturgeschichtliche Material
in Stichwörtern angegeben hätte. Iso Müller OSB

Zwetsloot, Hugo, SJ : Friedrich Spee und die Hexenprozesse. Die
Stellung und Bedeutung der Cautio criminalis in der Geschichte der
Hexenverfolgungen. — Paulinus-Verlag, Trier 1954. 345 S.

Daß sich in der christlichen Welt des ausgehenden Mittelalters und der
frühen Neuzeit ein Wahn von der Grausamkeit des Hexenaberglaubens hat
austoben können, ist ein Geheimnis, dem man mit Schaudern gegenübersteht.

In diesem Dunkel war Friedrich v. Spee Lichtgestalt und Hoffnung.
Dies darzustellen, hat sich der Verfasser in elf Kapiteln, ergänzt durch acht
zeitgenössische Abbildungen, zur Aufgabe gemacht. — Der Hexenwahn geht
zurück auf abergläubische Vorstellungen und Gebräuche im Heidentum. In
der karolingischen Zeit bekämpften Kirche und Staat diesen Aberglauben.
Eine bedeutende Änderung trat im hohen Mittelalter durch den Hexenbegriff

der Scholastik und die Inquisition ein, die einen ungeheuren
Aufschwung der Hexenverfolgungen bewirkten. Z. meint, daß sich Thomas-
Schriften bestimmt fördernd auf den Hexenwahn ausgewirkt hätten, und
verweist auf die Summa Theol. II-II 95, 2 ; II Sent. d. 8, q. 1, a. 4 und
auf De Potentia q. 6, a. 8, ad 5. — Nach der Darstellung des Hexenwesens
und der Hexenverfolgungen zeichnet der Verfasser Spees Leben und bespricht
sein Werk über den Hexenprozeß («Cautio criminalis»). Um Schwierigkeiten

mit den katholischen Fürsten zu vermeiden, wurde Spee von seinem
Orden keine Unterstützung zuteil. Man legte ihm sogar nahe, den Orden
zu verlassen, nachdem ihm die Moralprofessur in Paderborn wegen der
Veröffentlichung seines Werkes genommen worden war. Friedrich v. Spee blieb.
Heute darf ihm sein Orden dankbar sein. Der mutige Kämpfer starb 44jährig
als Opfer der Nächstenliebe bei der Pflege von Pestkranken. — Anschließend
schildert der Verfasser in Anlehnung an die Cautio criminalis sehr anschaulich

die Hexenprozesse, ohne einer Sensation zum Opfer zu fallen, was in
dieser Materie leicht möglich und schon öfters geschehen ist. Die Kapitel
über die unschuldigen Opfer, die Verantwortlichen, die Folter, die Indizien
und Denunziationen geben ein gutes Bild über die Nichtswürdigkeit und
trügerische Zweideutigkeit dieser Prozesse. In den zwei letzten Kapiteln
untersucht Z. die Stellung Spees zum Hexenaberglauben und meint, daß
der Verfasser der Cautio criminalis im letzten mit sich selber noch nicht
im klaren war. Spee schrieb über die Hexenprozesse, über den Hexenaberglauben

plante er ein zweites Buch. Vielleicht wäre aber Spee dann selber



472 Besprechungen

dem Hexengericht zum Opfer gefallen. — Die Wirkung der Cautio criminalis
war anfänglich gering und zündete nur für kurze Zeit in Spees unmittelbarer

Umgebung. Trotzdem hat sie viel zur Aufklärung der Geister im
17.-18. Jahrhundert beigetragen und damit zur Beendigung des
Hexenwahnes im 18. Jahrhundert. — Der vollständige Bericht eines
Hexenprozesses, Texte aus Hexenakten, eine Literaturangabe zur Geschichte der
Hexenprozesse und ein Namen- und Sachregister bilden den wertvollen
Schluß dieses guten Buches, dem man aber in sprachlicher Hinsicht da und
dort einen besseren deutschen Überarbeiter — Z. ist Holländer — und etwas
von der Formulierungskraft Friedrich v. Spees wünschte.

U. Marugg SAC

Bierbaum, Max : Nicht Lob, nicht Furcht. Das Leben des Kardinals
von Galen nach unveröffentlichten Briefen und Dokumenten. — Regensberg,

Münster 1955. 222 S.

Der Verf. entwirft hier ein sorgfältig gearbeitetes Lebensbild des durch
den Kulturkampf des « 3. Reiches » groß und berühmt gewordenen Kardinal-
Bischofs von Münster. Dabei werden vor allem bisher unveröffentlichte
Quellen benutzt (Briefe, Briefe seiner Mutter und private Aufzeichnungen
seiner Geschwister). So wird die innere Gestalt des Menschen, Christen und
Kirchenführers auf besonders wahre und lebendige Weise sichtbar gemacht.
Mit Bewunderung verfolgt man, wie auf einem verhältnismäßig einfachen
natürlichen Untergrund eine religiöse Persönlichkeit emporwächst, die in
der Kirchengeschichte Deutschlands ihren markanten Platz einnimmt. Als
unerschrockener Kämpfer gegen das Hitlerregime und als einer der profiliertesten

Zeugen des « anderen Deutschland » ragt Kardinal von Galen jedoch
weit über den rein religiösen Bereich hinaus. Man ist dem Verf. dankbar,
daß er diese Dinge ins Gedächtnis der allzu Vergeßlichen zurückruft und
der vom « deutschen Wirtschaftswunder » verzückten Nachkriegsgeneration
die kaum vergangene Zeit vor Augen führt, wo man für die Verteidigung
von Religion und Freiheit mehr als eventuell bloß seinen Stimmzettel
einsetzen mußte. — Ein Rezensent von Fribourg bedauert natürlich, daß sich
offenbar nichts an Bemerkungen über Leute und Verhältnisse vorfand, womit

man dem Abschnitt « Student in Freiburg in der Schweiz » wirkliches
Fribourger Kolorit hätte geben können. J. F. Groner OP


	Le double usage du verbe être

