Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Artikel: Le double usage du verbe étre
Autor: Morard, Meinrad-Stéphane
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MEINRAD-STEPHANE MoORARD O. P,

Le double usage du verbe étre

Les considérations que j’ai I'honneur de soumettre a votre amicale
attention ! constituent au fond un prolongement ontologique et logique
de la ligne tracée dans notre communication de l'année derniére sur
la connaissance (cf. FZPT 3, 388-406).

Dans le langage et la pensée des « profanes » comme dans le langage
et la pensée des « théoriciens » — savants ou philosophes —, il est fait
un double usage du verbe étre. Et les « profanes » pratiquent ordinaire-
ment ce double usage avec plus de pertinence que les « théoriciens » dont
la pensée est assez souvent gauchie ou méme désaxée par quelque préjugé
doctrinal. Ce double usage implique nécessairement deux significations
du verbe étre, connexes ou analogues entre elles, mais nettement diverses
I'une de l'autre.

Nous avons ainsi, et cela n’a rien de nouveau pour personne, l'usage
et le sens aftributif du verbe étre, «il est des hommes », d’ordre ontolo-
gique et, d’autre part, son usage et son sens copulatif, « un homme est
un vivant doué de raison », qui appartient directement a ’ordre logique
de la pensée discursive, encore qu’il présuppose toujours, d’'une maniére
plus ou moins directe, un fondement d’ordre ontologique.

Commengons par examiner et préciser avec le plus de clarté possible
'usage et sens attributif du verbe étre.

! Communication faite & la Société de Philosophie de Fribourg en sa séance
du 25 février 1957. — Ce travail n’étant pas une étude historique, nous interprétons
ici la position idéaliste d’apres le sens le plus strict des formules qui servent a la
vulgariser, bien qu'’il ne corresponde pas précisément a la pensée bien autrement
complexe de ses adhérents, comme nous aurons a le remarquer en son lieu. Cela
nous permet de serrer de plus prées le probléme de 1'étre attributif et de mieux mar-
quer en quoi consiste fondamentalement la position réaliste que nous défendons.



Le double usage du verbe étre 421

I. Du substantif étre au verbe étre

Dans ce but, il nous faut nécessairement partir du substantif étre
et de la notion qu’il exprime : & &v, ens ou [’étant comme on aime a
dire en climat existentialiste.

On entend par étre, dans I'acception la plus universelle du terme,
dans toute l'extension analogique du concept correspondant” tout ce
qui est, omne ¢4 quod est. Ce qui signifie exactement que tout ce qui es?
est un étre ou que tout étre est un ce qui est. Expliquons-nous. Tout
étre ou chaque étre est : 1° un ce, c’est-a-dire un quelque chose d’indi-
viduellement distinct, de quelque nature qu’il puisse étre par ailleurs ;
20 qui est, c’est-a-dire qui est actuellement donné, de quelque maniére
qu’il le soit par ailleurs.

C’est ce deuxié¢me aspect de I'étre qui va désormais retenir notre
attention. Il coincide précisément avec le sens attributif du verbe étre.
Et nous venons d’insinuer par notre formule que ce sens n’est pas
unique, mais multiple. Il y a bien des maniéres d’étre actuellement
donné. En d’autres termes, il y a plusieurs sortes d’existence. Et nous
voila amenés par la nature méme de notre sujet a traiter des différentes
sortes d’existence.

II. L’existence en face de I’idéalisme

Notre premiére division de I'existence est, du moins sous la forme
ol nous allons la présenter, quelque chose de proprement moderne.
L’antiquité, profondément réaliste comme elle 1'¢tait, surtout depuis
Parménide : on ne peut penser que ce qui est, ne I'a envisagée qu’a peine,
incidemment, dans sa lutte contre les diverses poussées de scepticisme
qui surgissaient alors plus ou moins en marge des grandes écoles. Le
moyen age non plus ne s’y est guére arrété, encore qu’il ne l'ait pas
ignorée. C’est I'idéalisme moderne qui a, le premier, systématiquement
opposé 'une 4 I'autre ces deux sortes d’existence, dans I'intention d’éli-
miner l'une, celle & laquelle on avait toujours cru jusque la, pour lui
substituer 'autre, celle dont il s’est fait le promoteur obstiné.

1. Les deux existences

On distingue donc ici entre 'existence que nous appellerons cogni-
tive (gedankliche Existenz) et celle que nous appellerons extracognitive
(auBergedankliche Existenz).



422 Le double usage du verbe étre

Nous rencontrons pour la premiére fois I'opposition de l'existence
cognitive a4 l'existence au sens ordinaire chez le philosophe anglais
George Berkeley (1685-1763) qui, niant la réalité du monde extérieur,
lui applique sa fameuse notion d’'un étre cujus esse est percipi. Etendant
cette notion a l'universalité des étres, 'idéalisme moderne proclamera
que « I'existence des choses se réduit exclusivement au fait qu’elles sont
pensées » (Das Sein der Dinge geht in ihrem Gedacht-sein ginzlich auf).
Dans cette conception paradoxale A I'extréme, exister n’est jamais autre
chose qu’étre pensé ou étre connu (Sein ist Gedacht-sein. Sein ist BewuBt-
sein). Non seulement 'esse du monde extérieur, mais aussi 1'esse de toute
chose est uniquement percipi. '

Précisons de notre mieux le caractére propre a chacune de ces deux
existences.

L’existence cognitive est celle qui consiste dans le fait méme d’étre
actuellement pensé, connu ou considéré. C'est, en d’autres termes, la
présence d'un objet au sujet en vertu de la connaissance qu’en a ce
dernier. Nous l'appelons cognitive parce qu’elle est constituée exclusive-
ment par et dans le fait d’'une pensée ou connaissance actuelle.

Notons tout de suite que cette «existence » d’'un objet, identique
au fait qu'il est actuellement connu, constitue, & proprement parler, une
dénomination extrinséque de 1’objet en question : c’est un étre de raison
qui ne l'affecte en lui-méme d’aucune maniére. La seule détermination
effective qu’elle implique est la connaissance actuelle immanente au
sujet de la pensée, connaissance qui n’est pas dans l'objet, qui n’est
rien dans l'objet bien qu’elle s’y rapporte. C'est assez dire que cette
« existence » ne pose pas I'objet, mais le suppose aussi bien qu’elle suppose
la connaissance qui le manifeste sans y toucher. C'est une « existence »
par maniére de métaphore.

Ajoutons encore a cet égard quelques précisions importantes. Une
dénomination extrinseque comme par exemple « admiré » (auteur admiré)
implique une détermination effective (’acte d’admiration) qui se rapporte
au sujet qu’elle désigne (pour I'auteur admiré), mais qui lui est extérieure
du fait qu’elle affecte uniquement un autre sujet (la personne qui
I'admire). Elle présuppose toujours: 1° le sujet qu’elle désigne (l'auteur
admiré), 2° un autre sujet qui lui est extérieur (son admirateur), 3° une
détermination qui affecte cet autre sujet (son acte d’admiration) et 4° la
relation de cette derni¢re au sujet désigné (pour l'auteur admiré). Son
contenu propre, attribué au sujet qu’elle désigne (auteur admiré) est
un étre de raison, qui n’a en lui-méme aucune consistance et qui ne



Le double usage du verbe étre 423

comporte aucune détermination interne de ce sujet, mais quz est inconce-
vable sans les présupposés effectifs qu’elle implique.

Toutes les fois donc qu’on parle de « étre pensé, connu ou consi-
déré », il faut tenir compte de tous les présupposés effectifs auxquels une
détermination de ce genre doit tout le sens qu’elle présente.

L’existence extracognitive, par contre, qui est précisément I'existence
au sens habituel de ce mot, est celle qui consiste & étre actuellement
donné, d'une maniére ou d'une autre, car elle n’est pas uniforme, comme
nous le verrons, @ part du fait d’étre actuellement pensé, connu ou
considéré. Elle constitue le plus souvent, mais pas toujours, une déter-
mination interne et effective de I'objet & qui on l'attribue.

Nous avons ainsi deux existences profondément diverses 1'une de
I'autre : a) l'existence cognitive constituée par le fait méme d’étre
pensé, in quantum cognoscitur, et b) 'existence extracognitive, constituée
a part de ce fait, praeterquam cognoscatur.

Nous disons bien a part de la pensée et non pas, comme on s’exprime
parfois, indépendamment de la pensée, car, de fait, tout ce qui existe
d’existence réelle dans le monde des créatures existe en dépendance de
la pensée de Dieu, scientia Dei est causa rerum, adjuncta voluntate, en
union avec sa volonté, de méme que d’ailleurs les ceuvres de I’homme
existent en dépendance de la pensée de I'homme, adjuncta voluntate,
assistée de sa volonté.

2. L’idéalisme absolu

D’apres I'idéalisme absolu du XIXe ou XXe siécle (idéalisme post-
kantien, caractérisé par 1’élimination de la « chose en soi»), I'existence
cognitive est la seule existence possible. Ce qui existe ne peut exister
— pour nous du moins et pour autant qu’il nous est donné d’en juger —
que dans la mesure ou il est actuellement pensé, connu ou considéré.
L’étre des choses consiste uniquement dans le fait méme qu’elles sont
actuellement pensées. Toute autre existence est — dans notre pers-
pective du moins — parfaitement impossible. La restriction « pour nous
du moins » n’est ici qu'une clause de style. De fait la position idéaliste
est radicale.

Voici en bref le raisonnement idéaliste, «le fameux argument par
l'immanence ». Ce qui est pensé est dans la pensée. Or ce qui est dans la
pensée ne peut pas étre hors de la pensée. Donc ce qui est hors de la
pensée ne peut pas étre pensé. La pensée d'une réalité qui serait donnée
hors de la pensée est tout simplement contradictoire. (D’aprés Wilhelm



424 Le double usage du verbe étre

Windelband, Lehrbuch der Gesch. der Phil., 19198, p. 485: « Die An-
nahme einer auBlerhalb des BewuBtseins zu setzenden Realitit invol-
viert einen Widerspruch. Was gedacht wird ist im BewubBtsein : etwas
auBerhalb des BewuBtseins zu denken ist imaginir.» « Das Ding an
sich ist ein unmoglicher Begriff. » Vgl. 486-488.)

La tentation de caricaturer ce raisonnement, en le transposant dans
un cadre analogue, est si grande, que nous n’y résistons pas, ne serait-ce
que pour mieux en mettre a nu le sophisme.

« Ce qui est représenté par une image existe en image. Or ce qui
existe en image ne peut pas exister hors d’image. Donc ce qui existe hors
d’image ne peut pas étre représenté par une image. L'image d’une réalité
qui serait donnée hors d’'image est tout simplement contradictoire. »

L’erreur est exactement la méme dans les deux cas. Elle consiste
a confondre une dénomination extrinséque — exister en pensée, exister
en image — avec une dénomination intrinséque de 1'objet envisagé, qui
exprimerait un état ou une situation l'affectant en lui-méme, quelque
chose d’inhérent a son étre. On suppose que l'objet qui existe «en
pensée » ou « en image » est lui-méme, quant a sa teneur propre, enfermé
dans la pensée qui le considére ou dans I'image qui le représente comme
une miniature dans un médaillon, tandis que, en fait, la pensée ou
I'image ne font que se rapporter & lui sans le déterminer le moins du
monde. En outre, on ignore tout simplement les présupposés effectifs
sans lesquels une dénomination extrinséque de ce genre n’a aucun sens.

Le philosophe francais Edouard Le Roy (1870-1954), qui joua un
role de premier plan in illo tempore dans le mouvement moderniste, a
donné de la thése idéaliste une formule qui peut sembler ambigué. La
voici: « Un au-deld de la pensée est impensable », c’est-a-dire ce qui
n’est pas intérieur a la pensée ne peut pas étre pensé.

Cela pourrait signifier : ce qui n’est pas intérieur A 'esprit (pensée =
le sujet de la pensée) — ou en sol-méme ou dans une image qui le repré-
sente — ne peut pas étre pensé. Nous n’'aurions pas alors le principe
idéaliste, mais un axiome élémentaire de la théorie de la connaissance.

Mais cela peut signifier aussi a la lettre, et il est clair que telle est
bien l'intention de notre philosophe : ce qui n'est pas intérieur a la
pensée (pensée = l'acte de la pensée) ne peut pas étre pensé. Et c’est
alors I'expression méme de I'idéalisme absolu.

I1 est sans doute permis de supposer que le premier sens de la for-
mule en question, sens dont la vérité est incontestable, a contribué et
contribue encore, par un de ces glissements d’idées qui jouent un si



Le double usage du verbe étre 425

grand role dans les succes de I'erreur, a en faire adopter sans méfiance
en le confondant avec lui le sens idéaliste voulu par l'auteur, victime
lui-méme de la méme confusion.

Il n’y a pour cela qu'a substituer sans y prendre garde a «objet
présent dans l'esprit » (présence précognitive, réelle), « objet présent &
la pensée » (présence cognitive, étre de raison) et a croire par conséquent
que seul peut étre pensé, non pas ce qui est présent a l'esprit, ce qui est
vrai, mais ce qui est présent a la pensée ou ce qui est pensé, ce qui est
précisément le mirage idéaliste. Du coup, la pensée apparait alors fermée
sur elle-méme dans une claustration congénitale qui la tient & jamais
exilée du réel.

Et voild qui nous fait avancer d’'un grand pas dans l'intelligence
de la position idéaliste. Je ne crois pas me tromper en effet en pensant
que cette confusion, inconsciente, constitue le présupposé fondamental
de I'idéalisme absolu et en fait toute la force. Jamais sans cela il n’aurait
pu accréditer une conception aussi paradoxale que la sienne.

3. Réfutation de l'idéalisme absolu

L’idéalisme absolu repose donc sur une confusion. Et il est en outre
multiplement erroné.

Notons d’abord que étre pensé, connu ou considéré constitue,
comme nous l'avons déja amplement exposé, une dénomination extrin-
séque qui n’implique dans I'objet dénommé aucune détermination effec-
tive. Ce n'est pas une existence inhérente a l'objet. L'unique détermi-
nation effective impliquée en l'occurrence est celle de l'acte cognitif
immanent au sujet, qui manifeste 'objet sans y toucher! Aussi bien
étre actuellement pensé ne s’appelle-t-il exister que dans une acception
trés détournée de ce terme.

En outre : étre actuellement pensé, connu ou considéré présuppose
évidemment le fait de penser comme un fait actuellement donné et qui
ne peut pas étre actuellement donné lui-méme par le fait d’étre pens¢,
puisqu’il est préalable a ce fait.

Ensutte : étre actuellement pensé, connu ou considéré présuppose
un sujet actuel qui pense actuellement et qui, lui non plus, ne peut pas
exister par le fait d’étre pensé, puisqu’il est également préalable a ce fait.

Enfin : il est assez facile de comprendre qu’aucun objet ne peut étre
actuellement pensé, connu ou considéré sans qu’il soit actuellement
donné, préalablement a l'acte qui le constitue comme actuellement
pensé¢, connu ou considéré. Car la pensée (connaissance, perception)



426 Le double usage du verbe étre

comme telle ne fait absolument rien d’autre que de manifester ou rendre
évident son objet au sujet de la pensée. Par conséquent, la pensée ne
peut aucunement affecter ou altérer, encore moins constituer son objet.
Elle le présuppose de toute nécessité comme déja actuellement donné
(non est cognitio nisi entis) et le manifeste tel qu'il lui est actuellement
donné (non est cognitio nisi vera). Il n’est pas d’opération humaine
plus innocente que la connaissance (Unschuld des Erkennens!). Ce
dernier point correspond exactement au premier sens que nous avons
attribué a la formule d’Edouard Le Roy : présence réelle, précognitive,
de l'objet a I'esprit.

Nicolai Hartmann remarque avec raison que l’entrée en action de la
connaissance présuppose toujours un objet déja actuellement donné. «Das
Einsetzen der Erkenntnis setzt das Seiende stets schon voraus. » Sauf ce-
pendant qu'il exagére quelque peu comme nous le verrons tout a 1’heure.

En tout ceci, nous n’avons fait qu'appliquer & un cas particuliére-
ment important les conditions auxquelles doit satisfaire toute dénomi-
nation extrinséque pour avoir un sens concevable,

Rappelons a ce propos la délectation rageuse avec laquelle Nietzsche
(t 1900) s’acharne contre l'idéalisme de son temps en l'acculant au
nihilisme qui en est la conséquence logique : le sujet, I'objet et la pensée
elle-méme s’y dissolvent dans l'inconsistance du réve d'un réve (Wille
zur Macht 477, 480, 484, 539, 566, 567 ; Unschuld des Werdens, 11 176,
180, 213 ; Umwertung, titre du 2¢ livre non rédigé : « Kritik der Philo-
sophie als einer nihilistischem Bewegung »). Citons au moins, en la tra-
duisant librement, la sentence qui sert de conclusion & tout cet abat-
tage : « Parménide a dit: Ce qui n’existe pas ne peut pas se penser.
Nous avons passé a l'autre extréme et nous disons : Ce qui se pense
ne peut pas exister » (W.z. M. 539) 2.

? Nietzsche a écrit : « ce qui se pense ne peut étre qu’une fiction », Il s’agirait
donc d'un « étre représenté » plutdt que strictement d'un « étre pensé» de ce qui
se pense. Il régne en effet chez les divers partisans de I'idéalisme absolu, semble-t-il,
deux confusions différentes qui parfois alternent et le plus souvent interférent
entre elles : 1° la confusion entre présent A l'esprit par la pensée (présence cogni-
tive, en soi fictive) et présent a l'esprit pour la pensée (présence précognitive,
réelle), c’est celle que nous avons discutée ici-méme ; 2° la confusion entre pensé
par l'esprit et reprisenté par l'esprit, d’aprés la supposition que la connaissance
consiste dans une représentation de l'objet ou du moins en est toujours solidaire,
c’est celle qui commande la problématique kantienne de la connaissance et que
nous avons réfutée dans notre étude précédente sur la connaissance (FZPT
3 [1956] 388 ss.). On peut se rendre compte d'aprés cela du nid et du nceud de
confusions que constitue 1'idéalisme moderne.



Le double usage du verbe é&tre 427

Résumons maintenant, pour nous divertir un peu, toute cette
discussion, a la maniére de Zénon le Stoicien, par un robuste syllogisme
en Barbara.

Une existence préalable au fait d’étre actuellement pensé ne peut
étre constituée par le fait méme d’étre pensé.

Or l'existence de la pensée, de son sujet et de son objet est préalable
au fait d’étre actuellement pensé.

Donc I’existence de la pensée, de son sujet et de son objet ne peut
étre constituée par le fait méme d’étre pensé : c’est nécessairement une
existence précognitive.

III. Les différentes sortes d’existence extra-cognitive

Il ne faudrait pas s'imaginer que toute existence extra-cognitive
est sur le méme plan. Nous avons déja fait observer en passant qu'il
n'en est rien. Il y a lieu en effet de distinguer a cet égard quatre sortes
d’existence, qui sont loin d’étre identiques entre elles; l'existence
10 réelle, 20 virtuelle, 3° potentielle et 4° idéale, a laquelle un assez grand
nombre de philosophes semblent attribuer jusqu'a un certain point la
valeur d’une existence réelle (platonisme moderne, phénoménologie).
Sinon les seules, ce sont du moins les principales. '

L’existence réelle est celle de tout objet, de tout « ce » actuellement
donné lui-méme dans sa propre entité. C’est I'existence caractéristique
de V'étre réel -ens actu- et c’est a elle que tout le monde pense d’abord
chaque fois qu’il est question d’existence. C’est I'existence au sens strict
du mot et c’est le sens attributif principal du verbe étre, je dirais méme
son seul sens authentique. S’il arrive qu’on emploie I'étre attributif
dans un autre sens, on a presque toujours soin de le spécifier expressé-
ment : il s’agit alors d’une « existence », par manié¢re de dire.

L’existence virtuelle — potentielle — idéale est celle d'un objet
qui n'est pas actuellement donné lui-méme et dans sa propre entité,
mais qui I'est ou bien 1° dans une cause efficiente réelle capable de le
produire et nous avons alors ['existence virtuelle, comme celle d’une
plante dans sa graine,

ou bien 20 dans une matiére réelle apte & le constituer grice a une
élaboration correspondante et nous avons alors lexistence potentielle,
comme celle d’'une statue dans un bloc de marbre,

ou bien 3° dans une similitude réelle qui le représente et nous avons
alors l'existence idéale, comme celle d’'une personne dans son portrait,



428 Le double usage du verbe étre

ou d'un édifice dans son plan ou d’'un objet dans son image mentale,
qu’elle soit sensible ou intelligible.

Exister d'une manicre virtuelle, potentielle ou idéale constitue
toujours, strictement comme tel, une dénomination extrinséque qui ne
désigne aucune perfection correspondante dans l'objet qu’on dit exister
de cette maniére, mais qui implique la perfection d'un autre étre qui
s’y rapporte, selon I'une ou l'autre des trois manieres que nous venons
de distinguer. Il en est de méme quant a I'existence cognitive, comme
nous le savons. Pareille existence implique également, cela va sans dire,
les autres présupposés effectifs sans lesquels elle n’aurait aucun sens.

A parler strictement seul ce qui existe d’existence réelle est actuelle-
ment donné (dénomination intrinseque). Ce qui existe d’existence vir-
tuelle ou potentielle n’est pas actuellement donné, mais actuellement
possible griace a un autre facteur (agent-maticre). Ce qui existe d’existence
idéale comme tel n’est pas non plus actuellement donné, mais actuelle-
ment représenté par et dans une similitude qui lui est extérieure.

Enfin, pour y revenir en passant, 'objet qui existe d’ « existence »
cognitive comme tel n’est pas actuellement donné, mais actuellement
pensé par un sujet, bien que cela présuppose par ailleurs, que cet objet,
soit déja ou actuellement donné ou du moins actuellement représenté
dans le sujet qui le pense.

Ce qui existe réellement dans le cas d’existence réelle, c’est I'objet
lui-méme ; dans le cas de l'existence virtuelle, c’est la cause efficiente
de T'objet ; dans le cas de l'existence potentielle, c’'est la matiere de
I'objet ; dans le cas de l'existence idéale, c’est la similitude qui repré-
sente 'objet ; et enfin dans le cas de I'existence cognitive, comme telle,
c’est la connaissance ou considération actuelle de I'objet par un sujet.

Pour conclure cette question des diverses existences dites extra-
cognitives, soulignons que !’existence réelle est la situation caractéristique
de tout ce qui est donné dans sa propre entité = présence réelle (déno-
mination intrinséque = perfection qui affecte 1'objet lui-méme). C’est
la situation propre a tout étre réel, du fait méme qu'il est réel.

Quant a l'existence cognitive, pour y revenir encore, elle est la
situation caractéristique de ce qui est actuellement pensé, connu, consi-
déré ou, si 'on veut, actuellement contenu dans la pensée = présence
cognitive (dénomination extrinséque ou la perfection impliquée n’affecte
pas I'objet pensé mais uniquement le sujet et la pensée du sujet qui se
rapporte a lui). Ajoutons encore ceci. Le fait d’étre actuellement pensé,
connu ou considéré présuppose le sujet qui pense et 'acte par quoi il



Le double usage du verbe étre 429

pense comme actuellement donnés en eux-mémes, d'une existence réelle.
Par contre, ce fait présuppose 1'objet de la pensée comme actuellement
donné (dans le sujet) ou d’une existence réelle ou d'une existence idéale :

D’une existence réelle, quand il s’agit d’une connaissance intuitive,
sans similitude intermédiaire, comme celle que nous avons de notre moi
faisant un avec ses actes ou états psychiques et leur relation vivante a
I'objet. D'une existence idéale, quand il s’agit d'une connaissance repré-
sentative, par 'intermédiaire d’une similitude préalable formée dans le
sujet, comme la connaissance que nous avons par exemple des res extra
animam. Et ceci nous fait voir en quoi la formule réaliste de Nicolai
Hartmann était exagérée. Mais d’autre part ce dernier cas souléve de
nouveaux problémes auxquels nous voulons d’autant moins nous arréter
ici que le bon sens intelligent des hommes les a en général depuis toujours
pratiquement résolus (cf. FZPT 4 [1957] 198 ss.).

IV. Usage et sens copulatif du verbe étre

Il est assez surprenant qu'il soit particulicrement difficile de pré-
ciser le sens dans lequel le verbe étre est le plus fréquemment employé,
son sens copulatif. On ’appelle ainsi parce qu’il constitue le lien qui
couple le sujet et le prédicat, copiula de copulare. « Etre » ainsi compris
exprime l'unité logique du prédicat avec le sujet dans tout énoncé
affirmatif : on dit aussi, mais nous préférons éviter les expressions plus
ou moins métaphoriques de ce genre, la convenance du prédicat avec le
sujet.

C’est lui qui exprime ce qu’il y a de caractéristique dans la pro-
position et le jugement par opposition au terme ou a la simple appré-
hension, qui ne comporte jamais un tel « est », méme si le concept signifié
par le terme et manifesté par I'appréhension est complexe comme, par
exemple, enfant gaté, saint homme.

Une proposition affirmative de forme courante, typique, prise dans
la plénitude de son sens, exprime toujours que la « chose » caractérisée
par le prédicat 1° est effectivement donnée dans la « chose » désignée par
le sujet, 20 par mode d’identité substantielle (idem subjecto) avec elle
et 30 telle que cette derniére est en elle-méme, abstraction faite de la
pensée qui s’y rapporte et qui en juge.

Accordons-nous le plaisir de citer saint Thomas dans un de ses
textes les plus lumineux : « Compositio intellectus (dans la proposition,
par la copule «est») est signum identitatis eorum quae componuntur.



430 Le double usage du verbe étre

Non enim intellectus sic componit ut dicat, quod homo est albedo : sed
dicit quod homo est albus, i.e., habens albedinem. Idem autem est
subjecto (= identité substantielle) quod est homo et quod est habens
albedinem. .. Secundum hanc identitatis rationem intellectus noster
unum componit alteri praedicando » (S. Th. I 85, 5 ad 3).

Mais l'explication de saint Thomas est incompléte quant a la
question présente. Car l'est de la copule, qui nous occupe en ce moment,
n’exprime pas seulement 1'identité substantielle de la chose du prédicat
avec la chose du sujet. N'importe quel terme complexe exprime égale-
ment une pareille identité substantielle, a savoir celle de I'adjectif avec
le substantif comme dans nos exemples de tout a I'heure : enfant gaté,
saint homme. Ce que l'est de la copule exprime en outre et surtout, ce
qui est essentiel a tout énoncé pris dans l'intégrité de sa signification,
c’est que l'identité substantielle en question est effectivement donnée
10 dans et par la chose que désigne le sujet ; 2° telle qu’elle est en soi =
est, c’est ainsi.

I1 apparait dés lors, pour le souligner en passant, que la substance
concréte et son unité constituent le fondement ontologique de 1’énoncé
dans sa forme la plus courante et que, par suite, le centre de gravité de
la logique est la substance méme des choses.

Ce que le verbe étre au sens copulatif signifie comme effectivement
donné, ce n’est donc pas le sujet de la proposition, ce n’est pas non plus
le prédicat, pris en lui-méme, c’est le prédicat 1° dans et par le sujet,
20 tel que ce dernier est en lui-méme.

Aristote exprime habituellement dans les Analytiques, le sens d'un
énoncé affirmatif par la formule ¢ « dndpyet t B, c’est-d-dire dans le
sujet o se trouve ou est présent le prédicat . Saint Thomas et les scholas-
tiques disent dans le méme sens : praedicatum inest subjecto.

Donc le verbe étre au sens copulatif signifie Iui aussi qu'un objet
est effectivement donné, non plus cependant d'une maniére absolue
— simpliciter — en soi, comme il le signifie dans son sens attributif, mais
d'une maniére relative — secundum quid, a savoir dans et par le sujet.
Nous rejoignons ainsi la maniére de parler d’Aristote qui traduit étre
au sens attributif par esse simpliciter et étre au sens copulatif par esse
secundum quid. Et ainsi se précise 1'unité analogique de nos deux notions.

Cependant, cette maniére d’expliciter le sens copulatif du verbe
étre n’est pas enticrement conforme au mouvement spontané de la
pensée en acte de juger. L’esprit ne va pas du prédicat au sujet comme
dans notre interprétation, mais va au contraire du sujet au prédicat.



Le double usage du verbe étre 431

Pour éliminer cette légére dissonance, il suffit de donner au verbe étre
comme copule un sens #ransitif, tandis qu’'il a comme attribut un sens
intransitif. Pierre est = Pierre se présente dans sa propre entité. Pierre
est malade = Pierre présente un malade dans sa propre entité.

Pour savoir si le prédicat présent dans et par le sujet est donné
lui-méme dans sa propre entité, il faut nous tourner vers le sujet o il
se trouve. Suivant que le sujet est lui-méme un étre réel ou ne 'est pas,
le prédicat qu'’il présente par mode d’identité substantielle avec lui sera
lui-méme & son tour ou ne sera pas un étre réel. A moins, toutefois,
que le prédicat consiste dans une dénomination extrinséque : dans ce
cas il exprime un étre de raison qui n’a pas et ne peut pas avoir de réalité
propre dans le sujet, méme quand ce dernier est un étre réel.

V. Conclusion

1. Je termine en revenant briévement sur les deux usages du verbe
étre et en explicitant une fois de plus un exemple de 1'un et de l'autre.

Exemple du sens attributif, intransitif : Pierre est, c’est-a-dire est
donné ou présent actuellement dans sa propre entité.

Exemple du sens copulatif, transitif : Pierre est malade, c’est-a-dire
donne ou présente actuellement un malade dans sa propre entité.

D’ol le sens exact des deux questions qui se posent sur tout objet
(par exemple Aristote, Met. 1025 b 17) : el &omiv = est-il ? c’est-a-dire
est-il donné ou présent lui-méme, dans sa propre entité ? et ©i éotiv =
qu’est-il ? c’est-a-dire que donne-t-il ou présente-t-il lui-méme dans sa
propre entité > Et nous arrivons ainsi — Tij¢ omoudfc ddehgfi moudid:
(Platon) — 4 la formule mi-sérieuse et mi-plaisante : I'étre au sens attri-
butif est le passif du verbe étre: est donné, I'étre au sens copulatif est
Pactif du verbe étre: donne 3.

2. Ce qu’il y a de remarquable en général dans notre probléme, c’est,
pour reprendre une réflexion que nous faisions au début, la parfaite
pertinence avec laquelle les « profanes» font habituellement usage de
ces deux acceptions du verbe étre et c’est en outre I'assurance avec
laquelle ils les appliquent, 1'assurance de celui qui sait parfaitement
bien ce qu'il fait et pourquoi il le fait, encore qu'il soit incapable de jus-
tifier explicitement sa maniére d’agir. C’est a la critique de la connais-

3 Remarquons encore que, en toute rigueur, dans I'usage attributif du verbe
étre, son usage copulatif est nécessairement impliqué : « Pierre est» doit se tra-
duire par : « Pierre est existant ».



432 Le double usage du verbe étre

sance qu’il incombera de tirer au clair les raisons qui guident la raison
de tout le monde. L’ceuvre de discernement que lui assigne son titre
méme de critique n’a pas d’autre sens et n'a pas d’autre but.

3. On ne saurait exagérer I'importance philosophique des deux sens
du verbe étre. Le premier nous donne en fait la clef de la métaphysique
et nous fournit, a I'encontre des illusions et confusions de l'idéalisme
absolu, la garantie fondamentale de son réalisme. Le deuxiéme nous
donne la clef de la logique ou, plus exactement, de cette articulation
majeure qu’est en logique I'énoncé ou jugement, dont on peut dire qu'il
est 'dme de la logique, cette ame étant centrée primordialement sur la
substance des choses.

Aussi bien le jugement est-il la fonction la plus caractéristique de la
raison humaine. Kant a pu la définir comme la faculté de juger. Or
juger, c’est appliquer a bon escient le sens copulatif et le sens attributif
du verbe étre.

Appliquer a bon escient le sens copulatif et le sens attributif du verbe
étre : c’est vraiment magnifique ! Et je souhaite pour bien finir qu'il
nous soit donné a nous tous d’en faire toujours autant dans notre pensée
philosophique aussi bien que dans notre pensée de tous les jours.



Besprechungen

Virgo Immaculata

Die neuesten Verdffentlichungen der Academia Mariana Internationalis
bringen die Akten des marianischen Kongresses vom Jahre 1954 . Unter
dem Titel « Virgo Immaculata » liegen bis jetzt 11 Binde vor, darunter der
Band 8 in drei Faszikeln. Insgesamt bringen diese Binde 151 verschiedene
Beitrige auf rund 3600 Seiten. Um miihsame Aufzihlungen zu vermeiden,
sei beziiglich Verfasser und Titel auf die sehr wertvolle Bibliographie dieser
Zeitschrift (FZPT [1956] 236, 247-250, 473-475) verwiesen, wo alle einzelnen
aufgefiihrt sind. Die vom Praeses der Academia Mariana : P. Carolus Balié
OFM zu den einzelnen Bdnden geschriebenen Einfiihrungen geben einen
kurzen Uberblick und Einblick in den Inhalt des jeweiligen Bandes. Jedem
Band ist ein Personenindex beigefiigt. Da aber 6fters die gleichen Fragen
und Probleme von verschiedenen Autoren in verschiedenen Binden behan-
delt oder doch gestreift werden, wiirde ein Sachindex zum Gesamtwerk dessen
Wert noch erhéhen und die Auswertung erleichtern. Der zu behandelnde
Stoff ist sorgfiltig auf die in verschiedenen Lindern bestehenden Mitarbeiter-
Sektionen aufgeteilt. Gesonderte Sektionen bestehen auch innerhalb verschie-
dener Ordensgemeinschaften. Dem internationalen Charakter der Academia
Mariana ist es zu danken, dal da und dort etwas mehr Niichternheit und
kritischer Geist mitsprechen, die sich aber doch, kraft der Katholizitit,
wieder zur Einheit finden. Man darf das « Gewicht » des Werkes nicht unter-
schitzen, aber auch nicht iiberschédtzen, Es gilt hier der Grundsatz : tantum
valet, quantum probat.

Grundlegend sind die Bénde 2, 3 und 4. Denn in Band 3 und 4 werden
die « loci theologici constituentes», Schrift und Tradition, in Band 2 der
locus proponens : die Erlasse des Magisterium Ecclesiae zum Immaculata
Dogma behandelt. Solche Untersuchungen sind, auch 100 Jahre nach Ver-
kiindigung des Dogmas, nicht iiberfliissig, vielmehr wird durch sie die Basis
des Glaubenssatzes breiter und solider.

Im 2. Band: Acta Magisterii Ecclesiastici de Immaculata B. M. V.
Conceptione (511 Seiten), ist der erste Artikel von Prof. R. Laurentin :
L’action du Saint-Siége par rapport au probleme de I'Immaculée Conception,
sehr aufschluBreich und wertvoll. Wenn man liest was der Verfasser sagt
iiber Fest, Titel und Inhalt der Immaculata Conceptio, so bekommt man

1 Virgo Immaculata. Acta Congressus mariologici-mariani Romae anno 1954
celebrati. Vol. II-VI, VIII, fasc. 1-3, IX, X, XII, XVI, XVIII. — Academia Inter-
nationalis Mariana, Romae 1955-57.

28



434 Besprechungen

den Eindruck, als sei die Haltung des kirchl. Lehramtes bald mehr, bald
weniger als « expectative prudente » gewesen. Prof. G. Thils stellt sich (S. 325)
die prinzipielle, auch fiir die Zukunft etwas bange Frage: « Actuellement,
le sens de I’évolution est universel. Et ’on peut se demander & bon droit :
Jusqu’ou va-t-on aller ? Et quelle sera, finalement, le minimum d’indice
implicite que 1’on requerra encore d'une proposition a définir comme dogme ?
Auch Pius IX. wollte in dieser Frage sicher gehen und griindete eine Kom-
mission von Theologen, die das « argumentum Immaculatae Conceptionis »
sorgfiltig herausarbeiten mufite (S. 326). Unter den fiinf Kriterien figuriert
auch «la pratique de I’Eglise », deren nihere Bestimmung aber selbst der
Kommission einige Sorgen machte. Die Frage bleibt : inwieweit mull auch
die praxis Ecclesiae in der Offenbarung verwurzelt sein und welche Rolle
spielt der sensus communis fidelium ? Dom G. Frénaud OSB behandelt
(S. 337-366) die meist verborgen gebliebene Vor- und Mitarbeit von Abt
Dom Guéranger fiir die Bulle « Quemadmodum Ecclesia ». Selbst Sardi, der
Herausgeber der « Atti e documenti» ahnte nicht, da8 Passaglia S] «n’avait
fait que corriger et partiellement traduire un texte dont le principal rédac-
teur était Dom Guéranger» (S. 338). Die zwei letzten Artikel dieses Bandes
vergleichen die Bulle « Ineffabilis » mit « Munificentissimus » und « Fulgens
Corona » ; es werden Parallelen, auch Vertiefungen und Weiterfithrungen
festgestellt.

Der 3. Band (278 Seiten) behandelt die biblischen Grundlagen der Imma-
culata Conceptio und zwar in Anwendung der von Pius XII. aufgestellten
exegetischen Richtlinien, die von P. 4. Bea S] dem Kongre3 vorgetragen
wurden und im ersten Artikel allen Untersuchungen vorangestellt sind
(S. 1-17). Als sicher gilt : die Immaculata Conceptio ist in der Bibel und
zwar in deren Litteralsinn geoffenbart. Ob aber z. B. im Protoevangelium
und in Apoc. 12 Maria in « recto oder in obliqo » gemeint ist, findet auch
hier keine einheitliche Antwort (vgl. S. 29-99, 116-131, 132-173, 216-258).
Coppens ist sehr zuriickhaltend und man sollte das SchluBwort seines Arti-
kels tatsdchlich allen Mariologen ins Stammbuch schreiben : « L.a Vierge n’a
pas besoin d’effusions sentimentales exagérées ou de recours a un allégo-
risme excessif. .. Oportet sapere sed sapere ad sobrietatem | » (S. 115.)

Der 4. Band : De Immaculata Conceptione apud ss. Patres et Scriptores
orientales (254 Seiten), behandelt die patristischen Zeugnisse. Kriiger, der
die Immaculata-Frage bei den syrischen Kirchenvitern untersucht, stellt zu-
sammenfassend fest : « Alle Viter, die vorephesinischen mit Einschlull Eph-
rims, die monophysitischen und nestorianischen sprechen sich mehr oder
minder deutlich dafiir aus, da8 Maria bis zur ‘annuntiatio’ bzw. ‘Conceptio’
des Herrn die Erbsiinde gehabt hat, dann von ihr befreit und in der Gnade
geheiligt wurde » (S. 24). Nach seiner Untersuchung iiber Ephrim kommt
Kriiger zum Urteil, das er als neu bezeichnet : der Syrer kann wohl nicht
mehr als Zeuge fiir die Immaculata angefiihrt werden (S. 15 f.). Ebenso be-
urteilt er Jakob von Sarugh (f 521) im negativen Sinne (S. 23 ff.), widhrend
Van Roey (S.113-132) und Vona (S. 133-144) die Ansicht vertreten, Jakob
von Sarugh lasse sich weder fiir noch gegen die Immaculata Conceptio an-
fiihren. Augustinus hingegen findet bei Dietz (S. 61-112) und Boyer (S. 48-60)



Besprechungen 435

eine giinstigere Beurteilung als bisher. Sie stellen fest: die Ansicht, daB
Maria von der Erbsiinde ausgenommen war, sei nach Augustinus nicht ganz
unbegriindet. Es finden sich anschlieBend noch Untersuchungen iiber die
Immaculata Lehre in der byzantinisch-slavischen Liturgie, bei den Pala-
miten, in der russisch-orthodoxen Kirche, auf den griechischen Inseln und
bei Solovjev. '

Die nachfolgenden Bdnde lassen erkennen, wie das was Schrift und Tra-
dition « implicite » enthalten, durch die Jahrhunderte in miihseliger Arbeit
und in heiBen Kontroversen « explicite » herausgearbeitet wird. In der Vor-
scholastik, so 148t sich aus dem 5. Band (208 Seiten) erkennen, verteidigten
schon verschiedene Theologen die Immaculata Conceptio, wie sie 700 Jahre
spiter von der Kirche definiert wurde. Die Ansicht des hl. Anselm steht
noch nicht fest (vgl. S.1 ff. und 138 f.), aber sein Sekretdr und Biograph,
der Benediktinermdnch FEadmer (1 1141) wird als der erste Theologe be-
zeichnet, der die Immaculata Conceptio im Sinne des spiteren Dogmas
lehrte (vgl. S. 5 und bes. S. 90-136).

Von den 14 Beitragen des 6. Bandes: De Immaculata Conceptione in
Ordine S. Dominici (222 Seiten), sind 9 der Immaculata-Lehre des hl. Thomas
gewidmet und 5 legen die Stellungnahme des Dominikanerordens dar.

Den 1. Faszikel des 8. Bandes mit 398 Seiten fiillen die Mercedarier
(gegriindet im 13. Jh.), die von Maria auch das debitum peccati ausschliefen
mochten ; sie waren, besonders nach dem Tridentinum hervorragende Ver-
fechter der Immaculata Conceptio. Im 2. Faszikel (270 Seiten) behandeln
Theologen aus der Kongregation der Herz Jesu Priester hauptsdchlich Fragen
der Herz Marid Verehrung und der Siihneleistung. Im 3. Faszikel (237 Seiten)
kommen Primonstratenser, Karmeliten, Redemptoristen, Serviten, Maria-
nisten und Oblaten der Unbefleckten Empfidngnis zum Wort iiber die Imma-
culata-Lehre in ihren Gemeinschaften. Man wundert sich, da die Benedik-
tiner und ihre Zweigorden so wenig zu Worte kommen ; die Abhandlung
iiber Eadmer ist von einem Dominikaner geschrieben. Sicher hitten die Bene-
diktiner aus ihrer reichen Tradition, die bis an die Viterzeit hinaufreicht
doch auch manches zu sagen. Warum das nicht geschieht, ist mir unbe-
kannt. Auf jeden Fall ist dies ein Versiumnis, mag dafiir, wer immer, ver-
antwortlich sein.

Band 9: De Immaculata Conceptione aliisque privilegiis B. V. Mariae
pro statu Christum natum antecedente et concomitante (364 Seiten), behan-
delt wieder Fragen von groBerem Allgemein-Interesse, wie die « Vor-Erls-
sung Mariens (S. 1-41), die Wirkkraft der merita Christi fiir das A. T. und
fiir Maria (S. 42-59). Zwei Abhandlungen sind der vieldiskutierten Frage
gewidmet, ob Maria die dona praeternaturalia besessen habe (S. 60-89). Die
Frage wird negativ beantwortet ; Maria iiberrage aber Eva inbezug auf das
formale Element der iustitia originalis : in den dona supernaturalia. Mar-
tinelli (S. 90-115) bemiiht sich — was allerdings nur schwer gelingen wird —
an Hand von Convenienzgriinden darzutun, wie Maria aktiv zu ihrer Hei-
ligung beitrug, weil sie im Augenblick der conceptio passiva den usus rationis
besessen habe. Die drei folgenden Abhandlungen kldren die Frage der Prae-
destination fiir Christus und Maria (S. 116-184). Auf S. 201-304 behandeln



436 Besprechungen

fiinf Autoren den kausalen Zusammenhang zwischen der maternitas divina
und Immaculata Conceptio. Die Immac. Conc. ist fiir die maternitas nicht
nur konvenient, sondern notwendig. Schillebeeckx (S. 305-321) verbreitet
sich iiber die maternitas divina als cooperatio ad Redemptionem und als
Fundamentalprinzip der gesamten Mariologie. Die « Willensverunsiindli-
chung » Mariens (impeccabilitas participata) wird von Gummersbach
(S. 333-353) zeitlich mit der Immaculata Conceptio, nicht erst mit der Mater-
nitas in Zusammenhang gebracht.

Im 10. Band : De Immaculata Conceptione aliisque privilegiis B.V. Mariae
pro statu Christum natum consequente (224 Seiten), werden hauptsiachlich
drei Probleme von groBer Aktualitit besprochen. Sechs Artikel zeigen wie
schon die Immaculata Conceptio die Voraussetzungen und Grundlagen schuf
fiir die Mitwirkung Mariens im gesamten Heilswerk, wie die cooperatio
Mariens im Erlosungswerk eine Folge oder gar Wirkung der Immac. Con-
ceptio sei (St. Alfons). Vier Artikel sind dann den Beziehungen zwischen
Immac. Conc. und der Assumptio corporalis gewidmet, wihrend die letzten
fiinf Beitriage die, seit Erscheinen von « Munificentissimus Deus » neu erstan-
dene Diskussion vom Tod Mariens aufgreifen. Drei Autoren, unter ihnen
Garrigou-Lagrange, verteidigen die traditionelle Ansicht vom Tod Mariens
und begriinden sie hauptsdchlich durch die Parallele zwischen Christus und
Maria. Die beiden letzten Mitarbeiter dieses Bandes wollen fiir die Unsterb-
lichkeit Mariens wenigstens Wahrscheinlichkeitsgriinde ins Feld fithren. Die
gleiche Ansicht vertritt auch P. Tibor Gallus SJ in seinem 1957 in deut-
scher Sprache erschienenen Biichlein : Starb Maria, die Makellose ? Diese
Frage wurde schon in « Alma Socia » (Bd. 10 auf S. 35-77) von P. L. Krupa
behandelt. Der Verfasser sagt : « Probare possumus Ecclesiam numquam ac
nullibi, neque in cultu neque in fide affirmasse, Mariam immortalem fuisse »
(S. 75). Die Argumentation fiir die Unsterblichkeit Mariens steht tatsdchlich
auf schwachen FiiBen und mir will scheinen, da3 der Tod Mariens aus den
genau gleichen Griinden zu ihrem opus corredemptionis gehort, wie der Tod
Christi zum opus Redemptionis.

Der 12. Band (348 Seiten) ist hauptsichlich dem Thema : « Maria Ko6ni-
gin » und der « Herz Marid Verehrung » gewidmet, wihrend der 16. Band
(196 Seiten) die Erscheinungen von Lourdes und Beauraing untersucht.

Band 18: Liber Marianus (287 Seiten und 46 Abbildungen) bringt ein
Verzeichnis all jener Handschriften, Wiegendrucke und Biicher, die aus
AnlaB des Marianischen Kongresses 1954 im « Palazzo Venezia » ausgestellt
waren. Diese « marianische Literaturschau » wird vervollstindigt durch ein
Verzeichnis jener Biicher, die auf der Ausstellung nicht zu sehen waren.
Diese Kataloge kénnen fiir weitere Forschungen sehr wertvoll sein. Die
Reproduktion der 46 Abbildungen (Schwarz-Wei3-Druck) ist leider nicht
so meisterhaft wie die Originale.

Gerade die letzt aufgefiihrten Binde zeigen, daB der Gegenstand des
Kongresses von 1954 nicht nur das Dogma der Immaculata war, sondern
« Immaculata Conceptio sub quovis aspectu undequaque considerata »
(Bd. VIII, 2, S.vm), und man ist gespannt, was die noch ausstehenden
Bédnde des weitern bringen werden. THomas KreIDER OSB



Besprechungen 437

Zur Mariologie Alberts des GrofBlen

DaB der Franziskaner P. Bruno KorSak sein groBangelegtes Werk iiber
die Mariologie Albert d. Gr. ! als « opella » darbietet, wiirde Albert der GroBe
als « Antiphrasis » bezeichnen. Denn es ist weder an Umfang noch an Wert
ein kleiner Dienst, den er der Theologie geleistet hat. Die in zehn Jahren
auf die Forschung verwandte Miihe, womit er wichtiges Material zur mittel-
alterlichen Mariologie aus vielfach nur handschriftlich erhaltenen Schriften
erhoben hat, war sicher nicht gering. Daher spricht der Rez. dem Verfasser
fiir die umfassende, griindliche, lateinisch geschriebene, mit entwicklungs-
geschichtlichen Linien angefiillte Darstellung des mariologischen Gedanken-
gutes des Albertus Magnus, das er auch selbst in einer demnichst erschei-
nenden ‘Arbeit mit anderem Ausgangspunkt und anderem Aufbau vorlegen
wird, gern seine volle Anerkennung aus, zumal dieses Erstlingswerk fiir die
Zukunft noch weitere gediegene Beitrige zur Geschichte der scholastischen
Theologie erhoffen 1dBt.

Uber die Mariologie des Albertus Magnus, der nach allgemeiner Auf-
fassung zu den groBen Mariologen des Mittelalters zdhlt, gab es in neuerer
Zeit schon eine betrdachtliche Anzahl von Untersuchungen, sowohl in eigens
ihr gewidmeten Einzelabhandlungen wie auch in allgemein mariologischen
Werken ideengeschichtlichen oder dogmatischen Charakters. So niitzlich all
diese Arbeiten auch waren, entweder werteten sie nicht alle echten, nicht
auch die noch ungedruckten Schriften Alberts aus, oder sie bauten vor-
wiegend oder gar ausschlieBlich auf unechten Werken auf, namentlich auf
dem Mariale super « Missus est », weshalb denn auch die meisten Arbeiten
die im Mariale entwickelte, fiir die Lehre von der Gnadenvermittlung bahn-
brechende Auffassung vom miterlosenden Mitleiden Marias zum Gegenstand
hatten. Da hat nun K., Mitglied der Editionskommission fiir die Werke des
Duns Skotus, das groBe Verdienst, die erste Gesamtdarstellung der Gedanken
des Albertus Magnus iiber die Gottesmutter geboten zu haben, und zwar
kritisch, vollstindig und aus dem Ganzen der mittelalterlichen Mariologie
wie der Theologie Alberts heraus.

Es zeigt sich, daB3 Albert kein Mariologe im modernen Sinn ist, wie
es das Mariale, solange es als echt galt, nahelegte ; auch kein Mariologe im
speziellen Sinn, als ob der Schwerpunkt seines literarischen Schaffens auf
dem Gebiet der marianischen Theologie oder Frommigkeit lige. Er geht viel-
mehr auch im Denken iiber die Gottesmutter den gewohnlichen Weg der
Theologie des 13. Jahrhunderts. Der Ort seiner vielen und oft langen, iiber
fast simtliche theologischen Werke verstreuten Ausfilhrungen iiber die
Mutter Jesu ist in den systematischen Werken vor allem die Christologie,
dann aber auch die Traktate iiber Taufe, Ehe und Jungfriulichkeit ; in den
exegetischen Schriften ein marianischer oder marianisch verstandener Text

1 Bruno Koro$ak OFM : Mariologia S. Alberti Magni eiusque coaequalium.
(Bibliotheca Mariana Medii Aevi, VIII.) — Academia Mariana Internationalis,
Romae 1954. xxv11-651 p.



438 Besprechungen

des Alten oder des Neuen Testaments oder des Ps.-Dionysius Areopagita.
K. hat nun in seiner Forschung Alberts Aussagen zu simtlichen Fragen der
Mariologie aus mehr als zwanzig theologischen Schriften Alberts erhoben,
erlautert, verglichen und gewertet. So bekommt der Leser AufschluB iiber
die allgemeine Glaubensiiberzeugung und Glaubenslehre der Kirche des
13. Jahrhunderts von Maria und damit zugleich iiber die gerade beim Marien-
geheimnis so bedeutungsvolle Entwicklung an einem entscheidenden Punkt,
ferner einen Einblick in die niichtern-fromme Art Alberts, in seine Denk-
richtung und seine Methode, in seinen theologischen Takt und in den freilich
von einer jilingeren Entwicklung in mancher Hinsicht iiberholten Inhalt
seines Denkens iiber die Gottesmutter. Was Albert bietet, ist das aus Schrift
und Tradition geformte Marienbild des 13. Jahrhunderts, wenngleich er
neue Fragen aufwirft (physische Mutterschaft Marias) und vergessene (Got-
tesmutterschaft) von neuem stellt, den Traktat iiber die Verkiindigung in
die systematische Theologie einfiihrt, weitere Quellen fiir die abendldndische
Theologie erschlieBt, neue Beweise versucht, Akzente anders setzt, Texte
anders deutet, einzelne Lehrpunkte vertieft und vorwirtstreibt (Reinheit
des Glaubens in Maria, Konflikt zwischen der Gottesliebe und der Mutter-
liebe in Maria unter dem Kreuz), andere Punkte zuriickweist, klirt oder
unterstreicht (einziges Sohnsein in Christus), und iiberhaupt seinen mario-
logischen Ausfiihrungen, wie immer, sein persénliches Geprige gibt. Es wird
auch klar, wie von Albert keine neue Denkbewegung ausgeht, wie etwa jene
des Mariale iiber Maria als Miterloserin ; auch kein entscheidender Impuls,
wie jener des Wilhelm von Ware und des Duns Skotus auf die Lehre von
der Unbefleckten Empfingnis. Wenn aber auch das Marienbild Alberts der
Korrektur (z. B. Heiligung Marias) und der Erginzung (z. B. heilsgeschicht-
liche Stellvertretung) bedarf, so erscheint er doch auch nach der Verunech-
tung des Mariale immer noch als ein GroBer an marianischer Theologie und
Frommigkeit. Das ist in einigen Strichen das Ergebnis der Forschung, die
K. mit einer enormen Arbeitsleistung und umfassenden Kenntnis, mit gezie-
mender Sorgfalt und Zuverlidssigkeit durchgefiihrt hat, wobei dauernd das
Verhiltnis zum Mariale beriicksichtigt und gelegentlich auch ein Einflu3
Alberts auf Thomas, Bonaventura und Eustachius von Arras nachgewie-
sen wird.

Das systematisch angelegte Werk umfat — neben einem Vorwort von
C. Bali¢, dem Prises der Internationalen Marianischen Akademie, einer vor-
wiegend literargeschichtlichen Einfiihrung (1-67), einem SchluBabschnitt iiber
Entstehung und Entwicklung der Mariologie (607-612) und guten Registern
— fiinf ungleich groBe Abschnitte : De principiis Mariologiae (69-80), De
maternitate (81-154), De plenitudine gratiae (155-593), De pulchritudine
corporali (595-600), De cultu (601-605). Das ist im groBen und ganzen die
Anordnung des unechten Mariale, das sich auf dem Prinzip von der alles
umfassenden Gnaden- und Segensfiille Marias aufbaut. In diesem Rahmen
sind die Aussagen iiber Maria gesammelt und in das theologische Milieu
hineingestellt, verglichen und beurteilt. Allerdings hat K., indem er die
Themenfolge dem Mariale entnahm, seinem Werk einen Aufbau gegeben,
der Albert dem GroBen fremd ist. Auch kime das Denken Alberts iiber



Besprechungen 439

Maria, die ganz andere Richtung und Tragweite seiner marianischen Theo-
logie noch klarer heraus, wenn seine Lehre nicht dauernd mit den Auf-
stellungen des Mariale belastet wiire.

Das Eigenartige, das nicht unerwihnt bleiben darf, ist ja, daB K. einer-
seits in der literargeschichtlichen Einfiihrung dasMariale unter Alberts Namen
fiir unecht erklirt, anderseits aber seine Forschung ganz eng an das Mariale
anlehnt. Im ideengeschichtlichen Teil werden die Folgerungen aus dem lite-
rargeschichtlichen nicht gezogen 2. Das ist wohl nur dadurch zu erkliren,
daB er die Unechtheit des Mariale erst erkannte, als das Buch bereits ge-
schrieben war. Tatsache ist, daB das Werk in einem spiten Stadium etwas
umgemodelt und &duBerlich mit der Unechtheit des Mariale in Einklang
gebracht wurde 3. Was urspriinglich « Mariologia S. Alberti Magni» sein sollte,
wurde umbenannt in « Mariologia S. Alberti Magni eiusque coaequalium ».
Wann und wie er daraufkam, da8 das Mariale unecht ist, kann der Ver-
fasser allein beantworten. Den entscheidenden Lehrpunkt — materia con-
ceptionis —, dem der wichtigste Grund fiir die Unechtheit des Mariale
zu entnehmen war, hatte er bereits zu Anfang seiner Untersuchung (De
maternitate, S. 93 ff.) behandelt. Inzwischen war die Unechtheit schon aus-
gesprochen 4 und der Beweis dafiir bereits vorgelegt worden 5 Allerdings
erwahnt K. keine dieser einschldgigen Arbeiten, obwohl er andere Veroffent-
lichungen dieser Jahre noch beriicksichtigt, wenigstens in den Anmerkungen.
Beim Lesen der Korrektur sei er bei Laurentin ¢ auf die — auf einer Mit-
teilung von mir beruhende — Bemerkung gestoen, das Mariale sei apokryph
und jiingeren Datums (S. 610 f., Anm. 4). Dabei geht es nicht um die Prio-
ritit der Entdeckung, sondern um die Duplizitit der Begriindung, die natiir-
lich, falls sie unabhingig erfolgt ist, viel interessanter und gewichtiger ist.
Tatsidchlich war es fiir die Anerkennung der Unechtheit des fiir unerschiit-
terlich echt gehaltenen und von manchen Mariologen so hochgeschitzten
Mariale jedenfalls giinstig, daB auch K. in seinem Buch auf dem gleichen
Weg zum gleichen Resultat gelangt wie meine literarkritische Untersuchung :
« Die unter dem Namen des Albertus Magnus iiberlieferten mariologischen

Schriften. » 7
Auch fiir die anderen selbstindigen Mariologica unter Alberts Namen

2 Vgl. A. EMMEN OFM, Bespr. in WW 19 (1956) 224.

# Vgl. R. LAURENTIN, Que reste-t-il de 'ceuvre mariale d’Albert le Grand ?
La Vie Spirituelle, Suppl. n. 38 [15. Sept. 1956] 350.

4 A. Frigs, Zum Daniel- und Psalmenkommentar Alberts des GroBen.
RTAM 19 (1952) 342, Anm. 27 ; Eine Marienpredigt des Bartholoméus von Bo-
logna OFM. FS 35[1953] 394 f.

5 Auf der Tagung der Mariologischen Arbeitsgemeinschaft deutscher Theo-
logen in Kénigstein i. T. im Dezember 1953, im Referat: « Maria als Stellver-
treterin der Menschheit bei Albert d. Gr. und in einigen Schriften unter seinem
Namen », verdffentlicht in : Die heilsgeschichtliche Stellvertretung der Menschheit
durch Maria, hrsg. von C. FEckes (Paderborn 1954) 176-180.

¢ Marie, I'Eglise et le sacerdoce (Paris 1953) 24, Anm. 41.

7 Beitrige z. Gesch. der Philos. u. Theol. des Mittelalters, Bd. 37, Heft 4
(Miinster i. W. 1954) 5-80.



440 Besprechungen

fiilhrten die beiden Untersuchungen in der Hauptsache zum gleichen nega-
tiven Ergebnis. Nur stellt K. das groBe mariologische Fragment im unge-
druckten Traktat De natura boni, der als wirklich Altestes Werk Alberts
besonders interessiert, als nicht ganz gesichert hin: « Tractatus de natura
boni a duobus codicibus tardioris aetatis transmissus non sine difficultatibus
criticis Alberto attribuitur » (Index rerum, S. 643). Diese Bemerkung konnte
wohl aus der Zeit vor der Ummodelung des Werkes stehengeblieben sein.
In der literargeschichtlichen Einleitung steht namlich: « Doctrinaliter denique
pars mariana tractatus, si cum doctrina summae De laude B. M. V. prae-
sertim comparetur, sat inops et misera apparet. Si tamen summa De laude
B. M. V. Alberti non est, tunc difficultates istae mere internae evanescunt.
Immo cum doctrina huius tractatus conveniat cum illa summae De bono,
et cum stilus quoque tractatus De natura boni haud multum differat a
stilo Alberti in commentariis scripturisticis, per se nihil obstat, quominus
opus istud Doctori universali attribuatur» (41). Damit ist die skeptische
Bemerkung im Index rerum (643) zuriickgenommen %,

Dagegen wagt K. nicht, das Compendium super Ave Maria, fiir das
er iiber M. Weil3 hinaus fiinf weitere Hss nennt, vollstindig von Albert zu
trennen (27). Den Konflikt zwischen dem Zeugnis der Hss und dem Inhalt,
der im Gegensatz zu den echten Schriften Alberts steht, versucht er mit
dem Vorschlag zu losen, ein gewisser Conradus de Valle Lavent, der in
Clm 15744 als Schreiber angegeben ist — « quem scripsit Conradus de Valle
Lavent » —, habe auf Alberts Auftrag oder Rat hin das Compendium, das
fast nur eine Kompilation von Schriftstellen und anderen Zitaten ist, zu-
sammengestellt. SchlieBlich hat aber schon Weil3 ? darauf aufmerksam ge-
macht, daB «das handschriftliche Material fast ausschlieBlich auf Nicht-
Dominikanerkloster hinweist » 10,

Als den Verfasser des Commentum super salutatione angelica, iiber den
ich schrieb, er sei sicher Dominikaner, wahrscheinlich Franzose 11, erkannte
K. nachtriglich auf Grund einer hs Notiz im Cod. lat. 14889 der Pariser
Nationalbibliothek den franzdsischen Dominikaner Vinzenz von Beauvais 12,

Auch die eucharistischen Schriften De mysterio missae und De corpore
Domini bezieht K. in die Untersuchung ein. Unterdessen sind nun Bedenken
gegen deren Echtheit ausgesprochen worden 3. Pelster dullerte sich gegen

8 Vgl. A. Fries, Zum Traktat Alberts des GroBen « De natura boni». Theo-
logie in Geschichte und Gegenwart [Festschr. M. Schmaus] (Miinchen 1957) 237-254.

% Uber mariologische Schriften des seligen Albertus (Paris 1898) 17.

19 Fries, Mariol. Schriften [Anm. 7] 85-98. Vgl. IF. PELSTER SJ, Zwei Unter-
suchungen iiber die literarischen Grundlagen fiir die Darstellung einer Mariologie
des hl. Albert des GroBen. Sch 30 (1955) 400 : « Wir miissen also wohl auch fiir
das Compendium Albert als Verfasser aufgeben. »

11 Mariol. Schriften, 105.

12 LAURENTIN in seiner ausgezeichneten Bilanz : La Vie Spirituelle, Suppl.
1956 n. 38, p. 353.

13 A. Fries, MeBerklirung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des
Grofen ? FZPT 2 (1955) 28-67.



Besprechungen 441

diese Anfechtung ablehnend, ohne indes die Sache im einzelnen nachzuprii-
fen 4, H. Jorissen versuchte die Bedenken gegen die Echtheit ebenso intensiv
wie optimistisch zu zerstreuen 15, Daraufhin schrieb K. Jiissen nun bereits in
der Besprechung des Buches von Koro$ak, der Versuch, die Unechtheit der
eucharistischen Schriften darzutun, miisse als gescheitert gelten 8. A. Kol-
ping, der in der Kolner Gesamtausgabe die Edition der eucharistischen
Schriften besorgt, weist dagegen nach anfinglicher Ablehnung der Anfech-
tung 17 jetzt schlieBlich auf die « noch immer strittige Frage nach dem Ver-
fasser des Doppeltraktates » (von Kolping gesperrt) hin 8. Mindestens also
gilt : Adhuc sub iudice lis est.

Weiterhin zieht K. auch die Summa de mirabili scientia Dei in ihren
zwei erhaltenen Teilen als echte Schrift Alberts heran (60 f.). So einfach,
wie K. es darstellt, liegen die Dinge um die Summa allerdings nicht. Denn
einerseits ist in der Summa gelegentlich ein handfester Aristotelismus wahr-
zunehmen — auch Alberts Scriptum super Sententias ist benutzt —, und
anderseits werden auch solche Fragen im Gegensatz zu Albert entschieden,
die mit den Systemen des Aristotelismus und des Augustinismus direkt nichts
zu tun haben (z. B. die Erschaffung in Gnade, die wie Albert und Thomas,
auch der Franziskaner Petrus de Trabibus hilt). Zu denken geben mufite
jedenfalls die der konstanten Lehre Alberts entgegengesetzte Aufstellung
der Summa, die Jungfrau Maria habe die Zeugungskraft nicht von Natur
aus, sondern als iibernatiirlich verlichene Gabe besessen. Summa I : « Beata
enim virgo pariendi potestatem in natura non habuit, sed Spiritus sanctus
desuper veniens, ut dicit Damascenus, virtutem generativam eiattulit» (tr. 19
q.78 m. 2 q. 2 ad 1 [Borgnet 31, 834b]). Summa II : « Ad aliud dicendum,
quod virtus susceptiva et generativa ad actum in consensu in sermonem
angeli virgini de novo collata est» (tr.8 q.31 m.1 a.3 ad 4 [Borgnet
32, 335b]). Hierzu bemerkt nun K. : « Hanc eandem sententiam — wie Hugo
von Saint-Cher, im Gegensatz zu Richard Fishacre — et Doctor universalis
in omnibus operibus suis constanter tuetur» (475). Albert jedoch, dhnlich
wie Fishacre, versteht die Sache und die bekannte Damaszenusstelle —
die teilweise im Gegensatz zur Anthropologie des Aristoteles steht: Der
Heilige Geist hat Maria die Generativpotenz verliehen (De fide orthod. 1. 3 ¢. 2
[PG 94, 985B]) — immer so, dal der Heilige Geist der Jungfrau Maria zwar
die Kraft gab, das Wort Gottes in ihren Schof3 aufzunehmen (virtus suscep-
tiva), sodaB es nicht nur die Empfangnis eines Menschen, sondern die des
Gottmenschen war. Die Zeugungskraft aber (virtus generativa) wurde der
Jungfrau nicht vom Heiligen Geist erst verliehen, schon gar nicht als aktive

14 Tn einem Nachtrag zu « Zwei Untersuchungen », in: Sch 30 (1955) 401 f.

15 MeBerklirung und Kommuniontraktat — Werke Alberts des GroBen.
ZKT 78 (1956) 41-97.

16 TR 53 (1957) 76. .

17 Die Drucke der Albert dem GroBen zugeschriebenen MeBerklirung. FZPT
2 (1955) 197 f.

18 Eine Abbreviation der Albert dem Groflen zugeschriebenen MeBerklirung.
Sch 31 (1956) 79.



442 Besprechungen

Potenz, vielmehr wurde die von Natur aus vorhandene passive Zeugungs-
potenz Marias durch das Wirken des Geistes unter Wahrung der Jungfrau-
schaft geweiht und freigesetzt zur Funktion der Mutter, sodaB Maria all
das und nur das leistete, was jede Mutter ihrem Kind bietet : « Ad secundum
autem exigebatur aliqua expeditio virtutis generativae beatae virginis ad
actum vere matris manente tamen ligamine pudoris et hoc intendit (scil.
Damascenus), cum dicit : ‘simul autem et generativam’» (Quaest. mario-
logicae, q.1 [Cod. Vat. lat. 4245, f. 73rb]). Durch diese Interpretation, die
auch Thomas gibt (Summa theologiae III q. 32 a. 4), ist einmal der Gegen-
satz zwischen Johannes von Damaskus und Aristoteles unterdriickt, sodann
die aristotelische, von Albert fiir theologisch wertvoll erachtete Auffassung
vom nur passiven Beitrag der Mutter gegeniiber der Theorie Galens von
einer Mittdtigkeit der Mutter festgehalten, und schlieSlich — worauf es dem
Albertus Magnus im Unterschied zu Stephan Langton, Hugo von Saint-
Cher, Summa fratris Alexandri, Bonaventura in erster Linie ankommt —
das Natiirliche der physischen Mutterschaft Marias bei der Ubernatiirlich-
keit der Empfangnis Christi gewahrt. Der Heilige Geist hat also der Jung-
frau die Zeugungskraft nicht erst gegeben, sondern nur freigegeben. Was
Gott in Maria gewirkt hat, war nicht die Zeugungskraft in sich, vielmehr
nur deren Funktionieren unter Wahrung der Junfrauschaft sowie den Akt
der Empfingnis und des weiteren miitterlichen (dispositiven) Beitrags (De
incarnatione tr. 2 q. 3 a. 3 [Gielen, Cod. 720, f. 14v]). Super III Sent. d. 3
a.12: « Quid sit dare beatae virgini potentiam generativam Verbi Dei et
an haec sit a Spiritu sancto : Dicendum sine praeiudicio, quod dare poten-
tiam generativam nihil aliud est quam praeparare generativam virginis ad
actum, qui debetur matri secundum naturam matris » (Borgnet 28, 54 f.).
Gegen jene Theologen gewendet, die sich an Galen anschlossen, fiigt er
hinzu : « Ad aliud dicendum, quod non videtur vere recipiendum hoc verbum,
quod excitavit virtutem eius generativam ; sed potius dedit ei eam, non in
se quidem, quia a natura habuit, sed ut expedita ad actum talem, qui com-
petit matri» (ebd. ad 3). Genau so, nur noch ausfiihrlicher, im Kommentar
Super Dionysium De divinis nominibus c¢. 2 n. 52 (Clm 12255, {. 42r) ; ebenso
Super ep. IV Dionysii E (Borgnet 14, 888). Wo also die Summa schreibt :
« Virgo pariendi potestatem in natura non habuit, sed Spiritus sanctus. ..
virtutem generativam ei attulit », dort betont Albert unablissig : « Sed potius
dedit ei eam (scil. virtutem generativam), non in se quidem, quia a natura
habuit, sed ut esset expedita ad actum talem, qui competit matri», wie auch
Richard Fishacre schreibt : « Generativa naturaliter infuit Mariae. » Auch
K. kennt alle diese Texte, beachtet jedoch nicht, daB3 die beiden Formu-
lierungen der Summa, die er mit Stellen aus Werken Alberts wohlwollend
erklirt, bei Albert nicht vorkommen, und er bleibt sich auch nicht kon-
sequent, sonst konnte er nicht im gleichen Lehrpunkt einmal Albert in Oppo-
sition zu Hugo von Saint-Cher (99) und dann in dessen Nihe stehen sehen
(475). So unwichtig die Interpretation des Damaszenustextes in sich ist,
dahinter steht immerhin das ganze naturwissenschaftliche und theologische
Interesse Alberts, und es ist nur einer von vielen Punkten, an denen sich
die Summa gegen Albert stellt, wie spiter einmal zu zeigen ist. Bis dahin



Besprechungen 443

erscheint es jedenfalls ratsam, aus ideengeschichtlichen Untersuchungen der
Lehre Alberts die Summa herauszulassen. Sonst ist noch einmal der Seufzer
angebracht : « Proh dolor, potissimum ex operibus spuriis desumuntur »
(484 Anm. 1).

Anderseits vermi3t man in dem Abschnitt iiber die Schriftkommentare
Alberts den Kommentar zu Daniel und zu den Kleinen Propheten, die eben-
falls einige AuBerungen iiber Maria enthalten. So gut wie iiber den unechten
Cantica- und Apokalypsekommentar war ferner auch ein Wort iiber den
unechten gedruckten und den echten, aber noch nicht aufgefundenen Psal-
menkommentar Alberts zu erwarten 9.

Hinwieder ist K. den gedruckten Sermones gegeniiber nicht entschieden
genug. Zwar laBt er erkennen, daB ihre Herkunft von Albert nicht gesichert
ist (59, 67 Anm. 16), dann verwendet er aber doch mitunter die 14 Vorlagen
zu Predigten auf die Feste Marias und andere, allerdings mit einem Frage-
zeichen. Dagegen steht fest, daB Albert nicht der Verfasser ist und daher
die Sermones fiir die Mariologie Alberts nicht befragt zu werden brauchen 20,

Die Entstehungszeit des Mariale verlegt K. eher in die Mitte des Jahr-
hunderts, wiahrend ich die letzten Jahre des 13. Jahrhunderts vorgeschlagen
habe. Pelster 2! und mit ihm O. Lottin OSB 2? empfiehlt den friiheren Ter-
min und mochte iiber die Mitte des Jahrhunderts nicht weit hinausgehen.
Zunichst ist nun die verhidngnisvolle, weil die Unechtheit verdeckende Datie-
rung — vor 1240/41 (Pelster), um 1236/37 (Lottin) — hinfillig. Wegen der
Abhiéngigkeit von Alberts Schrift De incarnatione ist das Mariale nicht vor,
sondern nach 1240/41 entstanden. K. entdeckte im Mariale auch Ent-
lehnungen aus dem Werk De bono des Kanzlers Philipp und aus einer
anonymen Schrift De potentiis animae et obiectis, die beide schon um 1230
vorlagen und somit keinen neuen Anhaltspunkt bieten. Auf der anderen
Seite wies ich auf ein Abhdngigkeitsverhdltnis zwischen dem Mariale und
Abt Engelbert von Admont (De gratiis et virtutibus beatae Mariae virginis)
hin, wodurch die Entstehungszeit des Mariale bedeutend heruntergeriickt
wiirde, falls die Prioritit bei Engelbert lige. Da jedoch nicht leicht klar-
zubekommen ist, wer der gebende und wer der nehmende Teil ist, scheidet
Engelberts Werk fiir die Zeitbestimmung aus. Fiir die Zeit bis Mitte des
Jahrhunderts spricht nun wohl die « altertiimelnde Scholastik » des Mariale,
die ich mit B. Geyer angemerkt habe *. Im gleichen Sinn machte Pelster
die Struktur der Quistionen, wie sie in der dlteren Zeit Brauch war, geltend,
ebenso die Aristotelesbenutzung, wobei vor allem das Fehlen der Nikomachi-
schen Ethik, deren vollstindige Ubersetzung aus der Zeit um 1245 stammt,

1 Vgl. Fries, Zum Daniel- und Psalmenkommentar Alberts des GroGen.
RTAM 19 (1952) 337-342, wo auch bereits die Unechtheit des Mariale ausgespro-
chen ist.

20 Vgl. PELSTER, Zwei Untersuchungen. Sch 30 (1955) 397 f.

21 Zwei Untersuchungen. Sch 30 (1955) 392-397.

2 Bespr. des Aufsatzes von PELSTER, in: Bulletin de théol. anc. et méd.
VII (1955) n. 1455.

23 Mariol. Schriften, 67.



A Besprechungen

als charakteristisch bezeichnet wurde 2. Mit dieser Feststellung jedoch, falls
sie durch ein Argumentum e silentio fiir die Zeitbestimmung eingesetzt wird,
ist kein zwingender Grund gewonnen, da ein der praktischen Frommigkeit
dienendes Werk, was das Mariale ausdriicklich sein will, nicht mit dem
Ma@stab der ziinftigen Theologie gemessen werden darf. Ebensowenig zwin-
gend ist aus dem gleichen Grund der Hinweis auf die sicher benutzten
Werke, die simtlich noch der ersten Hilfte des Jahrhunderts angehoren.
Genau so lieBe sich beweisen, daf3 die Summa de mirabili scientia Dei,
falls sie echt wire, etwa um die Mitte des Jahrhunderts, nicht aber ein
Vierteljahrhundert spiter entstanden wire, da sie ihren Stoff aus der Summa
fratris Alexandri und aus Alberts Werken der 40er Jahre bezieht. Ent-
scheidend ist vielmehr die literarische Abhingigkeit zwischen dem Mariale
und Bonaventura. K. zieht es vor, die Prioritit dem Mariale zuzuspre-
chen (18). Dabei stiitzt er sich auf die fast gleiche Behandlung des Titels
« Porta caeli» (571 ff.). Mir scheint, der beriihmte Sermo 6 Bonaventuras
(Quar. IX 705/06) bildet an dieser Stelle nicht einen Kommentar zu der
Ausfiihrung des Mariale (Borgnet 37, 210/11), sondern umgekehrt das Mariale
eine wenig geistreiche Erweiterung des Abschnittes im Sermo Bonaventuras
(z. B. zitiert Bonaventura Sap. 7, 11 und 12, wogegen das Mariale den Vers 12
nicht wértlich und nur stillschweigend anfiihrt). Zugegeben, da3 man mit
dieser Parallele allein keine volle Klarheit erlangen konnte. Noch mehr wért-
liche Ubereinstimmung besteht aber an zwei weiteren Stellen 25, wo eine
genaue Textvergleichung trotz Pelsters Bedenken die Prioritit Bonaven-
turas ergibt. Ferner schligt das Mariale in der schon weit ausgefiihrten und
entwickelten Darstellung des Mitleidens Marias — wodurch allein schon ein
jiingeres Datum nahegelegt wird — die beiden gleichen Ldsungsversuche
zur Anwendung auf Maria vor, die Thomas im Sentenzenkommentar einsetzt,
um die einander widerstreitenden Affekte in der Seele des leidenden Erlosers
in Einklang zu bringen, und es verwendet dabei auch die beiden fiir Bona-
ventura bezeichnenden Ausdriicke « Compassio, congratulatio» (Bonaven-
tura, In I1I Sent. d. 16 a. 2 q. 1 [Quar. 3, 354] 8. SchlieBlich diirfen die paral-
lelen Texte nicht isoliert betrachtet werden. Im Mariale steckt ja soviel
franziskanisches Gedankengut ??, worauf franziskanische Mariologen hin-
gewiesen haben, dall es bei einer Abhdngigkeit Bonaventuras vom Mariale
bereits vor der dlteren I'ranziskanerschule eine franziskanische Mariologie
gegeben hitte. Da die Predigten Bonaventuras, die iibrigens auf die gesamte
marianische Frommigkeit des Mittelalters stark eingewirkt haben, nach Palé-
mon Glorieux zeitlich hinter dem Sentenzenkommentar liegen, der 1250-52
entstanden ist, kime die Entstehungszeit des Mariale etwa um 1260 zu
liegen, nach Pelster, der Bonaventuras Sermo 6 erst « vor 1270 » datiert,
sogar noch ein Jahrzehnt spiter. Dall Bonaventura wohl als einziger der
Theologen der Hochscholastik das Mariale benutzt hitte, glaubt K. darin
begriindet, daBl vom Mariale nur drei Hss aus dem 13. Jahrhundert erhalten

# Zwei Untersuchungen. Sch 30 (1955) 393 ; LortiN, BulletinTAM VII
n. 1455, p. 362.
% Fries, Mariol. Schriften, 52 f 20 A, a, O.,, 70ff. % A.a.O., 51.



Besprechungen 445

sind (S. 3). Ist aber diese Tatsache nicht eher ein Zeichen dafiir, daB es
erst spdt im 13. Jahrhundert verfaBt wurde ? Zu beachten ist auch, daB
das Mariale fiir die Nichtverwesung des Leibes Marias den gleichen Grund,
und zwar in dhnlicher Fassung, vorbringt wie die Franziskaner Bartholo-
mius von Bologna und Richard von Middleton 2, die weit in der zweiten
Hilfte des 13. Jahrhunderts dozierten und schrieben. In eine spitere Zeit
weist endlich die Stellung des Mariale in der umstrittenen Frage nach der
Materie der Empfingnis Christi : et de sanguinibus et carnibus beatissimae
virginis (q. 206 [Borgnet 37, 296/97]). Das ist der Kompromif zwischen der
alten Vorstellung (de carne) und der neuen aristotelischen, die Albert mit
dem Ausdruck des Johannes von Damaskus wiedergibt: « De purissimis
sanguinibus beatae virginis.» Normalerweise beansprucht eine solche Be-
wegung in der Ideengeschichte ihre Zeit, was in diesem Fall dadurch besti-
tigt wird, daB auch Engelbert von Admont (1250-1331) den verséhnenden
Vorschlag iibernimmt, wie das Mariale. K. erwdhnt noch die Angabe einer
Hs des 14. Jahrhunderts (Graz, Univ. Bibl. Cod. 200), die das Mariale (in
der gekiirzten Form) einem « modernus philosophus » zuteilt (S.1x), was
durch die folgenden Vermutungen iiber den Enistehungsort noch an Bedeu-
tung gewinnt.

Der Verfasser des Mariale ist im deutschen Sprachgebiet zu suchen,
da als Wihrung die Mark genannt wird 29, Vielleicht ist Osterreich, wohin
drei von den vier dltesten Hss weisen, das Entstehungsland 3°, K. (18) und
Pelster 3! halten den Verfasser iiberdies fiir einen Dominikaner, der Albert
dem GroBen nahestand. Zwar wird bei einer Aufzihlung von Heiligen ein-
mal Dominikus an erster Stelle genannt, und auch eine Antiphon des Domi-
nikusfestes wird verwendet, wie M. Mellet OP festgestellt hat. Aber auch
Augustinus und Benedikt treten mit einer Stelle der Benediktinerregel auf,
und der Verfasser zitiert stillschweigend auch einen Ausspruch des Fran-
ziskus von Assisi 32, Weiterhin ist fiir das Mariale der titige Verstand (intel-
lectus agens) nicht eine Kraft der Seele, sondern Gott selbst mit seinem
Licht, wie es auch die Franziskaner Roger Bacon, Roger Marston, Johannes
Peckham und andere vortrugen. Das weist neben anderen Eigentiimlich-
keiten der Lehre also gerade nicht auf einen Dominikaner hin. Als Ent-
stehungsort schligt K. vorsichtig Paris vor. Sicher ist aber wohl nur, daB
der Verfasser sein Buch an einem Zentrum schrieb, wo er eine gute Anzahl
philosophischer, theologischer und medizinischer Werke zur Verfiigung hatte,
wenngleich viele seiner Zitationen nicht aus erster Hand stammen.

Diese Bemerkungen eines « liber corrector », den Albertus Magnus sich
neben dem «pius lector » einmal wiinscht, mochten vor allem unsere literar-
kritischen Untersuchungen koordinieren und dadurch etwas dazu beitragen,
weitere Klarheit in das Schrifttum Alberts zu bringen.

Zum SchluB sei noch das eine oder andere Versehen richtiggestellt. Das
Zitat des Kommentars Super Dionysium De divinis nominibus (435 Z. 3
von unten) muB lauten : « Quidam (scil. beati) superiores quibusdem angelis

3 A a 0., 64f. 2 A a. 0, 74. 30 Mariol. Schriften, 75.
31 Zwei Untersuchungen. Sch 30 (1955) 397. 32 Mariol. Schriften, 74.



446 Besprechungen

inveniuntur, omnibus autem Dominus noster Iesus Christus et dulcissima
eius mater » (nicht « inveniuntur omnibus, ut Dominus. .. »). Cod. Vat. lat.
712, f.149vb. — Die zweite Hs des Traktates De natura boni (40) ist
Clm 26831 (nicht 26381). — Der erste von Petrus von Prussia zitierte Ab-
schnitt aus Alberts Lukaspostille (56) steht Borgnet 22, 57b. — S. 61 Anm. 6
Z.12 von unten muB es heiBen : Divus Thomas (Frib.) statt : Scholastik. —
S. 417 Anm. 15 Z. 1 : Der Verfasser des Mariale denkt an die dem Maximus
Confessor zugeschriebenen Glossen des Anastasius Bibliothecarius (PG 4,
236C), die unter Berufung auf Bischof Andreas von Creta (PG 97 1066C)
dahin neigen, in dem « Leib des Erstlingslebens » den Leib der sterbenden
Jungfrau Maria zu verstehen. — S. 434 Anm. 16 : Summa aurea, 1.2 tr. 3
(nicht 2). — S. 482 Anm. 24: q. 210 (nicht 205).

DaB K. ein solch umfangreiches Werk in einem fliissigen Latein ge-
schrieben hat, verdient eigens hervorgehoben zu werden. Freilich scheinen
ihm die Deponens-Formen der Titigkeitsworter wenig zu liegen. Mit dem
Latein hingt es wohl auch zusammen, daB in dem Buch nicht viele Seiten
zu finden sind, wo nicht wenigstens ein Druckfehler stehengeblieben ist.
Anderseits wiederum bietet sich das Buch, dessen hoher Wert durch gering-
fiigige Ausstellungen nicht gemindert wird, auch duBerlich prichtig dar, was
Papier, Druck und Aufmachung betrifft. Die Versicherung endlich, die
C. Bali¢ dem ausgezeichneten Buch im Vorwort mitgegeben hat : es werde
bei Theologen, besonders Mariologen, und allen Erforschern der scholasti-
schen Theologie eine freudige Aufnahme finden, macht sich der Rez. gern
und ganz als Wunsch zu eigen. ALBERT Fries CSsR

Neue Textausgaben auf dem Gebiet der Liturgiewissenschaft

Melchior Cano OP (1509-1560) zdhlt in seinem 1563 erschienenen, spiter
iiber 30 Mal neu herausgegebenen und klassisch gewordenen Buch « De locis
theologicis » im Anschluf8 an die aristotelischen témor zehn Quellen auf, aus
denen die Theologen ihre Argumente schopfen, um die christliche Lehre
zu erforschen und zu begriinden : Die ganze Offenbarung ist in der Heiligen
Schrift und der Tradition enthalten (doctrina revelata continetur, loci consti-
tuentes) ; sie wird vom kirchlichen Lehramt, von den Konzilien und vom
Papst vorgelegt (directe proponitur) und von den Vitern und Theologen
bezeugt und erklirt (doctrina revelata et ab Ecclesia proposita est testi-
ficata, loci directivi) ; zur Durchdringung und Erhédrtung werden schlieflich
auch die Vernunft, die Philosophie und die Geschichte herangezogen (loci
alieni, improprii) *.

Diese Aufteilung bzw. Gruppierung der loci theologici ist offenbar eine
willkiirliche ; das Vorbild der zehn aristotelischen témo. hat dem Systema-
tiker Cano manchen Streich gespielt. Die Liturgie z. B. fiihrt er nicht als
eigene Erkenntnisquelle der Theologie an, obwohl man das heutzutage stark

! R. M. ScuuLtEs, De Ecclesia Catholica praelectiones Apologeticae. (Paris
1931) 596 f. A. Lang, Loci theologici, Lex. f. Theol. u. Kirche vi (1934) 624.



Besprechungen 447

betont. Und doch wuBte Cano, wie auch schon alle Theologen des Mittel-
alters, um den Wert gewisser liturgischer Texte und Brduche, sei es als
AuBerungen des gesamtkirchlichen Lehramtes, sei es als Zeugnisse einer ort-
lichen Entwicklung der Glaubensiiberlieferung. Der ungleiche Wert aber der
liturgischen Texte als theologischer Beweise verhinderte Cano, dieselben in
einer einzigen Kategorie unterzubringen, denn sie gehéren tatsichlich in zwei
verschieden zu bewertende Gruppen von loci theologici hinein. In der Folge-
zeit aber ist die theologische Methodologie dem traditionellen Schema des
Melchior Cano allzu treu geblieben und faktisch stiitzen sich die Theologen
zur Begriindung und Erklirung der Glaubenslehre nur selten auf die dlteren
Liturgien.

Und doch ist unzweifelhaft die Liturgie ein « locus theologicus von héch-
stem Wert. .. Sie ist unmittelbar nach den feierlichen Zeugnissen des unfehl-
baren kirchlichen Lehramtes und vor jedem Kirchenvater und jeder theo-
logischen Schule einzureihen ®». Nur ausnahmsweise legt die Kirche in
feierlicher dogmatischer Definition und in Entscheidungen « ex cathedra »
Glaubenssidtze vor, ununterbrochen jedoch verkiindet sie die Wahrheit des
Glaubens durch das « magisterium ordinarium ». « Das wichtigste Organ des
ordentlichen Lehramtes der Kirche aber ist die Liturgie 3. »

In der Friihzeit der Kirche war jede Glaubensverkiindigung in die
Liturgie eingebettet ; sie vollzog sich in und durch die Liturgie, sie war ein
wesentlicher Teil der Liturgie. In den Lesungen des Gottesdienstes wurde
die Heilige Schrift vorgetragen und in der Homilie erklirt. Dem Unterricht
der Katechumenen und der Gliubigen wurden diese Schriftlesung oder For-
meln der Liturgie zugrunde gelegt (man denke z. B. an die traditio et red-
ditio symboli et dominicae orationis). Die Liturgie war ebenfalls Einfiihrung
in die « Theologie », die zugleich Exegese, Dogma, Moral, Apologetik, Asze-
tik etc. war. Immer wieder stiitzen sich die Viter und die kirchlichen Autoren
in ihren Schriften auf die Zeugnisse der Liturgie; a fortiori mull dies bei
der miindlichen Lehrverkiindigung der Fall gewesen sein. Das bekannte theo-
logische Axiom des Augustinusschiilers Tiro Prosper von Aquitanien : « Legem
credendi lex statuat supplicandi»? ist Zeugnis dafiir. Dieser auf Augusti-
nus zuriickgehende Beweis aus der Liturgie besitzt umso gréBere Autoritit,
je dlter die liturgische Formel ist, auf die er sich stiitzt, « je feierlicher und
heiliger, wesentlicher ein Gebet im christlichen Gemeindegottesdienst ist ».
Die tiefern Griinde der Lehrautoritit der Liturgie sind der enge Zusammen-
hang von Liturgie und Glauben, die Glaubensunfehlbarkeit der Kirche, Alter

2 M. CappuyNs OSB, Liturgie et Théologie. Questions liturgiques et parois-
siales 19 (1934) 270 ; ebd. 252 wird Guéranger zitiert: « L’autorité de la liturgie
est supérieure & celles des Péres et des théologiens. »

8 Worte Pius XI., zitiert von A. Tuiry SJ, Die heilige Liturgie. Zum Rund-
schreiben Sr. Heiligkeit Pius’ XII. « Mediator Dei». Anima 3 (1948) 164 und
K. FEDERER, Liturgie und Glaube. Eine theologiegeschichtliche Untersuchung.
(Paradosis IV, Freiburg 1950) 2 ; vgl. die bei Cappuyns 250 wiedergegebenen Worte
Festugiéres : « La liturgie constitue le plus noble organe du magistére de I'Eglise. »

4 Zu dieser Frage ist die eben erwahnte gediegene These von Karl Federer
zu konsultieren.



448 Besprechungen

und Heiligkeit der Liturgie und die Oberaufsicht des kirchlichen Lehramtes 5.
So ist, wie das Tridentinum definierte, der Kanon der Messe von jedem Irr-
tum frei ®; andere Texte der Liturgie haben umso gréBere Beweiskraft, je
enger ihre Beziehung zum Glauben ist 7.

Die Liturgie ist «la foi confessée, sentie, priée, chantée 8». Sofern sie
von der Kirche angenommen und gefeiert wird, fillt ihr Ansehen mit dem
der Kirche zusammen. Sie ist daher als « locus theologicus praecipuus, als
eine hervorragende Quelle der Glaubens- und Sittenlehre der Kirche anzu-
sehen. Was nidmlich in den Texten der Liturgie gesagt wird, ist nicht nur
das Wort eines Kirchenvaters oder Kirchenlehrers, auch nicht bloB einmal
definiert auf irgendeinem selbst oekumenischen Konzil, sondern ist das, was
Tag um Tag vom kirchlichen Lehramt... in offiziellen Texten vorgelegt
und zwar der Gesamtkirche und von dieser angenommen, gehort, gelesen,
geglaubt, gebetet, gesungen, verbreitet wird. Die Kirche kann aber nicht
dulden, daBB etwas, was offiziell und in aller nur wiinschbaren Feierlichkeit
oder Alltiglichkeit immer wieder den Glaubigen zum BewuBtsein gebracht
wird, einen Irrtum in Glaubens- und Sittensachen enthilt 9. » So kann das
der Liturgie entnommene Argument mit Sicherheit die Wahrheit einer Lehre
bezeugen, sofern feststeht, da3 die Kirche diese Lehre als zum depositum
fidei gehérend verkiindet .

Im Laufe der Zeit trennte sich der Glaubensunterricht des Volkes immer
mehr von der Liturgie. Auch die theologische Wissenschaft wurde selb-
stindig und verlor weitgehend die Verbindung mit dem Gottesdienst der
Kirche. Die Einheit der Theologie loste sich in verschiedene Disziplinen
auf. Doch wuBte man auch im Mittelalter um die Bedeutung des Liturgie-
beweises. Es « hat nie ein Zweifel dariiber bestanden, daB3 fiir die Feststel-
lung der Glaubensiiberzeugung einer bestimmten Periode der Kirchenge-
schichte unter den Quellen nicht die letzte Stelle den liturgischen Schriften
zuzuweisen sei ». So hat man z. B. in der Zeit der Friihscholastik « aus den

5 FEDERER [s. Anm. 3], 124-126 ; vgl. H. ScumipT SJ, Lex orandi, lex cre-
dendi in recentioribus documentis pontificiis. Periodica de re morali, canonica,
liturgica 40 (1951) 5-28 : « Manifestatio fidei in Liturgia eo fidelior ac certior est,
quo formula liturgica est antiquior ac magis essentialiter cum ipso centro cultus
connexa » (pag. 21).

6 DENZINGER, Enchir. 942 und 953.

7 Vgl. J. BRINKTRINE, Die Liturgie als dogmatische Erkenntnisquelle. Ephe-
merides Liturgicae 43 (1929) 44-51, bes. 45-47.

8 L. BEaupuiN OSB, Essai de manuel fondamental de Liturgie. Questions
liturgiques et paroissiales 3 (1913) 143.

? P. OppENHEIM OSB, Liturgie und Dogma. TG 27 (1935) 565.

10 Scumipt [5], 7 f.; selbstverstindlich kénnen nicht alle liturgischen Texte
unterschiedslos und auf die gleiche Weise als Argument herangezogen werden. Fiir
die unerliBlichen Differenzierungen, Prizisierungen und Unterscheidungen vgl.
ebd. 8 ff., 19-21; Cappuvns[2], 255, und vor allem den erwihnten Artikel von
BRINKTRINE und G. G. MEERSSEMAN OP, « Virgo a doctoribus praetitulata ». Die
marianischen Litaneien als dogmengeschichtliche Quellen. FZPT 1 (1954) 129-178,
bes. 130 f.



Besprechungen 449

Feinheiten der Liturgie scholastische Fragen zu lésen versucht ' ». Doch
hat die systematische Theologie je linger je mehr das argumentum ex
liturgia iibersehen und vernachlidssigt.

Die im vergangenen Jahrhundert einsetzende liturgische Erneuerung
hat auch einer Neubewertung der Liturgie als theologischer Erkenntnis-
quelle den Weg gebahnt. Dom Guéranger hat in seinem « Mémoire sur la
question de I'Immaculée Conception de la Tres Sainte Vierge» (1850) das
Prinzip « lex orandi, lex credendi» in einer sonst kaum gekannten Klarheit
und Konsequenz angewandt und dadurch nicht wenig zur Definierung des
Dogmas von 1854 beigetragen '*. Tatséichlich fiihrt denn auch Pius IX.
in seiner Dogmatisationsbulle « Ineffabilis Deus » vom 12. Dez. 1854 die litur-
gische Feier des Festes, die der theologischen Wissenschaft vorausging, als
Argument an. Und seither haben die Papste wiederholt auf den Liturgie-
beweis hingewiesen, so Pius XI. bei der Einfiihrung des Christkonigsfestes
in der Enzyklika « Quas primas » vom 11. Dez. 1925 und in der Apost. Kon-
stitution « Divini cultus » vom 20. Dez. 1928, so auch Pius XII. in den Enzy-
kliken « Divino afflante Spiritu » (20. Sept. 1943) und « Mediator Dei» (20. Nov.
1947), und bei der Definitio assumptionis B. M. V. in der Apost. Konsti-
tution « Munificentissimus Deus » vom 1, Nov, 1950 3,

Wenn im ausgehenden Mittelalter und bis in die Neuzeit hinein die
Liturgie als locus theologicus kaum mehr Beachtung fand, so hatte dies ver-
schiedene Griinde. Einmal war die Liturgie von Ort zu Ort teilweise so
verschieden, daf3 es bisweilen schwer fiel, das Gemeinsame herauszuschilen
und festzustellen, welches die Liturgie der Kirche schlechthin war, und was
Lokalritus. Sodann fanden sich die Theologen, welche an die klaren und
konzisen Begriffe der scholastischen Philosophie und der systematischen Dog-
matik gewohnt waren, in der liturgischen Terminologie nicht zurecht, welche
seit dem Altertum in der Liturgie heimisch ist, in Bild und Symbol spricht,
anschaulich und eindrucksvoll, oft auch miverstdndlich, und einer eigenen
Interpretation bedarf. SchlieBlich — und nicht zuletzt | — fehlten vielfach
die liturgischen Quellen, die Handschriften waren nicht erschlossen oder
standen nur in einer der Kritik nicht entsprechenden Form zu Verfiigung.

Das Bediirfnis, diese alten Quellen der Liturgiewissenschaft und der
Theologie iiberhaupt in kritischen Ausgaben zuginglich zu machen, dringte
sich immer gebieterischer auf. Es wurde klar erkannt, dal diese liturgischen
Biicher « un lieu théologique de premi¢re valeur» sind ',

11 A, LANDGRAF, Scholastische Texte zur Liturgie des 12. Jahrhunderts. Ephe-
merides Liturgicae 45 (1931) 211-213 ; der Autor erwdhnt einige Beispiele.

12 Vgl. L. RoBErRT OSB, Dogme et Liturgie : Dom Guéranger et la définition
du dogme de I'Immaculée Conception. Revue Bénédictine 33 (1954) 173-179; zu
beachten ist hauptsichlich § 4 des erwdhnten Mémoire : L'Eglise professe la doc-
trine de I'Immaculée Conception (p. 39-54), bes. 50 : « La liturgie, principal instru-
ment de la Tradition. »

13 OppENHEIM [9], 561 f.; ScuMIDT [10], 6 f.

14 BEAUDUIN [8], 144 ; vgl. C. CALLEWAERT, L'étude et 'esprit de la liturgie.
Sacris Erudiri. Fragmenta liturgica collecta (Steenbrugge 1940), 6 f. : « Les textes

29



450 Besprechungen

So rief auf dem 4. internationalen kath. GelehrtenkongreB 1897 in Frei-
burg/Schweiz U. Chevalier in seinem Referat: « La renaissance des études
liturgiques » und besonders A. Ebner im Vortrag : « Uber die gegenwirtigen
Aufgaben und Ziele der liturgisch-historischen Forschung»'® dazu auf,
die liturgischen Handschriften der verschiedenen Linder zu erforschen, alte
liturgische Texte zu edieren, friiher verdffentlichte Quellen kritisch neu her-
auszugeben und einen Codex liturgicus universalis oder ein Corpus litur-
gicum zu schaffen *°.

Wihrend schon vorher und besonders in der Folgezeit in England (die
Publikationen der Surtees und der Henry Bradshaw Society und des Alcuin
Club), aber auch in Frankreich (Chevaliers Bibliothéque Liturgique) zahl-
reiche liturgische Quellen publiziert wurden, fand der Plan Ebners in den
Lédndern deutscher Sprache kaum ein Echo, bis dann fast gleichzeitig zwei
Publikationsreihen eréffnet wurden: 1917 die Sammlung « Texte und Ar-
beiten. Beitrige zur Ergriindung des dlteren lateinischen christlichen Schrift-
tums und Gottesdienstes » durch Alban Dold OSB in Beuron (bis jetzt er-
schienen 48 Hefte) — und 1919 die « Liturgiegeschichtlichen Quellen und
Forschungen » durch Kunibert Mohlberg OSB in Maria Laach u. a.

Nach 60 Jahren méchten nun auch Freiburger Professoren einen beschei-
denen Beitrag zur Verwirklichung des in Freiburg vorgelegten Planes leisten.
Eben erschien der erste Band (« Der Rheinauer Liber Ordinarius. Anfang
12. Jh. ») einer neuen Reihe, die den Namen trigt : Spicilegium Friburgense.
Texte zur Geschichte des kirchlichen Lebens. » **

Die liturgischen Quellen sind umso kostbarer und wichtiger, je nidher

liturgiques admis par 1’Eglise & travers les ages — s'ils nous étaient assez connus —
suffiraient sans doute a eux seuls & établir la perpétuité de la méme foi catholique. »

18 Compte rendu du IVe Congres scientifique international des Catholiques I
(Fribourg 1898) 293-315 und 32-41.

18 Ebd. 35-39 ; vgl. dazu L. C. MOHLBERG, Nochmals Ziele und Aufgaben fiir
das Studium des christlichen Kultes (Rom 1957) 5.

17 Universititsverlag Freiburg. Im Geleitwort heit es: « Spicilegium Fri-
burgense bietet unverdffentlichte, bzw. schwer zugingliche Texte zur Geschichte
des kirchlichen Lebens, das sich nicht nur in den fachtheologischen Schriften, son-
dern auch in den Institutionen, in der Liturgie und in den Zeugnissen der christ-
lichen Frommigkeit kundtut. Weil das sittliche Streben und der Kultus im Dogma
wurzeln, sind diese Texte auch Quellen zur Kenntnis der Glaubensiiberlieferung.
Deshalb sollen sie den Theologen dadurch erschlossen werden, daB3 die Publika-
tionen dieser Sammlung neben dem kritischen Text eine literarhistorische Ein-
leitung, einen Kommentar und, wenn nétig, eine Ubersetzung (lateinische oder
internationale Sprache) bieten. »

Nichstens werden erscheinen : G. G. MEErRsSsEMAN OP, Der Akathistos im
Abendland : Ubersetzungen und Nachahmungen. Bd. I. Die Akathistos-Akoluthie
und die GruBhymnen. Bd. II. GruB-Psalter, Grufi-Orationen, Gaude-Literatur und
Litaneien. — M.-A. vaN DEN OuUDENRIJN OP, Gamaliel. Aethiopische Texte zur
Pilatusliteratur.

In Vorbereitung sind : Le dossier de I'Ordre de Pénitence au XIIIe¢ si¢cle. —
Sacramentarium Rhenaugience saec. VIII/IX. — Die Konstitutionen der Regu-
larkanoniker von Springiersbach und Marbach.



Besprechungen 451

sie dem Zentrum der Liturgie, der Eucharistie stehen. Darum nehmen die
Sakramentarien den ersten und vornehmsten Platz ein. Doch gerade die
Sakramentartexte sind noch nicht geniigend erschlossen oder liegen in unzu-
linglichen Ausgaben vor. Die Liturgiewissenschaft und die Theologie iiber-
haupt werden es darum dankbar begriiBen, wenn die dltesten und ehrwiir-
digsten Biicher der Liturgie verdffentlicht oder kritisch neu herausgegeben
werden.

Kunibert Mohlberg hat 1956 in Verbindung mit seinen Mitbriidern Leo
Eizenhofer und Petrus Siffrin eine neue Sammlung eréfinet : « Rerum eccle-
siasticarum documenta ». In der Series maior (Fontes) sind bisher das Sacra-
mentarium Veronense und das Missale Francorum erschienen ; angekiin-
digt werden das Gallicanum Vetus, das Sacramentarium Gelasianum, das
Sacramentarium Triplex aus St. Gallen (in Ziirich), das ambrosianische Sa-
kramentar von Biasca u. a.

Das « Sacramentarium Leonianum » !* ist im Grunde genommen weder
ein eigentliches Sakramentar noch kann es zu Recht « Leonianum » genannt
werden. Es ist vielmehr die dlteste uns bekannte Sammlung von MeBfor-
mularien einer Anzahl Feste der Monate April bis Dezember ; fiir gewisse
Tage bietet diese private Kollektion von « libelli missarum » mehrere For-
mulare. Papst Leo d. Gro3e kann unmdglich Autor des ganzen Buches, son-
dern héchstens einiger Gebete sein. Als Verfasser vieler Texte werden die
Péapste Gelasius und Vigilius genannt.

Die einzige Hs dieses dltesten Gebetsbuches der Kirche befindet sich
als Cod. 85 (friiher 80) in der Kapitelsbibliothek zu Verona. Aligemein wird
heute angenommen, da8 die Gebete im Laufe des 5. und 6. Jh. in Rom
(Kurie) entstanden sind. Die Papste haben meistens die Gebete fiir die jewei-
lige Eucharistiefeier neu formuliert. Die Konzepte wurden im Archiv auf-
bewahrt, zu « libelli » zusammengestellt und nach Bedarf von den rémischen
Presbytern verwendet.

Ein unbekannter Sammler hat eine Reihe solcher « Biichlein » abge-
schrieben. Die Sammlung als solche kann friihestens um die Mitte des 6. Jh.
entstanden sein. Die unziale Schrift wie die verschiedenen Hinweise, For-
mularzeichen, tironischen Noten etc. beweisen, daB das Veronense kein offi-
zielles liturgisches Buch war.

Die friitheren Ausgaben von Bianchini (von dem der Name « Leonia-
num » stammt), Muratori, Assemani, Ballerini (in der PL von Migne neu ge-
druckt) und Feltoe (Cambridge 1896) geniigten den Anforderungen der Kritik
nicht. Schon lingst wurde eine kritische Neuausgabe gewiinscht und bereits
1925 von Mohlberg in Aussicht gestellt.

Die Herausgeber haben sich die Aufgabe nicht leicht gemacht. In einer
115 S. umfassenden Einleitung beschreiben sie die Hs bis in alle Einzel-
heiten, die sprachlichen Eigentiimlichkeiten, Inhalt und Charakter des Buches

18 Sacramentarium Veronense (Cod. Bibl. Veron. LXXXV [80]). In Verbindung
mit Leo Erzenu6érer OSB und Petrus SIFFRIN OSB herausgegeben von Leo Cuni-
bert MoHLBERG OSB. — Casa Editrice Herder, Roma 1956. cxv-453S., mit
acht Tafeln.



452 Besprechungen

die Datierungsversuche etc. — Auf 170 Seiten wird der Text in meisterhafter
Form und mit allen wiinschbaren text- und sachkritischen Anmerkungen
(es wird z. B. angegeben, in welchen liturgischen Biichern die Formeln vor-
kommen) wiedergegeben. S. 173-203 werden verwandte Texte (wie der be-
kannte Rotulus von Ravenna) abgedruckt. Die mit sehr groBer Akribie er-
stellten Indices (Initienverzeichnis, Schriftstellen, Wortverzeichnis, Namen-
und Sachregister) umfassen 240 S. Sechs Photokopien schlieBen das Werk ab.

Das Werk ist sauber gedruckt und macht der Offizin Herder alle Ehre.
Druckfehler sind selten (z. B. LXII : ausschlieB-lich, doch ist; C: ambro-
sianischem ; 257 : conpages). — Die Liturgiewissenschaft wie auch die Patro-
logie, die Kirchengeschichte und die ganze theologische Wissenschaft sind
Mohlberg und seinen Mitarbeitern zu Dank verpflichtet, das dlteste Gebets-
buch der réomischen Kirche in so vorbildlicher Weise erschlossen zu haben.

Zu den altesten Dokumenten der Liturgie gehoren die Ordines Romani.
— Als man nach dem Niedergang der gallikanischen Liturgie im Franken-
reich daran ging, die romische Liturgie einzufiihren, erhielt man von Rom
die liturgischen Biicher, Sakramentare, Antiphonarien usw., die jedoch keine
(wie das Veronense) oder nur wenige (Gelasianum, Gregorianum) Angaben
fiir die praktische Gestaltung der verschiedenen Riten, sondern nur die litur-
gischen Texte boten. Man begann deshalb, die einzelnen Zeremonien, wie
Taufe, Weihen, Karwochenliturgie usw., in kleinen Biichlein oder Heften
zu beschreiben. Diese « Ordines Romani » wurden nach Gallien, Germanien
und anderswohin gebracht, dort den Gegebenheiten und Bediirfnissen des
Landes angepaBt und gleichsam als « Zeremonienbiichlein » benutzt.

So notwendig diese « Ordines » als Ergdnzung zu den liturgischen Text-
biichern waren, so unerlda@lich sind sie fiir das Studium der Liturgiegeschichte
und besonders der Sakramententheologie.

Die Ordines Romani muBten bisher miihsam in den Werken eines Cas-
sander, Hittorp, Mabillon, Bianchini, Marténe, Muratori, Gerbert, De Rossi,
Duchesne u. a. zusammengesucht werden, Eine Sammlung, eine kritische
Sichtung und Publikation war lingst dringendes Bediirfnis. Dieser Aufgabe
unterzog sich der vor Jahresfrist (2. Okt. 1956) verstorbene Professor und
Dekan der Theol. Fakultidt zu StraBburg, Msgr. Michel Andrieu, der in Frei-
burg/Schweiz einen Teil seiner Studien und am 2. Juni 1910 das Lizentiat
in der Theologie absolviert hatte.

Andrieu durchstéberte die Bibliotheken und Archive Europas und trug
in einer bewunderswerten Arbeitsleistung eine imponierende Reihe von Or-
dines zusammen. Bei seinem Tode lagen drei Binde seines groBartigen
Werkes vor: der vierte '* verlieB kurz darauf die Presse.

Im 1. Band (1931) hat A. das ganze handschriftliche Material eingehend
beschrieben und die Geschichte der Ordines skizziert. Im 2, Bd. (1948) wur-
den die OR 1-13 und im 3. (1951) die OR 14-34 publiziert. — Der vorlie-
liegende Bd. bietet die Ordines der Weihen (34-40), der Kirchweihe (39-44),

19 Michel ANDRIEU, Les Ordines Romani du haut moyen dge Bd.IV: Les
textes (suite) (Ordines XXXV-XLIX). (Spicilegium sacrum Lovaniense, fascicule
28.) — Louvain 1956. X1-543 p.



Besprechungen 453

der Kaiserkronung (45-48) und den bisher nicht bekannten « ordo qualiter
agatur in obsequium defunctorum » (im Index : « defunetorum »).

Nach der bekannten und bewidhrten Methode stellt A. Charakter, Ur-
sprung und Filiationen der Hss dar, beschreibt Inhalt und Geschichte der
einzelnen Ordines, vor allem ihre Besonderheiten (z. B. im 44. die « dili-
gentia », Zeremonie, bei der ein WeihrauchfaB3 im Schacht iiber dem Petrus-
grab aufgehingt wird) und gibt den Text mit einem ausfiihrlichen kritischen
Apparat wieder.

Durch sein Werk sichert sich A. einen Ehrenplatz neben einem Mabillon.
Mit Spannung wird als AbschluB des Werkes der 5. Bd. mit dem einzigen
und letzten Ordo 50 : « Ordo antiquus (auch « vulgatus») de anni totius
officiis ac ministeriis » erwartet.

Das Herz des liturgischen Jahres ist Ostern. Pascha, « Phase, i. e. tran-
situs Domini », ist « Ubergang » : Ubergang vom Tod zum Leben, von Siinde
zu Gnade. Aus dem Urfest der Christen, aus der Osternachtfeier, « mater
omnium vigiliarum », Gedichtnis des Kreuzestodes und der Auferstehung
zugleich, entwickelte sich das « triduum Christi crucifixi, sepulti, suscitati »
(Augustinus, Ep. 55, 14), dann die ganze Heilige Woche und das Kirchen-
jahr iiberhaupt.

Eine sinnvolle Liturgie-Erneuerung mufte im Zentrum beginnen. Darum
erfolgte im Jahre 1951 als erster Schritt einer Gesamtreform die Erneue-
rung der Osternacht, der’am 15. Mdrz 1956 (Generaldekret der Ritenkon-
gregation « Maxima redemptionis nostrae mysteria») der neue Ordo der
ganzen Karwoche folgte (« Ordo hebdomadae sanctae instauratus »).

Nun gibt der Professor der Liturgiewissenschaft an der « Gregoriana »,
Herm. Schmidt SJ, den Dozenten und Studenten der Liturgie ein wertvolles
Hilfsmittel zum vergleichenden Studium der Karwochenliturgie in die Hand 2°,

Nach einem Vorwort des Vice-Relators der hist. Sektion der Ritenkon-
gregation und einer Einleitung des Autors iiber die Bedeutung des Oster-
geheimnisses fiir Liturgie und Frommigkeit werden, z. T. in synoptischer
Zusammenstellung, die Texte des neuen Ordo, des Breviers, des Pontifikale
und des Missale geboten. Mit einem Blick kdnnen die vorgenommenen Aen-
derungen festgestellt werden.

Der zweite Teil umfaBt 14 Dokumente : Dekrete zur Einfiihrung der
erneuerten Osternacht und der neuen Karwochenliturgie, Antworten und
Entscheidungen der Ritenkongregation, darunter die bisher nicht verdffent-
lichte Weisung an die Herausgeber der liturgischen Biicher betr. Aenderungen
und Beifiigungen im rémischen Missale.

Im letzten Teil wird eine umfangreiche, 588 Nummern umfassende Bi-
bliographie iiber die Liturgie der Karwoche und ihrer verschiedenen Pro-
bleme verzeichnet, was den Band besonders wertvoll macht.

Wer die Liturgie der einzelnen Tage der Heiligen Woche, ihre Geschichte
und die sich ergebenden pastoralliturgischen Fragen studieren will, darf am
vorliegenden Buch nicht vorbeisehen. ANTON HANGGI

20 H. A. P. Scumipt SJ, Hebdomada Sancta. Vol.1: Contemporanei textus

liturgici, documenta Piana et bibliographia. Cum praefatione I. Loew CSsR., —
Herder, Romae 1956. X1x-300 p.



454 Besprechungen

Heilige Schrift

Gordon, Cyrus H. : Geschichtliche Grundlagen des Alten Testaments. —
Benziger Verlag, Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1956, 326 S., mit 4 Karten und
16 Bildtafeln. Berechtigte Ubertragung aus dem Englischen von Hans
MARFURT. Vorwort von Prof. Herbert Haac.

Der amerikanische Gelehrte Cyrus H. Gordon hat sich in der orien-
talistischen Welt einen Namen gemacht vor allem durch seine grundlegenden
Arbeiten auf dem Gebiete der wugaritischen Sprache und Literatur. Seine
Hauptwerke erschienen unter den Verdtfentlichungen des papstlichen Bibel-
institutes in Rom. Das vorliegende Buch ist eine deutsche Ubersetzung oder
vielmehr eine unter steter Mitwirkung des urspriinglichen Verfassers vor-
genommene Neubearbeitung seines in den Vereinigten Staaten erschienenen
Buches, das den Titel fiihrt : « Introduction to Old Testament Times. » Wie
von vornherein zu erwarten stand, erweist der Verfasser sich auch hier als
ein ausgezeichneter Kenner der Fachliteratur, was aber der Gemeinverstind-
lichkeit seiner Arbeit nicht im geringsten Abbruch tut. Unter fortwihrender
Beriicksichtigung der Kulturen und Literaturen der Nachbarvoélker, wird
hier die Geschichte des Volkes Israel in siebzehn Abschnitten dargestellt
von den Anfingen bis auf die nachexilische Zeit und bis auf « das Ende
der orientalischen Antike ». In einem Anhang iiber « Literatur und Ge-
schichtsschreibung im alten Orient » (S. 295-303) wird noch besonders hin-
gewiesen auf die « epischen » Elemente der altorientalischen Geschichtsschrei-
bung, die sich in den hebridischen Biichern des Alten Testamentes gelegent-
lich bemerkbar machten, auch da, wo der urspriinglich poetische Text in
eine Prosabeschreibung umgemodelt worden ist, um in dieser Neuprigung
in die heiligen Schriften aufgenommen zu werden. Dieses verhdltnismagig
kurzgefaBte Buch des bekannten Ugaritisten, ist wohl geeignet, den Leser
anzuregen zu einem besseren und tieferen Verstindnis der alttestament-
lichen Bibelbiicher. Und das diirfte dem Verfasser als Ziel seiner Arbeit
vorgeschwebt haben. M. A. vAN DEN OUDENRIJN OP

Albright, William Foxwell : Die Religion Israels im Lichte der archéolo-
gischen Ausgrabungen. Autorisierte Ubersetzung mit Nachtrigen des Ver-
fassers von Friedrich CorNELIUS. — Ernst Reinhardt Verlag, Miinchen-
Basel 1956. 269 S. ’

Der Wellhausianismus, der die alttestamentliche Exegese der letzten
Jahrzehnte des vorigen und der ersten dieses Jahrhunderts so weitgehend
beherrscht hat, ist nicht zuletzt von den Archidologen besiegt worden. Viele
in den alttestamentlichen Biichern enthaltene Nachrichten, in denen eine
hochoffizielle Wissenschaft noch zu Anfang dieses Jahrhunderts blo Mythen
und Sagen und Ahnliches erblicken wollte, werden jetzt auf Grund archio-
logischer Funde und Forschungen weithin wieder als durchaus vertrauens-
wiirdig betrachtet.



Besprechungen 455

Der bekannte Altertumsforscher William Albright, der an mehreren
Ausgrabungen personlich beteiligt war, bietet in diesem Buch eine umfas-
sende Darstellung der archiologischen Funde in Paldstina und anderswo
im Orient, soweit sie fiir den Bibelleser von Wichtigkeit sind. Sein Buch
ist flott geschrieben und sinngetreu iibersetzt und kann allen denjenigen
empfohlen werden, denen es an Zeit oder Gelegenheit gebricht, die verschie-
denen Ausgrabungsberichte jeweils nach ihrer Veréffentlichung zu verfolgen.

M. A. vaAN DEN OUDENRIJN OP

Gelin, Albert: Die Botschaft des Heils im Alten Testament. Aus dem
Franzosischen iibers. von Eleonore BEck. — Patmos-Verlag, Diisseldorf 1957.
108 S. [Originaltitel : « Les idées maitresses de I’Ancien Testament »).

Es ist sehr zu begriiBen, daB das Buch des bekannten franzdsischen
Alttestamentlers, das im Jahre 1952 erschien, nun auch den deutschspra-
chigen Lesern zur Verfiigung steht. Der Verfasser behandelt die grundle-
genden Themen des Alten Testamentes: Gott, VerheiBung, Bund, Kénig-
tum, Erlosung, Messias, Vergeltung, Siinde. Er zeigt, wie die alttestament-
liche Offenbarung sich dem in der Welt herrschenden Gesetz der Entwick-
lung angepaBt hat. Auch sie hat ihre Geschichte. Sie ist nicht in einem
einzigen Akt erfolgt, sie hat sich vielmehr von unvollkommenen Anfingen
aus entfaltet. Sie erreichte aber eine Hohe, die sie geeignet machte, in das
Neue Testament iibernommen zu werden. Das wird besonders in dem SchluB3-
kapitel iiber die nachexilische Gruppe der « anawim » deutlich. Diesen Repré-
sentanten der vollendeten alttestamentlichen Religiositdt wird in der ersten
Seligpreisung Jesu die Teilnahme an der neutestamentlichen Gottesherrschaft
zugesichert.

Viele Theologen werden dem Verfasser fiir diesen ausgezeichneten Grund-
riB der alttestamentlichen Theologie dankbar sein, Es ist erstaunlich, wie
viel wertvollstes Gedankengut hier auf engem Raum zusammengetragen ist,
Die Darstellung ist nicht mit formgeschichtlichen, literarkritischen oder reli-
gionsgeschichtlichen Untersuchungen belastet. Sie sind vorausgesetzt. Der
Verfasser beschrinkt sich weitgehend darauf, die gesicherten Erkenntnisse
der modernen Bibelwissenschaft vorzulegen, und 1468t immer wieder den Text
des Alten Testamentes zu Wort kommen. Der knappe und klare Stil des
Buches wird auch die breite Schicht der theologisch interessierten Laien
ansprechen. Es ist vorziiglich geeignet, die heute leider weithin bestehenden
Bedenken gegeniiber dem Alten Testament zu zerstreuen, und den neutesta-
mentlichen Leser davon zu iiberzeugen, da die religivse Gedankenwelt des
Alten Testamentes auch fiir ihn noch héchst aktuell ist.

K. GigeraTtas OP

Van Imschoot, P.: Théologie de I’Ancien Testament, II: L’Homme.
(Bibliothéque de Théologie, série I1I : Théologie biblique, vol. 4.) — Desclée
et Co., Paris-Tournai 1956. 1x-342 p.

Cesecond volume de théologie biblique par van I. mérite les mémes ¢loges
que le premier. Il est singuli¢rement dense, et en quatre chapitres, I’auteur



456 Besprechungen

a réussi & présenter ce qui concerne l'origine et la nature de I’homme (image
de Dieu, chair, Ame, souffle, esprit) ; sa vie et sa destinée (mort, survie,
séjour des trépassés, culte des morts) ; les devoirs de I'homme envers Dieu
(culte, prieére, veeux, fétes) et envers les hommes ; enfin le péché: celui
du premier homme, son universalité, la rétribution du bien et du mal,
expiation et pardon du péché. Si 'on compare cette somme a celle de Ed.
Jacob, elle apparait beaucoup plus fouillée et plus compléte, beaucoup
plus riche aussi en références bibliques et bibliographiques. Nous avons
particuliérement aimé 1’exposé relatif & I’amour du prochain (pp. 220 ss.)
et au respect de la vérité (pp. 255 ss.). Mais il est surprenant que v. I. n’ait
consacré qu’une page (pp. 105-106) a I'amour pour Dieu, dont on ne sait
ni la dénomination hébraique, ni la signification religieuse, psychologique
et morale. Le regretté M. Robert était beaucoup plus sévére que notre
auteur pour la « brillante hypothése » de S. Mowinckel (p. 188) sur la féte
annuelle de 'Intronisation de Yahvé. C. Sricg OP

Van Leeuwen, C. : Le développement du sens social en Israél avant 1’ére
chrétienne. (Studia Semitica Neerlandica, 1.) — Van Gorcum, Assen 1955.
247 p.

Ce volume — le premier d’une nouvelle collection, lancée par les Studia
Semitica Neerlandica, relative a la littérature et a la philologie sémitiques —
est le fruit d’'une thése élaborée sous la direction du professeur M. A. Beek ;
c’est dire sa qualité. Un chapitre liminaire ayant analysé les nombreuses
dénominations du « pauvre» biblique, l'auteur reléve toute la protection
accordée aux misérables par les textes sacrés: contre un appauvrissement
extréme d aux dettes, aux gages ou aux intéréts ; contre un esclavage a
perpétuité causé par l'indigence; contre l'exploitation du riche ou une
justice inique. La relation entre pauvreté et piété est moins vigoureusement
traitée que par A. Gelin ; mais, par contre, I’arriére-plan social de la litté-
rature sapientiale (les causes de la misére et I’appréciation du travail manuel)
apporte une lumiére relativement neuve et décisive. Sous le titre « La
charité », V. L. groupe un certain nombre de considérations sur I’hospitalité,
le droit des pauvres, les objets et les mobiles de la charité, voire méme la
charité dans le Nouveau Testament, qui sont assez superficielles. Nous le
chicanerions volontiers sur I'usage méme de ce terme « charité » pour désigner
les « ceuvres de miséricorde », ce que le rabbinisme appellera «les témoi-
gnages d'amour». Ce qui est dit de l'équivalence « justice-aumodne » est
insuffisant (cf. FrR. RoseNTHAL, Sedaka, Charity, dans Hebrew Union College
Annual, xx111, pp. 411-430). A juste titre, V. L. fait grand cas de I'ouvrage
de H. BOLKESTEIN sur la bienfaisance ; mais il aurait di tenir compte de
la mise au point de CL. Prfiaux dans la Chronique d'Egypte, 1944,
Pp. 281-290, et de l'ouvrage de R. SUGRANYES DE FRrRANCH, Etudes sur
le Droit palestinien (Fribourg 1946). L’apport le plus précieux de ce travail
réside dans I'analyse des notions et une exploitation exhaustive des textes,
souvent rapprochés des paralléles assyro-babyloniens et surtout égyptiens,
sans omettre ceux de Qumrin. C. Sricg OP



Besprechungen 457

Biblia Sacra iuxta Latinam Vulgatam Versionem ad codicum fidem
iussu Pii PP. XII cura et studio Monachorum Abbatiae Pontificiae S. Hie-
ronymi in Urbe O. S. B. edita, Vol. XI : Libri Salomeonis, id est Proverbia,
Ecclesiastes, Canticum Canticorum ex interpretatione S. Hieronymi cum
praefationibus et variis capitulorum seriebus. — Typis Polyglottis Vaticanis,
Romae 1957. xvI1-202 p.

Die Benediktinerkommission zur Herausgabe der lateinischen Vulgata,
die in Rom, in der pdpstlichen St. Hieronymus-Abtei ihren Sitz hat, konnte
dieses Jahr auf ihre fiinfzigjihrige Existenz zuriickblicken. Wurde doch am
30. April 1907, im Namen des damals regierenden Papstes Pius X., der Auf-
trag zu diesem Unternehmen dem Benediktinerorden erteilt in einem Schrei-
ben S. Eminenz Kard. Rampollas, des damaligen Prisidenten der Pipst-
lichen Bibelkommission.

Der vorliegende Band ist nun der elfte der bisher erschienenen. Abge-
sehen von schon frither verwendeten Handschriften werden im Vorwort
neun weitere aufgezihlt, die hier erstmalig auftreten. Darunter die wichtige
Hs 32 der Zentralbibliothek in Madrid, eine Hs, die im spanischen Biirger-
krieg unseligen Andenkens zugrunde gegangen ist, aber vorher photokopiert
und so dem Archiv der Kommission bereits einverleibt worden war. Nicht
viel anders erging es der hier ebenfalls erwdhnten Hs 7 der Stddtischen
Bibliothek in Metz, die 1944 den Zerstérungen des zweiten Weltkrieges zum
Opfer fiel, deren Photokopien aber bei der Erstellung der Biicher Ecclesiastes
und Hoheslied wichtige Dienste leisten konnten, weil es sich herausstellte,
daB gerade diese Hs eine von den sonst bekannten Handschriftenfamilien
mehr oder weniger unabhingige Textform darbot. Von den schon friiher ver-
wendeten und beschriebenen Hss treten der Cavensis und der Amiatinus auch
hier als Hauptzeugen auf; daneben fiir das Buch der Spriiche Paris, Bibl.
Nat. lat. 11553.

Die eigentlichen Textausgaben werden durch mehrere Praefationes ein-
geleitet, an erster Stelle natiirlich durch den bekannten Brief des hl. Hiero-
nymus an die beiden Bischéfe Chromatius und Heliodorus, die ihn bei der
weitlaufigen Arbeit finanziell unterstiitzten. Die besseren lateinischen Hss
schreiben indessen den Namen des erstgenannten Adressaten nicht « Chro-
matius », sondern « Cromatius ». In dieser Praefatio findet sich die oft zitierte
Stelle, an der Hieronymus bekannt gibt, er habe auf den Vulgatatext der
drei « Salomonsbiicher » insgesamt nur drei Arbeitstage verwendet, — was
immerhin fiir eine Ubersetzung dieser zum Teil recht schwierigen Biicher
wohl sehr wenig ist | Als zweite « Praefatio » hat man hier die Widmung an
Paula und Eustochius aufgenommen, die sich zwar nicht auf die Vulgata,
sondern auf die hexaplarische Revision des altlateinischen Textes bezieht.
Ein dritter Prolog wurde aus dem Kommentar des hl. Hieronymus zum Pre-
diger abgedruckt. AnschlieBend folgen die « Capitula » zum Buch der Spriiche,
und zwar in der lingeren und in der verkiirzten Form. Die gleiche doppelte
Tradition fiir die « Capitula » findet man weiter unten auch zu Anfang der
Textausgabe des Predigers. Fiir das Hohelied hatte man bloB den Text zu
bieten. Am Schlusse des Buches orientiert ein Anhang den Sachverstindigen
iiber die Sonderlesarten der Hs St. Gallen 194.



458 Besprechungen

In seinem offiziellen Schreiben vom 30. April 1907 an den damaligen
Abbas Primas des Benediktinerordens, Dom Hildebrand de Hemptinne, hatte
Kardinal Rampolla seine Erwartung ausgesprochen, da die Ordensmitglieder
« correspondano con alacre gioia e felice successo all’onorevole invito ». Die
elf bisherigen Binde der groBen Vulgataausgabe geben beredtes Zeugnis da-
von, wie sehr die gelehrten Monche dieser Hoffnung in vollem AusmaBe
entsprochen haben. M. A. vAN DEN OUDENRIJN OP

Elie le prophéte, I: selon les Ecritures et les traditions chrétiennes ;
II: au Carmel dans le Judaisme et I'Islam. (Les Etudes Carmélitaines.) —
Desclée de Brouwer, [Bruges] 1956. 271, 317 p.

Eine der interessantesten Figuren in der alttestamentlichen Heilsge-
schichte ist die des groBen Propheten Elias, der in einer entscheidenden
Epoche, im neunten Jahrhundert vor Christi Geburt, der Vorkdmpfer der
Jahwereligion im Nordreiche gewesen ist. Wihrend der Regierungszeit des
Ko6nigs Achab schwebte diese Religion in gréBter Gefahr. Die Koénigin
Jesabel, offenbar eine sehr energische Frau, deren Andenken sogar in der
Geheimen Offenbarung noch weiterlebt, leistete dem altkanandischen Ba’alis-
mus allen Vorschub und besoldete eine groBe Schar von Ba’alspropheten,
die sich nicht ohne Erfolg um die weitere Verbreitung ihrer Religion bemiih-
ten. Die eigentlichen Absichten der auslindischen Ko6nigin diirften letzten
Endes wohl nicht so sehr auf religiésem als vielmehr auf politischem Gebiete
zu suchen sein. Den damaligen Phéniziern, aus deren Fiirstenhause Jesabel
stammte, wird die ba’alistische Propaganda wohl nicht Selbstzweck gewesen
sein, sondern Hilfsmittel, um ihren EinfluB auf das wichtige israelitische
Hinterland sicher zu stellen und zu vergréBern. Den Ba’alspropheten aber
warf Elias, der Thesbite, die von ihm wohl nicht gegriindete, aber doch
beaufsichtigte und befehligte national-israelitische Kampfgruppe seiner « Pro-
phetensdhne » entgegen, deren Einflul unter Elias’ Nachfolger Elisaus noch
wachsen sollte. Tatsidchlich diirfte es diese Gruppe gewesen sein, die unter
der energischen Fiihrung des Elias und des Elisius dem Ba’alismus in Israel
Einhalt geboten hat, und der das Fortbestehen der Jahwereligion im Nord-
reich zu verdanken ist.

Das zweibdndige Werk ist eine schén ausgestattete Sammlung von Mono-
graphien mehrerer namhafter Schriftsteller. Im 1. Band riickt Jean Stein-
mann das Wirken des Propheten im 9. vorchristlichen Jahrhundert ins volle
Licht. Pére Boismard von der Jerusalemer Bibelschule beleuchtet die Nach-
wirkung des Elias im Neuen Testament. Drei weitere Mitarbeiter : Stiassny,
Moubarac und Louis Massignon skizzieren die Eliasfigur im nachbiblischen
Judentum und im Islam. Weitere fiinf: Gustav Bardy, Michel Hayek,
P. Hervé de I'Incarnation, Dom Botte und Th. Spasky, liefern patristische
und patrologische Beitriage zur Beleuchtung der Eliasfigur. Und zum Ab-
schlu8 behandelt Louis Réau die Ikonographie des thesbitischen Propheten.
Einige wohlgelungene Bilder zeigen dem Leser die verschiedenen Wirkungs-
stitten des Propheten, namentlich Horeb und Karmel.

Unter den Mitarbeitern des 2. Bandes treffen wir, etwas unerwartet,



Besprechungen 459

an erster Stelle den Basler Professor C. G. Jung. Seine AuBerungen bilden
den Auftakt zu den Abhandlungen von Charles Baudouin, P. Bruno de
Jésus-Mavrie, P. Rudolf Hendriks, P. Elisée de la Nativité und P. Louis-
Mavrie du Christ, die sich mit der Frage befassen, inwieweit und mit welchem
Recht die Karmeliter sich als Séhne und Nachkommen des grolen Thes-
biten betrachten diirfen. Diese Abhandlungen stehen unter dem evangeli-
schen Vorspruch « é&v mvebpatt xal Suvaper ‘“Hilov » und sind so gehalten, da
wohl auch der gute Pater Papebroch sich damit einverstanden erkliren
konnte. Einige sehr interessante Abhandlungen iiber den Propheten Elias
im nachbiblischen Judentum (P. Marie- Joseph Stiassny) und im Islam (Youa-
kim Moubarac und Louis Massignon) bilden den AbschluB. Es folgt noch
ein Anhang von Pierre Lambert: « Hérésies éliaques », dem man einen ge-
wissen Dokumentationswert nicht absprechen kann, der aber vielleicht
hier doch besser weggeblieben wire. Auch dieser 2. Band ist mit dreizehn
Bildern illustriert. M. A. vaN DEN OUDENRIJN OP

Spicq, C., OP: Agapé. Prolégomeénes a une étude de théologie néo-
testamentaire. (Studia Hellenistica, fasc. 10.) — E. Nauwelaerts, Louvain
1955. x11-227 p.

Seiner geplanten Darstellung der Agape im Neuen Testament schickt
der Verfasser hier eine sehr sorgfiltige Untersuchung iiber den Sprachge-
brauch und den Bedeutungswandel des Terminus dyande und seiner Derivate
dydmnoig bzw. dydmy voraus. Die Wortgruppe bezeichnet im klassischen Grie-
chisch eine iiberlegte und uneigenniitzige Liebe zwischen Vorgesetzten und
Untergebenen, die sich darin duBert, daB der Geliebte geachtet und geehrt
wird, daB ihm Gutes erwiesen wird und daB auf seine Wiinsche und auf
seinen Willen eingegangen wird, Fiir weitere Formen der Liebe liegen eigene
Ausdrucksweisen vor: otépyw und oropy? fiir die spontane Zuneigung unter
Blutsverwandten, épdew und ¥pwg fiir das sinnliche Begehren, guiéw und guiia
fiir die Freundschaft unter Gleichgestellten. In hellenistischer Zeit verlieren
sich die besonderen Merkmale dieser vier verwandten Wortgruppen ; sie
werden gleichbedeutend und bezeichnen jede Art der Liebe. Weitaus am
hiufigsten werden im profanen Griechisch @uAéw und guiia gebraucht. Man
stellt daher mit Uberraschung fest, daB in der Septuaginta vor allem &yandw
mit seinen Derivaten verwendet wird. Das erklart sich daraus, daB das Alte
Testament, wenn es von Liebe spricht, sehr oft die Liebe zwischen Gott
und Mensch meint, und daB &yawdo mit seinen Derivaten auf Grund der
urspriinglichen Bedeutung am ehesten geeignet war, die Liebe zwischen
Schopfer und Geschopf, wie die alttestamentliche Offenbarung sie schildert,
zum Ausdruck zu bringen. Der Sinngehalt dieser Wortgruppe erfuhr durch
ihre Aufnahme in die Septuaginta aber eine bedeutende Bereicherung, weil
die Liebe zwischen Gott und Mensch, die das Alte Testament verkiindet
und fordert, alle auBerbiblischen Vorstellungen weit iibertrifft. Die verschie-
denen Ziige dieser Bereicherung werden vom Verfasser duBerst eingehend
analysiert. Das auBerkanonische jiidische Schrifttum iibernahm den Bedeu-
tungsgehalt, den die Septuaginta der Wortgruppe gegeben hatte.



460 Besprechungen

Diese hochst eindrucksvollen « Prolegomena » berechtigen zu der Hoff-
nung, daB das Hauptwerk iiber die Agape im Neuen Testament ebenso sach-
lich und erschopfend ausfallen wird. Der Rezensent hat daher nur noch den
Wunsch, daB der Verfasser dieses wichtige Kapitel der neutestamentlichen
Theologie recht bald der Offentlichkeit zuginglich machen moge.

K. GieraTtHs OP

Bietenhard, Hans : Das tausendjidhrige Reich. Eine biblisch-theologische
Studie. — Zwingli-Verlag, Ziirich 1955. 174 S.

_ Als gliaubiger Christ mochte B. mit gleicher Entschiedenheit chiliastische
Schwirmerei und ein Nicht-ernst-nehmen von Apc. 20, 4-6 bekdmpfen
(134 u. d.). Vom Millennium (M.) erwartet sich B. die Auferstehung aller
entschlafenen und die Umwandlung der dann lebenden Glieder Christi. Fiir
die Gemeinde Jesu bricht also die Verkldrung an. Die Kirche ist nun keine
leidende, sondern eine triumphierende. Das M. stellt indes nur einen Teil
der Herrschaft Jesu iiber diesen Aon dar (70), die mit seiner Erhéhung
begann. Christus erscheint aber jetzt sichtbar auf unserer Erde. Die zwdlf
Apostel herrschen mit ihm sichtbar iiber die Nation Israel und die iibrigen
Glaubigen erfreuen sich einer nach auflen anerkannten Wiirde als Priester
und Konige. Die alttestamentlichen Prophezeiungen erfiillen sich nun reali-
stisch, nicht nur geistlich (126-144). Jesus errichtet demnach an Stelle der
Weltmacht « Tier » seine Weltmacht (122) und regiert sichtbar und unmittel-
bar iiber die ganze Erde (164). Den Ausdruck « Zwischenreich » fiir diese
Herrschaft Jesu lehnt B. ab. Doch de facto ist sie dies. Im Alten Bund gab
es eine irdische, im Neuen eine geistliche, im M. wird es eine geistlich-irdische
Theokratie geben. Die verklirten Christen erleben dann ein Stadium der
Vorvollendung. Sie bediirfen keiner paradiesisch fruchtbaren Erde (136),
weil sie offenbar keiner Speise mehr bediirfen. Was diesem Stadium der Vor-
vollendung einzig mangelt, ist die Umschaffung unserer Erdenbiihne, das
Aufhéren des gegenwirtigen Aons. So haben wir tatsichlich ein (reales,
sichtbares ?) Ineinander dieses und des kiinftigen Aons (70). Da « die ge-
liebte Stadt» (Apc. 20, 9) das terrestrische Jerusalem ist, wird neben der
Nation Israel (Rom. 11, 25; Apg. 3, 20 f.) auch ihre Stadt Jerusalem als
Hauptstadt des neuen Weltreiches Jesu eine nie gesehene Bliite erleben (137).
So vollendet sich Jesu messianischer Beruf an Israel (126)

Der Chiliasmus, so abwegig er sein mag, darf nach B. das Gute fiir sich
buchen, den Spiritualismus in der Deutung von Apc. 20, 4-6 bekimpft zu
haben (143).

Die Beweise fiir seine These entwickelt B. sorgfiltig. Zunichst aus
Apc. 20, 5: « Sie kamen wieder zum Leben ... das ist die erste Auferste-
hung ... ». Der Seher sieht hier keinen symbolischen Vorgang, sondern die
kiinftige Wirklichkeit selbst. Sofort kénnte man einwenden : wo wird in der
Apc. kein symbolischer Vorgang geschaut ? Der S. 52-65 aus dem dreifachen
Tagma der Erstandenen (1 Kor. 15, 23 f.) geholte Beweis zeigt durch sein
unsicheres, mageres Ergebnis, wie wenig in Wirklichkeit Paulus an eine
doppelte Auferstehung gedacht. Wenn nach B. (60) niemand vor Paulus
von einer doppelten Auferstehung spricht, dann wird eben Paulus nichts



Besprechungen 461

iiber sie aussagen (88), sonst hitte er sich klarer geiuBert. Mit unverklirten
Menschen hat Christus nach Ostern 40 Tage verkehrt. Folgt daraus etwas
fiir das M.? Kaum ! Dieser Verkehr beschrinkte sich auf unregelmdifige
Erscheinungen vor Getreuen! Im M. aber herrscht er dauernd, direkt, allen
sichtbar und mit ihm Millionen Verklarter (90-98). Mit B. wird man zwar
in Apg. 3, 20 f. eine wenig beachtete Parallele zu Rom. 11, 25 finden, doch
kaum etwas fiir ein irdisch-sichtbares Messiasreich fiir Israel folgern diirfen
(99-115). Verf. gesteht, daB3 die alttestamentl. Weissagungen, soweit sie von
einer Art irdischen Paradieses sprechen, oft leichter auf die neue Schépfung
(Apc. 21) als auf das M. (Apc. 20) bezogen werden kénnen (143). Somit
werden sich die irdisch-messianischen Weissagungen eben doch geistlich
erfiilllen oder im kiinftigen Aon. Es bleibt demnach als Argument fiir das
M. nur Apc. 20, 4-6 selbst. Da Johannes aber laufend symbolische Vorginge
und nicht die kiinftigen Ereignisse selbst schaut und das iibrige NT von
einem M. dieser Art nichts weiB, ist Apc. 20, 4-6 kein Beweis fiir eine dop-
pelte Auferstehung. Ja, einige Grundtatsachen des Christentums sprechen
direkt gegen sie : die Herrschaft des Todes, der Siinde und des Argernisses
bis zum Anbruch des neuen Aons. Auch Apc. 20, 7-10 spricht gegen ein M.
Wie konnte es bei einer solchen Herrschaft des sichtbaren Christus und
Millionen Erstandener zugleich gottfeindliche Miachte geben (Gog und Ma-
gog) ? Wir lehnen wahrlich nicht die Souverdnitiat der HI. Schrift ab (147 ;
151), wir wehren uns blo3 gegen eine irrige Auslegung von Apc. 20, 4-6.
Wie B. wird man als Katholik « trotz der groBen Autoritit Augustins fiir
die Unfehlbarkeit der kirchengeschichtlichen Interpretation » (128) diese
ablehnen. (Besser spricht man wohl von einer spiritualistischen Interpreta-
tion ; denn man konnte das M. als eine Periode der Kirchengeschichte ver-
stehen, die auf die Niederringung der Weltmacht « Tier » folgt.) Sicherlich
aber wird kein « Spiritualist » mit seiner Deutung « allerlei Weltherrschafts-
anspriiche der Kirche biblisch legitimieren » (8), sondern eine der dunkelsten
Stellen der Apc. aufzuhellen versuchen.

Warum hat der Verf. sich nicht gefragt, in welchem zeitgeschichtlichen
Zusammenhang unsere Apc. steht ? Satan darf sich fiir eine bestimmte Zeit
eines gewaltigen Staatsapparates bedienen, der damals der Weltkreis war.
Ein Kampf auf Leben und Tod droht dem kleinen Hauflein der Christen.
Apc. verheiBt da den Verfolgten den Sieg iiber den feindlichen Staat « Tier »
und seinen Propheten, iiber seine Hauptstadt und die verbiindeten Konige.
Sollte der Gemeinde wirklich entscheidend geholfen werden, muBte auch mit
Satan abgerechnet werden. Dieser wird (nur!) gefesselt. (Spiter kann er
wieder Macht erlangen. Auch dies spricht gegen das M.) Nach der Fesselung
Satans folgt eine Periode der Kirchengeschichte, wo sich die Gemeinde Jesu
ungehindert entfaltet, ohne von der Staatsmacht gestdrt zu werden. DaB
Satan sonstwie sein Unwesen treibt, ist zu erwarten. Die Vernichtung des
Tierreiches in der Messias-Schlacht und das anschlieBende Friedensreich
diirfen wir mit B. als eschatologische Facta betrachten. So war ja auch das
Gericht an Jerusalem ein solches Factum. Die Besiegung des Tieres ist ja
Typos des Endsieges Christi iiber jede gottfeindliche Staatsmacht. Ob und
wie viele ahnliche Auseinandersetzungen mit einem « Tier »-Reich die Kirche



462 Besprechungen

noch auszustehen haben wird, sagt Apc. nicht. Sie berichtet nur noch von
dem letzten Kampf Satans mittels Gog und Magog. Johannes will eben
seiner Generation Mut machen.

Bietenhards Buch mochte ich jedem Bibelwissenschaftler aufs wirmste
empfehlen. Es ist fliissig, klar und mit groBer Sorgfalt geschrieben, vermit-
telt eine Menge Anregungen und schirft den Blick fiir manche Fragen.
Indirekt aber hat B. dargetan, auf welch unsicherem Fundament seine Mil-
lenniums-Auffassung ruht. Auch dies war ein Dienst am Wort Gottes.

F. Kraursack OFMCap

Dogmatik — Moraltheologie

Cunningham, Francis L. B., OP : The Indwelling of the Trinity. A histo-
rico-doctrinal study of the theory of St. Thomas Aquinas. — The Priory
Press, Dubuque 1955. xvii-414 p.

Wieviel wurde schon iiber dieses groe Geheimnis der Einwohnung der
Dreifaltigkeit geschrieben, besonders auch in jiingster Zeit ! Obschon die
theologischen Interpretationen stark auseinander gehen, berufen sich doch
fast alle auf Thomas. Eine niichterne, streng historische Untersuchung iiber
seine Lehre ist also von groBter Aktualitit.

Aus dem Vergleich mit den Zeitgenossen geht hervor, da Thomas ein-
deutig die « ontologische Theorie » (besondere Gegenwart aufgrund der Wirk-
und statisch verstandenen Exemplarursache) des Albertus Magnus zuriick-
weist und sich der Summa fratris Alexandri anschlieBt. Innerhalb seiner
eigenen Werke ist zwar vom Sentenzenkommentar zur Summa eine gewisse
Entwicklung im Ausdruck (EinfluB des Sentenzenkommentars von Bona-
ventura) zu verzeichnen, inhaltlich aber bleibt die Lehre konstant. Dies wird
bekanntlich von nicht wenigen verneint, doch zeigt C. iiberzeugend, das die
besondere Gegenwart schon im Sentenzenkommentar formell als « per modum
obiecti, sicut cognitum in cognoscente et amatum in amante » definiert wird.
S. 322 f. betont der Verf. mit Recht, dal diese Gegenwart auch eine dyna-
mische Similitudo im Sinne der Exemplarursichlichkeit einschlieBt. —
Das Ergebnis der eingehenden und umfassenden Untersuchung ist héchst
befriedigend, die Methode sauber, scharfsinnig, nicht nur reine Wortanalyse,
sondern wirklich zum Kern der Sache vorstoBend.

Unsere Aussetzungen betreffen in erster Linie Nachldssigkeiten im Manu-
skript oder Fliichtigkeitsfehler bei der Durchsicht der Korrekturbogen, wie
z. B. die deutschen Zitate S. 30-31, 64, 228 ; der lateinische Text S. 69 u. a. m,

Ein einziger Punkt sei noch besonders erwihnt. Bei der abschlieBenden
Zusammenfassung auf S. 353 wird die Gabe der Weisheit als ratio formalis
der Einwohnung der géttlichen Personen bezeichnet., Wir glauben, daB diese
Formulierung nicht dem Ganzen der Lehre von Thomas entspricht und seine
Gedanken zu sehr vereinfacht. Die eigentliche ratio formalis ist auf der einen
Seite Gott selber, insofern er der Seele die Gnade und die damit verbundenen
Gaben eingieBt, die den Menschen befihigen, Gott zu lieben, wie er ist in
sich. Auf der anderen Seite besteht die ratio formalis eben in dieser Fihig-



Besprechungeu 463

keit, Gott, der aufgrund der Immensitit schon wirklich und substantiell
in der Seele gegenwiirtig ist, in entsprechender Weise zu genieBen. Der Verf.
scheint zu vergessen, daB Thomas die Wirklichkeit und Substantialitit der
gottlichen Gegenwart voraussetzt. Infolgedessen ist der Verweis auf die
franziskanische Lehre, dal die Liebe die Vereinigung mit dem geliebten
Gegenstand bewirke, nicht ad rem ! S. 128-132 u. passim. Die Tatsache der
Wirklichkeit und Substantialitit der Vereinigung in der Seele der Gerechten
braucht von der Lehre der Einwohnung nicht erklirt zu werden. Thomas
hat wohl nicht beabsichtigt, die Kraft, die uns fihig macht, Gott zu « be-
rithren » und zu genieBen, auf die Gabe der Weisheit als den letzten meta-
physischen Grund zuriickzufithren. Ferner ist das Formalmotiv der Gabe
der Weisheit etwas Geschopfliches (eine gewisse, von der Liebe verursachte
Konnaturalitit, eine neue und besondere Intelligibilitdt im géttlichen Objekt,
insofern es geliebt wird), kann also nie einen wirklichen und substantiellen
Kontakt mit Gott, wie er in sich ist, vermitteln. Genauer also wire es zu
sagen : die ratio formalis der Einwohnung der gottlichen Personen ist die
gottliche Liebe, insofern sie die Gabe der Weisheit hervorbringt, die den
Glauben vervollkommnet.

Trotz dieser Aussetzungen, die nichts Wesentliches im vorliegenden Werk
beriihren, sei der Verf. doch aufrichtig begliickwiinscht zur Griindlichkeit
und Genauigkeit seiner Untersuchung und zur tiefen und klaren Darstellung
der subtilen Lehre des hl. Thomas. C. WiLLiams OP

Lais, Hermann : Die Gnadenlehre des heiligen Thomas in der Summa
contra Gentiles und der Kommentar des Franziskus Sylvestris von Ferrara.
(Miinchener theol. Studien, II/3.) — Karl Zink, Miinchen 1951. XvI-244 S,

Dr. H. Lais, Professor fiir Dogmatik und Apologetik in Dillingen, hat
diese Arbeit auf Anregung von Professor Martin Grabmann als Habilita-
tionsschrift fiir die Universitit Miinchen verfaBt. Und weil in der Editio
Leonina dem Text der Summa contra Gentiles der Kommentar des Franziskus
Sylvestris von Ferrara als der klassische thomistische Kommentar beige-
druckt wurde, suchte er auch diesen nach der methodischen und inhaltlichen
Seite in seine Untersuchung mit einzubeziehen.

Der Verfasser hat sein Thema mit groBem Fleil und Scharfsinn nach
allen Seiten hin klar und griindlich durchgearbeitet. Er gibt im 1. Abschnitt
einen geschichtlichen Uberblick iiber die Entwicklung der Gnadenlehre in
der Hochscholastik und vergleicht dann im Verlauf der Abhandlung immer
die Lehre des hl. Thomas in der Summa contra Gentiles, in der Q. disp. de
Veritate und in der Summa theologiae miteinander. Auch die Thomas-
renaissance im 15. und 16. Jahrhundert wird gut beleuchtet. Im 2. Abschnitt
behandelt er einige Vorfragen iiber die Systematik des hl. Thomas, nimlich
die Entfaltung des Systems in seiner Gnadenlehre und die innere Begriin-
dung fiir diese Stellung der Gnadenlehre im 3. Buch der Summa contra
Gentiles, die er mit der umstrittenen Frage iiber das Desiderium naturale
in der menschlichen Seele nach der Wesensschau Gottes zu begriinden sucht.
Im 3. Abschnitt behandelt er den Inhalt der Gnadenlehre in der Summa



464 Besprechungen

contra Gentiles, immer im Vergleich zur Q. disp. de Veritate und zur Summa
theologiae. Er behandelt die Notwendigkeit der Gnade, Gnade und Willens-
freiheit, Unverdienbarkeit, Wesen, Wirkungen der heiligmachenden Gnade,
Gnadengaben (gratiae gratis datae), Gnade der Beharrlichkeit, Wiederher-
stellung des Gnadenstandes, Freiheit Gottes in der Ausspendung der Gnade,
zusammenfassende Wiirdigung. Der Verfasser ist ein treuer Schiiler des
hl. Thomas, ja, wie mir scheint ein « zu treuer », indem er auch das Desi-
derium naturale nach der Wesensschau Gottes mit fein ausgedachten Argu-
menten zu behaupten und zu beweisen sucht. Er will die von allen strengen
Thomisten abgelehnte Lehre beweisen, dafl der Mensch von Natur aus (also
abgesehen von der Gnadenordnung) ein Verlangen und eine Hinwendung
habe, das Wesen Gottes zu schauen. Er beruft sich dafiir auf die natiirliche
Willbegier des menschlichen Verstandes. Doch begegnet ihm dabei das MiB3-
geschick, daB er Cognitio und Visio in den zitierten Stellen vielfach mitein-
ander verwechselt und cognitio essentiae mit Wesensschau iibersetzt (vgl.
S. 42 ff.). Cognitio kann sowohl abstraktives wie intuitives Erkennen be-
deuten, und ebenso kann videre im strengen Sinn als intuitives, aber auch
im weiteren Sinn als einfaches abstraktes Erkennen gebraucht werden. Das
hat der Verfasser an den dort zitierten Stellen zu wenig beachtet, obwohl
immer noch ein kleiner Rest iibrig bleibt, der deutlich zeigt, da3 Thomas
an einzelnen Stellen ein Desiderium naturale nach der Gottesschau annimmt.
Der Verfasser meint, Thomas habe nicht daran gedacht, mit diesem natiir-
lichen Verlangen nach der Wesenserkenntnis irgendwie die Existenz Gottes
zu beweisen ; dieses Verlangen setze vielmehr erst ein, wenn die Existenz
Gottes als erster Ursache bereits feststehe (S. 45). Auch sei dieses natiir-
liche Verlangen des Intellekts nach der Wesensschau Gottes als erster
Ursache in keiner Weise ein natiirliches Verlangen nach der beseligenden
Gottesschau. Ebenso diirfe auch das natiirliche Verlangen des menschlichen
Willens nach Gliickseligkeit nicht mit diesem Streben des Verstandes nach
der Wesensschau Gottes als der ersten Ursache verwechselt werden. Die
zitierten Texte sprechen indes fast alle nur von einem Cognoscere, Scire,
Intelligere finem, causam primam, essentiam Dei, und wo ein Videre steht,
kann es allenfalls auch als einfaches Cognoscere aufgefa3t werden. Er faf3t
dann den Beweis des hl. Thomas seinen arabisch-jiidischen Gegnern gegen-
iiber (die lehrten, daB Gott fiir die niedrigen Intelligenzen véllig unzuging-
lich sei) also zusammen : Es ist unmoglich, daB ein natiirliches Verlangen
vergeblich sei ; nun hat aber der geschaffene Verstand das natiirliche Ver-
langen, die Substanz Gottes zu sehen ; also muf3 man notwendig sagen, da@3
es dem geschaffenen Verstand wenigstens maoglich ist, die Substanz Gottes
zu sehen. Man konnte freilich bezweifeln, ob ‘die Substanz Gottes sehen’
hier wirklich gleichbedeutend ist mit dem Ausdruck ‘die Wesenheit Gottes
schauen’, d. h. ob videre im strengeren oder im weiteren Sinn zu nehmen sei.

Um die Richtigkeit dieses Schlusses vor MiBverstindnissen zu sichern,
fiigt Dr. Lais mehrere Distinktionen an. — Erstens sagt er : Das natiirliche
Verlangen des Intellekts nach der Wesensschau Gottes als der ersten Ursache
diirfe in keiner Weise verwechselt werden mit dem Verlangen des Willens
nach der beseligenden Gottesschau (visio beata). Nur von dem im geschaf-



Besprechungen 465

fenen Intellekt begriindeten Verlangen nach der Erkenntnis der Existenz
und Wesenheit der ersten Ursache schlieBe Thomas auf die Mdglichkeit der
Wesensschau der ersten Ursache durch den geschaﬁenen Intellekt (vgl. S. 48).
Dazu moéchte ich bemerken :

Erstens scheint mir die scharfe Trennung vom Verlangen im Intellekt
und Willen ziemlich hinfillig ; denn wo im Intellekt eine natiirliche Hin-
wendung auf einen Gegenstand ist, da folgt eine solche naturnotwendig auch
im Willen, der ja nur die Kehrseite des Intellekts ist.

Zweitens scheint Professor Lais einen eigentlichen Strebensakt im Intel-
lekt anzunehmen. Das gibt es aber nicht. Das Strebevermdgen des Geistes
ist einzig und allein der Wille. Wenn Aristoteles und Thomas dem Intellekt
ein Streben zuschreiben, so besagt das genau das gleiche, wie wenn sie dem
Stein ein Streben nach dem Mittelpunkt der Erde als seinem Ruhepunkt
zuweisen. In beiden Fillen besagt dieses « Streben » nichts anderes als eine
Relatio tvanscendentalis der beiden zu ihrem Zielpunkt, also eine Relatio,
die nichts innerlich Neues zum Wesen der beiden hinzufiigt.

Drittens sucht der Verfasser S. 65 seine These zu retten mit der Unter-
scheidung zwischen visio essentiae causae primae, deren Moglichkeit philo-
sophisch beweisbar sei, und der visio beata essentiae Dei, die nur durch
den Glauben erkennbar sei. Aber diese Unterscheidung ist hinfdllig, denn
die Essentia Dei ist ein esse simplicissimum, actus purus, esse subsistens.
Wer eine Seite sieht, sieht das Ganze. Wer die Wesenheit Gottes als causa
prima schaut, sieht das Ganze und ist durch diese Schau eo ipso natur-
notwendig « beatus » mit allem, was dazu gehort.

Viertens ist die Behauptung (S. 66 ff.), daB das Desiderium naturale
nur die Mdglichkeit, nicht aber die Tatsache der besagten Gottesschau be-
weise, ebenfalls nichtig. Denn wo ein Desiderium naturale vorhanden ist,
da muf3 Gott naturnotwendig es auch erfiillen, wenigstens wenn die etwa
gestellten Bedingungen erfiillt sind. Die Moglichkeit der Visio beata der
Essentia Dei folgt von seiten des Objekts nach den aristotelisch-thomistischen
Prinzipien aus dem Umstand, daB das Objekt des Intellekts im allgemeinen
das Ens ist, das also auch Gott, das hochste Ens, unter sich begreift. Doch
kann der Philosoph nicht beweisen, daB das Licht des geschaffenen Ver-
standes soweit verstirkt werden konne, dall dieses der Wesensschau Gottes
proportioniert sei. Seite 76 gibt der Verfasser selbst zu, daB Thomas (in
der Summa contra Gentiles) die Visio beata, die der Ausgangspunkt fiir
seine Gnadenlehre ist, nicht mit dem Desiderium naturale, sondern mit der
iibernatiirlichen Offenbarung begriindet. Dies ist doch wohl ein Fingerzeig,
daB der hl. Thomas selbst nicht allzuviel auf dieses natiirliche Verlangen
gegeben hat, sonst miiBte er es doch gerade hier seinen ungldubigen Gegnern
gegeniiber zur Begriindung der iibernatiirlichen Ordnung beniitzt haben.
DaB iibrigens das Desiderium naturale ganz verschieden aufgefaBt wird,
zeigt er selbst Seite 77. Damit miissen wir die Lehre des Verfassers iiber
das Desiderium naturale visionis essentiae Dei, und sei es auch nur visionis
Dei ut causae primae, sowohl vom philosophischen als auch theologischen
Standpunkt aus entschieden ablehnen. Ich sage offen : Thomas ist an den
Stellen, wo er von diesem Desiderium naturale spricht, selbst nicht Thomist,

30



466 Besprechungen

weil er hierin seinen so klaren und sicheren, von Aristoteles iibernommenen
Prinzipien widerspricht. Ich kann mir das nur so erkldren, daB er sich an
den betreffenden Stellen unbewuf3t von seinen friiheren augustinisch-plato-
nischen Gedankengingen leiten lieB oder auch gerade solche Vorlagen
beniitzte. Ich weil mich mit dieser Stellungnahme einig mit fast allen groen
Thomisten der Vergangenheit und Gegenwart und setze mich damit auch
ganz bewuBt in Gegensatz zu meinem hochverehrten Lehrer P. Gredt, der
sich in seinen alten Tagen leider von einem seiner Kollegen verleiten lie(3,
hierin seine Ansicht zu dndern und seinen bisherigen klaren und sicheren
Weg zu verlassen. Im iibrigen diirfte diese Lehre auch kaum zu vereinen
sein mit dem, was das Vaticanum iiber die scharfe Trennung von der natiir-
lichen und iibernatiirlichen Ordnung und ihr beiderseitiges Wesen und Ver-
mogen sagt.

Abgesehen von den Ausfiihrungen iiber dieses Desiderium naturale
des geschaffenen Verstandes nach der Wesensschau Gottes kann ich dieses
Buch allen Theologen nur empfehlen. Besonders schitzenswert sind die
vielen Zitate aus den Werken des hl. Thomas und die Angabe der Stellung-
nahme der groBen fritheren und der vielen heutigen Thomisten und ihrer
Gegner zu den verschiedenen hier behandelten Fragen. In dieser Beziehung
ist das Buch eine ganz kostbare Fundgrube. Man kann nur staunen iiber die
groBe Belesenheit und die klare Darstellungsweise des gelehrten Verfassers.

H. SEEMANN OSB

Czerny, Johannes, OP : Das iibernatiirliche Verdienst fiir andere. Eine
Untersuchung iiber die Entwicklung dieser Lehre von der Friihscholastik an
bis zur Theologie der Gegenwart. (Studia Friburgensia, N. F. 15.) — Uni-
versititsverlag, Freiburg Schw. 1957. x1x-107 S.

In der Einleitung (S. vi) weist der Verfasser darauf hin, daB seine Unter-
suchung Vorarbeit fiir eine umfassendere systematische Darstellung der mitt-
lerischen Wirksamkeit der Glieder des mystischen Leibes sein soll. Unmittel-
bar moéchte die Arbeit zeigen, wie sich die LLehre vom Verdienst fiir andere,
die fiir das Verstindnis einer mittlerischen Wirksamkeit der Gliubigen von
Bedeutung ist, seit der Friihscholastik bis heute entfaltet hat.

In zwei ersten Abschnitten wird dargelegt, wie die Verdienststufen in
der Hochscholastik nach einigem Schwanken als meritum de condigno und
meritum de congruo unterschieden wurden, eine Abgrenzung, die sich durch-
setzte, auch wenn die nachtridentinische Theologie einiges noch niher ver-
deutlichte, und wie die Theologen der verschiedenen Epochen formal-metho-
disch das Problem des Verdienstes fiir andere aufgegriffen haben.

Das Kernstiick der Untersuchung bildet der dritte Abschnitt, in dem
die inhaltliche Entwicklung der Lehre besprochen wird. Nach den ersten
Anfingen in der Friihscholastik findet sie vor allem bei Thomas v. Aquin
eine ausfiihrlichere Darstellung, der besonders ndher begriindet, weshalb das
Verdienst fiir andere nur Kongruititsverdienst sein kann (S. 40-44). Wihrend
Thomas den seinsmifBigen Voraussetzungen im Verdienenden mehr Gewicht
zuschreibt — in der Summa I-IT q. 114 a. 6 ¢ betont er allerdings auch
die ordinatio divina —, herrscht bei Scotus eine mehr voluntaristische Auf-



Besprechungen 467

fassung vom Verdienst fiir andere vor (S. 47). Eine zweite Ausbildung er-
fihrt die Lehre vom Verdienst fiir andere in der nachtridentinischen Theo-
logie, und zwar am ausgeprigtesten bei Sudrez, der die verschiedenen mit
dem Verdienst fiir andere zusammenhingenden Fragen bespricht : Die Be-
griindung und die Bedingungen eines Kongruititsverdienstes (zu den letz-
teren gehoren der Gnadenstand und die allgemeine oder besondere Intention),
sein Objekt (alles, was-einer im Gnadenstand fiir sich verdienen kann und
dazu die erste Gnade), sein Verhiltnis zur Priadestination (S. 58-63). Im
18. und 19. Jahrhundert wird der Frage von den Theologen weniger Beach-
tung geschenkt. In unserer Zeit wird sie wieder mit mehr Aufmerksamkeit
besprochen, und zwar vor allem in ekklesiologischem und mariologischem
Zusammenhang, wie schon ein Blick auf die im reichen und sorgfiltigen
Literaturverzeichnis angefiihrten Arbeiten heutiger Theologen zeigt. — Ein
letzter Abschnitt sammelt die Schrift- und Viterstellen, die zur Begriindung
des Verdienstes fiir andere in der theologischen Tradition angefiihrt wurden.

Methodisch ist die Untersuchung sauber durchgefiihrt. Czerny hat alle
wichtigen Quellen — jedenfalls soviele als notig sind, um ein abgerundetes
Bild der Entwicklung zu erhalten — in chronologischer Folge eingesehen,
das Wesentliche herausgehoben und kritisch dargestellt. In der Zusammen-
fassung wird auch das Ungeniigende der bisherigen Losungen gut heraus-
gestellt, vor allem jene doppelte Auffassung des Wesens des Verdienstes fiir
andere, die zeigt, daB manches noch der Klirung bedarf, indem nach den
einen Theologen die eigenen Verdienste des Verdienenden fiir andere wirk-
sam werden, wihrend nach den andern — und das wohl mit Recht — die
Wirksamkeit des Verdienstes fiir andere eine eigenstéandige ist. Auf die Pro-
bleme, die sich heute im Zusammenhang mit dem Verdienst fiir andere etwa
in der Mariologie stellen, geht der Verfasser nicht sehr einldBlich ein. Das
148t sich insofern rechtfertigen, als eine Aufarbeitung dieser Fragen Stoff
fiir eine eigene Arbeit geben kénnte und in mancher Hinsicht iiber das Thema
hinausfiihrte. Nicht ganz klar ist uns, inwieweit der Verfasser der Meinung
ist, die Frage des Verdienstes fiir andere lasse sich in der Problemstellung,
wie sie sich allmihlich herausgebildet hat, noch weiter 16sen. Wir mdchten
meinen, ein fruchtbares Weiterfragen verlangte zunéchst eine neue Reflexion
iiber das, was Verdienst im primédr theologischen (und nicht juridischen)
Sinne ist. Vielleicht kénnte eine solche Reflexion iiber den ontologischen und
personalen Charakter des Verdienstes ndher begriinden, worin der wesent-
liche Unterschied eines Verdienstes fiir sich und eines Verdienstes fiir andere
besteht. Hinzukommen miite eine bibeltheologisch fundierte Theologie der
ekklesiologischen Heilsvermittlung und des Gebetes. Es wiirde sich dann
wohl auch zeigen (neben allem, was man ndher kliren und in der konkreten
Heilsordnung aufzeigen sollte), daB das, was im meritum de congruo fiir
andere an Unschirfe mitgegeben ist, zum Teil wenigstens in der Natur der
Sache selber liegt, indem es in der Heilsvermittlung fiir andere wie im Gebet
um ein Unwigbares geht (was schon der Hinweis auf die Freundesstellung
zu Gott als Fundament dieses meritum bei den alten Theologen zeigt), in
dem Freiheit und Notwendigkeit als Freiheit und Notwendigkeit der Liebe
im héchsten MaBe gegeben ist. M. Lourer OSB



468 Besprechungen

Kirchengeschichte

Miiller, Iso, OSB : Die karolingische Luciusvita. — 85. Jahresbericht
der hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden, Jahrgang 1955. Chur 1956,
S. 1-51. :

— Zur karolingischen Hagiographie. Kritik der Luciusvita. — Schweizer
Beitrage zur allgemeinen Geschichte 14 (1956), S. 5-28.

Der gelehrte Disentiser Ménch P. Iso Miiller hat sich schon 6fters mit
Studien befaB3t, die um den hl. Lucius kreisen. In der vorliegenden Mit-
teilung unternimmt er eine kritische Ausgabe der karolingischen Vita B. Lucii
Confessoris, in welcher er sowohl im Text wie vor allem in den Anmerkungen
und im Kommentar erhebliche Fortschritte iiber seine Vorginger hinaus
erreicht. Seiner Edition liegen die St. Galler Handschriften 567 (vermehrt
um die Korrekturen einer spitern Hand) und 566 und die Einsiedler Hand-
schrift 257 zugrunde. Die Ausgabe ist genau und zuverldssig. Der Text
wurde, abgesehen vom Variantenapparat, mit einer fast iiberreichen Fiille
von Anmerkungen ausgestattet, in welchem die Zitate aus der Heiligen Schrift
und andern Quellen genau nachgewiesen werden ; obwohl sich bei genauerem
Zusehen noch der eine oder andere Nachtrag liefern lieBe, verdient die hier
geleistete Arbeit groBe Anerkennung. In einem umfangreichen Anhang
duBert sich der Herausgeber iiber Sprache und Stil, Inhalt und Theologie
der Vita, wobei er mit philologischer Akribie vorgeht. Als Verfasser der
Vita diirfte ein weiter nicht bekannter Churer Kleriker in Betracht kom-
men, nachdem sich fiir die Verfasserschaft der Bischéfe Remedius oder
Victor keine zwingenden Griinde erbringen lassen. Jedenfalls ist die Vita
etwa um das Jahr 800 herum anzusetzen.

Der Artikel « Zur karolingischen Hagiographie » wertet die Edition nach
der historischen Seite hin aus. Es wird der Versuch gemacht, die Lucius-
vita auf ihre geschichtliche Zuverlissigkeit hin zu priifen. Im Hinblick auf
die romanhafte Gestaltung der Vita waren zum vornherein keine sehr ermu-
tigenden Ergebnisse zu erwarten. Trotzdem féllt bei genauerer Untersuchung
manche wichtige Einsicht ab. Dazu rechne ich vor allem die Erklirung,
weshalb die Vita den hl. Lucius einen Kénig von Britannien (= England)
sein 1dBt, ein MiBverstindnis fiir eine Regio Britannia in Churritien. Ge-
schichtlicher Hintergrund wird in der Szene von der Luziensteig, in der
Brunnenepisode und in der Erzdhlung von den « Gétterkilbern » sichtbar.
Auch fiir die Geschichte der Christianisierung von Chur und Ritien 18t
sich bei vorsichtiger Handhabung der Quelle etliches gewinnen. Was irgend-
wie aus der Vita herauszuholen war, hat der Verfasser dank seiner groBen
Kenntnis genau herausgearbeitet und verzeichnet. Hoffen wir mit ihm, daB
die neuen Ausgrabungen in Chur neues Licht auf das Leben und die Bedeu-
tung des hl. Lucius werfen. D. Pranzer OP



Besprechungen 469

Vecsey, Ludovicus : Callixti III Bulla orationum. Ex codice originali
Reg. Vat. eruta atque cum introductione in relatione ad pulsationem meri-
dianam instructa. Editio bilinguis - latina et hungarica. Ed. secunda. —
[Selbstverlag] Appenzell 1955. 57 p.

Vecsey, Lajos : Hunyadi. — [Selbstverlag] Miinchen 1956. 332 p.

Der in Teufen (Kanton Appenzell) lebende ungarische Historiker Prof.
Dr. phil. Ludwig Vecsey widmet sich seit Jahren der Erforschung des Ur-
sprunges des Mittags-Angelus-Liutens, dessen Fiinf-Jahrhundertfeier, die
auf 1956 fillt, in vielen Lindern begangen wurde. Nach landldufiger Auf-
fassung wurde das mittigliche Ave-Léuten zur Erinnerung an den Sieg iiber
die Tiirken bei Belgrad anno 1456 eingefiihrt, einen Sieg, der dem ungarischen
Feldherrn Johann Hunyadi und dem hl. Johannes von Capistrano, dem
groBen franziskanischen Kreuzzugsprediger, zu verdanken war. Wie jedoch
die einschligigen Forschungen Vecsey’s beweisen, verhdlt sich die Sach-
lage anders. — Papst Kallixt III. erkannte klar die Gefahr, die dem christ-
lichen Europa durch die Kraft und Eroberungslust der osmanischen Tiirken
drohte. Es gelang ihm jedoch nicht einmal nach dem Falle von Konstan-
tinopel (1453), die Fiirsten und iibrigen Staatslenker Europas zur Einsicht
und zu gemeinsamen SchutzmaBnahmen zu veranlassen. — Der Papst ver-
offentlichte nun am 29. Juni 1456 die sogenannte Gebetsbulle. Diese ver-
ordnet, daB in simtlichen Kirchen des katholischen Erdkreises zu Mittag
die Glocken geldutet werden sollen, um die Christen angesichts der groBen
Bedrohung zum Gebet zu mahnen. Ferner wird darin fiir den ersten Sonntag
jedes Monats eine Prozession vorgeschrieben, wobei das Volk durch Predigt
zur Einkehr und zum Gebet aufzufordern sei. — Nur der mit hinreiBender
Begeisterung wirkende Kreuzzugsprediger Johannes v. Capistrano und der
ungarische Feldherr Johann Hunyadi erkannten die Gefahr. Sie eilten mit
ihren Truppen zum Entsatz der damals hochwichtigen ungarischen Grenz-
festung Belgrad, und es gelang ihnen am 21. und 22. Juli 1456, das unter
personlicher Fithrung des groBen Eroberers Sultan Mohammed II. stehende,
dem ihrigen dreifach iiberlegene und vortrefflich ausgeriistete osmanische
Heer in die Flucht zu schlagen und so das Abendland fiir etwa 70 Jahre
vor jeder ernsten Tiirkengefahr zu bewahren. — Das Mittagsliuten, in
manchen Gegenden noch jahrhundertelang « Tiirkenlduten » genannt, ent-
stand also nicht im Gefolge, sondern ist als Gebetskreuzzug in gewissem
Sinne die Voraussetzung des drei Wochen nach seiner Verordnung errungenen
Entscheidungssieges bei Belgrad. — In seiner kurzen lateinisch und unga-
risch verfaBten, durch Papst Pius XII. belobigten Abhandlung und aus-
fiihrlich in seinem ungarisch geschriebenen, insbesondere dem Helden Hun-
yadi, aber auch der weit ausgreifenden Titigkeit des hl. Johannes von
Capistrano gewidmeten Werk schildert der Verfasser auf Grund sorgfiltiger
Quellenforschung diese Tatsachen und Ereignisse auf einem weitliufigen
geschichtlichen Hintergrund. N. PFEIFFER



470 Besprechungen

Gesammelte Aufsdtze zur Kulturgeschichte Spaniens, 12. Bd. In Ver-
bindung mit E. ScuramM, G. SCHREIBER u. J. Vives hrsg. v. Johannes
VINCKE. (Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft, 1. Reihe, 12. Bd.) —
Aschendorft, Miinster W, 1956. 232 S.

Den Hauptteil des Bandes bestreitet W. Briiggemann mit seiner Arbeit :
« Die Spanienberichte des 18. und 19. Jh, und ihre Bedeutung fiir die For-
mung und Wandlung des deutschen Spanienbildes» (S. 1-146). Die Auf-
klirung und vor allem deren Vertreter in Frankreich (Voltaire, Montesquieu)
schufen «die schwarze Legende » von Spanien. Auch die protestantischen
Streitschriften, ja auch die in Basel 1543 gedruckte Kosmographia Sebastian
Miinsters verzeichneten den spanischen Typ. Das Land galt einfach als das
Eldorado der « scholastischen Grillen » (S. 28), Die Wendung brachten die
Studien Herders (seit-1792) und die groBe Spanienreise Wilhelms von Hum-
boldt (1799). Des letzteren Schilderung von Montserrat hat Goethe in seinem
Faust verwertet. Auch die beiden Schlegel sind von Bedeutung. Von den
spdteren Vertretern werden die beiden katholischen Geistlichen Alban Stolz
und Franz Lorinser, die ein ideales Spanien als Vorbild fiir Europa dar-
stellten, ausfiihrlich charakterisiert. Der Verf. fiihrt die Linie bis Carl Justi
und Heinrich Finke fort.

AnschlieBend hebt H. Juretschke die 1805 beginnende Einwirkung des
Deutschspaniers Johann Nicolaus B6hl hervor, der A. W. von Schlegel ver-
pflichtet war (S. 147-191). Allgemeine Beziehungen der spanischen Minne-
sanger zu Dantes Divina Comedia deckt M. de Montoliu auf (S. 192-199).
Das Inventar von Zaragoza aus dem Jahre 1317 hitte einen noch gréBeren
Kommentar erfordert (S. 200-208). Am Schlusse referiert J. Vincke iiber das,
was seit 1940 bis 1955 iiber « Die Juden im mittelalterlichen Spanien » ge-
forscht und geschrieben wurde. Obwohl ein zusammenfassendes Register
fehlt, darf sich doch auch dieser 12. Band gut sehen lassen.

Iso MULLER OSB

Brotschi, Wilhelm : Der Kampf Jakob Christoph Blarers von Wartensee
um die religiése Einheit im Fiirstbistum Basel (1575-1608). (Studia Fribur-
gensia, N. F. Bd. 13.) — Universititsverlag Freiburg Schw. 1956. xx11-158 S.

Vorliegende Dissertation will keine Biographie sein, sondern behandelt
nur die Titigkeit Blarers als Fiirstbischof. Diese Einschrinkung erwies sich
durchaus als gliicklich. Zuerst spricht der Verf. iiber das rein defensive
Biindnis Blarers mit den VII katholischen Orten (1579), dann iiber den Ver-
trag mit der Stadt Basel (1585), der die Rekatholisierung des Laufentals
und des Birsecks einleitete. Am meisten fesselt der Kampf in der Residenz-
stadt Pruntrut, wo Blarer nur die landesherrliche Gewalt geltend machen
konnte, da der Erzbischof von Besangon hier die geistliche Jurisdiction inne-
hatte. Das Wirken der Kapuziner und besonders der Jesuiten spielte eine
bedeutende Rolle. Ein besonderes Kapitel ist dem Kampf Blarers um das
Miinstertal gewidmet. Der Bischof wollte Biel an Bern abgeben, um dafiir
das Miinstertal zu erlangen, was aber an den Bernern scheiterte. Auller den
Darlegungen iiber die groBe Kirchenpolitik finden wir zahlreiche Hinweise



Besprechungen 471

iiber Bruderschaften, Pfarrbiicher, Rosenkranz, das Vierzigstiindige Gebet
sowie das fromme Betrachten des Bischofs zur monastischen Mitternachtszeit.

Dissertationen verlangen keine iiberwiltigende Problematik, aber eine
saubere und klare Arbeit. Das hat der Verf. voll geleistet. Diese Leistung
ist umso mehr anzuerkennen, als das behandelte Gebiet heute unter ganz
anderen politischen Gesichtspunkten gesehen werden muB, Das verlangt
Einsicht in viele Archive und eine zerstreute Literatur. Auszusetzen ist nur
das Fehlen eines Registers, das neben den vielen politischen Belangen und
personalen Nachrichten auch das religiose und kulturgeschichtliche Material
in Stichwortern angegeben hitte. Iso MtULLER OSB

Zwetsloot, Hugo, SJ : Friedrich Spee und die Hexenprozesse. Die
Stellung und Bedeutung der Cautio criminalis in der Geschichte der Hexen-
verfolgungen. — Paulinus-Verlag, Trier 1954. 345 S.

DaB sich in der christlichen Welt des ausgehenden Mittelalters und der
frithen Neuzeit ein Wahn von der Grausamkeit des Hexenaberglaubens hat
austoben konnen, ist ein Geheimnis, dem man mit Schaudern gegeniiber-
steht. In diesem Dunkel war Friedrich v. Spee Lichtgestalt und Hoffnung.
Dies darzustellen, hat sich der Verfasser in elf Kapiteln, erginzt durch acht
zeitgendtssische Abbildungen, zur Aufgabe gemacht. — Der Hexenwahn geht
zuriick auf abergldaubische Vorstellungen und Gebrdauche im Heidentum. In
der karolingischen Zeit bekdmpften Kirche und Staat diesen Aberglauben.
Eine bedeutende Anderung trat im hohen Mittelalter durch den Hexen-
begriff der Scholastik und die Inquisition ein, die einen ungeheuren Auf-
schwung der Hexenverfolgungen bewirkten. Z. meint, daB sich Thomas-
Schriften bestimmt férdernd auf den Hexenwahn ausgewirkt hitten, und
verweist auf die Summa Theol. II-II 95, 2; II Sent. d. 8, q.1, a. 4 und
auf De Potentia q. 6, a. 8, ad 5. — Nach der Darstellung des Hexenwesens
und der Hexenverfolgungen zeichnet der Verfasser Spees Leben und bespricht
sein Werk iiber den HexenprozeB («Cautio criminalis »). Um Schwierig-
keiten mit den katholischen Fiirsten zu vermeiden, wurde Spee von seinem
Orden keine Unterstiitzung zuteil. Man legte ihm sogar nahe, den Orden
zu verlassen, nachdem ihm die Moralprofessur in Paderborn wegen der Ver-
offentlichung seines Werkes genommen worden war. Friedrich v. Spee blieb.
Heute darf ihm sein Orden dankbar sein. Der mutige Kampfer starb 44jihrig
als Opfer der Nichstenliebe bei der Pflege von Pestkranken. — AnschlieBend
schildert der Verfasser in Anlehnung an die Cautio criminalis sehr anschau-
lich die Hexenprozesse, ohne einer Sensation zum Opfer zu fallen, was in
dieser Materie leicht moglich und schon &fters geschehen ist. Die Kapitel
iiber die unschuldigen Opfer, die Verantwortlichen, die Folter, die Indizien
und Denunziationen geben ein gutes Bild iiber die Nichtswiirdigkeit und
triigerische Zweideutigkeit dieser Prozesse. In den zwei letzten Kapiteln
untersucht Z. die Stellung Spees zum Hexenaberglauben und meint, daB
der Verfasser der Cautio criminalis im letzten mit sich selber noch nicht
im klaren war. Spee schrieb iiber die Hexenprozesse, iiber den Hexenaber-
glauben plante er ein zweites Buch. Vielleicht wire aber Spee dann selber



472 Besprechungen

dem Hexengericht zum Opfer gefallen. — Die Wirkung der Cautio criminalis
war anfinglich gering und ziindete nur fiir kurze Zeit in Spees unmittel-
barer Umgebung. Trotzdem hat sie viel zur Aufklirung der Geister im
17.-18. Jahrhundert beigetragen und damit zur Beendigung des Hexen-
wahnes im 18. Jahrhundert. — Der vollstindige Bericht eines Hexen-
prozesses, Texte aus Hexenakten, eine Literaturangabe zur Geschichte der
Hexenprozesse und ein Namen- und Sachregister bilden den wertvollen
SchluB3 dieses guten Buches, dem man aber in sprachlicher Hinsicht da und
dort einen besseren deutschen Uberarbeiter — Z. ist Hollinder — und etwas
von der Formulierungskraft Friedrich v. Spees wiinschte.

U. MaruGG SAC

Bierbaum, Max : Nicht Lob, nicht Furcht. Das Leben des Kardinals
von Galen nach unverdffentlichten Briefen und Dokumenten. — Regens-
berg, Miinster 1955. 222 S.

Der Verf. entwirft hier ein sorgfiltig gearbeitetes Lebensbild des durch
den Kulturkampf des « 3. Reiches » gro3 und beriihmt gewordenen Kardinal-
Bischofs von Miinster. Dabei werden vor allem bisher unveréffentlichte
Quellen benutzt (Briefe, Briefe seiner Mutter und private Aufzeichnungen
seiner Geschwister). So wird die innere Gestalt des Menschen, Christen und
Kirchenfiihrers auf besonders wahre und lebendige Weise sichtbar gemacht.
Mit Bewunderung verfolgt man, wie auf einem verhdltnismadBig einfachen
natiirlichen Untergrund eine religiose Personlichkeit emporwichst, die in
der Kirchengeschichte Deutschlands ihren markanten Platz einnimmt. Als
unerschrockener Kiampfer gegen das Hitlerregime und als einer der profilier-
testen Zeugen des « anderen Deutschland » ragt Kardinal von Galen jedoch
weit iiber den rein religiosen Bereich hinaus. Man ist dem Verf. dankbar,
daB er diese Dinge ins Gedédchtnis der allzu VergeBlichen zuriickruft und
der vom « deutschen Wirtschaftswunder » verziickten Nachkriegsgeneration
die kaum vergangene Zeit vor Augen fiihrt, wo man fiir die Verteidigung
von Religion und Freiheit mehr als eventuell bloB seinen Stimmzettel ein-
setzen muBlte. — Ein Rezensent von Fribourg bedauert natiirlich, daB sich
offenbar nichts an Bemerkungen iiber Leute und Verhiltnisse vorfand, wo-
mit man dem Abschnitt « Student in Freiburg in der Schweiz » wirkliches
Fribourger Kolorit hitte geben konnen. J. F. GRoNER OP



	Le double usage du verbe être

