Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Artikel: Der Zweck in Religion und Moral
Autor: Antweiler, Anton
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761522

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANTON ANTWEILER

Der Zweck in Religion und Moral

Zu Kants « Religion innerhalb der Grenzen der blofen Vernunft »

Wie Religion und Moral sich zueinander verhalten, das zu unter-
suchen ist unerldBlich fiir jede Philosophie, die das Ganze des Menschen-
lebens innerhalb des Weltalls zu sehen sich bemiiht. Auch Kant hat sich
damit befal3t, wenn auch spit und vielleicht nur zégernd. Spit, erst nach
der Vollendung der kritischen Hauptwerke, 1793 ! ; nur zogernd, nicht
etwa deswegen, weil er unreligios oder widerchristlich gewesen wire —
von beidem trifft das Gegenteil zu —, sondern deswegen, weil sich an
der Auffassung iiber die Religion entscheiden muBte, was sein kritisches
System zu leisten vermochte und weil er gerade in der Frage nach der
Religion am empfindlichsten sowohl gegen iibertreibende Metaphysiker
und einschrinkende Empiristen, als auch gegen reizbare Afterdiener der
Religion stand. Umso mehr ist es lehrreich, seine Auffassung dariiber
kennenzulernen, nicht nur, um tiefer in den Aufbau seines Systems hin-
einzuschauen und dessen Grenzen zu erfassen, sondern auch, um Gelegen-
heit zu haben, iiber das Verhiltnis von Religion und Moral nachzudenken,
nicht nur nach der Auffassung von Kant, sondern iiberhaupt. Will man
namlich versuchen, Kant gerecht zu werden, mull man sich zunichst
darum bemiihen, sein Anliegen innerhalb seines Systems und seiner Zeit
zu verstehen ; sodann aber auch darf man zusehen, inwiefern seine Auf-
fassung sich mit der « Religion und Moral iiberhaupt », das will sagen,
mit dem Wesen des Menschen vertrigt.

DaB fir Kant Religion, als gestiitzt auf Dogmen, die eine Meta-
physik voraussetzen, und Moral, als reine praktische Vernunftlehre,

1 Die Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft ; zitiert wird nach
der Ausgabe von Karl Vorlinder, Meiner, Leipzig 1937° (Philosophische Bibliothek,
Bd. 45). Die Zahlen geben Seite und Zeile an.

18



274 Der Zweck in Religion und Moral

schwer aufeinander zu beziehen waren, ist einleuchtend. Dal3 er versucht
hat, das zu tun, zeigt, wie ernst ihm die Religion und wie wichtig ihm
dieses Anliegen gewesen ist. Zu sehen, wie er es getan hat, ist aufschluf3-
reich in Hinsicht auf seine Grundgedanken insgesamt. In der Schrift
iiber die Religion hat er diese in so konzentriertem Destillat dargeboten,
dal} es schwer ist, dieses zu analysieren, und in der Vorrede zu dieser
Schrift hat er die Gedanken so zusammengeballt, dall man sie als ver-
kniuelt bezeichnen und sagen darf, dal es einiger Miithe bedarf, auch
nur zu versuchen, sie zu entwirren. Das mag darin begriindet sein, daf3
Kant eine verschnorkelte Ausdrucksweise liebte, und auch darin, dal
er zu vieles zugleich bedenken multe.

Die Schleuse, womit er die beiden getrennten Meere Religion und
Moral miteinander verbindet, oder das Gelenk, wodurch er diese beiden
Krifte aufeinander einwirken liBt, ist der Gedanke des Zweckes. Wie
er ihn verwertet, sei dargelegt zunichst an dem, was er in der Vorrede
zu der Schrift iiber die Religion sagt, sodann an dem, was dazu diese
Schrift ausfiithrt, und endlich an dem, was die Schriften iiber die prak-
tische Vernunft dazu beitragen.

Die Darlegung ist zwar auch historisch gemeint, will also, anders
geordnet, dasselbe sagen wie Kant ; mehr aber noch ist sie als kritisch
gedacht, indem gepriift werden soll, inwieweit Kant innerhalb seiner
Grundauffassung seinem Anliegen gerecht geworden ist, und ob diese
Auffassung dem gemi0 ist, was als Religion und Moral gemeinhin, unter
Menschen und Philosophen, so bezeichnet wird. Unstreitig hat Kant ein
Recht darauf, aus seiner Zeit heraus verstanden zu werden. Doch wenn
er beansprucht, etwas zeitlos Giiltiges zu lehren, mull es moglich sein,
dieses von der jeweiligen Zeitlage Unabhingige herauszuheben und zu
beurteilen. Dieses Letztere ist es, worauf es dieser Arbeit ankommt —
wobei sie damit rechnen muf}, ebenfalls nur zeitgebunden, oder sogar
nur persongebunden zu sein.

I. Die Vorrede

Anmerkungen sind dazu da, technische Angaben zu bringen, oder
dazu, solche Gedanken beizusteuern, die zwar nicht notwendig in den
Haupttext hineingehoren, aber doch im Hinblick auf ihn bemerkens-
wert sind. So ist es also angemessen, zunichst die Gedanken des Textes
darzustellen und dann erst die Anmerkungen zu befragen, ob sie dazu
nur Erliuterndes oder auch Wesentliches zu sagen haben,



Der Zweck in Religion und Moral 275

1. Die Moral. « Eines ist in unserer Seele, welches, wenn wir es
gehorig ins Auge fassen, wir nicht aufhéren konnen, mit der héchsten
Verwunderung zu betrachten, und wo die Bewunderung rechtmiBig, zu-
gleich auch seelenerhebend ist ; und das ist: die urspriingliche mora-
lische Anlage in uns iiberhaupt » (53 12). Aus dieser Anlage ergibt sich
die Befihigung und Verpflichtung zur Moral. Was aber ist Moral ? Um
sie rein zu erfassen, ist es notwendig zu wissen, daf} sie « auf dem Begriff
des Menschen als eines freien ... Wesens gegriindet ist » (1 3) ; « vermoge
der reinen praktischen Vernunft ist sie sich selbst genug» (1 16). « Sie
bedarf also nicht der Idee eines anderen Wesens iiber dem Menschen,
um seine Pflicht zu erkennen » (1 6), insbesondere also « keineswegs der
Religion » (1 16).

Sie besteht in der Bindung « an unbedingte Gesetze » (1 5), welche
« die bloBe Form der allgemeinen GesetzmiBigkeit der danach zu neh-
menden Maximen » (1 18) darstellen. Sie sind zugleich die einzige « Trieb-
feder, um die Pflicht zu beobachten » (1 8).

2. Der Zweck. Uber diesen Umkreis hinaus Bediirfnisse, etwa Zwecke
zu haben oder zu fordern, ist verwerflich und mul} als des Menschen
«eigene Schuld » (1 9) bezeichnet werden, wenn es trotzdem geschieht ;
keinesfalls kann dieses Bediirfnis « einen Ersatz fiir den Mangel seiner
Moralitiat abgeben » (1 13). Unnotig ist der Zweck, da « die Gesetze durch
die bloBe Form der allgemeinen GesetzmiBigkeit » (1 18) « keines materia-
len Bestimmungsgrundes der freien Willkiir bediirfen » (1 22), auch nicht
als Erkennungsmittel (1 23) oder als Antriebsgrund (2 1). « So bedarf es
fiir die Moral zum Rechthandeln keines Zweckes, sondern das Gesetz,
welches die formale Bedingung des Gebrauches der Freiheit iiberhaupt
enthilt, ist ihr genug» (3 9).

Gleichwohl « kann es doch so sein, dal3 die Moral auf einen solchen
Zweck eine notwendige Beziehung habe, namlich nicht als auf den Grund,
sondern als auf die notwendigen Folgen der Maximen » (2 15) oder auf
«die Wirkung» (221), und zwar deswegen, weil «ohne alle Zweck-
beziehung gar keine Willensbestimmung im Menschen stattfinden kann »
(219). « Denn es kann der Vernunft doch unmdglich gleichgiiltig sein,
wie die Beantwortung der Frage ausfallen moge : was denn aus diesem
unserem Rechthandeln herauskomme » (3 13).

Uberraschend nun ist es, wenn diese Frage nicht etwa dadurch
beantwortet wird, daf3 aus dem Vielerlei des Handelns Zwecke heraus-
gehoben und aus ihnen einer als der hichste hingestellt wird und so die
Moral ein in sich geschlossener Bereich bleibt. Kant greift vielmehr mit



276 Der Zweck in Religion und Moral

seiner Antwort auf einen Bereich zuriick, der vor, also in seinem Sinne
auBerhalb der Moral liegt, indem die Pflichten bezeichnet werden als
« Zwecke, wie wir sie haben sollen » (3 21), die insgesamt als Zweck « die
jener [= Pflichten] ihrer Beobachtung angemessene Gliickseligkeit »
(3 24) zum Ziele haben. Die Idee dieser Gliickseligkeit ist « die Idee eines
hochsten Gutes in der Welt » (3 26). Mit dieser Gliickseligkeit ist auf die
Wirkung hingewiesen, die aus der Befolgung der Pflichten sich ergeben
wird. Damit aber, da} Kant von der Wirkung spricht, handelt er nicht
mehr von dem, was wir sollen, was also vor oder mindestens zu Anfang
der Moral steht, sondern von dem, was sich aus ihr ergeben soll. Mit
Sollen und Gliickseligkeit als Grenzen umschreibt er den Bereich der
Moral.

3. Die Religion. Damit dieses hochste Gut in der Welt moglich sei,
«miissen wir ein hoheres, moralisches, heiligstes und allvermdgendes
Wesen annehmen, das allein beide Elemente Pflicht und Gliickseligkeit
vereinigen kann ; aber diese Idee ist (praktisch betrachtet) doch nicht
leer ; weil sie unserem natiirlichen Bediirfnisse, zu allem unserem Tun und
Lassen im ganzen genommen irgend einen Endzweck, der von der Ver-
nunft gerechtfertigt werden kann, abhilft » (3 27). « Aber, was hier das
Vornehmste ist, diese Idee geht aus der Moral hervor und ist nicht die
Grundlage derselben » (3 35), und der Endzweck « vermehrt nicht die
Pflichten » (3 41). Dennoch « kann es der Moral nicht gleichgiiltig sein,
ob sie sich den Begriff von einem Endzweck aller Dinge ... mache oder
nicht ; weil dadurch allein der Verbindung der ZweckmiBigkeit aus Frei-
heit mit ZweckméBigkeit der Natur, deren wir gar nicht entbehren kon-
nen, objektiv praktische Realitit verschafft werden kann» (3 38).

Sogar « das moralische Gesetz will, daf3 das héchste durch uns mog-
liche Gut bewirkt werde » (4 14), was auch dadurch bestitigt wird, da3
« der Mensch das in ihm moralisch gewirkte Bediirfnis beweist, zu seinen
Pflichten sich noch einen Endzweck, als den Erfolg derselben, zu denken »
(4 23).

« Moral also fithrt unumginglich zur Religion » (4 27), derart, daBl
« der Endzweck der Weltschopfung zugleich der Endzweck des Menschen
sein kann und soll » (5 1.).

4. Die Erlauterungen in den Anmerkungen. Aus dem, was Kant dar-
legt, ergeben sich eine Reihe von Fragen, die sich geradezu aufdringen.
Ist Gott nicht mehr als nur Mittel zur Gliickseligkeit des Menschen ?
Reicht es, wenn er diese Gliickseligkeit zu bewirken hat, hin, ihn ein
heiligstes und allvermogendes Wesen zu nennen ? Ist die Gliickseligkeit



Der Zweck in Religion und Moral 214

des Menschen der primédre Sinn des « hochsten Gutes», der sich mit
diesem Worte verbindet, oder entstammt das « héchste Gut » nicht viel-
mehr einer anderen Sach- oder Wertsphire und entspricht es nicht einer
anderen Gemiitslage als derjenigen der reinen praktischen Vernunft ?

Auf diese Fragen sucht man vergeblich eine Antwort in den Anmer-
kungen, wohl aber findet man Antwort auf einige andere Fragen. Ist es
moglich, dall Gesetze ohne Materie auskommen ? Das ist, nach Kant,
moglich, weil es nétig ist. Denn als materielle Bestimmungsgriinde kidmen
in Frage « auf eigenes Wohlbehagen gerichtete Selbstliebe » (1 A) ; diese
aber liegt so sehr unterhalb Kantischer Moralauffassung, dall er sich
nicht bemiiht, diesen Bestimmungsgrund als untragbar zu erweisen. « Da
bleiben alsdann nur zwei Bestimmungsgriinde {ibrig ; einer, der rational
ist, nimlich eigene Vollkommenheit, und ein anderer, der empirisch ist,
fremde Gliickseligkeit » (1 A). Wenn die eigene Vollkommenheit moralisch
ist, so ist es das, was Kant will ; wenn sie aber « Geschicklichkeit in
Kiinsten und Wissenschaften, Geschmack, Gewandtheit des Kérpers und
dergleichen meinen, ... dann ist das gut nur unter der Bedingung, dal3
ihr Gebrauch dem moralischen Gesetz nicht widerstreite ; also kann sie. . .
nicht Prinzip der Pflichtbegriffe sein» (2 A). « Ebendasselbe gilt auch von
dem auf Gliickseligkeit anderer Menschen gerichteten Zwecke » (2 A).
Wenn Kant auch Zwecke sagt, so meint er doch materiale Bestimmungs-
griinde, deren andere, als die genannten, er nicht erwigt.

Woran liegt es, daB3 die Gesetze unbedingt binden ? Daran, daf} « das
Gesetz ein Gegenstand der Achtung ist » (5 A).

Ist es so dringend, dal3 der Zweck eingefithrt wird ? Kant tut es
ungern. Denn « alle Menschen konnten an [der Erfiillung ihrer Pflicht]
genug haben, wenn sie (wie sie sollten) sich blo3 an die Vorschrift der
reinen Vernunft im Gesetz hielten. Was brauchen sie den Ausgang ihres
moralischen Tuns und Lassens zu wissen, den der Weltlauf herbeifiihren
wird ? » (5 A). Wenn der Zweck dennoch eingefiihrt wird, so deswegen,
weil die Menschen zu ihrem Handeln « jederzeit einen Gegenstand der
Zuneigung, d. i. einer unmittelbaren Begierde zum Besitz einer Sache »
(5 A) fordern. Das erkennt Kant so sehr an, dal er das Wort Zweck
zur Definition der Pflicht verwendet : « ein objektiver Zweck (d. i. der-
jenige, den wir haben sollten) ist der, welcher uns von der blo3en Ver-
nunft als ein solcher aufgegeben wird » (5 A). Noch mehr erhebt er ihn,
indem er aus allen Zwecken einen hochsten aussondert. « Der Zweck,
welcher die unumgingliche und zugleich zureichende Bedingung aller
iibrigen enthilt, ist der Endzweck » (5 A). Es fragt sich nun, wie der ob-



278 Der Zweck in Religion und Moral

jektive Zweck, die Pflicht, und der Endzweck aufeinander zu beziehen
sind ; und, wie sich subjektiver und objektiver Zweck miteinander ver-
tragen. Kant beantwortet beide Fragen damit, daB die « eigene Gliick-
seligkeit der subjektive Endzweck verniinftiger Weltwesen ist » (5 A).

Damit ist auch die nichste Frage schon beantwortet : ist die Gliick-
seligkeit der einzige zuldssige Zweck ? Nach Kant darf es keinen an-
deren geben.

Als letzte Frage sei gestellt : spricht es fiir oder gegen den Menschen,
daB3 er nach Zwecken fragt ? Es spricht insofern gegen ihn, als es « die
unvermeidlichen Einschrinkungen des Menschen und seines (vielleicht
auch aller anderen Weltwesen) praktischen Vernunftvermogens » anzeigt,
wodurch er veranlaBt wird, «sich bei allen Handlungen nach dem Erfolg
aus denselben umzusehen, um in diesem etwas aufzufinden, was zum
Zweck fiir ihn dienen und auch die Reinigkeit der Absicht beweisen
kénnte » ; ... und, auch nach Kant, spricht es fiir den Menschen, dal3
er « an diesem Zwecke, wenn er gleich durch die bloBe Vernunft ihm vor-
gelegt wird, etwas sucht, was er lieben kann » (6 A).

5. Die Vertriglichkeit und Geschlossenheit der Auffassung Kants. In-
wieweit die Gedanken Kants zueinander stimmen und einander abrunden,
soll nun an dem gepriift werden, was er iiber Moral, Gesetz, Zweck und
Religion vorgetragen hat. Moral und Gesetz werden gesondert behandelt,
weil sie sich nicht, wie in der Darlegung, kurz miteinander verkniipfen
lassen.

a) Die Moral. Was Kant iiber die Moral vortrigt, i3t sich am besten
beurteilen, wenn man zuvor zusieht, was er widerspriichlich und unscharf
sagt.

Der Widerspriiche lassen sich drei vorweisen. Der erste bezieht sich
darauf, daB3 die Moral nur Pflichten kennt (1 7), die daraus entstehen,
daB3 der Mensch sich an unbedingte Gesetze bindet (1 5), daB3 aber das
moralische Gesetz auch das héchste Gut will (4 14). Dieser Widerspruch
liBt sich nicht dadurch auflosen, dal man das héchste Gut als die Folge
der erfiillten Pflicht erklirt. Denn entweder ist die Pflicht das Hochste,
und dann bedarf sie nicht einer Erginzung, oder das hochste Gut ist
das Entscheidende fiir den moralischen Menschen, und dann kennt die
Moral nicht nur Pflichten, und jedenfalls nicht als Hochstes, sondern nur
als Mittel und Zweck.

Der zweite Widerspruch findet sich in der Anmerkung auf Seite 4 A.
Da heilit es : « die bloBe Idee eines moralischen Gesetzgebers aller Men-
schen ist mit dem moralischen Begriff von Pflicht identisch. » Keines-



Der Zweck in Religion und Moral 279

wegs ist die Idee eines Gesetzgebers mit dem Begriff von Pflicht iden-
tisch ; identisch an ihnen ist nur dieses, dall} beide, Idee und Pflicht,
von Menschen gedacht werden ; nicht identisch aber dieses, dal3 die Idee
des Gesetzgebers eben den Gesetzgeber, der Begriff der Pflicht aber die
Pflicht meint ; und Gesetzgeber und Pflicht sind sicherlich nicht identisch.
Denn der Gesetzgeber ist, wie auch Kant fordert und indirekt voraus-
setzt, seiend, die Pflicht dagegen fordernd ; der Gesetzgeber wendet sich
als Person an Personen, die Pflicht dagegen ist nur Ausdruck einer Be-
ziehung, die innegehalten werden soll und nicht von sich aus existieren
kann. Und endlich die Voraussetzung dafiir, daB} der Gesetzgeber titig
wird, ist die, dal} er als erster da ist und dann erst die andern wichtig
sind, nicht aber, wie Kant will, da3 die anderen wiinschen, daf3 es um
ihretwillen einen Gesetzgeber gebe. Wenn aber dem so ist, dann sind
diese anderen nicht darin frei, dal3 sie Pflichten aufstellen, sondern nur
darin, daB sie sich daran binden, und darin hat Kant recht.

Der dritte Widerspruch liegt darin, dal3 Kant behauptet, « die eigene
Vollkommenheit sei rational, die fremde Gliickseligkeit dagegen empi-
risch» (1 A). Mit der eigenen Vollkommenheit meint Kant die eigene
Gliickseligkeit (3 25). Wie aber kann dann die Gliickseligkeit das eine
Mal rational, das andere Mal empirisch sein ? Gliickseligkeit bleibt sich
selbst gleich und ist entweder rational oder empirisch, aber nicht wechsel-
weise das eine oder das andere. Kant verwechselt die Gliickseligkeit
selbst mit der Art, wie man sie erkennt : die eigene durch die Vernunft,
die andere durch die Erfahrung — auch nach Kant.

Zu diesen Widerspriichen kommen Unschirfen des Gedankens und
des Ausdrucks. Die erste bezieht sich auf den Begriff der Moral. « Die
Moral, sofern sie auf dem Begriff des Menschen als eines freien, eben-
darum aber auch sich selbst durch seine Vernunft an unbedingte Gesetze
bindenden Wesens gegriindet ist, bedarf weder der Idee eines anderen
Wesens iiber ihm, um seine Pflicht zu erkennen, noch einer anderen
Triebfeder als des Gesetzes selbst, um sie zu beobachten » (1 3). Moral
griindet nun aber nicht auf dem Begriff des Menschen, sondern auf dem
Menschen selbst, und zwar auf seiner Eigenart als eines Vernunftwesens,
das sich als gebunden erkennt, sowohl einer geistigen als auch einer
korperlichen Umwelt gegeniiber, die auf Grund ihrer Ordnung an ihn
bestimmte Forderungen stellt, die Kant Pflichten nennt. Diese Forde-
rungen aber sind nicht das erste, sondern erst das zweite, weil sie Be-
ziehungen ausdriicken. Wohl kann man sagen, da} die Erkenntnis der
Moral auf der Erkenntnis des Menschen griindet, d. h. daB, wer den



280 Der Zweck in Religion und Moral

Menschen erkennt, auch dessen Moral erkennt ; oder auch : erst wer be-
griffen hat, was der Mensch ist, begreift auch, was Moral ist. — Sodann :
die Moral als Wissenschaft bedarf keiner Triebfeder (1 8), sondern nur
die Sittlichkeit als das Verhalten des Menschen, damit es recht gelenkt
werde. — Ferner : das Gesetz ist nur Ausdruck einer Triebfeder, eines
Motivs, ist nur ein Ausdruck davon und ein Hinweis darauf. Die Motive
des Sittlichen sollen sein : die Bindigung des Raubtierhaften und Zer-
storungswiitigen, das der Mensch beides nur deswegen als herabziehend
empfindet, weil er weil}, daB} er aus seinem Geist heraus auf eine Lebens-
fiihrung hingeordnet ist, der zu geniigen fiir ihn verbindlich ist aus der
Erkenntnis der Umwelt, die fiir ihn die Welt ist mit ihrem Reichtum
an Inhalten, dem ein ebensolcher Reichtum an Verhaltensweisen zu ent-
sprechen hat, Inhalte, welche die eigentlichen Motive ausmachen und
heute als Werte bezeichnet werden.

Unscharf ist auch « der Begriff der Sittlichkeit als Kausalitit in der
Welt » (6 A). Es sei angenommen, dal} die Kausalitit sich nicht auf dén
Begriff der Sittlichkeit, was kantisch nicht nur mdoglich, sondern auch
geliufig wire, sondern auf die Sittlichkeit bezieht. Auch dann ist das
unscharf. Sittlichkeit ist nicht Kausalitit. Diese ist strenge Verkniipfung,
«aus Notwendigkeit », wie Kant sagen wiirde ; jene aber ist freie Ver-
kniipfung, nicht vorhersagbar, und das eben macht die Sittlichkeit aus.
Wohl aber ist sie kausal, insofern der sittlich handelnde Mensch in die
Naturkausalitit eingreift und Wirkungen hervorruft, die ohne ihn nicht
eintreten wiirden. Der Mensch ist auf diese Naturkausalitit angewiesen :
wie anders wollte er handeln konnen, wenn er nicht wiillte, wie er es
anzulegen hat, daB er das, was er erreichen will, auch erreichen kann,
sofern es sich um Naturabliufe handelt ? Dennoch bleibt das Kausale
am sittlichen Handeln auBerhalb der Sittlichkeit : es ist nicht das eigent-
lich Sittliche, sondern AuBenbereich dazu, eine der Voraussetzungen und
eine der Folgen, und nicht einmal die wichtigste : diese bezieht sich auf
die Gesinnung.

Auch das Verhiltnis von Moral und Religion wird unscharf bestimmt.
« Moral fithrt unumginglich zur Religion, wodurch sie sich zur Idee eines
machthabenden moralischen Gesetzgebers auller dem Menschen erwei-
tert » (4 27). Moral, als Wissenschaft, kann sich nicht zu der « Idee eines
Gesetzgebers » « erweitern », sondern bestenfalls die Idee eines Gesetz-
gebers in ihre Betrachtung miteinbeziehen. Dann aber iiberschreitet sie
ihren Bereich und bezeugt damit, dal die Moral nicht die hichste Weise
des Menschseins darstellt, wie Kant es doch will. Sodann vertragen sich



Der Zweck in Religion und Moral 281

machthabend und moralisch nicht. Entweder ist, wie Kant will, mora-
lisch gleichbedeutend mit frei, und dann ist ein Machthaber nicht nur
iiberfliissig, sondern zerstorerisch ; oder aber ein Machthaber ist not-
wendig, und dann ist der Mensch nicht so frei und selbstdndig, wie Kant
ihn haben will.

Mag auch manches widerspruchsvoll und unscharf sein, so befreit
das nicht davon, die Auffassung Kants iiber die Moral zu erfassen
zu versuchen.

Unstreitig hat er darin recht, dal3 Moral freie Vernunftwesen vor-
aussetzt. Wo nicht Einsicht herrscht, kann kein Einblick von innen nach
aullen, von jetzt auf spiter sein, und wo keine Freiheit ist, kann aus
diesem Einblick kein Handeln folgen, das zurechenbar ist. Ein-sehen und
Aus-blicken, Sehen und Handeln gehdren zum sittlichen Wesen.

« Dieses Wesen bindet sich durch seine Vernunft an unbedingte Ge-
setze » (1 5). Unstreitig begegnet die Sittlichkeit dem Menschen in Gestalt
von Gesetzen : du sollst ..., du sollst nicht. Und unstreitig bindet sich
der Mensch an sie, wenn er es tut, durch die Vernunft, aber nicht, wie
es bei Kant zu verstehen ist, wegen der Vernunft, sondern wegen der
Verantwortung, die er mit Hilfe der Vernunft einsieht. Diese Vernunft
ist also nicht Ursprung der Sittlichkeit, weder, dal3 es sie als System von
Forderungen gibt, noch, dal3 der Mensch sich diesen Forderungen unter-
stellt, sondern nur Mittel, um sich in die Sittlichkeit hineinzufinden und
in ihr zu bewegen. Selbst wenn sie diesen bedeutenden Dienst leistet,
sodann aber nicht wiederum, um nur Formales zu erkennen. Denn die
Gesetze sind nur Ausdruck von und fiir etwas, das eine notwendige
Ordnung verlangt, wenn es sinnvoll bestehen und tdtig sein kénnen soll.
Formales ohne Materiales gibt es nicht, so wenig wie es Unordnung
gibt, sondern immer nur Ungeordnetes.

Das Wollen wird als objektiv, das Koénnen als subjektiv bezeichnet
(1 15). Sicherlich ist das Wollen nicht objektiv in dem Sinne, den gerade
Kant festgelegt hat : als Eigenschaft von etwas, das vom Subjekt unab-
hiingig ist. Vermutlich hat er mit « das Wollen » gemeint « das Gewollte »,
hat das aber nicht gesagt, weil damit eine materiale Bestimmung des
Wollens festgelegt wiire, und die eben will er ja nicht zulassen. Dal} er
so verstanden werden muf, wird dadurch bestitigt, dal er das Koénnen
subjektiv nennt, nimlich die Leistung des Menschen hinsichtlich des Ge-
sollten. Genau das also, was er bestreiten will, behauptet er : die Bindung
des sittlichen Menschen an ein Objektives, von ihm Unabhingiges. Sub-
jektiv gesehen, also vom Menschen her, besteht das Konnen ja gerade



282 Der Zweck in Religion und Moral

in dem Wollen, in der Féhigkeit nidmlich, sich auf etwas Erkanntes als
Erstrebenswertes hinzurichten und die vorhandenen Strebekrifte in die-
ses Hingerichtetsein einflieBen zu lassen, um so aus dem jetzigen Zu-
stand in einen anderen zu kommen, sei es fiir sich, sei es fiir andere,
sei es — was meist sein wird — fiir beides zusammen.

DaBl mit dem Kénnen eine neue schwere Frage eingefithrt wird, ist
fast nicht merklich. Denn wenn der Mensch sich bindet, so doch nur
deswegen, weil er es kann ; wire es anders, so wire er unverniinftig. Nun
aber bindet er sich ohne Riicksicht auf sein Kénnen, und soll dafiir « an
der reinen praktischen Vernunft genug haben » (1 17). Wozu aber dann
die Unterscheidung zwischen Wollen und Kénnen ? Stammt sie nicht
aus der Erfahrung, und kann sie nicht nur aus der Erfahrung stammen ?
Wieso aber ist dann der Unterschied zwischen Wollen und Konnen
«reine Vernunft ? »

Man sieht, was Kant will : den Menschen auf sich selbst, auf seine
reine Vernunft stellen. Diese aber mul}, weil Sittlichkeit nun einmal im
Handeln besteht, zu einer praktischen erweitert werden. Und nun ist
Kant bemiiht, diese « Idee der Moral », wie er sagen wiirde, so hinzu-
stellen, dal} sie auch der Erfahrung geniigt. Das tut er so, dal} er diese
entweder iibersieht oder aber unmerklich mit einbezieht, wodurch die
Vernunft nicht mehr rein bleibt und das Praktische die Oberhand
gewinnt.

b) Das Gesetz. Wenn Kant vom Gesetz spricht, ist es oft unklar,
ob er die Forderung oder die Formulierung der Forderung meint ; manch-
mal flieBen beide Bedeutungen ineinander iiber, ohne dafl man entschei-
den kann, welche iiberwiegt. Wenn er die Forderung meint, dann das,
was man heute Wert nennt. Werte aber bestehen immer nur inbezug
auf vorgegebene Zustinde, wie z. B. sich einer nur bessern kann, wenn
er schlecht oder noch nicht gut genug ist. Dann aber ist die materiale
Bestimmtheit der Sittlichkeit zugestanden. Oder Kant versteht unter
Gesetz die Formulierung dieser Forderung. Dann ist nicht ersichtlich,
als von wem stammend er sie ansieht : vom einzelnen Menschen sich
selbst gegeniiber, von Lenkern einer Gemeinschaft deren Mitgliedern ge-
geniiber, von iiberirdisch Autorisierten solchen gegeniiber, die es nicht
sind, oder von Gott den Menschen gegeniiber. Meist meint er wohl den
letzten Fall, und mul} ihn auch meinen, weil er sonst nicht der Frage
nach dem Verhiltnis von Religion und Moral zueinander nachzugehen
brauchte. Wenn er nur diese Formulierung des Gesetzes meint, dann ist
sein hartniickiger Kampf unnétig, nach ihm selbst : die Vernunft bindet



Der Zweck in Religion und Moral 283

sich an die Gesetze selbst, und dann ist es gleichgiiltig, ob und von wem
sie auch einmal ausgesprochen oder niedergeschrieben worden sind. Also
bleibt es dabei : Gesetze als Forderungen sind stets material bestimmt,
und unabhingig davon, ob und von wem sie formuliert werden.

« Die Gesetze verbinden durch die bloBe Form der allgemeinen Ge-
setzmiBigkeit » (1 18). Das trifft zu, insofern es nicht fiir jeden einzelnen
Fall ein eigenes Gesetz gibt, vielmehr von jedem Gesetz viele Fille er-
faBt werden sollen. In diesem Sinne sind sie allgemein und formal. Das
aber bedeutet nicht, dal} sie formal ohne Bindung an eine Materie und
allgemein ohne Bindung an bestimmte Grenzen sind. Die Allgemeinheit
bezieht sich doch immer auf etwas, was allen gemeinten Dingen oder
Vorgingen gemeinsam ist, bleibt also immer auf einen Bereich bezogen.
So ist der Miinchener Dialekt allgemein fiir Miinchen, die deutsche Spra-
che allgemein fiir die Deutschen, die Sprache allgemein fiir die Menschen.
So auch sind die Gesetze bezogen auf die Gesamtwelt, innerhalb deren sie
gelten und mit der sie komplementir sind, derart, daB3 diese Welt durch
die Gesetze gekennzeichnet und erkennbar ist. Entsprechend gelten die
sittlichen Gesetze, die Kant hier besonders meint, fiir alle endlichen
Vernunftwesen, insbesondere fiir die Menschen. Ebenso gelten die Ge-
setze fiir den Menschen als einzelnen, weil nur er sie wirksam machen
kann ; gelten fiir ihn mit seiner Begabung und Umwelt, wie sie jeweils
sind, und innerhalb dieser in einem bestimmten Spielraum ; immer so,
daB nicht eindeutig ist, was er zu tun hat, da er vielmehr von sich aus
zu entscheiden hat, welcher konkreten Materie er die Form aufzuprigen
gedenkt. Also auch hier : die Allgemeinheit der Form ist stets relativ
auf etwas, und je nach dem Bezugsbereich ist die Allgemeinheit mehr
oder weniger weit, die Form mehr oder weniger mit Materie erfiillt.

Das 148t sich gerade an dem Beispiel verdeutlichen, das Kant bringt,
an der Zeugenaussage vor Gericht (2 3). Das Gesetz, unter dem der
Zeuge steht, ist nicht ein Gesetz ohne Materie, sondern auf die Wahrheit
und Wahrhaftigkeit bezogen, also nicht auf Treue oder Hilfsbereitschaft
oder Freundschaft ; und es bezieht sich nicht auf die Wahrheit von etwa
mathematischen oder philologischen Einsichten, sondern auf die Wahr-
heit, so wie sie der Zeuge in diesem Falle zu sagen vermag und zu be-
kunden hat. .

Kant spricht ohne Einschrinkung von Gesetz und Pflicht. Bis wie
weit aber gehen sie ? Steht alles unter Gesetz und Pflicht ? Oder gibt
es solches, das noch nicht davon erfaf3t ist, und solches, das nicht mehr
davon erfal3t ist ? Bleibt kein Spielraum fiir « freie » Entscheidung ? Eine



284 Der Zweck in Religion und Moral

Sprache etwa zu erlernen, ist vor einem bestimmten Alter noch nicht
Pflicht, und auch dann, wann die Pflicht biindig ist, steht nicht fest, bis
zu welchem Grade man sie kennenzulernen hat. Oder : es ist Pflicht, etwa
gegen bestimmte Mitmenschen nachsichtig zu sein. Hort das aber nie
auf ? Oder : wenn auch der allgemeine Gesetzesfall eindeutig ist, so ist
es lingst nicht immer eindeutig, wann er gegeben ist ; etwa Hilfsbediirf-
tigen beizuspringen, ist Pflicht ; ist aber dieser, der mich jetzt anspricht,
hilfsbediirftig ? Und wenn : wie weit geht die Pflicht zur Hilfe ? Bis zum
Zehntel des Einkommens ? Bis zur Hilfte des Besitzes ? Bis zur Hingabe
des Lebens ? Dariiber gibt es keine formalen Bestimmungen, das ist nur
aus dem Einzelfall heraus, der unwiederholbar ist, zu entscheiden, und
das ist nie Sache der Pflicht, so wie Kant sie meint, sondern gerade in
den Grenzfillen Sache einer Pflicht, fiir die das Wort Liebe allein an-
gemessen ist.

Was Kant an moglichen materialen Bestimmungsgriinden anfiihrt,
eigenes Wohlbehagen, eigene Vollkommenheit und fremde Gliickselig-
keit, ist diirftig. Andere und wirksamere gibt es: eine Erkenntnis zu
finden, an der nichts anderes gesucht und geschitzt wird, als eben die
Erkenntnis von etwas, was bisher unbekannt war ; oder eine Leistung
zu vollziehen, an der bisher noch jeder gescheitert ist ; oder ein Werk
zu vollenden, wie es nur dieser eine bewirken kann ; oder eine Gesinnung
zu erreichen oder zu betitigen, die nichts weiter sein will als Zeugnis
eines Glaubens oder einer Einsicht. Alles das ist weit wirksamer als das,
was Kant aufzihlt, und enthilt erst das eigentlich Menschliche. Alles
das aber ist nicht mehr unter Gesetz und Pflicht zu bringen. Denn es
sind einzelne Handlungen, die nur in einzelnen Fillen méglich sind, also
weder hiufig noch wiederholbar, also weder allgemein noch formal, und
schon gar nicht vorschreibbar, aufler von dem, der in Herz und Nieren
schaut, oder von dem, der sie sich selbst auferlegt.

c) Der Zweck. Auch hierbei wird es angemessen sein, mit den Wider-
spriichen zu beginnen, in die Kant sich verwickelt. Er sagt, dal} « eine
andere Triebfeder als das Gesetz » (1 8), also ein Zweck iiberfliissig ist ;
und ebenso, dall das Fehlen eines Zweckes « ein Hindernis der morali-
schen EntschlieBung sein wiirde » (3 34) : zwei Behauptungen, die ein-
ander ausschlieBen. Ebenso : « wir bediirfen keiner Zwecke » (1 21), « sol-
len sie aber haben » (3 21), und zwar als « objektiven Zweck, als Pflicht »
(5 A). Ferner : wir sollen nur aus Pflicht handeln (1 8), trotzdem « sucht
der Mensch etwas, was er lieben kann» (6 A). Und endlich : dem Men-
schen werden Zwecke zugesprochen, « wie wir sie haben sollen » (3 22),



Der Zweck in Religion und Moral 285

und zwar fiir jeden je als hochsten ; gleichwohl « kann es der Moral nicht
gleichgiiltig sein, ob sie sich den Begriff von einem Endzweck aller Dinge
denkt » (3 39). Diese «alle Dinge » sind entweder die Menschen, und
dann ist der einzelne mit seiner Pflicht nicht mehr eigenstindig ; oder
« alle Dinge » sind auch auBermenschlich, und dann sind die Menschen
umso mehr ihrer einzigartigen Bedeutung beraubt, die ihnen ihre Sitt-
lichkeit aus der reinen Vernunft zuweisen sollte. DaB3 Kant den zweiten
Fall gemeint hat, geht daraus hervor, dal} « der Endzweck der Welt-
schopfung zugleich der Endzweck des Menschen sein kann und soll »
(5 1), eine Behauptung, mit der er alles umstiirzt, was er als Moral
aufgebaut hat.

Unscharf ist es, wenn er vom Zweck als einem « materialen Bestim-
mungsgrund der freien Willkiir » (1 22) spricht, und demgegeniiber den
Zweck definiert « als Gegenstand einer Zuneigung, d. i. einer unmittel-
baren Begierde zum Besitz einer Sache» (5 A). Wenn er den zweiten
Gedanken als Erlduterung des ersten angesehen wissen will, dann engt
er diesen unnétig und ungehorig ein. Wenn er den ersten im Hinblick
auf den zweiten gemeint hat, dann hat er ihn zu weitliufig und miB-
verstindlich ausgedriickt, weil « materiale Bestimmungsgriinde » auch
andere als der Besitz einer Sache sein kénnen und es meistens auch sind.

Das fiithrt dazu, den Begriff des Zweckes als einer Begierde nach
Besitz ndher zu betrachten. Gewil trifft es zu, daf3 die Begierde nach dem
Besitz einer Sache zum Handeln veranlaB3t : nach Essen, Kleidung, Woh-
nung, Boden, Schmuck. Es trifft aber nicht zu, daBl das Handlungen
sind, die unterhalb der Sittlichkeit liegen oder gar gegen sie gerichtet
sind. So wahr es ist, dal3 Gier nach Besitz entehrt, so unwahr ist es, daf3
Streben nach Besitz von der Sittlichkeit ausschlieBe. Was ein Vater fiir
seine Familie, ein Werksbesitzer fiir seine Angestellten, ein Staatslenker
fiir sein Volk anstrebt, steht, kann und soll stehen unter der Sittlichkeit
und kann und soll deren Auswirkung sein. So wie der Mensch sich selbst
hat, genau so bedarf er anderer Dinge, um sich selbst haben zu kénnen,
und so, wie er selbst sittlich sein soll, genau so gehort auch das Gehabte
in seinem sittlichen Bereich, weil es eben zu ihm gehort.

Wohl trifft zu, daB das Streben nach Besitz nicht die einzige, und
in der Regel, nicht die hiochste Form sittlichen Tuns ist. Meist geht
es darum, eine Idee zu verwirklichen, die mindestens fiir den, der es
tut, meist auch fiir die anderen, die betroffen oder angegangen werden,
wertbeladen ist, ob es Gottesverehrung oder Erlésung oder Weltiiber-
windung oder Vaterland oder Heimat oder Familie sei. Oder es geht um



286 Der Zweck in Religion und Moral

die Betitigung einer Kraft : der Muskeln, der Einsicht, des Gestaltens ;
oder darum, eine Eigenschaft zu erwerben, tiichtig zu sein in irgend-
einer Hinsicht, formend, wissend, gelenkig, kriftig. Oder darum, ein
Werk zu gestalten : eine Dichtung, ein Gemilde, eine Plastik, ein Haus,
eine Briicke, einen Tempel. Gerade in diesen letzten Zwecken wirken
sich die bewegenden Michte des einzelnen und der Menschen insgesamt
aus, und bei ihnen von Begierde nach Besitz zu sprechen, verkennt ent-
weder die Tatsachen oder erniedrigt die Menschen.

Der Bereich dessen, wo es Zwecke gibt, ist also weiter, als Kant
angibt oder zuliflt. Es verlohnt sich, dem nachzugehen, wie iiberhaupt
Handlung und Zweck sich zueinander verhalten, nach Kant. « Alle Men-
schen konnten hieran [d. h. an einem Handeln, ohne an einen Zweck
oder Endzweck zu denken] auch genug haben, wenn sie (wie sie sollten)
sich bloB an die Vorschrift der reinen Vernunft im Gesetz hielten. Was
brauchen sie den Ausgang ihres moralischen Tuns und Lassens zu wissen,
den der Weltlauf herbeifithren wird ? » (5 A). Zunéchst : schon das Er-
fiilllen einer Pflicht ist ein Zweck, und dieser Zweck ist stets material
bestimmt, weil sich die Pflicht immer auf einen konkreten Fall bezieht.
Sodann : wenn Kant meint, da3 mit Zweck etwas Eigensiichtiges und in
diesem Sinne Materielles gemeint sein soll, dann hat er recht, wenn er
von dem Gedanken der Erfiillung einer Pflicht den Gedanken an einen
Gewinn ausschlieft ; aber auch nur teilweise recht. Denn der Mensch
vermag nicht von sich abzusehen, und ist um seiner Existenz willen
gezwungen und verpflichtet, sowohl an sich als auch an seinen Besitz
zu denken. Nur dann, wenn das im Ubermal} geschieht, handelt er wider
seine Pflicht, auch an andere und anderes zu denken. Ferner : den Aus-
gang des Handelns, wenn nicht wissen, so doch abschitzen zu koénnen,
ist ein Anliegen nicht nur der Vernunft, sondern auch, und gerade, der
Sittlichkeit. Nur deswegen, weil die Handlungen zu sehr ineinander und
miteinander verschlungen sind, ist es in den weitaus meisten Fillen nur
ungenau moglich und oft iiberhaupt unmaglich, das Ende zu erkennen.
Daf} der Mensch es aber erkennen méchte, ist auch schon deswegen ver-
stindlich, weil er fiir dieses Ende einzustehen hat. Es ist eine besondere
sittliche Leistung, zu handeln ohne diese Kenntnis, nur aus dem Ver-
trauen auf den Weltlauf, und das heillt in diesem Fall immer : auf den
Weltlenker. Dal} es Fille gibt, in denen es nicht auf den Erfolg, sondern
auf die Gesinnung ankommt, in denen also der Erfolg der Gesinnung
zuwider sein kann und darf, das ist unbestreitbar, kann aber nicht die
Regel werden, weil die Sittlichkeit das Zusammenspielen der verschieden-



Der Zweck in Religion und Moral 287

sten Krifte und Gesinnungen bewirken und gewihrleisten soll, also auf
den Erfolg angewiesen ist. Nur dann ist das Befolgen als Befolgen schon
genug, wenn eine Gemeinschaft so verlifllich begriindet und geleitet ist,
dall aus dem Befolgen allein schon auf das rechte Gedeihen geschlossen
werden kann ; solcherart sind die klosterlichen Gemeinschaften gemeint,
und deswegen wird in ihnen soviel Wert auf Gehorsam gelegt — mit
Recht. Aber gerade, weil es Ausnahmen sind, wird durch sie die Regel
bestitigt.

DaB Wohlbehagen, Vollkommenheit und fremde Gliickseligkeit
(1 A) material zu eng sind, wurde schon gesagt. Jetzt ist es wichtig,
darauf hinzuweisen, dal3 alle diese Werte nur Anzeiger sind, keine Giiter.
Erst da, wo gewisse Giiter, sichtbar oder unsichtbar, vorhanden sind,
kann das durch Wohlbehagen, Vollkommenheit oder Gliickseligkeit an-
gezeigt werden. Nicht sie also sind primér anstrebbar, sondern kénnen
immer nur « dazugegeben werden » (Mt. 6, 33). Ebenso auch sind sicht-
bare Giiter oder unsichtbare Rechte nicht primair sittlich, sondern wirt-
schaftlich, und nur deswegen, weil der Mensch immer, wenn er handelt,
sittliches Wesen ist, nur deswegen auch ist Besitz und Wirtschaft ein
sittliches Anliegen. Nicht also am Gut ist die sittliche Qualitit des Be-
sitzenden oder Handelnden abzulesen, sondern an der Gesinnung : darin
hat Kant recht ; aber Giiter zu erstreben, kann nicht nur sittlich zu-
lissig, sondern sogar notwendig sein, wenn diese Giiter Ausdruck oder
Mittel sittlicher Gesinnung sind. Als solche Zwecke oder Ziele aber sind
sie nicht aus der Welt zu schaffen, wenn sie auch nicht die einzigen und
nicht die hichsten sind, womit freilich nichts daran gedndert wird, dal3
sie bei den meisten die durchschlagenden sind, und fiir viele wihrt nur
aus diesem Grunde ehrlich am lingsten.

Wichtiger aber als das bisher Vorgebrachte ist dieses : Handeln ist
nicht immer und nur auf Zwecke gerichtet, wie Kant es meint. Handeln
hat verschiedene Anliegen : es kann etwas verwirklichen sollen, weil es
verniinftig ist, etwa eine Maschine herzustellen, um Kraft und Zeit zu
sparen ; oder es kann etwas verwirklichen sollen, weil es wertvoll ist,
etwa ein Gemilde als Ausdruck der Frommigkeit ; oder etwas verwirk-
lichen sollen, weil es einem Gemiitsbediirfnis geniigt, etwa einem Kranken
helfen ; oder etwas verwirklichen sollen, weil es immer so gewesen ist,
etwa AuBerungen der Gottesverehrung oder Formen des Umgangs. Das
alles sind nach Kant Zwecke, die aber keineswegs auf gleicher Stufe
stehen und keineswegs nur der reinen praktischen Vernunft entspringen
oder vor ihr bestehen konnen. Im Gegenteil : es kann sein und ist oft



288 Der Zweck in Religion und Moral

hochst unverniinftig, zu beten oder zu malen oder zu helfen — und
dennoch wird es eher getan als das Verniinftige, weil es eben iiber das
Verniinftige hinaus in besonderer Weise der Sittlichkeit geniigt. In der
Sittlichkeit dullern sich Krifte und Zustéinde des Menschen, die bis in
das Geheimnis des Seins iiberhaupt, in das Geheimnis des Lebens hin-
einreichen und von ihnen her genihrt werden, und deswegen wird Moral
so wenig wie Religion jemals der reinen Vernunft des Menschen ganz
zuginglich werden. Immer aber will sittliches Handeln auf etwas hinaus,
was zunichst noch jenseits des Gegenwirtigen liegt, und nicht erst dem
Erfolg, nicht erst der Absicht, sondern der Wirklichkeit nach ist dieses
Jenseitige das Wirksame, in Verbindung mit der eigentiimlichen Struktur
des Menschen als eines einsichtigen handlungsfihigen Wesens, und nie
ist dieses Jenseits nur der Gedanke an Besitz oder Selbstgenul3.

Also : Handeln ohne Hinwendung auf ein Ziel, ohne Zweck, ist nur
Tun, und Tun ist ein Ablauf an oder in dem Menschen, nicht aber
zurechenbar, also nicht sittlich.

d) Die Religion. Auch beziiglich der Religion i3t sich feststellen,
daB Kant widerspriichlich und unscharf gewesen ist. Das stiitzt sich auf
seine Ausfithrungen iiber den Endzweck und das héchste Gut.

Widerspriichlich, weil einander ausschlieffend, ist es, wenn Kant
zuerst sagt, es « sei des Menschen eigene Schuld » (1 9), nach einem End-
zweck zu fragen, dann aber behauptet, diese Frage entspreche « einem
natiirlichen Bediirfnis » (3 31), « einer Natureigenschaft des Menschen »
(6 A) und beweise « das in ihm moralisch gewirkte Bediirfnis » (4 24).
Ein moralisch gewirktes Bediirfnis aber kann doch nicht der Moral
zuwider sein und auch nicht fern von ihrem Ursprung liegen.

Ein Widerspruch auch ist es, wenn der Endzweck als « Erfolg der
Pflichten » (4 25) bezeichnet wird, und ebenso als « die Bedingung aller
iibrigen Zwecke » (3 21). Wenn Kant, wie er es tut, den Erfolg an das
Ende stellt, ohne Wirksamkeit auf den Anfang, ist es unmoglich, dal3 er
als Endzweck die Bedingung der iibrigen Zwecke sei und deswegen zur
Moral erforderlich, die ja keine Zwecke haben soll.

Dieser letzte Widerspruch ist in seiner zweiten Behauptung auch un-
scharf. Was heil3t es, da der Endzweck die Bedingung aller iibrigen
Zwecke sei ? Dal} sie iiberhaupt moglich sind ? Dann hingt ja die
Moral von etwas ab, was nicht zu ihr gehoren darf. Oder dal} sie vor-
handen sind ? Dann ist die Moral ja material gebunden. Oder dal} sie
sinnvoll geordnet sind ? Dann findet ja die Moral eine Ordnung vor,
die dann also nicht aus der reinen praktischen Vernunft stammt. Oder



Der Zweck in Religion und Moral : 289

daB die Menschen nach solchen Zwecken verlangen und sie fiir unerlaf3-
lich halten ? Dann ist « das natiirliche Bediirfnis des Menschen » nicht
dessen « eigene Schuld », sondern eine Tatsache, die zu ihm gehért und
von einer menschennahen Moral, sowohl als System von Handlungen als
von Erkenntnissen, anerkannt werden mub.

Auch der Satz: «es ist ein Gott, mithin ein hochstes Gut in der
Welt » (4 A) ist unscharf. Zunidchst : was heiBt das « ein hochstes Gut » ?
Man kann darunter verstehen einen in der Welt schon vorhandenen, aber
noch zu erwerbenden Besitz ; oder einen noch nicht vorhandenen, aber
herzustellenden Besitz ; und beides entweder so, dall der einzelne ihn
ganz, oder so, daB} er ihn nur teilweise gewinnt ; oder eine zu erreichende
Eigenschaft, die je fiir den einzelnen unterschiedlich ist ; oder eine Eigen-
schaft, die allen gemeinsam sein kann, weil sie jedem einzelnen zuginglich
ist ; und beidemal ist es offen, ob es sich um eine Vernunfteigenschaft
handelt oder eine solche, die den ganzen Menschen angeht ; oder ob es
sich um einen Zustand handelt, der zu erreichen ist ; oder endlich um
ein Anzeichen dafiir, dal3 ein bestimmter Idealzustand erreicht ist. Das
Letzte meint Kant, wenn er von der « der Beobachtung der Pflichten
angemessenen Gliickseligkeit » spricht (3 24). Dann aber gebraucht er den
Ausdruck hochstes Gut in einem Sinne, der nicht gebrdauchlich war, weil
man darunter Gott verstand, zunichst einmal in sich selbst als hochsten
Wert in héchstem Dasein, und sodann als Wert in bezug auf den Menschen
der sich ihm zuwendet.

« Es ist ein Gott, mithin ein hochstes Gut ». Das kann heillen, dal3
Gott bewirkt, dafl es ein hochstes Gut gibt. Dann aber kann dieses
hochste Gut bestenfalls in bezug auf den Menschen so genannt werden,
nicht in sich, weil es ja nicht in sich selbst steht, sondern von Gott bewirkt
werden muf3. Der Satz kann aber auch besagen, dall Gott selbst das
hochste Gut ist. Dann aber ist offen, in welchem Sinn er so genannt
wird : weil er die héchstmdogliche Form des Seins, gerade auch in Hinsicht
auf die Sittlichkeit darstellt ; oder weil er die hochste Lenkungsmacht
ist ; oder weil er der hochste Richter ist ; oder weil er die hochste Be-
lohnung gibt ; oder weil er der hochste ist, an dem Menschen teilhaben
konnen. In Verbindung mit dem Satz : «es gibt die Idee eines hichsten
Gutes in der Welt » ist es klar, dafl Kant an keine der vorgenannten Mog-
lichkeiten gedacht hat, sondern nur daran, dal Gott die Bedingung dafiir
ist, daB es fiir den Menschen ein hiochstes Gut in der Welt geben kann.

Damit ergibt sich ein neuer Widerspruch. Daraus, dafl der Mensch
nach einem hochsten Gut verlangt, wird geschlossen, daB3 Gott ist (3 29).

19



290 Der Zweck in Religion und Moral

In der Anmerkung auf S. 4 dagegen heilt es umgekehrt : « Gott ist,
mithin ist ein hochstes Gut in der Welt ». Kant bekundet damit, daf
ihm zwar die Ordnung in der Reihenfolge des Erkennens die wichtigste
sein soll, es ihm aber nicht gelingt, dennoch die umgekehrte Ordnung in
der Reihenfolge des Wertes oder des Bewirkens von seinen Schliissen
fernzuhalten.

Ihm liegt nur daran nachzuweisen, daB3 wir die Idee eines hochsten
Gutes in der Welt haben (3 26). Er untersucht nicht, ob es das in sich
oder nur fiir uns ist ; und wenn in uns, ob es rational oder moralisch oder
emotional ist. Er begniigt sich damit, es mit der Gliickseligkeit, also
einem Gemiitszustand, gleichzusetzen, ohne zu sehen, dafl er damit den
Bereich des Moralischen, so wie er ihn auffal3t, verliBt und daf} er gerade
das als Bekronung einfiihrt, was nach ihm allem Moralischen zuwider ist :
das Emotionale.

Genau das gesteht er, augenscheinlich ohne die Tragweite zu sehen,
ein : « das moralische Gesetz will, dal} das hochste durch uns mégliche
Gut bewirkt werde » (4 15). Es eriibrigt sich jetzt, danach zu fragen,
worin dieses hochste Gut bestehe, ob in einer Leistung als Handlung
oder in einem Werk als Wirkung oder in einer Gesinnung. Dieses hichste
Gut ist die menschliche Gliickseligkeit, die « der subjektive Endzweck
verniinftiger Weltwesen ist » (5 A). Auf diese Weise aber wird der Zweck
zum hochsten erhoben, der doch aller Pflicht zuwider sein soll. Dal er
nur der Absicht nach, und nicht auch schon der Wirkung nach, das
erste sein soll (Urteilskraft 235), ist nur der Versuch, einen Ausweg aus
den Tatsachen zu finden, dergestalt, dal} sie bereit sein sollen, sich der
Kantischen Auffassung einzufiigen.

Véllig iibersieht Kant, dal die Religion mehr ist als nur das Ver-
langen nach Belohnung guter Handlungen. Damit aber ist das Ent-
scheidende gefunden : was er als Folge der Moral auffaBt, ist nicht die
Religion, die der Gliubige meint, wenn er Gott anbetet.

Fassen wir zusammen : Kant gelingt es nicht, weder den Zweck zu
beseitigen, noch der Religion gerecht zu werden, noch das Bindeglied
zwischen Religion und Moral zu finden, noch den Tatsachen dessen, was
als Religion und Moral bezeichnet wird, zu geniigen. Nur dadurch, dal3
er seine Gedanken verschachtelt, gelingt es ihm zu glauben, dasjenige,
was er denke, sei auch dasjenige, was ist ; gleichwohl wird auch er von
den Tatsachen iiberwiltigt, allein schon von denen, die er anfiihrt. Speku-
lation, gerade auch die kritische, ist immer zweitrangig gegeniiber dem
Wirklichen, allein ausgenommen die schopferische Denkkraft Gottes.



Der Zweck in Religion und Moral 291

I1. Die Schrift iiber die Religion

Die Vorrede, als Priludium, soll Melodie und Harmonie des Ganzen
angeben und vorausschauend iiberblicken lassen. Es fragt sich also, ob
Kant in den weiteren Ausfiihrungen den Gedanken der Vorrede treu
geblieben ist. Wenn man das nachpriift, ist es notwendig und berechtigt,
sich an das zu halten, was er in der Vorrede gesagt hat, also das andere
nur gelegentlich beizuziehen, zumal ja nur die Vorrede im Zusammen-
hang tiber den Zweck in Religion und Moral handelt.

1. Voraussetzungen. In jeder Darlegung werden, mehr oder weniger,
die Voraussetzungen sichtbar, von denen die vorgetragenen Gedanken
unterbaut und demgemill begrenzt werden. Auch bei Kant ist das der
Fall. Von drei solchen Voraussetzungen soll gesprochen werden.

Die erste Voraussetzung spricht Kant in dem Satz aus : « Der Philo-
soph, als reiner Vernunftlehrer, mul} sich an bloBe Prinzipien a priori
halten, hierbei also von aller Erfahrung abstrahieren » (11 16). Dal} er
alle Erfahrung beiseite lassen und sich nur an Prinzipien a priori halten
will, entspricht seiner Grundauffassung insgesamt, und insofern bleibt
er auch in dieser Schrift sich treu. Zu fragen ist nur, ob sich dieses Prinzip
mit dem Gegenstand seiner Untersuchung vertrigt, ob also Moral als
reine Vernunftlehre moglich ist. Das scheint nicht méglich zu sein. Es
ist unnotig davon zu sprechen, daB auch Moral ein Gegenstand der
Erfahrung ist, weil man ihr ja zuerst begegnet sein mul}, um zu wissen,
daB es sie iiberhaupt gibt, und um danach zu suchen, ob ihre vielen Sitze
auf wenige zuriickfithrbar sind. Denn diese Art der Erfahrung ist es nicht,
die Kant meint ; er denkt vielmehr bei Erfahrung an den Bereich des
Alltiglichen, in dem sich die Moral auswirkt. Man mii3te also zwei Stufen
der Erfahrung unterscheiden, um Kant gerecht zu werden, und dann
kann man auch bei seiner Sprechweise bleiben. Gleichwohl aber : woher
kann die reine Vernunft wissen, wieviele Prinzipien a priori sie braucht ?
Und woher kann sie wissen, wie vielfaltig jedes Prinzip angewendet
werden kann und muB3 ? Doch nur im Hinblick auf die gegebene Welt,
die nur durch Erfahrung zuginglich ist. Nur das Allgemeinste, du sollst,
ist jeder Moral in jeder moglichen Welt gemeinsam. Sobald man schon
nur das Wort Pflicht hinzufiigt, du sollst deine Pflicht tun, dann ist
diese Pflicht nicht mehr a priori feststellbar, sondern mul} aus der
gegebenen Gestalt der Welt abgelesen werden. Diese Pflicht aber begegnet
einem nicht als die Pflicht schlechthin, sondern stets als Pflicht in bezug



292 Der Zweck in Religion und Moral

auf einen bestimmten Bereich, Familie, Beruf, Staat, und auch da wieder
nur in bestimmten Besonderungen, derart etwa, dal3 die Pflicht eines
Zehnjdhrigen seinen Eltern gegeniiber anders ist als die eines Dreilig-
jahrigen, und bei diesen wieder anders beim Sohn eines Kleinbauern als
eines GroBindustriellen. Sodann : das Fordernde an den Geboten ist
uneinsichtig. Wieso folgt denn daraus, dal} es etwa eine Wahrheit gibt,
auch schon, dall diese Wahrheit zur Wahrhaftigkeit verpflichtet ? Oder
daraus, daf3 es einen Gott gibt, nur aus seiner « Idee », dal3 er anzubeten
ist ? Wenn man diese Forderungen aus den Folgerungen als notwendig
erweist, aus dem also, was eintreten wiirde, wenn man nicht wahrhaftig
oder fromm wire, dann eben beruft man sich auf Erfahrung, und damit
ist die Moral keine reine Vernunftlehre mehr. — Und endlich : dal} es
Religion gibt, ist fiir Kant nicht einsichtig, weil Gott nicht einsichtig
ist. Also kann auch das Verhiltnis des Menschen zu Gott nicht Gegen-
stand der Vernunft a priori sein. Also mul} die Religion auf etwas anderes
gegriindet werden, niamlich auf die Moral. Warum aber bemiiht sich Kant
dann um die Religion ? Doch nur, weil er sie in der Erfahrung vorfindet
und in seinem System unterbringen mul}, aber auch unterbringen will.
Allein die Tatsache also, dafl Kant, als reiner Vernunftlehrer, sich mit
Religion befalt, 1iBt erkennen, dall er um der Erfahrung willen die
reine Vernunft zwingen mul, sich mit dieser Erfahrung abzugeben und
einen Weg zu suchen, sie a priori unterzubringen.

Eine zweite Voraussetzung. « Es liegt aber der Sittenlehre {iberhaupt
viel daran, keine moralischen Mitteldinge, weder in Handlungen (adia-
phora) noch in menschlichen Charakteren, solange es moglich ist, ein-
zuriumen ; weil bei einer solchen Doppelsinnigkeit alle Maximen Gefahr
laufen, ihre Bestimmtheit und Festigkeit einzubiilen » (21 8). Bestimmt-
heit und Festigkeit der Maximen also ist es, worauf es ihm ankommt.
Um derentwillen haben sich Handlungen und Charaktere zu fiigen. Wenn
Kant es ablehnen will, da3 es Handlungen gebe, die aus der Sittlichkeit
herausfallen, hat er recht. Wenn er von den Charakteren fordert, dal sie
sich in allen Handlungen bewiihren, hat er wiederum recht. Wenn er
aber damit, daB er die moralischen Mitteldinge ausschlieBt, dieses meint,
daB jede Handlung und jeder Charakter immer nur und unmittelbar auf
die Moral, also auf die Pflicht gerichtet sei, dann hat er unrecht. Denn
immer ist der Wert, als inhaltlich bestimmt, und immer das Ziel, als jeweils
gegeben, maflgebend. Die Bestimmtheit und Festigkeit der Maximen folgt
nicht aus ihrer Allgemeinheit, sondern aus der Forderung der Maximen
in bezug auf einen gegebenen Bereich, und diese sind so verdnderlich,



Der Zweck in Religion und Moral 293

daB iiber die Grundsitze : tu das Gute, unterlaB} das Bose, hinaus keine
allgemeinen Maximen mdglich sind, also Gesetze, die von jedem zu jeder
Zeit dasselbe fordern. — Ferner : nicht die Gesetze sind das Endgiiltige,
sondern die Zwecke. Die Gesetze sind nur Hilfsmittel als Ausdruck und
Behelf, sind also in diesem Sinne « Mitteldinge », und also auch « adia-
phora ». — Insgesamt also : die Bestimmtheit und Festigkeit der Maxi-
men sind nicht dazu da, um den Reichtum des Handelns und des
Charakters einzuengen und erstarren zu machen. Mechanismus in der
Moral ist ihr Tod. Dall aber Kant auf Bestimmtheit und Festigkeit
solchen Wert legt, kommt daher, da3 er von der Moral und den mora-
lischen Gesetzen das gleiche mdchte gelten lassen wie von den, wie er sie
auffafBt, Naturwissenschaften und naturwissenschaftlichen Gesetzen.

Die dritte Voraussetzung ist in dem Satz ausgesprochen : « Jede Gat-
tung verniinftiger Wesen ist objektiv, in der Idee der Vernunft, zu einem
gemeinschaftlichen Zwecke, ndmlich der Beférderung des hochsten als
eines gemeinschaftlichen Guts bestimmt» (111 7). Also die Idee der
Vernunft steht als objektiv iiber der ganzen Gattung, demgemil3 auch
iiber dem einzelnen, demgemaQ also ist es nicht so, da3 die Vernunft ihre
Ideen und Gesetze wihlt, sondern so, daf} sie sich ihnen zu unterstellen hat.
Das, was an vielen Stellen bei Kant durchschimmert, daf3 er sich nimlich
an einer Wirklichkeit orientiert, von der er behauptet, sie unterstiinde der
gesetzgebenden Vernunft, das kommt auch hier zum Vorschein : die Idee
ist objektiv, derart, daf} sie dem Menschengeschlechte das héchste Gut als
einen Zweck vorsetzt. Weder also die Gattung, noch der einzelne sind auto-
nom. DaB aber der einzelne fiir seine Gliickseligkeit auf die Gattung ange-
wiesen ist, lehrt allein die Erfahrung. Und daf3 das hochste Gut gemein-
schaftlich ist, kann Kant so gut wie jeder Mensch nur empirisch wissen.

Alle drei Voraussetzungen ergeben, daf3 Kant zwar versucht, die
Aprioritit der Vernunft zu wahren, daB aber jedesmal in seinen Behaup-
tungen das Gegenteil deutlich wird, daBl die Vernunft sich nach etwas zu
richten hat, was ihr sowohl vorgegeben als auch nur durch die Erfahrung
zuginglich ist.

2. Der Zweck. Uber den Zweck wird nichts weiteres ausgefiihrt, auler
an einer Stelle, die aber besser unter dem Gesichtspunkt des hochsten
Gutes behandelt wird, weil es sich um dieses handelt, also in den Bereich
der Religion gehort. ‘

3. Das Gesetz. Am Gesetz hebt Kant etwas Neues hervor : « Die
Idee des moralischen Gesetzes allein, mit der davon unzertrennlichen
Achtung, kann man nicht fiiglich eine Anlage fiir die Personlichkeit



294 Der Zweck in Religion und Moral

nennen ; sie ist die Personlichkeit selbst (die Idee der Menschheit ganz
intellektuell betrachtet) » (27 26). In einem gewissen Umfang steht es
jedermann frei, die Begriffe zu definieren, wie er es fiir gut hilt. Min-
destens aber ist dann zu erwarten, daB er sich innerhalb seines Sprach-
gebrauches gleichbleibt. Es verlohnt sich also, zuzusehen, ob das bei
der Kantischen Definition der Personlichkeit zutrifft. Kant setzt nicht
das moralische Gesetz mit der Personlichkeit gleich. Das kann er nicht,
weil das moralische Gesetz etwas oberhalb des Menschen ist, das Achtung
einfloBt und Bewunderung abnétigt. Gleichwohl besteht zwischen mora-
lischem Gesetz und Personlichkeit ein enger Zusammenhang. Kant setzt
ihn in die Idee des moralischen Gesetzes. Was aber ist sie ? Ist sie etwas
fiir das moralische Gesetz Normatives ? Nach Kant nicht, weil das mora-
lische Gesetz das Hochste im sittlichen Bereich darstellt. Ist sie die
Vorstellung, die der Mensch vom moralischen Gesetz hat ? Auch nicht,
weil die Vorstellung jederzeit nur empirisch ist. Ist sie ein Postulat, wie
es die Ideen von Gott, Seele und Unsterblichkeit sind ? Auch nicht, weil
aus der Moral hochstens etwas postuliert werden kann, was jenseits ihrer
selbst liegt, etwa die Moglichkeit des héchsten Gutes im Kantischen Sinn.
Was aber ist denn die Idee des moralischen Gesetzes, die gleich der Per-
sonlichkeit ist 7 Wohl dieses : dal3 der Mensch imstande ist, nicht nur
einzelne moralische Gesetze, sondern deren irgendwie geartete Gesamt-
heit oder Ganzheit zu erfassen, insbesondere also deren Sinn, Bedeutung
und Wiirde : das macht seine Personlichkeit aus ; anders ausgedriickt :
der Mensch ist ein der Moral fihiges Wesen, und damit Personlichkeit.
Kant setzt also auch hier, wie oft, Idee fiir die Sache, um das Geistige
und Uberzeitliche an ihr hervorzuheben. So auch ist es wahr, daB die
Personlichkeit « die Idee der Menschheit ganz intellektuell betrachtet » ist.

Trifft diese Auffassung aber zu, ist insbesondere die Personlichkeit
eine Vernunftidee ? Die Personlichkeit ist es nicht. Sie ist vielmehr ein
Konkretum der Erfahrung, aus apriorischen Grundsitzen iiberhaupt
nicht abzuleiten, weil sie einmalig ist, auch wenn Persénlichkeit nicht
den gehobenen Zustand von Person, sondern nur diese meint. An ihr
freilich sind apriorische Elemente stark beteiligt, die Hinwendung auf
Ziele oder Werte. Aber nicht diese machen die Person und Personlichkeit
aus, sondern die eigentiimliche Art, wie diese Werte gesehen, verbunden
und betitigt werden. Wo Person, da Sittlichkeit, nicht aber umgekehrt,
was der Fall sein miillte, wenn Kant recht hitte. Sodann : sicherlich
trifft es zu, daB an der Person die Menschheit deutlich wird, insofern das
Menschliche das Gemeinsame allen Personseins ist. Aber der Reichtum



Der Zweck in Religion und Moral 295

des Menschlichen leuchtet an jeder Person nur teilweise auf, und gerade
darin kann man einen Grund dafiir sehen, dal3 es soviele verschiedene
Personen gibt : damit nichts von dem Menschlichen an den Menschen
verlorengehe. Wie reich aber das Menschliche ist, 1dBt sich a priori so
wenig ausmachen, wie es ausgemacht werden kann, wie vieler Menschen
das Menschliche bedarf, um sich in ihnen darzustellen. Und endlich : so
gewil} das moralische Gesetz von der Person gekannt und anerkannt sein
mufl, damit sie Person sein kann, so gewi} reicht das allein noch nicht
hin, um eine Person auszumachen, besonders nicht in dem betonten Sinn
der Personlichkeit. Thr Zauber beruht auf dem, was an ihr liebenswert
ist, und das ist immer unableitbar und unwiederholbar, ihr Geist, ihr
Gemiit, ihr Einfallsreichtum, ihre Schénheit an Leib und Seele, ihr
Glanz, ihre Lauterkeit, ihre Heiterkeit, ihre Unberiihrbarkeit, ihr Un-
gestiim, ihre Ruhe, ihre Giite, ihre Stille : das Geheimnis des einzelnen,
das er selbst am wenigsten versteht. Dal} eine solche « Person » sich dem
moralischen Gesetz unterstellt, ist das geringste dessen, was sie von sich
fordert. Kantisch ausgedriickt : ihre Freiheit iiber dem Gesetz, nicht
ihre Bindung an das Gesetz, ist es, was ihre GroBe ausmacht, ihre Sicher-
heit begriindet und ihre Gefihrdung einschlief3t.

4. Die Moral. Gegeniiber der Vorrede erweitert und vertieft Kant
seine Auffassung iiber die Moral. — « Eines ist in unserer Seele, welches,
wenn wir es gehorig ins Auge fassen, wir nicht aufhéren kénnen, mit der
hochsten Verwunderung zu betrachten, und wo die Bewunderung recht-
miBig, zugleich auch seelenerhebend ist ; und das ist : die urspriingliche
moralische Anlage in uns iiberhaupt » (53 12). Hier spricht Kant es
selbst aus, daB die moralische Anlage in uns und damit die Moral etwas
ist, das nicht abgeleitet, nicht als notwendig erwiesen, sondern nur vor-
gefunden und hingenommen werden kann. Demgemi kann es nach ihm
selbst nicht zutreffen, daf3 « unsere Vernunft moralisch gesetzgebend ist »
(68 14). Nur eines von diesen beiden kann wahr sein, und wenn Kant die
moralische Anlage als Gegenstand der Bewunderung bezeichnet, so gibt
er damit selbst an, welche dieser beiden Moglichkeiten er im Grunde
vorzieht, wenn er auch, seiner Aprioritit, d. h. der GleichmiBigkeit mit
seiner Erkenntnistheorie zuliebe, immer wieder von der Vernunft als ge-
setzgebend spricht : Moral ist in uns angelegt, das bedeutet, wird vor-
gefunden, das bedeutet, kann nicht aus Prinzipien a priori von der Ver-
nunft abgeleitet werden. Nur dieses leistet die Vernunft, das aber auch
notwendig, daB sie die moralische Anlage erkennt, bestitigt und betiitigt,
wobei hinzukommt, da der einzelne einen erheblichen Spielraum hat,



296 Der Zweck in Religion und Moral

seine moralische Anlage zu betitigen, in diesem Sinne also selbstindig
und gesetzgebend ist, wenn man das so ausdriicken will.

Noch weiter : « die Unbegreiflichkeit dieser eine gottliche Abkunft
verkiindigenden Anlage muf} auf das Gemiit bis zur Begeisterung wirken
und es zu den Aufopferungen stirken, welche ihm die Achtung fiir seine
Pflicht nur auferlegen mag» (53 32). Die moralische Anlage in uns ist
also nur dadurch erklirlich, daf} sie als von Gott gegeben aufgefal3t wird.
Damit wird Gott Ursprung und ist nicht mehr blo Ende der Moral.
Damit ist er Bedingung dafiir, daB es sie {iberhaupt gibt, und nicht mehr
bloB Bedingung dafiir, daB3 das hochste Gut in der Welt verwirklicht
werde. Damit ist Moral und Mensch von Gottes Gnaden, und nicht mehr
Gott von der Moral und des Menschen Gnaden.

Nur in einer kurzen Bemerkung, aber entschieden genug sagt Kant :
« unter irgend einer Herrschaft muf3 der Mensch stehen », und dann ist
es schon das Richtige, daf3 es die « moralische » ist (93 27). Also nicht
aus Freiheit, weil die Vernunft es verlangte, hat der Mensch die Moral
geschaffen, indem er sich Gesetze aussuchte, unter denen zu leben er fiir
verniinftig hielt, sondern umgekehrt ist es: der Mensch bedarf einer
Herrschaft, und wenn es nicht die des moralischen Gesetzes, also eine
gute ist, dann wird es die des Teufels, also eine schlechte sein. Dieses
«muf} » besagt hier dieses, was Kant an anderer Stelle als die Gleichheit
von Person und moralischem Gesetz bezeichnet hat : dal3 der Mensch
nicht auflerhalb der Sittlichkeit stehen kann, sondern von Haus aus
unentrinnbar sittliches Wesen ist ; besagt also, dal3 nicht der Mensch es
ist, der sich die Moral geschaffen hat, sondern daB} sie ihm auferlegt ist
und er unter ihrer Herrschaft steht. Seine Freiheit ist nicht die des
Schaffens, sondern nur die des Anerkennens, und die kann er nicht
unbetitigt lassen. Es bleibt ihm nur, sich zu dem zu bekennen, was er ist
und sein soll, oder aber, das abzulehnen und dadurch nicht etwa der
Moral ledig, sondern selbst an ihr und sich schuldig zu werden. Aullerhalb
der Moral zu sein, ist ihm unmdéglich. Sie aber zu erkennen und zu
betitigen, dazu bedarf der Mensch, darin hat Kant recht, der Vernunft.

Das, wenn nicht sachlich, so doch menschlich Wichtigste, steht noch
aus : die Frage, wodurch es kommt, dal der Mensch gut oder bése ist.
« Dieser Streit [zwischen Eigen- und Fremderlésung] kann nicht durch
Einsicht in die Kausalbestimmung der Freiheit des menschlichen Wesens,
d. i. der Ursachen, welche machen, dal} ein Mensch gut oder bise wird,
also nicht theoretisch ausgeglichen werden ; denn diese Frage iibersteigt
das ganze Spekulationsvermogen unserer Vernunft » (135 22). Kant fragt



Der Zweck in Religion und Moral 297

nicht danach, woher es kommt, daB es {iberhaupt Gut und Bés gibt. Er
fragt auch nicht danach, wieso sich die Tatsache, dafl es Boses gibt,
damit vertrigt, daB die moralische Anlage des Menschen von Gott
stammt. Auch nicht danach, wie sich der Weltlauf, trotz des vielen
Bosen, als Zeugnis, nicht gegen, sondern fiir Gott auffassen 1iBt. Er
fragt nur danach, wie es kommt, dal3 ein bestimmter Mensch gut oder
bose wird. Zunichst hilt er es fiir selbstverstindlich, da3 das eine
Kausalerkldrung sein miisse, schrinkt also die Moglichkeit der Erklarung
von vornherein so ein, dal3 nur eine solche in Frage kommt, die dem
entspricht, was in den Naturwissenschaften selbstverstindlich ist. Das
aber ist schon eine Einschrinkung, die nicht zugelassen werden darf.
Denn wenn Moral und Naturwissenschaft zweierlei sind, dann ist es nicht
nur sinnvoll, sondern notwendig, daf3 auch die Erklirungsmoglichkeiten
und Erklirungsgriinde je in beiden verschieden, also auch zweierlei sind.
Die Forderung nach Erklirung ist also schon falsch angesetzt. Ferner :
wenn schon die Moral ihre Gesetze von der Vernunft des Menschen hat,
wie Kant es will, dann muB3 die Vernunft auch wissen, wie der Mensch
mit ihnen umgeht und was er von ihnen zu erwarten hat. Wenn er aber
das Wichtigste, nimlich ob er auf Grund seiner eigenen Gesetze gut
oder bose wird, nicht weill und nicht wissen kann, dann auch kann die
eigene Vernunft nicht der Grund dafiir sein, dal3 es die Moral gibt.
Bemerkenswert aber ist, dal Kant diese Grenze hervorhebt und inso-
fern seiner Auffassung getreu bleibt, die anderes nicht zuliB3t ; bemer-
kenswert auch, daf3 er sich auf diese Weise mit der Erfahrung abfin-
det, die wieder einmal nicht in sein a priori pafit und die er doch nicht
leugnen kann.

5. Die Religion. Auch iiber die Religion erginzt Kant Wichtiges,
iiber seine bisher vorgetragene Auffassung hinaus. — « Dié Religion ist
ein Zweck an sich selbst » (12 18). Sie ist also nicht fiir etwas anderes da,
eine Auffassung, die jederzeit als diejenige betrachtet wird, welche der
Religion gerecht wird. Anderseits aber behauptet Kant, da3 « die mora-
lische Anlage in uns die Grundlage und die Auslegerin der Religion ist »
(140 2). Damit, daB Religion Zweck an sich selbst ist, kann es vertriglich
sein, daB3 etwas anderes ihre Grundlage ist, obwohl, wenn diese Grund-
lage notwendig zur Religion gehort, es sinnvoller wire, die Grundlage
mit zur Religion zu beziehen und sie nicht ihr gegeniiber so betont ab-
zuheben, wie Kant es tut. Jedenfalls aber ist das mit der Religion als
einem Zweck an sich selbst unvertriiglich, dal die Moral ihre Auslegerin
ist. Dann entscheidet nicht mehr die Religion, was sie selbst ist, sondern



2908 Der Zweck in Religion und Moral

die Moral, und dann ist die Religion nur mehr fiir die Moral da und nicht
mehr Zweck an sich selbst. Sie kann es auch nicht sein, wenn « der Begrift
der Religion, als von einer Verbindlichkeit unter dem Willen eines mora-
lischen Gesetzgebers abgeleitet, ein reiner Vernunftbegriff ist » (182 20).
Auch hier stort zundchst, dal nicht gesagt wird, die Religion griinde auf
reiner Vernunft, sondern, dal3 der Begriff der Religion ein Vernunft-
begriff sei. Gemeint ist jedenfalls, dal die reine Vernunft die Religion
als eine Verbindlichkeit unter dem Willen eines moralischen Gesetzgebers
auffassen soll. Auch dann ist Religion Mittel zum Zweck, Beweggrund zur
Beobachtung der moralischen Gesetze, nicht aber Zweck an sich selbst,
mit welch letzteren nicht ausgeschlossen zu sein braucht, dal} sie Moral
einschlieBt, etwa als Bekundung der religiosen Gesinnung.

« Um allgemein zu sein, mul} Religion auf bloe Vernunft gegriindet
sein » (129 19). DaB} diese Bedingung zu eng ist, sagt Kant selbst : « eine
moralische Religion ist. . . in der Herzensgesinnung zu Beobachtung aller
Menschenpflichten als gottlicher Gebote zu setzen» (95 2). DaBl Kant
die statutarische Religion ausschliet, mag er tun, obwohl damit diese
nicht aufhért, Religion zu sein — wenn auch in anderer Form, als Kant
sie zuldft —, und obwohl ja auch Kants moralische Religion in der
Beobachtung der Gesetze, also in der Erfiillung von Pflichten besteht.
Wenn er aber von Herzensgesinnung spricht, dann fiihrt er ein Neues
neben der Vernunft, vielleicht gegen sie ein. Denn das Herz « fiihlt », es
« beweist » und « folgert », aber nicht im Sinne der reinen Vernunft.
Sicherlich enthilt das Herz auch Verniinftiges, aber mit Herz ist wesent-
lich mehr gemeint : die Einfithlung in etwas, das als jenseits allen Be-
greifens, aber als wichtiger und michtiger empfunden wird. Wenn Kant
dieses Herz zuliBt, dann ist es wiederum ein Beleg dafiir, dal} er an der
Erfahrung, die nun einmal Religion im Herzen gegriindet sein liB3t, nicht
vorbeikommen kann, trotz seiner reinen Vernunft, wenn er auch ver-
sucht, das Herz gleich in den Willen umzudenken, dem es um Gesetze
geht. Das Herz will nicht Gesetze, sondern Leben als Liebe, und nimmt
dann freilich gern auch Gesetze hin, nicht aber als Maximen allgemeinen
Handelns, sondern als den Anruf zu einem bestimmten Verhalten in
bestimmter Situation. |

Nach dem, worin Religion begriindet ist, sei davon gesprochen,
worin sie besteht. « Alle Religion besteht darin, daB} wir Gott fiir alle
unsere Pflichten als den allgemein zu verehrenden Gesetzgeber ansehen »
(118 26). Wir haben « Gott als Weltschopfer und Regierer nach der
Ordnung der Natur sowohl als auch der Moral zu denken, weil wir von



Der Zweck in Religion und Moral 299

dieser ihren Gesetzen unmittelbar und fiir sich Kenntnis bekommen
kénnen, deren sich dann die Vernunft zu ihrem Gebrauch bedienen kann »
(98 1). Dal3 die Menschen nur dasjenige begreifen, was sie begreifen
konnen, ist begreiflich, und daB sie sich danach ihr Bild von diesem oder
jenem zurechtmachen, ist ihr gutes Recht. Dal3 aber nun daraus ver-
bindlich auf das geschlossen wird, was ist, das ist zwar begreiflich, aber
nicht mehr gutes Recht. Und das tut Kant. Wenn er glaubt, dal3 er von
den moralischen Gesetzen unmittelbar und fiir sich Kenntnis bekommen
kann, mag er es glauben. Daraus aber ergibt sich nicht, daBl Gott nun
von Gnaden der reinen Vernunft als Bedingung des moralischen Gesetzes
zugelassen wird und er nur diese Bedingung ist. So gewil3 jede Religion
Gebote kennt, so gewil wird in der Religion nicht zunichst der Gesetz-
geber, sondern der Uberwertige gesucht und, wie immer auch, gefunden :
der Heilige, der Lebendige, der Ewige, der Wahre, der Herrliche, der
Liebende, der Schenkende, der Erbarmende, und selbst der Gerechte ist
nicht derjenige, der nach moralischen Gesetzen urteilt, sondern derjenige,
der das Ganze sieht und darum sowohl zu lenken als auch, je in Teilen,
auszuteilen weil. Religion ist nicht primir « Erkenntnis aller unserer
Pflichten als gottlicher Gebote » (179 3), sondern BewuBtsein der Gebor-
genheit im Aufblick zum Allméchtigen. Das rechte Verhalten, die Moral,
ist, von daher gesehen, eine selbstverstindliche und nebensichliche Fol-
gerung. Wenn Kant religio als Gottseligkeitslehre (213 27) in diesem Sinn
auffaBt, meint er dasselbe. Wenn er aber nur das BewuBtsein der vor
Gott erfiillten Pflicht meint, ist es zu eng. Dal} er aber von Gottseligkeit
spricht, ist ebenso ein Zugestindnis an die Erfahrung, als es die Her-
zensgesinnung ist.

Damit, da3 Kant die Religion als Erkenntnis aller unserer Pflichten
als gottlicher Gebote bestimmt, will er ein Zweifaches erreichen : erstens,
daB « kein assertorisches Wissen gefordert wird, ... auBer diesem Mini-
mum der Erkenntnis, es sei moglich, daB Gott sei » (179 A), und zweitens,
daB Religion nicht als « ein Inbegriff besonderer auf Gott unmittelbar
bezogener Pflichten » (179 A) aufgefallt zu werden braucht. Deutlicher
kann nicht gesagt werden, daB3 das Religitse nur eine Qualitit am Mora-
lischen, nicht also etwas Eigenstindiges ist. Deutlicher kann der Unter-
schied gegeniiber dem religiésen Erlebnis nicht bezeichnet werden : dem
Religitsen ist nichts gewisser, als dieses, daB Gott ist ; fiir Kant dagegen
geniigt die Moglichkeit, daB Gott sei. Uberdies : wenn es keine auf Gott
unmittelbar bezogenen Pflichten gibt, so widerspricht auch das der Tat-
sache, da} der Religiose jederzeit seinem Gott begegnet und unmittelbar



300 Der Zweck in Religion und Moral

vor Thm steht. Und letztlich besteht Religion nicht in erster Linie darin,
Pflichten zu erfiillen, sondern darin, das Leben als erfiillter zu erfahren,
als dem Menschen zunichst faBbar ist. Nur nebenher sei gesagt, dal3
gerade das Minimum an Erkenntnis, es sei moglich, daB3 ein Gott sei,
eben eine Erkenntnis ist, und zwar fundamentaler metaphysischer Art,
was doch vom Kant der reinen Vernunft bestritten und verworfen wird.

Die wahre Religion kann nur eine sein, auch nach Kant. « Die wahre
alleinige Religion enthilt nichts als Gesetze, d.i. solche praktischen
Prinzipien, deren unbedingter Notwendigkeit wir uns bewuf3t werden
konnen, die wir allein so durch reine Vernunft (nicht empirisch) offenbart
anerkennen » (196 4). Wenn Kant behauptet, die wahre Religion enthalte
nichts als Gesetze, so verwechselt er die Religion als Institution, als
Kirche, mit der Religion als Gesinnung und Erlebnis. Religion ist nur
diese letztere, die erstere ist nicht mehr als das Auf3ere dazu. Aber auch
bei der Kirche sind die Gesetze weder das einzige — weil es auch Gebete
gibt —, noch das Entscheidende, weil die Gesetze nur dazu da sind, eine
Gesinnung zu bekunden oder zu betitigen oder zu gewinnen. Ferner :
sich der unbedingten Notwendigkeit bewullt zu werden, ist nicht das
gleiche, wie : diese Notwendigkeit einsehen. Kant sagt es selbst, dal} es
notwendige Dinge gibt, die das Spekulationsvermégen der Vernunft iiber-
steigen, obwohl sie fundamental sind. So auch kann es sehr wohl sein,
daB die Religion als Gesinnung als notwendig erkannt wird, ohne daf}
auch gegeben zu sein braucht, daB3 ihre Forderungen der Vernunft ein-
leuchten, was schon deswegen unmoglich ist, weil weder der Mensch sich
selbst noch den Gott ganz erkennt, zu dem hin die Religion die Beziehung
des Menschen ist. Weiterhin iibersieht Kant, daf3 die Fihigkeit, die Ver-
nunft zu gebrauchen, zu verschiedenen Zeiten verschieden ist, nicht nur
beim einzelnen Menschen, sondern auch bei ganzen Zeitaltern. Dann
wiirde also die alleinige Religion jeweils nur Bezug auf eine bestimmte
Zeit haben, also nicht der Forderung Kants entsprechen, daf3 sie reine,
d. h. zeitunabhingige Einsichten bietet. Aullerdem ist Offenbarung ja
per definitionem die Mitteilung einer Einsicht, deren Inhalt, aber nicht
deren Grund und vélligen Zusammenhang man einsieht ; auch hier
gebraucht Kant einen Terminus, der seiner Sprechweise zuwider ist, nur
deswegen, weil er ihn empirisch vorfindet und nicht iibergehen will. Und
endlich : noch einmal, wie schon bei fritherer Gelegenheit, mul} gesagt
werden, dall Gesetze immer nur auf einen bestimmten Bereich bezogen
sind, und daf3 dieser Bereich immer nur empirisch gegeben sein kann, weil
es in einem Bereich der reinen Vernunft nur Beziehungen, nicht aber



Der Zweck in Religion und Moral 301

Verhaltensregeln geben kann, wofiir die Mathematik der einleuchtendste
Beleg ist.

Kant geht noch weiter ; von dem Wir zum Ich. « In Ansehung der
rein moralischen Gesetze kann ein jeder aus sich selbst durch seine eigene
Vernunft den Willen Gottes, der seiner Religion zum Grunde liegt,
erkennen » (118 33). Sicherlich ist es so, daB3 Religion die Beziehung eines
einzelnen zu Gott ist, die ihm keiner abnehmen kann, keiner auch auf-
erlegen kann. Und sicherlich ist es so, daB} jeder seine Religion nach dem
Mafle betitigt, als er sie geistig erfal3t. Aber sicher ist es nicht so, daf3
jeder die moralischen Gebote von sich aus erfal3t, weder die, welche fiir
ihn selbst unerlidBlich sind, noch die, welche sein Verhalten den anderen
gegeniiber kliren. In beiderlei Hinsicht gibt es Gebote, die innegehalten
werden miissen, und deren Befolgung, wenn sie nicht aus eigener Einsicht
und Entschliefung erfolgt, zum Heile des einzelnen und der Gemeinschaft
erzwungen werden muf3, durch moralische Beeinflussung oder physischen
Zwang. Das ist zwar kein Ruhmeszeichen fiir die reine Vernunft, aber so
gewichtige Erfahrung, daf} sich vor ihr nur verschlieBen kann, wer sie
nicht sehen will. Kant setzt bei allen gleiche Breite, Tiefe und Wirk-
samkeit der Vernunft voraus, was vielleicht schitzenswert wire, keines-
falls aber gegeben ist. Gesetzt aber nun, jeder handelte nach den Geboten
der reinen Vernunft, dann kann das, bei gegebener und nicht abstreit-
barer Verschiedenheit der Menschen, nur Verwirrung stiften — wie das
ja auch gewesen ist bei all den Erleuchtungen aller mdglichen Konven-
tikel. Diese Verwirrung kann man nur in belanglosen Dingen zulassen
und ertragen. In den Grunderfordernissen muf Ubereinstimmung herr-
schen, um des einzelnen und der Gesamtheit willen, und diese Uber-
einstimmung kann man im religiosen Bereich so wenig dem einzelnen
iiberlassen, wie im politischen, was durch die Ochlokratie am deutlichsten
belegt wird. Also: Religionsbetdtigung nach Malgabe der Einsicht,
Religionsbegriindung aber nach MaB3gabe dessen, was Gott und Mensch,
je fiir sich allein und insgesamt, und in ihrem Verhiltnis zueinander sind.

Nur fiir den ersten Blick kann sich Kant fiir seine Auffassung der
Religion auf die Definition der Siinde berufen : « Unter Siinde wird die
Ubertretung des moralischen Gesetzes als gottlichen Gebotes verstanden »
(44 22 ; 80 24). Denn zunichst ist Gegenstand der Siinde mehr als das
moralische Gebot. Je hoher einer in der Religiositit gestiegen ist, umso
eher wird er etwas als Siinde erkennen oder auffassen, nicht etwa, weil es
geboten ist, sondern, weil es ihm moglich war, besser zu handeln, als er
tat, und besser, als es allgemein geboten werden kann. Gerade aber diese



302 Der Zweck in Religion und Moral

Siinden sind die eigentlichsten, weil die empfindlichsten. Die Definition
der Siinde also als einer Ubertretung ist nur eine handliche fiir den
Alltagsgebrauch und den Durchschnittsmenschen. Aber auch bei diesem
liegt das Entscheidende nicht darin, dal ein Gebot iibertreten wurde,
sondern darin, daf} dieses Gebot eine Handlung herbeifiithren oder einen
Zustand sichern wollte, wie es aus der Ordnung der Dinge und Menschen
notwendig oder mindestens wiinschenswert ist. Wo diese Ordnung bos-
willig gestort wird, da liegt Siinde vor. Ihr Bezug auf Gott und Gottes
Willen und Gottes Gebot liegt darin, daBl die gegebene oder geforderte
Ordnung durch Gott als Schopfer festgelegt wurde und es Sein Wille
ist, da3 sie gewahrt werde, was manchesmal durch ein Gebot von Ihm
festgelegt oder kundgemacht wurde. Eine Liige etwa ist und bleibt
Siinde, auch wenn es das Gebot « Du sollst nicht liigen » als dieses for-
mulierte Gebot nicht gibe. Dal} es notwendig ist, die gegebene Ordnung
innezuhalten, folgt also aus dieser Ordnung, nicht aus der Vernunft.
Wohl ist Vernunft notwendig, um die Ordnung zu erfassen, nicht aber
hinreichend, sie zu begriinden.

Auch, was Kant iiber die Einteilung der Religionen sagt, ist unzu-
treffend. « Man kann alle Religionen in die der Gunstbewerbung (des
bloBen Kultus) und die moralischen, d.i. die Religionen des guten Lebens-
wandels einteilen » (56 14). Diese Einteilung ist weder vollstindig noch
ausschlieBlich. Vollstindig ist sie nicht, weil er die Religionen der Magie
ebenso wie der Verehrung iibersieht. AusschlieBlich ist sie nicht, weil zu
einem Kultus immer auch eine bestimmte Lebensform, also ein « guter »
Lebenswandel gehort, und weil jeder gute Lebenswandel auf religioser
Grundlage auch immer einen, wenn auch noch so diirftigen, Kultus
einschlieBt. Unzutreffend ist es, Kultus als Gunstbewerbung aufzufassen.
Wenn Kant dabei an Magie denkt, so irrt er sich, weil Magie nicht Gunst-
bewerbung, sondern Machtausiibung iiber die Gotter ist. Daf3, wenn nicht
in jeder Religion, so doch in jedem Religiésen mindestens die Versuchung
steckt, sich um die Gunst der Gottheit zu bewerben, trifft zu, und ist
so lange nicht verwerflich, als mit Gunst die Erméoglichung des eigenen
Lebens gesucht wird, so wie ja auch Kant die Gliickseligkeit nur von
Gott her erwartet und auf diese Erwartung geradezu seine Auffassung
von Religion griindet. Kultus aber, wenn er auch Gunstbewerbung mit
einschlieBen kann — was durchaus nicht immer der Fall ist —, will
Ausdruck der Gesinnung sein, weil der Mensch keine Gesinnung, am
wenigsten die religiése, so geheimhalten kann, daf3 sie nicht sichtbar
wird, und auch nicht so geheim halten will, daB er nicht, auch vor sich



Der Zweck in Religion und Moral 303

selbst, sie ausdriicken méchte, mehr oder weniger. Aullerdem schlieBt
Kultus Lebenswandel nicht aus, sondern ein, und gerade die magischen
Formen der Religion sind peinlicher auf ihn bedacht als die moralischen.
Die Unterscheidung kultischer und religioser Form der Religion ist also
nicht eine senkrechte — hie Kult, hie Gesinnung —, sondern eine waage-
rechte : jede Religion enthilt eine kultische und eine moralische Schicht,
jeweils von verschiedener Dichte und Dringlichkeit.

Neues findet sich auch iiber das hiéchste Gut, wovon schon bei der
Behandlung der Voraussetzungen gesprochen wurde. « Jede Gattung ver-
niinftiger Wesen ist namlich objektiv, in der Idee der Vernunft, zu einem
gemeinschaftlichen Zwecke, nimlich der Beforderung des hochsten als
eines gemeinschaftlichen Guts bestimmt » (111 7). Mehrerlei ist an dieser
Aussage verwunderlich. Zunichst : nicht mehr der einzelne, sondern die
Gattung ist zum hochsten Gut bestimmt, woraus folgt, daB3 nicht mehr
der einzelne imstande ist, das hochste Gut zu bewirken, sondern auf die
Mitwirkung der anderen angewiesen ist, woraus wiederum folgt, da@3 er
sein hochstes Gut nicht erreichen kann, wenn zwar er, aber die anderen
nicht wollen, woraus endlich folgt, dafl nicht Gott und Mensch allein die
notwendigen Bedingungen des hochsten Gutes sind, sondern die mensch-
liche Gemeinschaft oder, noch allgemeiner, jede Gattung verniinftiger
Wesen. Verwunderlich ist sodann, daB jede Gattung zu einem hdchsten
Gut bestimmt ist, und zwar objektiv, von der Idee der Vernunft. Nicht
also wiihlt sich die Gattung das hochste Gut aus, indem sie festlegt, was
ihr am gemiBesten ist, sondern mul} es als bestimmt annehmen. Und
nicht der einzelne entscheidet iiber sein hochstes Gut, sondern die
Gattung. Diese beiden Bedenken wollen nicht behaupten, dal Kant mit
seiner Aussage Unrecht habe, im Gegenteil : er hat Recht damit, sowohl,
daB das « hochste Gut » — um Kantisch zu reden — des einzelnen erheb-
lich von der Gemeinschaft abhingt, in der er lebt, als auch, daB das
hochste Gut vorbestimmt, also nicht frei wihlbar ist. Das aber soll her-
vorgehoben werden, da3 Kant damit seine eigene Behauptung aufhebt,
wonach die reine Vernunft des einzelnen die Gliickseligkeit festsetzt und
wonach die Gemeinschaft fiir die Moralitit des einzelnen nichts bedeutet.

6. Fassen wir zusammen, was die Schrift iiber die Religion Neues
gegeniiber der Vorrede bringt. Zunichst werden die Voraussetzungen
Kants deutlicher, an denen sich klarmachen 1iBt, da3 sie nicht aus der
reinen Vernunft entnommen, sondern um der Erfahrung willen so for-
muliert und ausgewertet sind, wie Kant es tut, er sich also an das Prinzip
des Aristoteles hilt : odblewv T @ovbpeve.



304 Der Zweck in Religion und Moral

Neu ist sodann, da3 das moralische Gesetz mit der Personlichkeit
identisch ist (27 26) ; daBl die Moral aus einer urspriinglichen Anlage
erwichst (53 12) ; daB Gott nicht nur wegen des Zweckes, sondern auch
als Kraftspender, um der Stirkung willen, von der Moral benétigt wird
(54 2) und dal} das hochste Gut ein Anliegen der Gattung ist (111 7).

II1. Die Schriften zur praktischen Vernunft und Urteilskraft 2

Da, nach Kant, die Moral und, abhingig von ihr, die Religion der
praktischen Vernunft zugehéren, liegt es nahe, auch die anderen Schriften
Kants zur praktischen Vernunft daraufhin zu befragen, was sie hinsicht-
lich des Zweckes, der Moral, des hiochsten Gutes und der Religion zur
Kldrung beitragen konnen.

1. Der Zweck. Kant bemiiht sich, den Zweck als notwendig zu
erweisen, und zwar dadurch, dal} er ihn erst nachtriglich, wenn die
Handlung schon geplant und fast vollzogen ist, einfiihrt ; und ihn zu
entwerten, indem er ihn mit der Lust oder mindestens der Gliickseligkeit
verkoppelt. Entspricht das seiner Auffassung des Zweckes iiberhaupt ?

Er definiert ihn folgendermalen : « Der Begriff von einem Objekt,
sofern er zugleich den Grund der Wirklichkeit dieses Objektes enthiilt,
ist der Zweck » (Urteilskraft 17). Auch hier zeigt sich, was schon mehrfach
festzustellen war, da3 Kant nicht sauber scheidet. Der Zweck ist ein
Begriff, sofern er gedacht wird. Der Zweck ist aber eine Sache, als Ding
oder Zustand oder Vorgang, sofern er wirksam wird. Das kann er freilich
nur, indem er geistig oder, wie Kant sagt, begrifflich im Handelnden
gegenwirtig ist. Dann aber ist nicht der Begriff der Zweck, sondern die
Sache. Ferner soll der Begriff den Grund der Wirksamkeit dieses Objekts
enthalten. Gemeint ist, dal3 dieses Objekt, sofern es als erstrebenswert
gedacht wird, den Grund dafiir abgibt, daB es verwirklicht wird. Der
eigentliche Grund aber fiir die Verwirklichung ist nicht das Objekt,
sondern der Handelnde. Nur er verfiigt iiber die Moglichkeit, das, was
gedacht und erstrebt wird, auch zu verwirklichen. Das Objekt ist nur
insofern Grund, als iiberhaupt etwas da sein mull, worauf sich der
Handelnde richtet, und insofern, als jetzt gerade dieses, nicht ein anderes
erstrebt wird. Zweck also ist eine Beziehung, die das Subjekt dem Objekt
hinzufiigt, aber nur an einem zuvor gegebenen Objekt sinnvoll und

? Kritik der praktischen Vernunft, hrsg. von Karl Vorlinder, Meiner, Leipzig
1929° (Philos. Bibl. Bd. 38). — Kritik der Urteilskraft, ebd. 1924* (Philos. Bibl,
Bd. 39).



Der Zweck in Religion und Moral 305

moglich ist. Diese Beziehung schliet ein geistiges Erfassen ein, wird aber
erst wirksam auf Grund der Handlungskraft des Aufnehmenden. Nicht
also der Begriff enthilt den Grund der Wirklichkeit, sondern ist nur Mittel
dazu, Handelnden und Ding miteinander zu verbinden.

Eine andere Definition heil3t ;: « Das Produkt einer Ursache, deren
Bestimmungsgrund blof3 die Vorstellung ihrer Wirkung ist, heiit ein
Zweck » (Urteilskraft 274). Man tut Kant wohl nicht Unrecht, wenn man
Produkt als Wirkung einer Ursache, also Zweck als Wirkung auffal3t,
und zwar in dem Sinne, wie Kant von einer Kausalreihe zu sprechen
gewohnt ist. Dann ist Produkt primir sachlich zu verstehen, als greif-
bares Ding, so wie das Haus Produkt des Erbauers und der Nagel Produkt
des Schmiedes ist. So aber ist Zweck zu eng gefal3t : Zweck braucht nicht
das Haus zu sein, sondern kann seine geplante Verwendung sein, so wie
Kant von der Mieteinnahme spricht (Urteilskraft 235). Diese aber ist
nicht mehr Produkt, die aus einer Ursache zwangsldufig hervorkommt,
sondern gehért einer Uberlegung an, die sich der Ursache nur als Mittel
bedient und weder an der Ursache noch an dem sichtbaren Ergebnis
ablesbar ist. Das Haus konnte genau so gut fiir Waisenkinder oder als
Bibliothek geplant sein. Beide Zwecke aber, Benutzung fiir Waisenkinder
oder Biicher, sind nicht Produkt, sondern laufend geschehende Ereignisse
als Biindel von Handlungen. Zweck also ist zu materiell gefal3t. Ferner :
Nicht die Vorstellung ist die Ursache der Wirkung, sondern die Vor-
stellung dient dazu, die spezifischen Wirkungen jeweils ausgewidhlter
Ursachen zu steuern, derart, daB3 gewollte Wirkungen eindeutig oder in
etwa erreicht werden ; eindeutig im mechanischen, thermischen, ekle-
trischen Bereich ; nur bedingt eindeutig im erzieherischen, politischen,
moralischen, religiésen Bereich. Sodann : nicht die Ursache hat einen
Bestimmungsgrund, sondern die Ursache hat jeweils nur einen bestimm-
ten Umkreis moglicher Wirkungen, und diese werden ausgewihlt und
gesteuert, nicht von der Ursache, nicht von der Vorstellung, sondern
von dem Handelnden, auf Grund der Kenntnis, die er von dem méglichen
Verhiltnis der Ursache zur Wirkung hat, wobei unter Wirkung auch ein
Zustand, eine Eigenschaft, eine Leistung zu verstehen ist.

Im Grunde will Kant auch nicht bestreiten, dal} « eine Kausalver-
bindung nach einem Vernunftgebrauche von Zwecken gedacht werden
kann » (Urteilskraft 235), die « sowohl aufwirts als abwirts Abhéngigkeit
bei sich fithren wiirde » (Urteilskraft 235), d. h. also, dal} die Vernunft
Kausalverbindungen benutzt, die vom Ende her auf einen Anfang hin
gedacht werden, um den richtigen Anfang zu finden, von dem aus das

20



306 Der Zweck in Religion und Moral

Ende verwirklicht werden kann. Nur unterlil8t er es, das in seinem
Begriff vom Zweck deutlich zu machen, deswegen, weil dieser Begriff vom
Zweck so ausfallen mul3, daB3 er ihm seine These von der zweckfreien
Moral nicht stort.

Uber die Bestimmung des Zweckes im Empirischen sagt Kant, daB3 es
« das Gefiihl der Lust » ist. Schon frither wurde gezeigt, dal3 es Zwecke
nur im Empirischen geben kann und dal} es eine « transzendentale »
Bestimmung des Zweckes hiochstens in dem Sinne gibt, daBl von dem
Empirischen so weit wie moglich, aber nicht iiberhaupt, abstrahiert wird.
Aber auch innerhalb des Empirischen hat Kant den Zweck zu eng
gesehen. Er sagt nicht, was er unter Lust verstehe, meint aber dem
Zusammenhang nach das, was er das sinnliche Wohlgefiihl nennen wiirde.
Wenn die Bestimmung des Zwecks ausschlieBlich die wiire, ein solches
Wohlgefiihl auszulésen, dann miilte man Kant beipflichten, dall der
Zweck in der Moral nicht viel bedeuten diirfe ; nicht viel, nicht : daf3 er
verschwinden miisse ; denn auch das sinnliche Leben untersteht der sitt-
lichen Lenkung und darf nicht um der Sittlichkeit willen ausgerottet
werden. Lust aber ist, auch innerhalb der Moral nicht, allein auf diesen
Fall eingeschrinkt und entsteht iiberall da, wo etwas den Leistungen,
Féhigkeiten und Erwartungen eines Handelnden entspricht. In diesem
Sinne gilt sie etwa fiir das Fassen und Vollziehen schwieriger Entschliisse,
auch und gerade dann, wenn sie schmerzlich sind. Kants eigener Hymnus
auf die Pflicht (pr. V. 101) ist nichts anderes als die Bekundung einer
solchen Lust. Genau wie das Gliick aber ist die Lust nicht ein Gegenstand
oder Zustand, der unabhingig von anderen Gegenstinden oder Zustinden
angestrebt werden kénnte, sondern immer nur ein Anzeiger dafiir, dal3
ein angemessenes MaB personlicher Leistung erfiillt ist, dessen Uber-
schreitung sich in Unlust als Anzeiger des jetzt Unmoglichen bekunden
wiirde. Nicht also das Gefiihl der Lust, sondern die Verwirklichung eines
Inhaltes ist die Bestimmung des Zweckes, und an dieser Tatsache des
Empirischen kann keine transzendentale Betrachtung etwas dndern.

Neben diesem subjektiven Zweck spricht Kant von dem objektiven.
« Der objektive Zweck ist die Moglichkeit des Gegenstandes selbst nach
Prinzipien der Zweckverbindung » (Urteilskraft 59). Auch hier laufen
subjektive und objektive Ordnung durcheinander. « Der objektive Zweck
ist die Moglichkeit des Gegenstandes » kann doch nur besagen wollen,
daB der Zweck es ist, der es moglich macht, dall es einen Gegenstand
gibt. Dafiir, dall es einen Gegenstand gibt, sind eine Reihe von Be-
dingungen zu erfiillen, die so geordnet sein miissen, da3 aus ihrem Mit-



Der Zweck in Religion und Moral 307

einander in geordnetem Zugleich und Nacheinander der Gegenstand ent-
steht ; etwa ein Wasserfall aus einer Niveaudifferenz auf dem Wege eines
Wasserlaufes, der kontinuierlich ist. Darin aber liegt kein Zweck, weil
die Niveaudifferenz nicht etwa deswegen entsteht, damit sich ein Wasser-
fall bilde. Also fiir die Moglichkeit des Gegenstandes ist der Zweck iiber-
fliissig. Wenn aber der Weg des Wassers und die Niveaudifferenz kiinst-
lich hergestellt werden, damit sich ein Wasserfall bilde, dann ist der
Zweck mit eine der Bedingungen, unter denen er zustande kommt, nicht
aber die Méglichkeit {iberhaupt. Und wenn trotzdem das Gewicht auf
diese Absicht gelegt wird, dann werden die anderen Bedingungen als
selbstverstdndlich vorausgesetzt, womit aber nicht gesagt sein darf, da3
sie entbehrlich oder von geringerem Gewicht wiren. Noch so viel Zweck
bringt keinen Wasserfall hervor, wenn kein Wasser und kein Untergrund
fiir seinen Lauf vorhanden ist. Die Moglichkeit eines Gegenstandes beruht
auf dem Zusammenwirken jeweils notwendiger Bedingungen, in die ein-
greifen zu konnen freilich das Eigentiimliche der menschlichen Freiheit
ist, von ihr aber vorausgesetzt werden. Ferner : wo bestehen « die Prin-
zipien der Zweckverbindung » ? Wenn im Subjekt, kann der Zweck nicht
objektiv sein. Also im Objekt. Dann aber kénnen nur diejenigen Abliufe
und Zuordnungen gemeint sein, die wir, vom Subjekt her, als zweck-
miBig bezeichnen, weil wir sie so, wie wir sie vorfinden, einrichten
wiirden, um das zu erreichen, was jeweils erreicht wird. Ein Beispiel ist
der Wasserhaushalt der Pflanze, der héchst sinnreich, aber nicht zweck-
miBig ist, wenn damit — was doch nach Kant sein mull — BewuBtsein
oder Absicht von seiten der Pflanze verbunden sein soll. Wenn aber nur
die sinnreiche Zuordnung der Teile und Vorginge gemeint ist, dann kann
das nicht aus der reinen Vernunft abgelesen werden, sondern gehort der
Erfahrung an. Wenn Kant, wenigstens der Sache nach, hier von einem
objektiven Zweck spricht, der die Moglichkeit des Gegenstandes ist, so
widerspricht er damit der Definition, die er frither (Rel. 5A) gegeben
hat : « Ein objektiver Zweck ist der, welcher uns von der bloBen Vernunft
als ein solcher aufgegeben wird », woriiber frither schon abgehandelt
wurde.

Fassen wir zusammen, was Kant iiber den Zweck sagt, und was sich
aus diesem Gesagten ergibt. Kant kann den Zweck nicht gebrauchen,
aber auch nicht entbehren, das erste nicht um der reinen Vernunft
willen — wenn sie auch praktisch ist —, das zweite nicht aus dem Zwang
der Erfahrung. Er schrinkt ihn willkiirlich ein, als auf Lust bezogen,
und muB ihn als objektiv doch wieder zulassen ; weil er das erste tut,



308 Der Zweck in Religion und Moral

kann er ihn herabsetzen, weil das zweite, sein System retten, oder es
wenigstens versuchen. Er mufl den Zweck als Ursache zulassen, obwohl
das seiner Kausalauffassung nicht entspricht. Alles das erreicht er
dadurch, daB3 er, wie auch sonst, das Subjektive und das Objektive mit-
einander vermengt und das eine gegen das andere ausspielt, und dadurch,
daB er heimlich seine reine Vernunft an der Erfahrung orientiert.

2. Das hochste Gut. Uber das hochste Gut bringen die Schriften zur
praktischen Vernunft bemerkenswert viele und beachtliche Gedanken.
— Woran liegt es, daf} es ein hochstes Gut gibt ? Am moralischen Gesetz.
« Das moralische Gesetz, als formale Vernunftbedingung des Gebrauches
unserer Ireiheit, verbindet uns fiir sich allein, ohne von irgendeinem
Zwecke als materialer Bedingung abzuhdngen ; aber es bestimmt uns
doch auch, und zwar a priori, einen Endzweck, welchem nachzustreben es
uns verbindlich macht, und dieser ist das hiochste durch Freiheit mog-
liche Gut in der Welt » (Urteilskraft 321). Deutlicher kann Kant es nicht
aussprechen, dal3 das moralische Gesetz das hichste Gut sowohl verbietet
als auch fordert. Ebenso ist deutlich, da3 dieses hiochste Gut sich auf die
gegebene Welt bezieht und durch Freiheit verwirklicht werden muf.
Damit ist gesagt, daB es nur relativ ist : in bezug auf diese Welt, die doch
empirisch ist, und inbezug auf seine Existenz, die davon abhingt, dal3
es durch Freiheit bewirkt werde. Es besteht in der « Gliickseligkeit »
(ebd.). Es braucht nicht wiederholt zu werden, was iiber den Begriff des
hoéchsten Gutes schon gesagt wurde.

Kant ergiinzt diese Auffassung iiber das hochste Gut dadurch, dal3
er die Bedingungen angibt, unter denen es moglich ist. « Dieses ist nicht
moglich, ohne drei theoretische Begriffe vorauszusetzen : nimlich Frei-
heit, Unsterblichkeit und Gott » (prakt. Vernunft 154, vgl. 4 : Gott und
Unsterblichkeit). Was die theoretische Vernunft nicht leisten kann, bringt
die praktische zuwege, aber nur, damit das Anliegen des Menschen, seine
Gliickseligkeit, gesichert sei. Man sieht : die Ordnung der Bediirfnisse
des Menschen wird auch zur Ordnung der Wirklichkeit iiberhaupt ge-
macht. Erst der Mensch, und um des Menschen willen Gott und eine
bestimmt geartete Welt.

Das hichste Gut oder wenigstens die Beférderung des hichsten Gutes
ist ein a priori notwendiges Objekt des Willens. « Das Objekt der Freiheit,
welches der Wille sich als hochsten Zweck vorsetzen kann, ist das hochste
Gut in der Welt » (Urteilskraft 305). « Die Bewirkung des hochsten Gutes
in der Welt ist das notwendige Objekt eines durch moralisches Gesetz
bestimmbaren Willens » (pr. V. 140); oder: «die Beforderung des



Der Zweck in Religion und Moral 309

héchsten Gutes. . . ist ein a priori notwendiges Objekt unseres Willens »
(pr. V.131), «ist ein wahres Objekt der praktischen Vernunft » (pr. V. 133),
das uns eine wichtige Aufgabe iibertrigt. « In der Tat versetzt uns das
moralische Gesetz der Idee nach in eine Natur, in welcher reine Vernunft,
wenn sie mit dem ihr angemessenen physischen Vermogen begleitet wiire,
das hochste Gut herbeibringen wiirde, und bestimmt unseren Willen,
der Sinnenwelt die Form, als einem Ganzen verniinftiger Wesen, zu
erteilen » (pr. V. 52). Deutlicher kann es nicht gesagt werden, daf3 die
Moral Aufgaben in einer Sinnenwelt hat, wenn auch die Sinnenwelt unzu-
linglich als ein Ganzes verniinftiger Wesen bestimmt wird. Das Gleiche
ergibt sich aus einer anderen Bemerkung. « Diese Verbindung [von Gliick-
seligkeit und Sittlichkeit als zwei spezifisch ganz verschiedenen Elemen-
ten des hiochsten Gutes] wird als a priori, mithin praktisch notwendig,
folglich nicht aus der Erfahrung abgeleitet erkannt. .. Also ist es a priori
(moralisch) notwendig, das héchste Gut durch Freiheit des Willens her-
vorzubringen » (pr. V. 130). Schon frither wurde gezeigt, daBl sowohl
Gliickseligkeit als auch Sittlichkeit auf Erfahrung beruhen, dafl dem-
gemdl auch das hochste Gut nur in bezug auf eine bestimmte Erfahrungs-
welt moglich ist. Kant aber will das nicht, also kehrt er das Verhéiltnis
um : weil die Freiheit a priori sein soll, muf} es auch die Moral und die
Sittlichkeit, folglich auch die Gliickseligkeit sein. Wenn iiberdies « das
héchste Gut nicht blo3 Objekt, sondern auch... zugleich der Bestim-
mungsgrund des reinen Willens ist » (pr. V. 127), so ist das Verhiltnis
wieder einmal umgekehrt : nicht der Wille bestimmt, dal3 es ein hichstes
Gut gibt, sondern das hochste Gut, {iberhaupt und auch im Kantischen
Sinne, bestimmt den Willen, das Empirische also bestimmt das Aprio-
rische und Gesetzgebende.

Schon einige Male wurde es ausgesprochen, worin das hochste Gut
besteht : in einer Verbindung von Tugend und Gliickseligkeit. « Tugend
und Gliickseligkeit zusammen machen den Besitz des héchsten Gutes in
einer Person... zugleich das hochste Gut einer moglichen Welt aus »
(pr. V. 128). Kant bleibt bei seinem Gedanken, das hochste Gut als
Zustand einer Person zu kennzeichnen, der aber nur mdoglich ist, wenn
die Welt nach den Prinzipien der Sittlichkeit gelenkt wird. Hier wird es
deutlich, daB Sittlichkeit immer nur auf eine empirische Welt bezogen
sein kann, und ebenso, daB der einzelne des hochsten Gutes nicht teilhaft
wird, wenn der Zustand der Welt es nicht zuldBt.

Aber noch mehr it Kant das Empirische des hichsten Gutes
erkennen. « Gliickseligkeit ist der Zustand eines verniinftigen Wesens in



310 Der Zweck in Religion und Moral

der Welt, dem es im Ganzen seiner Existenz alles nach Wunsch und
Willen geht, und beruht also auf der Ubereinstimmung der Natur zu
seinem ganzen Zwecke, imgleichen zum wesentlichen Bestimmungsgrunde
seines Willens » (pr. V. 143). Ein zweifaches ist hieran wichtig. Das
Erste : einem Wesen soll es nach Wunsch und Willen gehen; es untersteht
also nicht unbedingt geltenden Gesetzen, an die es sich bindet, auch
gegen seine Neigung ; sondern es bestimmt, was ihm gemil} ist. Dal3
Kant nicht Neigung mit Gesetz gleichsetzen darf, Wunsch und Wille
also das Aufgehen im Gesetz bedeute, ist dadurch unmdoglich, daf3 Kant
ja von dem Gegensatz zwischen Neigung und Gesetz aus erst sein Moral-
system aufgebaut hat. Zweitens ist wichtig, was schon einmal gesagt
wurde, dal3 die Gliickseligkeit der, nicht nur Bestimmungsgrund, sondern
wesentliche Bestimmungsgrund des Willensist, also etwas durchaus Empi-
risches und Nichtrationales.

Es ist nun iiberraschend, zu erfahren, dal3 das héchste Gut in etwas
ganz anderem bestehen soll. « Aus diesem so bestimmten Prinzip der
Kausalitit des Urwesens werden wir es nicht bloB als Intelligenz und
gesetzgebend fiir die Natur, sondern auch als gesetzgebendes Oberhaupt
in einem moralischen Reiche der Zwecke denken miissen. In Beziehung
auf das hochste unter seiner Herrschaft allein mogliche Gut, nimlich die
Existenz verniinftiger Wesen unter moralischen Gesetzen, werden wir
uns dieses Urwesen als allwissend denken » (Urteilskraft 314). Also nicht
mehr Gliickseligkeit und Tugend, sondern die Existenz verniinftiger
Wesen unter moralischen Gesetzen ist das hochste Gut. Worauf Kant
hinaus will, wird hier deutlich : verniinftige Wesen unter moralischen
Gesetzen ; und was er nur ungern zuliBt, ebenso : die Gliickseligkeit. Er
kann auch nicht sagen, daB3 die vollkommene Befolgung der moralischen
Gesetze die Gliickseligkeit bewirke. Denn wenn es nur auf die Moral
ankdme, so wiirde Tugend das Hochstmogliche sein. Aber sie geniigt eben
nicht : der Mensch erwartet so sehr die Gliickseligkeit, dafl auch Kant sie
nicht beiseite lassen kann — obwohl er es im Grunde mdéchte. Wie sehr
er das mochte, erhellt daraus, daB das Urwesen gesetzgebendes Ober-
haupt in einem moralischen Reiche der Zwecke sein soll. Nicht : Ober-
haupt der Moral, sondern der Zwecke innerhalb der Moral. Fiir die Moral
geniigt, nach Kant, die reine Vernunft, fiir die Zwecke nicht. Wenn aber,
um der Zwecke willen, sogar ein Gott postuliert werden mub, ist ersicht-
lich, wie stark der Zwang der Erfahrung ist, Zwecke zuzulassen. Nur
nebenher sei darauf hingewiesen, das dieses Urwesen auch gesetzgebend
fiir die Natur ist, also nicht die reine Vernunft des Menschen.



Der Zweck in Religion und Moral 311

Kant hat versucht, das hochste Gut als notwendig aus der Moral
herzuleiten, es also « verniinftig » zu machen. Das dndert aber nichts
daran, daf es « bloBe Glaubenssache » ist. « Gegenstidnde, die in Beziehung
auf den pflichtméBigen Gebrauch der reinen praktischen Vernunft (es
sei als Folgen oder als Griinde) a priori gedacht werden miissen, aber fiir
den theoretischen Gebrauch derselben iiberschwenglich sind, sind bloe
Glaubenssachen, dergleichen ist das hichste durch Freiheit zu bewir-
kende Gut in der Welt » (Urteilskraft 342). Das hochste Gut ist iiber-
schwenglich, es stort die theoretische Vernunft, und alles, was Kant iiber
das hochste Gut gesagt hat, ist nur erzwungen gewesen, weil eben die
Menschen das hochste Gut nicht beiseite lassen wollen. Dal3 dem aber
so ist, lehrt nur die Erfahrung, und noch einmal wird deutlich, wie
ablehnend Kant gegen die praktische Vernunft ist, deren Gegenstinde
nur Glaubenssachen sind — trotz allen Bemiihens der Vernunft, in ihrem
Praktischen rein zu sein, woraus nur das eine immer wieder folgt, daB3
Vernunft, in bezug auf handelnde Wesen, immer an eine vorgegebene Welt
gebunden ist, die nur durch Erfahrung zuginglich wird. Fast glaubt man,
das bekiimmerte Gesicht des Kant der reinen Vernunft zu sehen, wenn
er schreibt : « das hochste Gut ist der ganze Zweck der praktischen
Vernunft » (pr. V. 152).

3. Der Mensch. Der Umkreis und das Anliegen des Kantischen
Denkens wird ersichtlich an seiner Auffassung des Menschen. « In der
ganzen Schopfung kann alles, was man will, und woriiber man etwas
vermag, auch blof als Mittel gebraucht werden ; nur der Mensch, und
mit ihm jedes verniinftige Geschdpf, ist Zweck an sich selbst. Er ist
nimlich das Subjekt des moralischen Gesetzes, welches heilig ist, vermoge
der Autonomie seiner Freiheit » (pr. V. 102).

Es iiberrascht, zu sehen, mit welchem Freimut Kant den Menschen
als Geschopf innerhalb einer Schopfung bezeichnet. Umso mehr iiber-
rascht es dann, die Autonomie der Freiheit dieses Menschen hervor-
gehoben zu sehen. Diese kann ersichtlich nur eine solche des Geschépfes
sein, mit demjenigen Spielraume, den der Schopfer dieser Freiheit be-
stimmt hat. Also kann auch die gesetzgebende Kraft dieser Freiheit,
genauer : dieses freien Wesens, sich nur auf zusitzliche, nicht grund-
legende Tatsachen und Vorginge seines Daseins beziehen. Wenn also der
Mensch Subjekt des moralischen Gesetzes ist, so unstreitig deswegen, weil
er es erfaBt und betitigt, nicht aber deswegen, weil er es erfindet, setzt
und verbindlich macht. So kann auch die Heiligkeit des Menschen nur
eine sekundire sein, hergeleitet von der primdren des moralischen Ge-



312 Der Zweck in Religion und Moral

setzes oder besser noch des moralischen Gesetzgebers und Richters, der
deswegen heilig ist, weil er die lautere Darstellung und Kraft dieses
Gesetzes ist. Die Heiligkeit des Menschen ist immer eine solche unterhalb
der Heiligkeit Gottes, wie die Freiheit des Menschen immer eine solche
unterhalb der Herrschaft des moralischen Gesetzes ist. Mensch und
Gesetz kann man nicht in der Weise gegeneinander stellen oder von-
einander abhingig machen, daB das eine das andere hervorbringt, sondern
nur in der, daB beide aufeinander bezogen sind und sich wechselseitig
bedingen : der Mensch ist nur Mensch im Hinblick auf eine Sittlichkeit,
und eine Sittlichkeit ist nur méglich in einem Menschen oder verniinftigen
Wesen, womit eingeschlossen ist, dall, wie der Mensch empirisch ist, so
auch die Moral empirische Bestandteile notwendig enthilt.

Der Mensch, als verniinftig und frei, unterscheidet sich von den
anderen Geschopfen. Von diesen kann er viele, nicht alle, als Mittel fiir
seine Zwecke benutzen, und insofern sind sie ihm dienlich und aus-
geliefert und insofern ist er mehr. Aber Mittel zum Zweck zu sein, ist
nicht in jedem Fall Ausbeutung oder Entehrung. Wenn das Skalpell
dazu dient, eine bosartige Geschwulst zu beseitigen, so ist das ein Vorzug.
So auch ist es bei den Menschen. Als Mittel gebraucht zu werden, ist nur
dann ein Miflbrauch, wenn, was geschieht, in sich oder im Hinblick auf
die Beteiligten minderwertig ist, sonst aber nicht, im Gegenteil, es ist
notwendig. Kant ist selbst das beste Beispiel : er war iiberzeugt, zum
Dienst an der Wahrheit und an der Vermenschlichung der Menschen
berufen zu sein, was aber nichts anderes bedeutet, als dal} er sich selbst
zum Mittel fiir diesen Zweck gemacht hat. Keine Gemeinschaft kann
bestehen, wenn nicht jeder fiir jeden, jedesmal freilich in anderer Hinsicht,
Mittel zum Zweck wiire. Wollte man das dahin treiben, da3 daraus Aus-
beutung wird, geht nicht nur der einzelne, geht die ganze Gemeinschaft
zugrunde.

Was aber soll es denn sein, dal3 der einzelne Zweck an sich selbst
ist ? Dieses, dal3 er alles auf sich beziehen soll, was er nur sieht oder
wessen er habhaft wird ? Das gibe Krieg aller gegen alle. Dieses, dal3
jeder sich als den héchsten betrachten diirfte ? Dann gibe es keine
Dienste mehr, auch nicht von der Moral her. Dieses, dal3 jeder Mensch
etwas Einzigartiges ist, ohne Vorginger und Nachfolger ? In diesem
Sinne hat Kant recht, und in diesem Sinne kann jeder auf seiner Ein-
zigartigkeit beharren — was ihm die andern davon lassen, wird man ihm
schon zeigen. Dal3 aber dem Menschen, als einem Wesen, das der Sitt-
lichkeit fihig ist, Achtung gebiihrt, das kann nicht klar genug gesagt



Der Zweck in Religion und Moral 313

werden, damit es auch befolgt werde — im Rahmen dessen, was der
einzelne in seiner Umgebung, die in die Welt eingebettet ist, bean-
spruchen und verantworten kann.

Deutlich aber wird das Anliegen Kants: den einzelnen auf seine
Vernunft zu stellen, die sich selbst Gesetze gibt, und auf die Verant-
wortung, die sich daraus ergibt.

IV. Zusammenfassung

Um das, was Kant geleistet hat, wiirdigen zu kénnen und zu diirfen,
ist es notwendig, sich darauf zu besinnen, was er erstrebt hat.

1. Das Anliegen seiner Bemiithung ist ebenso wichtig in dem, was er
ablehnt, wie in dem, was er fordert. In der Moral lehnt er ab die Selbst-
liebe, die Gier nach Genufl und Besitz, die Gingelung, wie sie in einem
patrimonialen Obrigkeitsstaat und einem kleinbiirgerlichen Lebenskreise
besonders aufdringlich sein kann, als Dienstanweisung zu einem gesit-
teten Leben, woraus am ehesten seine Scheu vor materialer Bindung und
vor Kontrolle von auBen her verstindlich werden konnte. In der Religion
lehnt er ab die VerduBerlichung und Liebedienerei, den MiBbrauch Gottes
und des Glaubens zum Nutzen und Genul3 des Menschen. Er kdmpft
gegen leichtsinnige Spekulation, kleinlichen Empirismus, unverbindliches
Getue, kraftlose Frommelei, heuchlerisches Kirchentum, statutarische
Diktatur — und in alledem mul3 man ihm Recht geben.

Nachdriicklich tritt Kant dafiir ein, da3 der Mensch erst durch die
Vernunft Mensch ist ; daBl Vernunft, Moral und Religion nicht aus dem
sinnenhaft Empirischen abgeleitet werden konnen, oder, wie das 19. Jh.
sagen wiirde, aus dem Historischen und Biologischen, oder das 20. Jh.
aus dem Soziologischen und Psychoanalytischen. Er kimpft dafiir, da
die Moral sich nach Grundsitzen richtet, die aus keiner « Erfahrung »,
und mag sie noch so gewalttitig sein, umgestiirzt werden konnen.

Er erstrebt, wie er an Lavater schreibt (28. 4. 1775) : Reinigkeit und
Gewissenhaftigkeit. Er verlangt Selbstiandigkeit aus Einsicht, Ernst und
Lauterkeit. Er fordert Selbstlosigkeit in der Hingabe an eine Aufgabe,
die dem Menschen unentrinnbar ist. Er besteht darauf, dal Moral nicht
ein Gemichte der Obrigkeit, nicht Getue der Selbstgefilligkeit, nicht ein
Mittel des MiBbrauchs zur Macht sei, sondern das innerste Anliegen des
Menschen, in dem er sich erfaBt und betétigt. Er will, daf3 Religion lautere
Gesinnung sei, die Bekronung der Moral, ein Dienst im Geist und in der

Wabhrheit.



314 Der Zweck in Religion und Moral

Er will hinfithren zur Achtung und Ehrerbietung vor dem Erhabenen
und Geheimnisvollen. Auch aus dem Grunde schwebt ihm die Liuterung
der Religion und Moral als notwendig vor, weil er den Menschen zu einem
Weltbiirger erziehen will, der aus Vernunft zu leben vermag.

2. Wie aber bietet sich dar, was er geleistet hat? Es wird kaum zuviel
gesagt sein, wenn man darauf hinweist, daf3 er in Ableitung und Darstel-
lung mehr Widerspriiche vorbringt, als einem tragfihigen Aufbau zu-
lissig und zumutbar ist. Er lehnt um der Pflicht willen den Zweck ab,
und fiihrt ihn ihretwegen ein, ja macht die Pflicht selbst zum Zweck. Er
schlieBt vom hochsten Gut auf Gott, und von Gott auf das héchste Gut.
Er folgert das Dasein Gottes um des Endzweckes der Moral willen aus
der Moral, und er begriindet die Moral als aus dem Willen des hiochsten
Machthabers entstanden. Er spricht von Religion und meint oft nur
Kirche, und auch diese nur in einer hochspezialisierten Form.

Die Darstellung ist schwierig in ihrer Gegenliufigkeit, Verschach-
telung und Wiederholung, die fast als Verschnorkelung wirkt. Schwer ist
auszumachen, ob sich darin mehr Stil oder Absicht oder Unvermdgen
aus Benommenheit oder Besessenheit ausspricht.

3. Welches nun sind die Grinde dafiir, daBl Kant sein Anliegen so
wenig gliicklich férdern, geschweige denn zu Ende bringen konnte ?
Zunichst, daB er die Stellung des einzelnen iibersteigerte. Nicht jeder ist
so selbstindig, wie Kant es glaubt und fordert. Und keiner ist so auf sich
gestellt, wie Kant es meint und voraussetzt, weder wirtschaftlich noch
politisch, weder wissenschaftlich noch religiés. Ebenso auch ist die Ver-
nunft nicht so selbstindig und isoliert, wie Kant es darstellt. Sie ist
gewil ein Vermdgen des Menschen, aber nicht so isolierbar, wie Kant
es versucht, genau so wenig, wie das Atmen vom Blutkreislauf, von der
Assimilation, von der Driisentitigkeit, von der Ernihrung geldst werden
kann. Uberdies ist die Vernunft nicht so « rein », wie Kant es behauptet.
Sie ist ebenso von anderen Mdchten des Menschlichen durchwachsen und
getragen, wie sie stets auf den Erfolg, im Sinne von Auswirkung,
angewiesen ist.

Sodann kehrt Kant das Verhéltnis von a priori a posteriori oft genug
und an entscheidenden Stellen um : das, was er als a priori zu wissen
vorgibt, weill er nur a posteriori, ausdriicklich oder stillschweigend. Er
vertauscht die subjektive und objektive Ordnung, indem er sie wechsel-
seitig sich ersetzen lillt, wie er es gerade braucht, entweder um den
Anspruch des Subjekts zu begriinden, oder um die Geltung des Objekts
zu entleeren ; ein geldufiges Mittel dazu ist ihm der unscharfe Gebrauch



Der Zweck in Religion und Moral 315

von «Idee» und «Begriff ». Er macht das Wollen objektiv und das
Koénnen subjektiv, wie es ihm erforderlich scheint. Er stellt das mora-
lische Bediirfnis iiber Vernunftbedenken und entleibt damit seine reine
Vernunft. Damit soll nicht gesagt sein, dal3 nicht in der Tat moralische
Forderungen stirker als vernunftgemidBe Erfordernisse sind, wohl aber,
daf Kant, iiber die reine Vernunft hinaus, eines neuen Ansatzes bedarf,
um der Moral zu geniigen.

Uberdies geht er in der Moral zu weit mit seinem Formalismus.
Wenn Kant einige materiale Bestimmungsgriinde auffiihrt, so sind sie so
eng ausgewidhlt oder so eng gedeutet, daB es als willkiirlich bezeichnet
werden darf. Er hypostasiert die moralischen Gesetze zu einer Macht
und Selbstverstindlichkeit, wie es entsprechend, und genau so unberech-
tigt, in der Naturwissenschaft geschehen ist. Er verengt den Begriff
des Zweckes so, daB} er ihm dienlich ist, und was von diesem verengten
Begriff des Zweckes zutrifft, {ibertragt er nun auf einen allgemeinen
Begriff, wo es nicht mehr zutrifft.

Weiterhin ist die Religion nicht deswegen als zuldssig zu betrachten,
weil sie die Moral nach oben hin abrundet. Sie ist etwas durchaus Eigenes
und Gesittigteres, als es die Moral ist. Religion ist nicht primdr Erkennt-
nis und nur um rationaler Geschlossenheit willen zu fordern, sondern
Religion ist primdr Leben, Leben in der Tiefe oder aus der Tiefe oder auf
das Ganze hin, wie immer man, was das Gleiche ist, es ausdriicken mag.
Religion gibt Trost und Hoffnung, und daraus Kraft und Frohgemutheit
im BewuBtsein der Geborgenheit, und daraus erst ergibt sich ein be-
stimmtes Verhalten, das freilich von allem an der Religion als einziges
wahrnehmbar, aber darum nicht fiir sie grundlegend ist. Religion ist
immer etwas anderes als Kirche, und was von der Kirche zutrifft,
braucht deswegen nicht auch beziiglich der Religion wahr zu sein.

Das Verhiltnis endlich von Religion und Moral hat Kant umgekehrt.
Er macht die Moral zum Urgefithl und Urbediirfnis des Menschen,
wihrend es in Wirklichkeit die Religion ist. Religion ist unableitbar, sie
ist ein Letztes oder Erstes. Eher ist der Mensch religiés, ehe er mora-
lisch ist. Moral, sowohl als System wie als Lebensweise, ist stets der
Abkommling der Religion, der eine bestimmte Verhaltensweise eher zu
eigen war, als es ein Besinnen dariiber, eine Moral, gibt. Auch das Ver-
hiiltnis von Moral und Religion zueinander in bezug auf die Verbindungs-
stelle ist falsch bestimmt. So gewil es ist, daf3 Religion und Moral zu-
einander gehoren, so gewi3 verbindet sie nicht der Gedanke des Zweckes,
nicht das Anliegen des Verstehens, sondern nur der Bezug auf das



316 Der Zweck in Religion und Moral

Ganze. Religion ist nicht Vernunftleistung, sondern griindet auf dem
Erlebnisreichtum des Gemiites, in der ganzen Tiefe und Breite des
Menschlichen, hingewandt zu dem Geheimnis, aus dem allein dieses Er-
leben Ursprung, Kraft und Sinn haben kann. Erst aus diesem Reichtum
erhebt sich die Moral, als die Besinnung des Menschen auf ein Verhalten,
das seiner Stellung zu diesem Ganzen entspricht. Gemeinsam ist ihnen
der Bezug auf das Ganze, unterschieden sind sie durch Umfang, Farbig-
keit, Kraft und Wirkung. Nicht das Verstehen, schon gar nicht das
rationale Bezwecken ist es, was beide einander zuordnet, und zwar nach
Kant an dieser einzigen Stelle verbindet, und noch weniger ist Religion
um der Moral willen da. Kant vertauscht die Urgefiihle, aus der Erlebnis-
verengung und Blickerstarrung, die fiir ihn eigentiimlich ist, obwohl er
ein welt- und menschenkundiger Mann war.

Nicht nur am Inhalt dessen, was er lehrt, sondern auch an der Weise,
wie er darstellt, wird es liegen, dafl man ihn ebenso als Wegbereiter des
religiésen Niedergangs und Atheismus wie als Philosophen des Protestan-
tismus hat bezeichnen koénnen.

Insgesamt : Kant iibersieht nicht seine Voraussetzungen, weder die,
welche er angibt, noch die, welche er nicht bespricht. Er setzt die
gegebene Welt als selbstverstindlich voraus und ebenso den Glauben
oder die Uberzeugnung an eine sinnvolle Ordnung dieser Welt. Er
orientiert sich immer an der Erfahrung, obwohl er sie verwirft. Er gibt
sich grimmiger als er ist, sowohl in dem, was er verwirft und behauptet,
als auch in dem, wie er das ausdriickt. Er entwirft ein Schema des
Bauplanes und verlangt von der Welt, daf} sie hineinpasse — obwohl die
Welt friiher war als ein Schema ; paf3t sie nicht, dann «ist es ihre eigene
Schuld » (Rel. 1 9).

Der stille Magister Kant kann verstanden werden als der revolu-
tiondre Diktator aus Vernunft, und von daher lassen sich die Eigentiim-
lichkeiten seines Systems verstdndlich machen.

4. Abschiuf. Die Selbstbeherrschung, Selbstlosigkeit, Entsagung und
Lauterkeit der Gesinnung Kants ist weder der Klarheit der Darstellung,
noch der Unbefangenheit des Umblickes, noch der Behutsamkeit der
Darstellung, noch der Biindigkeit des Gedankenganges zugute gekom-
men. Moge, wer glaubt, zutreffender als Kant zu sehen, es nicht unter-
lassen, ihm in seiner Gesinnung nachzustreben.



	Der Zweck in Religion und Moral

