
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Artikel: Der Zweck in Religion und Moral

Autor: Antweiler, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anton Antweiler

Der Zweck in Religion und Moral

Zu Kants « Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft »

Wie Religion und Moral sich zueinander verhalten, das zu
untersuchen ist unerläßlich für jede Philosophie, die das Ganze des Menschenlebens

innerhalb des Weltalls zu sehen sich bemüht. Auch Kant hat sich

damit befaßt, wenn auch spät und vielleicht nur zögernd. Spät, erst nach
der Vollendung der kritischen Hauptwerke, 1793 1

; nur zögernd, nicht
etwa deswegen, weil er unreligiös oder widerchristlich gewesen wäre —
von beidem trifft das Gegenteil zu —, sondern deswegen, weil sich an
der Auffassung über die Religion entscheiden mußte, was sein kritisches
System zu leisten vermochte und weil er gerade in der Frage nach der

Religion am empfindlichsten sowohl gegen übertreibende Metaphysiker
und einschränkende Empiristen, als auch gegen reizbare Afterdiener der

Religion stand. Umso mehr ist es lehrreich, seine Auffassung darüber

kennenzulernen, nicht nur, um tiefer in den Aufbau seines Systems
hineinzuschauen und dessen Grenzen zu erfassen, sondern auch, um Gelegenheit

zu haben, über das Verhältnis von Religion und Moral nachzudenken,
nicht nur nach der Auffassung von Kant, sondern überhaupt. Will man
nämlich versuchen, Kant gerecht zu werden, muß man sich zunächst
darum bemühen, sein Anliegen innerhalb seines Systems und seiner Zeit
zu verstehen ; sodann aber auch darf man zusehen, inwiefern seine

Auffassung sich mit der « Religion und Moral überhaupt », das will sagen,
mit dem Wesen des Menschen verträgt.

Daß für Kant Religion, als gestützt auf Dogmen, die eine

Metaphysik voraussetzen, und Moral, als reine praktische Vernunftlehre,

1 Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft ; zitiert wird nach
der Ausgabe von Karl Vorländer, Meiner, Leipzig 19175 (Philosophische Bibliothek,
Bd. 45). Die Zahlen geben Seite und Zeile an.

18



274 Der Zweck in Religion und Moral

schwer aufeinander zu beziehen waren, ist einleuchtend. Daß er versucht
hat, das zu tun, zeigt, wie ernst ihm die Religion und wie wichtig ihm
dieses Anliegen gewesen ist. Zu sehen, wie er es getan hat, ist aufschlußreich

in Hinsicht auf seine Grundgedanken insgesamt. In der Schrift
über die Religion hat er diese in so konzentriertem Destillat dargeboten,
daß es schwer ist, dieses zu analysieren, und in der Vorrede zu dieser

Schrift hat er die Gedanken so zusammengeballt, daß man sie als ver-
knäuelt bezeichnen und sagen darf, daß es einiger Mühe bedarf, auch

nur zu versuchen, sie zu entwirren. Das mag darin begründet sein, daß

Kant eine verschnörkelte Ausdrucksweise liebte, und auch darin, daß

er zu vieles zugleich bedenken mußte.
Die Schleuse, womit er die beiden getrennten Meere Religion und

Moral miteinander verbindet, oder das Gelenk, wodurch er diese beiden

Kräfte aufeinander einwirken läßt, ist der Gedanke des Zweckes. Wie
er ihn verwertet, sei dargelegt zunächst an dem, was er in der Vorrede

zu der Schrift über die Religion sagt, sodann an dem, was dazu diese

Schrift ausführt, und endlich an dem, was die Schriften über die
praktische Vernunft dazu beitragen.

Die Darlegung ist zwar auch historisch gemeint, will also, anders

geordnet, dasselbe sagen wie Kant ; mehr aber noch ist sie als kritisch
gedacht, indem geprüft werden soll, inwieweit Kant innerhalb seiner

Grundauffassung seinem Anliegen gerecht geworden ist, und ob diese

Auffassung dem gemäß ist, was als Religion und Moral gemeinhin, unter
Menschen und Philosophen, so bezeichnet wird. Unstreitig hat Kant ein
Recht darauf, aus seiner Zeit heraus verstanden zu werden. Doch wenn
er beansprucht, etwas zeitlos Gültiges zu lehren, muß es möglich sein,
dieses von der jeweiligen Zeitlage Unabhängige herauszuheben und zu
beurteilen. Dieses Letztere ist es, worauf es dieser Arbeit ankommt —
wobei sie damit rechnen muß, ebenfalls nur zeitgebunden, oder sogar
nur persongebunden zu sein.

I. Die Vorrede

Anmerkungen sind dazu da, technische Angaben zu bringen, oder

dazu, solche Gedanken beizusteuern, die zwar nicht notwendig in den

Haupttext hineingehören, aber doch im Hinblick auf ihn bemerkenswert

sind. So ist es also angemessen, zunächst die Gedanken des Textes
darzustellen und dann erst die Anmerkungen zu befragen, ob sie dazu

nur Erläuterndes oder auch Wesentliches zu sagen haben.



Der Zweck in Religion und Moral 275

1. Die Moral. «Eines ist in unserer Seele, welches, wenn wir es

gehörig ins Auge fassen, wir nicht aufhören können, mit der höchsten

Verwunderung zu betrachten, und wo die Bewunderung rechtmäßig,
zugleich auch seelenerhebend ist ; und das ist : die ursprüngliche moralische

Anlage in uns überhaupt » (53 12). Aus dieser Anlage ergibt sich
die Befähigung und Verpflichtung zur Moral. Was aber ist Moral Um
sie rein zu erfassen, ist es notwendig zu wissen, daß sie « auf dem Begriff
des Menschen als eines freien Wesens gegründet ist » (1 3) ; « vermöge
der reinen praktischen Vernunft ist sie sich selbst genug » (1 16). « Sie

bedarf also nicht der Idee eines anderen Wesens über dem Menschen,

um seine Pflicht zu erkennen » (1 6), insbesondere also « keineswegs der

Religion » (1 16).
Sie besteht in der Bindung « an unbedingte Gesetze » (1 5), welche

« die bloße Form der allgemeinen Gesetzmäßigkeit der danach zu
nehmenden Maximen » (1 18) darstellen. Sie sind zugleich die einzige « Triebfeder,

um die Pflicht zu beobachten » (1 8).
2. Der Zweck. Über diesen Umkreis hinaus Bedürfnisse, etwa Zwecke

zu haben oder zu fordern, ist verwerflich und muß als des Menschen
« eigene Schuld » (1 9) bezeichnet werden, wenn es trotzdem geschieht ;

keinesfalls kann dieses Bedürfnis « einen Ersatz für den Mangel seiner
Moralität abgeben » (1 13). Unnötig ist der Zweck, da « die Gesetze durch
die bloße Form der allgemeinen Gesetzmäßigkeit » (1 18) « keines materia-
len Bestimmungsgrundes der freien Willkür bedürfen » (1 22), auch nicht
als Erkennungsmittel (1 23) oder als Antriebsgrund (2 1). « So bedarf es

für die Moral zum Rechthandeln keines Zweckes, sondern das Gesetz,

welches die formale Bedingung des Gebrauches der Freiheit überhaupt
enthält, ist ihr genug » (3 9).

Gleichwohl « kann es doch so sein, daß die Moral auf einen solchen
Zweck eine notwendige Beziehung habe, nämlich nicht als auf den Grund,
sondern als auf die notwendigen Folgen der Maximen » (2 15) oder auf
«die Wirkung» (2 21), und zwar deswegen, weil «ohne alle
Zweckbeziehung gar keine Willensbestimmung im Menschen stattfinden kann »

(2 19). « Denn es kann der Vernunft doch unmöglich gleichgültig sein,
wie die Beantwortung der Frage ausfallen möge : was denn aus diesem

unserem Rechthandeln herauskomme» (3 13).
Überraschend nun ist es, wenn diese Frage nicht etwa dadurch

beantwortet wird, daß aus dem Vielerlei des Handelns Zwecke

herausgehoben und aus ihnen einer als der höchste hingestellt wird und so die
Moral ein in sich geschlossener Bereich bleibt. Kant greift vielmehr mit



276 Der Zweck in Religion und Moral

seiner Antwort auf einen Bereich zurück, der vor, also in seinem Sinne
außerhalb der Moral liegt, indem die Pflichten bezeichnet werden als

«Zwecke, wie wir sie haben sollen » (3 21), die insgesamt als Zweck « die

jener [= Pflichten] ihrer Beobachtung angemessene Glückseligkeit »

(3 24) zum Ziele haben. Die Idee dieser Glückseligkeit ist « die Idee eines

höchsten Gutes in der Welt » (3 26). Mit dieser Glückseligkeit ist auf die

Wirkung hingewiesen, die aus der Befolgung der Pflichten sich ergeben
wird. Damit aber, daß Kant von der Wirkung spricht, handelt er nicht
mehr von dem, was wir sollen, was also vor oder mindestens zu Anfang
der Moral steht, sondern von dem, was sich aus ihr ergeben soll. Mit
Sollen und Glückseligkeit als Grenzen umschreibt er den Bereich der
Moral.

3. Die Religion. Damit dieses höchste Gut in der Welt möglich sei,

« müssen wir ein höheres, moralisches, heiligstes und allvermögendes
Wesen annehmen, das allein beide Elemente Pflicht und Glückseligkeit
vereinigen kann ; aber diese Idee ist (praktisch betrachtet) doch nicht
leer ; weil sie unserem natürlichen Bedürfnisse, zu allem unserem Tun und
Lassen im ganzen genommen irgend einen Endzweck, der von der
Vernunft gerechtfertigt werden kann, abhilft » (3 27). « Aber, was hier das

Vornehmste ist, diese Idee geht aus der Moral hervor und ist nicht die

Grundlage derselben» (3 35), und der Endzweck «vermehrt nicht die
Pflichten » (3 41). Dennoch « kann es der Moral nicht gleichgültig sein,
ob sie sich den Begriff von einem Endzweck aller Dinge mache oder
nicht ; weil dadurch allein der Verbindung der Zweckmäßigkeit aus Freiheit

mit Zweckmäßigkeit der Natur, deren wir gar nicht entbehren können,

objektiv praktische Realität verschafft werden kann » (3 38).

Sogar « das moralische Gesetz will, daß das höchste durch uns mögliche

Gut bewirkt werde » (4 14), was auch dadurch bestätigt wird, daß
« der Mensch das in ihm moralisch gewirkte Bedürfnis beweist, zu seinen
Pflichten sich noch einen Endzweck, als den Erfolg derselben, zu denken »

(4 23).
«Moral also führt unumgänglich zur Religion» (4 27), derart, daß

« der Endzweck der Weltschöpfung zugleich der Endzweck des Menschen
sein kann und soll » (5 1.).

4. Die Erläuterungen in den Anmerkungen. Aus dem, was Kant
darlegt, ergeben sich eine Reihe von Fragen, die sich geradezu aufdrängen.
Ist Gott nicht mehr als nur Mittel zur Glückseligkeit des Menschen
Reicht es, wenn er diese Glückseligkeit zu bewirken hat, hin, ihn ein
heiligstes und allvermögendes Wesen zu nennen Ist die Glückseligkeit



Der Zweck in Religion und Moral 277

des Menschen der primäre Sinn des « höchsten Gutes », der sich mit
diesem Worte verbindet, oder entstammt das « höchste Gut » nicht
vielmehr einer anderen Sach- oder Wertsphäre und entspricht es nicht einer
anderen Gemütslage als derjenigen der reinen praktischen Vernunft

Auf diese Fragen sucht man vergeblich eine Antwort in den
Anmerkungen, wohl aber findet man Antwort auf einige andere Fragen. Ist es

möglich, daß Gesetze ohne Materie auskommen Das ist, nach Kant,
möglich, weil es nötig ist. Denn als materielle Bestimmungsgründe kämen
in Frage « auf eigenes Wohlbehagen gerichtete Selbstliebe » (1 A) ; diese

aber liegt so sehr unterhalb Kantischer Moralauffassung, daß er sich
nicht bemüht, diesen Bestimmungsgrund als untragbar zu erweisen. « Da
bleiben alsdann nur zwei Bestimmungsgründe übrig ; einer, der rational
ist, nämlich eigene Vollkommenheit, und ein anderer, der empirisch ist,
fremde Glückseligkeit » (1 A). Wenn die eigene Vollkommenheit moralisch

ist, so ist es das, was Kant will ; wenn sie aber « Geschicklichkeit in
Künsten und Wissenschaften, Geschmack, Gewandtheit des Körpers und
dergleichen meinen, dann ist das gut nur unter der Bedingung, daß

ihr Gebrauch dem moralischen Gesetz nicht widerstreite ; also kann sie...
nicht Prinzip der Pflichtbegriffe sein » (2 A). « Ebendasselbe gilt auch von
dem auf Glückseligkeit anderer Menschen gerichteten Zwecke » (2 A).
Wenn Kant auch Zwecke sagt, so meint er doch materiale Bestimmungsgründe,

deren andere, als die genannten, er nicht erwägt.
Woran liegt es, daß die Gesetze unbedingt binden Daran, daß « das

Gesetz ein Gegenstand der Achtung ist » (5 A).
Ist es so dringend, daß der Zweck eingeführt wird Kant tut es

ungern. Denn « alle Menschen könnten an [der Erfüllung ihrer Pflicht]
genug haben, wenn sie (wie sie sollten) sich bloß an die Vorschrift der
reinen Vernunft im Gesetz hielten. Was brauchen sie den Ausgang ihres
moralischen Tuns und Lassens zu wissen, den der Weltlauf herbeiführen
wird » (5 A). Wenn der Zweck dennoch eingeführt wird, so deswegen,
weil die Menschen zu ihrem Handeln « jederzeit einen Gegenstand der

Zuneigung, d. i. einer unmittelbaren Begierde zum Besitz einer Sache »

(5 A) fordern. Das erkennt Kant so sehr an, daß er das Wort Zweck

zur Definition der Pflicht verwendet : « ein objektiver Zweck (d. i.

derjenige, den wir haben sollten) ist der, welcher uns von der bloßen
Vernunft als ein solcher aufgegeben wird » (5 A). Noch mehr erhebt er ihn,
indem er aus allen Zwecken einen höchsten aussondert. « Der Zweck,
welcher die unumgängliche und zugleich zureichende Bedingung aller

übrigen enthält, ist der Endzweck » (5 A). Es fragt sich nun, wie der ob-



278 Der Zweck in Religion und Moral

jektive Zweck, die Pflicht, und der Endzweck aufeinander zu beziehen
sind ; und, wie sich subjektiver und objektiver Zweck miteinander
vertragen. Kant beantwortet beide Fragen damit, daß die « eigene
Glückseligkeit der subjektive Endzweck vernünftiger Weltwesen ist » (5 A).

Damit ist auch die nächste Frage schon beantwortet : ist die
Glückseligkeit der einzige zulässige Zweck Nach Kant darf es keinen
anderen geben.

Als letzte Frage sei gestellt : spricht es für oder gegen den Menschen,
daß er nach Zwecken fragt Es spricht insofern gegen ihn, als es « die
unvermeidlichen Einschränkungen des Menschen und seines (vielleicht
auch aller anderen Weltwesen) praktischen Vernunftvermögens » anzeigt,
wodurch er veranlaßt wird, « sich bei allen Handlungen nach dem Erfolg
aus denselben umzusehen, um in diesem etwas aufzufinden, was zum
Zweck für ihn dienen und auch die Reinigkeit der Absicht beweisen

könnte » ; und, auch nach Kant, spricht es für den Menschen, daß

er « an diesem Zwecke, wenn er gleich durch die bloße Vernunft ihm
vorgelegt wird, etwas sucht, was er lieben kann » (6 A).

5. Die Verträglichkeit und Geschlossenheit der Auffassung Kants.
Inwieweit die Gedanken Kants zueinander stimmen und einander abrunden,
soll nun an dem geprüft werden, was er über Moral, Gesetz, Zweck und
Religion vorgetragen hat. Moral und Gesetz werden gesondert behandelt,
weil sie sich nicht, wie in der Darlegung, kurz miteinander verknüpfen
lassen.

a) Die Moral. Was Kant über die Moral vorträgt, läßt sich am besten

beurteilen, wenn man zuvor zusieht, was er widersprüchlich und unscharf

sagt.
Der Widersprüche lassen sich drei vorweisen. Der erste bezieht sich

darauf, daß die Moral nur Pflichten kennt (1 7), die daraus entstehen,
daß der Mensch sich an unbedingte Gesetze bindet (1 5), daß aber das

moralische Gesetz auch das höchste Gut will (4 14). Dieser Widerspruch
läßt sich nicht dadurch auflösen, daß man das höchste Gut als die Folge
der erfüllten Pflicht erklärt. Denn entweder ist die Pflicht das Höchste,
und dann bedarf sie nicht einer Ergänzung, oder das höchste Gut ist
das Entscheidende für den moralischen Menschen, und dann kennt die

Moral nicht nur Pflichten, und jedenfalls nicht als Höchstes, sondern nur
als Mittel und Zweck.

Der zweite Widerspruch findet sich in der Anmerkung auf Seite 4 A.
Da heißt es : « die bloße Idee eines moralischen Gesetzgebers aller
Menschen ist mit dem moralischen Begriff von Pflicht identisch. » Keines-



Der Zweck in Religion und Moral 279

wegs ist die Idee eines Gesetzgebers mit dem Begriff von Pflicht identisch

; identisch an ihnen ist nur dieses, daß beide, Idee und Pflicht,
von Menschen gedacht werden ; nicht identisch aber dieses, daß die Idee
des Gesetzgebers eben den Gesetzgeber, der Begriff der Pflicht aber die
Pflicht meint ; und Gesetzgeber und Pflicht sind sicherlich nicht identisch.
Denn der Gesetzgeber ist, wie auch Kant fordert und indirekt voraussetzt,

seiend, die Pflicht dagegen fordernd ; der Gesetzgeber wendet sich
als Person an Personen, die Pflicht dagegen ist nur Ausdruck einer
Beziehung, die innegehalten werden soll und nicht von sich aus existieren
kann. Und endlich die Voraussetzung dafür, daß der Gesetzgeber tätig
wird, ist die, daß er als erster da ist und dann erst die andern wichtig
sind, nicht aber, wie Kant will, daß die anderen wünschen, daß es um
ihretwillen einen Gesetzgeber gebe. Wenn aber dem so ist, dann sind
diese anderen nicht darin frei, daß sie Pflichten aufstellen, sondern nur
darin, daß sie sich daran binden, und darin hat Kant recht.

Der dritte Widerspruch liegt darin, daß Kant behauptet, « die eigene
Vollkommenheit sei rational, die fremde Glückseligkeit dagegen empirisch

» (1 A). Mit der eigenen Vollkommenheit meint Kant die eigene

Glückseligkeit (3 25). Wie aber kann dann die Glückseligkeit das eine

Mal rational, das andere Mal empirisch sein Glückseligkeit bleibt sich
selbst gleich und ist entweder rational oder empirisch, aber nicht wechselweise

das eine oder das andere. Kant verwechselt die Glückseligkeit
selbst mit der Art, wie man sie erkennt : die eigene durch die Vernunft,
die andere durch die Erfahrung — auch nach Kant.

Zu diesen Widersprüchen kommen Unscharfen des Gedankens und
des Ausdrucks. Die erste bezieht sich auf den Begriff der Moral. « Die
Moral, sofern sie auf dem Begriff des Menschen als eines freien,
ebendarum aber auch sich selbst durch seine Vernunft an unbedingte Gesetze

bindenden Wesens gegründet ist, bedarf weder der Idee eines anderen
Wesens über ihm, um seine Pflicht zu erkennen, noch einer anderen
Triebfeder als des Gesetzes selbst, um sie zu beobachten » (1 3). Moral
gründet nun aber nicht auf dem Begriff des Menschen, sondern auf dem

Menschen selbst, und zwar auf seiner Eigenart als eines Vernunftwesens,
das sich als gebunden erkennt, sowohl einer geistigen als auch einer

körperlichen Umwelt gegenüber, die auf Grund ihrer Ordnung an ihn
bestimmte Forderungen stellt, die Kant Pflichten nennt. Diese

Forderungen aber sind nicht das erste, sondern erst das zweite, weil sie

Beziehungen ausdrücken. Wohl kann man sagen, daß die Erkenntnis der
Moral auf der Erkenntnis des Menschen gründet, d. h. daß, wer den



280 Der Zweck in Religion und Moral

Menschen erkennt, auch dessen Moral erkennt ; oder auch : erst wer
begriffen hat, was der Mensch ist, begreift auch, was Moral ist. — Sodann :

die Moral als Wissenschaft bedarf keiner Triebfeder (1 8), sondern nur
die Sittlichkeit als das Verhalten des Menschen, damit es recht gelenkt
werde. — Ferner : das Gesetz ist nur Ausdruck einer Triebfeder, eines

Motivs, ist nur ein Ausdruck davon und ein Hinweis darauf. Die Motive
des Sittlichen sollen sein : die Bändigung des Raubtierhaften und
Zerstörungswütigen, das der Mensch beides nur deswegen als herabziehend

empfindet, weil er weiß, daß er aus seinem Geist heraus auf eine

Lebensführung hingeordnet ist, der zu genügen für ihn verbindlich ist aus der
Erkenntnis der Umwelt, die für ihn die Welt ist mit ihrem Reichtum
an Inhalten, dem ein ebensolcher Reichtum an Verhaltensweisen zu
entsprechen hat, Inhalte, welche die eigentlichen Motive ausmachen und
heute als Werte bezeichnet werden.

Unscharf ist auch « der Begriff der Sittlichkeit als Kausalität in der
Welt » (6 A). Es sei angenommen, daß die Kausalität sich nicht auf dén

Begriff der Sittlichkeit, was kantisch nicht nur möglich, sondern auch

geläufig wäre, sondern auf die Sittlichkeit bezieht. Auch dann ist das

unscharf. Sittlichkeit ist nicht Kausalität. Diese ist strenge Verknüpfung,
« aus Notwendigkeit », wie Kant sagen würde ; jene aber ist freie

Verknüpfung, nicht vorhersagbar, und das eben macht die Sittlichkeit aus.

Wohl aber ist sie kausal, insofern der sittlich handelnde Mensch in die

Naturkausalität eingreift und Wirkungen hervorruft, die ohne ihn nicht
eintreten würden. Der Mensch ist auf diese Naturkausalität angewiesen :

wie anders wollte er handeln können, wenn er nicht wüßte, wie er es

anzulegen hat, daß er das, was er erreichen will, auch erreichen kann,
sofern es sich um Naturabläufe handelt Dennoch bleibt das Kausale

am sittlichen Handeln außerhalb der Sittlichkeit : es ist nicht das eigentlich

Sittliche, sondern Außenbereich dazu, eine der Voraussetzungen und
eine der Folgen, und nicht einmal die wichtigste : diese bezieht sich auf
die Gesinnung.

Auch das Verhältnis von Moral und Religion wird unscharf bestimmt.
« Moral führt unumgänglich zur Religion, wodurch sie sich zur Idee eines

machthabenden moralischen Gesetzgebers außer dem Menschen erweitert

» (4 27). Moral, als Wissenschaft, kann sich nicht zu der « Idee eines

Gesetzgebers » « erweitern », sondern bestenfalls die Idee eines Gesetzgebers

in ihre Betrachtung miteinbeziehen. Dann aber überschreitet sie

ihren Bereich und bezeugt damit, daß die Moral nicht die höchste Weise
des Menschseins darstellt, wie Kant es doch will. Sodann vertragen sich



Der Zweck in Religion und Moral 281

machthabend und moralisch nicht. Entweder ist, wie Kant will, moralisch

gleichbedeutend mit frei, und dann ist ein Machthaber nicht nur
überflüssig, sondern zerstörerisch ; oder aber ein Machthaber ist
notwendig, und dann ist der Mensch nicht so frei und selbständig, wie Kant
ihn haben will.

Mag auch manches widerspruchsvoll und unscharf sein, so befreit
das nicht davon, die Auffassung Kants über die Moral zu erfassen

zu versuchen.

Unstreitig hat er darin recht, daß Moral freie Vernunftwesen
voraussetzt. Wo nicht Einsicht herrscht, kann kein Einblick von innen nach
außen, von jetzt auf später sein, und wo keine Freiheit ist, kann aus
diesem Einblick kein Handeln folgen, das zurechenbar ist. Ein-sehen und
Aus-blicken, Sehen und Handeln gehören zum sittlichen Wesen.

« Dieses Wesen bindet sich durch seine Vernunft an unbedingte
Gesetze » (1 5). Unstreitig begegnet die Sittlichkeit dem Menschen in Gestalt

von Gesetzen : du sollst du sollst nicht. Und unstreitig bindet sich
der Mensch an sie, wenn er es tut, durch die Vernunft, aber nicht, wie

es bei Kant zu verstehen ist, wegen der Vernunft, sondern wegen der

Verantwortung, die er mit Hilfe der Vernunft einsieht. Diese Vernunft
ist also nicht Ursprung der Sittlichkeit, weder, daß es sie als System von
Forderungen gibt, noch, daß der Mensch sich diesen Forderungen unterstellt,

sondern nur Mittel, um sich in die Sittlichkeit hineinzufinden und
in ihr zu bewegen. Selbst wenn sie diesen bedeutenden Dienst leistet,
sodann aber nicht wiederum, um nur Formales zu erkennen. Denn die

Gesetze sind nur Ausdruck von und für etwas, das eine notwendige

Ordnung verlangt, wenn es sinnvoll bestehen und tätig sein können soll.

Formales ohne Materiales gibt es nicht, so wenig wie es Unordnung
gibt, sondern immer nur Ungeordnetes.

Das Wollen wird als objektiv, das Können als subjektiv bezeichnet
(1 15). Sicherlich ist das Wollen nicht objektiv in dem Sinne, den gerade
Kant festgelegt hat : als Eigenschaft von etwas, das vom Subjekt
unabhängig ist. Vermutlich hat er mit « das Wollen » gemeint « das Gewollte »,

hat das aber nicht gesagt, weil damit eine materiale Bestimmung des

Wollens festgelegt wäre, und die eben will er ja nicht zulassen. Daß er

so verstanden werden muß, wird dadurch bestätigt, daß er das Können

subjektiv nennt, nämlich die Leistung des Menschen hinsichtlich des

Gesollten. Genau das also, was er bestreiten will, behauptet er : die Bindung
des sittlichen Menschen an ein Objektives, von ihm Unabhängiges.
Subjektiv gesehen, also vom Menschen her, besteht das Können ja gerade



282 Der Zweck in Religion und Moral

in dem Wollen, in der Fähigkeit nämlich, sich auf etwas Erkanntes als

Erstrebenswertes hinzurichten und die vorhandenen Strebekräfte in dieses

Hingerichtetsein einfließen zu lassen, um so aus dem jetzigen
Zustand in einen anderen zu kommen, sei es für sich, sei es für andere,
sei es — was meist sein wird — für beides zusammen.

Daß mit dem Können eine neue schwere Frage eingeführt wird, ist
fast nicht merklich. Denn wenn der Mensch sich bindet, so doch nur
deswegen, weil er es kann ; wäre es anders, so wäre er unvernünftig. Nun
aber bindet er sich ohne Rücksicht auf sein Können, und soll dafür « an
der reinen praktischen Vernunft genug haben » (1 17). Wozu aber dann
die Unterscheidung zwischen Wollen und Können Stammt sie nicht
aus der Erfahrung, und kann sie nicht nur aus der Erfahrung stammen
Wieso aber ist dann der Unterschied zwischen Wollen und Können
« reine Vernunft »

Man sieht, was Kant will : den Menschen auf sich selbst, auf seine

reine Vernunft stellen. Diese aber muß, weil Sittlichkeit nun einmal im
Handeln besteht, zu einer praktischen erweitert werden. Und nun ist
Kant bemüht, diese « Idee der Moral », wie er sagen würde, so
hinzustellen, daß sie auch der Erfahrung genügt. Das tut er so, daß er diese

entweder übersieht oder aber unmerklich mit einbezieht, wodurch die
Vernunft nicht mehr rein bleibt und das Praktische die Oberhand

gewinnt.
b) Das Gesetz. Wenn Kant vom Gesetz spricht, ist es oft unklar,

ob er die Forderung oder die Formulierung der Forderung meint ; manchmal

fließen beide Bedeutungen ineinander über, ohne daß man entscheiden

kann, welche überwiegt. Wenn er die Forderung meint, dann das,

was man heute Wert nennt. Werte aber bestehen immer nur inbezug
auf vorgegebene Zustände, wie z. B. sich einer nur bessern kann, wenn
er schlecht oder noch nicht gut genug ist. Dann aber ist die materiale
Bestimmtheit der Sittlichkeit zugestanden. Oder Kant versteht unter
Gesetz die Formulierung dieser Forderung. Dann ist nicht ersichtlich,
als von wem stammend er sie ansieht : vom einzelnen Menschen sich
selbst gegenüber, von Lenkern einer Gemeinschaft deren Mitgliedern
gegenüber, von überirdisch Autorisierten solchen gegenüber, die es nicht
sind, oder von Gott den Menschen gegenüber. Meist meint er wohl den

letzten Fall, und muß ihn auch meinen, weil er sonst nicht der Frage
nach dem Verhältnis von Religion und Moral zueinander nachzugehen
brauchte. Wenn er nur diese Formulierung des Gesetzes meint, dann ist
sein hartnäckiger Kampf unnötig, nach ihm selbst : die Vernunft bindet



Der Zweck in Religion und Moral 283

sich an die Gesetze selbst, und dann ist es gleichgültig, ob und von wem
sie auch einmal ausgesprochen oder niedergeschrieben worden sind. Also
bleibt es dabei : Gesetze als Forderungen sind stets material bestimmt,
und unabhängig davon, ob und von wem sie formuliert werden.

« Die Gesetze verbinden durch die bloße Form der allgemeinen
Gesetzmäßigkeit » (1 18). Das trifft zu, insofern es nicht für jeden einzelnen

Fall ein eigenes Gesetz gibt, vielmehr von jedem Gesetz viele Fälle
erfaßt werden sollen. In diesem Sinne sind sie allgemein und formal. Das

aber bedeutet nicht, daß sie formal ohne Bindung an eine Materie und
allgemein ohne Bindung an bestimmte Grenzen sind. Die Allgemeinheit
bezieht sich doch immer auf etwas, was allen gemeinten Dingen oder

Vorgängen gemeinsam ist, bleibt also immer auf einen Bereich bezogen.
So ist der Münchener Dialekt allgemein für München, die deutsche Sprache

allgemein für die Deutschen, die Sprache allgemein für die Menschen.
So auch sind die Gesetze bezogen auf die Gesamtwelt, innerhalb deren sie

gelten und mit der sie komplementär sind, derart, daß diese Welt durch
die Gesetze gekennzeichnet und erkennbar ist. Entsprechend gelten die

sittlichen Gesetze, die Kant hier besonders meint, für alle endlichen

Vernunftwesen, insbesondere für die Menschen. Ebenso gelten die
Gesetze für den Menschen als einzelnen, weil nur er sie wirksam machen
kann ; gelten für ihn mit seiner Begabung und Umwelt, wie sie jeweils
sind, und innerhalb dieser in einem bestimmten Spielraum ; immer so,
daß nicht eindeutig ist, was er zu tun hat, daß er vielmehr von sich aus

zu entscheiden hat, welcher konkreten Materie er die Form aufzuprägen

gedenkt. Also auch hier : die Allgemeinheit der Form ist stets relativ
auf etwas, und je nach dem Bezugsbereich ist die Allgemeinheit mehr
oder weniger weit, die Form mehr oder weniger mit Materie erfüllt.

Das läßt sich gerade an dem Beispiel verdeutlichen, das Kant bringt,
an der Zeugenaussage vor Gericht (2 3). Das Gesetz, unter dem der
Zeuge steht, ist nicht ein Gesetz ohne Materie, sondern auf die Wahrheit
und Wahrhaftigkeit bezogen, also nicht auf Treue oder Hilfsbereitschaft
oder Freundschaft ; und es bezieht sich nicht auf die Wahrheit von etwa
mathematischen oder philologischen Einsichten, sondern auf die Wahrheit,

so wie sie der Zeuge in diesem Falle zu sagen vermag und zu
bekunden hat.

Kant spricht ohne Einschränkung von Gesetz und Pflicht. Bis wie

weit aber gehen sie Steht alles unter Gesetz und Pflicht Oder gibt
es solches, das noch nicht davon erfaßt ist, und solches, das nicht mehr
davon erfaßt ist Bleibt kein Spielraum für « freie » Entscheidung Eine



284 Der Zweck in Religion und Moral

Sprache etwa zu erlernen, ist vor einem bestimmten Alter noch nicht
Pflicht, und auch dann, wann die Pflicht bündig ist, steht nicht fest, bis

zu welchem Grade man sie kennenzulernen hat. Oder : es ist Pflicht, etwa

gegen bestimmte Mitmenschen nachsichtig zu sein. Hört das aber nie
auf Oder : wenn auch der allgemeine Gesetzesfall eindeutig ist, so ist
es längst nicht immer eindeutig, wann er gegeben ist ; etwa Hilfsbedürftigen

beizuspringen, ist Pflicht ; ist aber dieser, der mich jetzt anspricht,
hilfsbedürftig Und wenn : wie weit geht die Pflicht zur Hilfe Bis zum
Zehntel des Einkommens Bis zur Hälfte des Besitzes Bis zur Hingabe
des Lebens Darüber gibt es keine formalen Bestimmungen, das ist nur
aus dem Einzelfall heraus, der unwiederholbar ist, zu entscheiden, und
das ist nie Sache der Pflicht, so wie Kant sie meint, sondern gerade in
den Grenzfällen Sache einer Pflicht, für die das Wort Liebe allein

angemessen ist.
Was Kant an möglichen materialen Bestimmungsgründen anführt,

eigenes Wohlbehagen, eigene Vollkommenheit und fremde Glückseligkeit,

ist dürftig. Andere und wirksamere gibt es : eine Erkenntnis zu
finden, an der nichts anderes gesucht und geschätzt wird, als eben die
Erkenntnis von etwas, was bisher unbekannt war ; oder eine Leistung
zu vollziehen, an der bisher noch jeder gescheitert ist ; oder ein Werk
zu vollenden, wie es nur dieser eine bewirken kann ; oder eine Gesinnung
zu erreichen oder zu betätigen, die nichts weiter sein will als Zeugnis
eines Glaubens oder einer Einsicht. Alles das ist weit wirksamer als das,

was Kant aufzählt, und enthält erst das eigentlich Menschliche. Alles
das aber ist nicht mehr unter Gesetz und Pflicht zu bringen. Denn es

sind einzelne Handlungen, die nur in einzelnen Fällen möglich sind, also

weder häufig noch wiederholbar, also weder allgemein noch formal, und
schon gar nicht vorschreibbar, außer von dem, der in Herz und Nieren
schaut, oder von dem, der sie sich selbst auferlegt.

c) Der Zweck. Auch hierbei wird es angemessen sein, mit den
Widersprüchen zu beginnen, in die Kant sich verwickelt. Er sagt, daß « eine

andere Triebfeder als das Gesetz » (1 8), also ein Zweck überflüssig ist ;

und ebenso, daß das Fehlen eines Zweckes « ein Hindernis der moralischen

Entschließung sein würde » (3 34) : zwei Behauptungen, die
einander ausschließen. Ebenso : « wir bedürfen keiner Zwecke » (1 21), « sollen

sie aber haben » (3 21), und zwar als « objektiven Zweck, als Pflicht »

(5 A). Ferner : wir sollen nur aus Pflicht handeln (1 8), trotzdem « sucht
der Mensch etwas, was er lieben kann » (6 A). Und endlich : dem
Menschen werden Zwecke zugesprochen, « wie wir sie haben sollen » (3 22),



Der Zweck in Religion und Moral 285

und zwar für jeden je als höchsten ; gleichwohl « kann es der Moral nicht
gleichgültig sein, ob sie sich den Begriff von einem Endzweck aller Dinge
denkt» (3 39). Diese «alle Dinge» sind entweder die Menschen, und
dann ist der einzelne mit seiner Pflicht nicht mehr eigenständig ; oder
« alle Dinge » sind auch außermenschlich, und dann sind die Menschen

umso mehr ihrer einzigartigen Bedeutung beraubt, die ihnen ihre
Sittlichkeit aus der reinen Vernunft zuweisen sollte. Daß Kant den zweiten
Fall gemeint hat, geht daraus hervor, daß « der Endzweck der

Weltschöpfung zugleich der Endzweck des Menschen sein kann und soll »

(5 1), eine Behauptung, mit der er alles umstürzt, was er als Moral

aufgebaut hat.
Unscharf ist es, wenn er vom Zweck als einem « materialen

Bestimmungsgrund der freien Willkür » (1 22) spricht, und demgegenüber den

Zweck definiert « als Gegenstand einer Zuneigung, d. i. einer unmittelbaren

Begierde zum Besitz einer Sache» (5 A). Wenn er den zweiten
Gedanken als Erläuterung des ersten angesehen wissen will, dann engt
er diesen unnötig und ungehörig ein. Wenn er den ersten im Hinblick
auf den zweiten gemeint hat, dann hat er ihn zu weitläufig und
mißverständlich ausgedrückt, weil « materiale Bestimmungsgründe » auch
andere als der Besitz einer Sache sein können und es meistens auch sind.

Das führt dazu, den Begriff des Zweckes als einer Begierde nach
Besitz näher zu betrachten. Gewiß trifft es zu, daß die Begierde nach dem

Besitz einer Sache zum Handeln veranlaßt : nach Essen, Kleidung,
Wohnung, Boden, Schmuck. Es trifft aber nicht zu, daß das Handlungen
sind, die unterhalb der Sittlichkeit liegen oder gar gegen sie gerichtet
sind. So wahr es ist, daß Gier nach Besitz entehrt, so unwahr ist es, daß

Streben nach Besitz von der Sittlichkeit ausschließe. Was ein Vater für
seine Familie, ein Werksbesitzer für seine Angestellten, ein Staatslenker
für sein Volk anstrebt, steht, kann und soll stehen unter der Sittlichkeit
und kann und soll deren Auswirkung sein. So wie der Mensch sich selbst

hat, genau so bedarf er anderer Dinge, um sich selbst haben zu können,
und so, wie er selbst sittlich sein soll, genau so gehört auch das Gehabte

in seinem sittlichen Bereich, weil es eben zu ihm gehört.
Wohl trifft zu, daß das Streben nach Besitz nicht die einzige, und

in der Regel, nicht die höchste Form sittlichen Tuns ist. Meist geht
es darum, eine Idee zu verwirklichen, die mindestens für den, der es

tut, meist auch für die anderen, die betroffen oder angegangen werden,
wertbeladen ist, ob es Gottesverehrung oder Erlösung oder Weltüberwindung

oder Vaterland oder Heimat oder Familie sei. Oder es geht um



286 Der Zweck in Religion und Moral

die Betätigung einer Kraft : der Muskeln, der Einsicht, des Gestaltens ;

oder darum, eine Eigenschaft zu erwerben, tüchtig zu sein in irgendeiner

Hinsicht, formend, wissend, gelenkig, kräftig. Oder darum, ein

Werk zu gestalten : eine Dichtung, ein Gemälde, eine Plastik, ein Haus,
eine Brücke, einen Tempel. Gerade in diesen letzten Zwecken' wirken
sich die bewegenden Mächte des einzelnen und der Menschen insgesamt

aus, und bei ihnen von Begierde nach Besitz zu sprechen, verkennt
entweder die Tatsachen oder erniedrigt die Menschen.

Der Bereich dessen, wo es Zwecke gibt, ist also weiter, als Kant
angibt oder zuläßt. Es verlohnt sich, dem nachzugehen, wie überhaupt
Handlung und Zweck sich zueinander verhalten, nach Kant. « Alle
Menschen könnten hieran [d. h. an einem Handeln, ohne an einen Zweck
oder Endzweck zu denken] auch genug haben, wenn sie (wie sie sollten)
sich bloß an die Vorschrift der reinen Vernunft im Gesetz hielten. Was
brauchen sie den Ausgang ihres moralischen Tuns und Lassens zu wissen,
den der Weltlauf herbeiführen wird » (5 A). Zunächst : schon das
Erfüllen einer Pflicht ist ein Zweck, und dieser Zweck ist stets material
bestimmt, weil sich die Pflicht immer auf einen konkreten Fall bezieht.
Sodann : wenn Kant meint, daß mit Zweck etwas Eigensüchtiges und in
diesem Sinne Materielles gemeint sein soll, dann hat er recht, wenn er

von dem Gedanken der Erfüllung einer Pflicht den Gedanken an einen

Gewinn ausschließt ; aber auch nur teilweise recht. Denn der Mensch

vermag nicht von sich abzusehen, und ist um seiner Existenz willen

gezwungen und verpflichtet, sowohl an sich als auch an seinen Besitz

zu denken. Nur dann, wenn das im Übermaß geschieht, handelt er wider
seine Pflicht, auch an andere und anderes zu denken. Ferner : den

Ausgang des Handelns, wenn nicht wissen, so doch abschätzen zu können,
ist ein Anliegen nicht nur der Vernunft, sondern auch, und gerade, der
Sittlichkeit. Nur deswegen, weil die Handlungen zu sehr ineinander und
miteinander verschlungen sind, ist es in den weitaus meisten Fällen nur
ungenau möglich und oft überhaupt unmöglich, das Ende zu erkennen.
Daß der Mensch es aber erkennen möchte, ist auch schon deswegen
verständlich, weil er für dieses Ende einzustehen hat. Es ist eine besondere

sittliche Leistung, zu handeln ohne diese Kenntnis, nur aus dem
Vertrauen auf den Weltlauf, und das heißt in diesem Fall immer : auf den

Weltlenker. Daß es Fälle gibt, in denen es nicht auf den Erfolg, sondern
auf die Gesinnung ankommt, in denen also der Erfolg der Gesinnung
zuwider sein kann und darf, das ist unbestreitbar, kann aber nicht die
Regel werden, weil die Sittlichkeit das Zusammenspielen der verschieden-



Der Zweck in Religion und Moral 287

sten Kräfte und Gesinnungen bewirken und gewährleisten soll, also auf
den Erfolg angewiesen ist. Nur dann ist das Befolgen als Befolgen schon

genug, wenn eine Gemeinschaft so verläßlich begründet und geleitet ist,
daß aus dem Befolgen allein schon auf das rechte Gedeihen geschlossen
werden kann ; solcherart sind die klösterlichen Gemeinschaften gemeint,
und deswegen wird in ihnen soviel Wert auf Gehorsam gelegt — mit
Recht. Aber gerade, weil es Ausnahmen sind, wird durch sie die Regel

bestätigt.
Daß Wohlbehagen, Vollkommenheit und fremde Glückseligkeit

(1 A) material zu eng sind, wurde schon gesagt. Jetzt ist es wichtig,
darauf hinzuweisen, daß alle diese Werte nur Anzeiger sind, keine Güter.
Erst da, wo gewisse Güter, sichtbar oder unsichtbar, vorhanden sind,
kann das durch Wohlbehagen, Vollkommenheit oder Glückseligkeit
angezeigt werden. Nicht sie also sind primär anstrebbar, sondern können
immer nur « dazugegeben werden » (Mt. 6, 33). Ebenso auch sind sichtbare

Güter oder unsichtbare Rechte nicht primär sittlich, sondern
wirtschaftlich, und nur deswegen, weil der Mensch immer, wenn er handelt,
sittliches Wesen ist, nur deswegen auch ist Besitz und Wirtschaft ein

sittliches Anliegen. Nicht also am Gut ist die sittliche Qualität des

Besitzenden oder Handelnden abzulesen, sondern an der Gesinnung : darin
hat Kant recht ; aber Güter zu erstreben, kann nicht nur sittlich
zulässig, sondern sogar notwendig sein, wenn diese Güter Ausdruck oder

Mittel sittlicher Gesinnung sind. Als solche Zwecke oder Ziele aber sind
sie nicht aus der Welt zu schaffen, wenn sie auch nicht die einzigen und
nicht die höchsten sind, womit freilich nichts daran geändert wird, daß

sie bei den meisten die durchschlagenden sind, und für viele währt nur
aus diesem Grunde ehrlich am längsten.

Wichtiger aber als das bisher Vorgebrachte ist dieses : Handeln 1st

nicht immer und nur auf Zwecke gerichtet, wie Kant es meint. Handeln
hat verschiedene Anliegen : es kann etwas verwirklichen sollen, weil es

vernünftig ist, etwa eine Maschine herzustellen, um Kraft und Zeit zu

sparen ; oder es kann etwas verwirklichen sollen, weil es wertvoll ist,
etwa ein Gemälde als Ausdruck der Frömmigkeit ; oder etwas verwirklichen

sollen, weil es einem Gemütsbedürfnis genügt, etwa einem Kranken
helfen ; oder etwas verwirklichen sollen, weil es immer so gewesen ist,
etwa Äußerungen der Gottesverehrung oder Formen des Umgangs. Das

alles sind nach Kant Zwecke, die aber keineswegs auf gleicher Stufe

stehen und keineswegs nur der reinen praktischen Vernunft entspringen
oder vor ihr bestehen können. Im Gegenteil : es kann sein und ist oft



288 Der Zweck in Religion und Moral

höchst unvernünftig, zu beten oder zu malen oder zu helfen — und
dennoch wird es eher getan als das Vernünftige, weil es eben über das

Vernünftige hinaus in besonderer Weise der Sittlichkeit genügt. In der
Sittlichkeit äußern sich Kräfte und Zustände des Menschen, die bis in
das Geheimnis des Seins überhaupt, in das Geheimnis des Lebens
hineinreichen und von ihnen her genährt werden, und deswegen wird Moral
so wenig wie Religion jemals der reinen Vernunft des Menschen ganz
zugänglich werden. Immer aber will sittliches Handeln auf etwas hinaus,

was zunächst noch jenseits des Gegenwärtigen liegt, und nicht erst dem

Erfolg, nicht erst der Absicht, sondern der Wirklichkeit nach ist dieses

Jenseitige das Wirksame, in Verbindung mit der eigentümlichen Struktur
des Menschen als eines einsichtigen handlungsfähigen Wesens, und nie

ist dieses Jenseits nur der Gedanke an Besitz oder Selbstgenuß.
Also : Handeln ohne Hinwendung auf ein Ziel, ohne Zweck, ist nur

Tun, und Tun ist ein Ablauf an oder in dem Menschen, nicht aber

zurechenbar, also nicht sittlich.
d) Die Religion. Auch bezüglich der Religion läßt sich feststellen,

daß Kant widersprüchlich und unscharf gewesen ist. Das stützt sich auf
seine Ausführungen über den Endzweck und das höchste Gut.

Widersprüchlich, weil einander ausschließend, ist es, wenn Kant
zuerst sagt, es « sei des Menschen eigene Schuld » (1 9), nach einem
Endzweck zu fragen, dann aber behauptet, diese Frage entspreche « einem

natürlichen Bedürfnis » (3 31), « einer Natureigenschaft des Menschen »

(6 A) und beweise «das in ihm moralisch gewirkte Bedürfnis» (4 24).
Ein moralisch gewirktes Bedürfnis aber kann doch nicht der Moral
zuwider sein und auch nicht fern von ihrem Ursprung liegen.

Ein Widerspruch auch ist es, wenn der Endzweck als « Erfolg der
Pflichten » (4 25) bezeichnet wird, und ebenso als « die Bedingung aller
übrigen Zwecke » (3 21). Wenn Kant, wie er es tut, den Erfolg an das

Ende stellt, ohne Wirksamkeit auf den Anfang, ist es unmöglich, daß er
als Endzweck die Bedingung der übrigen Zwecke sei und deswegen zur
Moral erforderlich, die ja keine Zwecke haben soll.

Dieser letzte Widerspruch ist in seiner zweiten Behauptung auch
unscharf. Was heißt es, daß der Endzweck die Bedingung aller übrigen
Zwecke sei Daß sie überhaupt möglich sind Dann hängt ja die
Moral von etwas ab, was nicht zu ihr gehören darf. Oder daß sie

vorhanden sind Dann ist die Moral ja material gebunden. Oder daß sie

sinnvoll geordnet sind Dann findet ja die Moral eine Ordnung vor,
die dann also nicht aus der reinen praktischen Vernunft stammt. Oder



Der Zweck in Religion und Moral 289

daß die Menschen nach solchen Zwecken verlangen und sie für unerläßlich

halten Dann ist « das natürliche Bedürfnis des Menschen » nicht
dessen « eigene Schuld », sondern eine Tatsache, die zu ihm gehört und

von einer menschennahen Moral, sowohl als System von Handlungen als

von Erkenntnissen, anerkannt werden muß.

Auch der Satz : « es ist ein Gott, mithin ein höchstes Gut in der

Welt » (4 A) ist unscharf. Zunächst : was heißt das « ein höchstes Gut »

Man kann darunter verstehen einen in der Welt schon vorhandenen, aber

noch zu erwerbenden Besitz ; oder einen noch nicht vorhandenen, aber
herzustellenden Besitz ; und beides entweder so, daß der einzelne ihn

ganz, oder so, daß er ihn nur teilweise gewinnt ; oder eine zu erreichende

Eigenschaft, die je für den einzelnen unterschiedlich ist ; oder eine

Eigenschaft, die allen gemeinsam sein kann, weil sie jedem einzelnen zugänglich
ist ; und beidemal ist es offen, ob es sich um eine Vernunfteigenschaft
handelt oder eine solche, die den ganzen Menschen angeht ; oder ob es

sich um einen Zustand handelt, der zu erreichen ist ; oder endlich um
ein Anzeichen dafür, daß ein bestimmter Idealzustand erreicht ist. Das

Letzte meint Kant, wenn er von der « der Beobachtung der Pflichten

angemessenen Glückseligkeit » spricht (3 24). Dann aber gebraucht er den

Ausdruck höchstes Gut in einem Sinne, der nicht gebräuchlich war, weil

man darunter Gott verstand, zunächst einmal in sich selbst als höchsten
Wert in höchstem Dasein, und sodann als Wert in bezug auf den Menschen

der sich ihm zuwendet.

« Es ist ein Gott, mithin ein höchstes Gut ». Das kann heißen, daß

Gott bewirkt, daß es ein höchstes Gut gibt. Dann aber kann dieses

höchste Gut bestenfalls in bezug auf den Menschen so genannt werden,

nicht in sich, weil es ja nicht in sich selbst steht, sondern von Gott bewirkt
werden muß. Der Satz kann aber auch besagen, daß Gott selbst das

höchste Gut ist. Dann aber ist offen, in welchem Sinn er so genannt
wird : weil er die höchstmögliche Form des Seins, gerade auch in Hinsicht
auf die Sittlichkeit darstellt ; oder weil er die höchste Lenkungsmacht
ist ; oder weil er der höchste Richter ist ; oder weil er die höchste

Belohnung gibt ; oder weil er der höchste ist, an dem Menschen teilhaben

können. In Verbindung mit dem Satz : « es gibt die Idee eines höchsten

Gutes in der Welt)) ist es klar, daß Kant an keine der vorgenannten
Möglichkeiten gedacht hat, sondern nur daran, daß Gott die Bedingung dafür

ist, daß es für den Menschen ein höchstes Gut in der Welt geben kann.

Damit ergibt sich ein neuer Widerspruch. Daraus, daß der Mensch

nach einem höchsten Gut verlangt, wird geschlossen, daß Gott ist (3 29).

1!)



290 Der Zweck in Religion und Moral

In der Anmerkung auf S. 4 dagegen heißt es umgekehrt : « Gott ist,
mithin ist ein höchstes Gut in der Welt ». Kant bekundet damit, daß

ihm zwar die Ordnung in der Reihenfolge des Erkennens die wichtigste
sein soll, es ihm aber nicht gelingt, dennoch die umgekehrte Ordnung in
der Reihenfolge des Wertes oder des Bewirkens von seinen Schlüssen

fernzuhalten.
Ihm liegt nur daran nachzuweisen, daß wir die Idee eines höchsten

Gutes in der Welt haben (3 26). Er untersucht nicht, ob es das in sich
oder nur für uns ist ; und wenn in uns, ob es rational oder moralisch oder
emotional ist. Er begnügt sich damit, es mit der Glückseligkeit, also
einem Gemütszustand, gleichzusetzen, ohne zu sehen, daß er damit den

Bereich des Moralischen, so wie er ihn auffaßt, verläßt und daß er gerade
das als Bekrönung einführt, was nach ihm allem Moralischen zuwider ist :

das Emotionale.
Genau das gesteht er, augenscheinlich ohne die Tragweite zu sehen,

ein : « das moralische Gesetz will, daß das höchste durch uns mögliche
Gut bewirkt werde » (4 15). Es erübrigt sich jetzt, danach zu fragen,
worin dieses höchste Gut bestehe, ob in einer Leistung als Handlung
oder in einem Werk als Wirkung oder in einer Gesinnung. Dieses höchste
Gut ist die menschliche Glückseligkeit, die « der subjektive Endzweck

vernünftiger Weltwesen ist » (5 A). Auf diese Weise aber wird der Zweck

zum höchsten erhoben, der doch aller Pflicht zuwider sein soll. Daß er
nur der Absicht nach, und nicht auch schon der Wirkung nach, das

erste sein soll (Urteilskraft 235), ist nur der Versuch, einen Ausweg aus
den Tatsachen zu finden, dergestalt, daß sie bereit sein sollen, sich der
Kantischen Auffassung einzufügen.

Völlig übersieht Kant, daß die Religion mehr ist als nur das

Verlangen nach Belohnung guter Handlungen. Damit aber ist das
Entscheidende gefunden : was er als Folge der Moral auffaßt, ist nicht die

Religion, die der Gläubige meint, wenn er Gott anbetet.
Fassen wir zusammen : Kant gelingt es nicht, weder den Zweck zu

beseitigen, noch der Religion gerecht zu werden, noch das Bindeglied
zwischen Religion und Moral zu finden, noch den Tatsachen dessen, was
als Religion und Moral bezeichnet wird, zu genügen. Nur dadurch, daß

er seine Gedanken verschachtelt, gelingt es ihm zu glauben, dasjenige,
was er denke, sei auch dasjenige, was ist ; gleichwohl wird auch er von
den Tatsachen überwältigt, allein schon von denen, die er anführt. Spekulation,

gerade auch die kritische, ist immer zweitrangig gegenüber dem

Wirklichen, allein ausgenommen die schöpferische Denkkraft Gottes.



Der Zweck in Religion und Moral 291

II. Die Schrift über die Religion

Die Vorrede, als Präludium, soll Melodie und Harmonie des Ganzen

angeben und vorausschauend überblicken lassen. Es fragt sich also, ob

Kant in den weiteren Ausführungen den Gedanken der Vorrede treu
geblieben ist. Wenn man das nachprüft, ist es notwendig und berechtigt,
sich an das zu halten, was er in der Vorrede gesagt hat, also das andere

nur gelegentlich beizuziehen, zumal ja nur die Vorrede im Zusammenhang

über den Zweck in Religion und Moral handelt.
1. Voraussetzungen. In jeder Darlegung werden, mehr oder weniger,

die Voraussetzungen sichtbar, von denen die vorgetragenen Gedanken

unterbaut und demgemäß begrenzt werden. Auch bei Kant ist das der

Fall. Von drei solchen Voraussetzungen soll gesprochen werden.
Die erste Voraussetzung spricht Kant in dem Satz aus : « Der Philosoph,

als reiner Vernunftlehrer, muß sich an bloße Prinzipien a priori
halten, hierbei also von aller Erfahrung abstrahieren » (11 16). Daß er
alle Erfahrung beiseite lassen und sich nur an Prinzipien a priori halten
will, entspricht seiner Grundauffassung insgesamt, und insofern bleibt
er auch in dieser Schrift sich treu. Zu fragen ist nur, ob sich dieses Prinzip
mit dem Gegenstand seiner Untersuchung verträgt, ob also Moral als
reine Vernunftlehre möglich ist. Das scheint nicht möglich zu sein. Es

ist unnötig davon zu sprechen, daß auch Moral ein Gegenstand der

Erfahrung ist, weil man ihr ja zuerst begegnet sein muß, um zu wissen,

daß es sie überhaupt gibt, und um danach zu suchen, ob ihre vielen Sätze

auf wenige zurückführbar sind. Denn diese Art der Erfahrung ist es nicht,
die Kant meint ; er denkt vielmehr bei Erfahrung an den Bereich des

Alltäglichen, in dem sich die Moral auswirkt. Man müßte also zwei Stufen
der Erfahrung unterscheiden, um Kant gerecht zu werden, und dann
kann man auch bei seiner Sprechweise bleiben. Gleichwohl aber : woher
kann die reine Vernunft wissen, wieviele Prinzipien a priori sie braucht
Und woher kann sie wissen, wie vielfältig jedes Prinzip angewendet
werden kann und muß Doch nur im Hinblick auf die gegebene Welt,
die nur durch Erfahrung zugänglich ist. Nur das Allgemeinste, du sollst,
ist jeder Moral in jeder möglichen Welt gemeinsam. Sobald man schon

nur das Wort Pflicht hinzufügt, du sollst deine Pflicht tun, dann ist
diese Pflicht nicht mehr a priori feststellbar, sondern muß aus der

gegebenen Gestalt der Welt abgelesen werden. Diese Pflicht aber begegnet
einem nicht als die Pflicht schlechthin, sondern stets als Pflicht in bezug



292 Der Zweck in Religion und Moral

auf einen bestimmten Bereich, Familie, Beruf, Staat, und auch da wieder

nur in bestimmten Besonderungen, derart etwa, daß die Pflicht eines

Zehnjährigen seinen Eltern gegenüber anders ist als die eines

Dreißigjährigen, und bei diesen wieder anders beim Sohn eines Kleinbauern als

eines Großindustriellen. Sodann : das Fordernde an den Geboten ist
uneinsichtig. Wieso folgt denn daraus, daß es etwa eine Wahrheit gibt,
auch schon, daß diese Wahrheit zur Wahrhaftigkeit verpflichtet Oder

daraus, daß es einen Gott gibt, nur aus seiner « Idee », daß er anzubeten

ist Wenn man diese Forderungen aus den Folgerungen als notwendig
erweist, aus dem also, was eintreten würde, wenn man nicht wahrhaftig
oder fromm wäre, dann eben beruft man sich auf Erfahrung, und damit
ist die Moral keine reine Vernunftlehre mehr. — Und endlich : daß es

Religion gibt, ist für Kant nicht einsichtig, weil Gott nicht einsichtig
ist. Also kann auch das Verhältnis des Menschen zu Gott nicht Gegenstand

der Vernunft a priori sein. Also muß die Religion auf etwas anderes

gegründet werden, nämlich auf die Moral. Warum aber bemüht sich Kant
dann um die Religion Doch nur, weil er sie in der Erfahrung vorfindet
und in seinem System unterbringen muß, aber auch unterbringen will.
Allein die Tatsache also, daß Kant, als reiner Vernunftlehrer, sich mit
Religion befaßt, läßt erkennen, daß er um der Erfahrung willen die

reine Vernunft zwingen muß, sich mit dieser Erfahrung abzugeben und
einen Weg zu suchen, sie a priori unterzubringen.

Eine zweite Voraussetzung. « Es liegt aber der Sittenlehre überhaupt
viel daran, keine moralischen Mitteldinge, weder in Handlungen (adia-
phora) noch in menschlichen Charakteren, solange es möglich ist,
einzuräumen ; weil bei einer solchen Doppelsinnigkeit alle Maximen Gefahr

laufen, ihre Bestimmtheit und Festigkeit einzubüßen » (21 8). Bestimmtheit

und Festigkeit der Maximen also ist es, worauf es ihm ankommt.
Um derentwillen haben sich Handlungen und Charaktere zu fügen. Wenn
Kant es ablehnen will, daß es Handlungen gebe, die aus der Sittlichkeit
herausfallen, hat er recht. Wenn er von den Charakteren fordert, daß sie

sich in allen Handlungen bewähren, hat er wiederum recht. Wenn er
aber damit, daß er die moralischen Mitteldinge ausschließt, dieses meint,
daß jede Handlung und jeder Charakter immer nur und unmittelbar auf
die Moral, also auf die Pflicht gerichtet sei, dann hat er unrecht. Denn
immer ist der Wert, als inhaltlich bestimmt, und immer das Ziel, als jeweils
gegeben, maßgebend. Die Bestimmtheit und Festigkeit der Maximen folgt
nicht aus ihrer Allgemeinheit, sondern aus der Forderung der Maximen
in bezug auf einen gegebenen Bereich, und diese sind so veränderlich,



Der Zweck in Religion und Moral 293

daß über die Grundsätze : tu das Gute, unterlaß das Böse, hinaus keine

allgemeinen Maximen möglich sind, also Gesetze, die von jedem zu jeder
Zeit dasselbe fordern. — Ferner : nicht die Gesetze sind das Endgültige,
sondern die Zwecke. Die Gesetze sind nur Hilfsmittel als Ausdruck und
Behelf, sind also in diesem Sinne « Mitteldinge », und also auch « adia-

phora ». — Insgesamt also : die Bestimmtheit und Festigkeit der Maximen

sind nicht dazu da, um den Reichtum des Handelns und des

Charakters einzuengen und erstarren zu machen. Mechanismus in der

Moral ist ihr Tod. Daß aber Kant auf Bestimmtheit und Festigkeit
solchen Wert legt, kommt daher, daß er von der Moral und den
moralischen Gesetzen das gleiche möchte gelten lassen wie von den, wie er sie

auffaßt, Naturwissenschaften und naturwissenschaftlichen Gesetzen.

Die dritte Voraussetzung ist in dem Satz ausgesprochen : « Jede

Gattung vernünftiger Wesen ist objektiv, in der Idee der Vernunft, zu einem

gemeinschaftlichen Zwecke, nämlich der Beförderung des höchsten als

eines gemeinschaftlichen Guts bestimmt » (111 7). Also die Idee der
Vernunft steht als objektiv über der ganzen Gattung, demgemäß auch

über dem einzelnen, demgemäß also ist es nicht so, daß die Vernunft ihre
Ideen und Gesetze wählt, sondern so, daß sie sich ihnen zu unterstellen hat.
Das, was an vielen Stehen bei Kant durchschimmert, daß er sich nämlich
an einer Wirklichkeit orientiert, von der er behauptet, sie unterstünde der

gesetzgebenden Vernunft, das kommt auch hier zum Vorschein : die Idee

ist objektiv, derart, daß sie dem Menschengeschlechte das höchste Gut als

einen Zweck vorsetzt.Weder also die Gattung, noch der einzelne sind autonom.

Daß aber der einzelne für seine Glückseligkeit auf die Gattung
angewiesen ist, lehrt allein die Erfahrung. Und daß das höchste Gut
gemeinschaftlich ist, kann Kant so gut wie jeder Mensch nur empirisch wissen.

Alle drei Voraussetzungen ergeben, daß Kant zwar versucht, die

Apriorität der Vernunft zu wahren, daß aber jedesmal in seinen Behauptungen

das Gegenteil deutlich wird, daß die Vernunft sich nach etwas zu
richten hat, was ihr sowohl vorgegeben als auch nur durch die Erfahrung
zugänglich ist.

2. Der Zweck. Über den Zweck wird nichts weiteres ausgeführt, außer

an einer Stelle, die aber besser unter dem Gesichtspunkt des höchsten
Gutes behandelt wird, weil es sich um dieses handelt, also in den Bereich
der Religion gehört.

3. Das Gesetz. Am Gesetz hebt Kant etwas Neues hervor : « Die
Idee des moralischen Gesetzes allein, mit der davon unzertrennlichen

Achtung, kann man nicht füglich eine Anlage für die Persönlichkeit



294 Der Zweck in Religion und Moral

nennen ; sie ist die Persönlichkeit selbst (die Idee der Menschheit ganz
intellektuell betrachtet) » (27 26). In einem gewissen Umfang steht es

jedermann frei, die Begriffe zu definieren, wie er es für gut hält.
Mindestens aber ist dann zu erwarten, daß er sich innerhalb seines

Sprachgebrauches gleichbleibt. Es verlohnt sich also, zuzusehen, ob das bei
der Kantischen Definition der Persönlichkeit zutrifft. Kant setzt nicht
das moralische Gesetz mit der Persönlichkeit gleich. Das kann er nicht,
weil das moralische Gesetz etwas oberhalb des Menschen ist, das Achtung
einflößt und Bewunderung abnötigt. Gleichwohl besteht zwischen
moralischem Gesetz und Persönlichkeit ein enger Zusammenhang. Kant setzt
ihn in die Idee des moralischen Gesetzes. Was aber ist sie Ist sie etwas
für das moralische Gesetz Normatives Nach Kant nicht, weil das moralische

Gesetz das Höchste im sittlichen Bereich darstellt. Ist sie die

Vorstellung, die der Mensch vom moralischen Gesetz hat Auch nicht,
weil die Vorstellung jederzeit nur empirisch ist. Ist sie ein Postulat, wie
es die Ideen von Gott, Seele und Unsterblichkeit sind Auch nicht, weil
aus der Moral höchstens etwas postuliert werden kann, was jenseits ihrer
selbst liegt, etwa die Möglichkeit des höchsten Gutes im Kantischen Sinn.
Was aber ist denn die Idee des moralischen Gesetzes, die gleich der
Persönlichkeit ist Wohl dieses : daß der Mensch imstande ist, nicht nur
einzelne moralische Gesetze, sondern deren irgendwie geartete Gesamtheit

oder Ganzheit zu erfassen, insbesondere also deren Sinn, Bedeutung
und Würde : das macht seine Persönlichkeit aus ; anders ausgedrückt :

der Mensch ist ein der Moral fähiges Wesen, und damit Persönlichkeit.
Kant setzt also auch hier, wie oft, Idee für die Sache, um das Geistige
und Überzeitliche an ihr hervorzuheben. So auch ist es wahr, daß die

Persönlichkeit « die Idee der Menschheit ganz intellektuell betrachtet » ist.
Trifft diese Auffassung aber zu, ist insbesondere die Persönlichkeit

eine Vernunftidee Die Persönlichkeit ist es nicht. Sie ist vielmehr ein
Konkretum der Erfahrung, aus apriorischen Grundsätzen überhaupt
nicht abzuleiten, weil sie einmalig ist, auch wenn Persönlichkeit nicht
den gehobenen Zustand von Person, sondern nur diese meint. An ihr
freilich sind apriorische Elemente stark beteiligt, die Hinwendung auf
Ziele oder Werte. Aber nicht diese machen die Person und Persönlichkeit

aus, sondern die eigentümliche Art, wie diese Werte gesehen, verbunden
und betätigt werden. Wo Person, da Sittlichkeit, nicht aber umgekehrt,
was der Fall sein müßte, wenn Kant recht hätte. Sodann : sicherlich
trifft es zu, daß an der Person die Menschheit deutlich wird, insofern das

Menschliche das Gemeinsame allen Personseins ist. Aber der Reichtum



Der Zweck in Religion und Moral 295

des Menschlichen leuchtet an jeder Person nur teilweise auf, und gerade
darin kann man einen Grund dafür sehen, daß es soviele verschiedene

Personen gibt : damit nichts von dem Menschlichen an den Menschen

verlorengehe. Wie reich aber das Menschliche ist, läßt sich a priori so

wenig ausmachen, wie es ausgemacht werden kann, wie vieler Menschen

das Menschliche bedarf, um sich in ihnen darzustellen. Und endlich : so

gewiß das moralische Gesetz von der Person gekannt und anerkannt sein

muß, damit sie Person sein kann, so gewiß reicht das allein noch nicht
hin, um eine Person auszumachen, besonders nicht in dem betonten Sinn

der Persönlichkeit. Ihr Zauber beruht auf dem, was an ihr liebenswert

ist, und das ist immer unableitbar und unwiederholbar, ihr Geist, ihr
Gemüt, ihr Einfallsreichtum, ihre Schönheit an Leib und Seele, ihr
Glanz, ihre Lauterkeit, ihre Heiterkeit, ihre Unberührbarkeit, ihr
Ungestüm, ihre Ruhe, ihre Güte, ihre Stille : das Geheimnis des einzelnen,
das er selbst am wenigsten versteht. Daß eine solche « Person » sich dem

moralischen Gesetz unterstellt, ist das geringste dessen, was sie von sich

fordert. Kantisch ausgedrückt : ihre Freiheit über dem Gesetz, nicht
ihre Bindung an das Gesetz, ist es, was ihre Größe ausmacht, ihre Sicherheit

begründet und ihre Gefährdung einschließt.
4. Die Moral. Gegenüber der Vorrede erweitert und vertieft Kant

seine Auffassung über die Moral. — « Eines ist in unserer Seele, welches,

wenn wir es gehörig ins Auge fassen, wir nicht aufhören können, mit der

höchsten Verwunderung zu betrachten, und wo die Bewunderung
rechtmäßig, zugleich auch seelenerhebend ist ; und das ist : die ursprüngliche
moralische Anlage in uns überhaupt » (53 12). Hier spricht Kant es

selbst aus, daß die moralische Anlage in uns und damit die Moral etwas

ist, das nicht abgeleitet, nicht als notwendig erwiesen, sondern nur
vorgefunden und hingenommen werden kann. Demgemäß kann es nach ihm
selbst nicht zutreffen, daß « unsere Vernunft moralisch gesetzgebend ist »

(68 14). Nur eines von diesen beiden kann wahr sein, und wenn Kant die

moralische Anlage als Gegenstand der Bewunderung bezeichnet, so gibt
er damit selbst an, welche dieser beiden Möglichkeiten er im Grunde

vorzieht, wenn er auch, seiner Apriorität, d. h. der Gleichmäßigkeit mit
seiner Erkenntnistheorie zuliebe, immer wieder von der Vernunft als

gesetzgebend spricht : Moral ist in uns angelegt, das bedeutet, wird
vorgefunden, das bedeutet, kann nicht aus Prinzipien a priori von der
Vernunft abgeleitet werden. Nur dieses leistet die Vernunft, das aber auch

notwendig, daß sie die moralische Anlage erkennt, bestätigt und betätigt,
wobei hinzukommt, daß der einzelne einen erheblichen Spielraum hat,



296 Der Zweck in Religion und Moral

seine moralische Anlage zu betätigen, in diesem Sinne also selbständig
und gesetzgebend ist, wenn man das so ausdrücken will.

Noch weiter : « die Unbegreiflichkeit dieser eine göttliche Abkunft
verkündigenden Anlage muß auf das Gemüt bis zur Begeisterung wirken
und es zu den Aufopferungen stärken, welche ihm die Achtung für seine

Pflicht nur auferlegen mag » (53 32). Die moralische Anlage in uns ist
also nur dadurch erklärlich, daß sie als von Gott gegeben aufgefaßt wird.
Damit wird Gott Ursprung und ist nicht mehr bloß Ende der Moral.
Damit ist er Bedingung dafür, daß es sie überhaupt gibt, und nicht mehr
bloß Bedingung dafür, daß das höchste Gut in der Welt verwirklicht
werde. Damit ist Moral und Mensch von Gottes Gnaden, und nicht mehr
Gott von der Moral und des Menschen Gnaden.

Nur in einer kurzen Bemerkung, aber entschieden genug sagt Kant :

« unter irgend einer Herrschaft muß der Mensch stehen », und dann ist
es schon das Richtige, daß es die « moralische » ist (93 27). Also nicht
aus Freiheit, weil die Vernunft es verlangte, hat der Mensch die Moral
geschaffen, indem er sich Gesetze aussuchte, unter denen zu leben er für
vernünftig hielt, sondern umgekehrt ist es : der Mensch bedarf einer

Herrschaft, und wenn es nicht die des moralischen Gesetzes, also eine

gute ist, dann wird es die des Teufels, also eine schlechte sein. Dieses
« muß » besagt hier dieses, was Kant an anderer Stelle als die Gleichheit

von Person und moralischem Gesetz bezeichnet hat : daß der Mensch

nicht außerhalb der Sittlichkeit stehen kann, sondern von Haus aus

unentrinnbar sittliches Wesen ist ; besagt also, daß nicht der Mensch es

ist, der sich die Moral geschaffen hat, sondern daß sie ihm auferlegt ist
und er unter ihrer Herrschaft steht. Seine Freiheit ist nicht die des

Schaffens, sondern nur die des Anerkennens, und die kann er nicht
unbetätigt lassen. Es bleibt ihm nur, sich zu dem zu bekennen, was er ist
und sein soll, oder aber, das abzulehnen und dadurch nicht etwa der
Moral ledig, sondern selbst an ihr und sich schuldig zu werden. Außerhalb
der Moral zu sein, ist ihm unmöglich. Sie aber zu erkennen und zu
betätigen, dazu bedarf der Mensch, darin hat Kant recht, der Vernunft.

Das, wenn nicht sachlich, so doch menschlich Wichtigste, steht noch

aus : die Frage, wodurch es kommt, daß der Mensch gut oder böse ist.
« Dieser Streit [zwischen Eigen- und Fremderlösung] kann nicht durch
Einsicht in die Kausalbestimmung der Freiheit des menschlichen Wesens,
d. i. der Ursachen, welche machen, daß ein Mensch gut oder böse wird,
also nicht theoretisch ausgeglichen werden ; denn diese Frage übersteigt
das ganze Spekulationsvermögen unserer Vernunft » (135 22). Kant fragt



Der Zweck in Religion und Moral 297

nicht danach, woher es kommt, daß es überhaupt Gut und Bös gibt. Er
fragt auch nicht danach, wieso sich die Tatsache, daß es Böses gibt,
damit verträgt, daß die moralische Anlage des Menschen von Gott
stammt. Auch nicht danach, wie sich der Weltlauf, trotz des vielen
Bösen, als Zeugnis, nicht gegen, sondern für Gott auffassen läßt. Er
fragt nur danach, wie es kommt, daß ein bestimmter Mensch gut oder
böse wird. Zunächst hält er es für selbstverständlich, daß das eine

Kausalerklärung sein müsse, schränkt also die Möglichkeit der Erklärung
von vornherein so ein, daß nur eine solche in Frage kommt, die dem

entspricht, was in den Naturwissenschaften selbstverständlich ist. Das
aber ist schon eine Einschränkung, die nicht zugelassen werden darf.
Denn wenn Moral und Naturwissenschaft zweierlei sind, dann ist es nicht
nur sinnvoll, sondern notwendig, daß auch die Erklärungsmöglichkeiten
und Erklärungsgründe je in beiden verschieden, also auch zweierlei sind.
Die Forderung nach Erklärung ist also schon falsch angesetzt. Ferner :

wenn schon die Moral ihre Gesetze von der Vernunft des Menschen hat,
wie Kant es will, dann muß die Vernunft auch wissen, wie der Mensch

mit ihnen umgeht und was er von ihnen zu erwarten hat. Wenn er aber
das Wichtigste, nämlich ob er auf Grund seiner eigenen Gesetze gut
oder böse wird, nicht weiß und nicht wissen kann, dann auch kann die

eigene Vernunft nicht der Grund dafür sein, daß es die Moral gibt.
Bemerkenswert aber ist, daß Kant diese Grenze hervorhebt und insofern

seiner Auffassung getreu bleibt, die anderes nicht zuläßt ;

bemerkenswert auch, daß er sich auf diese Weise mit der Erfahrung abfindet,

die wieder einmal nicht in sein a priori paßt und die er doch nicht
leugnen kann.

5. Die Religion. Auch über die Religion ergänzt Kant Wichtiges,
über seine bisher vorgetragene Auffassung hinaus. — « Dié Religion ist
ein Zweck an sich selbst » (12 18). Sie ist also nicht für etwas anderes da,
eine Auffassung, die jederzeit als diejenige betrachtet wird, welche der

Religion gerecht wird. Anderseits aber behauptet Kant, daß « die moralische

Anlage in uns die Grundlage und die Auslegerin der Religion ist »

(140 2). Damit, daß Religion Zweck an sich selbst ist, kann es verträglich
sein, daß etwas anderes ihre Grundlage ist, obwohl, wenn diese Grundlage

notwendig zur Religion gehört, es sinnvoller wäre, die Grundlage
mit zur Religion zu beziehen und sie nicht ihr gegenüber so betont
abzuheben, wie Kant es tut. Jedenfalls aber ist das mit der Religion als

einem Zweck an sich selbst unverträglich, daß die Moral ihre Auslegerin
ist. Dann entscheidet nicht mehr die Religion, was sie selbst ist, sondern



298 Der Zweck in Religion und Moral

die Moral, und dann ist die Religion nur mehr für die Moral da und nicht
mehr Zweck an sich selbst. Sie kann es auch nicht sein, wenn « der Begriff
der Religion, als von einer Verbindlichkeit unter dem Willen eines
moralischen Gesetzgebers abgeleitet, ein reiner Vernunftbegriff ist » (182 20).
Auch hier stört zunächst, daß nicht gesagt wird, die Religion gründe auf
reiner Vernunft, sondern, daß der Begriff der Religion ein Vernunftbegriff

sei. Gemeint ist jedenfalls, daß die reine Vernunft die Religion
als eine Verbindlichkeit unter dem Willen eines moralischen Gesetzgebers
auffassen soll. Auch dann ist Religion Mittel zum Zweck, Beweggrund zur
Beobachtung der moralischen Gesetze, nicht aber Zweck an sich selbst,
mit welch letzteren nicht ausgeschlossen zu sein braucht, daß sie Moral
einschließt, etwa als Bekundung der religiösen Gesinnung.

« Um allgemein zu sein, muß Religion auf bloße Vernunft gegründet
sein » (129 19). Daß diese Bedingung zu eng ist, sagt Kant selbst : « eine

moralische Religion ist... in der Herzensgesinnung zu Beobachtung aller

Menschenpflichten als göttlicher Gebote zu setzen» (95 2). Daß Kant
die statutarische Religion ausschließt, mag er tun, obwohl damit diese

nicht aufhört, Religion zu sein — wenn auch in anderer Form, als Kant
sie zuläßt —, und obwohl ja auch Kants moralische Religion in der

Beobachtung der Gesetze, also in der Erfüllung von Pflichten besteht.
Wenn er aber von Herzensgesinnung spricht, dann führt er ein Neues

neben der Vernunft, vielleicht gegen sie ein. Denn das Herz « fühlt », es

« beweist » und « folgert », aber nicht im Sinne der reinen Vernunft.
Sicherlich enthält das Herz auch Vernünftiges, aber mit Herz ist wesentlich

mehr gemeint : die Einfühlung in etwas, das als jenseits allen Be-

greifens, aber als wichtiger und mächtiger empfunden wird. Wenn Kant
dieses Herz zuläßt, dann ist es wiederum ein Beleg dafür, daß er an der

Erfahrung, die nun einmal Religion im Herzen gegründet sein läßt, nicht
vorbeikommen kann, trotz seiner reinen Vernunft, wenn er auch
versucht, das Herz gleich in den Willen umzudenken, dem es um Gesetze

geht. Das Herz will nicht Gesetze, sondern Leben als Liebe, und nimmt
dann freilich gern auch Gesetze hin, nicht aber als Maximen allgemeinen
Handelns, sondern als den Anruf zu einem bestimmten Verhalten in
bestimmter Situation.

Nach dem, worin Religion begründet ist, sei davon gesprochen,
worin sie besteht. « Alle Religion besteht darin, daß wir Gott für alle

unsere Pflichten als den allgemein zu verehrenden Gesetzgeber ansehen »

(118 26). Wir haben « Gott als Weltschöpfer und Regierer nach der

Ordnung der Natur sowohl als auch der Moral zu denken, weil wir von



Der Zweck in Religion und Moral 299

dieser ihren Gesetzen unmittelbar und für sich Kenntnis bekommen

können, deren sich dann die Vernunft zu ihrem Gebrauch bedienen kann »

(98 1). Daß die Menschen nur dasjenige begreifen, was sie begreifen
können, ist begreiflich, und daß sie sich danach ihr Bild von diesem oder

jenem zurechtmachen, ist ihr gutes Recht. Daß aber nun daraus
verbindlich auf das geschlossen wird, was ist, das ist zwar begreiflich, aber

nicht mehr gutes Recht. Und das tut Kant. Wenn er glaubt, daß er von
den moralischen Gesetzen unmittelbar und für sich Kenntnis bekommen

kann, mag er es glauben. Daraus aber ergibt sich nicht, daß Gott nun
von Gnaden der reinen Vernunft als Bedingung des moralischen Gesetzes

zugelassen wird und er nur diese Bedingung ist. So gewiß jede Religion
Gebote kennt, so gewiß wird in der Religion nicht zunächst der Gesetzgeber,

sondern der Überwertige gesucht und, wie immer auch, gefunden :

der Heilige, der Lebendige, der Ewige, der Wahre, der Herrliche, der
Liebende, der Schenkende, der Erbarmende, und selbst der Gerechte ist
nicht derjenige, der nach moralischen Gesetzen urteilt, sondern derjenige,
der das Ganze sieht und darum sowohl zu lenken als auch, je in Teilen,
auszuteilen weiß. Religion ist nicht primär « Erkenntnis aller unserer
Pflichten als göttlicher Gebote » (179 3), sondern Bewußtsein der
Geborgenheit im Aufblick zum Allmächtigen. Das rechte Verhalten, die Moral,
ist, von daher gesehen, eine selbstverständliche und nebensächliche

Folgerung. Wenn Kant religio als Gottseligkeitslehre (213 27) in diesem Sinn
auffaßt, meint er dasselbe. Wenn er aber nur das Bewußtsein der vor
Gott erfüllten Pflicht meint, ist es zu eng. Daß er aber von Gottseligkeit
spricht, ist ebenso ein Zugeständnis an die Erfahrung, als es die

Herzensgesinnung ist.
Damit, daß Kant die Religion als Erkenntnis aller unserer Pflichten

als göttlicher Gebote bestimmt, will er ein Zweifaches erreichen : erstens,
daß « kein assertorisches Wissen gefordert wird, außer diesem Minimum

der Erkenntnis, es sei möglich, daß Gott sei » (179 A), und zweitens,
daß Religion nicht als « ein Inbegriff besonderer auf Gott unmittelbar
bezogener Pflichten » (179 A) aufgefaßt zu werden braucht. Deutlicher
kann nicht gesagt werden, daß das Religiöse nur eine Qualität am
Moralischen, nicht also etwas Eigenständiges ist. Deutlicher kann der Unterschied

gegenüber dem religiösen Erlebnis nicht bezeichnet werden : dem

Religiösen ist nichts gewisser, als dieses, daß Gott ist ; für Kant dagegen

genügt die Möglichkeit, daß Gott sei. Überdies : wenn es keine auf Gott
unmittelbar bezogenen Pflichten gibt, so widerspricht auch das der
Tatsache, daß der Religiöse jederzeit seinem Gott begegnet und unmittelbar



300 Der Zweck in Religion und Moral

vor Ihm steht. Und letztlich besteht Religion nicht in erster Linie darin,
Pflichten zu erfüllen, sondern darin, das Leben als erfüllter zu erfahren,
als dem Menschen zunächst faßbar ist. Nur nebenher sei gesagt, daß

gerade das Minimum an Erkenntnis, es sei möglich, daß ein Gott sei,

eben eine Erkenntnis ist, und zwar fundamentaler metaphysischer Art,
was doch vom Kant der reinen Vernunft bestritten und verworfen wird.

Die wahre Religion kann nur eine sein, auch nach Kant. « Die wahre

alleinige Religion enthält nichts als Gesetze, d. i. solche praktischen
Prinzipien, deren unbedingter Notwendigkeit wir uns bewußt werden
können, die wir allein so durch reine Vernunft (nicht empirisch) offenbart
anerkennen » (196 4). Wenn Kant behauptet, die wahre Religion enthalte
nichts als Gesetze, so verwechselt er die Religion als Institution, als

Kirche, mit der Religion als Gesinnung und Erlebnis. Religion ist nur
diese letztere, die erstere ist nicht mehr als das Äußere dazu. Aber auch
bei der Kirche sind die Gesetze weder das einzige — weil es auch Gebete

gibt —, noch das Entscheidende, weil die Gesetze nur dazu da sind, eine

Gesinnung zu bekunden oder zu betätigen oder zu gewinnen. Ferner :

sich der unbedingten Notwendigkeit bewußt zu werden, ist nicht das

gleiche, wie : diese Notwendigkeit einsehen. Kant sagt es selbst, daß es

notwendige Dinge gibt, die das Spekulationsvermögen der Vernunft
übersteigen, obwohl sie fundamental sind. So auch kann es sehr wohl sein,
daß die Religion als Gesinnung als notwendig erkannt wird, ohne daß

auch gegeben zu sein braucht, daß ihre Forderungen der Vernunft
einleuchten, was schon deswegen unmöglich ist, weil weder der Mensch sich
selbst noch den Gott ganz erkennt, zu dem hin die Religion die Beziehung
des Menschen ist. Weiterhin übersieht Kant, daß die Fähigkeit, die
Vernunft zu gebrauchen, zu verschiedenen Zeiten verschieden ist, nicht nur
beim einzelnen Menschen, sondern auch bei ganzen Zeitaltern. Dann
würde also die alleinige Religion jeweils nur Bezug auf eine bestimmte
Zeit haben, also nicht der Forderung Kants entsprechen, daß sie reine,
d. h. zeitunabhängige Einsichten bietet. Außerdem ist Offenbarung ja
per definitionem die Mitteilung einer Einsicht, deren Inhalt, aber nicht
deren Grund und völligen Zusammenhang man einsieht ; auch hier
gebraucht Kant einen Terminus, der seiner Sprechweise zuwider ist, nur
deswegen, weil er ihn empirisch vorfindet und nicht übergehen will. Und
endlich : noch einmal, wie schon bei früherer Gelegenheit, muß gesagt
werden, daß Gesetze immer nur auf einen bestimmten Bereich bezogen
sind, und daß dieser Bereich immer nur empirisch gegeben sein kann, weil
es in einem Bereich der reinen Vernunft nur Beziehungen, nicht aber



Der Zweck in Religion und Moral 301

Verhaltensregeln geben kann, wofür die Mathematik der einleuchtendste

Beleg ist.
Kant geht noch weiter ; von dem Wir zum Ich. « In Ansehung der

rein moralischen Gesetze kann ein jeder aus sich selbst durch seine eigene
Vernunft den Willen Gottes, der seiner Religion zum Grunde liegt,
erkennen » (118 33). Sicherlich ist es so, daß Religion die Beziehung eines

einzelnen zu Gott ist, die ihm keiner abnehmen kann, keiner auch

auferlegen kann. Und sicherlich ist es so, daß jeder seine Religion nach dem
Maße betätigt, als er sie geistig erfaßt. Aber sicher ist es nicht so, daß

jeder die moralischen Gebote von sich aus erfaßt, weder die, welche für
ihn selbst unerläßlich sind, noch die, welche sein Verhalten den anderen

gegenüber klären. In beiderlei Hinsicht gibt es Gebote, die innegehalten
werden müssen, und deren Befolgung, wenn sie nicht aus eigener Einsicht
und Entschließung erfolgt, zum Heile des einzelnen und der Gemeinschaft

erzwungen werden muß, durch moralische Beeinflussung oder physischen
Zwang. Das ist zwar kein Ruhmeszeichen für die reine Vernunft, aber so

gewichtige Erfahrung, daß sich vor ihr nur verschließen kann, wer sie

nicht sehen will. Kant setzt bei allen gleiche Breite, Tiefe und
Wirksamkeit der Vernunft voraus, was vielleicht schätzenswert wäre, keinesfalls

aber gegeben ist. Gesetzt aber nun, jeder handelte nach den Geboten
der reinen Vernunft, dann kann das, bei gegebener und nicht abstreitbarer

Verschiedenheit der Menschen, nur Verwirrung stiften — wie das

ja auch gewesen ist bei all den Erleuchtungen aller möglichen Konven-

tikel. Diese Verwirrung kann man nur in belanglosen Dingen zulassen

und ertragen. In den Grunderfordernissen muß Übereinstimmung
herrschen, um des einzelnen und der Gesamtheit willen, und diese

Übereinstimmung kann man im religiösen Bereich so wenig dem einzelnen

überlassen, wie im politischen, was durch die Ochlokratie am deutlichsten

belegt wird. Also : Religionsbetätigung nach Maßgabe der Einsicht,
Religionsbegründung aber nach Maßgabe dessen, was Gott und Mensch,

je für sich allein und insgesamt, und in ihrem Verhältnis zueinander sind.

Nur für den ersten Blick kann sich Kant für seine Auffassung der

Religion auf die Definition der Sünde berufen : « Unter Sünde wird die

Übertretung des moralischen Gesetzes als göttlichen Gebotes verstanden »

(44 22 ; 80 24). Denn zunächst ist Gegenstand der Sünde mehr als das

moralische Gebot. Je höher einer in der Religiosität gestiegen ist, umso
eher wird er etwas als Sünde erkennen oder auffassen, nicht etwa, weil es

geboten ist, sondern, weil es ihm möglich war, besser zu handeln, als er

tat, und besser, als es allgemein geboten werden kann. Gerade aber diese



302 Der Zweck in Religion und Moral

Sünden sind die eigentlichsten, weil die empfindlichsten. Die Definition
der Sünde also als einer Übertretung ist nur eine handliche für den

Alltagsgebrauch und den Durchschnittsmenschen. Aber auch bei diesem

liegt das Entscheidende nicht darin, daß ein Gebot übertreten wurde,
sondern darin, daß dieses Gebot eine Handlung herbeiführen oder einen

Zustand sichern wollte, wie es aus der Ordnung der Dinge und Menschen

notwendig oder mindestens wünschenswert ist. Wo diese Ordnung
böswillig gestört wird, da liegt Sünde vor. Ihr Bezug auf Gott und Gottes
Willen und Gottes Gebot liegt darin, daß die gegebene oder geforderte
Ordnung durch Gott als Schöpfer festgelegt wurde und es Sein Wille
ist, daß sie gewahrt werde, was manchesmal durch ein Gebot von Ihm
festgelegt oder kundgemacht wurde. Eine Lüge etwa ist und bleibt
Sünde, auch wenn es das Gebot « Du sollst nicht lügen » als dieses

formulierte Gebot nicht gäbe. Daß es notwendig ist, die gegebene Ordnung
innezuhalten, folgt also aus dieser Ordnung, nicht aus der Vernunft.
Wohl ist Vernunft notwendig, um die Ordnung zu erfassen, nicht aber
hinreichend, sie zu begründen.

Auch, was Kant über die Einteilung der Religionen sagt, ist
unzutreffend. « Man kann alle Religionen in die der GunstbeWerbung (des

bloßen Kultus) und die moralischen, d. i. die Religionen des guten
Lebenswandels einteilen » (56 14). Diese Einteilung ist weder vollständig noch
ausschließlich. Vollständig ist sie nicht, weil er die Religionen der Magie
ebenso wie der Verehrung übersieht. Ausschließlich ist sie nicht, weil zu
einem Kultus immer auch eine bestimmte Lebensform, also ein « guter »

Lebenswandel gehört, und weil jeder gute Lebenswandel auf religiöser
Grundlage auch immer einen, wenn auch noch so dürftigen, Kultus
einschließt. Unzutreffend ist es, Kultus als Gunstbewerbung aufzufassen.

Wenn Kant dabei an Magie denkt, so irrt er sich, weil Magie nicht
Gunstbewerbung, sondern Machtausübung über die Götter ist. Daß, wenn nicht
in jeder Religion, so doch in jedem Religiösen mindestens die Versuchung
steckt, sich um die Gunst der Gottheit zu bewerben, trifft zu, und ist
so lange nicht verwerflich, als mit Gunst die Ermöglichung des eigenen
Lebens gesucht wird, so wie ja auch Kant die Glückseligkeit nur von
Gott her erwartet und auf diese Erwartung geradezu seine Auffassung
von Religion gründet. Kultus aber, wenn er auch Gunstbewerbung mit
einschließen kann — was durchaus nicht immer der Fall ist —, will
Ausdruck der Gesinnung sein, weil der Mensch keine Gesinnung, am
wenigsten die religiöse, so geheimhalten kann, daß sie nicht sichtbar
wird, und auch nicht so geheim halten will, daß er nicht, auch vor sich



Der Zweck in Religion und Moral 303

selbst, sie ausdrücken möchte, mehr oder weniger. Außerdem schließt
Kultus Lebenswandel nicht aus, sondern ein, und gerade die magischen
Formen der Religion sind peinlicher auf ihn bedacht als die moralischen.
Die Unterscheidung kultischer und religiöser Form der Religion ist also

nicht eine senkrechte — hie Kult, hie Gesinnung —, sondern eine waagerechte

: jede Religion enthält eine kultische und eine moralische Schicht,
jeweils von verschiedener Dichte und Dringlichkeit.

Neues findet sich auch über das höchste Gut, wovon schon bei der

Behandlung der Voraussetzungen gesprochen wurde. « Jede Gattung
vernünftiger Wesen ist nämlich objektiv, in der Idee der Vernunft, zu einem

gemeinschaftlichen Zwecke, nämlich der Beförderung des höchsten als

eines gemeinschaftlichen Guts bestimmt » (111 7). Mehrerlei ist an dieser

Aussage verwunderlich. Zunächst : nicht mehr der einzelne, sondern die

Gattung ist zum höchsten Gut bestimmt, woraus folgt, daß nicht mehr
der einzelne imstande ist, das höchste Gut zu bewirken, sondern auf die

Mitwirkung der anderen angewiesen ist, woraus wiederum folgt, daß er
sein höchstes Gut nicht erreichen kann, wenn zwar er, aber die anderen
nicht wollen, woraus endlich folgt, daß nicht Gott und Mensch allein die

notwendigen Bedingungen des höchsten Gutes sind, sondern die menschliche

Gemeinschaft oder, noch allgemeiner, jede Gattung vernünftiger
Wesen. Verwunderlich ist sodann, daß jede Gattung zu einem höchsten
Gut bestimmt ist, und zwar objektiv, von der Idee der Vernunft. Nicht
also wählt sich die Gattung das höchste Gut aus, indem sie festlegt, was

ihr am gemäßesten ist, sondern muß es als bestimmt annehmen. Und
nicht der einzelne entscheidet über sein höchstes Gut, sondern die

Gattung. Diese beiden Bedenken wollen nicht behaupten, daß Kant mit
seiner Aussage Unrecht habe, im Gegenteil : er hat Recht damit, sowohl,
daß das « höchste Gut » — um Kantisch zu reden — des einzelnen erheblich

von der Gemeinschaft abhängt, in der er lebt, als auch, daß das

höchste Gut vorbestimmt, also nicht frei wählbar ist. Das aber soll
hervorgehoben werden, daß Kant damit seine eigene Behauptung aufhebt,
wonach die reine Vernunft des einzelnen die Glückseligkeit festsetzt und

wonach die Gemeinschaft für die Moralität des einzelnen nichts bedeutet.

6. Fassen wir zusammen, was die Schrift über die Religion Neues

gegenüber der Vorrede bringt. Zunächst werden die Voraussetzungen

Kants deutlicher, an denen sich klarmachen läßt, daß sie nicht aus der

reinen Vernunft entnommen, sondern um der Erfahrung willen so

formuliert und ausgewertet sind, wie Kant es tut, er sich also an das Prinzip
des Aristoteles hält : acoÇeiv rà (patvojxeva.



304 Der Zweck in Religion und Moral

Neu ist sodann, daß das moralische Gesetz mit der Persönlichkeit
identisch ist (27 26) ; daß die Moral aus einer ursprünglichen Anlage
erwächst (53 12) ; daß Gott nicht nur wegen des Zweckes, sondern auch
als Kraftspender, um der Stärkung willen, von der Moral benötigt wird
(54 2) und daß das höchste Gut ein Anliegen der Gattung ist (111 7).

III. Die Schriften zur praktischen Vernunft und Urteilskraft 2

Da, nach Kant, die Moral und, abhängig von ihr, die Religion der

praktischen Vernunft zugehören, liegt es nahe, auch die anderen Schriften
Kants zur praktischen Vernunft daraufhin zu befragen, was sie hinsichtlich

des Zweckes, der Moral, des höchsten Gutes und der Religion zur
Klärung beitragen können.

1. Der Zweck. Kant bemüht sich, den Zweck als notwendig zu
erweisen, und zwar dadurch, daß er ihn erst nachträglich, wenn die

Handlung schon geplant und fast vollzogen ist, einführt ; und ihn zu
entwerten, indem er ihn mit der Lust oder mindestens der Glückseligkeit
verkoppelt. Entspricht das seiner Auffassung des Zweckes überhaupt

Er definiert ihn folgendermaßen : « Der Begriff von einem Objekt,
sofern er zugleich den Grund der Wirklichkeit dieses Objektes enthält,
ist der Zweck » (Urteilskraft 17). Auch hier zeigt sich, was schon mehrfach
festzustellen war, daß Kant nicht sauber scheidet. Der Zweck ist ein

Begriff, sofern er gedacht wird. Der Zweck ist aber eine Sache, als Ding
oder Zustand oder Vorgang, sofern er wirksam wird. Das kann er freilich
nur, indem er geistig oder, wie Kant sagt, begrifflich im Handelnden
gegenwärtig ist. Dann aber ist nicht der Begriff der Zweck, sondern die
Sache. Ferner soll der Begriff den Grund der Wirksamkeit dieses Objekts
enthalten. Gemeint ist, daß dieses Objekt, sofern es als erstrebenswert
gedacht wird, den Grund dafür abgibt, daß es verwirklicht wird. Der
eigentliche Grund aber für die Verwirklichung ist nicht das Objekt,
sondern der Handelnde. Nur er verfügt über die Möglichkeit, das, was
gedacht und erstrebt wird, auch zu verwirklichen. Das Objekt ist nur
insofern Grund, als überhaupt etwas da sein muß, worauf sich der
Handelnde richtet, und insofern, als jetzt gerade dieses, nicht ein anderes

erstrebt wird. Zweck also ist eine Beziehung, die das Subjekt dem Objekt
hinzufügt, aber nur an einem zuvor gegebenen Objekt sinnvoll und

2 Kritik der praktischen Vernunft, hrsg. von Karl Vorländer, Meiner, Leipzig
1929* (Philos. Bibl. Bd. 38). — Kritik der Urteilskraft, ebd. 1924® (Philos. Bibl.
Bd. 39).



Der Zweck in Religion und Moral 305

möglich ist. Diese Beziehung schließt ein geistiges Erfassen ein, wird aber

erst wirksam auf Grund der Handlungskraft des Aufnehmenden. Nicht
also der Begriff enthält den Grund der Wirklichkeit, sondern ist nur Mittel
dazu, Handelnden und Ding miteinander zu verbinden.

Eine andere Definition heißt : « Das Produkt einer Ursache, deren

Bestimmungsgrund bloß die Vorstellung ihrer Wirkung ist, heißt ein
Zweck » (Urteilskraft 274). Man tut Kant wohl nicht Unrecht, wenn man
Produkt als Wirkung einer Ursache, also Zweck als Wirkung auffaßt,
und zwar in dem Sinne, wie Kant von einer Kausalreihe zu sprechen
gewöhnt ist. Dann ist Produkt primär sachlich zu verstehen, als
greifbares Ding, so wie das Haus Produkt des Erbauers und der Nagel Produkt
des Schmiedes ist. So aber ist Zweck zu eng gefaßt : Zweck braucht nicht
das Haus zu sein, sondern kann seine geplante Verwendung sein, so wie

Kant von der Mieteinnahme spricht (Urteilskraft 235). Diese aber ist
nicht mehr Produkt, die aus einer Ursache zwangsläufig hervorkommt,
sondern gehört einer Überlegung an, die sich der Ursache nur als Mittel
bedient und weder an der Ursache noch an dem sichtbaren Ergebnis
ablesbar ist. Das Haus könnte genau so gut für Waisenkinder oder als

Bibliothek geplant sein. Beide Zwecke aber, Benutzung für Waisenkinder
oder Bücher, sind nicht Produkt, sondern laufend geschehende Ereignisse
als Bündel von Handlungen. Zweck also ist zu materiell gefaßt. Ferner :

Nicht die Vorstellung ist die Ursache der Wirkung, sondern die

Vorstellung dient dazu, die spezifischen Wirkungen jeweils ausgewählter
Ursachen zu steuern, derart, daß gewollte Wirkungen eindeutig oder in
etwa erreicht werden ; eindeutig im mechanischen, thermischen, ekle-

trischen Bereich ; nur bedingt eindeutig im erzieherischen, politischen,
moralischen, religiösen Bereich. Sodann : nicht die Ursache hat einen

Bestimmungsgrund, sondern die Ursache hat jeweils nur einen bestimmten

Umkreis möglicher Wirkungen, und diese werden ausgewählt und
gesteuert, nicht von der Ursache, nicht von der Vorstellung, sondern

von dem Handelnden, auf Grund der Kenntnis, die er von dem möglichen
Verhältnis der Ursache zur Wirkung hat, wobei unter Wirkung auch ein

Zustand, eine Eigenschaft, eine Leistung zu verstehen ist.

Im Grunde will Kant auch nicht bestreiten, daß « eine Kausalverbindung

nach einem Vernunftgebrauche von Zwecken gedacht werden

kann » (Urteilskraft 235), die « sowohl aufwärts als abwärts Abhängigkeit
bei sich führen würde » (Urteilskraft 235), d. h. also, daß die Vernunft
Kausalverbindungen benutzt, die vom Ende her auf einen Anfang hin
gedacht werden, um den richtigen Anfang zu finden, von dem aus das

20



306 Der Zweck in Religion und Moral

Ende verwirklicht werden kann. Nur unterläßt er es, das in seinem

Begriff vom Zweck deutlich zu machen, deswegen, weil dieser Begriff vom
Zweck so ausfallen muß, daß er ihm seine These von der zweckfreien
Moral nicht stört.

Über die Bestimmung des Zweckes im Empirischen sagt Kant, daß es

« das Gefühl der Lust » ist. Schon früher wurde gezeigt, daß es Zwecke

nur im Empirischen geben kann und daß es eine « transzendentale »

Bestimmung des Zweckes höchstens in dem Sinne gibt, daß von dem

Empirischen so weit wie möglich, aber nicht überhaupt, abstrahiert wird.
Aber auch innerhalb des Empirischen hat Kant den Zweck zu eng
gesehen. Er sagt nicht, was er unter Lust verstehe, meint aber dem

Zusammenhang nach das, was er das sinnliche Wohlgefühl nennen würde.
Wenn die Bestimmung des Zwecks ausschließlich die wäre, ein solches

Wohlgefühl auszulösen, dann müßte man Kant beipflichten, daß der
Zweck in der Moral nicht viel bedeuten dürfe ; nicht viel, nicht : daß er
verschwinden müsse ; denn auch das sinnliche Leben untersteht der
sittlichen Lenkung und darf nicht um der Sittlichkeit willen ausgerottet
werden. Lust aber ist, auch innerhalb der Moral nicht, allein auf diesen

Fall eingeschränkt und entsteht überall da, wo etwas den Leistungen,
Fähigkeiten und Erwartungen eines Handelnden entspricht. In diesem
Sinne gilt sie etwa für das Fassen und Vollziehen schwieriger Entschlüsse,
auch und gerade dann, wenn sie schmerzlich sind. Kants eigener Hymnus
auf die Pflicht (pr. V. 101) ist nichts anderes als die Bekundung einer
solchen Lust. Genau wie das Glück aber ist die Lust nicht ein Gegenstand
oder Zustand, der unabhängig von anderen Gegenständen oder Zuständen
angestrebt werden könnte, sondern immer nur ein Anzeiger dafür, daß
ein angemessenes Maß persönlicher Leistung erfüllt ist, dessen

Überschreitung sich in Unlust als Anzeiger des jetzt Unmöglichen bekunden
würde. Nicht also das Gefühl der Lust, sondern die Verwirklichung eines

Inhaltes ist die Bestimmung des Zweckes, und an dieser Tatsache des

Empirischen kann keine transzendentale Betrachtung etwas ändern.
Neben diesem subjektiven Zweck spricht Kant von dem objektiven.

« Der objektive Zweck ist die Möglichkeit des Gegenstandes selbst nach

Prinzipien der Zweckverbindung» (Urteilskraft 59). Auch hier laufen
subjektive und objektive Ordnung durcheinander. « Der objektive Zweck
ist die Möglichkeit des Gegenstandes » kann doch nur besagen wollen,
daß der Zweck es ist, der es möglich macht, daß es einen Gegenstand
gibt. Dafür, daß es einen Gegenstand gibt, sind eine Reihe von
Bedingungen zu erfüllen, die so geordnet sein müssen, daß aus ihrem Mit-



Der Zweck in Religion und Moral 307

einander in geordnetem Zugleich und Nacheinander der Gegenstand
entsteht ; etwa ein Wasserfall aus einer Niveaudifferenz auf dem Wege eines

Wasserlaufes, der kontinuierlich ist. Darin aber liegt kein Zweck, weil
die Niveaudifferenz nicht etwa deswegen entsteht, damit sich ein Wasserfall

bilde. Also für die Möglichkeit des Gegenstandes ist der Zweck
überflüssig. Wenn aber der Weg des Wassers und die Niveaudifferenz künstlich

hergestellt werden, damit sich ein Wasserfall bilde, dann ist der
Zweck mit eine der Bedingungen, unter denen er zustande kommt, nicht
aber die Möglichkeit überhaupt. Und wenn trotzdem das Gewicht auf
diese Absicht gelegt wird, dann werden die anderen Bedingungen als

selbstverständlich vorausgesetzt, womit aber nicht gesagt sein darf, daß
sie entbehrlich oder von geringerem Gewicht wären. Noch so viel Zweck

bringt keinen Wasserfall hervor, wenn kein Wasser und kein Untergrund
für seinen Lauf vorhanden ist. Die Möglichkeit eines Gegenstandes beruht
auf dem Zusammenwirken jeweils notwendiger Bedingungen, in die

eingreifen zu können freilich das Eigentümliche der menschlichen Freiheit
ist, von ihr aber vorausgesetzt werden. Ferner : wo bestehen « die
Prinzipien der Zweckverbindung » Wenn im Subjekt, kann der Zweck nicht
objektiv sein. Also im Objekt. Dann aber können nur diejenigen Abläufe
und Zuordnungen gemeint sein, die wir, vom Subjekt her, als zweckmäßig

bezeichnen, weil wir sie so, wie wir sie vorfinden, einrichten
würden, um das zu erreichen, was jeweils erreicht wird. Ein Beispiel ist
der Wasserhaushalt der Pflanze, der höchst sinnreich, aber nicht zweckmäßig

ist, wenn damit — was doch nach Kant sein muß — Bewußtsein
oder Absicht von Seiten der Pflanze verbunden sein soll. Wenn aber nur
die sinnreiche Zuordnung der Teile und Vorgänge gemeint ist, dann kann
das nicht aus der reinen Vernunft abgelesen werden, sondern gehört der

Erfahrung an. Wenn Kant, wenigstens der Sache nach, hier von einem
objektiven Zweck spricht, der die Möglichkeit des Gegenstandes ist, so
widerspricht er damit der Definition, die er früher (Rel. 5A) gegeben
hat : « Ein objektiver Zweck ist der, welcher uns von der bloßen Vernunft
als ein solcher aufgegeben wird », worüber früher schon abgehandelt
wurde.

Fassen wir zusammen, was Kant über den Zweck sagt, und was sich

aus diesem Gesagten ergibt. Kant kann den Zweck nicht gebrauchen,
aber auch nicht entbehren, das erste nicht um der reinen Vernunft
willen — wenn sie auch praktisch ist —, das zweite nicht aus dem Zwang
der Erfahrung. Er schränkt ihn willkürlich ein, als auf Lust bezogen,
und muß ihn als objektiv doch wieder zulassen ; weil er das erste tut,



308 Der Zweck in Religion und Moral

kann er ihn herabsetzen, weil das zweite, sein System retten, oder es

wenigstens versuchen. Er muß den Zweck als Ursache zulassen, obwohl
das seiner Kausalauffassung nicht entspricht. Alles das erreicht er
dadurch, daß er, wie auch sonst, das Subjektive und das Objektive
miteinander vermengt und das eine gegen das andere ausspielt, und dadurch,
daß er heimlich seine reine Vernunft an der Erfahrung orientiert.

2. Das höchste Gut. Über das höchste Gut bringen die Schriften zur
praktischen Vernunft bemerkenswert viele und beachtliche Gedanken.

— Woran liegt es, daß es ein höchstes Gut gibt Am moralischen Gesetz.

« Das moralische Gesetz, als formale Vernunftbedingung des Gebrauches

unserer Freiheit, verbindet uns für sich allein, ohne von irgendeinem
Zwecke als materialer Bedingung abzuhängen ; aber es bestimmt uns
doch auch, und zwar a priori, einen Endzweck, welchem nachzustreben es

uns verbindlich macht, und dieser ist das höchste durch Freiheit mögliche

Gut in der Welt » (Urteilskraft 321). Deutlicher kann Kant es nicht
aussprechen, daß das moralische Gesetz das höchste Gut sowohl verbietet
als auch fordert. Ebenso ist deutlich, daß dieses höchste Gut sich auf die

gegebene Welt bezieht und durch Freiheit verwirklicht werden muß.
Damit ist gesagt, daß es nur relativ ist : in bezug auf diese Welt, die doch

empirisch ist, und inbezug auf seine Existenz, die davon abhängt, daß

es durch Freiheit bewirkt werde. Es besteht in der « Glückseligkeit »

(ebd.). Es braucht nicht wiederholt zu werden, was über den Begriff des

höchsten Gutes schon gesagt wurde.
Kant ergänzt diese Auffassung über das höchste Gut dadurch, daß

er die Bedingungen angibt, unter denen es möglich ist. « Dieses ist nicht
möglich, ohne drei theoretische Begriffe vorauszusetzen : nämlich Freiheit,

Unsterblichkeit und Gott » (prakt. Vernunft 154, vgl. 4 : Gott und
Unsterblichkeit). Was die theoretische Vernunft nicht leisten kann, bringt
die praktische zuwege, aber nur, damit das Anliegen des Menschen, seine

Glückseligkeit, gesichert sei. Man sieht : die Ordnung der Bedürfnisse
des Menschen wird auch zur Ordnung der Wirklichkeit überhaupt
gemacht. Erst der Mensch, und um des Menschen willen Gott und eine

bestimmt geartete Welt.
Das höchste Gut oder wenigstens die Beförderung des höchsten Gutes

ist ein a priori notwendiges Objekt des Willens. « Das Objekt der Freiheit,
welches der Wille sich als höchsten Zweck vorsetzen kann, ist das höchste
Gut in der Welt » (Urteilskraft 305). « Die Bewirkung des höchsten Gutes
in der Welt ist das notwendige Objekt eines durch moralisches Gesetz

bestimmbaren Willens » (pr. V. 140) ; oder : « die Beförderung des



Der Zweck in Religion und Moral 309

höchsten Gutes... ist ein a priori notwendiges Objekt unseres Willens »

(pr. V. 131), « ist ein wahres Objekt der praktischen Vernunft » (pr. V. 133),
das uns eine wichtige Aufgabe überträgt. « In der Tat versetzt uns das

moralische Gesetz der Idee nach in eine Natur, in welcher reine Vernunft,
wenn sie mit dem ihr angemessenen physischen Vermögen begleitet wäre,
das höchste Gut herbeibringen würde, und bestimmt unseren Willen,
der Sinnenwelt die Form, als einem Ganzen vernünftiger Wesen, zu
erteilen » (pr. V. 52). Deutlicher kann es nicht gesagt werden, daß die
Moral Aufgaben in einer Sinnenwelt hat, wenn auch die Sinnenwelt
unzulänglich als ein Ganzes vernünftiger Wesen bestimmt wird. Das Gleiche

ergibt sich aus einer anderen Bemerkung. « Diese Verbindung [von
Glückseligkeit und Sittlichkeit als zwei spezifisch ganz verschiedenen Elementen

des höchsten Gutes] wird als a priori, mithin praktisch notwendig,
folglich nicht aus der Erfahrung abgeleitet erkannt... Also ist es a priori
(moralisch) notwendig, das höchste Gut durch Freiheit des Willens
hervorzubringen » (pr. V. 130). Schon früher wurde gezeigt, daß sowohl
Glückseligkeit als auch Sittlichkeit auf Erfahrung beruhen, daß
demgemäß auch das höchste Gut nur in bezug auf eine bestimmte Erfahrungswelt

möglich ist. Kant aber will das nicht, also kehrt er das Verhältnis
um : weil die Freiheit a priori sein soll, muß es auch die Moral und die
Sittlichkeit, folglich auch die Glückseligkeit sein. Wenn überdies « das

höchste Gut nicht bloß Objekt, sondern auch... zugleich der
Bestimmungsgrund des reinen Willens ist » (pr. V. 127), so ist das Verhältnis
wieder einmal umgekehrt : nicht der Wille bestimmt, daß es ein höchstes

Gut gibt, sondern das höchste Gut, überhaupt und auch im Kantischen
Sinne, bestimmt den Willen, das Empirische also bestimmt das Apriorische

und Gesetzgebende.
Schon einige Male wurde es ausgesprochen, worin das höchste Gut

besteht : in einer Verbindung von Tugend und Glückseligkeit. « Tugend
und Glückseligkeit zusammen machen den Besitz des höchsten Gutes in
einer Person... zugleich das höchste Gut einer möglichen Welt aus »

(pr. V. 128). Kant bleibt bei seinem Gedanken, das höchste Gut als

Zustand einer Person zu kennzeichnen, der aber nur möglich ist, wenn
die Welt nach den Prinzipien der Sittlichkeit gelenkt wird. Hier wird es

deutlich, daß Sittlichkeit immer nur auf eine empirische Welt bezogen

sein kann, und ebenso, daß der einzelne des höchsten Gutes nicht teilhaft
wird, wenn der Zustand der Welt es nicht zuläßt.

Aber noch mehr läßt Kant das Empirische des höchsten Gutes
erkennen. « Glückseligkeit ist der Zustand eines vernünftigen Wesens in



310 Der Zweck in Religion und Moral

der Welt, dem es im Ganzen seiner Existenz alles nach Wunsch und
Willen geht, und beruht also auf der Übereinstimmung der Natur zu
seinem ganzen Zwecke, imgleichen zum wesentlichen Bestimmungsgrunde
seines Willens » (pr. V. 143). Ein zweifaches ist hieran wichtig. Das
Erste : einem Wesen soll es nach Wunsch und Willen gehen ; es untersteht
also nicht unbedingt geltenden Gesetzen, an die es sich bindet, auch

gegen seine Neigung ; sondern es bestimmt, was ihm gemäß ist. Daß
Kant nicht Neigung mit Gesetz gleichsetzen darf, Wunsch und Wille
also das Aufgehen im Gesetz bedeute, ist dadurch unmöglich, daß Kant
ja von dem Gegensatz zwischen Neigung und Gesetz aus erst sein
Moralsystem aufgebaut hat. Zweitens ist wichtig, was schon einmal gesagt
wurde, daß die Glückseligkeit der, nicht nur Bestimmungsgrund, sondern
wesentliche Bestimmungsgrund des Willens ist, also etwas durchaus
Empirisches und Nichtrationales.

Es ist nun überraschend, zu erfahren, daß das höchste Gut in etwas

ganz anderem bestehen soll. « Aus diesem so bestimmten Prinzip der
Kausalität des Urwesens werden wir es nicht bloß als Intelligenz und
gesetzgebend für die Natur, sondern auch als gesetzgebendes Oberhaupt
in einem moralischen Reiche der Zwecke denken müssen. In Beziehung
auf das höchste unter seiner Herrschaft allein mögliche Gut, nämlich die
Existenz vernünftiger Wesen unter moralischen Gesetzen, werden wir
uns dieses Urwesen als allwissend denken » (Urteilskraft 314). Also nicht
mehr Glückseligkeit und Tugend, sondern die Existenz vernünftiger
Wesen unter moralischen Gesetzen ist das höchste Gut. Worauf Kant
hinaus will, wird hier deutlich : vernünftige Wesen unter moralischen
Gesetzen ; und was er nur ungern zuläßt, ebenso : die Glückseligkeit. Er
kann auch nicht sagen, daß die vollkommene Befolgung der moralischen
Gesetze die Glückseligkeit bewirke. Denn wenn es nur auf die Moral
ankäme, so würde Tugend das Höchstmögliche sein. Aber sie genügt eben

nicht : der Mensch erwartet so sehr die Glückseligkeit, daß auch Kant sie

nicht beiseite lassen kann — obwohl er es im Grunde möchte. Wie sehr

er das möchte, erhellt daraus, daß das Urwesen gesetzgebendes
Oberhaupt in einem moralischen Reiche der Zwecke sein soll. Nicht :

Oberhaupt der Moral, sondern der Zwecke innerhalb der Moral. Für die Moral

genügt, nach Kant, die reine Vernunft, für die Zwecke nicht. Wenn aber,

um der Zwecke willen, sogar ein Gott postuliert werden muß, ist ersichtlich,

wie stark der Zwang der Erfahrung ist, Zwecke zuzulassen. Nur
nebenher sei darauf hingewiesen, das dieses Urwesen auch gesetzgebend
für die Natur ist, also nicht die reine Vernunft des Menschen.



Der Zweck in Religion und Moral 311

Kant hat versucht, das höchste Gut als notwendig aus der Moral
herzuleiten, es also « vernünftig » zu machen. Das ändert aber nichts
daran, daß es « bloße Glaubenssache » ist. « Gegenstände, die in Beziehung
auf den pflichtmäßigen Gebrauch der reinen praktischen Vernunft (es

sei als Folgen oder als Gründe) a priori gedacht werden müssen, aber für
den theoretischen Gebrauch derselben überschwenglich sind, sind bloße
Glaubenssachen, dergleichen ist das höchste durch Freiheit zu bewirkende

Gut in der Welt » (Urteilskraft 342). Das höchste Gut ist
überschwenglich, es stört die theoretische Vernunft, und alles, was Kant über
das höchste Gut gesagt hat, ist nur erzwungen gewesen, weil eben die
Menschen das höchste Gut nicht beiseite lassen wollen. Daß dem aber

so ist, lehrt nur die Erfahrung, und noch einmal wird deutlich, wie
ablehnend Kant gegen die praktische Vernunft ist, deren Gegenstände

nur Glaubenssachen sind — trotz allen Bemühens der Vernunft, in ihrem
Praktischen rein zu sein, woraus nur das eine immer wieder folgt, daß

Vernunft, in bezug auf handelnde Wesen, immer an eine vorgegebeneWelt
gebunden ist, die nur durch Erfahrung zugänglich wird. Fast glaubt man,
das bekümmerte Gesicht des Kant der reinen Vernunft zu sehen, wenn
er schreibt : « das höchste Gut ist der ganze Zweck der praktischen
Vernunft » (pr. V. 152).

3. Der Mensch. Der Umkreis und das Anliegen des Kantischen
Denkens wird ersichtlich an seiner Auffassung des Menschen. « In der

ganzen Schöpfung kann alles, was man will, und worüber man etwas

vermag, auch bloß als Mittel gebraucht werden ; nur der Mensch, und
mit ihm jedes vernünftige Geschöpf, ist Zweck an sich selbst. Er ist
nämlich das Subjekt des moralischen Gesetzes, welches heilig ist, vermöge
der Autonomie seiner Freiheit » (pr. V. 102).

Es überrascht, zu sehen, mit welchem Freimut Kant den Menschen
als Geschöpf innerhalb einer Schöpfung bezeichnet. Umso mehr
überrascht es dann, die Autonomie der Freiheit dieses Menschen
hervorgehoben zu sehen. Diese kann ersichtlich nur eine solche des Geschöpfes

sein, mit demjenigen Spielräume, den der Schöpfer dieser Freiheit
bestimmt hat. Also kann auch die gesetzgebende Kraft dieser Freiheit,

genauer : dieses freien Wesens, sich nur auf zusätzliche, nicht
grundlegende Tatsachen und Vorgänge seines Daseins beziehen. Wenn also der

Mensch Subjekt des moralischen Gesetzes ist, so unstreitig deswegen, weil

er es erfaßt und betätigt, nicht aber deswegen, weil er es erfindet, setzt
und verbindlich macht. So kann auch die Heiligkeit des Menschen nur
eine sekundäre sein, hergeleitet von der primären des moralischen Ge-



312 Der Zweck in Religion und Moral

setzes oder besser noch des moralischen Gesetzgebers und Richters, der

deswegen heilig ist, weil er die lautere Darstellung und Kraft dieses

Gesetzes ist. Die Heiligkeit des Menschen ist immer eine solche unterhalb
der Heiligkeit Gottes, wie die Freiheit des Menschen immer eine solche

unterhalb der Herrschaft des moralischen Gesetzes ist. Mensch und
Gesetz kann man nicht in der Weise gegeneinander stellen oder
voneinander abhängig machen, daß das eine das andere hervorbringt, sondern

nur in der, daß beide aufeinander bezogen sind und sich wechselseitig
bedingen : der Mensch ist nur Mensch im Hinblick auf eine Sittlichkeit,
und eine Sittlichkeit ist nur möglich in einem Menschen oder vernünftigen
Wesen, womit eingeschlossen ist, daß, wie der Mensch empirisch ist, so

auch die Moral empirische Bestandteile notwendig enthält.
Der Mensch, als vernünftig und frei, unterscheidet sich von den

anderen Geschöpfen. Von diesen kann er viele, nicht alle, als Mittel für
seine Zwecke benutzen, und insofern sind sie ihm dienlich und
ausgeliefert und insofern ist er mehr. Aber Mittel zum Zweck zu sein, ist
nicht in jedem Fall Ausbeutung oder Entehrung. Wenn das Skalpell
dazu dient, eine bösartige Geschwulst zu beseitigen, so ist das ein Vorzug.
So auch ist es bei den Menschen. Als Mittel gebraucht zu werden, ist nur
dann ein Mißbrauch, wenn, was geschieht, in sich oder im Hinblick auf
die Beteiligten minderwertig ist, sonst aber nicht, im Gegenteil, es ist
notwendig. Kant ist selbst das beste Beispiel : er war überzeugt, zum
Dienst an der Wahrheit und an der Vermenschlichung der Menschen

berufen zu sein, was aber nichts anderes bedeutet, als daß er sich selbst

zum Mittel für diesen Zweck gemacht hat. Keine Gemeinschaft kann
bestehen, wenn nicht jeder für jeden, jedesmal freilich in anderer Hinsicht,
Mittel zum Zweck wäre. Wollte man das dahin treiben, daß daraus

Ausbeutung wird, geht nicht nur der einzelne, geht die ganze Gemeinschaft

zugrunde.
Was aber soll es denn sein, daß der einzelne Zweck an sich selbst

ist Dieses, daß er alles auf sich beziehen soll, was er nur sieht oder

wessen er habhaft wird Das gäbe Krieg aller gegen alle. Dieses, daß

jeder sich als den höchsten betrachten dürfte Dann gäbe es keine

Dienste mehr, auch nicht von der Moral her. Dieses, daß jeder Mensch

etwas Einzigartiges ist, ohne Vorgänger und Nachfolger In diesem

Sinne hat Kant recht, und in diesem Sinne kann jeder auf seiner

Einzigartigkeit beharren — was ihm die andern davon lassen, wird man ihm
schon zeigen. Daß aber dem Menschen, als einem Wesen, das der
Sittlichkeit fähig ist, Achtung gebührt, das kann nicht klar genug gesagt



Der Zweck in Religion und Moral 313

werden, damit es auch befolgt werde — im Rahmen dessen, was der
einzelne in seiner Umgebung, die in die Welt eingebettet ist,
beanspruchen und verantworten kann.

Deutlich aber wird das Anliegen Kants : den einzelnen auf seine
Vernunft zu stellen, die sich selbst Gesetze gibt, und auf die
Verantwortung, die sich daraus ergibt.

IV. Zusammenfassung

Um das, was Kant geleistet hat, würdigen zu können und zu dürfen,
ist es notwendig, sich darauf zu besinnen, was er erstrebt hat.

1. Das Anliegen seiner Bemühung ist ebenso wichtig in dem, was er
ablehnt, wie in dem, was er fordert. In der Moral lehnt er ab die Selbstliebe,

die Gier nach Genuß und Besitz, die Gängelung, wie sie in einem

patrimonialen Obrigkeitsstaat und einem kleinbürgerlichen Lebenskreise
besonders aufdringlich sein kann, als Dienstanweisung zu einem gesitteten

Leben, woraus am ehesten seine Scheu vor materialer Bindung und

vor Kontrolle von außen her verständlich werden könnte. In der Religion
lehnt er ab die Veräußerlichung und Liebedienerei, den Mißbrauch Gottes
und des Glaubens zum Nutzen und Genuß des Menschen. Er kämpft
gegen leichtsinnige Spekulation, kleinlichen Empirismus, unverbindliches
Getue, kraftlose Frömmelei, heuchlerisches Kirchentum, statutarische
Diktatur — und in alledem muß man ihm Recht geben.

Nachdrücklich tritt Kant dafür ein, daß der Mensch erst durch die

Vernunft Mensch ist ; daß Vernunft, Moral und Religion nicht aus dem

sinnenhaft Empirischen abgeleitet werden können, oder, wie das 19. Jh.

sagen würde, aus dem Historischen und Biologischen, oder das 20. Jh.
aus dem Soziologischen und Psychoanalytischen. Er kämpft dafür, daß
die Moral sich nach Grundsätzen richtet, die aus keiner « Erfahrung »,

und mag sie noch so gewalttätig sein, umgestürzt werden können.
Er erstrebt, wie er an Lavater schreibt (28. 4. 1775) : Reinigkeit und

Gewissenhaftigkeit. Er verlangt Selbständigkeit aus Einsicht, Ernst und

Lauterkeit. Er fordert Selbstlosigkeit in der Hingabe an eine Aufgabe,
die dem Menschen unentrinnbar ist. Er besteht darauf, daß Moral nicht
ein Gemächte der Obrigkeit, nicht Getue der Selbstgefälligkeit, nicht ein

Mittel des Mißbrauchs zur Macht sei, sondern das innerste Anliegen des

Menschen, in dem er sich erfaßt und betätigt. Er will, daß Religion lautere

Gesinnung sei, die Bekrönung der Moral, ein Dienst im Geist und in der

Wahrheit.



314 Der Zweck in Religion und Moral

Er will hinführen zur Achtung und Ehrerbietung vor dem Erhabenen
und Geheimnisvollen. Auch aus dem Grunde schwebt ihm die Läuterung
der Religion und Moral als notwendig vor, weil er den Menschen zu einem

Weltbürger erziehen will, der aus Vernunft zu leben vermag.
2. Wie aber bietet sich dar, was er geleistet hat? Es wird kaum zuviel

gesagt sein, wenn man darauf hinweist, daß er in Ableitung und Darstellung

mehr Widersprüche vorbringt, als einem tragfähigen Aufbau
zulässig und zumutbar ist. Er lehnt um der Pflicht willen den Zweck ab,
und führt ihn ihretwegen ein, ja macht die Pflicht selbst zum Zweck. Er
schließt vom höchsten Gut auf Gott, und von Gott auf das höchste Gut.
Er folgert das Dasein Gottes um des Endzweckes der Moral willen aus
der Moral, und er begründet die Moral als aus dem Willen des höchsten
Machthabers entstanden. Er spricht von Religion und meint oft nur
Kirche, und auch diese nur in einer hochspezialisierten Form.

Die Darstellung ist schwierig in ihrer Gegenläufigkeit, Verschach-

telung und Wiederholung, die fast als Verschnörkelung wirkt. Schwer ist
auszumachen, ob sich darin mehr Stil oder Absicht oder Unvermögen
aus Benommenheit oder Besessenheit ausspricht.

3. Welches nun sind die Gründe dafür, daß Kant sein Anliegen so

wenig glücklich fördern, geschweige denn zu Ende bringen konnte
Zunächst, daß er die Stellung des einzelnen übersteigerte. Nicht jeder ist
so selbständig, wie Kant es glaubt und fordert. Und keiner ist so auf sich

gestellt, wie Kant es meint und voraussetzt, weder wirtschaftlich noch

politisch, weder wissenschaftlich noch religiös. Ebenso auch ist die
Vernunft nicht so selbständig und isoliert, wie Kant es darstellt. Sie ist
gewiß ein Vermögen des Menschen, aber nicht so isolierbar, wie Kant
es versucht, genau so wenig, wie das Atmen vom Blutkreislauf, von der
Assimilation, von der Drüsentätigkeit, von der Ernährung gelöst werden
kann. Überdies ist die Vernunft nicht so « rein », wie Kant es behauptet.
Sie ist ebenso von anderen Mächten des Menschlichen durchwachsen und
getragen, wie sie stets auf den Erfolg, im Sinne von Auswirkung,
angewiesen ist.

Sodann kehrt Kant das Verhältnis von a priori a posteriori oft genug
und an entscheidenden Stellen um : das, was er als a priori zu wissen

vorgibt, weiß er nur a posteriori, ausdrücklich oder stillschweigend. Er
vertauscht die subjektive und objektive Ordnung, indem er sie wechselseitig

sich ersetzen läßt, wie er es gerade braucht, entweder um den

Anspruch des Subjekts zu begründen, oder um die Geltung des Objekts
zu entleeren ; ein geläufiges Mittel dazu ist ihm der unscharfe Gebrauch



Der Zweck in Religion und Moral 315

von «Idee» und «Begriff». Er macht das Wollen objektiv und das

Können subjektiv, wie es ihm erforderlich scheint. Er stellt das moralische

Bedürfnis über Vernunftbedenken und entleibt damit seine reine
Vernunft. Damit soll nicht gesagt sein, daß nicht in der Tat moralische
Forderungen stärker als vernunftgemäße Erfordernisse sind, wohl aber,
daß Kant, über die reine Vernunft hinaus, eines neuen Ansatzes bedarf,
um der Moral zu genügen.

Überdies geht er in der Moral zu weit mit seinem Formalismus.
Wenn Kant einige materiale Bestimmungsgründe aufführt, so sind sie so

eng ausgewählt oder so eng gedeutet, daß es als willkürlich bezeichnet
werden darf. Er hypostasiert die moralischen Gesetze zu einer Macht
und Selbstverständlichkeit, wie es entsprechend, und genau so unberechtigt,

in der Naturwissenschaft geschehen ist. Er verengt den Begriff
des Zweckes so, daß er ihm dienlich ist, und was von diesem verengten
Begriff des Zweckes zutrifft, überträgt er nun auf einen allgemeinen
Begriff, wo es nicht mehr zutrifft.

Weiterhin ist die Religion nicht deswegen als zulässig zu betrachten,
weil sie die Moral nach oben hin abrundet. Sie ist etwas durchaus Eigenes
und Gesättigteres, als es die Moral ist. Religion ist nicht primär Erkenntnis

und nur um rationaler Geschlossenheit willen zu fordern, sondern

Religion ist primär Leben, Leben in der Tiefe oder aus der Tiefe oder auf
das Ganze hin, wie immer man, was das Gleiche ist, es ausdrücken mag.
Religion gibt Trost und Hoffnung, und daraus Kraft und Frohgemutheit
im Bewußtsein der Geborgenheit, und daraus erst ergibt sich ein
bestimmtes Verhalten, das freilich von allem an der Religion als einziges

wahrnehmbar, aber darum nicht für sie grundlegend ist. Religion ist
immer etwas anderes als Kirche, und was von der Kirche zutrifft,
braucht deswegen nicht auch bezüglich der Religion wahr zu sein.

Das Verhältnis endlich von Religion und Moral hat Kant umgekehrt.
Er macht die Moral zum Urgefühl und Urbedürfnis des Menschen,
während es in Wirklichkeit die Religion ist. Religion ist unableitbar, sie

ist ein Letztes oder Erstes. Eher ist der Mensch religiös, ehe er moralisch

ist. Moral, sowohl als System wie als Lebensweise, ist stets der

Abkömmling der Religion, der eine bestimmte Verhaltensweise eher zu

eigen war, als es ein Besinnen darüber, eine Moral, gibt. Auch das

Verhältnis von Moral und Religion zueinander in bezug auf die Verbindungsstelle

ist falsch bestimmt. So gewiß es ist, daß Religion und Moral
zueinander gehören, so gewiß verbindet sie nicht der Gedanke des Zweckes,

nicht das Anliegen des Verstehens, sondern nur der Bezug auf das



316 Der Zweck in Religion und Moral

Ganze. Religion ist nicht Vernunftleistung, sondern gründet auf dem
Erlebnisreichtum des Gemütes, in der ganzen Tiefe und Breite des

Menschlichen, hingewandt zu dem Geheimnis, aus dem allein dieses

Erleben Ursprung, Kraft und Sinn haben kann. Erst aus diesem Reichtum
erhebt sich die Moral, als die Besinnung des Menschen auf ein Verhalten,
das seiner Stellung zu diesem Ganzen entspricht. Gemeinsam ist ihnen
der Bezug auf das Ganze, unterschieden sind sie durch Umfang, Farbigkeit,

Kraft und Wirkung. Nicht das Verstehen, schon gar nicht das

rationale Bezwecken ist es, was beide einander zuordnet, und zwar nach
Kant an dieser einzigen Stelle verbindet, und noch weniger ist Religion
um der Moral willen da. Kant vertauscht die Urgefühle, aus der

Erlebnisverengung und Blickerstarrung, die für ihn eigentümlich ist, obwohl er
ein weit- und menschenkundiger Mann war.

Nicht nur am Inhalt dessen, was er lehrt, sondern auch an der Weise,
wie er darstellt, wird es liegen, daß man ihn ebenso als Wegbereiter des

religiösen Niedergangs und Atheismus wie als Philosophen des Protestantismus

hat bezeichnen können.

Insgesamt : Kant übersieht nicht seine Voraussetzungen, weder die,
welche er angibt, noch die, welche er nicht bespricht. Er setzt die

gegebene Welt als selbstverständlich voraus und ebenso den Glauben
oder die Überzeugnung an eine sinnvolle Ordnung dieser Welt. Er
orientiert sich immer an der Erfahrung, obwohl er sie verwirft. Er gibt
sich grimmiger als er ist, sowohl in dem, was er verwirft und behauptet,
als auch in dem, wie er das ausdrückt. Er entwirft ein Schema des

Bauplanes und verlangt von der Welt, daß sie hineinpasse — obwohl die

Welt früher war als ein Schema ; paßt sie nicht, dann « ist es ihre eigene
Schuld » (Rel. 1 9).

Der stille Magister Kant kann verstanden werden als der
revolutionäre Diktator aus Vernunft, und von daher lassen sich die Eigentümlichkeiten

seines Systems verständlich machen.
4. A bschluß. Die Selbstbeherrschung, Selbstlosigkeit, Entsagung und

Lauterkeit der Gesinnung Kants ist weder der Klarheit der Darstellung,
noch der Unbefangenheit des Umblickes, noch der Behutsamkeit der

Darstellung, noch der Bündigkeit des Gedankenganges zugute gekommen.

Möge, wer glaubt, zutreffender als Kant zu sehen, es nicht
unterlassen, ihm in seiner Gesinnung nachzustreben.


	Der Zweck in Religion und Moral

