
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Artikel: Double note sur la connaissance

Autor: Morard, Meinrad-Stéphane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meinrad - Stéphane Morard, O.P.

Double note sur la connaissance 1

I. Sur la connaissance intuitive des créatures par l'Intelligence divine

Sic igitur (Dens) est in omnibus per potentiam, in
quantum omnia ejus potestati subduntur. Est in omnibus
per praesentiam, in quantum omnia nuda et aperta sunt
oculis ejus. Est in omnibus per essentiam, in quantum
adest omnibus ut causa essendi. (S. Th. I 8, 3.)

Dieu connaît d'un seul et unique Regard éternel (intuitus aeternus»
S. Th. I 86, 4) la totalité des créatures « secundum esse quod habent in
seipsis » (CG I 67 cf. 66), non seulement « prout sunt virtute in suis causis »,

mais «prout sunt actu in suo esse» (Comp. Th. 133, 134) : selon tout ce
qu'elles sont, tout ce qu'elles font et tout ce qui leur arrive. La connaissance
intuitive « de excelso aeternitatis » des événements contingents dans toute
leur succession temporelle n'est qu'un aspect particulier de ce Regard éternel.

Mais cette connaissance présuppose nécessairement, d'après sa nature
même de connaissance, outre la vertu infinie de l'Intelligence divine,
l'existence de ses objets et leur présence immédiate à l'Intelligence divine.

Or cette existence et cette présence a finalement pour seul et unique
fondement l'Influence divine qui confère aux créatures toute leur actualité
d'être et d'agir, tout ce qu'elles ont de réalité et de causalité. C'est ainsi
Dieu lui-même qui se donne et se présente les objets de son Regard éternel
sur les créatures. Par ailleurs connaître ces objets dans l'immédiateté de leur
présence réelle, ce n'est pas de sa part en dépendre, comme on l'a parfois
imaginé, c'est au contraire les dominer plus parfaitement encore.

C'est par un seul et même acte libre et souverain de sa Puissance, par
ses décrets efficaces, par cette science qui est la « causa rerum », que Dieu
fait exister et tient en sa présence la totalité de ses créatures, offertes ainsi

par lui-même « prout sunt actu in suo esse » à la pénétration et à la
compréhension infinie de son Regard éternel.

1 Le but de cette double note est de revenir pour les souligner, en connexion
avec deux textes capitaux de saint Thomas, sur deux applications particulièrement
importantes des vues que nous avons exposées dans notre article précédent sur la
connaissance (3, Heft 4, p. 388 à 406).



198 Double note sur la connaissance

Qu'on nous permette d'insister.
Toutes les créatures dépendent immédiatement de Dieu « in quantum

omnia ejus potestati subduntur ». Par le fait même leur existence « secundum
esse quod habent in seipsis » implique l'assistance et la présence immédiate
de Dieu à chacune d'elles « in quantum adest omnibus ut causa essendi ».

Et c'est ainsi qu'elles tombent immédiatement, sans aucun « medium cogni-
tionis », sous son Regard éternel « in quantum omnia nuda et aperta sunt
oculis ejus ».

En raison de l'action créatrice de Dieu 1° « omnia ejus potestati
subduntur » et, par conséquent, 2° « adest omnibus ut causa essendi » et, par
conséquent encore, 3° — en raison de l'infinie perfection de son Intelligence
et sans autre — « omnia nuda et aperta sunt oculis ejus ».

On peut dire en ce sens que Dieu a l'expérience de ses créatures. Mais
nous préférons dire d'une manière plus solennelle, il est vrai, mais aussi
plus exacte, que Dieu est le témoin immédiat, incomparablement plus
immédiat que ne le serait le plus oculaire des témoins, immédiat par intimité,
comme le cœur est témoin de ses propres pensées, « est enim in omnibus et
intime » (S. Th. I 8, 1), de tous les êtres qui subsistent et agissent a) par sa
puissance, ayant d'ailleurs chacun par le fait même inaliénablement en
propre, a Deo, son être et son agir, b) en sa présence et c) sous ce regard
éternel de son Intelligence qui embrasse à la fois toute durée d'un bout à
l'autre et qui pénètre toute réalité de part en part.

II. Sur notre connaissance représentative du monde extérieur

Ipsa res quae est extra animant omnino est extra genus
intelligibile.. vel sensibile (De Potentia 7, 10).

La connaissance que Dieu a des créatures, qui sont substantiellement,
radicalement distinctes de lui, est une connaissance intuitive. A l'extrême
opposé, notre connaissance du monde extérieur, des res quae sunt extra
animam, est une connaissance représentative. Et il ne peut pas en être
autrement. La connaissance intuitive du monde extérieur est, pour les raisons

que nous venons d'indiquer — Dieu seul est « in omnibus et intime » —, un
apanage exclusif de la Sagesse suprême, qui est celle de Dieu, qui est Dieu
lui-même.

Le caractère primitivement phénoménal de notre connaissance du
monde extérieur est incontestable. Réalisée uniquement grâce à la présence
dans nos facultés de similitudes de ses objets, elle est par le fait même
nécessairement représentative. Elle n'atteint jamais immédiatement les choses
mêmes en elles-mêmes. Elle les atteint immédiatement telles qu'elles sont
représentées en nous par leurs similitudes respectives.

C'est grâce à une sorte d'inférence, tellement spontanée qu'elle passe
inaperçue, que nous rapportons régulièrement cette connaissance
phénoménale aux choses mêmes en elles-mêmes. Cette inférence, implicite pour
ainsi dire, n'est pas seulement préparée par une propension instinctive de
notre organisation psychologique, mais surtout elle constitue pour nous un



Double note sur la connaissance 199

acquis permanent, dû au long apprentissage que nous avons fait de nos
moyens de connaître depuis notre première enfance jusqu'à l'âge de raison
et encore au delà. Il appartient à la critique d'analyser, de justifier et de
préciser ce dépassement naturel du mur des phénomènes en vertu duquel,
percevant immédiatement les réalités du monde extérieur telles qu'elles sont
représentées en nous, nous pensons directement, avec une entière assurance,
sauf exception, aux choses telles qu'elles sont en elles-mêmes.

Saint Thomas n'a pas été inconscient de cette situation et nous livre
ses réflexions les plus mûries à ce sujet dans trois grands textes de son De
Potentia 7, 10 (cité p. 396 par erreur comme 7, 4) ; 8, 1 ; 9, 5. Nous citons
ici le premier de ces textes sans nous dissimuler qu'il souffre d'une certaine
ambiguïté. Tel quel, c'est le plus sensationnel, si j'ose dire. Les deux autres,
bien que plus importants à notre avis, exigeraient tout un commentaire
qui allongerait outre mesure cette simple note.

« Scientia refertur ad scibile quia sciens, per actum intelligibilem,
ordinem habet ad rem scitam quae est extra animam. Ipsa vero res quae
est extra animam omnino non attingitur a tali actu, cum actus intellectus
non sit transiens in exteriorem materiam mutandam ; unde et ipsa res quae
est extra animam omnino est extra genus intelligibile. Et propter hoc relatio
quae consequitur actum intellectus non potest esse in ea. Et similis ratio
est de sensu et sensibili. Licet enim sensibile immutet Organum sensus in
sua actione et propter hoc habeat relationem ad ipsum, sicut et alia agentia
naturalia ad ea quae patiuntur ab eis, alteratio tarnen organi non perficit
sensum in actu, sed perficitur (sensus) per actum virtutis sensitivae, cujus
sensibile quod est extra animam omnino est expers. »

Nous sommes ainsi amenés à conclure de ce texte que 1' « intelligibile »

et le « sensibile » est uniquement « id quod est intra animam ». Ce qui est
« extra animam » est « omnino extra genus intelligibile vel sensibile ». En
ce sens jamais saint Thomas n'aurait souligné aussi vigoureusement le
caractère phénoménal de notre connaissance des « res extra animam ». Mais,

nous l'avons dit, le texte souffre d'une certaine ambiguïté qu'il faudrait
tâcher d'éliminer.

« Connu » (pensé intelligibile ou senti sensibile) constitue une
dénomination extrinsèque de l'objet, qui n'implique en lui aucune détermination
effective, Tunique détermination effective impliquée ici étant la connaissance,

action immanente, qui n'affecte que le sujet. D'où la thèse de saint
Thomas : dans la connaissance la relation du sujet à l'objet est une relation
réelle, effective, fondée sur l'acte cognitif qui affecte le sujet d'une manière
immanente et qui se rapporte effectivement à l'objet ; par contre, la relation
de l'objet au sujet est une relation de raison, fictive, l'objet ne présentant
rien en lui-même, de par la connaissance, qui le rapporte au sujet. Peu

importe à cet égard, notons-le bien, que l'objet en question soit extérieur
ou intérieur au sujet.

Mais saint Thomas, en mentionnant dans son argumentation la « res

quae est extra animam », évoque par le fait meme une deuxième question,
non plus seulement celle de la connaissance de l'objet par le sujet, mais en
outre et en même temps, celle de la représentation de l'objet dans le sujet.



200 Double note sur la connaissance

Il y a manifestement ici, sans qu'on nous en avertisse, interférence des deux
questions. De là l'ambiguïté de notre texte.

Une réalité qui n'est pas immédiatement présente au sujet (res quae
est extra animam) ne peut être connue de lui que par l'intermédiaire d'une
similitude inhérente au sujet (species) qui représente en lui l'objet. Mais
alors ce qui est immédiatement connu du sujet, abstraction faite de toute
inférence ultérieure, n'est pas l'objet tel qu'il est en lui-même, mais tel
qu'il est représenté, tel qu'il se reflète dans le sujet. C'est cela seul qui est
connu (pensé intelligibile ou senti sensibile) tout d'abord par le sujet.
Sur ce dernier point De Pot. 8, 1 et 9, 5 sont particulièrement affirmatifs.

D'où la conclusion « sensationnelle » de saint Thomas, qui accuse si
énergiquement le caractère phénoménal de notre connaissance du monde
extérieur : « Ipsa res quae est extra animam omnino est extra genus intelligibile

vel sensibile. »


	Double note sur la connaissance

