Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Artikel: Double note sur la connaissance
Autor: Morard, Meinrad-Stéphane
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761520

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MEINRAD-STEPHANE MoRrARD, O. P,

Double note sur la connaissance !

I. Sur la connaissance intuitive des créatures par 1’'Intelligence divine

Sic igitur (Deus) est in omnibus per potentiam, in
quantum omnia ejus potestati subduntur. Est in omnibus
per praesentiam, in quantum omnia nuda et aperta sunt
oculis ejus. Est in omnibus per essentiam, in quantum
adest omnibus ut causa essendi. (S. Th. I 8, 3.)

Dieu connait d'un seul et unique Regard éternel (intuitus aeternus.
S. Th. I 86, 4) la totalité des créatures « secundum esse quod habent in
seipsis » (CG I 67 cf. 66), non seulement « prout sunt virtute in suis causis »,
mais « prout sunt actu in suo esse» (Comp. Th. 133, 134) : selon tout ce
qu’elles sont, tout ce qu’elles font et tout ce qui leur arrive. La connaissance
intuitive « de excelso aeternitatis » des événements contingents dans toute
leur succession temporelle n’est qu'un aspect particulier de ce Regard éternel.

Mais cette connaissance présuppose nécessairement, d’aprés sa nature
méme de connaissance, outre la vertu infinie de 1'Intelligence divine,
I’existence de ses objets et leur présence immédiate a 1'Intelligence divine.

Or cette existence et cette présence a finalement pour seul et unique
fondement 1'Influence divine qui confére aux créatures toute leur actualité
d’étre et d’agir, tout ce qu’elles ont de réalité et de causalité. C’est ainsi
Dieu lui-méme qui se donne et se présente les objets de son Regard éternel
sur les créatures. Par ailleurs connaitre ces objets dans I'immédiateté de leur
présence réelle, ce n'est pas de sa part en dépendre, comme on l’a parfois
imaginé, c’est au contraire les dominer plus parfaitement encore.

C’est par un-seul et méme acte libre et souverain de sa Puissance, par
ses décrets efficaces, par cette science qui est la « causa rerum », que Dieu
fait exister et tient en sa présence la totalité de ses créatures, offertes ainsi
par lui-méme « prout sunt actu in suo esse» a la pénétration et & la com-
préhension infinie de son Regard éternel.

1 Le but de cette double note est de revenir pour les souligner, en connexion
avec deux textes capitaux de saint Thomas, sur deux applications particuliérement
importantes des vues que nous avons exposées dans notre article précédent sur la
connaissance (3, Heft 4, p. 388 & 406).



198 Double note sur la connaissance

Qu’on nous permette d'insister.

Toutes les créatures dépendent immédiatement de Dieu « in quantum
omnia ejus potestati subduntur ». Par le fait méme leur existence « secundum
esse quod habent in seipsis » implique 1'assistance et la présence immédiate
de Dieu a chacune d’elles « in quantum adest omnibus ut causa essendi ».
Et c’est ainsi qu’elles tombent immédiatement, sans aucun « medium cogni-
tionis », sous son Regard éternel « in quantum omnia nuda et aperta sunt
oculis ejus ».

En raison de I'action créatrice de Dieu 1° « omnia ejus potestati sub-
duntur » et, par conséquent, 2° « adest omnibus ut causa essendi» et, par
conséquent encore, 3° — en raison de l'infinie perfection de son Intelligence
et sans autre — «omnia nuda et aperta sunt oculis ejus ».

On peut dire en ce sens que Dieu a l'expérience de ses créatures. Mais
nous préférons dire d’'une maniére plus solennelle, il est vrai, mais aussi
plus exacte, que Dieu est le témoin immédiat, incomparablement plus
immédiat que ne le serait le plus oculaire des témoins, immédiat par intimité,
comme le cceur est témoin de ses propres pensées, « est enim in omnibus et
intime » (S. Th. I 8, 1), de tous les &tres qui subsistent et agissent a) par sa
puissance, ayant d’ailleurs chacun par le fait méme inaliénablement en
propre, a Deo, son étre et son agir, b) en sa présence et ¢) sous ce regard
éternel de son Intelligence qui embrasse a la fois toute durée d’'un bout a
I'autre et qui pénétre toute réalité de part en part.

II. Sur notre connaissance représentative du monde extérieur

Ipsa ves quae est extra animam omnino est extra genus
intelligibile. . . vel sensibile (De Potentia 7, 10).

La connaissance que Dieu a des créatures, qui sont substantiellement,
radicalement distinctes de lui, est une connaissance intuitive. A l'extréme
opposé, notre connaissance du monde extérieur, des res quae sunt extra
animam, est une connaissance représentative. Et il ne peut pas en étre
autrement. La connaissance intuitive du monde extérieur est, pour les raisons
que nous venons d’indiquer — Dieu seul est «in omnibus et intime» —, un
apanage exclusif de la Sagesse supréme, qui est celle de Dieu, qui est Dieu
lui-méme.

Le caractére primitivement phénoménal de notre connaissance du
monde extérieur est incontestable. Réalisée uniquement grice a la présence
dans nos facultés de similitudes de ses objets, elle est par le fait méme néces-
sairement représentative. Elle n’atteint jamais immédiatement les choses
mémes en elles-mémes. Elle les atteint immédiatement telles qu’elles sont
représentées en nous par leurs similitudes respectives.

C’est grice A une sorte d’inférence, tellement spontanée qu’elle passe
inapergue, que nous rapportons réguliérement cette connaissance phéno-
ménale aux choses mémes en elles-mémes. Cette inférence, implicite pour
ainsi dire, n’est pas seulement préparée par une propension instinctive de
notre organisation psychologique, mais surtout elle constitue pour nous un



Double note sur la connaissance 199

acquis permanent, dit au long apprentissage que nous avons fait de nos
moyens de connaitre depuis notre premiére enfance jusqu’a 1'dge de raison
et encore au dela. Il appartient a la critique d’analyser, de justifier et de
préciser ce dépassement naturel du mur des phénomeénes en vertu duquel,
percevant immédiatement les réalités du monde extérieur telles qu’elles sont
représentées en nous, nous pensons directement, avec une entiére assurance,
sauf exception, aux choses telles qu’elles sont en elles-mémes.

Saint Thomas n’a pas été inconscient de cette situation et nous livre
ses réflexions les plus miries & ce sujet dans trois grands textes de son De
Potentia 7, 10 (cité p. 396 par erreur comme 7, 4); 8,1; 9, 5. Nous citons
ici le premier de ces textes sans nous dissimuler qu'’il soufire d'une certaine
ambiguité. Tel quel, c’est le plus sensationnel, si j'ose dire. Les deux autres,
bien que plus importants a notre avis, exigeraient tout un commentaire
qui allongerait outre mesure cette simple note.

« Scientia refertur ad scibile quia sciens, per actum intelligibilem,
ordinem habet ad rem scitam quae est extra animam. Ipsa vero res quae
est extra animam omnino non attingitur a tali actu, cum actus intellectus
non sit transiens in exteriorem materiam mutandam ; unde et ipsa res quae
est extra animam omnino est extra genus intelligibile. Et propter hoc relatio
quae consequitur actum intellectus non potest esse in ea. Et similis ratio
est de sensu et sensibili. Licet enim sensibile immutet organum sensus in
sua actione et propter hoc habeat relationem ad ipsum, sicut et alia agentia
naturalia ad ea quae patiuntur ab eis, alteratio tamen organi non perficit
sensum in actu, sed perficitur (sensus) per actum virtutis sensitivae, cujus
sensibile quod est extra animam omnino est expers. »

Nous sommes ainsi amenés a conclure de ce texte que 1’ « intelligibile »
et le « sensibile » est uniquement «id quod est intra animam ». Ce qui est
« extra animam » est « omnino extra genus intelligibile vel sensibile ». En
ce sens jamais saint Thomas n’aurait souligné aussi vigoureusement le
caractére phénoménal de notre connaissance des « res extra animam ». Mais,
nous l’avons dit, le texte souffre d’une certaine ambiguité qu’il faudrait
tacher d’éliminer.

« Connu » (pensé = intelligibile ou senti = sensibile) constitue une déno-
mination extrinséque de 1'objet, qui n’implique en lui aucune détermination
effective, 1'unique détermination effective impliquée ici étant la connais-
sance, action immanente, qui n’affecte que le sujet. D’ou la thése de saint
Thomas : dans la connaissance la relation du sujet a l’objet est une relation
réelle, effective, fondée sur I'acte cognitif qui affecte le sujet d’'une maniere
immanente et qui se rapporte effectivement a I’objet ; par contre, la relation
de I'objet au sujet est une relation de raison, fictive, I'objet ne présentant
rien en lui-méme, de par la connaissance, qui le rapporte au sujet. Peu
importe A cet égard, notons-le bien, que l'objet en question soit extérieur
ou intérieur au sujet.

Mais saint Thomas, en mentionnant dans son argumentation la «res
quae est extra animam » évoque par le fait méme une deuxieme question,
non plus seulement celle de la connaissance de l'objet par le sujet, mais en
outre et en méme temps, celle de la représentation de I'objet dans le sujet.



200 Double note sur la connaissance

Il y a manifestement ici, sans qu’on nous en avertisse, interférence des deux
questions. De la 'ambiguité de notre texte.

Une réalité qui n’est pas immédiatement présente au sujet (res quae
est extra animam) ne peut étre connue de lui que par l'intermédiaire d'une
similitude inhérente au sujet (species) qui représente en lui 'objet. Mais
alors ce qui est immédiatement connu du sujet, abstraction faite de toute
inférence ultérieure, n’est pas l'objet tel qu’il est en lui-méme, mais tel
qu’il est représenté, tel qu'il se reflete dans le sujet. C’est cela seul qui est
connu (pensé = intelligibile ou senti = sensibile) tout d’abord par le sujet.
Sur ce dernier point De Pot. 8,1 et 9, 5 sont particuliérement affirmatifs.

D’ou la conclusion « sensationnelle » de saint Thomas, qui accuse si
énergiquement le caractére phénoménal de notre connaissance du monde
extérieur : « Ipsa res quae est extra animam omnino est extra genus intelli-
gibile vel sensibile. »



	Double note sur la connaissance

