Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Artikel: Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales
Autor: Hufnagel, Alfons
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALFONS HUFNAGEL

Die Wesensbestimmung der Person
bei Alexander von Hales

In dieser Zeitschrift (Divus Thomas (Ir.) 28 [1950] 32-62) verof-
fentlichte F. von Gunten O. P. einen Artikel : « La notion de personne
dans la Trinité d’aprés Alexandre de Hales». Wie dieser Titel schon
besagt, ging es von Gunten vor allem um eine spezifisch theologische
Fragestellung, im besonderen um die Herausarbeitung des Verhiltnisses
zwischen persona und hypostasis im innertrinitarischen Bereich. Sinn der
folgenden Ausfiihrungen ist ein allgemeiner, nimlich die Behandlung der
(philosophisch-theologischen) Frage nach dem Wesen von Person iiber-
haupt. Ausgangspunkt der hier durchgefithrten Untersuchung ist die
jetzt zum erstenmal edierte Glosse Alexanders zu den Sentenzen des
Petrus Lombardus !, wihrend sich von Gunten auf die Alexander zwar
zugeschriebene, aber von ihm nicht selbst verfate Summa theologica
stiitzte. Von Gunten zog damals auch die Glosse so wie andere heute
noch ungedruckte Quistionen Alexanders zu Rate. Hier soll jeweils auch
der in der Summa vertretene Standpunkt erwihnt werden, um auf diese
Weise zugleich einen kleinen Beitrag zu der Frage nach dem Verhiltnis
von Glossa und Summa zu liefern.

1 « Magistri Alexandri de Hales Glossa in quattuor libros Sententiarum Petri
Lombardi nunc demum reperta atque primum edita studio et cura PP. Collegii
S. Bonaventurae (Bibliotheca Franciscana Scholastica Medii Aevi, tom. XII-XV),
I:in librum primum, Quaracchi-Florentiae 1951 ; II: in librum secundum, 1952 ;
IIT : in librum tertium, 1954. — Das druckfertige Ms des 4. Buches durfte ich ent-
gegenkommenderweise im Herbst 1954 in Quaracchi selber einsehen ; darin finden
sich fiir mein Thema nur zwei Stellen, die nichts Neues bieten und darum unberiick-
sichtigt bleiben konnten. Wihrend der Drucklegung dieses Aufsatzes ist nun auch

t. IV erschienen (1957). — Eine ausfiihrliche Besprechung des 1. Bandes s. FS 33
(1951) 430 ff.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales 149

1. Der geschichtliche Ausgangspunkt

Das Personproblem ist ein klassisches Beispiel dafiir, wie rein theo-
logische Probleme Anla8 fiir echtes philosophisches Fragen und Forschen
werden konnen. Die spekulative Durchdringung des trinitarischen wie
des christologischen Geheimnisses hatte im christlichen Altertum das
philosophische Personproblem in Gang gebracht. Darauf wurde bereits
geniigend hingewiesen 2, Das christliche Mittelalter hat diesen Zusammen-
hang mit aller Deutlichkeit gewahrt. Es bedeutet darum nichts anderes
als klares Festhalten an der Tradition, wenn wir auch bei Alexander
die Erorterung des Personproblems in erster Linie im Zusammenhang mit
trinitarischen und christologischen Fragen finden. In der Glossa und noch
weit ausfithrlicher in der Summa werden auch in der Engellehre Fragen
aus unserem Problemkreis erortert. Damit betritt jedoch Alexander nicht
neuen Boden, sondern bewegt sich innerhalb der Tradition. Richard
v. St. Viktor z. B. konnte ihm darin Vorbild sein. Mit der christologischen
Frage war an sich schon die Frage nach dem Personsein des Menschen
gegeben. Ob nicht die Frage nach dem Personsein der menschlichen Seele
AnlaB zur Frage nach dem Personsein der Engel gewesen ist ? Jedenfalls
stehen diese beiden Fragen auch bei Alexander in engem Zusammenhang.

Wie kann das Wesen von Person bestimmt werden ? Als Alexander
zu Anfang des 13. Jahrhunderts seine Glossa zu verfassen begann, fand
er drei Antworten auf diese Wesensfrage vor : die des Boethius, die des
Richard von St. Viktor und eine dritte, die er also einfithrt : « Potest
autem et sic definiri ...» 3 — Die Summa kennt und nennt ebenfalls
diese drei Definitionen aber mit folgenden Unterschieden : die eben ge-
nannte dritte Definition wird also eingeleitet : « Magistri vero ponunt
tertiam ... » Von Richard von St. Viktor wird auBer der in der Glossa
als zweite genannten noch eine weitere Definition erwihnt 4, welche die
Glossa zwar auch anfiihrt, aber nicht als eine von der zuerst genannten
Richardschen Definition so verschiedene, daB sie als eigene gezdhlt wer-
den sollte 5. Endlich wird im dritten Teil der Summa noch eine Definition
zitiert, die sich von den vier anderen unterscheidet und auf Hugo von
St. Viktor zuriickgefithrt wird .

? S, die Literaturverweise bei v. GUNTEN und in meinen bisher veroffent-
lichten Arbeiten zum Personproblem bei Thomas v. Aquin (Stuttgart, Anker-
biicherei 43, 1949) und bei Albertus Magnus (Beitrige, Suppl. Bd. IV, Miinster 1951).

31,d. 23, 9b; p. 226.

4 T,n.387,0b.9;p. 570 und Anm. 12 : Alanus sei Urheber dieser 3. Definition.

51,d. 23, 9b; p. 226. 6 III, n. 165 sol.; p. 1v, 231,



150 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

Unter « Definition » scheint die Glossa nicht eine in ihrem Wort-
laut genau festgelegte, unabdnderliche Wesensbeschreibung zu verstehen,
wie wir vermuten mochten. Es scheint, daBl es Alexander stets nur um
die sachliche Gleichheit zu tun ist, wenn er die einzelnen Definitionen
immer wieder mit anderen Worten formuliert. So schreibt er, nach
Boethius sei Person « individua hypostasis » 7 oder « individua substan-
tia » ® oder « naturae rationabilis individua substantia » ® oder « naturae
rationalis individua substantia » 1%, — Demgegeniiber fillt auf, daB die
Summa im ersten wie im dritten Teil mit einer, soweit ich sehe, einzigen
kleinen Ausnahme (andere Wortstellung) ' die Definition des Boethius
stets mit den gleichen Worten wiedergibt : « ... rationalis naturae sub-
stantia individua » 12, In der Prima secundae steht einmal statt « sub-
stantia » das Wort « hypostasis» bei der Zitation der Definition des
Boethius 2.

Beziiglich der Richardschen Definition gilt Ahnliches : die Glossa
fithrt die Definition zunidchst einmal in den beiden Formulierungen an,
die von der Summa, wie bereits erwihnt, als zwei verschiedene Defini-
tionen aufgefaBt werden 1 ; dann wird diese Definition zitiert in abge-
kiirzter Form (« quidam modus existendi » '® oder « naturae rationalis in-
dividua existentia » 1 oder durch Wechsel des Wortes « subsistens » mit
« existens »17), — Obwohl die Summa in der zweifachen Formulierung eine
je verschiedene Definition sieht (« Richardus ponit duas definitiones » %),
zieht sie, so viel ich sehe, keine besonderen Schliisse daraus. Mit der
Glossa variiert die Summa ebenfalls verschiedentlich das Wort « subsi-
stens » mit « existens » 1?. Einmal wird auch das Wort «singularis » bei
der Wiedergabe der Definition weggelassen 2,

Die dritte Definition findet sich in der Glossa in der ausfiihrlichen
wie in einer verkiirzten Form 2!'. Das wesentliche Wort, auf das es

71, d. 19, n. 24c; p. 202,

8 1, d. 19, n. 24c; p. 203. — III, d. 10, n. 2b; p. 115 u. a.

° 1, d. 23, n. 9; p. 225.

1¢ 11, d. 3, n. & p.26.

11 1, n. 387a; p. 570.

12 1, n. 337, Contra 3; p. 499. — III (= t.IV) n. 35, ob. 1; p. 54.
13 1I-1, n. 110, 2; p. 145.

47, d. 23, 9b; p. 226, — I, d. 33, 1c; p. 331.

15 111, d. 2, n. 14, i; p. 30.

18 III, d. 5, n. 41 ; p. 69.

17 111, d. 5, n. 18 ; p. 63.

18 1, n. 387, ob. 9; p. 570. 1» Ebd. * Ebd.

1 1,d. 23, 9b; p. 226. — Vgl. I, d. 27, 2c ; p. 260. —III,d. 6,n. 13 ; p. 78 u. a.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales 151

Alexander in dieser Definition ankommt, ist ganz offensichtlich das Wort
«dignitas ». Darum begniigt er sich des 6ftern damit, bei der Wesens-
bestimmung von Person auf diese « dignitas » als eine Eigenschaft (pro-
prietas) « eminens » oder « supereminens » oder « excellens » oder « super-
excellens » oder « praeeminens » oder « eminens et dignior » hinzuweisen 22,
Um dieser besonderen dignitas willen wird die Person in der Glossa auch
kurzhin eine «res moris » genannt 2. — Die Summa kennt genau wie
die Glossa sowohl die verkiirzte wie die ausfiithrliche Formel dieser Defi-
nition 2. Einmal findet sich die ausfiihrliche Formel auch im dritten Teil
der Summa mit dem kleinen Unterschied, daB statt des Wortes « hypo-
stasis » das Wort «res » gesetzt ist 25,

Um den historischen Ausgangspunkt einer philosophischen Speku-
lation recht zu erfassen, geniigt es nicht, gewisse geschichtlich gegebene
Formeln zu kennen, sondern man muB wissen, wie die betreffenden For-
meln damals verstanden wurden. Wir miissen uns also jetzt fragen : wie
hat Alexander diese drei ihm gegebenen verschiedenen Definitionsformen
verstanden ? Sah er nur je einen verschiedenen sprachlichen Ausdruck
ein und desselben Sachverhaltes oder glaubte er, daB mit jeder dieser
Definitionen auch je etwas objektiv Verschiedenes getroffen sei ? Da
Alexander die Schriften Richards offensichtlich kannte, muBlte er auch
wissen, daB Richard gegeniiber Boethius deswegen eine neue Wesens-
bestimmung von Person aufgestellt hat, weil er glaubte, daB die Defi-
nition des Boethius das Wesen der drei gottlichen Personen nicht wieder-
zugeben vermage.

Alexander sah in der Glossa sehr wohl, daB3 diese drei Definitionen
sich unterscheiden, beginnt er doch die Erorterung iiber diese Wesens-
bestimmung mit dem Wort «differunt » *. Worin erblickte er diesen
Unterschied ? An der eben genannten Stelle, wo er ex professo iiber
diesen Unterschied handelt, sagt er, die erste dieser Definitionen, nim-
lich die des Boethius, treffe die « res», die zweite (die des Richard) die
«ratio » und die dritte den « usus » des « nomen personae ». Was soll dies
besagen ? Die Glossa gibt dariiber keine nihere Auskunft ; das Verstind-
nis dieser Worte wird bei dem Horer bzw. Leser offenbar vorausgesetzt.
Solche Erklirungen widersprichen auch der ganzen literarischen Art

22 II1, d. 5, n. 3; p. 59. — Ebd. n. 20 ; p. 64. — Ebd. n. 24; p. 66. — Ebd.
d. 6, n. 32; p. 85 u. a.

23 1I1, d. 6, n. 38 ; p. 87.

24 1, n. 387, ob. 9; p. 570. — II-I, n. 110, ob. 1 ; p. 145.

5 JII, n. 385, ob. &4 ; p. 54.

2 7, d. 23, 9c; p. 226.



152 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

einer Glossa. Wir werden nicht fehl gehen, wenn wir diese Erklirung
in Werken suchen, die von demselben Verfasser stammen oder wenigstens
von ihm stark inspiriert sind. Letzteres aber trifft auf die Summa zu,
die ja lange genug unter seinem Namen gelaufen ist. Hier in der Summa
heiBt es nun, daB die Definition des Boethius und die eine des Richard
von der Person aussagen, « quid est secundum rem ». Das soll bedeuten :
diese beiden Definitionen geben das Wesen der Person so wieder, wie
es in sich selbst ist. Von der zweiten Definition des Richard dagegen
wird bemerkt, sie sage von der Person aus, « quid est secundum naturam
nominis, prout dicit Isidorus quod ‘persona est res per se una’ » 2?. Wir
iibersehen nicht, daB die Summa hier im Unterschied von der Glossa
statt von der « ratio nominis » von der « natura nominis » spricht ; aber
fiir die Summa besagt hier « natura » offensichtlich dasselbe wie « ratio ».
Bei der Frage nach der Personalitit der Engel sagt die Summa nidmlich,
die menschliche Seele besitze deswegen nicht die « ratio per se sonantis »,
weil sie nur Teil eines selbstindigen Ganzen sei *. Der Ausdruck « per
se sonantis » will offenbar wie der eben aus der Summa zitierte « res per
se una » eine gewisse Wesensbeschreibung von Person darstellen. Daraus
diirfte klar werden, was mit «ratio» bzw. «natura nominis » gemeint
sein soll : das Wesentliche des Begriffs. M. a. W. die Glossa ist offenbar
der Ansicht, daB die Richardsche Definition das Wesen dessen wieder-
gibt, was das Wort « Person » zum Inhalt hat. Diirfen wir noch weiter
schlieBen, daB die Glossa den Unterschied zwischen der Definition des
Boethius und der des Richard darin erblickt, daB die erstere wohl sach-
lich richtig ist, die letztere aber dazu noch formal-begrifflich richtig ist ?
Vielleicht ergibt sich aus dem folgenden eine gewisse Losung dieser
Frage. — Die sog. dritte Definition soll, wie gesagt, den « usus nominis »
wiedergeben. Was soll dies heiBen ? Der erste Teil der Summa spricht
einmal davon, daB wir den Namen « Person » gebrauchen, « ut dicamus
personas differentes secundum differentias dignitatum » **. In der Prima
Secundae wird demnach unterschieden zwischen der Person des Konigs,
des Fiirsten und des einfachen Soldaten, zwischen der Person eines
Vaters und der eines Sohnes, indem erwihnt wird, daB der Person des
Sohnes gegeniiber der des Vaters etwas fehle, was eben den Vater vor

7 Diese von Alexander dem Isidorus zugeschricbene Wesensbeschreibung von
Person stammt, wie die Herausgeber der Summa bemerken, eher von Alanus ab
Insulis oder von Gilbertus Porretanus.

* 1I-1, n. 109 ad 4; p. 145.

* n. 387 ad 9; p. 571.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales 153

dem Sohne auszeichne (« praeeminens ») 2. Die Summa und offensichtlich
auch die Glossa schlieBen sich dem damaligen Sprachgebrauch an, dem-
gemdlB das Wort « Person » damals in erster Linie von irgendwie iiber
die Masse hinausragenden Menschen gebraucht wurde, so z. B. vom
Konig, Fiirsten, iiberhaupt von geistlichen und weltlichen Oberen 3!, Dar-
nach scheint es also Ansicht der Glossa zu sein, daB diese dritte Defini-
tion mehr dem allgemeinen Sprachgebrauch gerecht werde und das her-
vorhebe, was die Personen untereinander und von andern Dingen unter-
scheidet, wie dies in der Volkssprache iiblich ist, dagegen nicht so sehr
auf die metaphysische Wesensbestimmung Riicksicht nehme. Doch dieser
Schein diirfte wirklich triigen. Denn die Glossa schlieBt die Erdrterung
tiber den Unterschied zwischen diesen drei Definitionen also : durch die
Definition des Boethius werde vom Wesen der Person alles Akzidentell-
sein, ein Nur-Teilsein auch eines unkorperlichen Dinges, das Unbeseelt-,
Unsinnlich-, Unverniinftig- und Universalsein, das Sein der sog. zweiten
Substanz u. d. ausgeschlossen ; aus all dem Vorausgehenden aber ergebe
sich als die « ratio ultima personae : hypostasis distincta . .. » Dies heiBt
m. a. W.: das «letzte » Wesen von Person wird weder durch die erste
noch durch die zweite, sondern eben durch die dritte Definition zum
Ausdruck gebracht, — eine unerwartete Folgerung, die spiter noch
weiter bestitigt werden kann.

Die Summa ist mit dieser Folgerung nicht einverstanden ; hier wird
vielmehr auf Grund der vorausgehenden Unterscheidungen unter den
verschiedenen Definitionen die SchluBfolgerung gezogen : die Definition
des Boethius passe durchaus auf die kreatiirlichen Personen, die des
Richard dagegen auf die ungeschaffenen.

Soweit ich sehe, beschiftigt sich die Glossa nur an der eben behan-
delten Stelle ausdriicklich mit dem Unterschied zwischen den drei Defi-
nitionen. Die weitere Frage, in welcher Weise die einzelnen Definitionen
in der Glossa tatsichlich verwendet werden, ist damit noch nicht beant-
wortet. Einige kurze Beispiele mogen dies nidher kennzeichnen.

Innerhalb der Trinitdtslehre kommt die Glossa zum erstenmal auf
die Definition der Person zu sprechen. Die Frage nach dem Wesen der
Person beantwortet die Glossa hier mit der Zitation der Definition des

% n.110 ad 5; p. 147.

91 Vgl, Hans RHEINFELDER, Das Wort « persona ». Geschichte seiner Bedcu-
tung mit besonderer Beriicksichtigung des franzosischen und italienischen Mittel-
alters. Beihefte zur Zeitschr. fiir romanische Philologie, Heft 77. Halle (Saale)
1928 ; besondersS. 41. — Vgl. Summa I, n. 385 ; p. 565 f.



154 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

Boethius. Dabei wird alsbald dem Wort «individua » ein solcher Sinn
unterlegt, dafl die Definition sich auch ungehemmt auf die trinitarischen
Personen anwenden 1iBt 32. — An der Parallelstelle der Summa wird
genau so verfahren 33, trotz der eben erst erwihnten Feststellung der
Summa, daB die Richardsche Definition die den géttlichen Personen an-
gemessene sei.

Bei der Frage nach der Univozitit des Personbegriffs wird zunichst
sowohl in der Glossa ® als auch in der Summa 3 die Richardsche Defi-
nition verwendet. Dann aber — und zwar innerhalb derselben Distink-
tion — gebraucht die Glossa wieder die Definition des Boethius und wen-
det diese « translative » auch auf die goéttlichen Personen an 3 ; hierin
folgt die Summa an der Parallelstelle der Glossa nicht 3. Die Glossa
scheint also in der Verwendung der Definition des Boethius konsequenter
als die Summa zu verfahren.

Glossa % wie Summa * verwenden im eben erwidhnten Zusammen-
hang auch die dritte Persondefinition. Nach dem oben iiber die Stellung
der Glossa zur dritten Definition Gesagten mulBl angenommen werden
(diese Annahme bestitigt sich auch), daB3 die dritte Definition in der
Glossa eine hdufigere Verwendung findet als in der Summa. Dies geschieht
z.B. in der Glossa einmal zur ndheren Erklirung der Richardschen
Definition 4°, bei der Frage nach der Erkenntnis der gottlichen Per-
sonen ! u.a. 0. Die Summa folgt der Glossa an den Parallelstellen
nicht:48,

Die Glossa beniitzt in der Diskussion um die Hypostase gleichsam als
selbstverstindlich die dritte Definition, da ja diese auch das Wort
« Hypostase » in sich enthilt, aber in derselben Distinktion wird auch
ohne jedes erklirende Wort die Definition des Boethius verwendet %3, —
In der Summa findet sich an der betreffenden Parallelstelle lediglich die
Definition des Boethius *.

Innerhalb der kurzen Ausfithrungen der Glossa iiber die Engellehre
ist bei einer obiectio deutlich die Richtigkeit der Definition des Boethius
vorausgesetzt. In der Antwort auf diesen Einwand findet sich das Eigen-

32 1,d.19, n. 24 a und c; p. 202 f.

8.1, n. 8337 ; p.499. M1, d. 25 1d; p. 238,
¥ 1, n 388 ad 2; p. 572. 81,425 4f; p. 2641
% 1, n. 386, resp. ; p. 568. %1 d.25 2 ¢; p. 241.
3 1, n. 389, resp.; p. 573. ¥ 1, d. 25, n 14; p. 249.
11,d.23 n.4; p. 223. 2 1, n. 397 a; p. 586.
1,d. 26, n.III 0; p. 253. — Vgl. ebd. II d; p. 250.
“ 1, n 401 C 2; p. 590.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales 155

artige, daB die nihere Widerlegung des Einwandes durch ein Zitat aus
Richard erfolgt, ohne dafl dabei die Richardsche Persondefinition eigens
erwihnt wird 4. — Die Summa hat eine ausfiihrliche Engellehre und
darin einen eigenen Abschnitt iiber die Personalitdt der Engel. Innerhalb
dieser Abhandlung finden sich nun simtliche von der Glossa erwihnten
Definitionen verwendet. Dabei wird, soweit ich sehe, keiner ausdriicklich
ein Vorzug vor den anderen eingerdumt 4.

In der Christologie verweist die Glossa wiederholt auf die dritte
Definition, erwihnt aber auch die erste und zweite, teilweise die dritte
mit der zweiten verbindend 47. — Ahnlich verhélt sich hier die Summa ;
einmal freilich weist sie eigens auf das Ungeniigen der Definition des
Boethius hin .

Zusammenfassend 148t sich sagen : Glossa wie Summa sind sich be-
wuBt, daB zwischen den historisch gegebenen Definitionen ein Unter-
schied besteht ; beide sehen diesen Unterschied auch in etwa in den-
selben Momenten ; beide aber sehen auch diesen Unterschied nicht fiir
so grundlegend an, daB die drei von der Glossa erwidhnten Definitionen
nicht wenigstens in gewissem Sinne immer verwendet werden konnten.
Es ist freilich auch nicht zu iibersehen, daB3 die Glossa im Grunde der
dritten Definition den Vorzug gibt, wihrend die Summa wenigstens teil-
weise Richard von St. Viktor auch darin folgt, daB sie dessen Definition
im Hinblick auf die géttlichen Personen fiir die geeignetste hilt. — Die
spezielle Frage, ob Alexander die ihm historisch gegebenen Definitionen
richtig interpretiert hat, ist eine Frage, die wir hier nicht erortern
wollen 49,

2. Die Problematik des Personbegriffes

Was fragwiirdig an einer Sache (res) erscheint, ist immer wieder
etwas anderes. Diese Verschiedenheit ist bedingt durch die Individualitit
des einzelnen Denkers wie auch durch den je verschiedenen Geist einer
Zeit. Solche Unterschiede zeigen sich z. B. mit aller Deutlichkeit zwischen
einem Erkenntnismetaphysiker des 13. Jahrhunderts und einem Er-

¢ 11, d.3, n. 4; p. 26.

4 TI-I, n. 109 f. ; p. 144-146.

47 III, d. 6, n. 13; p. 78. — Ebd. n. 32; p. 84 £ — III, Addit. Cod. E, d. 11,
n. 16 ; p. 118.

4 S, th. III, n. 53 ad 1; p. 78.

49 v, Gunten (S. 387) z. B. glaubt, die Erklirung der Definition des Boethius
durch die Summa sei eine « pieuse interprétation ».



156 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

kenntnistheoretiker des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts. Ein Phi-
losoph wird darum stets einen gegebenen Sachverhalt nur nach der
Richtung gedanklich erhellen und weiter durchdringen kénnen, in welcher
ihm die betreffende Sache als wirklich fragwiirdig, des Fragens wert er-
schienen ist. Das 1d8t sich auch im Blick auf Alexander und das Person-
problem feststellen. Das zeigte sich uns bereits, als wir fragten, wie
Alexander die drei von ihm vorgefundenen Wesensbestimmungen von
Person ins rechte Verstindnis zu bringen suchte. Er stellte nicht die
Frage, was meinten einst Boethius und Richard usw., als sie ihre Defi-
nition von Person aufgestellt haben. Seine Fragestellung war offensicht-
lich eine andere, die sich vielleicht am kiirzesten mit dem bekannten
Wort des hl. Thomas ausdriicken li8t : « Studium philosophiae non est
ad hoc quod sciatur quid homines senserint, sed qualiter se habeat
veritas rerum. » % Damit ist also keine Besonderheit Alexanders getroffen,
vielmehr eine Eigentiimlichkeit jener Zeit, der Scholastik des 13. Jahr-
hunderts. Im folgenden sollen deshalb zunichst die besonderen Fragen
erortert werden, die Alexander an das Personproblem gestellt hat, wenig-
stens soweit es sich um Fragen nach dem Wesen der Person iiberhaupt
handelt. Seiner Zeit entsprechend kleidete Alexander seine Fragen in die
Form von Einwidnden. Wir wollen versuchen, aus diesen obiectiones das
Wichtigste zu eruieren.

Eine der ersten Fragen, die in der Glossa an die Persondefinition
gerichtet werden, zielt darauf ab, ob mit diesem Personbegriff ein « uni-
versale » oder ein « particulare » getroffen wird. Ist « Person» ein uni-
versale, dann ist der Begriff von Gott nicht aussagbar ; denn in Gott
gibt es nichts Allgemeines. Ist Person ein particulare, dann scheint Person
wiederum von Gott nicht aussagbar zu sein, weil jedes particulare eben
begrifflich notwendig ein entsprechendes universale oder seinem Wort-
laut nach ein Ganzes voraussetzt, dessen Teil es ist. In Gott aber gibt
es keine Teile eines hoheren Ganzen noch etwas, das iiber sich ein All-
gemeines hitte ; also scheint Person von Gott nicht aussagbar zu sein 5.
Was ist hier, in unsere Sprache iibersetzt, an der Persondefinition von
Boethius, die gerade hier Verwendung findet, fragwiirdig geworden ?
Geht es hier nicht um die logische Richtigkeit der Definition des Boethius,
wie dies spiter z. B. Thomas klarer zum Ausdruck bringt ? — Die Frage-
stellung der Summa ist an der Parallelstelle ganz dhnlich %2,

% In I De coelo et mundo, lectio 22, 8.
811, d. 19, n. 24; p. 202 f.
#2 1, n. 837 C 2; p. 499.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales 157

'

Folgende Frage deutet offenbar in dieselbe Richtung : das Person-
sein wird von Gott dreimal ausgesagt ; was in sich die Fihigkeit hat,
von mehreren aussagbar zu sein, ist ein universale ; das Personsein aber
ist in Gott etwas hochst Einmaliges ; also scheint sich der Widerspruch
zu ergeben : entweder ist Person etwas Universales, dann ist Aussag-
barkeit von vielen gegeben ; aber es kann dann von den gottlichen Per-
sonen nicht ausgesagt werden ; oder es besagt etwas Einmaliges, dann
ist es nicht von vielen aussagbar *. — Einen dhnlichen Gedankengang
entwickelt die Summa %,

Das Wort «individua » aus der Definition des Boethius veranlaBt
die Glossa wie die Summa zu einer ganz dhnlichen Frage : die « individua
substantia » besagt begrifflich schon, daB sie ein « Letztes » ist, das auf
dem Wege immer niherer (logischer) Trennung oder Bestimmung zu-
stande gekommen ist ; also setzt sie ein Allgemeines voraus ; solches
aber kann von Gott nicht ausgesagt werden. — Nicht anders ist es,
wenn mit « individua » eine « collectio proprietatum » verstanden werden
soll ; auch eine solche ist bei Gott unmoglich 3.

Vielleicht weist folgende Frage noch mehr in den logischen Bereich :
was von vielen ausgesagt werden kann, ist entweder genus, species oder
differentia. Genus und species trifft auf das Personsein nach dem Voraus-
gehenden nicht zu ; differentia, d. h. das die einzelnen unterscheidende
Moment, kann das von den gottlichen Personen ausgesagte Personsein
mindestens nicht sein, weil sich ja auch die gottlichen Personen nicht
durch ihr Personsein unterscheiden ®¢. Zu welcher (logischen) Kategorie
soll nun das Personsein gehoren ?

Eine sicher nur logische Frage scheint Alexander hinsichtlich der
Persondefinition nicht zu stellen. Die bereits erwidhnten beriithren sich
mindestens, wenn sie nicht an sich schon so gemeint sind, mit den be-
sonderen metaphysischen Fragen. Auf letztere ist gewill das Hauptinter-
esse der Glossa gerichtet. Dies wird sofort an folgenden Fragen deut-
lich : jeder der drei gottlichen Personen wird das gottliche Wesen wie
auch das Personsein als etwas Gemeinsames zugesprochen. Offensichtlich
ist hiebei unter « gemeinsam » jedesmal etwas Verschiedenes verstanden.
So unterscheidet man z. B. zwischen einem « commune secundum rem »
und einem « commune secundum intellectum », wobei offenbar «secun-

58T, d.25, 1.2 ¢ p. 240,
5 1, n. 389, ob. 3; p. 573.
8 1, d. 19, n. 24 ¢; p. 203. — S. th. I, n. 337, C3; p. 499.
8 1 d.25 n 2d; p.240. — S.th. I, n. 389, 2, 4; p. 573.



158 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

dum intellectum » nicht einfachhin mit « logisch » wiedergegeben werden
darf. Welche Art von Gemeinsamkeit trifft nun auf das Personsein zu ? %
— Die Summa wiederholt diese Frage ®.

Gerade in der Trinitatsspekulation ist fiir Alexander die Frage nach
dem Unterschied zwischen Wesen (essentia) und Person eine besonders
brennende. Von verschiedenen Seiten her geht er auf diese Frage ein.
Von Gott werden vielerlei « Namen » (nomina) ausgesagt : Deus, Dominus,
Causa, Vita usw., die jeweils einen besonderen Bezug auf das gottliche
Wesen oder auf eine Eigenschaft Gottes usw. haben. Bildet nun « Person »
auch einen dieser von Gott aussagbaren « Namen » etwa von der Gruppe
der Namen, die je von einer verschiedenen Seite doch immer nur das-
selbe Wesen Gottes bezeichnen wollen, sodalBl zwischen dem Wesen Gottes
und seinem Personsein eben gar kein Unterschied wire ? % — Weiter :
wie wird das Personsein Gottes erkannt ? « Ex parte suppositi vel appo-
siti ? »% Dies soll des nihern bedeuten : wird Person in Gott daraus
erkannt, daB sie das Wesen Gottes « trigt » (supponit), oder daraus, was
sie zum Wesen Gottes «hinzufiigt» (apponit).? — Kann iiberhaupt
zwischen Wesen und Person in Gott unterschieden werden ? Jede der
drei gottlichen Personen ist mit dem gottlichen Wesen identisch ; welch
ein Unterschied soll da noch zwischen dem gottlichen Wesen und dem
gottlichen Personsein bestehen ? ® — Die Summa geht mit teils groBerer
Ausfiihrlichkeit, teils groBerer Deutlichkeit auf dieselbe Frage ein. So
stellt sie z. B. ausdriicklich die Frage : « An persona sit essentia » 2,

Alexander sieht sich innerhalb der Christologie ebenfalls veranlaBt,
auf diese Frage nach dem Unterschied zwischen Wesen und Person ein-
zugehen. So wird gefragt : der Mensch Petrus und der Mensch Christus
gehoren ihrer Natur nach zur selben Art (= species) ; beide sind auch
Personen ; muBl dann nicht wie ihre Natur so auch ihre Person von der-
selben Art sein ? % Oder umgekehrt : wenn, wie die kirchliche Lehre
erklirt, die Person in Christus eine andere ist als die in Petrus, muB
dann nicht auch die menschliche Natur Christi eine andere sein (von
anderer Art sein) wie die des Petrus ? % — Die letzte Frage hat die
Summa in dhnlicher Form iibernommen .

1, 4.25 0.2 b; p. 240. 8 1, n. 389, ob. 2; p. 573.

# 1, d 23; p. 220 fi. %1, d. 23 n4&; p. 222

11, d 25 n. 2; p. 239.

® I, n.392; p.576. — Vgl. I, n. 386 b; p. 566. — I, n. 389, ob. 1; p. 573.
% 1II, d. 2, n. 14 f; P. 29.

“ III, d. 2, n. 26 ; p. 33.

¢ III, n. 36 ; p. 56 1.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales 159

Das Personsein li8t sich in seinem metaphysischen Wesen nur dann
niher bestimmen, wenn es gegeniiber allem, womit es in der physischen
Wirklichkeit zusammen besteht, scharf abgegrenzt wird. So umfaBt das
real-wirkliche Wesen Mensch mehr als das rein metaphysisch betrachtete
« Wesen » Mensch. So nahm Gottes Sohn bei der Menschwerdung nicht
etwa eine « allgemeine » menschliche Natur an, sondern eine ganz kon-
krete, individuelle. Ist mit der Individualitit des Menschen Christus nicht
auch seine Personalitit gegeben ? So fragt die Glossa wie die Summa 66,

Wird die menschliche Seele vom Leibe getrennt, dann bleibt sie
Person. Wenn sie mit dem Leibe wieder vereinigt wird, verliert sie dann
wieder das Personsein ? Fiir Glossa wie Summa ist dies eine echte
Frage %, die zu weiteren Fragen AnlaB gibt. Zum Personsein gehort das
Moment, das mit dem Wort «individua » in der Definition des Boethius
zum Ausdruck gebracht werden soll, nimlich das Unmitteilbarsein. Es
fragt sich nun, ob diese Unmitteilbarkeit eine nur aktuelle oder sogar
eine potentielle ist. Ist ndmlich nur eine aktuelle Unmitteilbarkeit ge-
fordert, dann wird jede menschliche Seele, sobald sie sich vom Leibe
trennt, sofort eine Person. Ist dagegen eine potentielle gemeint, also die
vollige Unfihigkeit, sich iiberhaupt einmal mit einem andern Ding zu
vereinigen, dann scheint sich folgende Antinomie zu ergeben : entweder
ist in Christus nur eine goéttliche Person vorhanden, — das wiirde be-
deuten, daB kein anderer Mensch eine Person wiire (denn jeder Mensch
kann von der gittlichen Person in die hypostatische Union aufgenommen
werden) ; oder es ist eine menschliche Person vorhanden, — dann sind
in Christus eben zwei Personen, wogegen die kirchliche Lehre steht. Wie
muB man also die Unmitteilbarkeit verstehen, fragen wiederum Glossa
und Summa 8,

Wenn menschliche Natur und menschliche Person sich wirklich un-
terscheiden, dann scheinen diese auch nach dem allgemeinen Gesetz aller
zusammengesetzten Dinge nacheinander zu werden, d. h. es werden zu-
erst die Teile, Natur und Person, und dann erst wird das konkrete
Ganze, dieser individuelle Mensch. Ist es tatsichlich so ?, fragt die Glossa,
aber nicht die Summa %. Oder ist es umgekehrt ?, fragt die Glossa 7 :
ist die Einheit zwischen menschlicher Natur und menschlichem Person-

% Glossa III, d. 5, n. 3; p. 58. — S. th. III, n. 85, ob. 3; p. 54.

%7 Glossa III, d. 5, n. 42 ; p. 70. — S. th. III, n. 35, 111 ; p. 56.

% Glossa III, d. 10, Addit. Cod.E, n. 16 ; p. 118. — S.th.III, n. 53, ob. 5; p. 77.
8 III, d. 6, n. 32; p. 84.

0], d.26, n.1; p. 249.



160 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

sein so eng, daBl mit der Setzung von Person auch die Natur gegeben ist,
m. a. W. dall zum Wesen der menschlichen Person die menschliche Natur
notwendig gehort, und zwar nicht bloB faktisch, sondern innerlich wesent-
lich ? — Die Summa kennt diese Frage ebenfalls ™.

Die fragende Abgrenzung des Personseins erfolgte bis jetzt nur be-
ziiglich Natur und Individuum ; sie geschieht in Glossa wie Summa auch
beziiglich metaphysischer Tatbestinde, die durch die Begriffe Hypostase,
Subsistenz, Subjektum, Substanz, Natur (im Unterschied zu « Wesen »
= essentia) begrifflich gefaB3t sein wollen. Dabei stellt Alexander ganz
dhnliche Fragen wie bei der soeben dargestellten Untersuchung iiber den
Unterschied von Person gegeniiber Wesen und Individuum. Wir iiber-
gehen deshalb diesen Problemkreis und wenden uns einem anders gear-
teten Gedankenkomplex zu.

Alexander findet drei Gruppen von Personen vor : menschliche, eng-
lische und goéttliche. Dabei erheben sich alsbald verschiedene Fragen. Als
erste sei folgende erwidhnt : wie unterscheiden sich die Personen der ein-
zelnen Gruppen unter sich, also ein Mensch von einem andern, ein Engel
von einem andern Engel, eine gottliche Person von einer andern gott-
lichen Person ? 7 Nehmen wir einmal als richtig an, da@ sich eine mensch-
liche Person von einer zweiten menschlichen Person durch ihren Ur-
sprung wie durch besondere individuelle Eigenschaften unterscheidet,
dann stellt sich fiir die Christologie folgende Frage: die menschliche
Natur Christi unterscheidet sich von jeder andern menschlichen Natur
ebenfalls durch die Besonderheit ihres Ursprungs wie ihrer Eigenschaften,
— mub sie dann nicht auch eine eigene menschliche Person sein ? 7 —
Die Summa bringt mit ausdriicklicher Berufung auf Richard von St. Vik-
tor dieselbe Stelle aus dessen Schrifttum und zieht auch eine dhnliche
Folgerung daraus ™.

Im Hinblick auf die drei Gruppen von Personen ergibt sich fiir
Glossa und Summa freilich das noch weit bedeutsamere metaphysische
Problem nach dem Unterschied zwischen kreatiirlichen und gottlichen
Personen. Der tiefere Gedanke ist offenbar in der Glossa wie in der
Summa derselbe, die Art und Weise des Fragens aber ist verschieden.
Die Glossa stellt die Frage so: « Utrum nomen personae habeat unam
rationem ut dicitur de Deo et creatura ». ? Die Summa dagegen riickt
bereits im Wortlaut der klassischen Frage nach der Analogie niher :

11, cap. 5, I; p. 390. 11, d. 3, n. 4; p. 26.
101, d. 5, n. 24; p. 65f. 7 III, n. 35, ob. 2; p. 54.
1, d 25 n.1; p. 238.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales 161

« Utrum persona dicatur univoce ». “® Dieses Forschen nach dem letzten
Wesen der Person iiberhaupt zieht natiirlich weitere Untersuchungen
nach sich, so z. B. nach der Verwendbarkeit einzelner gegebener Defini-
tionen im Bereich der verschiedenen Gruppen 77 und nach den meta-
physischen Unterschieden zwischen den Personen dieser Gruppen .

Alexander sto8t jedoch in der Glossa bei seinem Ringen um das
Wesen der Person auch in den Bereich rein historischer Gegebenheiten,
die dem mittelalterlichen Theologen durch die verschiedene Ubersetzung
der entsprechenden griechischen Worte « usia », « usiosis », « hypostasis »
und « prosopon » vorlagen ?. Solche Fragen sind aber fiir das Ziel dieser
Arbeit von nebensichlicher Bedeutung und kénnen deshalb gewill ohne
Schaden iibergangen werden. Wichtig erscheint der Glossa offensichtlich
in erster Linie das metaphysische Wesen von Person. Versuchen wir nun
die diesbeziiglichen Ausfithrungen Alexanders darzustellen.

3. Das Wesen der Person

a) Die logisch-kategoriale Bestimmung

Die erste Frage, um deren Beantwortung sich offenbar schon der
Alexander der Glossa bemiihte, schien uns die Frage nach der logisch-
kategorialen Bestimmung des Wesens der Person zu sein. Gehort Person
zu den universalia oder zu den particularia ? Die zundchst eigenartig an-
mutende Aussage der Glossa lautet : Person gehort sowohl zu den uni-
versalia wie zu den particularia. Denn der Begriff « Person » besagt etwas,
das vielfach verwirklicht ist, also ist er ein universale. Zugleich bedeutet
er aber auch etwas jeweils nur Einmaliges, ist also ein particulare. Frei-
lich muf3 man bemerken, daB « particulare » nicht notwendig den Gegen-
satz zu « universale » bilden oder Teil eines hoheren Ganzen besagen muB ;
es kann, wie z. B. bei den gottlichen Personen, ein etwas vollig Einma-
liges meinen, das kein hoheres Allgemeines iiber sich hat. Ist Person auch
kein universale in dessen eigentiimlicher Bedeutung, so haben doch alle
gottlichen Personen etwas gemeinsam, und zwar nicht bloB das eine
gottliche Wesen, sondern eben das Personsein, das ein « commune pro-
portione », d. h. ein « commune habitudine ad illud » (ndmlich zum Wesen)

7 S.t.h I, n. 388 (Artikeliiberschrift !) ; p. 572.

71,d.25 1c; p.288. — S. th. I, n, 388, ob. 2; p. 572.

% 1,d.25 1aund b; p. 238. — S. th. I, n. 388, ob. 2; p. 572.

Glossal, d. 23, n. 5aundb;p. 223 f. —S. th. I, n. 395 et 396 ; p. 582, 584 {.

-3
-

11



162 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

ist 8, Dieses « Gemeinsame » ist also nicht etwas bloB « fiir uns » Gemein-
sames, das lediglich unserer Erkenntnis diente, sondern in Gott selbst
begriindet. — Wenn in der Definition des Boethius das Wort «indivi-
dua » verwendet wird; so ist damit gegen den universalen Charakter von
Person nichts ausgesagt ; denn mit diesem Wort soll nicht auf die Ein-
maligkeit des Personseins hingewiesen werden, sondern auf die besondere
Eigenschaft der Unmitteilbarkeit, wie wir bereits horten.

Alexander sieht jedoch die Besonderheit des universalen Charakters
des Personbegriffes noch tiefer. Mit dem Wort « Mensch » wird ein All-
gemeines ausgedriickt und ebenso mit dem Wort « Person », und doch
ist damit ein je verschiedenes Allgemeines gemeint. Vom « Menschen» ver-
mag ich klar das genus proximum und die differentia specifica anzu-
geben, namlich animal und rationale, nicht so von « Person ». Dies zeigt
sich an einem praktischen Beispiel. Wenn ich den Satz «iste est homo »
logisch(-metaphysisch) zergliedere, dann wird mit « iste » eben die Person
getroffen, mit « homo » das « Wesen ». Suche ich nach den « Teilen », aus
denen diese menschliche Person zusamrhengesetzt ist, dann finde ich als
Teile der Person Leib und Seele, als Teile des Wesens Lebewesen und
Verniinftigkeit. « Person » steht also, kurz gesagt, in einer andern logisch-
(-metaphysischen) Reihe wie das Wesen « Mensch ». Wenn ich mit « Per-
son » auch immer ein particulare bezeichne, so ist es doch nicht so, daB
dieses particulare dadurch entsteht, daB das « Wesen » von Mensch ein-
fachhin noch niher begrenzt wird, dhnlich wie das Wesen « Lebewesen »
durch das Moment der « Verniinftigkeit » zum Wesen des Menschen be-
grenzt wird. « Person » entsteht also (logisch-methaphysisch) nicht da-
durch, daB dem Wesen noch etwas hinzugefiigt wird 8. — Die Summa
hat sich hierin offenbar ganz an die Glossa angeschlossen 82,

Der eben dargest'ellte Unterschied zwischen Person und Wesen weist
mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit bereits iiber das rein logische
Gebiet hinaus, oder, wenn wir es im Sinne der hochmittelalterlichen
Logik auffassen : das logische meint hier nicht bloB die Denkformen,
unabhingig von den wirklichen Formen des Seienden. Mit diesen logi-
schen Formen ist zugleich Wirkliches (Physisch-Metaphysisches) gemeint.

8 1, d. 25, n. 2 resp. ; p. 240 ff. — Vgl I, d. 19, n. 24 ; p. 202 f,
81 1, d. 26, n. IT e, f; p. 250.
2 1, n, 401, C, b-d; p. 590.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales 163

b) Metaphysische Wesensbestimmung durch Abgrenzung

Eine erste metaphysische Bestimmung des Wesens der Person voll-
zog die Glossa wie auch die Summa durch das selbstindige Eindringen
in das Verstindnis der geschichtlich gegebenen Persondefinitionen. Um
noch tiefer in das Verstindnis dieses Wesens zu gelangen, grenzt Alexan-
der das, was er unter Person verstanden wissen will, gegeniiber allen
andern mit dem Personsein unmittelbar zusammenhingenden metaphy-
sischen Tatbestinden ab. Dies geschieht innerhalb der Trinitdtsspeku-
lation zuerst gegeniiber dem Wesen (=essentia). Wesen und Person haben
zundchst einmal etwas Gemeinsames, ndmlich das ens. Ohne dieses wire
eine Beziehung irgendwelcher positiver Art gar nicht denkbar 8. Auf
dieser Grundlage erhebt sich grundsitzlich ein zweifaches mogliches Ver-
hidltnis zwischen Person und Wesen : entweder sind die beiden ihrem
realen Inhalt nach miteinander identisch oder sie sind voneinander ver-
schieden. Letzteres trifft bei allen geschopflichen Personen zu, ersteres
dagegen bei den gottlichen Personen 8. Wenn aber die géttlichen Per-
sonen mit dem gottlichen Wesen auch realidentisch sind, so besteht doch
noch ein Unterschied zwischen den beiden. Dieser Unterschied, so meint
die Glossa 8, wird schon dadurch deutlich, daB die Definition von Wesen
und Person je verschieden ist (« essentia enim est qua Deus est id quod
est»). — Die Summa geht in diesen.grundlegenden Fragen mit der
Glossa vollig einig ®®.

Oben wurde bereits an dem Beispiel «iste est homo » aufgezeigt,
daB Person und Wesen sich durch je verschiedene (metaphysische) Teile
oder Prinzipien unterscheiden. Daraus folgt fiir Alexander, dall weder
Person (logisch-metaphysisch) im Wesen mitenthalten ist, noch Wesen
mit Person direkt gesetzt ist. Weil aber doch tatsichlich dort, wo eine
(geschopfliche) Person ist, auch das Wesen notwendig vorhanden ist,
darum sagt die Glossa #, daBl das Wesen in der « ratio personae » nicht
« secundum rectitudinem », sondern nur « oblique » mitgegeben sei. Dies
folgt anderseits auch klar aus dem, was vorher iiber die je verschiedenen
Prinzipien von Person und Wesen und das daraus folgende negative
Verhiiltnis von Person zu Wesen gesagt wurde.

.25, 6 c; p. 246.

.25, 4 f; p. 245. — S. th. I, n. 350 ; p. 519 f.

.34, n. 5; p. 341. — Vgl. ebd. n. 7; p. 346.

.392; p. 576 ff.

. 26, III, p; p. 253. — Ebenso Summa I, n. 402, sol. ; p. 591.

L d
-

o

o
—
[=TN~ i = P = P = ¥



164 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

An der zuletzt genannten Stelle der Glossa heilit es: «in ratione
personae vel hypostaseos ». Die Worte « Person » und « Hypostase » sind
also hier offensichtlich promiscue gebraucht. Das geschieht auch sonst,
sodaB die Glossa z. B. von « tres hypostases unius essentiae » hinsichtlich
der gottlichen Personen spricht, genau wie es spiter auch die Summa
tut ®. Anderseits aber wird in der Glossa auch sehr wohl zwischen Person
und Hypostase unterschieden. Person ist nicht einfachhin gleich Hypo-
stase, sondern eine bestimmte Hypostase, eine « hypostasis individua »
oder eine « hypostasis distincta proprietate » 8. « Hypostase » ist damit
der weitere Begriff, der den Begriff « Person » wie das genus die species
in sich schlieBt. Was aber ist « Hypostase » ? Die Glossa erklirt die
Hypostase als eine « res substans essentiae sive ... subsistens proprie-
tati», also ein etwas, das ein Wesen oder eine Eigenschaft «trigt » %,
So muB die Wesensbeschreibung von Hypostase auch auf die Person zu-
treffen, da jede Person eine Hypostase, aber nicht jede Hypostase eine
Person ist, wie die Glossa eigens bemerkt *2. Wollen wir aber die gott-
lichen Personen miteinbegreifen, dann muBl Hypostase anders bestimmt
werden, denn in Gott ist nichts, das etwas anderes erst « trigt ». Mit
Einbeziehung jeglicher, auch gottlicher Personen muf3 Hypostase defi-
niert werden als « existentia incommunicabilis ex quibuscumque indivi-
duantibus, supposita essentia», wie die Glossa an der eben zitierten
Stelle sagt. Das « substare » = Tragen eines andern ist hier durch das
« existentia » ersetzt. Dies soll das « Heraus-sein » = das Aktuell-sein, das
Fiir-sich-sein, das Nicht-von-einem-andern-abhingig-sein bedeuten. Das
bloBe « ex-sistere » ist noch nicht Hypostase ; es bedarf noch einer neuen
Eigenschaft : es muB unmitteilbar sein auf Grund bestimmter individuie-
render Eigenschaften. Was dies ndherhin besagt, wird sich weiter unten
kliren. Das « ex-sistere » setzt selbstverstindlich ein Etwas voraus, das
da existiert, eine «essentia» oder Wesenheit. Soll die Hypostase zur
Person werden, dann bedarf es noch einer weiteren, die Hypostase be-
grenzenden Bestimmung. Die Glossa sagt darum, Person sei eine « hypo-
stasis distincta per proprietatem dignitatis » 2, bzw. eine Hypostase, die
sich durch eine alle andern Eigenschaften der Hypostase iiberragende
(«superexcellens ») Eigenschaft kennzeichne ?. Die nihere Erklirung

8 1, d. 26, III, m; p. 252. — Ebenso S. th. I, n. 400, ad 1; p. 589 u. a.
"1, d.25 0.44; p. 249 und 4. 26, n.1; p. 249,

% 1, d. 26, III, o/p; p. 253.

°1 IIT, d. 6, n. 13 ; p. 78.

" 111, d. 6, n. 13 ; p- 78.

% Ebd. n. 32; p. 84 f.



Die Wesensbestimmung der Person bei- Alexander von Hales 165

dieses die Person offenbar konstituierenden Momentes kann erst weiter
unten erfolgen.

Sehen wir auf den metaphysischen Aufbau der Person, so kénnen
wir jetzt feststellen : die Hypostase ist Vorstufe in diesem Aufbau ; sie
ist, rein in sich gesehen, einer weiteren Bestimmung fihig, sofern sie eben
das die Person Auszeichnende in sich aufnehmen und damit zur Person
werden kann. Das ist selbstverstindlich im Sinne der Glossa nicht
physisch, sondern metaphysisch zu verstehen **. — In der Summa wird
das Verhiltnis persona — hypostasis fast genau so beschrieben .

Dem Wesen von Person werden wir noch niher kommen, wenn wir
es abgrenzen gegen den wichtigen metaphysischen Tatbestand, der im
Wort « individuum » zum Ausdruck gebracht werden soll. « Individuum »
bedeutet nach der Glossa ein doppeltes : einmal « substantia prima » im
aristotelischen Sinn, d. h. also eine wirkliche Substanz, sofern diese « un-
geteilt » ist (individuum = atomum) ; zum andern besagt es aber auch
eine « collectio proprietatum », wodurch sich z. B. ein Ding von einem
andern gleicher Art unterscheidet. Im ersten Sinn ist jede Person und
jede Hypostase ein Individuum, aber nicht jedes Individuum ist Person,
wohl aber Hypostase. Im zweiten Sinn ist « individuum » selbst auf die
Trinitdt anwendbar, freilich, wie die Glossa vorsichtshalber hinzusetzt,
nur « ad similitudinem » %, AuBerdem ist im letzten Fall (« individuum »
in seiner zweiten Bedeutung verstanden !) sehr wohl zu beachten, daB
hier « individuum » = « collectio proprietatum » nur das Vorliegen per-
sonalen Seins bzw. den Unterschied zwischen zwei Personen anzugeben
vermag, aber nicht aufzeigen kann, was Person seinem metaphysischen
Wesen nach ist.

Was bis jetzt tiber das Verhiltnis Person-Individuum von der Glossa
gesagt wurde, wurde durch Vergleich der beiden Definitionen gefunden.
Das Verhiltnis 148t sich aber noch unter einer andern Fragestellung
sehen — und dann noch nidher bestimmen —, ndmlich der : welcher
wissenschaftlichen ‘Disziplin gehdren die beiden je als Gegenstand an ?
Uberraschenderweise findet dabei die Glossa folgenden Unterschied : ein
«subjectum » sei in erster Linie Gegenstand der « philosophia naturalis »,
ein «individuum » Gegenstand der « philosophia rationalis », und Person
sei Gegenstand der «philosophia moralis»#?. Das Personsein ist offensicht-

BT .00 p. 02t

% S. th. III, n. 52, sol.; p. 76.
¢ 1, d.19, n. 24 c; p. 203,

7 1, d. 24, Anm. ; p. 237.



166 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

lich hier in seinem ganz speziellen Inhalt gesehen. Als solches unter-
scheidet es sich sowohl vom Individuum wie auch vom subjectum ?.
Faktisch ist Person Subjekt und Individuum, wie wir dies von letzterem
schon horten und von ersterem noch héren werden. In seinem letzten
spezifischen Sein gehort es einem besonderen Bereich an. Dieser je beson-
dere Gegenstandsbereich der drei angegebenen philosophischen Diszi-
plinen besagt nicht nur einen logischen Unterschied, den unser Denken
etwa vollzoge, um das Ganze denkerisch bewiltigen zu konnen ; es han-
delt sich, wie die Glossa ausdriicklich sagt *°, jeweils auch um ein beson-
deres « esse ». Deshalb findet sich z. B. in einer menschlichen Person ein
dreifaches Sein (« triplex esse ») : sofern sie Subjekt, d. h. Natur ist, das
natiirliche Sein, sofern sie Individuum ist, das « rationale » Sein, sofern
sie Person ist, das moralische. Ebenso verhilt es sich in Christus, nur
daB hier das moralische Sein durch das gottliche ersetzt wird 19, — Aus
dieser Betrachtungsweise gewinnen wir ein neues Verstindnis von Per-
son : im Stufenbau des Seins geht dem personalen Sein das natiirliche
und das « rationale » voraus 1°1, Die beiden letzteren sind in der wirk-
lichen Person nicht vernichtet, sondern « aufgehoben ». Personales Sein
besagt also gegeniiber allem andern Geschopflichen ein héheres Sein.
Damit wird uns nun aus dem Vorausgehenden etwas ganz besonders
verstindlich, nimlich warum Alexander des 6fteren von der Person als
einem « nomen moris » bzw. « nomen dignitatis » spricht 1°2, Es ist damit
nicht bloB eine besondere « Wiirde » im modernen Sinn dieses Wortes
gemeint, sondern eine hohere Seinsstufe. Aus dieser Sicht wird auch ver-
stindlich, warum ein Individuum Voraussetzung fiir das Personsein ist,
und dieses Individuum gleichsam die « ontologische Mitte » darstellt zwi-
schen Natur und Person, wie die Glossa eigens betont 19, — Die Summa
steht hierin auf demselben Standpunkt wie die Glossa ; die Gedanken-
ginge der Glossa werden lediglich weiter ausgefiihrt 194,

Mit dem Wort « subjectum » wurde eben auf einen weiteren meta-

8 1, d. 25 n. 4 f; p. 244.

9 III, d. 5, n. 18 ; p. 80.

11, d.6.n.28b;p. 82

101 Was die Glosse hier unter « rational » versteht, ist nicht ganz klar ; nach
S. th. II-I, n. 112, sol. p. 150 f. gehért zum esse naturale, was wirklich, physisch,
trennbar ist; zum esse rationale seu logicum, was wohl wirklich unterschieden,
aber physisch nicht trennbar ist, z. B. intellectus agens und possibilis.

12 1,d.28 n.5e; p. 275.

103 111, d. 6, n. 7 ; p. 76.

104 S. th. III, n. 13, resp.; p. 29f. -— Ebd. n. 52, ob. 1; p. 75. — Ebd. n. 46
ad 2; p. 70 u. a.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales 167

physischen Tatbestand hingewiesen, von dem das Personsein zwar zu
unterscheiden ist, mit dem es aber anderseits wieder in bestimmter Be-
ziehung steht. « Subjectum » bedeutet an der angefiithrten Stelle der
Glossa gewiBl zundchst das Natur-sein und damit ein vollendetes Seien-
des (ens completum). Aber es will damit zugleich auch noch eine be-
stimmte Beziehung zu anderem Seienden ausgedriickt werden, nidmlich,
daB es zugleich « Gelegenheit » ist fiir anderes Seiendes, m. a. W. daB es
Akzidentien die Moglichkeit zum Sein gibt 1%, In diesem Sinn hat « sub-
jectum » natiirlich nur seine Stelle im ontologischen Aufbau einer kreatiir-
lichen Person. Denn nur die geschopfliche Person muf3 ein «ens com-
pletum » in dem Sinne sein, daBl es nicht nur fir sich existenzfihig ist,
sondern zugleich Seinsgrund fiir Akzidentien sein kann. — So viel ich
sehe, vermeidet die Summa an den parallelen Stellen das Wort « sub-
jectum », verwendet vielmehr fiir denselben Sachverhalt die Worte « sup-
positum » bzw. « natura supposita » 1%,

Im Zusammenhang mit Person wird das Wort « subjectum » von der
Glossa vielfach synonym mit einem andern viel gebrauchten, mehrdeut-
baren metaphysischen Begriff verwendet, namlich mit « natura ». Dieses
Begriffswort fand die Glossa ja auch in der Definition des Boethius ; es
bedurfte deswegen ebenfalls einer niheren Erklirung. « Naturas» besagt
auch schon fiir die Glossa das Wesen eines Dinges, sofern es Prinzip
der Titigkeiten dieses Dinges ist 197, Innerhalb der Definition des Boe-
thius wird es von der Glossa nicht in diesem spezifischen Sinn verstanden,
sondern selbstverstindlich in dem weiteren, den unser modernes Wort
« Natur » in der Wortverbindung ‘Natur eines Dinges’ gew6hnlich auch
hat. — DaB die Summa sich diesem Sprachgebrauch anschlieBt, ist tiber-
all ersichtlich. — Das Verhiltnis von «natura» und « persona» wird,
so scheint mir, einmal anldBlich einer rein theologischen Frage von der
Glossa besonders tief erfa8t. Die Siinde, so schreibt die Glossa 198, ist
eine Verderbnis, jedoch zeigt sich dies bei uns anders als einst bei Adam.
Denn in Adam war es die Person, durch welche die Natur verdorben
wurde, bei uns dagegen ist es die Natur, durch welche die Person ver-
dorben wird. Deshalb stot bei uns die Siinde von auBlen nach innen
vor, bei Adam wirkte die Siinde umgekehrt von innen nach aullen. Liegt
in dieser in ihrer Kiirze fiir die Glosse kennzeichnenden Bemerkung nicht

105 7, d. 3, n. 46 ¢ ; p. 65.
106 TTI, n. 52, sol. ; p. 76.
107 1,d. 4 n.38; p. 77.

108 I, d. 35, n. 14 ; p. 34h4.



168 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

ein tiefer Hinweis dafiir, das Wesen von Person doch echt metaphy-
sisch aufzufassen ? Abgesehen von der moraltheologischen Bedeutung
dieser Stelle, auf die wir hier nicht eingehen konnen, wird doch hier
mit aller Deutlichkeit darauf hingewiesen, daB3 die Person «innen » ist,
d. h. also nicht duBerlich, mit den Sinnen erfaBbar, anderseits aber auch
nicht « jenseits » alles Natiirlichen, in weiter Ferne, sondern unmittelbar
im Zusammenhang mit der in ihrem AuBern wenigstens sinnlich erfa(3-
baren Natur. — In der Summa finde ich keine entsprechende Bemerkung
oder gar lingere Ausfiithrung.

Die Definition des Boethius war fiir die Glossa AnlaB3 genug, den
damals durchaus nicht eindeutigen Begriff Substanz in seiner Beziehung
zum Personbegriff niher zu bestimmen. Die Glossa kennt offenbar schon
die Unterscheidung von substantia prima und secunda '®. Wird Sub-
stanz in Verbindung mit den fiir den Personbegriff ebenfalls wichtigen
Termini essentia und natura gebraucht, dann soll damit das « quod est »
zum Ausdruck gebracht werden, wihrend essentia das « quo est» und
natura das « quo operatur » besagen 1%, Ein andermal erklirt die Glossa
Substanz als « quod est ‘esse per se et causaliter’ » 111, Die Glossa weil3
sehr wohl, daB das griechische Wort « hypostasis » von den Lateinern
vielfach 'mit « substantia » iibersetzt worden ist, deshalb habe man ja
auch in Gott von « tres substantiae » gesprochen. Dazu wird aber von
der Glossa eigens bemerkt, daB ein solcher Sprachgebrauch jetzt (« apud
nos») nicht mehr vorliege, weil die damit gegebene (verhingnisvolle)
Doppeldeutigkeit von Substanz klar erkannt worden sei 2. Soll mit dem
Wort « Substanz » das Wesen von Person niher bestimmt werden, dann
muB man es anders verstehen. Es besagt nimlich auch das, «quo res
est substans sive subsistit inseparabiliter » 13, M. a. W. im Hinblick auf
das Personsein besagt «substantia » dasjenige, wodurch die Grundlage
fiir die individuellen Eigenschaften gegeben ist, also das « sub » fiir diese
Proprietiten, zugleich aber auch das «stare », m. a. W. das Selbstiindig-
sein dieses Dinges, das da Person bzw. Substanz ist 114, — Mit Substanz
ist also, wie wir sehen, z. T. dasselbe gesagt, was mit « natura » bzw.
«subjectum » schon gesagt wurde, aber es besagt dariiber hinaus eben

109
110
111
112
113
114

19, n. 24 c; p. 203.

2, n.12; p. 32

8, n. 28 c; p. 109.

23, n.5 aund c; p. 223 f.
3, n. 46 c; p. 65.

.23, n,.5d; p. 225.

HHEERSH
pooaan



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales 169

doch noch das besonders wichtige Moment des Selbstindigseins, das fiir
die metaphysische Beschreibung von Person durchaus wesentlich ist. —
Die Summa hat den Substanzbegriff wohl schon etwas weiter ent-
wickelt : die Unterscheidung zwischen substantia prima und secunda ist
klar ausgedriickt, die Substanz als erste der Kategorien ist klar erkannt
wie auch die Tatsache, daB das Hauptmoment des Substanzseins im
«ens per se» liege und nicht im Trigersein fiir Akzidentien 115,

Die Glossa ersetzt das Wort «Substanz» in der Definition des
Boethius teilweise einfachhin durch das Wort « Subsistenz ». In solchen
Fillen will offenbar Subsistenz im selben Sinne wie Substanz verstanden
sein 18, Und doch spricht die Glossa an derselben Stelle hinsichtlich der
drei gottlichen Personen von « tres subsistentiae », wihrend sie die Aus-
drucksweise von « tres substantiae » direkt ablehnt, wie wir bereits gehort
haben. Die Glossa muf also doch noch einen Unterschied zwischen Sub-
stanz und Subsistenz kennen, und dieser Unterschied ist dem « propensius
subtiliusque intuenti » klar gegeben 117, « Subsistenz » ist die Ubersetzung
des griechischen Wortes « usiosis » und besagt negativ : nicht in einem
Subjekt sein, und positiv : fiir sich sein. Gerade dieses positive Moment
aber ist das, was die Hypostase gegeniiber einer Proprietit auszeichnet.
Eben in diesem positiven Moment ruht auch die Eigenschaft der Subsi-
stenz, daB sie nicht bloB mit Substanz « vertauscht » werden kann, son-
dern auch mit « existentia », bzw. « subsistens » mit «existens ». (Diese
« Vertauschung » wird hinsichtlich der Richardschen Definition vollzogen,
wie wir oben sahen.) Doch auch hier ist die « Vertauschung » keine abso-
lute, sondern nur in einer Beziehung. Denn mit der Subsistenz will gerade
im Hinblick auf die Person nicht einfachhin « Existenz » ausgedriickt
werden, sondern eine besondere « existentia », nimlich « incommunicabi-
lis existentia » 118, Offensichtlich ist hier auch das Wort « existentia » nicht
im Sinn von bloBem Dasein gemeint, sondern, wie wir bereits erwih-
nen konnten, im Sinn des «ex-sistere » des Selbstandigseins. Die Sub-
sistenz, in Beziehung gesetzt zu Person, soll also nach der Glossa gerade
dieses Moment des Selbstindigseins, verstirkt durch die Eigenschaft des
Unmitteilbarseins, klar zum Ausdruck bringen. Person bedeutet demnach
immer, daB ein Etwas Dasein in einer unmitteilbaren Weise besitzt. —

15 S th. I, n. 397, resp. et ad 3; p. 587 und n. 339, resp.; p. 503. — S. th.
II-1, n. 111, sol. ; p. 148. — Vgl. v. GUNTEN, 41 {.

16 1 d. 25, n. 14 ; p. 249.

17 1,d. 25, n. 10 ; p. 247.

18 1, d.23, n.5; p.223. — I, d. 25, n. 14; p. 249.



170 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

Die Summa liBt noch « Subsistenz » als Ubersetzung des griechischen
Wortes usiosis gelten, kniipft daran aber schon nicht mehr dieselben
Folgerungen wie die Glossa. So wird zwar noch von « tres subsistentiae »
gesprochen, aber erst nachdem die zweifache Bedeutung von Subsistenz
erklart worden ist 119,

Der Versuch, den Personbegriff gegeniiber andern mit ihm offen-
sichtlich zusammenhingenden metaphysischen Begriffen abzugrenzen,
ergab mit aller Deutlichkeit ein zweifaches. Negativ: das Personsein
hebt sich in seinem genauen Verstindnis deutlich ab vom Wesen (essen-
tia), von der Hypostase, dem Individuum, subjectum, der natura, der
Substanz und Subsistenz. Positiv : in seiner aktuellen Verwirklichung
begreift Personsein dies alles irgendwie in sich. Aber Personsein bedeutet
nicht irgendwie die Summe von all dem, sondern ein bestimmtes Wesen,
eine bestimmte Hypostase usw. Uberdies ist es noch etwas Besonderes,
worin letztlich sein tiefstes « Wesen » erblickt werden muB. Dieses Be-
sondere liegt in einer eigenen « Wiirde », einem eigenen « esse », in etwas
Ontologisch-Moralischem. Somit fithrt uns die Abgrenzung und Ver-
gleichung des Personseins zum selben Ergebnis, zu dem Alexander schon
aus einer kurzen Vergleichung der drei ihm historisch gegebenen Defini-
tionen — damals fiir den Leser zunichst iiberraschend — gekommen
war : die dritte Definition diirfte nach Alexander das Wesen von Person
am treffendsten wiedergeben. Kann darin — so soll hier nur fragend
angemerkt werden! — schon ein typisches Moment franziskanischen
Philosophierens gesehen werden, insofern nimlich die Franziskanerschule
dem Wollen vor dem Denken, dem Moralischen vor dem Rationalen den
Vorzug gibt ?

¢) Wesensbestimmung durch Unterscheidung von Person und Person

Die bisherigen Ausfithrungen hatten den Zweck, aufzuweisen, was
nach Alexander immer vorhanden sein miisse, falls von Person mit
Recht gesprochen werden kann. Da aber gerade mit dem Wort « Person »
stets ein besonderes Einmaliges getroffen werden will (darin lag ja eben
die erste Schwierigkeit der Untersuchung iiber das « Wesen » der Person !),
miissen wir noch feststellen, was denn die einzelnen Personen von ein-
ander unterscheidet. Die Frage ist hier in einem doppelten Sinn zu ver-
stehen, einmal als Frage nach dem Unterschied der einzelnen Personen

119 S, th. I, n. 897 ; p. 586 f. — Ebd. n. 395, Prol.; p. 582, — Ebd. I, 396
ad ult. ; p. 586.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales -394

je einer der drei Gruppen (gottliche, englische, menschliche) unterein-
ander, sodann als Frage nach dem Unterschied zwischen den Personen
der einzelnen Gruppen, also vor allem nach dem Unterschied zwischen
gottlicher und kreatiirlicher Person.

Ohne auf die ganz subtilen Untersuchungen Alexanders, zumal in
der Summa, hinsichtlich der Unterscheidung der gottlichen Personen
untereinander einzugehen, sei lediglich auf das Grundsitzliche hinge-
wiesen. Die géttlichen Personen, so sagt die Glossa 2%, haben alle « unum
modum essendi », aber nicht « eundem modum existendi ». Jede gottliche
Person ist «existens per se solum juxta singularem quemdam existen-
tiae rationalis modum » 1?1, Dieser einmalige « modus existendi» wird
den gottlichen Personen je durch die Besonderheit ihres Ursprungs. —
Die einzelnen menschlichen Personen unterscheiden sich ebenfalls durch
die Verschiedenheit ihres Ursprungs, dazu aber noch durch je verschie-
dene Eigenschaften (« proprietates ») 1?2, Zu diesen, die Personen unter-
scheidenden Eigenschaften gehéren beim Menschen die « singularitas »,
die «incommunicabilitas» und, was wieder fiir Alexander charakteristisch
ist, die besondere « dignitas » 1?3, — Ahnlich verhiilt es sich hinsichtlich
der Engel : sie unterscheiden sich ja nur durch verschiedene Proprie-
titen. Uber diese erfahren wir Niheres in der Summa, die sich im all-
gemeinen sonst an die Ausfithrungen der Glossa anschliet. Als eine die
einzelnen Engel unterscheidende Eigenschaft wird z. B. eine groBere oder
geringere « perspicacitas » des Intellektes genannt 12,

Damit ist nun schon auf einen Unterschied unter den Personen der
verschiedenen Gruppen hingewiesen : die gottlichen Personen unter-
scheiden sich voneinander lediglich durch verschiedenen Ursprung, die
Engel nur durch je verschiedene Eigenschaften, die Menschen durch Ver-
schiedenheit des Ursprungs und der Eigenschaften. Doch die Unterschiede
zumal zwischen den gottlichen und den kreatiirlichen, also englischen
wie menschlichen Personen zusammen, sind noch weit bedeutsamer.
Petrus und Paulus als menschliche Personen sind nicht nur je eine ver-
schiedene Person, sondern zugleich je ein numerisch verschiedenes Wesen.
Die gottlichen Personen dagegen sind wohl je eine verschiedene Person,
besitzen aber zusammen das eine und selbe Wesen. Die menschlichen

120 T, d. 28, 5 d; p. 274.

121 111, d. 5, n. 41 ; p. 69.

122 111, d. 5, n. 24 ; p. 65.

123 111, d. 5, n. 41; p. 69 f.

124 11-1, n. 109 fi. ; p. 144 ff. u. a.



172 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

Personen unterscheiden sich durch akzidentelle Eigenschaften ; solche
gibt es bei Gott nicht. Die goéttlichen wie menschlichen Personen be-
sitzen zwar eine «rationale » Natur, doch gottliches Erkennen ist reiner
«intellectus », menschliches dagegen «intellectus cum ratione». Die
menschlichen Personen sind je eine verschiedene Substanz, nicht so die
gottlichen. Kurz, die Unterschiede zwischen den gottlichen und mensch-
lichen Personen, von denen noch weit mehr aufgezihlt werden konnten,
seien derart, daB Richard sich veranlaft sah, fiir die gottlichen Personen
eine eigene Persondefinition aufzustellen, da sich die des Boethius trotz
ihres allgemeinen Charakters auf die gittlichen Personen doch nicht im
eigentlichen Sinne anwenden lasse 128, Obwohl betrichtliche Unterschiede
zwischen den gottlichen und kreatiirlichen Personen bestehen, muB3 doch,
soll es sich beim Personbegriff nicht um einen voéllig «leeren » Begriff
handeln (« Intellectus cassus est, nisi habeat rem sibi respondentem » 126),
den gottlichen wie kreatiirlichen Personen in irgendeiner Weise («ali-
quo modo ») ein Wesentliches (« una ratio ») gemeinsam zugrunde liegen.
Diese « eine ratio » sieht nun die Glossa in der Bestimmung der Person
als einer unmitteilbaren existentia, einer geistigen Natur oder eines durch
sich allein existierenden Wesens von bestimmter Seinsart (« secundum
quemdam existendi modum »). Doch — und dies ist sehr wohl zu be-
achten ! — versteht die Glossa dieses eine Wesentliche des Personseins
durchaus nicht so, dal es in einer allgemeinen, gemeinsamen Weise
(« communiter ») sowohl von den gottlichen als auch von den geschopf-
lichen Personen ausgesagt werden konnte. Diese Aussage kann vielmehr
nur « secundum prius et posterius » erfolgen 127, Was soll dies bedeuten :
Petrus und Paulus kommt der Personbegriff gemeinsam zu, Petrus und
Gott dagegen «secundum posterius et prius» ? Dies heit nicht, daB
Gott etwa psychologisch zuerst eine Person benannt wurde und in An-
lehnung daran auch ein Geschépf diese Bezeichnung erhielt. Der psycho-
logische Hergang war vielmehr umgekehrt : « um der Hiretiker willen »
war der Personbegriff von den Geschépfen auf Gott ibertragen wor-
den 128, « Secundum prius et posterius » soll hier offenbar ein ontologisches
Verhiltnis zum Ausdruck bringen. Das zeigt Alexander an der eben
zitierten Stelle noch insofern als er sagt, der Personbegriff werde « prin-
cipalius » von den gottlichen Personen ausgesagt, « secundum usum nomi-

185 . 25, 1 a-c; p. 238. — Ebenso S. th. I, n. 388 ; p. 572 {.

I, d

I,d 25 2b; p. 240.
127 1,d.25,14: p. 288.
128 1, d. 25, 4 f.; p. 244,

»

126

»



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales 173

nis » aber, also nach dem psychologischen Verhalten der Menschen, zu-
nichst von den Menschen. Damit steht fiir Alexander fest : die « ratio »
des Personseins kommt in erster Linie den gottlichen Personen zu, allen
geschopflichen Personen nur nachtriglich, in abgeleiteter Weise. — Wir
diirfen aus diesem Terminus « secundum prius et posterius» eines fest-
halten : es ist damit zugleich ein Gemeinsames und ein Nicht-Gemein-
sames, ein Gleiches und Nicht-Gleiches ausgesagt zum Unterschied vom
« commune » in seiner gewohnlichen Bedeutung.

Wie wir oben S. 157 {. sahen, besagt « gemeinsam » an sich schon ein
zweifaches : ein commune « secundum rem » (so ist das Personsein Petrus
und Paulus gemeinsam) und ein commune « secundum intellectum » oder
«rationem » (in diesem Sinn ist den gottlichen Personen die Beziehung
zum gottlichen Wesen gemeinsam). Die letztgenannte Gemeinsamkeit
beruht also auf einer Beziehung oder Proportion. Eine Proportion aber
ist wieder eine zweifache : entweder Beziehung zweier Dinge auf ein
drittes («rector in navi et in scholis ») oder zweier Dinge aufeinander
(« corpus est sanum et urina »). Letztere liegt vor, wenn ich z. B. von
Gott das Gutsein aussage und ebenso von einem Geschopf, oder von
Gott wie von einem Geschopf das Personsein behaupte. Das Gemeinsame
zwischen den gottlichen und kreatiirlichen Personen weise darum auf ein
«commune secundum consimilem habitudinem alterius ad alterum » hin ;
das Gemeinsame zwischen den gottlichen Personen dagegen bestehe in der
Beziehung der drei zu dem allen drei real gemeinsamen identischen We-
sen 12, — Die ganze Erorterung itber den Sinn der Aussagbarkeit des
Personbegriffs im géttlichen wie im kreatiirlichen Bereich faB3t die Glossa
in die zwei kurzen Sitze zusammen: « Nec aequivoce, nec univoce, sed se-
cundum prius et posterius » 139, und : « Nec dicitur univoce nec aequivoce,
sed proportionaliter » 131, — Die Summa bringt die hier aufgezeigten
Ausfithrungen der Glossa z. T. wortlich wieder, schlieBt aber anders als
die Glossa, indem sie einen vierfachen Begriff von «univok » anfiihrt
und dann ihre Hauptfrage damit beantwortet, daB sie sagt : der Person-
begriff kann von Gott und den Geschépfen «univok » ausgesagt werden 132,

12 1, d. 25, 2 e-h; p. 240 ff.

130 T, d. 26, n. 13 ; p. 258.

181 1, d. 26, n. III, m Anm. ; p. 252.

132 S th, I, n. 388 f. ; p. 572 ff. — P. Timotheus BARTH sagt in einem lingeren
Referat iiber H. LyTTKENS, The Analogy between God and the World. An Investi-
gation of its background and interpretation of its use by Thomas of Aquino (Upsala
1952), daB die Analogie « bei Alexander als Terminus ausdriicklich vorkommt »
(FS 37 [1955] 93) ; wo, wird leider nicht angegeben. In der Glossa finde ich das
Wort jedenfalls nicht.



174 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

Dafl dabei « univok » nicht in unserm Sinn verstanden wird, geht schon
aus dem Vorausgehenden hervor. — Sehen wir allein auf die Wort-
gebung, dann miiBte hier der Glossa der Vorzug vor der Summa gegeben
werden. — Die Sache selbst aber bleibt in der Glossa wie in der Summa
dieselbe. Beide ringen noch um die Herausarbeitung des Begriffes, der
allein das Verhiiltnis zwischen Gott und den Geschépfen in unserer Frage
richtig wiedergibt, ndmlich des philosophisch wie theologisch gesehen so
iiberaus wichtigen Begriffes der Analogie, der dann von Thomas um ein
Bedeutendes klarer und tiefer herausgearbeitet wurde.

Zusammenfassend darf kurz gesagt werden : Alexander zeigt in der
Behandlung des Personproblems in der Glossa echtes, tiefes metaphy-
sisches Verstindnis und wirkliche spekulative Kraft. Was dabei Eigen-
leistung und nicht bloB Wiedergabe fremder Gedankenginge ist, liBt
sich genau erst auf Grund weiterer Einzeluntersuchungen bestimmen.
Ich hoffe, dazu noch einiges beitragen zu konnen.



	Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

