
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Artikel: Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

Autor: Hufnagel, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alfons Hufnagel

Die Wesensbestimmung der Person

bei Alexander von Haies

In dieser Zeitschrift (Divus Thomas (Fr.) 28 [1950] 32-62)
veröffentlichte F. von Gunten 0. P. einen Artikel : « La notion de personne
dans la Trinité d'après Alexandre de Haies ». Wie dieser Titel schon

besagt, ging es von Gunten vor allem um eine spezifisch theologische
Fragestellung, im besonderen um die Herausarbeitung des Verhältnisses
zwischen persona und hypostasis im innertrinitarischen Bereich. Sinn der

folgenden Ausführungen ist ein allgemeiner, nämlich die Behandlung der

(philosophisch-theologischen) Frage nach dem Wesen von Person

überhaupt. Ausgangspunkt der hier durchgeführten Untersuchung ist die

jetzt zum erstenmal edierte Glosse Alexanders zu den Sentenzen des

Petrus Lombardus 1, während sich von Gunten auf die Alexander zwar
zugeschriebene, aber von ihm nicht selbst verfaßte Summa theologica
stützte. Von Gunten zog damals auch die Glosse so wie andere heute
noch ungedruckte Quästionen Alexanders zu Rate. Hier soll jeweils auch
der in der Summa vertretene Standpunkt erwähnt werden, um auf diese

Weise zugleich einen kleinen Beitrag zu der Frage nach dem Verhältnis
von Glossa und Summa zu liefern.

1
« Magistri Alexandri de Haies Glossa in quattuor libros Sententiarum Petri

Lombardi nunc demum reperta atque primum édita studio et cura PP. Collegii
S. Bonaventurae (Bibliotheca Franciscana Scholastica Medii Aevi, torn. XII-XV),
I : in librum primum, Quaracchi-Florentiae 1951 ; II : in librum secundum, 1952 ;

III : in librum tertium, 1954. — Das druckfertige Ms des 4. Buches durfte ich
entgegenkommenderweise im Herbst 1954 in Quaracchi selber einsehen ; darin finden
sich für mein Thema nur zwei Stellen, die nichts Neues bieten und darum unberücksichtigt

bleiben konnten. Während der Drucklegung dieses Aufsatzes ist nun auch
t. IV erschienen (1957). — Eine ausführliche Besprechung des 1. Bandes s. FS 33
(1951) 430 ff.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 149

1. Der geschichtliche Ausgangspunkt

Das Personproblem ist ein klassisches Beispiel dafür, wie rein
theologische Probleme Anlaß für echtes philosophisches Fragen und Forschen
werden können. Die spekulative Durchdringung des trinitarischen wie
des christologischen Geheimnisses hatte im christlichen Altertum das

philosophische Personproblem in Gang gebracht. Darauf wurde bereits

genügend hingewiesen2. Das christliche Mittelalter hat diesen Zusammenhang

mit aller Deutlichkeit gewahrt. Es bedeutet darum nichts anderes
als klares Festhalten an der Tradition, wenn wir auch bei Alexander
die Erörterung des Personproblems in erster Linie im Zusammenhang mit
trinitarischen und christologischen Fragen finden. In der Glossa und noch
weit ausführlicher in der Summa werden auch in der Engellehre Fragen
aus unserem Problemkreis erörtert. Damit betritt jedoch Alexander nicht
neuen Boden, sondern bewegt sich innerhalb der Tradition. Richard
v. St. Viktor z. B. konnte ihm darin Vorbild sein. Mit der christologischen
Frage war an sich schon die Frage nach dem Personsein des Menschen

gegeben. Ob nicht die Frage nach dem Personsein der menschlichen Seele

Anlaß zur Frage nach dem Personsein der Engel gewesen ist Jedenfalls
stehen diese beiden Fragen auch bei Alexander in engem Zusammenhang.

Wie kann das Wesen von Person bestimmt werden Als Alexander
zu Anfang des 13. Jahrhunderts seine Glossa zu verfassen begann, fand

er drei Antworten auf diese Wesensfrage vor : die des Boethius, die des

Richard von St. Viktor und eine dritte, die er also einführt : « Potest

autem et sie definiri »3. — Die Summa kennt und nennt ebenfalls
diese drei Definitionen aber mit folgenden Unterschieden : die eben

genannte dritte Definition wird also eingeleitet : « Magistri vero ponunt
tertiam » Von Richard von St. Viktor wird außer der in der Glossa
als zweite genannten noch eine weitere Definition erwähnt4, welche die
Glossa zwar auch anführt, aber nicht als eine von der zuerst genannten
Richardschen Definition so verschiedene, daß sie als eigene gezählt werden

sollte 5. Endlich wird im dritten Teil der Summa noch eine Definition
zitiert, die sich von den vier anderen unterscheidet und auf Hugo von
St. Viktor zurückgeführt wird 6.

2 S. die Literaturverweise bei v. Gunten und in meinen bisher veröffentlichten

Arbeiten zum Personproblem bei Thomas v. Aquin (Stuttgart,
Ankerbücherei 43, 1949) und bei Albertus Magnus (Beiträge, Suppl. Bd. IV, Münster 1951).

3 I, d. 23, 9b ; p. 226.
4 I, n. 387, ob. 9 ; p. 570 und Anm. 12 : Alanus sei Urheber dieser 3. Definition.
5 I, d. 23, 9b ; p. 226. 6 III, n. 165 sol. ; p. iv, 231.



150 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

Unter « Definition » scheint die Glossa nicht eine in ihrem Wortlaut

genau festgelegte, unabänderliche Wesensbeschreibung zu verstehen,
wie wir vermuten möchten. Es scheint, daß es Alexander stets nur um
die sachliche Gleichheit zu tun ist, wenn er die einzelnen Definitionen
immer wieder mit anderen Worten formuliert. So schreibt er, nach
Boethius sei Person « individua hypostasis »7 oder « individua substantia

»8 oder « naturae rationabilis individua substantia »9 oder « naturae
rationalis individua substantia »10. — Demgegenüber fällt auf, daß die
Summa im ersten wie im dritten Teil mit einer, soweit ich sehe, einzigen
kleinen Ausnahme (andere Wortstellung)11 die Definition des Boethius
stets mit den gleichen Worten wiedergibt : « rationalis naturae
substantia individua »12. In der Prima secundae steht einmal statt «

substantia » das Wort « hypostasis » bei der Zitation der Definition des

Boethius 13.

Bezüglich der Richardschen Definition gilt Ähnliches : die Glossa

führt die Definition zunächst einmal in den beiden Formulierungen an,
die von der Summa, wie bereits erwähnt, als zwei verschiedene Definitionen

aufgefaßt werden 14 ; dann wird diese Definition zitiert in
abgekürzter Form (« quidam modus existendi »18 oder « naturae rationalis
individua existentia »16 oder durch Wechsel des Wortes « subsistens » mit
« existens »17). — Obwohl die Summa in der zweifachen Formulierung eine

je verschiedene Definition sieht (« Richardus ponit duas definitiones »18),

zieht sie, so viel ich sehe, keine besonderen Schlüsse daraus. Mit der
Glossa variiert die Summa ebenfalls verschiedentlich das Wort « subsistens

» mit « existens » 19. Einmal wird auch das Wort « singularis » bei

der Wiedergabe der Definition weggelassen 20.

Die dritte Definition findet sich in der Glossa in der ausführlichen
wie in einer verkürzten Form2l. Das wesentliche Wort, auf das es

' I, d. 19, n. 24c ; p. 202.
8 I, d. 19, n. 24c ; p. 203. — III, d. 10, n. 2b ; p. 115 u. a.
11 I, d. 23, n. 9 ; p. 225.

10 II, d. 3, n. 4 ; p. 26.
11 I, n. 387a ; p. 570.
18 I, n. 337, Contra 3 ; p. 499. — III t. IV) n. 35, ob. 1 ; p. 54.
13 IM, n. 110, 2 ; p. 145.
14 I, d. 23, 9b ; p. 226. — I, d. 33, lc ; p. 331.
18 III, d. 2, n. 14, i ; p. 30.
18 III, d. 5, n. 41 ; p. 69.
" III, d. 5, n. 18 ; p. 63.
18 I, n. 387, ob. 9 ; p. 570. 18 Ebd. 30 Ebd.
31 I, d. 23, 9b ; p. 226. — Vgl. I, d. 27, 2c ; p. 260. — III, d. 6, n. 13 ; p. 78 u. a.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 151

Alexander in dieser Definition ankommt, ist ganz offensichtlich das Wort
« dignitas ». Darum begnügt er sich des öftern damit, bei der
Wesensbestimmung von Person auf diese « dignitas » als eine Eigenschaft (pro-
prietas) « eminens » oder « supereminens » oder « excellens » oder « super-
excellens » oder « praeeminens » oder « eminens et dignior » hinzuweisen22.
Um dieser besonderen dignitas willen wird die Person in der Glossa auch
kurzhin eine « res moris » genannt23. — Die Summa kennt genau wie
die Glossa sowohl die verkürzte wie die ausführliche Formel dieser
Definition 24. Einmal findet sich die ausführliche Formel auch im dritten Teil
der Summa mit dem kleinen Unterschied, daß statt des Wortes « hypostasis

» das Wort « res » gesetzt ist25.
Um den historischen Ausgangspunkt einer philosophischen Spekulation

recht zu erfassen, genügt es nicht, gewisse geschichtlich gegebene
Formeln zu kennen, sondern man muß wissen, wie die betreffenden
Formeln damals verstanden wurden. Wir müssen uns also jetzt fragen : wie
hat Alexander diese drei ihm gegebenen verschiedenen Definitionsformen
verstanden Sah er nur je einen verschiedenen sprachlichen Ausdruck
ein und desselben Sachverhaltes oder glaubte er, daß mit jeder dieser

Definitionen auch je etwas objektiv Verschiedenes getroffen sei Da
Alexander die Schriften Richards offensichtlich kannte, mußte er auch
wissen, daß Richard gegenüber Boethius deswegen eine neue
Wesensbestimmung von Person aufgestellt hat, weil er glaubte, daß die
Definition des Boethius das Wesen der drei göttlichen Personen nicht
wiederzugeben vermöge.

Alexander sah in der Glossa sehr wohl, daß diese drei Definitionen
sich unterscheiden, beginnt er doch die Erörterung über diese

Wesensbestimmung mit dem Wort « differunt »26. Worin erblickte er diesen

Unterschied An der eben genannten Stelle, wo er ex professo über
diesen Unterschied handelt, sagt er, die erste dieser Definitionen, nämlich

die des Boethius, treffe die « res », die zweite (die des Richard) die
« ratio » und die dritte den « usus » des « nomen personae ». Was soll dies

besagen Die Glossa gibt darüber keine nähere Auskunft ; das Verständnis

dieser Worte wird bei dem Hörer bzw. Leser offenbar vorausgesetzt.
Solche Erklärungen widersprächen auch der ganzen literarischen Art

" III, d. 5, n. 3 ; p. 59. — Ebd. n. 20 ; p. 64. — Ebd. n. 24 ; p. 66. — Ebd.
d. 6, n. 32 ; p. 85 u. a.

23 III, d. 6, n. 38 ; p. 87.
24 I, n. 387, ob. 9 ; p. 570. — IM, n. 110, ob. 1 ; p. 145.
25 III, n. 35, ob. 4 ; p. 54.
29 I, d. 23, 9c ; p. 226.



152 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

einer Glossa. Wir werden nicht fehl gehen, wenn wir diese Erklärung
in Werken suchen, die von demselben Verfasser stammen oder wenigstens
von ihm stark inspiriert sind. Letzteres aber trifft auf die Summa zu,
die ja lange genug unter seinem Namen gelaufen ist. Hier in der Summa
heißt es nun, daß die Definition des Boethius und die eine des Richard
von der Person aussagen, « quid est secundum rem ». Das soll bedeuten :

diese beiden Definitionen geben das Wesen der Person so wieder, wie
es in sich selbst ist. Von der zweiten Definition des Richard dagegen
wird bemerkt, sie sage von der Person aus, « quid est secundum naturam
nominis, prout dicit Isidoras quod 'persona est res per se una' »27. Wir
übersehen nicht, daß die Summa hier im Unterschied von der Glossa

statt von der « ratio nominis » von der « natura nominis » spricht ; aber
für die Summa besagt hier « natura » offensichtlich dasselbe wie « ratio ».

Bei der Frage nach der Personalität der Engel sagt die Summa nämlich,
die menschliche Seele besitze deswegen nicht die « ratio per se sonantis »,

weil sie nur Teil eines selbständigen Ganzen sei28. Der Ausdruck « per
se sonantis » will offenbar wie der eben aus der Summa zitierte « res per
se una » eine gewisse Wesensbeschreibung von Person darstellen. Daraus
dürfte klar werden, was mit « ratio » bzw. « natura nominis » gemeint
sein soll : das Wesentliche des Begriffs. M. a. W. die Glossa ist offenbar
der Ansicht, daß die Richardsche Definition das Wesen dessen wiedergibt,

was das Wort « Person » zum Inhalt hat. Dürfen wir noch weiter
schließen, daß die Glossa den Unterschied zwischen der Definition des

Boethius und der des Richard darin erblickt, daß die erstere wohl sachlich

richtig ist, die letztere aber dazu noch formal-begrifflich richtig ist
Vielleicht ergibt sich aus dem folgenden eine gewisse Lösung dieser

Frage. — Die sog. dritte Definition soll, wie gesagt, den « usus nominis »

wiedergeben. Was soll dies heißen Der erste Teil der Summa spricht
einmal davon, daß wir den Namen « Person » gebrauchen, « ut dicamus

personas différentes secundum differentias dignitatum »29. In der Prima
Secundae wird demnach unterschieden zwischen der Person des Königs,
des Fürsten und des einfachen Soldaten, zwischen der Person eines

Vaters und der eines Sohnes, indem erwähnt wird, daß der Person des

Sohnes gegenüber der des Vaters etwas fehle, was eben den Vater vor

27 Diese von Alexander dem Isidorus zugeschriebene Wesensbeschreibung von
Person stammt, wie die Herausgeber der Summa bemerken, eher von Alanus ab
Insulis oder von Gilbertus Porretanus.

28 II-I, n. 109 ad 4 ; p. 145.
29 n. 387 ad 9 ; p. 571.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 153

dem Sohne auszeichne (« praeeminens »)30. Die Summa und offensichtlich
auch die Glossa schließen sich dem damaligen Sprachgebrauch an,
demgemäß das Wort « Person » damals in erster Linie von irgendwie über
die Masse hinausragenden Menschen gebraucht wurde, so z. B. vom
König, Fürsten, überhaupt von geistlichen und weltlichen Oberen 81.

Darnach scheint es also Ansicht der Glossa zu sein, daß diese dritte Definition

mehr dem allgemeinen Sprachgebrauch gerecht werde und das

hervorhebe, was die Personen untereinander und von andern Dingen
unterscheidet, wie dies in der Volkssprache üblich ist, dagegen nicht so sehr
auf die metaphysische Wesensbestimmung Rücksicht nehme. Doch dieser

Schein dürfte wirklich trügen. Denn die Glossa schließt die Erörterung
über den Unterschied zwischen diesen drei Definitionen also : durch die
Definition des Boethius werde vom Wesen der Person alles Akzidentell-
sein, ein Nur-Teilsein auch eines unkörperlichen Dinges, das Unbeseelt-,

Unsinnlich-, Unvernünftig- und Universalsein, das Sein der sog. zweiten
Substanz u. ä. ausgeschlossen ; aus all dem Vorausgehenden aber ergebe
sich als die « ratio ultima personae : hypostasis distincta ...» Dies heißt
m. a. W. : das « letzte » Wesen von Person wird weder durch die erste
noch durch die zweite, sondern eben durch die dritte Definition zum
Ausdruck gebracht, — eine unerwartete Folgerung, die später noch
weiter bestätigt werden kann.

Die Summa ist mit dieser Folgerung nicht einverstanden ; hier wird
vielmehr auf Grund der vorausgehenden Unterscheidungen unter den

verschiedenen Definitionen die Schlußfolgerung gezogen : die Definition
des Boethius passe durchaus auf die kreatürlichen Personen, die des

Richard dagegen auf die ungeschaffenen.
Soweit ich sehe, beschäftigt sich die Glossa nur an der eben behandelten

Stelle ausdrücklich mit dem Unterschied zwischen den drei
Definitionen. Die weitere Frage, in welcher Weise die einzelnen Definitionen
in der Glossa tatsächlich verwendet werden, ist damit noch nicht
beantwortet. Einige kurze Beispiele mögen dies näher kennzeichnen.

Innerhalb der Trinitätslehre kommt die Glossa zum erstenmal auf
die Definition der Person zu sprechen. Die Frage nach dem Wesen der
Person beantwortet die Glossa hier mit der Zitation der Definition des

30 n. 110 ad 5 ; p. 147.
81 Vgl. Hans Rheinfelder, Das Wort « persona ». Geschichte seiner Bedeutung

mit besonderer Berücksichtigung des französischen und italienischen Mittelalters.

Beihefte zur Zeitschr. für romanische Philologie, Heft 77. Halle (Saale)
1928 ; besonders S. 41. — Vgl. Summa I, n. 385 ; p. 565 f.



154 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

Boethius. Dabei wird alsbald dem Wort « individua » ein solcher Sinn

unterlegt, daß die Definition sich auch ungehemmt auf die trinitarischen
Personen anwenden läßt32. — An der Parallelstelle der Summa wird

genau so verfahren33, trotz der eben erst erwähnten Feststellung der

Summa, daß die Richardsche Definition die den göttlichen Personen

angemessene sei.

Bei der Frage nach der Univozität des Personbegriffs wird zunächst
sowohl in der Glossa34 als auch in der Summa 35 die Richardsche
Definition verwendet. Dann aber — und zwar innerhalb derselben Distink-
tion — gebraucht die Glossa wieder die Definition des Boethius und wendet

diese « translative » auch auf die göttlichen Personen an 38
; hierin

folgt die Summa an der Parallelstelle der Glossa nicht 37. Die Glossa

scheint also in der Verwendung der Definition des Boethius konsequenter
als die Summa zu verfahren.

Glossa38 wie Summa39 verwenden im eben erwähnten Zusammenhang

auch die dritte Persondefinition. Nach dem oben über die Stellung
der Glossa zur dritten Definition Gesagten muß angenommen werden

(diese Annahme bestätigt sich auch), daß die dritte Definition in der
Glossa eine häufigere Verwendung findet als in der Summa. Dies geschieht
z. B. in der Glossa einmal zur näheren Erklärung der Richardschen
Definition 40, bei der Frage nach der Erkenntnis der göttlichen
Personen 41 u. a. 0. Die Summa folgt der Glossa an den Parallelstellen
nicht42.

Die Glossa benützt in der Diskussion um die Hypostase gleichsam als

selbstverständlich die dritte Definition, da ja diese auch das Wort
« Hypostase » in sich enthält, aber in derselben Distinktion wird auch
ohne jedes erklärende Wort die Definition des Boethius verwendet4S. —
In der Summa findet sich an der betreffenden Parallelstelle lediglich die
Definition des Boethius44.

Innerhalb der kurzen Ausführungen der Glossa über die Engellehre
ist bei einer obiectio deutlich die Richtigkeit der Definition des Boethius

vorausgesetzt. In der Antwort auf diesen Einwand findet sich das Eigen-

32 I, d. 19, n. 24 a und c ; p. 202 f.
33 I, n. 337 ; p. 4 9 9 34 I, d. 25, 1 d ; p. 238.
35 I, n. 388 ad 2 ; p. 572. 33 I, d. 25, 4 f ; p. 244 £.

" I, n. 386, resp. ; p. 568. 38 I, d. 25, 2 e ; p. 241.
38 I, n. 389, resp. ; p. 5 7 3 40 I, d. 25, n. 14 ; p. 249.
41 I, d. 23, n. 4 ; p. 2 2 3 42 I, n. 397 a ; p. 586.
43 I, d. 26, n. III o ; p. 253. — Vgl. ebd. II d ; p. 250.
44 I, n. 401 C 2 ; p. 590.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 155

artige, daß die nähere Widerlegung des Einwandes durch ein Zitat aus
Richard erfolgt, ohne daß dabei die Richardsche Persondefinition eigens
erwähnt wird 45. — Die Summa hat eine ausführliche Engellehre und
darin einen eigenen Abschnitt über die Personalität der Engel. Innerhalb
dieser Abhandlung finden sich nun sämtliche von der Glossa erwähnten
Definitionen verwendet. Dabei wird, soweit ich sehe, keiner ausdrücklich
ein Vorzug vor den anderen eingeräumt46.

In der Christologie verweist die Glossa wiederholt auf die dritte
Definition, erwähnt aber auch die erste und zweite, teilweise die dritte
mit der zweiten verbindend 47. — Ähnlich verhält sich hier die Summa ;

einmal freilich weist sie eigens auf das Ungenügen der Definition des

Boethius hin48.
Zusammenfassend läßt sich sagen : Glossa wie Summa sind sich

bewußt, daß zwischen den historisch gegebenen Definitionen ein Unterschied

besteht ; beide sehen diesen Unterschied auch in etwa in
denselben Momenten ; beide aber sehen auch diesen Unterschied nicht für
so grundlegend an, daß die drei von der Glossa erwähnten Definitionen
nicht wenigstens in gewissem Sinne immer verwendet werden könnten.
Es ist freilich auch nicht zu übersehen, daß die Glossa im Grunde der
dritten Definition den Vorzug gibt, während die Summa wenigstens
teilweise Richard von St. Viktor auch darin folgt, daß sie dessen Definition
im Hinblick auf die göttlichen Personen für die geeignetste hält. — Die
spezielle Frage, ob Alexander die ihm historisch gegebenen Definitionen
richtig interpretiert hat, ist eine Frage, die wir hier nicht erörtern
wollen 49.

2. Die Problematik des Personbegriffes

Was fragwürdig an einer Sache (res) erscheint, ist immer wieder
etwas anderes. Diese Verschiedenheit ist bedingt durch die Individualität
des einzelnen Denkers wie auch durch den je verschiedenen Geist einer
Zeit. Solche Unterschiede zeigen sich z. B. mit aller Deutlichkeit zwischen
einem Erkenntnismetaphysiker des 13. Jahrhunderts und einem Er-

45 II, d. 3, n. 4 ; p. 26.
46 II-I, n. 109 f. ; p. 144-146.
47 III, d. 6, n. 13 ; p. 78. — Ebd. n. 32 ; p. 84 f. — III, Addit. Cod. E, d. 11,

n. 16 ; p. 118.
49 S. th. III, n. 53 ad 1 ; p. 78.
49 v. Gunten (S. 37) z. B. glaubt, die Erklärung der Definition des Boethius

durch die Summa sei eine « pieuse interprétation ».



156 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

kenntnistheoretiker des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts. Ein
Philosoph wird darum stets einen gegebenen Sachverhalt nur nach der

Richtung gedanklich erhellen und weiter durchdringen können, in welcher
ihm die betreffende Sache als wirklich fragwürdig, des Fragens wert
erschienen ist. Das läßt sich auch im Blick auf Alexander und das

Personproblem feststellen. Das zeigte sich uns bereits, als wir fragten, wie
Alexander die drei von ihm vorgefundenen Wesensbestimmungen von
Person ins rechte Verständnis zu bringen suchte. Er stellte nicht die

Frage, was meinten einst Boethius und Richard usw., als sie ihre
Definition von Person aufgestellt haben. Seine Fragestellung war offensichtlich

eine andere, die sich vielleicht am kürzesten mit dem bekannten
Wort des hl. Thomas ausdrücken läßt : « Studium philosophiae non est
ad hoc quod sciatur quid homines senserint, sed qualiter se habeat
Veritas rerum. »50 Damit ist also keine Besonderheit Alexanders getroffen,
vielmehr eine Eigentümlichkeit jener Zeit, der Scholastik des 13.

Jahrhunderts. Im folgenden sollen deshalb zunächst die besonderen Fragen
erörtert werden, die Alexander an das Personproblem gestellt hat, wenigstens

soweit es sich um Fragen nach dem Wesen der Person überhaupt
handelt. Seiner Zeit entsprechend kleidete Alexander seine Fragen in die
Form von Einwänden. Wir wollen versuchen, aus diesen obiectiones das

Wichtigste zu eruieren.

Eine der ersten Fragen, die in der Glossa an die Persondefinition
gerichtet werden, zielt darauf ab, ob mit diesem Personbegriff ein «

universale » oder ein « particulare » getroffen wird. Ist « Person » ein
universale, dann ist der Begriff von Gott nicht aussagbar ; denn in Gott
gibt es nichts Allgemeines. Ist Person ein particulare, dann scheint Person
wiederum von Gott nicht aussagbar zu sein, weil jedes particulare eben

begrifflich notwendig ein entsprechendes universale oder seinem Wortlaut

nach ein Ganzes voraussetzt, dessen Teil es ist. In Gott aber gibt
es keine Teile eines höheren Ganzen noch etwas, das über sich ein

Allgemeines hätte ; also scheint Person von Gott nicht aussagbar zu sein 51.

Was ist hier, in unsere Sprache übersetzt, an der Persondefinition von
Boethius, die gerade hier Verwendung findet, fragwürdig geworden
Geht es hier nicht um die logische Richtigkeit der Definition des Boethius,
wie dies später z. B. Thomas klarer zum Ausdruck bringt — Die
Fragestellung der Summa ist an der Parallelstelle ganz ähnlich 52.

50 In I De coelo et mundo, lectio 22, 8.
61 I, d. 19, n. 24 ; p. 202 f.
" I, n. 337 C 2 ; p. 499.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 157
i

Folgende Frage deutet offenbar in dieselbe Richtung : das Perron-
sein wird von Gott dreimal ausgesagt ; was in sich die Fähigkeit hat,
von mehreren aussagbar zu sein, ist ein universale ; das Personsein aber
ist in Gott etwas höchst Einmaliges ; also scheint sich der Widerspruch
zu ergeben : entweder ist Person etwas Universales, dann ist Aussag-
barlceit von vielen gegeben ; aber es kann dann von den göttlichen
Personen nicht ausgesagt werden ; oder es besagt etwas Einmaüges, dann
ist es nicht von vielen aussagbar53. — Einen ähnlichen Gedankengang
entwickelt die Summa 54.

Das Wort « individua » aus der Definition des Boethius veranlaßt
die Glossa wie die Summa zu einer ganz ähnlichen Frage : die « individua
substantia » besagt begrifflich schon, daß sie ein « Letztes » ist, das auf
dem Wege immer näherer (logischer) Trennung oder Bestimmung
zustande gekommen ist ; also setzt sie ein Allgemeines voraus ; solches

aber kann von Gott nicht ausgesagt werden. — Nicht anders ist es,

wenn mit « individua » eine « collectio proprietatum » verstanden werden
soll ; auch eine solche ist bei Gott unmöglich55.

Vielleicht weist folgende Frage noch mehr in den logischen Bereich :

was von vielen ausgesagt werden kann, ist entweder genus, species oder
differentia. Genus und species trifft auf das Personsein nach dem
Vorausgehenden nicht zu ; differentia, d. h. das die einzelnen unterscheidende
Moment, kann das von den göttlichen Personen ausgesagte Personsein
mindestens nicht sein, weil sich ja auch die göttlichen Personen nicht
durch ihr Personsein unterscheiden56. Zu welcher (logischen) Kategorie
soll nun das Personsein gehören

Eine sicher nur logische Frage scheint Alexander hinsichtlich der
Persondefinition nicht zu stellen. Die bereits erwähnten berühren sich

mindestens, wenn sie nicht an sich schon so gemeint sind, mit den
besonderen metaphysischen Fragen. Auf letztere ist gewiß das Hauptinteresse

der Glossa gerichtet. Dies wird sofort an folgenden Fragen deutlich

: jeder der drei göttlichen Personen wird das göttliche Wesen wie
auch das Personsein als etwas Gemeinsames zugesprochen. Offensichtlich
ist hiebei unter « gemeinsam » jedesmal etwas Verschiedenes verstanden.
So unterscheidet man z. B. zwischen einem « commune secundum rem »

und einem « commune secundum intellectum », wobei offenbar « secun-

53 I, d. 25, n. 2 c ; p. 240.
64 I, n. 389, ob. 3 ; p. 573.
65 I, d. 19, n. 24 c ; p. 203. — S. th. I, n. 337, C 3 ; p. 499.
56 I, d. 25, n. 2 d ; p. 240. — S. th. I, n. 389, 2, 4 ; p. 573.



158 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

dum intellectum » nicht einfachhin mit « logisch » wiedergegeben werden
darf. Welche Art von Gemeinsamkeit trifft nun auf das Personsein zu ?67

— Die Summa wiederholt diese Frage 58.

Gerade in der Trinitätsspekulation ist für Alexander die Frage nach
dem Unterschied zwischen Wesen (essentia) und Person eine besonders

brennende. Von verschiedenen Seiten her geht er auf diese Frage ein.
Von Gott werden vielerlei « Namen » (nomina) ausgesagt : Deus, Dominus,
Causa, Vita usw., die jeweils einen besonderen Bezug auf das göttliche
Wesen oder auf eine Eigenschaft Gottes usw. haben. Bildet nun « Person »

auch einen dieser von Gott aussagbaren « Namen » etwa von der Gruppe
der Namen, die je von einer verschiedenen Seite doch immer nur
dasselbe Wesen Gottes bezeichnen wollen, sodaß zwischen dem Wesen Gottes
und seinem Personsein eben gar kein Unterschied wäre ?59 — Weiter :

wie wird das Personsein Gottes erkannt « Ex parte suppositi vel appo-
siti »60 Dies soll des nähern bedeuten : wird Person in Gott daraus

erkannt, daß sie das Wesen Gottes « trägt » (supponit), oder daraus, was
sie zum Wesen Gottes «hinzufügt» (apponit) — Kann überhaupt
zwischen Wesen und Person in Gott unterschieden werden Jede der
drei göttlichen Personen ist mit dem göttlichen Wesen identisch ; welch
ein Unterschied soll da noch zwischen dem göttlichen Wesen und dem

göttlichen Personsein bestehen ?61 — Die Summa geht mit teils größerer
Ausführlichkeit, teils größerer Deutlichkeit auf dieselbe Frage ein. So

stellt sie z. B. ausdrücklich die Frage : « An persona sit essentia » °2.

Alexander sieht sich innerhalb der Christologie ebenfalls veranlaßt,
auf diese Frage nach dem Unterschied zwischen Wesen und Person
einzugehen. So wird gefragt : der Mensch Petrus und der Mensch Christus
gehören ihrer Natur nach zur selben Art species) ; beide sind auch
Personen ; muß dann nicht wie ihre Natur so auch ihre Person von
derselben Art sein ?83 Oder umgekehrt : wenn, wie die kirchliche Lehre
erklärt, die Person in Christus eine andere ist als die in Petrus, muß
dann nicht auch die menschliche Natur Christi eine andere sein (von
anderer Art sein) wie die des Petrus 64 — Die letzte Frage hat die
Summa in ähnlicher Form übernommen fl6.

" I, d. 25, n. 2 b ; p. 2 4 0 68 I, n. 389, ob. 2 ; p. 573.
'• I, d. 23 ; p. 220 ff. 88 I, d. 23, n. 4 ; p. 222.
81 I, d. 25, n. 2 ; p. 239.
82 I, n. 392 ; p. 576. — Vgl. I, n. 386 b ; p. 566. — I, n. 389, ob. 1 ; p. 573.
83 III, d. 2, n. 14 f ; p. 29.
88 III, d. 2, n. 26 ; p. 33.
88 III, n. 36 ; p. 56 f.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 159

Das Personsein läßt sich in seinem metaphysischen Wesen nur dann
näher bestimmen, wenn es gegenüber allem, womit es in der physischen
Wirklichkeit zusammen besteht, scharf abgegrenzt wird. So umfaßt das

real-wirkliche Wesen Mensch mehr als das rein metaphysisch betrachtete
« Wesen » Mensch. So nahm Gottes Sohn bei der Menschwerdung nicht
etwa eine « allgemeine » menschliche Natur an, sondern eine ganz
konkrete, individuelle. Ist mit der Individualität des Menschen Christus nicht
auch seine Personalität gegeben So fragt die Glossa wie die Summa 6e.

Wird die menschliche Seele vom Leibe getrennt, dann bleibt sie

Person. Wenn sie mit dem Leibe wieder vereinigt wird, verliert sie dann
wieder das Personsein Für Glossa wie Summa ist dies eine echte

Frage 67, die zu weiteren Fragen Anlaß gibt. Zum Personsein gehört das

Moment, das mit dem Wort « individua » in der Definition des Boethius

zum Ausdruck gebracht werden soll, nämlich das Unmitteilbarsein. Es

fragt sich nun, ob diese Unmitteilbarkeit eine nur aktuelle oder sogar
eine potentielle ist. Ist nämlich nur eine aktuelle Unmitteilbarkeit
gefordert, dann wird jede menschliche Seele, sobald sie sich vom Leibe

trennt, sofort eine Person. Ist dagegen eine potentielle gemeint, also die

völlige Unfähigkeit, sich überhaupt einmal mit einem andern Ding zu
vereinigen, dann scheint sich folgende Antinomie zu ergeben : entweder
ist in Christus nur eine göttliche Person vorhanden, — das würde
bedeuten, daß kein anderer Mensch eine Person wäre (denn jeder Mensch

kann von der göttlichen Person in die hypostatische Union aufgenommen

werden) ; oder es ist eine menschliche Person vorhanden, — dann sind
in Christus eben zwei Personen, wogegen die kirchliche Lehre steht. Wie
muß man also die Unmitteilbarkeit verstehen, fragen wiederum Glossa

und Summa 68.

Wenn menschliche Natur und menschliche Person sich wirklich
unterscheiden, dann scheinen diese auch nach dem allgemeinen Gesetz aller

zusammengesetzten Dinge nacheinander zu werden, d. h. es werden
zuerst die Teile, Natur und Person, und dann erst wird das konkrete
Ganze, dieser individuelle Mensch. Ist es tatsächlich so fragt die Glossa,

aber nicht die Summa 69. Oder ist es umgekehrt fragt die Glossa 70 :

ist die Einheit zwischen menschlicher Natur und menschlichem Person-

66 Glossa III, d. 5, n. 3 ; p. 58. — S. th. III, n. 35, ob. 3 ; p. 54.
67 Glossa III, d. 5, n. 42 ; p. 70. —S. th. III, n. 35, III ; p. 56.
68 Glossa III, d. 10, Addit. Cod.E, n. 16; p. 118. — S.th.III, n. 53, ob. 5; p. 7 7.
69 III, d. 6, n. 32 ; p. 84.
70 I, d. 26, n. 1 ; p. 249.



160 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

sein so eng, daß mit der Setzung von Person auch die Natur gegeben ist,
m. a. W. daß zum Wesen der menschlichen Person die menschliche Natur
notwendig gehört, und zwar nicht bloß faktisch, sondern innerlich wesentlich

— Die Summa kennt diese Frage ebenfalls 71.

Die fragende Abgrenzung des Personseins erfolgte bis jetzt nur
bezüglich Natur und Individuum ; sie geschieht in Glossa wie Summa auch

bezüglich metaphysischer Tatbestände, die durch die Begriffe Hypostase,
Subsistenz, Subjektum, Substanz, Natur (im Unterschied zu « Wesen »

essentia) begrifflich gefaßt sein wollen. Dabei stellt Alexander ganz
ähnliche Fragen wie bei der soeben dargestellten Untersuchung über den
Unterschied von Person gegenüber Wesen und Individuum. Wir
übergehen deshalb diesen Problemkreis und wenden uns einem anders
gearteten Gedankenkomplex zu.

Alexander findet drei Gruppen von Personen vor : menschliche,
englische und göttliche. Dabei erheben sich alsbald verschiedene Fragen. Als
erste sei folgende erwähnt : wie unterscheiden sich die Personen der
einzelnen Gruppen unter sich, also ein Mensch von einem andern, ein Engel
von einem andern Engel, eine göttliche Person von einer andern
göttlichen Person 72 Nehmen wir einmal als richtig an, daß sich eine menschliche

Person von einer zweiten menschlichen Person durch ihren

Ursprung wie durch besondere individuelle Eigenschaften unterscheidet,
dann stellt sich für die Christologie folgende Frage : die menschliche
Natur Christi unterscheidet sich von jeder andern menschlichen Natur
ebenfalls durch die Besonderheit ihres Ursprungs wie ihrer Eigenschaften,
— muß sie dann nicht auch eine eigene menschliche Person sein 73 —
Die Summa bringt mit ausdrücklicher Berufung auf Richard von St. Viktor

dieselbe Stelle aus dessen Schrifttum und zieht auch eine ähnliche
Folgerung daraus n.

Im Hinblick auf die drei Gruppen von Personen ergibt sich für
Glossa und Summa freilich das noch weit bedeutsamere metaphysische
Problem nach dem Unterschied zwischen kreatürlichen und göttlichen
Personen. Der tiefere Gedanke ist offenbar in der Glossa wie in der
Summa derselbe, die Art und Weise des Fragens aber ist verschieden.
Die Glossa stellt die Frage so : « Utrum nomen personae habeat unam
rationem ut dicitur de Deo et creatura ».75 Die Summa dagegen rückt
bereits im Wortlaut der klassischen Frage nach der Analogie näher :

71 I, cap. 5, I ; p. 390. 73 II, d. 3, n. 4 ; p. 26.
73 III, d. 5, n. 24 ; p. 65 f. 74 III, n. 35, ob. 2 ; p. 54.
75 I, d. 25, n. 1 ; p. 238.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 161

« Utrum persona dicatur univoce ».78 Dieses Forschen nach dem letzten
Wesen der Person überhaupt zieht natürlich weitere Untersuchungen
nach sich, so z. B. nach der Verwendbarkeit einzelner gegebener Definitionen

im Bereich der verschiedenen Gruppen 77 und nach den

metaphysischen Unterschieden zwischen den Personen dieser Gruppen 78.

Alexander stößt jedoch in der Glossa bei seinem Ringen um das

Wesen der Person auch in den Bereich rein historischer Gegebenheiten,
die dem mittelalterlichen Theologen durch die verschiedene Übersetzung
der entsprechenden griechischen Worte « usia », « usiosis », « hypostasis »

und « prosopon » vorlagen 79. Solche Fragen sind aber für das Ziel dieser

Arbeit von nebensächlicher Bedeutung und können deshalb gewiß ohne
Schaden übergangen werden. Wichtig erscheint der Glossa offensichtlich
in erster Linie das metaphysische Wesen von Person. Versuchen wir nun
die diesbezüglichen Ausführungen Alexanders darzustellen.

3. Das Wesen der Person

a) Die logisch-kategoriale Bestimmung

Die erste Frage, um deren Beantwortung sich offenbar schon der
Alexander der Glossa bemühte, schien uns die Frage nach der logisch-
kategorialen Bestimmung des Wesens der Person zu sein. Gehört Person

zu den universalia oder zu den particularia Die zunächst eigenartig
anmutende Aussage der Glossa lautet : Person gehört sowohl zu den

universalia wie zu den particularia. Denn der Begriff « Person » besagt etwas,
das vielfach verwirklicht ist, also ist er ein universale. Zugleich bedeutet

er aber auch etwas jeweils nur Einmaliges, ist also ein particulare. Freilich

muß man bemerken, daß « particulare » nicht notwendig den Gegensatz

zu « universale » bilden oder Teil eines höheren Ganzen besagen muß ;

es kann, wie z. B. bei den göttlichen Personen, ein etwas völlig Einmaliges

meinen, das kein höheres Allgemeines über sich hat. Ist Person auch

kein universale in dessen eigentümlicher Bedeutung, so haben doch alle

göttlichen Personen etwas gemeinsam, und zwar nicht bloß das eine

göttliche Wesen, sondern eben das Personsein, das ein « commune pro-
portione », d. h. ein « commune habitudine ad illud » (nämlich zum Wesen)

76 S. t.h I, n. 388 (Artikelüberschrift ; p. 572.
77 I, d. 25, 1 c ; p. 238. — S. th. I, n. 388, ob. 2 ; p. 572.
78 I, d. 25, 1 a und b ; p. 238. — S. th. I, n. 388, ob. 2 ; p. 572.
79 Glossa I, d. 23, n. 5 a und b ; p. 223 f. — S. th. I, n. 395 et 396 ; p. 582, 584 f.

ll



162 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

ist80. Dieses « Gemeinsame » ist also nicht etwas bloß « für uns » Gemeinsames,

das lediglich unserer Erkenntnis diente, sondern in Gott selbst

begründet. — Wenn in der Definition des Boethius das Wort « indivi-
dua » verwendet wird, so ist damit gegen den universalen Charakter von
Person nichts ausgesagt ; denn mit diesem Wort soll nicht auf die

Einmaligkeit des Persönseins hingewiesen werden, sondern auf die besondere

Eigenschaft der Unmitteilbarkeit, wie wir bereits hörten.
Alexander sieht jedoch die Besonderheit des universalen Charakters

des Personbegriffes noch tiefer. Mit dem Wort « Mensch » wird ein

Allgemeines ausgedrückt und ebenso mit dem Wort « Person », und doch
ist damit ein je verschiedenes Allgemeines gemeint. Vom «Menschen»

vermag ich klar das genus proximum und die differentia specifica
anzugeben, nämlich animal und rationale, nicht so von « Person ». Dies zeigt
sich an einem praktischen Beispiel. Wenn ich den Satz « iste est homo »

logisch (-metaphysisch) zergliedere, dann wird mit « iste » eben die Person

getroffen, mit « homo » das « Wesen ». Suche ich nach den « Teilen », aus
denen diese menschliche Person zusammengesetzt ist, dann finde ich als
Teile der Person Leib und Seele, als Teile des Wesens Lebewesen und
Vernünftigkeit. « Person » steht also, kurz gesagt, in einer andern logisch-
(-metaphysischen) Reihe wie das Wesen « Mensch ». Wenn ich mit « Person

» auch immer ein particulare bezeichne, so ist es doch nicht so, daß
dieses particulare dadurch entsteht, daß das « Wesen » von Mensch ein-
fachhin noch näher begrenzt wird, ähnlich wie das Wesen « Lebewesen »

durch das Moment der « Vernünftigkeit » zum Wesen des Menschen

begrenzt wird. « Person » entsteht also (logisch-methaphysisch) nicht
dadurch, daß dem Wesen noch etwas hinzugefügt wird 81. -— Die Summa
hat sich hierin offenbar ganz an die Glossa angeschlossen 8a.

Der eben dargestellte Unterschied zwischen Person und Wesen weist
mit aller wünschenswerten Deutlichkeit bereits über das rein logische
Gebiet hinaus, oder, wenn wir es im Sinne der hochmittelalterlichen
Logik auffassen : das logische meint hier nicht bloß die Denkformen,
unabhängig von den wirklichen Formen des Seienden. Mit diesen
logischen Formen ist zugleich Wirkliches (Physisch-Metaphysisches) gemeint.

80 I, d. 25, n. 2 resp. ; p. 240 ff. — Vgl. I, d. 19, n. 24 ; p. 202 f.
81 I, d. 26, n. II e, f ; p. 250.
82 I, n. 401, C. b-d ; p. 590.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 163

b) Metaphysische Wesensbestimmimg durch Abgrenzung

Eine erste metaphysische Bestimmung des Wesens der Person vollzog

die Glossa wie auch die Summa durch das selbständige Eindringen
in das Verständnis der geschichtlich gegebenen Persondefinitionen. Um
noch tiefer in das Verständnis dieses Wesens zu gelangen, grenzt Alexander

das, was er unter Person verstanden wissen will, gegenüber allen
andern mit dem Personsein unmittelbar zusammenhängenden metaphysischen

Tatbeständen ab. Dies geschieht innerhalb der Trinitätsspeku-
lation zuerst gegenüber dem Wesen (=essentia). Wesen und Person haben
zunächst einmal etwas Gemeinsames, nämlich das ens. Ohne dieses wäre
eine Beziehung irgendwelcher positiver Art gar nicht denkbar 83. Auf
dieser Grundlage erhebt sich grundsätzlich ein zweifaches mögliches
Verhältnis zwischen Person und Wesen : entweder sind die beiden ihrem
realen Inhalt nach miteinander identisch oder sie sind voneinander
verschieden. Letzteres trifft bei allen geschöpflichen Personen zu, ersteres

dagegen bei den göttlichen Personen 84. Wenn aber die göttlichen
Personen mit dem göttlichen Wesen auch realidentisch sind, so besteht doch
noch ein Unterschied zwischen den beiden. Dieser Unterschied, so meint
die Glossa 85, wird schon dadurch deutlich, daß die Definition von Wesen
und Person je verschieden ist (« essentia enim est qua Deus est id quod
est»). — Die Summa geht in diesen grundlegenden Fragen mit der
Glossa völlig einig 86.

Oben wurde bereits an dem Beispiel « iste est homo » aufgezeigt,
daß Person und Wesen sich durch je verschiedene (metaphysische) Teile
oder Prinzipien unterscheiden. Daraus folgt für Alexander, daß weder
Person (logisch-metaphysisch) im Wesen mitenthalten ist, noch Wesen

mit Person direkt gesetzt ist. Weil aber doch tatsächlich dort, wo eine

(geschöpfliche) Person ist, auch das Wesen notwendig vorhanden ist,
darum sagt die Glossa 87, daß das Wesen in der « ratio personae » nicht
« secundum rectitudinem », sondern nur « oblique » mitgegeben sei. Dies

folgt anderseits auch klar aus dem, was vorher über die je verschiedenen

Prinzipien von Person und Wesen und das daraus folgende negative
Verhältnis von Person zu Wesen gesagt wurde.

83 I, d. 25, 6 c ; p. 24 6.
81 I, d. 25, 4 f ; p. 245. — S. th. I, n. 350 ; p. 519 f.
88 I, d. 34, n. 5 ; p. 341. — Vgl. ebd. n. 7 ; p. 346.
86 I, n. 392 ; p. 576 ff.
87 I, d. 26, III, p ; p. 253. — Ebenso Summa I, n. 402, sol. ; p. 591.



164 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

An der zuletzt genannten Stelle der Glossa heißt es : « in ratione

personae vel hypostaseos ». Die Worte « Person » und « Hypostase » sind
also hier offensichtlich promiscue gebraucht. Das geschieht auch sonst,
sodaß die Glossa z. B. von « très hypostases unius essentiae » hinsichtlich
der göttlichen Personen spricht, genau wie es später auch die Summa
tut88. Anderseits aber wird in der Glossa auch sehr wohl zwischen Person
und Hypostase unterschieden. Person ist nicht einfachhin gleich Hypostase,

sondern eine bestimmte Hypostase, eine « hypostasis individua »

oder eine « hypostasis distincta proprietate »89. « Hypostase » ist damit
der weitere Begriff, der den Begriff « Person » wie das genus die species
in sich schließt. Was aber ist « Hypostase » Die Glossa erklärt die

Hypostase als eine « res substans essentiae sive subsistens proprie-
tati », also ein etwas, das ein Wesen oder eine Eigenschaft « trägt »90.

So muß die Wesensbeschreibung von Hypostase auch auf die Person

zutreffen, da jede Person eine Hypostase, aber nicht jede Hypostase eine

Person ist, wie die Glossa eigens bemerkt91. Wollen wir aber die
göttlichen Personen miteinbegreifen, dann muß Hypostase anders bestimmt
werden, denn in Gott ist nichts, das etwas anderes erst « trägt ». Mit
Einbeziehung jeglicher, auch göttlicher Personen muß Hypostase
definiert werden als « existentia incommunicabilis ex quibuscumque indivi-
duantibus, supposita essentia », wie die Glossa an der eben zitierten
Stelle sagt. Das « substare » Tragen eines andern ist hier durch das

« existentia » ersetzt. Dies soll das « Heraus-sein » das Aktuell-sein, das

Für-sich-sein, das Nicht-von-einem-andern-abhängig-sein bedeuten. Das
bloße « ex-sistere » ist noch nicht Hypostase ; es bedarf noch einer neuen
Eigenschaft : es muß unmitteilbar sein auf Grund bestimmter individuie-
render Eigenschaften. Was dies näherhin besagt, wird sich weiter unten
klären. Das « ex-sistere » setzt selbstverständlich ein Etwas voraus, das

da existiert, eine « essentia » oder Wesenheit. Soll die Hypostase zur
Person werden, dann bedarf es noch einer weiteren, die Hypostase
begrenzenden Bestimmung. Die Glossa sagt darum, Person sei eine « hypostasis

distincta per proprietatem dignitatis »92, bzw. eine Hypostase, die
sich durch eine alle andern Eigenschaften der Hypostase überragende
(« superexcellens ») Eigenschaft kennzeichne93. Die nähere Erklärung

88 I, d. 26, III, m ; p. 252. — Ebenso S. th. I, n. 400, ad 1 ; p. 589 u. a.
88 I, d. 25, n. 14 ; p. 249 und d. 26, n. 1 ; p. 249.
90 I, d. 26, III, o/p ; p. 253.
91 III, d. 6, n. 13 ; p. 78.
92 III, d. 6, n. 13 ; p. 78.
93 Ebd. n. 32 ; p. 84 f.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 165

dieses die Person offenbar konstituierenden Momentes kann erst weiter
unten erfolgen.

Sehen wir auf den metaphysischen Aufbau der Person, so können
wir jetzt feststellen : die Hypostase ist Vorstufe in diesem Aufbau ; sie

ist, rein in sich gesehen, einer weiteren Bestimmung fähig, sofern sie eben

das die Person Auszeichnende in sich aufnehmen und damit zur Person
werden kann. Das ist selbstverständlich im Sinne der Glossa nicht
physisch, sondern metaphysisch zu verstehen94. — In der Summa wird
das Verhältnis persona — hypostasis fast genau so beschrieben95.

Dem Wesen von Person werden wir noch näher kommen, wenn wir
es abgrenzen gegen den wichtigen metaphysischen Tatbestand, der im
Wort « Individuum » zum Ausdruck gebracht werden soll. « Individuum »

bedeutet nach der Glossa ein doppeltes : einmal « substantia prima » im
aristotelischen Sinn, d. h. also eine wirkliche Substanz, sofern diese «

ungeteilt » ist (individuum atomum) ; zum andern besagt es aber auch
eine « collectio proprietatum », wodurch sich z. B. ein Ding von einem
andern gleicher Art unterscheidet. Im ersten Sinn ist jede Person und
jede Hypostase ein Individuum, aber nicht jedes Individuum ist Person,
wohl aber Hypostase. Im zweiten Sinn ist « individuum » selbst auf die

Trinität anwendbar, freilich, wie die Glossa vorsichtshalber hinzusetzt,
nur « ad similitudinem »96. Außerdem ist im letzten Fall (« individuum »

in seiner zweiten Bedeutung verstanden sehr wohl zu beachten, daß
hier « individuum » « collectio proprietatum » nur das Vorliegen
personalen Seins bzw. den Unterschied zwischen zwei Personen anzugeben

vermag, aber nicht aufzeigen kann, was Person seinem metaphysischen
Wesen nach ist.

Was bis jetzt über das Verhältnis Person-Individuum von der Glossa

gesagt wurde, wurde durch Vergleich der beiden Definitionen gefunden.
Das Verhältnis läßt sich aber noch unter einer andern Fragestellung
sehen — und dann noch näher bestimmen —, nämlich der : welcher
wissenschaftlichen Disziplin gehören die beiden je als Gegenstand an
überraschenderweise findet dabei die Glossa folgenden Unterschied : ein
« subjectum » sei in erster Linie Gegenstand der « philosophia naturalis »,

ein « individuum » Gegenstand der « philosophia rationalis », und Person
sei Gegenstand der «philosophia moralis»97. Das Personsein ist offensicht-

94 III, d. 7, n. 9 ; p. 92 f.
95 S. th. III, n. 52, sol. ; p. 76.
98 I, d. 19, n. 24 c ; p. 203.
87 I, d. 24, Anm. ; p. 237.



166 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

lieh hier in seinem ganz speziellen Inhalt gesehen. Als solches
unterscheidet es sich sowohl vom Individuum wie auch vom subjectum 98.

Faktisch ist Person Subjekt und Individuum, wie wir dies von letzterem
schon hörten und von ersterem noch hören werden. In seinem letzten
spezifischen Sein gehört es einem besonderen Bereich an. Dieser je besondere

Gegenstandsbereich der drei angegebenen philosophischen
Disziplinen besagt nicht nur einen logischen Unterschied, den unser Denken
etwa vollzöge, um das Ganze denkerisch bewältigen zu können ; es handelt

sich, wie die Glossa ausdrücklich sagt ", jeweils auch um ein besonderes

« esse ». Deshalb findet sich z. B. in einer menschlichen Person ein
dreifaches Sein (« triplex esse ») : sofern sie Subjekt, d. h. Natur ist, das

natürliche Sein, sofern sie Individuum ist, das « rationale » Sein, sofern
sie Person ist, das moralische. Ebenso verhält es sich in Christus, nur
daß hier das moralische Sein durch das göttliche ersetzt wird 10°. — Aus
dieser Betrachtungsweise gewinnen wir ein neues Verständnis von Person

: im Stufenbau des Seins geht dem personalen Sein das natürliche
und das « rationale » voraus 101. Die beiden letzteren sind in der
wirklichen Person nicht vernichtet, sondern « aufgehoben ». Personales Sein

besagt also gegenüber allem andern Geschöpflichen ein höheres Sein.

Damit wird uns nun aus dem Vorausgehenden etwas ganz besonders

verständlich, nämlich warum Alexander des öfteren von der Person als
einem « nomen moris » bzw. « nomen dignitatis » spricht102. Es ist damit
nicht bloß eine besondere « Würde » im modernen Sinn dieses Wortes

gemeint, sondern eine höhere Seinsstufe. Aus dieser Sicht wird auch
verständlich, warum ein Individuum Voraussetzung für das Personsein ist,
und dieses Individuum gleichsam die « ontologische Mitte » darstellt
zwischen Natur und Person, wie die Glossa eigens betont103. — Die Summa
steht hierin auf demselben Standpunkt wie die Glossa ; die Gedankengänge

der Glossa werden lediglich weiter ausgeführt104.
Mit dem Wort « subjectum » wurde eben auf einen weiteren meta-

99 I, d. 25, n. 4 £ ; p. 244.
99 III, d. 5, n. 18 ; p. 80.

100 III, d. 6, n. 25 b ; p. 82.
101 Was die Glosse hier unter « rational » versteht, ist nicht ganz klar ; nach

S. th. II-I, n. 112, sol. p. 150 f. gehört zum esse naturale, was wirklich, physisch,
trennbar ist ; zum esse rationale seu logicum, was wohl wirklich unterschieden,
aber physisch nicht trennbar ist, z. B. intellectus agens und possibilis.

102 I, d. 28, n. 5 e ; p. 275.
103 III, d. 6, n. 7 ; p. 76.
101 S. th. III, n. 13, resp. ; p. 29 f. — Ebd. n. 52, ob. 1 ; p. 75. —- Ebd. n. 46

ad 2 ; p. 70 u. a.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 167

physischen Tatbestand hingewiesen, von dem das Personsein zwar zu
unterscheiden ist, mit dem es aber anderseits wieder in bestimmter
Beziehung steht. « Subjectum » bedeutet an der angeführten Stelle der
Glossa gewiß zunächst das Natur-sein und damit ein vollendetes Seiendes

(ens completum). Aber es will damit zugleich auch noch eine
bestimmte Beziehung zu anderem Seienden ausgedrückt werden, nämlich,
daß es zugleich « Gelegenheit » ist für anderes Seiendes, m. a. VV. daß es

Akzidentien die Möglichkeit zum Sein gibt105. In diesem Sinn hat «

subjectum » natürlich nur seine Stelle im ontologischen Aufbau einer kreatür-
lichen Person. Denn nur die geschöpfliche Person muß ein « ens

completum » in dem Sinne sein, daß es nicht nur für sich existenzfähig ist,
sondern zugleich Seinsgrund für Akzidentien sein kann. •— So viel ich
sehe, vermeidet die Summa an den parallelen Stellen das Wort «

subjectum », verwendet vielmehr für denselben Sachverhalt die Worte « sup-
positum » bzw. « natura supposita »10S.

Im Zusammenhang mit Person wird das Wort « subjectum » von der
Glossa vielfach synonym mit einem andern viel gebrauchten, mehrdeutbaren

metaphysischen Begriff verwendet, nämlich mit « natura ». Dieses

Begriffswort fand die Glossa ja auch in der Definition des Boethius ; es

bedurfte deswegen ebenfalls einer näheren Erklärung. « Natura*» besagt
auch schon für die Glossa das Wesen eines Dinges, sofern es Prinzip
der Tätigkeiten dieses Dinges ist107. Innerhalb der Definition des

Boethius wird es von der Glossa nicht in diesem spezifischen Sinn verstanden,
sondern selbstverständlich in dem weiteren, den unser modernes Wort
« Natur » in der Wortverbindung 'Natur eines Dinges' gewöhnlich auch

hat. — Daß die Summa sich diesem Sprachgebrauch anschließt, ist überall

ersichtlich. — Das Verhältnis von « natura » und « persona » wird,
so scheint mir, einmal anläßlich einer rein theologischen Frage von der
Glossa besonders tief erfaßt. Die Sünde, so schreibt die Glossa108, ist
eine Verderbnis, jedoch zeigt sich dies bei uns anders als einst bei Adam.
Denn in Adam war es die Person, durch welche die Natur verdorben

wurde, bei uns dagegen ist es die Natur, durch welche die Person
verdorben wird. Deshalb stößt bei uns die Sünde von außen nach innen

vor, bei Adam wirkte die Sünde umgekehrt von innen nach außen. Liegt
in dieser in ihrer Kürze für die Glosse kennzeichnenden Bemerkung nicht

105 I, d. 3, n. 46 c; p. 65.
108 III, n. 52, sol. ; p. 76.
107 I, d. 4, n. 3 ; p. 77.
109 II, d. 35, n. 14 ; p. 344.



168 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

ein tiefer Hinweis dafür, das Wesen von Person doch echt metaphysisch

aufzufassen Abgesehen von der moraltheologischen Bedeutung
dieser Stelle, auf die wir hier nicht eingehen können, wird doch hier
mit aller Deutlichkeit darauf hingewiesen, daß die Person « innen » ist,
d. h. also nicht äußerlich, mit den Sinnen erfaßbar, anderseits aber auch
nicht « jenseits » alles Natürlichen, in weiter Ferne, sondern unmittelbar
im Zusammenhang mit der in ihrem Äußern wenigstens sinnlich erfaßbaren

Natur. — In der Summa finde ich keine entsprechende Bemerkung
oder gar längere Ausführung.

Die Definition des Boethius war für die Glossa Anlaß genug, den
damals durchaus nicht eindeutigen Begriff Substanz in seiner Beziehung
zum Personbegriff näher zu bestimmen. Die Glossa kennt offenbar schon

die Unterscheidung von substantia prima und secunda109. Wird
Substanz in Verbindung mit den für den Personbegriff ebenfalls wichtigen
Termini essentia und natura gebraucht, dann soll damit das « quod est »

zum Ausdruck gebracht werden, während essentia das « quo est » und
natura das « quo operatur » besagen uo. Ein andermal erklärt die Glossa

Substanz als « quod est 'esse per se et causaliter' »111. Die Glossa weiß
sehr wohl, daß das griechische Wort « hypostasis » von den Lateinern
vielfach-mit «substantia» übersetzt worden ist, deshalb habe man ja
auch in Gott von « très substantiae » gesprochen. Dazu wird aber von
der Glossa eigens bemerkt, daß ein solcher Sprachgebrauch jetzt (« apud
nos ») nicht mehr vorliege, weil die damit gegebene (verhängnisvolle)
Doppeldeutigkeit von Substanz klar erkannt worden seiU2. Soll mit dem

Wort « Substanz » das Wesen von Person näher bestimmt werden, dann
muß man es anders verstehen. Es besagt nämlich auch das, « quo res
est substans sive subsistit inseparabiliter »lls. M. a. W. im Hinblick auf
das Personsein besagt «substantia» dasjenige, wodurch die Grundlage
für die individuellen Eigenschaften gegeben ist, also das « sub » für diese

Proprietäten, zugleich aber auch das « stare », m. a. W. das Selbständigsein

dieses Dinges, das da Person bzw. Substanz ist1U. — Mit Substanz
ist also, wie wir sehen, z. T. dasselbe gesagt, was mit « natura » bzw.
« subjectum » schon gesagt wurde, aber es besagt darüber hinaus eben

109 I, d. 19, n. 24 c ; p. 203.
110 I, d. 2, n. 12 ; p. 32.
111 I, d. 8, n. 28 c ; p. 109.
112 I, d. 23, n. 5 a und c ; p. 223 f.
1,3 I, d. 3, n. 46 c ; p. 65.
111 I, d. 23, n. 5 d ; p. 225.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 169

doch noch das besonders wichtige Moment des Selbständigseins, das für
die metaphysische Beschreibung von Person durchaus wesentlich ist. —
Die Summa hat den Substanzbegriff wohl schon etwas weiter
entwickelt : die Unterscheidung zwischen substantia prima und secunda ist
klar ausgedrückt, die Substanz als erste der Kategorien ist klar erkannt
wie auch die Tatsache, daß das Hauptmoment des Substanzseins im
« ens per se » liege und nicht im Trägersein für Akzidentien 115.

Die Glossa ersetzt das Wort « Substanz » in der Definition des

Boethius teilweise einfachhin durch das Wort « Subsistenz ». In solchen

Fällen will offenbar Subsistenz im selben Sinne wie Substanz verstanden
sein 116. Und doch spricht die Glossa an derselben Stelle hinsichtlich der
drei göttlichen Personen von « très subsistentiae », während sie die
Ausdrucksweise von « très substantiae » direkt ablehnt, wie wir bereits gehört
haben. Die Glossa muß also doch noch einen Unterschied zwischen
Substanz und Subsistenz kennen, und dieser Unterschied ist dem « propensius
subtiliusque intuenti » klar gegeben 117. « Subsistenz » ist die Übersetzung
des griechischen Wortes « usiosis » und besagt negativ : nicht in einem

Subjekt sein, und positiv : für sich sein. Gerade dieses positive Moment
aber ist das, was die Hypostase gegenüber einer Proprietät auszeichnet.
Eben in diesem positiven Moment ruht auch die Eigenschaft der Subsistenz,

daß sie nicht bloß mit Substanz « vertauscht » werden kann,
sondern auch mit « existentia », bzw. « subsistens » mit « existens ». (Diese
« Vertauschung » wird hinsichtlich der Richardschen Definition vollzogen,
wie wir oben sahen.) Doch auch hier ist die « Vertauschung » keine absolute,

sondern nur in einer Beziehung. Denn mit der Subsistenz will gerade
im Hinblick auf die Person nicht einfachhin « Existenz » ausgedrückt
werden, sondern eine besondere « existentia », nämlich « incommunicabi-
lis existentia »u8. Offensichtlich ist hier auch das Wort « existentia » nicht
im Sinn von bloßem Dasein gemeint, sondern, wie wir bereits erwähnen

konnten, im Sinn des « ex-sistere » des Selbständigseins. Die
Subsistenz, in Beziehung gesetzt zu Person, soll also nach der Glossa gerade
dieses Moment des Selbständigseins, verstärkt durch die Eigenschaft des

Unmitteilbarseins, klar zum Ausdruck bringen. Person bedeutet demnach

immer, daß ein Etwas Dasein in einer unmitteilbaren Weise besitzt. —

115 S. th. I, n. 397, resp. et ad 3 ; p. 587 und n. 339, resp. ; p. 503. — S. th.
II-I, n. Ill, sol. ; p. 148. — Vgl. v. Gunten, 41 f.

116 I, d. 25, n. 14 ; p. 249.

I, d. 25, n. 10 ; p. 247.
1,8 I, d. 23, n. 5 ; p. 223. — I, d. 25, n. 14 ; p. 249.



170 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

Die Summa läßt noch « Subsistenz » als Übersetzung des griechischen
Wortes usiosis gelten, knüpft daran aber schon nicht mehr dieselben

Folgerungen wie die Glossa. So wird zwar noch von « très subsistentiae »

gesprochen, aber erst nachdem die zweifache Bedeutung von Subsistenz

erklärt worden ist119.

Der Versuch, den Personbegriff gegenüber andern mit ihm
offensichtlich zusammenhängenden metaphysischen Begriffen abzugrenzen,

ergab mit aller Deutlichkeit ein zweifaches. Negativ : das Personsein

hebt sich in seinem genauen Verständnis deutlich ab vom Wesen (essentia),

von der Hypostase, dem Individuum, subjectum, der natura, der
Substanz und Subsistenz. Positiv : in seiner aktuellen Verwirklichung
begreift Personsein dies alles irgendwie in sich. Aber Personsein bedeutet
nicht irgendwie die Summe von all dem, sondern ein bestimmtes Wesen,

eine bestimmte Hypostase usw. Überdies ist es noch etwas Besonderes,

worin letztlich sein tiefstes « Wesen » erblickt werden muß. Dieses

Besondere liegt in einer eigenen « Würde », einem eigenen « esse », in etwas

Ontologisch-Moralischem. Somit führt uns die Abgrenzung und Ver-

gleichung des Personseins zum selben Ergebnis, zu dem Alexander schon

aus einer kurzen Vergleichung der drei ihm historisch gegebenen Definitionen

— damals für den Leser zunächst überraschend — gekommen

war : die dritte Definition dürfte nach Alexander das Wesen von Person

am treffendsten wiedergeben. Kann darin — so soll hier nur fragend
angemerkt werden — schon ein typisches Moment franziskanischen

Philosophierens gesehen werden, insofern nämlich die Franziskanerschule
dem Wollen vor dem Denken, dem Moralischen vor dem Rationalen den

Vorzug gibt

c) Wesensbestimmung durch Unterscheidung von Person und Person

Die bisherigen Ausführungen hatten den Zweck, aufzuweisen, was
nach Alexander immer vorhanden sein müsse, falls von Person mit
Recht gesprochen werden kann. Da aber gerade mit dem Wort « Person »

stets ein besonderes Einmaliges getroffen werden will (darin lag ja eben

die erste Schwierigkeit der Untersuchung über das « Wesen » der Person

müssen wir noch feststellen, was denn die einzelnen Personen von
einander unterscheidet. Die Frage ist hier in einem doppelten Sinn zu
verstehen, einmal als Frage nach dem Unterschied der einzelnen Personen

11(1 S. th. I, n. 397 ; p. 58G f. — Ebd. n. 395, Prol. ; p. 582. — Ebd. I, 396
ad ult. ; p. 586.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 171

je einer der drei Gruppen (göttliche, englische, menschliche) untereinander,

sodann als Frage nach dem Unterschied zwischen den Personen
der einzelnen Gruppen, also vor allem nach dem Unterschied zwischen

göttlicher und kreatürlicher Person.

Ohne auf die ganz subtilen Untersuchungen Alexanders, zumal in
der Summa, hinsichtlich der Unterscheidung der göttlichen Personen
untereinander einzugehen, sei lediglich auf das Grundsätzhche
hingewiesen. Die göttlichen Personen, so sagt die Glossa120, haben alle « unum
modum essendi », aber nicht « eundem modum existendi ». Jede göttliche
Person ist « existens per se solum juxta singularem quemdam existen-
tiae rationalis modum »121. Dieser einmalige « modus existendi » wird
den göttlichen Personen je durch die Besonderheit ihres Ursprungs. —
Die einzelnen menschlichen Personen unterscheiden sich ebenfalls durch
die Verschiedenheit ihres Ursprungs, dazu aber noch durch je verschiedene

Eigenschaften (« proprietates »)122. Zu diesen, die Personen
unterscheidenden Eigenschaften gehören beim Menschen die « singularitas »,

die «incommunicabilitas» und, was wieder für Alexander charakteristisch
ist, die besondere « dignitas »12S. — Ähnlich verhält es sich hinsichtlich
der Engel : sie unterscheiden sich ja nur durch verschiedene Proprietäten.

Über diese erfahren wir Näheres in der Summa, die sich im
allgemeinen sonst an die Ausführungen der Glossa anschließt. Als eine die
einzelnen Engel unterscheidende Eigenschaft wird z. B. eine größere oder

geringere « perspicacitas » des Intellektes genannt124.

Damit ist nun schon auf einen Unterschied unter den Personen der

verschiedenen Gruppen hingewiesen : die göttlichen Personen
unterscheiden sich voneinander lediglich durch verschiedenen Ursprung, die

Engel nur durch je verschiedene Eigenschaften, die Menschen durch
Verschiedenheit des Ursprungs und der Eigenschaften. Doch die Unterschiede
zumal zwischen den göttlichen und den kreatürlichen, also englischen
wie menschlichen Personen zusammen, sind noch weit bedeutsamer.

Petrus und Paulus als menschliche Personen sind nicht nur je eine

verschiedene Person, sondern zugleich je ein numerisch verschiedenes Wesen.

Die göttlichen Personen dagegen sind wohl je eine verschiedene Person,

besitzen aber zusammen das eine und selbe Wesen. Die menschlichen

120 I, d. 28, 5 d ; p. 274.
121 III, d. 5, n. 41 ; p. 69.
122 III, d. 5, n. 24 ; p. 65.
123 III, d. 5, n. 41 ; p. 69 f.
121 II-I, n. 109 ff. ; p. 144 ff. u. a.



172 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

Personen unterscheiden sich durch akzidentelle Eigenschaften ; solche

gibt es bei Gott nicht. Die göttlichen wie menschlichen Personen
besitzen zwar eine « rationale » Natur, doch göttliches Erkennen ist reiner
« intellectus », menschliches dagegen « intellectus cum ratione ». Die
menschlichen Personen sind je eine verschiedene Substanz, nicht so die

göttlichen. Kurz, die Unterschiede zwischen den göttlichen und menschlichen

Personen, von denen noch weit mehr aufgezählt werden könnten,
seien derart, daß Richard sich veranlaßt sah, für die göttlichen Personen
eine eigene Persondefinition aufzustellen, da sich die des Boethius trotz
ihres allgemeinen Charakters auf die göttlichen Personen doch nicht im
eigentlichen Sinne anwenden lasse12S. Obwohl beträchtliche Unterschiede
zwischen den göttlichen und kreatürlichen Personen bestehen, muß doch,
soll es sich beim Personbegriff nicht um einen völlig « leeren » Begriff
handeln (« Intellectus cassus est, nisi habeat rem sibi respondentem »126),

den göttlichen wie kreatürlichen Personen in irgendeiner Weise (« ali-

quo modo ») ein Wesentliches (« una ratio ») gemeinsam zugrunde liegen.
Diese « eine ratio » sieht nun die Glossa in der Bestimmung der Person
als einer unmitteilbaren existentia, einer geistigen Natur oder eines durch
sich allein existierenden Wesens von bestimmter Seinsart (« secundum

quemdam existendi modum »). Doch — und dies ist sehr wohl zu
beachten — versteht die Glossa dieses eine Wesentliche des Personseins

durchaus nicht so, daß es in einer allgemeinen, gemeinsamen Weise

(« communiter ») sowohl von den göttlichen als auch von den geschöpflichen

Personen ausgesagt werden könnte. Diese Aussage kann vielmehr
nur « secundum prius et posterius » erfolgen127. Was soll dies bedeuten :

Petrus und Paulus kommt der Personbegriff gemeinsam zu, Petrus und
Gott dagegen « secundum posterius et prius » Dies heißt nicht, daß
Gott etwa psychologisch zuerst eine Person benannt wurde und in
Anlehnung daran auch ein Geschöpf diese Bezeichnung erhielt. Der
psychologische Hergang war vielmehr umgekehrt : « um der Häretiker willen »

war der Personbegriff von den Geschöpfen auf Gott übertragen worden

128. « Secundum prius et posterius » soll hier offenbar ein ontologisches
Verhältnis zum Ausdruck bringen. Das zeigt Alexander an der eben

zitierten Stelle noch insofern als er sagt, der Personbegriff werde «

principalis » von den göttlichen Personen ausgesagt, « secundum usum nomi-

125 I, d. 25, 1 a-c ; p. 238. — Ebenso S. th. I, n. 388 ; p. 572 f.
128 I, d. 25, 2 b ; p. 240.
127 I, d. 25, 1 d ; p. 238.
128 I, d. 25, 4 f. ; p. 244.



Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies 173

nis » aber, also nach dem psychologischen Verhalten der Menschen,
zunächst von den Menschen. Damit steht für Alexander fest : die « ratio »

des Personseins kommt in erster Linie den göttlichen Personen zu, allen
geschöpflichen Personen nur nachträglich, in abgeleiteter Weise. — Wir
dürfen aus diesem Terminus « secundum prius et posterius » eines

festhalten : es ist damit zugleich ein Gemeinsames und ein Nicht-Gemeinsames,

ein Gleiches und Nicht-Gleiches ausgesagt zum Unterschied vom
« commune » in seiner gewöhnlichen Bedeutung.

Wie wir oben S. 157 f. sahen, besagt « gemeinsam » an sich schon ein
zweifaches : ein commune « secundum rem » (so ist das Personsein Petrus
und Paulus gemeinsam) und ein commune « secundum intellectum » oder
« rationem » (in diesem Sinn ist den göttlichen Personen die Beziehung
zum göttlichen Wesen gemeinsam). Die letztgenannte Gemeinsamkeit
beruht also auf einer Beziehung oder Proportion. Eine Proportion aber
ist wieder eine zweifache : entweder Beziehung zweier Dinge auf ein

drittes (« rector in navi et in scholis ») oder zweier Dinge aufeinander
(« corpus est sanum et urina »). Letztere liegt vor, wenn ich z. B. von
Gott das Gutsein aussage und ebenso von einem Geschöpf, oder von
Gott wie von einem Geschöpf das Personsein behaupte. Das Gemeinsame

zwischen den göttlichen und kreatürlichen Personen weise darum auf ein
« commune secundum consimilem habitudinem alterius ad alterum » hin ;

das Gemeinsame zwischen den göttlichen Personen dagegen bestehe in der
Beziehung der drei zu dem allen drei real gemeinsamen identischen Wesen

129. — Die ganze Erörterung über den Sinn der Aussagbarkeit des

Personbegriffs im göttlichen wie im kreatürlichen Bereich faßt die Glossa

in die zwei kurzen Sätze zusammen : «Nec aequivoce, nec univoce, sed

secundum prius et posterius » 13°, und : « Nec dicitur univoce nec aequivoce,
sed proportionaliter »131. — Die Summa bringt die hier aufgezeigten
Ausführungen der Glossa z. T. wörtlich wieder, schließt aber anders als

die Glossa, indem sie einen vierfachen Begriff von « univok » anführt
und dann ihre Hauptfrage damit beantwortet, daß sie sagt : der Personbegriff

kann von Gott und den Geschöpfen « univok » ausgesagt werden132.

122 I, d. 25, 2 e-h ; p. 240 ff.
130 I, d. 26, n. 13 ; p. 258.
131 X, d. 26, n. III, m Anm. ; p. 252.
132 S. th. I, n. 388 f. ; p. 572 ff. — P. Timotheus Barth sagt in einem längeren

Referat über H. Lyttkens, The Analogy between God and the World. An Investigation

of its background and interpretation of its use by Thomas of Aquino (Upsala
1952), daß die Analogie «bei Alexander als Terminus ausdrücklich vorkommt»
(FS 37 [1955] 93) ; wo, wird leider nicht angegeben. In der Glossa finde ich das
Wort jedenfalls nicht.



174 Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies

Daß dabei « univok » nicht in unserm Sinn verstanden wird, geht schon

aus dem Vorausgehenden hervor. — Sehen wir allein auf die Wort-
gebung, dann müßte hier der Glossa der Vorzug vor der Summa gegeben
werden. — Die Sache selbst aber bleibt in der Glossa wie in der Summa
dieselbe. Beide ringen noch um die Herausarbeitung des Begriffes, der
allein das Verhältnis zwischen Gott und den Geschöpfen in unserer Frage
richtig wiedergibt, nämlich des philosophisch wie theologisch gesehen so

überaus wichtigen Begriffes der Analogie, der dann von Thomas um ein
Bedeutendes klarer und tiefer herausgearbeitet wurde.

Zusammenfassend darf kurz gesagt werden : Alexander zeigt in der

Behandlung des Personproblems in der Glossa echtes, tiefes metaphysisches

Verständnis und wirkliche spekulative Kraft. Was dabei
Eigenleistung und nicht bloß Wiedergabe fremder Gedankengänge ist, läßt
sich genau erst auf Grund weiterer Einzeluntersuchungen bestimmen.
Ich hoffe, dazu noch einiges beitragen zu können.


	Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales

