
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Artikel: Apostel-Amt und apostolische Überlieferung

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann O.P.

Apostel-Amt und apostolische Überlieferung

Theologische Bemerkungen zur Diskussion mit Oscar Cullmann

Die hier folgenden Zeilen möchten die anregende Studie zum
Traditionsproblem von Prof. Oscar Cullmann 1 im Licht einer möglichst
sachlichen Auseinandersetzung untersuchen. Da das gewichtige kleine Werk
aber schon von etlichen katholischen Autoren in dieser oder jener
Hinsicht besprochen wurde 2, beschränke ich mich auf einige Bemerkungen

1 O. Cullmann : Die Tradition als exegetisches, historisches und theologisches
Problem. Zwingli-Verlag, Zürich 1954. — Wird im folgenden ohne Titel, nur mit
« Cullmann » und Seitenzahl angeführt.

Französische Fassung : La Txadition. Problème exégétique, historique et
théologique. (Cahiers théologiques, n. 33.) Delachaux et Niestlé, Neuchâtel et Paris
1953. — Die zwei letzten Kapitel sind substantiell identisch mit : Ecriture et
Tradition. Dieu Vivant, n. 23 [1953] 47-67. Dazu die Erwiderung von J. Daniélou :

Réponse à Oscar Cullmann. Dieu Vivant, n. 24 [1953] 107-116. — Das erste Kapitel
entspricht : Kyrios as designation for the oral tradition concerning Jesus. Scottish
Journal of Theology, 1950, 150 f. Französisch in Revue d'histoire et de philosophie
religieuse, 1950, 12 f.

2 Neben der schon erwähnten «Antwort» von J. Daniélou sind folgende
Stellungnahmen anzuführen : H. Bacht S. J. : Tradition und Sakrament. Zum
Gespräch um Oscar Cullmanns Schrift « Tradition ». Sch 30 (1955) 1-32 (folgt sehr
nahe Daniélou). P. Benoit O. P. : Besprechung in RB 62 (1955) 258-264. C. Journet
Esquisse du développement du Dogme Mariai. (Sagesse et Cultures.) Alsatia, Paris
1954. Das erste Kapitel berücksichtigt in wichtigen Punkten die Studie von
Cullmann, besonders S. 16-42. Ders. : Besprechungen in NV 24 (1954) 238-239. O. Kar-
Rer : Apostolische Nachfolge und Primat. Ihre biblischen Grundlagen im Licht der
neueren Theologie. ZKT 77 (1955) 129-168, bezüglich Cullmanns «Tradition» bes.
S. 139-148. G. Bavaud : Ecriture et Tradition selon M. Cullmann. NV 23 (1953)
135-138. Ders. (als Fortsetzung und Ergänzung) : La Tradition d'après M.
Cullmann. La Semaine catholique de la Suisse romande 83 (1954) 326-331. G. Dejaifve
S. J. : Besprechung in NRT 76 (1954) 199-200. — Wie man sieht, ist trotz allem
die katholische Rückwirkung nicht sehr umfangreich. Die am meisten auf die
Problematik von Cullmann eingehende Besprechung dürfte diejenige von P. Benoit
sein.

9



130 Apostel-Amt und apostolische Überlieferung

zu gewissen Punkten, die — wie mir scheint — bisher zu wenig ins
Gewicht fielen.

Auch nehme ich bewußt einen theologischen, und zwar näherhin
einen grundsätzlichen Standpunkt ein. Cullmann ist ja neben seiner

gediegenen Information auch ein hervorragender systematischer Theologe,

— eigener Prägung natürlich, denn er versteht es, seine scharfen

Gedankengänge mit einer seltenen Offenheit angesichts der Komplexität
der Probleme zu kombinieren. Letzteres sei besonders im Hinblick auf
andere hervorgehoben, die sich nicht selten einer größeren Gefolgschaft
und «Berühmtheit» erfreuen. Schließlich sind es seine ernste
wissenschaftliche Haltung und sein ausdrücklicher Wunsch nach ökumenischer

Begegnung, die einen ermuntern, selbst etwas saumselige Gedanken nicht
ganz als Alleingespräche zu führen.

Schrift und Überlieferung

Was zunächst etwas befremdend wirkt, ist die als Ausgangspunkt
zu betrachtende Fragestellung bezüglich des Verhältnisses von Schrift
und Tradition. Beide erscheinen nämlich in der gegenwärtigen Arbeit
zu wiederholten Malen « neben »-einander und die Frage läuft dann wohl
oder übel in die Alternative aus : wird nun Schrift oder Überlieferung
unter- bzw. übergeordnet 3 Es handelt sich also um den bekannten,
seit dem 16.Jahrhundert sich so unerfreulich auswirkenden « Konkurrenz »-

Gesichtspunkt4. Kann man aber die Frage überhaupt so stellen Darf
man Schrift und Tradition als zwei selbständige Größen betrachten
Wird auf diese Weise das ganze Problem nicht von Anfang an verfälscht ?5

Faßt man den entscheidenden Augenblick des Überganges der
apostolischen Kirche zur nachapostolischen ins Auge, so besteht auf jeden
Fall kein Wettstreit zwischen Schrift und Überlieferung. Sowohl die
Schrift wie die apostolische Predigt wurden der Urkirche als Depositum

3 Cullmann, S. 28 : « Die Frage, ob die Tradition der Schrift gleich — oder
untergeordnet sei » « Trotzdem werde ich im folgenden zeigen, daß ich die
Tradition der Schrift unterordne. » Ferner S. 7, 39 u. 40.

4 Der auch von der Formulierung « L'Eglise est devant l'Ecriture » gilt. Vgl.
dazu G. Bavaud : La Dispute de Lausanne (1536). (Studia Friburgensia, N. S. 14.)
Fribourg 1956, 61-63.

' Dazu s. J. A. Moehler : Die Einheit in der Kirche, § 16, n. 5, 3. Ausg.
bearb. v. E. J. Vierneisel, Mainz 1925, 40-41 : « Die Frage, ob die Tradition der
Schrift koordiniert oder subordiniert sei, ist als von irrigen Voraussetzungen
ausgehend abzuweisen. »



Apostel-Amt und apostolische Überlieferung 131

übergeben 6. Cullmann dürfte hier zustimmen, da er ja erst vom Ende
des 2. Jahrhunderts an einen scharfen Trennungsstrich zwischen Schrift
und übriger Überlieferung setzt. Spricht man aber von der nachapostolischen

Weitergabe, so besteht eine organische Wechselwirkung zwischen
beiden 7. Die Schrift ist und bleibt der wichtigste Bestandteil der
kirchlichen Überlieferung, sie soll als erste greifbare Norm über alle zukünftigen

Gedanken richten und mahnen 8. Auf der anderen Seite aber wird
die Schrift von der weitergehenden Tradition nicht nur erklärt, sondern
zunächst und zuvörderst in ihrer eigenen Autorität und Integrität
geschützt und gesichert. Es wäre so leicht, ohne Tradition dies oder jenes
als nicht-genuin zurückzuweisen 9.

Hält man an dieser fundamentalen Wechselbeziehung fest, so ist
man auch in der Lage, Schrift und Tradition in gebührender Weise zu
unterscheiden und zu vergleichen. Doch bleibt dieses Unternehmen, das

gewiß an und für sich höchst wünschenswert ist, immer mehr oder weniger

6 II Thess. 2, 15 : « Haltet euch an die Überlieferungen, die ihr mündlich oder
schriftlich von uns empfangen habt. »

M. J. Scheeben : Handbuch der katholischen Dogmatik, I. Buch, Theologische

Erkenntnislehre, n. 205. Ausg. M. Grabmann, Freiburg i. Br. 1948, 111 :

« Aber gerade diese Übergabe der Urkunde [= Schrift] war ebenso wie die sonstige
Predigt der Apostel ein Akt ihrer apostolischen Lehrmission, durch welche sie das
geschriebene Wort Gottes als solches bezeugten und geltend machten. Deshalb
gehört die gesamte Heilige Schrift beider Testamente nicht minder zum apostolischen

Depositum als der Inhalt der mündlichen Predigt der Apostel und bildet
mit diesem das eine, einheitliche Gesamtdepositum. »

' Moehler, a. a. O., S. 41 : « Es gibt keinen Gegensatz zwischen beiden. Auch
liegt dieser Rede [Soll die Tradition der Schrift koordiniert oder subordiniert
werden ?] die Annahme zugrunde, als liefen Tradition und Schrift wie zwei Parallellinien

nebeneinander her. Dies ist nicht so, wie die Geschichte zeigt. Sie gingen
ineinander über, und lebten ineinander. >:

8 Moehler, a. a. O., S. 41-42 : « Ohne die Heilige Schrift als die älteste
Verkörperung des Evangeliums wäre die christliche Lehre in ihrer Reinheit und Einfalt

nicht bewahrt worden, und es ist gewiß ein großer Mangel des Ruhmes vor
Gott, wenn man behaupten will, sie sei zufällig, weil sie aus rein zufälligen
Veranlassungen gefertigt worden zu sein scheint. Welche Vorstellung vom Walten des

Heiligen Geistes in der Kirche »

Scheeben, a. a. O., n. 208, S. 113 : « Die Offenbarungsurkunde [= Schrift]
kann und soll kraft ihres monumentalen Charakters ihrerseits auf die kirchliche
Tradition — was bei der apostolischen nicht der Fall war — unterstützend und
orientierend zurückwirken, und daher auch ihrerseits die kirchliche Tradition als ein
fester und stetiger Konduktor tragen und geleiten. » Man beachte die besondere
Funktion der Schrift gegenüber der nachapostolischen Tradition, die frühere
brauchte weder « Stütze » noch « Orientierung »

• Scheeben, a. a. O., n. 208, S. 112 : « Sie [die kirchliche Tradition] trägt und
belebt die Urkunde [= Schrift] als authentische Beglaubigung ihrer Integrität und
authentische Erklärung ihres Inhaltes. »



132 Apostel-Amt und apostolische Überlieferung

theoretisch ; und das erste, was in diesem Fall zu einer sauberen Lösung
vorausgesetzt werden muß, ist eine möglichst genaue Umschreibung des

Vergleichspunktes. Auch nach katholischer Ansicht wird der Heiligen
Schrift in mancher Beziehung der Vorzug gegeben vor der ganzen
nachapostolischen Tradition 10. Was aber nicht angeht, ist die Trennung von
Schrift und Tradition, die Verkürzung des Problems auf zwei selbständige
Größen und die absolute Bevorzugung der einen oder anderen ohne

Angabe des stets relativen Blickpunktes.
Vielleicht ist es auch noch angezeigt, auf eine andere Präliminar-

schwierigkeit, die bei Cullmann eine gewisse Rolle spielt, hinzuweisen.

Er sagt, daß ihm « ein » Argument von katholischer Seite « besonders »

entgegengehalten wurde, nämlich dies : « Die Schrift, d. h. eine

Büchersammlung, genüge nicht, um die den Aposteln gewährte göttliche
Offenbarung für uns zu vergegenwärtigen, zu 'aktualisieren'. »11 Liegt aber

hier nicht ein Mißverständnis vor oder eine unvorsichtige Formulierung
katholischer Autoren Soll es sich bei diesem « Argument » um eine

Unmöglichkeit schlechthin handeln, so möchte ich mich auf jeden Fall von
diesem Vorwurf distanzieren 12. A priori wäre die Schrift, ebenso gut
wie die Tradition, als einziges Aktualisierungsmedium möglich. Es sind

ganz andere Gründe, die einen zwingen, die Schrift in ihrer Heilsbedeutung

aus der Hand der Tradition entgegenzunehmen. Zunächst geht es

um die Kirche, um ihre ganze stellvertretende Autorität. Erst von hier
aus ist man imstande, den richtigen Sinn der kirchlichen Überlieferung
zu ermessen. Die Kirche ist aber an und für sich keine notwendige Insti-

10 Scheeben, a. a. O. n. 205, S. III : « Das schriftliche Depositum hat kraft
seiner dokumentarischen und monumentalen Natur außer und neben dem lebendigen

Akt der Überlieferung eine eigene, objektive Würde und Existenz ...» —
n. 292, S. 147 : « Der eigentümliche Wert der heiligen Urkunde, welcher durch das
mündliche Depositum nicht ersetzt werden kann, liegt darin, daß sie uns nicht
bloß das Wort sondern auch die Sprache Gottes vernehmen läßt ...» — n. 205,
S. III : « «... so bezeichnet man häufig zunächst und hauptsächlich das mündliche

Depositum als apostolische Tradition im engeren Sinne und zwar auch in
Gegensatz zum schriftlichen. Der Name apostolisches Depositum kommt dagegen
beiden Teilen zu, und eher mehr dem schriftlichen als dem mündlichen. » — Vgl. auch
C. Journet : Esquisse n. XIV, p. 49-52 : « Le magistère est au-dessus, non
de l'Ecriture, mais des interprétations que les hommes donnent de l'Ecriture. »

11 Cullmann, S. 6. Vgl. auch S. 35 mit Hinweis auf J. Daniélou (Etudes, 1953).
12 Denkt man diesen Vorwurf zu Ende, so müßte man ja schließlich leugnen,

daß es außerhalb der qualifizierten Überlieferung der Kirche wahrhaft übernatürlichen

Glauben geben kann, was nicht der katholischen Auffassung entspricht. Vgl.
dazu den Brief des S. Officium vom 8. Aug. 1949 an den Erzbischof von Boston.
The American Ecclesiastical Review 127 (1952) 307-311.



Apostel-Amt und apostolische Überlieferung 133

tution, sie beruht — neben gewissen Konvenienzgründen — formell
gesprochen allein auf dem Willen Christi13, der sich positiv in der

Heiligen Schrift auffinden läßt. Demzufolge ist auch die ganze
Vergegenwärtigung der den Aposteln gewährten Offenbarung durch die
Überlieferung formell von der Schrift her zu begründen und nicht aus einem

an und für sich sie fordernden Sachverhalt.

Paradosis der Apostel

Nach diesen kurzen Vorbemerkungen möchte ich nun zu den eigentlichen

Gedanken Cullmanns, so wie sie in der vorliegenden Schrift ihren
Ausdruck finden, übergehen. Das Hauptanliegen besteht darin,
nachzuweisen, daß es eine Überlieferung gibt, zu der sich das Neue Testament

positiv äußert. Das Gewichtige sieht Cullmann in der paulinischen
Verbindung von Paradosis und Kyrios, der Überlieferung der Apostel und
des zur Rechten Gottes erhöhten Herrn (Thema des 1. Kap.). Mir scheint

es, daß diese tiefe biblische Sicht auf katholischer Seite bisher zu wenig
hervorgehoben und gewürdigt wurde, geht es doch hier um einen

Zusammenhang, der im Bewußtsein der Kirche stets eine entscheidende

Rolle spielte14. Die Kirche lebt, weil Christus erhöht wurde, und das

Leben der Gnade geht auf Erden weiter, weil Christus eingesetzt ist in
sein Amt als « Herr » 15. Auch die christliche Überlieferung lebt und steht
in diesem « Zeichen », von dem sie ihre letzte Bekräftigung erhält.

Trotzdem erlaube ich mir ein paar Zwischenfragen zu den

diesbezüglichen Ausführungen von Cullmann. Für den Augenblick sehe ich
noch ab von der zeitlichen Begrenzung des Problems. Cullmann versteht
unter « Paradosis » ja bekanntlich nur die Überlieferung der Apostel,
d. h. der streng apostolischen Zeit, im Unterschied von der späteren
kirchlichen Überlieferung 16.

13 Leonis XIII Acta, 16 (1896) 163 (Enz. « Satis cognitum ») : « Ecclesiae
quiden non solum ortus, sed tota constitutio ad rerum voluntate libera effectarum
pertinet genus. »

14 Vgl. z. B. die Ausführungen zu Christus « Sustentator Ecclesiae » in Enz.
« Mystici Corporis Christi », AAS 35 (1943) 217-220. —P. Michalon, P. S. S. : Eglise
corps mystique du Christ glorieux. NRT 74 (1952) 673-687. — M.-J. Congar O. P. :

Esquisse du mystère de l'Eglise. Paris 1953, 26 f. u. 129 f.
15 Rom. 1, 4 ; Phil. 2, 9-11 ; Eph. 1, 18-21.
16 « Apostolisch » und « kirchlich » beziehen sich also in der Ausdrucksweise

Cullmanns auf das Subjekt der Überlieferung und nicht auf den Ursprung dessen,
was überliefert wird, wie in der allgemein üblichen katholischen Terminologie.
Vgl. Cullmann, S. 7.



134 Apostel-Amt und apostolische Überlieferung

Zunächst wird anhand einer sorgfältigen Analyse der wichtigsten
Fachausdrücke gezeigt, daß Paulus mit Paradosis wirklich eine «

Gemeindetradition » bezeichnet, die mit der jüdischen Paradosis verglichen
werden kann. Das besondere besteht aber darin, daß dieser Paradosis-

Begriff ganz in die Nähe des erhöhten Christus führt, daß bisweilen sogar
an Stelle von Paradosis einfach Kyrios, der « Erhöhte », steht. Bei dieser

Weitergabe, bzw. Gemeindetradition, ist also Christus, der « Erhöhte »,

am Werk. Soweit bin ich durchaus mit Cullmann einverstanden. Doch

geht es um die genaue Interpretation des 'Eyw 7tapeXaßov àxo xoü Kuplou..
mit dem nachfolgenden Bericht der Einsetzung des Abendmahles, I Kor.
11, 23. Sicher schließt Cullmann hier mit Recht eine unmittelbare
Offenbarung aus und bezieht den folgenden Tatsachenbericht eindeutig auf
eine Überlieferung durch die Gemeinde. Wenn er aber die Interpretation
der Worte àr.6 xoü Kuptou, die im Herrn das « erste Glied der
Überlieferungskette » sieht, verwirft, so scheint er mir zuweit zu gehen. Gewiß
ist dieser Herr der « erhöhte » Herr und ohne Zweifel steht er hinter
der Überlieferung der Urgemeinde, aber er ist zugleich auch der
historische, der « das Brot nahm brach und sagte : Tut dies zu meinem

Andenken. » Man verstehe mich wohl, ich kritisiere in diesem Punkt nur
die exklusive Formulierung Cullmanns : nicht das erste Kettenglied, nur
der « Erhöhte » Natürlich hat nicht Christus den darauf folgenden
historischen Bericht verfaßt, doch steht er der Sache nach — und darüber
hinaus noch mit einem ausdrücklichen Befehl zur Weitergabe — am

Anfang. Dieser Unterschied scheint mir von größter Bedeutung zu sein

für ein adäquates Verständnis der Überlieferung. Es geht bei Paulus

um eine mystische, äußerst reichhaltige Ausdrucksweise — ähnlich wie
bei der bekannten Formel sv Xpurxco Tyjctoö —, und wir haben nicht das

Recht, einen einzelnen damit eingeschlossenen Teilaspekt zurückzuweisen.
Für Paulus ist sowohl der « erhöhte » als auch der historische Christus
in und bei der apostolischen Überlieferung am Werk. Im übrigen gibt
ja Cullmann selber zu, daß sowohl arco wie das verwandte 7rap« nicht nur
den unmittelbaren Ursprung (bzw. den « erhöhten » Herrn), sondern
auch die Richtung (bzw. den historischen Christus) bezeichnen können17.

Weiter scheint mir die ganze Schriftbasis des Cullmannschen
Überlieferungsbegriffes trotz allem etwas schmal zu sein 18. Selbstverständlich

sind die paulinischen Texte mit den Fachausdrücken 7tapaXap.ßdcvetv,

17 Cullmann, S. 18.
18 Auch P. Benoit weist in der zu Beginn zitierten Besprechung auf diesen

Umstand hin.



Apostel-Amt und apostolische Überlieferung 135

7tap aStSovoct usw. von größter Bedeutung. Auch sucht Cullmann anhand

von II Kor. 3 — « Der Herr ist der Geist » V. 17 — den Zusammenhang
mit Jo. 16, 13 und 14, 26 : « Der Paraklet aber, der Heilige Geist

wird euch alles lehren und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt
habe »19, wobei er also mit einem Herrenwort den grundlegendsten
« Quellort » des christlichen Überlieferungsprinzipes — und zugleich auch
die wichtigste Stelle für das Verständnis der Dogmenentwicklung, bzw.

der « lebendigen » und nicht nur mechanisch-wörtlichen Überlieferung —
berührt. Es gibt aber noch andere Stellen, die — auch ohne die übliche

Terminologie — der Sache nach Entscheidendes zu sagen haben für ein

volles, der ganzen Schrift gerecht werdendes Verständnis der Überlieferung.

Ich weise hier nur auf den 7rapa0Y)xv)-Begriff der Pastoralbriefe hin.
Daß es sich dabei um die Überlieferung der christlichen Offenbarung
handelt, dürfte aus dem Zusammenhang von I Tim. 6, 20 und II Tim. 1,

12. 14. mit II Tim. 2, 2 ; 3, 14 und Tit. 2, 1 genügend klar sein. Doch
kann ich auf weitere Ausführungen zu diesem Punkt hier nicht eingehen20.

Am Ende des 1. Kap., das sowohl inhaltlich wie formal am meisten

befriedigt, zieht Cullmann das merkwürdig restriktive Fazit, daß es nach
dem Zeugnis des Neuen Testamentes « nur eine rechtmäßige Tradition,
nämlich die durch die Apostel übermittelte »21 gebe. Damit schließt er
die ganze nachapostolische, bzw. kirchliche Überlieferung aus. Insofern
es sich dabei um einen Ausschluß de iure handelt, ist das Urteil nicht
in den angeführten Paradosis-Texten begründet, sondern beruht auf einer
leisen Vorwegnahme der Gedanken des folgenden Kapitels. Bezeichnet

aber die Einschränkung bloß die Tatsache, daß das Neue Testament

nur die Überlieferung bei den Aposteln — ohne eine weitere de iure
auszuschließen — bekundet, so kann man damit nichts Peremptorisches
für die nachapostolische Zeit beweisen. Würde man dies trotzdem
versuchen, so läge dem Beweisgang eine implizite petitio principii zugrunde ;

denn die Schrift, ein Dokument der apostolischen Zeit, kann doch

unmöglich ein historisches Zeugnis über die nachapostolische Überlieferung
geben 22.

19 Cullmann, S. 20-23.
20 Zum raxpa0Y)X7)-Begriff vgl. C. Spicq O. P. : Les épîtres pastorales, Paris

1947. Excursus XV, Le bon dépôt, S. 327-335.
21 Cullmann, S. 27.
22 Auf jeden Fall führt das Neue Testament an die Grenze der apostolischen

Zeit und läßt uns gewissermaßen in den folgenden Zeitabschnitt hineinschauen.
So z. B. anhand des Depositum-Gedankens, II Tim. 2, 2 : « Was du von mir in
G egenwart von vielen Zeugen vernommen hast, das vertraue zuverlässigen Männern



136 Apostel-Amt und apostolische Überlieferung

Kairos der Mitte und Kairos der Kirche

Im zweiten Kapitel versucht Cullmann zu zeigen, daß es a priori
keine normative nachapostolische Überlieferung geben kann. Dazu beruft
er sich zunächst ganz allgemein auf das neutestamentliche Zeitverständ-
nis : « Das Problem Schrift und Tradition betrifft die Frage, welchen Ort
wir der Zeit der Kirche in ihrer Beziehung zur Zeit der Inkarnation
zuweisen. »23 Die Zeit der Kirche, d. h. die Zeit vom Tod des letzten
Apostels bis zur Wiederkunft Christi, ist nach Cullmann wesentlich eine
« Zwischenzeit » und hat infolgedessen « Interimscharakter »21. Die ganze
nachapostolische Zeit kann also ihre eigentliche feste und dauernde Norm
nur in der Zeit der Inkarnation, bzw. der Apostel haben. Alles, was in
der « Zwischenzeit » bezüglich der Lehre festgelegt wird, kann deshalb

nur direktive, nicht aber normative Bedeutung haben.

Entgegen der üblichen protestantischen Sicht betrachtet zwar
Cullmann diese « Zwischenzeit » nicht als ein reines « Adiapharon », sondern
betont mit Nachdruck, « daß durch die Kirche die Heilsgeschichte auf
Erden weiterläuft »25, besonders im Hinblick auf die Gnade und die
Sakramente 26. Bezüglich der Offenbarung aber gibt es für Cullmann
keine göttlich garantierte Weitergabe, die einzige definitive Norm ist die

Schrift, bzw. die Formulierung, die die Apostel von der geoffenbarten
Lehre gaben 27.

Hinter diesen Gedankengängen steht natürlich die von Cullmann
in seinem bedeutenden synthetischen Werk « Christus und die Zeit »28

entwickelte Kairoi-Lehre. Den großen Linien dieser Darlegung kann man
zustimmen. Durch Christus wurde die alte monovalente Eschatologie

an, die geeignet sind, wieder andere zu belehren », wo deutlich die nachapostolische
Weitergabe ins Auge gefaßt wird, und zwar als Fortsetzung der apostolischen
Überlieferung. Dazu auch II Tim. 3, 14 u. Tit. 2, 1.

23 Cullmann, S. 29.
24 A. a. O., S. 30.
25 A. a. O., S. 28.
28 Dazu bes. die sehr interessante Studie von Cullmann : Les sacrements

dans l'évangile johannique, la vie de Jésus et le culte de l'église primitive. Paris 1951.
27 Man könnte hier von einer gewissen Inkonsequenz reden und sich fragen :

Wieso soll das Leben vom « Erhöhten » aus sich nur in den Sakramenten fruchtb ar
erweisen und nicht auch in einem gewissen Charisma bezüglich der Weitergabe
der Offenbarung Daniélou hat in der zu Anfang angeführten Antwort, S. 114,
auf diese Unausgeglichenheit hingewiesen.

28 O. Cullmann : Christus und die Zeit. Die urchristlichc Zeit- und Geschichtsauffassung.

Zollikon-Zürich 1948.



Apostel-Amt und apostolische Überlieferung 137

aufgespalten in zwei Perioden, in die erste entscheidende Zeit der Inkarnation

und in die zweite Zeit der letzten Vollendung, der Parusie.
Dazwischen liegt der xoupoç der Kirche. Auch auf katholischer Seite hat
man stets das Einzigartige der Zeit der Inkarnation als Zeit der Fülle
und der Mitte betont und diese von der nachapostolischen Zeit, der Zeit
der « Kirche auf der Wanderschaft », unterschieden. Ich sage ausdrücklich

« unterschieden », denn Cullmann geht weiter bis zum Bruch, und
dafür kann ich in der Schrift wirklich keinen Anhaltspunkt finden.

Trotz all den Unterschieden zwischen der Zeit der Fülle und der
Mitte und der Zeit der hinausgeschobenen Vollendung, der Erwartung,
gibt es eine durchaus biblisch fundierte Sicht, die die ganze Zeit von
Christus bis und mit seiner Wiederkunft als Einheit betrachtet und
diesen Äon als « Endzeit » bestimmt. Dies gilt besonders von gewissen

späteren Texten, wo man nicht mehr von einer unmittelbaren Erwartung

der Auflösung und Verklärung sprechen kann, wo die Zeit der
Kirche schon deutlich ins Bewußtsein tritt. So z. B. Hebr. 1, 2 : ère'

ecrjcaTou twv r)p.spcöv toutojv — « in diesen letzten Tagen, in denen wir
leben »29 und noch stärker Hebr. 9, 26 : vuvl Sè xtzc/.ç èm «ruvTsXsîa

Twv ateoveov — « nun aber ein für allemal, nachdem die Zeiten erfüllt
sind ...»30 Es geht also nicht an, die Eschatologie ausschließlich auf
die Zeit der Inkarnation und auf die Zeit, die mit der Parusie beginnt,
zu beschränken. — Auf der anderen Seite ist aber auch zuzugeben, daß
der oft gebrauchte Ausdruck « realised eschatology » in seiner Anwendung

auf die « Zwischenzeit » nicht selten zu gewissen Simplifikationen
verleitet.

Zwei Dinge müssen unbedingt festgehalten werden, wenn man den

komplexen Aussagen der Schrift gerecht werden will : erstens die
spezifischen Eigenwerte der drei christlichen xoapoi, der Zeit der Inkarnation,
der Zeit der Kirche und der Zeit der Verklärung ; zweitens die wesentliche

Einheit und innere Kontinuität des durch Christus feierlich eröff-

20 C. Spicq O. P. : L'épître aux Hébreux. T. II (Etudes bibliques), Paris 1953,
S. 4 : « En cette période finale où nous sommes. » — Diese « letzten Tage » beziehen

sich nicht nur auf den Tag der Inkarnation, sondern auch auf die folgenden Tage
der Kirche, für die Christus endgültig gesprochen hat.

30 Spicq, a. a. O., S. 269 : «... c'est l'avènement d'un monde nouveau, de
l'ère messianique, dans laquelle vivent les destinataires de l'Epître. » — Dazu ferner
I Jo. 2, 18 : Unterschied zwischen der Stunde, wo der Antichristus zum letzten
Endkampf kommt und der gegenwärtigen Situation, wo verschiedene Vorläufer
auftreten — « schon jetzt sind viele Antichristen — oder Antichristusse —
aufgetreten. » Vgl. auch Jud. 18 u. II Petr. 3, 3.



138 Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung

neten Äons, nach dem auch die Zeit der Kirche unter den biblischen

Begriff der xà ea/axa fällt sl. Letzteres kommt bei Cullmann zuwenig
zur Geltung. Dadurch, daß er die nachapostolische Tradition von der
apostolischen nicht nur unterscheidet, sondern trennt, setzt er sogar
einen Hiatus zwischen die Zeit der Kirche und die Zeit der Inkarnation,
was a priori dem neutestamentlichen Zeitverständnis entgegenläuft und
sich auf jeden Fall nicht von den genannten Zeit-Kategorien her erhärten
läßt32.

Das « einmalige » Apostel-Amt

Die von Cullmann entwickelte Kairoi-Lehre steht aber bekanntlich
nicht für sich da, sondern ist von Anfang an mit einer ganz bestimmten

Auffassung über das Wesen des Apostolates verknüpft. Hier liegt der

eigentliche Angelpunkt der Problematik. Das Apostel-Amt ist nach
Cullmann streng einmalig33. Demzufolge ist es a priori unmöglich, von «Nachfolgern

» der Apostel zu sprechen. Nun ist aber die einzige, nach dem
Neuen Testament positiv zu beurteilende Überlieferung die der Apostel.
Also kann es keine nachapostolische, wirklich bindende Überlieferung
geben. Diese Begründung ist bedeutend ernster zu nehmen als die

vorgenannte, und es sei nun gestattet, hierzu ein paar Bemerkungen zu
machen.

Gewiß sind die auf das Wesen des Apostolates Bezug nehmenden
Stellen aus der Apostelgeschichte (1,21-22) und den paulinischen
Briefen (bes. I Kor. 9, 1 ; 15, 7-9) von großer Bedeutung und dürfen in
ihrem Sinn nicht abgeschwächt werden. Sie betonen an erster Stelle das

Augenzeugnis über den auferstandenen Herrn. Doch handelt es sich beide

Male — sowohl bei der Wahl des Matthias als auch bei Paulus — um
31 Schließlich wären hier noch zwei Stellen zu erwähnen, die sowohl das Relative

der Zeit der Kirche mäßigen, als auch den eschatologischen Charakter der
Zwischenzeit deutlich hervorheben. «... Wer an mich glaubt, wird die Werke tun,
die ich tue ; ja er wird noch größere als diese tun. Denn ich gehe zum Vater ...»
Jo. 14,12. «... Es ist besser für euch, daß ich hingehe. Denn wenn ich nicht
hingehe, kommt der Beistand nicht zu euch ...» Jo. 16, 7.

33 S. 31-33 verweist Cullmann zu wiederholten Malen auf Jo. 17, 20 u. Gal. 1,
1-12 f. Diese Stellen bringen aber höchstens einen gewissen Unterschied zwischen
der nachapostolischen und apostolischen Zeit zum Ausdruck, berühren also den
springenden Punkt seiner These nicht.

33 Cullmann, S. 30-31 : « Es liegt nämlich im Wesen des Apostelamtes,
einmalig und unübertragbar zu sein. Er [der Apostel] kann seinen besonderen
Auftrag nicht auf andere übertragen. Hat er ihn erfüllt, so gibt er ihn dem zurück,
von dem er ihn erhalten hat : Christus. »



Apostel-Amt und apostolische Überlieferung 139

einen Sonderfall. Ein nicht unmittelbar vom historischen Christus Berufener

soll den Zwölf « beigezählt » werden. Es ist klar, daß in diesem

Zusammenhang das einzigartige Vorrecht der Zwölf, unmittelbare Zeugen
der Auferstehung zu sein, als entscheidendes Moment im Vordergrund
stehen mußte. Apostel im Sinn der Zwölf und des Paulus kann es nur
einmal geben. Sie gehören zum a-ac; der zentralen Zeit.

Doch muß man trotz aller chronologischen Überlegungen zunächst
den entsprechenden Evangelien-Texten den Vorzug geben. Erstens, weil
sie die Worte des Herrn in einem unmittelbareren Sinn enthalten ; und
zweitens, weil sie sich nicht auf irgendeinen Sonderfall — auf eine

Spätberufung zum Apostolat — beziehen, sondern die ganze Geschichte der

Schaffung eines neuen Amtes in seinem natürlich gegebenen Rahmen

widerspiegeln. Die diesbezüglichen Herrenworte gehen durchaus vom
Wortsinn der zugrunde liegenden Termini aus: datôcrroXoç - à7to<rréXXeiv -
nSa? S4- Mk. 3, 13-14 : «... er berief, die er wollte und er setzte die
Zwölf ein, damit sie bei ihm seien und damit er sie sende ...» — tva

iixa-zk'/.-f] aùroûç. Mk. 6, 7 : « Und er rief die Zwölf und begann sie
auszusenden ...» — vjp^axo aùxoùç àxoaxsTXsiv. Deutlich kommt dieser
Gedanke auch in den letzten Worten an die Apostel zum Ausdruck,
Mt. 28,18-19 : «... Mir ist alle Gewalt gegeben Gehet also 35 hin
und macht alle Völker zu Jüngern ...» Ein wichtiger Text ist ferner
Jo. 13, 16 : « Der Knecht steht nicht höher als der Herr, der Gesandte

nicht höher, als der ihn gesandt hat » — oùSè iizocszoXot; pisîÇcov toü
7îéfjt.t|;avToç aùxov. Der Apostel ist also seinem Wesen nach ein Delegierter,
ein Gesandter. Subjektiv setzt das Apostolat eine besondere Berufung
voraus, objektiv aber wird es konstituiert durch die von Christus
verliehene Sendung 36.

34 J. Dupont O. S. B. : Le nom d'Apôtres a-t-il été donné aux Douze par
Jésus (Editions de l'Abbaye dé Saint-André, Bruges) Nauwelaerts, Louvain 1956

[Extrait de L'Orient Syrien, vol. 1 (1956) fasc. 3 et 4] sieht in diesem Zusammenhang

in sehr einseitiger Weise eine spätere Konstruktion, die nicht direkt auf
Christus zurückgeht. Völlig an der Grenze liegt die Art und Weise, wie er den
unmittelbaren Sinn von Lk. 6, 13 : oûç xal dcwxJTÔXooç à>v6p.a<TSV weg-interpretiert :

« Ce qui compte, c'est l'identité des douze disciples et des apôtres que l'Eglise
considère comme les garants de sa foi. Le reste n'est que manière de dire, raccourci
plus au moins approximatif ...» (S. 45).

35 Das o5v ist hier nicht zu übersehen, da es den Zusammenhang mit dem
vorausgehenden Satz herstellt : die Sendung der Apostel geschieht aus der Fülle
der dem Auferstandenen übertragenen Gewalt.

36 Thomas v. Aquin, In Rom., c. 1, lect. 4 ; ed. Cai, Taurini 1953, n. 61 :

« Apostolus autem idem est quod missus. Sunt enim a Christo missi quasi eius auc-
toritatem et vicem gerentes. » A. a. O. lect. 1, n. 22 : « Apostolus enim idem est



140 Apostel-Amt und apostolische Überlieferung

Damit stellt sich die Frage nach dem Sinn und Inhalt des apostolischen

Auftrages. Im letzten und feierlichen Sendungsbefehl, Mt. 28,

18-20, werden folgende Hauptrichtungen angegeben : Predigen — Taufen

— Lehren. Das alles geht ohne Zweifel über den Tod der Apostel hinaus.

Um aber einen vollständigen Begriff der den Aposteln übertragenen
Sendung zu gewinnen, müßte man nun sämtliche an die Apostel gerichteten
Worte untersuchen. Ich greife nur noch die Vollmacht, zu lösen und zu
binden, heraus : Mt. 18, 18. Dieser außerordentliche Auftrag, zusammen
mit der außerordentlichen Sanktionierung « im Himmel », ist doch kaum
zu verstehen, wenn er sich nur auf die Lebenszeit der Zwölf beschränken
soll. Vielmehr scheint er kraft des Inhaltes und kraft des Umfanges eine

Fortsetzung nach dem Tod der Apostel zu fordern. Ich betone noch

einmal, daß ich hier das Problem in seiner Vollständigkeit nicht
aufrollen kann. Ich will nur die unüberwindbaren Schwierigkeiten zeigen,
die einem begegnen, wenn man den von Cullmann aufgestellten Begriff
des absolut einmaligen Amtes zurückzusetzen versucht in seinen natürlichen

« Sitz im Leben ».

Noch wichtiger aber ist die allgemeine Perspektive, die der Sendung
der Apostel zugrunde Hegt. Diese wird besonders von Johannes
hervorgehoben und besteht nach deutlich sprechenden Texten darin, daß die

Sendung der Apostel einerseits auf der Sendung Christi aufbaut, anderseits

aber dieselbe fortsetzt oder verlängert. Jo. 20, 21 : « Wie mich der
Vater gesandt hat, so sende ich euch. » Jo. 17, 18 : « Wie du mich gesandt
hast, so habe auch ich sie in die Welt gesandt. »37 In diesen Worten
liegt sicher etwas für den « menschlichen » Geist Schockierendes. Wie
kann die absolut transzendente Mission, die Christus, der Einzige, vom
Vater empfing, auf schwache Menschen übertragen werden Trotzdem
weist das xaSûç — xàyd) deutlich auf eine Fortführung der Sendung
Christi38 — und zwar auf derselben göttlichen Ebene 39 — hin. Ist dieser

einzigartige Schritt aber einmal getan — und zwar aufgrund rein gött-

quod missus Dicit autem ,vocatus Apostolus' ad designandam gratiam, id est
vocatus ad hoc quod sit apostolus. » — Ich erlaube mir im folgenden zur Illustration

ein paar Zitate aus der klassischen Theologie, besonders aus Thomas von Aquin,
anzuführen.

" Vgl. auch Jo. 13, 20 ; Mt. 10, 40 ; Lk. 10, 16.
38 In Rom., c. 1, lect. 4, n. 64 : « Sicut enim Christus in nomine Patris venisse

dicitur Jo. 20, 21, quasi plenam Patris auctoritatem habens ; ita et apostoli in
nomine Christi venisse dicuntur quasi in persona Christi. — II Cor. 2, 10 »

88 In Rom., c. 1, lect. 1, n. 22 : « Apostolus enim idem est quod missus, secundum

Jo. 20, 21 : ,Sicut misit me Pater et ego mitto vos', scilicet ex eadem dilectione
et cum eadem auctoritate. »



Apostel-Amt und apostolische Überlieferung 141

licher Initiative — « wie mich der Vater gesandt hat » -—, so darf die
dadurch eröffnete heilsgeschichtliche Linie nicht allzu rasch als wiederum
abgebrochen oder einfach zum Ursprung zurückgekehrt erklärt werden.
Wie man sieht, richte ich mich hier gegen die These von Cullmann,
insofern sie eine absolute « Unmöglichkeit » der apostolischen Nachfolge
einschließt. Das Argument vom Erlöschen der Augenzeugen stellt in
diesem Zusammenhang eine starke Verengung des Problemkreises dar.
Nach Cullmann bleibt den Aposteln am Ende ihres Lebens nichts anderes

übrig, als ihren Auftrag Christus zurückzugeben 40. — Dagegen ist
zunächst zu bedenken, daß Christus am Ende seines Lebens das Entgegengesetzte

tat und seinen, scheinbar doch im höchsten Sinn einmaligen
Auftrag nicht völlig mit sich in den Himmel nahm, sondern wenigstens
irgendwie in der Welt durch besonders dazu ermächtigte Träger
fortgesetzt wissen wollte. Hier liegt — wie mir scheint — der entscheidende

— und christologisch begründete — Ansatzpunkt für das Verständnis
der apostolischen Nachfolge. Denkt man diese souveräne Tat gemäß den

neutestamentlichen Zeitkategorien zu Ende, so scheint es doch am
wahrscheinlichsten zu sein (von einer Gewißheit kann man bei dieser

allgemeinen Überlegung noch nicht reden), daß Christus eine solche mit
Vollmacht ausgestattete Mission erst am Tag seiner feierlichen Wiederkunft

zurücknimmt, wenn er kommt, um alles dem Vater zurückzugeben 41.

Vielleicht ist es noch angezeigt, den Sinn dieser fortgeführten
Sendung etwas näher zu umschreiben. Dies ist jedoch nur anhand eines

analogen Sendungsbegriffes möglich. Die oft verfemte und bekämpfte
Analogie erweist sich gerade an den hier herangezogenen Texten als ein

unumgängliches Mittel theologischer Interpretation. Es dürfte doch klar
sein, daß nicht alles, was zum Auftrag Christi gehörte, auf die Apostel
übertragen werden konnte. Etwas anderes ist die Sendung des « Herrn »,

etwas anderes die Sendung der « Knechte ». Es handelt sich hier um einen
unendlichen Unterschied zweier schlechthin verschiedenen Wirklichkeiten.

Trotzdem ging etwas vom Auftrag Christi, und zwar nicht nur
im metaphorischen, sondern eigentlichen Sinn auf die Apostel über.

Zwischen den beiden Sendungen besteht trotz allem unendlichen Unterschied

wenigstens eine proportionelle Einheit. « Wie mich der Vater
gesandt hat, so sende ich euch. »

Eine Bestätigung dieser Exegese bietet Hebr. 3, 1, wo der Name

40 Siehe oben Anm. 33.
41 I Kor. 15, 24-28.



142 Apostel-Amt und apostolische Überlieferung

à-ÔGToXoç sogar Christus beigelegt wird42. Das Konstitutiv des Aposto-
lates ist eben, wie schon oben betont, die Sendung. Christus ist aber

der erste und höchste Gesandte der eschatologischen Zeit. Also kann

er auch mit Recht ô à.Ttôaio\oc, — Apostel xar* s^oyjpi — genannt werden.

Die Apostel sind ihm gegenüber nur Gesandte des Gesandten, Apostel
im abgeleiteten Sinn 4S. Fach technisch ginge es hier um eine analogia
attributionis.

Dies alles ist nun von größter Bedeutung für das richtige Verständnis
des Ausdruckes « Nachfolger » der Apostel. Auch nach katholischer
Auffassung werden die Episkopen nicht quantum ad omnia den Aposteln
gleichgestellt44. Schon der Titel « Apostel » wird im strengen kirchlichen
Sprachgebrauch nur für die erste Generation verwendet46. Die Apostel
bilden ein für allemal das unvergängliche Fundament der Kirche 46. Auch
andere durchaus einmalige Privilegien werden ihnen seit jeher zuge-

42 Spicq O. P. : L'épître aux Hébreux. T. II, Paris 1953, S. 64-65, macht zu
dieser Stelle auf den Einfluß johanneischer Überlieferung aufmerksam, im besonderen

verweist er auf J. 9, 7.
43 In Rom., c. 1, lect. 4, n. 61 : « Apostolus autem idem est quod missus

Unde ipse Christus apostolus nominatur Hebr. 3, 1 : .Considerate apostolum et
pontificem Jesum Christum.' Unde et per ipsum, tamquam principalem apostolum
sive missum, alii sunt secundarii apostolatum consecuti. Lc. 6,13: .Elegit duodeeim,
quos et apostolos nominavit'. »

44 Der rein historisch schwer zu fassende Übergang vom Apostolat zum
Episkopat wird begrifflich wohl am vollkommensten mit den Worten Cyprians
wiedergegeben, der von den kirchlichen « praepositi » sagt : « qui apostolis vicaria ordina-
tione succedunt. » Ep. 66, n. 4 ; CSEL 3/2, S. 729. Tertulian nennt die von den

Aposteln eingesetzten Bischöfe : « apostolici seminis traduces », De praescr., 32 ;

Preuschen S. 24. — Beide Male wird trotz der Kontinuität scharf zwischen Apostolat
und Episkopat unterschieden.

45 Aegidius von Lessines : De usuris in communi, c. 1 : « Nomen Apostoli
ab actu mittendi generaliter dicitur ; et tarnen theologus hoc nomen déterminât
ad missos speciales Christi. » Der Text ist zu finden in D. Thomae Aquinatis opera
omnia, ed. Fretté, T. 28, Parisiis 1889, S. 576. Zur Autorschaft vgl. M. Grabmann :

Die Werke des hl. Thomas v. Aquin, Münster 1949®, S. 405.
Thomas nennt das Apostel-Amt die « prima dignitas in Ecclesia ». In I Cor.,

c. 1, lect. 1, n. 5. « Dignitas apostolatus est praeeipua in Ecclesia. » In Rom., c. 1,

lect. 1, n. 22.
44 Es ist bemerkenswert, wie selbst Thomas, von dem man oft sagt, er hätte

nur wenig Interesse für geschichtliche Fragen gehabt, die heilsgeschichtlich
einmalige Bedeutung der Apostel hervorstellt. In Ps. 44, v. 17 : « Apostoli dicuntur
principes, quia fuerunt et sunt Ecclesiae gubernantes. » In Rom., c. 8, lect. 5, n. 678 :

« Inter ceteros autem (d. h. abgesehen von Christus und Maria) ad maiorem
dignitatem sunt electi apostoli, ut scilicet immediate ab ipso Christo aeeipientes, aliis
traderent ea quae pertinent ad salutem ; et sie in eis Ecclesia quodammodo fun-
daretur secundum illud Apoc. 21, 14. » I, q. 117, a. 2, ad 2 : « Apostoli instruebantur
immediate a Verbo Dei, non secundum eius divinitatcm, sed in quantum eius
humanitas loquebatur. »



Apostel-Amt und apostolische Überlieferung 143

schrieben 47. Trotzdem ging etwas, was im eigentlichen Sinn zu ihrem

Auftrag gehörte auf die von ihnen eingesetzten « Vorsteher » der Kirche
über 48. Einiges konnten sie nicht weitergeben, anderes aber ging auf
die « Nachfolger » über, wie ja auch nur ein Teil von der Sendung Christi
auf die Apostel überging49. Beide Male liegt integral verstanden ein
analoger Begriff der Sendung vor.

Dazu sind aber zwei Bemerkungen notwendig : Erstens ist der Unterschied

zwischen Christus und den Aposteln schlechthin unendlich,
währenddem die Apostel die übrigen « Vorsteher » nur bezüglich einer zeitlich

bedingten Sonderstellung überragen. Deshalb kann man nur im
zweiten Fall von « Nachfolge » reden, im ersten ist der Ausdruck «

Gesandtschaft » — Tcpsaßsl« (II Kor. 5, 20) — am Platz. Zweitens schließt
die Analogie nicht aus, daß beim Übergang von den Aposteln zu ihren
« Nachfolgern » gewisse Elemente — wie z. B. die streng sakramentale
Gewalt — im univoken Sinn übertragen wurden. Die Apostel waren in
dieser Beziehung in ein und demselben Sinn « Bischöfe » wie ihre
Nachfolger. Betrachtet man aber das Apostel-Amt als Ganzes und im besonderen

seine einmalige heilsgeschichtliche Funktion, so muß man anhand
einer Analogie die den Bischöfen übertragene Sendung bestimmen : Was
die Apostel für die Zeit der Gründung waren, das sind die Bischöfe für
die Zeit der Weiterexistenz der Kirche 50. Erst wenn man den Ausdruck

47 In Eph., c. I, lect. 3, n. 23 : « et sie apostolos, sicut ad singularem
dignitatem voeavit [Deus], ita et sigularis gratiae privilegio dotavit : propter quod dicit
Apostolus ad Rom. 6, 23 : ,Nos ipsi primitias Spiritus habentes : Glossa : 'Tempore
prius, et caeteris abundantius'. » Zum Text der Glossa des Petrus Lombardus vgl.
PL 191, col. 1444. — I-II, q. 106, a. 4 : «Maxime ab apostolis habita fuit gratia
Spiritus Sancti. » III, q. 72, a. 2, ad 1 : « Per apostolos gratia Spiritus Sancti erat
ad alios derivanda. » — In Rom., c. 8, lect. 5, n. 676 : « Apostoli sunt omnibus
aliis Sanctis, quacumque praerogativa praefulgeant, sive virginitatis sive doctrinae
sive martyrii, praeferendi, tamquam abundantius Spiritum Sanctum habentes ».

In Eph., c. 1, lect. 3, n. 23 : « Ex quo apparet temeritas illorum (ut non dicam error),
qui aliquos sanetos praesumunt comparare apostolis in gratia et gloria. Manifestum
enim patet ex verbis istis, quod apostoli habent gratiam maiorem quam aliqui alii
sancti, post Christum et Virginem matrem. »

48 III, q. 67, a. 2, ad 1 : « Utrumque officium, scilicet docendi et baptizandi.
Dominus apostolis iniunxit, quorum vices gerunt episcopi : aliter tarnen et aliter. »

49 III, q. 64, a. 2, ad 3 : « Apostoli, et eorum successores, sunt vicarii Dei
quantum ad regimen Ecclesiae institutae per fidem et fidei sacramenta. Unde sicut
non licet eis constituere aliam ecclesiam, ita non licet eis tradere aliam fidem, neque
instituere alia sacramenta. »

59 Selbst das Zeugnis der Auferstehung geht durch die Kirche aufgrund der
ihr verliehenen Fülle des Heiligen Geistes im analogen Sinn weiter. Natürlich kann
es sich nicht um ein « Augenzeugnis », um ein « unmittelbares » Zeugnis handeln,
wohl aber um ein Zeugnis im eigentlichen und wahren Sinn.



144 Apostel-Amt und apostolische Überlieferung

« apostolische Nachfolge » in diesem Sinn — aufgrund eines analogen

Sendungsbegriffes — versteht, wird es möglich, über den Inhalt der so

übertragenen Autorität in einer der Sache entsprechenden Weise zu
diskutieren. Doch führt die weitere Behandlung dieses Gegenstandes über
den Rahmen des vorliegenden Artikels hinaus.

Ich möchte nur noch kurz darauf hinweisen, daß die soeben

entworfene Sicht durchaus im Einklang steht mit dem neutestamentlichen
Zeitverständnis. Die Apostel gehören als unmittelbare Zeugen zur Zeit
der Inkarnation, als erleuchtete Hörer zur Zeit der Fülle der Offenbarung
und als erste Vollstrecker des Willens Christi zur Zeit der Gründung
der Kirche. In diesem Sinn ist ihr Amt gemäß dem chrai; der zentralen
Zeit einmalig. — Trotzdem enthält der Auftrag an die Apostel eine

Sendung, die ihre Lebenszeit übersteigt51. Damit ist der Gedanke der
« apostolischen Nachfolge » sachlich begründet. Dieser Weiterführung
einer durch Christus eröffneten Linie entspricht die Tatsache, daß die

và ecr/axa im neutestamentlichen Sinn sich nicht nur auf die zwei escha-

tologischen Zeiten im engeren Sinn — Inkarnation und Endvollendung—,
sondern auch auf die « Zwischenzeit » der Kirche erstrecken. — Dadurch
wird sowohl die Einzigartigkeit des Apostolates als auch die Fortsetzung
der apostolischen Sendung gewahrt, sowohl die Einmaligkeit der Zeit
der Mitte als auch die Kontinuität der durch Christus eingeleiteten
Heilsepoche. Trotzdem wird weder der Episkopat mit dem Apostolat, noch

der xaipoç der Kirche mit dem xatpôç der Inkarnation verwechselt oder

auf gleiche Ebene gestellt. Nur wenn man auf diese Weise die scheinbaren
« Antinomien » löst, wird man dem vielschichtigen, von der Schrift
bezeugten und entworfenen Sachverhalt gerecht, ohne etwas vom Inhalt
der einzelnen Aussagen preiszugeben. Ist aber die apostolische Nachfolge
sachlich in der Schrift fundiert, so gilt dasselbe auch von der nachapostolischen

Tradition, insofern diese konstitutiv auf der Tradition der Apostel
aufruht. Das positive Vorzeichen, das die Heilige Schrift vor die

Überlieferung der Apostel setzt, dehnt sich also auf die mit der Nachfolge
der Apostel verbundene apostolische Überlieferung aus.

61 Diese wichtige, in der Schrift fundierte Unterscheidung zwischen Apostel-
Amt und apostolischer Sendung wird von Cullmann völlig außer acht gelassen.
An entscheidenden Stellen hat man sogar den Eindruck, daß er das ganze Wesen
des Apostel-Amtes auf das Augenzeugnis über die Auferstehung reduziert. Kann
man aber in diesem Fall überhaupt noch von einem « Amt » im eigentlichen Sinn
reden Unmittelbares Fundament des Augenzeugnisses ist die Erfahrung, der
persönliche Kontakt mit dem Auferstandenen. Ein « Amt » hingegen beruht auf einer
Vollmacht, die im Fall der Apostel durch « Gesandtschaft » und « Sendung »

übertragen wird.



Apostel-Amt und apostolische Überlieferung 145

Relative und absolute Norm

Obschon Cullmann die Berechtigung einer nachapostolischen
Überlieferung anerkennt, mißt er ihr doch nur eine relative, d. h. rein «

wegweisende » Bedeutung zu. Die einzige absolute, d. h. « endgültige » Norm
ist für ihn die mit den Aposteln abgeschlossene Überlieferung52. Er
versteht also den Gegensatz zwischen relativ und absolut im geläufigen,
mehr subjektiven Sinn, nach dem relativ soviel wie « nicht unbedingt
bindend », absolut aber « schlechthin verpflichtend » heißt. Dadurch ist
seine These anti-katholisch formuliert.

Der Gegensatz zwischen relativ und absolut kann aber auch in einem

tieferen, metaphysischen Sinn verstanden werden. Absolut heißt dann
soviel wie « in sich begründet », relativ soviel wie « auf ein anderes bezogen
sein ». Unter diesem Gesichtspunkt gibt es nur eine absolute Glaubensnorm

: die ungeschaffene Wahrheit selber, die dem Sprechen Gottes
zugrunde liegt. Relativ, d. h. auf diese höchste Norm bezogen, ist dann

jedes geschöpfliche Zeugnis, sowohl das der Propheten, als auch das der

Apostel, als auch das der Kirche63. Dies könnte man den « theonomischen »

Gesichtspunkt nennen.
Doch wird dadurch nur die erste große Abstufung des Norm-Begriffes

angegeben. Auch nach katholischer Ansicht unterscheidet man
weiter zwischen dem Zeugnis der Apostel und dem Zeugnis der

nachapostolischen Kirche. Erstens beruht das Zeugnis der Apostel auf einer

besonderen und unmittelbaren inneren Erleuchtung, dem sog. « lumen

propheticum », und erreicht somit ein Verständnis des göttlichen Wortes,
das qualitativ die ganze nachapostolische Zeit übersteigt64. Das Zeugnis
der Kirche hingegen beruht, insofern es die Kraft einer Norm erreicht,

52 Cullmann, S. 40-41 : « Es gibt eine apostolische Tradition als Norm, weil
sie auf durch Gott erwählte Augenzeugen beruht und weil Christus in ihr unmittelbar

spricht, und es gibt eine nachapostolische Tradition, die eine wertvolle Hilfe
für das Verständnis des göttlichen Wortes darstellt, unter der Bedingung, daß wir
sie nicht als Norm betrachten. »

63 Relatio des Bischofs Vinzenz Gasser auf dem Vatikanischen Konzil,
Mansi 52, 1214 : « Quaeritur in quo sensu infallibilitas pontificis romani sit absoluta.

Respondeo et ingenue fateor : nullo in sensu infallibilitas est absoluta, nam infallibilitas

absoluta soli Deo, primae et essentiali veritati competit, qui nullibi et nun-
quam fallere et falli potest. Omnis alia infallibilitas utpote communicata ad certum
finem habet suos limites et suas conditiones, sub quibus adesse censetur. »

61 Suppl. q. 77, a. 2, sed contra 2 : « Apostoli fuerunt magis conscii secretorum
Dei quam alii sequentes : quia, ut dicitur Rom. 8, 23, ipsi 'primitias spiritus
habuerunt'. »

10



146 Apostel-Amt und apostolische Überlieferung

auf dem äußeren Beistand des Heiligen Geistes 55. Das Gemeinsame

besteht aber darin, daß in beiden Fällen eine von Gott her gesicherte
Aussage entsteht. Zweitens sind die Apostel die letzten unmittelbaren
Träger der mit Christus zur Vollendung und zum Abschluß gekommenen
Offenbarung. Ihr Zeugnis ist also « end »-gültig, konstitutiv für die ganze
folgende Zeit56. Die Definitionen der Kirche hingegen haben eine mehr
menschliche Geschichte, sie gehören zur « Zwischenzeit » und sind aus
Abwehr und zur Erhaltung der geoffenbarten Lehre entstanden. Doch
sind sie am apostolischen Zeugnis orientiert und stehen im Zeichen einer

von der Zeit der Mitte aus gegebenen Verheißung 57. Somit sind sie nicht
nur rein direktiv, sondern auch normativ, obwohl normativ im abgeleiteten

Sinn. Drittens ist das Zeugnis der Apostel, insofern es in der Schrift
vorhegt, nicht nur bezüglich des Inhaltes, sondern auch bezüglich des

Ausdruckes Wort Gottes. Die Definitionen hingegen beziehen sich auf
das Wort Gottes, sie vermitteln und schützen dessen authentischen Sinn.
Damit mag genügend klargemacht sein, daß auch ein normatives Zeugnis
der Kirche, wenn es richtig verstanden wird, den sachlichen und
heilsgeschichtlichen Vorrang der apostolischen Norm nicht verdrängt.

Trotzdem darf der durchaus endzeitliche Charakter des Auftrages
der Kirche nicht übersehen werden. Ihr Amt, den Glauben zu normieren,
ist ohne Abschluß der Offenbarung, ohne Erhöhung des Herrn und ohne

Ausgießung des Heiligen Geistes konkret nicht denkbar. Es geht ja nicht
nur darum, ob das Wort der Apostel auch direkt in unsere Zeit hinein
wirken kann oder nicht, sondern um die dem Zeitalter Christi entsprechende

« Fülle » der göttlichen Offenbarung. Für uns in der Zwischenzeit
ist in dieser Beziehung die Kirche das Erste, da sie nicht nur das Wort,
sondern auch den zu glaubenden Sinn und vor allem das Ganze der
göttlichen Botschaft übermittelt. Ob Cullmann diese wichtige, in der
katholischen Theologie so grundlegende Unterscheidung zwischen der Priorität

65 Relatio des Bischof Gasser auf dem Vatikanischen Konzil, Mansi 52, 1213 :

« Infallibilitas pontificis romani non per modum inspirationis vel revelationis, sed

per modum divinae assistentiae ipsi obvenit. » Monitum des Bischofs Konrad Martin
auf dem Vatikanischen Konzil, Mansi 52, 1137 : « Nec divinam assistentiam, quae
romanum pontificem in fungendo supremo suo docendi munere ab errore prae-
servat, inspirationi prophetarum vel apostolorum aequiparandam esse. »

58 II-II, q. 174, a. 6 : « In tempore gratiae, super relevatione facta apostolis
de fide unitatis et trinitatis fundatur tota fides Ecclesiae. »

67 Concilium Vaticanum, sessio IV, Constitutio dogmatica prima de Ecclesia
Christi, c. 4 : « Romani pontifices, prout temporum et rerum conditio suadebat
adhibitis auxiliis, ea tenenda definierunt, quae sacris scripturis et apostolicis tradi-
tionibus consentanea Dco adiutorc cognoverant. » (Mansi 52, 1334.)



Apostel-Amt und apostolische Überlieferung 147

der Kirche in bezug auf unsere Erkenntnis und der Priorität des apostolischen

Zeugnisses in sich 68 genügend berücksichtigt, bleibt fraglich. Die
akutesten Einwände, die er gegen eine normative Vermittlung der Kirche
vorbringt, hegen nicht auf der dianoetischen Ebene, sondern beziehen
sich auf die rein sachlich begründete Vorrangstellung der apostolischen

Zeit.

Was das historische Problem der Kanonbildung betrifft, so würden
die von Cullmann aufgeworfenen Fragen die Behandlung in einem eigenen
Artikel erfordern. Mag die gegenwärtige kurze Untersuchung gezeigt
haben, daß auch eine durchaus kritische, streng theologische
Auseinandersetzung mit Cullmanns Studie nicht nur negative, sondern auch
bedeutsame positive Elemente zu verzeichnen vermag, von denen man
hoffen darf, daß sie in Zukunft nicht unfruchtbar bleiben. Doch bin ich
mir dessen voll bewußt, daß die größeren Schwierigkeiten jenseits der

prinzipiellen Ebene, auf dem Gebiet des konkreten Überlieferungsnachweises

einzelner Wahrheiten liegen, — hier also nicht zur Sprache
gelangten. Veniat alter, qui maiora percutiat

58 C. von Schaezler : Introductio in s. theologiam dogmaticam ad mentem
D. Thomae Aquinatis, Ratisbonae 1882, 155 : « Doctrina Ecclesiae est proxima
régula fidei, quatenus per earn divina veritas, per se sufficienter manifestata in
sacris Litteris ac traditionibus, explicat se ipsam etiam quoad nos. » — Dazu der
Kommentar von Thomas de vio Cajetanus : In II-II, q. 1, a. 1.


	Apostel-Amt und apostolische Überlieferung

