Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Artikel: Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung
Autor: Stirnimann, Heinrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761518

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH STIRNIMANN O. P.

Apostel-Amt und apostolische Ubetlieferung

Theologische Bemerkungen zur Diskussion mit Oscar Cullmann

Die hier folgenden Zeilen méchten die anregende Studie zum Tradi-
tionsproblem von Prof. Oscar Cullmann ! im Licht einer moglichst sach-
lichen Auseinandersetzung untersuchen. Da das gewichtige kleine Werk
aber schon von etlichen katholischen Autoren in dieser oder jener Hin-
sicht besprochen wurde 2, beschrinke ich mich auf einige Bemerkungen

1 O. CurLmann : Die Tradition als exegetisches, historisches und theologisches
Problem. Zwingli-Verlag, Ziirich 1954. — Wird im folgenden ohne Titel, nur mit
« Cullmann » und Seitenzahl angefiihrt.

Franzosische Fassung : La Tradition. Probléme exégétique, historique et théo-
logique. (Cahiers théologiques, n. 33.) Delachaux et Niestlé, Neuchitel et Paris
1953. — Die zwei letzten Kapitel sind substantiell identisch mit: Ecriture et
Tradition. Dieu Vivant, n. 23 [1953] 47-67. Dazu die Erwiderung von J. DaNIfLOU :
Réponse & Oscar Cullmann. Dieu Vivant, n. 24 [1953] 107-116. — Das erste Kapitel
entspricht : Kyrios as designation for the oral tradition concerning Jesus. Scottish
Journal of Theology, 1950, 150 f. Franzosisch in Revue d’histoire et de philosophie
religieuse, 1950, 12 f.

? Neben der schon erwahnten « Antwort» von J. Danifrou sind folgende
Stellungnahmen anzufithren : H. Bacut S. J.: Tradition und Sakrament. Zum
Gespriach um Oscar Cullmanns Schrift « Tradition ». Sch 30 (1955) 1-32 (folgt sehr
nahe Daniélou). P. BENorTt O. P. : Besprechung in RB 62 (1955) 258-264. C. JOURNET
Esquisse du développement du Dogme Marial. (Sagesse et Cultures.) Alsatia, Paris
1954. Das erste Kapitel beriicksichtigt in wichtigen Punkten die Studie von Cull-
mann, besonders S. 16-42. Ders. : Besprechungen in NV 24 (1954) 238-239. O. KARr-
RER : Apostolische Nachfolge und Primat. Ihre biblischen Grundlagen im Licht der
neueren Theologie. ZKT 77 (1955) 129-168, beziiglich Cullmanns « Tradition » bes.
S. 139-148. G. Bavaup : Ecriture et Tradition selon M. Cullmann. NV 23 (1953)
135-138. Ders. (als Fortsetzung und Erginzung) : La Tradition d’aprés M. Cull-
mann. LLa Semaine catholique de la Suisse romande 83 (1954) 326-331. G. DEJAIFVE
S. J. : Besprechung in NRT 76 (1954) 199-200. — Wie man sieht, ist trotz allem
die katholische Riickwirkung nicht sehr umfangreich. Die am meisten auf die
Problematik von Cullmann eingehende Besprechung diirfte diejenige von P. Benoit
sein,

9



130 Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung

zu gewissen Punkten, die — wie mir scheint — bisher zu wenig ins
Gewicht fielen.

Auch nehme ich bewuBt einen theologischen, und zwar nidherhin
einen grundsitzlichen Standpunkt ein. Cullmann ist ja neben seiner
gediegenen Information auch ein hervorragender systematischer Theo-
loge, — eigener Prigung natiirlich, denn er versteht es, seine scharfen
Gedankenginge mit einer seltenen Offenheit angesichts der Komplexitit
der Probleme zu kombinieren. Letzteres sei besonders im Hinblick auf
andere hervorgehoben, die sich nicht selten einer griBeren Gefolgschaft
und « Berithmtheit » erfreuen. SchlieBlich sind es seine ernste wissen-
schaftliche Haltung und sein ausdriicklicher Wunsch nach 6kumenischer
Begegnung, die einen ermuntern, selbst etwas saumselige Gedanken nicht
ganz als Alleingespriche zu fiihren.

Schrift und Uberlieferung

Was zunichst etwas befremdend wirkt, ist die als Ausgangspunkt
zu betrachtende Fragestellung beziiglich des Verhiltnisses von Schrift
und Tradition. Beide erscheinen nidmlich in der gegenwirtigen Arbeit
zu wiederholten Malen « neben »- einander und die Frage liuft dann wohl
oder iibel in die Alternative aus: wird nun Schrift oder Uberlieferung
unter- bzw. iibergeordnet ? * Es handelt sich also um den bekannten,
seit dem 16. Jahrhundert sich so unerfreulich auswirkenden « Konkurrenz »-
Gesichtspunkt 4. Kann man aber die Frage iiberhaupt so stellen ? Darf
man Schrift und Tradition als zwei selbstindige GroBen betrachten ?
Wird auf diese Weise das ganze Problem nicht von Anfang an verfilscht ? 3

FaBt man den entscheidenden Augenblick des Uberganges der apo-
stolischen Kirche zur nachapostolischen ins Auge, so besteht auf jeden
Fall kein Wettstreit zwischen Schrift und Uberlieferung. Sowohl die
Schrift wie die apostolische Predigt wurden der Urkirche als Depositum

3 CuLLMANN, S. 28 : « Die Frage, ob die Tradition der Schrift gleich — oder
untergeordnet sei ...» « Trotzdem werde ich im folgenden zeigen, daB ich die
Tradition der Schrift unterordne. » Ferner S. 7, 39 u. 40.

¢ Der auch von der Formulierung « L'Eglise est devant I'Ecriture » gilt, Vgl.
dazu G. Bavaup : La Dispute de Lausanne (1536). (Studia Friburgensia, N. S. 14.)
Fribourg 1956, 61-63.

® Dazu s. J. A. MoeHLER : Die Einheit in der Kirche, § 16, n. 5, 3. Ausg.
bearb. v. E. J. Vierneisel, Mainz 1925, 40-41 : « Die Frage, ob die Tradition der
Schrift koordiniert oder subordiniert sei, ist als von irrigen Voraussetzungen aus-
gehend abzuweisen. »



Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung 131

iibergeben é. Cullmann diirfte hier zustimmen, da er ja erst vom Ende
des 2. Jahrhunderts an einen scharfen Trennungsstrich zwischen Schrift
und iibriger Uberlieferung setzt. Spricht man aber von der nachaposto-
lischen Weitergabe, so besteht eine organische Wechselwirkung zwischen
beiden 7. Die Schrift ist und bleibt der wichtigste Bestandteil der kirch-
lichen Uberlieferung, sie soll als erste greifbare Norm iiber alle zukiinf-
tigen Gedanken richten und mahnen 8. Auf der anderen Seite aber wird
die Schrift von der weitergehenden Tradition nicht nur erklirt, sondern
zundchst und zuvorderst in ihrer eigenen Autoritit und Integritit ge-
schiitzt und gesichert. Es wire so leicht, ohne Tradition dies oder jenes
als nicht-genuin zuriickzuweisen °.

Hilt man an dieser fundamentalen Wechselbeziehung fest, so ist
man auch in der Lage, Schrift und Tradition in gebiihrender Weise zu
unterscheiden und zu vergleichen. Doch bleibt dieses Unternehmen, das
gewill an und fiir sich héchst wiinschenswert ist, immer mehr oder weniger

¢ II Thess. 2, 15 : « Haltet euch an die Uberlieferungen, die ihr miindlich oder
schriftlich von uns empfangen habt. »

M. J. ScHeEeEBEN : Handbuch der katholischen Dogmatik, I. Buch, Theolo-
gische Erkenntnislehre, n. 205. Ausg. M. Grabmann, Freiburg i. Br. 1948, 111 :
« Aber gerade diese Ubergabe der Urkunde [= Schrift] war ebenso wie die sonstige
Predigt der Apostel ein Akt ihrer apostolischen Lehrmission, durch welche sie das
geschriebene Wort Gottes als solches bezeugten und geltend machten. Deshalb
gehort die gesamte Heilige Schrift beider Testamente nicht minder zum aposto-
lischen Depositum als der Inhalt der miindlichen Predigt der Apostel und bildet
mit diesem ... das eine, einheitliche Gesamidepositum. »

? MOEHLER, a. a. O., S. 41 : « Es gibt keinen Gegensatz zwischen beiden. Auch
liegt dieser Rede [Soll die Tradition der Schrift koordiniert oder subordiniert
werden ?] die Annahme zugrunde, als liefen Tradition und Schrift wie zwei Parallel-
linien nebeneinander her. Dies ist nicht so, wie die Geschichte zeigt. Sie gingen
ineinander iiber, und lebten ineinander. »

8 MOEHLER, a. a. O., S. 41-42 : « Ohne die Heilige Schrift als die alteste Ver-
kérperung des Evangeliums wire die christliche Lehre in ihrer Reinheit und Ein-
falt nicht bewahrt worden, und es ist gewil ein grofer Mangel des Ruhmes vor
Gott, wenn man behaupten will, sie sei zufillig, weil sie aus rein zufilligen Veran-
lassungen gefertigt worden zu sein scheint. Welche Vorstellung vom Walten des
Heiligen Geistes in der Kirche !»

SCHEEBEN, a.a.O., n. 208, S.113: « Die Offenbarungsurkunde [= Schrift]
kann und soll kraft ihres monumentalen Charakters ihrerseits auf die kirchliche
Tradition — was bei der apostolischen nicht der Fall war — unterstiitzend und orien-
tierend zuriickwirken, und daher auch ihrerseits die kirchliche Tradition als ein
Jester und stetiger Konduktor tragen und geleiten.» Man beachte die besondere
Funktion der Schrift gegeniiber der nachapostolischen Tradition, die friihere
brauchte weder « Stiitze » noch « Orientierung » !

® SCHEEBEN, a. a. O., n. 208, S. 112 : « Sie [die kirchliche Tradition] trigt und
belebt die Urkunde [= Schrift] als authentische Beglaubigung ihrer Integritit und
authentische Erkliarung ihres Inhaltes. »



132 Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung

theoretisch; und das erste, was in diesem Fall zu einer sauberen Losung
vorausgesetzt werden muB, ist eine moglichst genaue Umschreibung des
Vergleichspunktes. Auch nach katholischer Ansicht wird der Heiligen
Schrift in mancher Beziehung der Vorzug gegeben vor der ganzen nach-
apostolischen Tradition 1°, Was aber nicht angeht, ist die Trennung von
Schrift und Tradition, die Verkiirzung des Problems auf zwei selbstindige
GroBen und die absolute Bevorzugung der einen oder anderen ohne An-
gabe des stets relativen Blickpunktes.

Vielleicht ist es auch noch angezeigt, auf eine andere Priliminar-
schwierigkeit, die bei Cullmann eine gewisse Rolle spielt, hinzuweisen.
Er sagt, daB ihm «ein » Argument von katholischer Seite « besonders »
entgegengehalten wurde, ndmlich dies : « Die Schrift, d. h. eine Biicher-
sammlung, geniige nicht, um die den Aposteln gewihrte gottliche Offen-
barung fiir uns zu vergegenwirtigen, zu ‘aktualisieren’. » ' Liegt aber
hier nicht ein MiBverstidndnis vor oder eine unvorsichtige Formulierung
katholischer Autoren ? Soll es sich bei diesem « Argument » um eine Un-
moglichkeit schlechthin handeln, so méchte ich mich auf jeden Fall von
diesem Vorwurf distanzieren '?, A priori wire die Schrift, ebenso gut
wie die Tradition, als einziges Aktualisierungsmedium mdoglich. Es sind
ganz andere Griinde, die einen zwingen, die Schrift in ihrer Heilsbedeu-
tung aus der Hand der Tradition entgegenzunehmen. Zunichst geht es
um die Kirche, um ihre ganze stellvertretende Autoritit. Erst von hier
aus ist man imstande, den richtigen Sinn der kirchlichen Uberlieferung

zu ermessen. Die Kirche ist aber an und fiir sich keine notwendige Insti-
B

10 SCHEEBEN, a.a. 0. n. 205, S. 111 : « Das schriftliche Depositum hat kraft
seiner dokumentarischen und monumentalen Natur auer und neben dem leben-
digen Akt der Uberlieferung eine eigene, objektive Wiirde und Existenz ...» —
n. 292, S. 147 : « Der eigentiimliche Wert der heiligen Urkunde, welcher durch das

miindliche Depositum nicht ersetzt werden kann, liegt darin, daB sie ... uns nicht
bloB das Wort sondern auch die Sprache Gottes vernehmen 1at ...» — n. 205,
S. 111 :« « ... sobezeichnet man hiufig ... zunichst und hauptsichlich das miind-

liche Depositum als apostolische Tradition im engeren Sinne und zwar auch in
Gegensatz zum schriftlichen. Der Name apostolisches Depositum kommt dagegen
beiden Teilen zu, und eher mehy dem schriftlichen als dem miindlichen. » — Vgl. auch
C. JourneT : Esquisse ..., n. XIV, p. 49-52 : « Le magistére est au-dessus, non
de I'Ecriture, mais des interprétations que les hommes donnent de I’Ecriture. »

11 CurLLMANN, S. 6. Vgl. auch S. 35 mit Hinweis auf J. Daniélou (Etudes, 1953).

12 Denkt man diesen Vorwurf zu Ende, so miilte man ja schlieBlich leugnen,
daB es auBerhalb der qualifizierten Uberlieferung der Kirche wahrhaft {ibernatiir-
lichen Glauben geben kann, was nicht der katholischen Auffassung entspricht. Vgl.
dazu den Brief des S. Officium vom 8. Aug. 1949 an den Erzbischof von Boston.
The American Ecclesiastical Review 127 (1952) 307-311.



Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung 133

tution, sie beruht — neben gewissen Konvenienzgriinden — formell
gesprochen allein auf dem Willen Christi!®, der sich positiv in der
Heiligen Schrift auffinden 1i8t. Demzufolge ist auch die ganze Vergegen-
wirtigung der den Aposteln gewihrten Offenbarung durch die Uber-
lieferung formell von der Schrift her zu begriinden und nicht aus einem
an und fiir sich sie fordernden Sachverhalt.

Paradosis der Apostel

Nach diesen kurzen Vorbemerkungen mochte ich nun zu den eigent-
lichen Gedanken Cullmanns, so wie sie in der vorliegenden Schrift ihren
Ausdruck finden, iibergehen. Das Hauptanliegen besteht darin, nach-
zuweisen, daB es eine Uberlieferung gibt, zu der sich das Neue Testament
positiv duBert. Das Gewichtige sieht Cullmann in der paulinischen Ver-
bindung von Paradosis und Kyrios, der Uberlieferung der Apostel und
des zur Rechten Gottes erhéhten Herrn (Thema des 1. Kap.). Mir scheint
es, dal} diese tiefe biblische Sicht auf katholischer Seite bisher zu wenig
hervorgehoben und gewiirdigt wurde, geht es doch hier um einen Zu-
sammenhang, der im BewuBtsein der Kirche stets eine entscheidende
Rolle spielte 4. Die Kirche lebt, weil Christus erhéht wurde, und das
Leben der Gnade geht auf Erden weiter, weil Christus eingesetzt ist in
sein Amt als « Herr » 15. Auch die christliche Uberlieferung lebt und steht
in diesem « Zeichen », von dem sie ihre letzte Bekriftigung erhilt.

Trotzdem erlaube ich mir ein paar Zwischenfragen zu den dies-
beziiglichen Ausfiihrungen von Cullmann. Fiir den Augenblick sehe ich
noch ab von der zeitlichen Begrenzung des Problems. Cullmann versteht
unter « Paradosis » ja bekanntlich nur die Uberlieferung der Apostel,
d. h. der streng apostolischen Zeit, im Unterschied von der spiteren
kirchlichen Uberlieferung 16.

13 Teonis XIII Acta, 16 (1896) 163 (Enz. « Satis cognitum») : « Ecclesiae
quiden non solum ortus, sed tota constitutio ad rerum voluntate libera effectarum
pertinet genus. »

14 ygl. z. B. die Ausfithrungen zu Christus « Sustentator Ecclesiae» in Enz,
« Mystici Corporis Christi », AAS 35 (1943) 217-220. — P. MicHALON, P. S. S. : Eglise
corps mystique du Christ glorieux. NRT 74 (1952) 673-687. — M.-]J. CoNGAR O. P. :
Esquisse du mystére de 1'Eglise. Paris 1953, 26 f. u. 129 L.

15 Rom. 1, 4 ; Phil. 2, 9-11; Eph. 1, 18-21.

16 « Apostolisch » und « kirchlich » beziehen sich also in der Ausdrucksweise
Cullmanns auf das Subjekt der Uberlieferung und nicht auf den Ursprung dessen,
was iiberliefert wird, wie in der allgemein iiblichen katholischen Terminologie.
Vgl. CuLLmANN, S. 7.



134 Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung

Zunichst wird anhand einer sorgfiltigen Analyse der wichtigsten
Fachausdriicke gezeigt, dal Paulus mit Paradosis wirklich eine « Ge-
meindetradition » bezeichnet, die mit der jiidischen Paradosis verglichen
werden kann. Das besondere besteht aber darin, daB dieser Paradosis-
Begriff ganz in die Nihe des erhohten Christus fiihrt, daB bisweilen sogar
an Stelle von Paradosis einfach Kyrios, der « Erhohte », steht. Bei dieser
Weitergabe, bzw. Gemeindetradition, ist also Christus, der « Erhéhte »,
am Werk. Soweit bin ich durchaus mit Cullmann einverstanden. Doch
geht es um die genaue Interpretation des Eya napéhaBov and tob Kuptov..
mit dem nachfolgenden Bericht der Einsetzung des Abendmabhles, I Kor.
11, 23. Sicher schlieBt Cullmann hier mit Recht eine unmittelbare Offen-
barung aus und bezieht den folgenden Tatsachenbericht eindeutig auf
eine Uberlieferung durch die Gemeinde. Wenn er aber die Interpretation
der Worte grd 7ot Kupiov, die im Herrn das « erste Glied der Uberliefe-
rungskette » sieht, verwirft, so scheint er mir zuweit zu gehen. Gewil3
ist dieser Herr der « erhthte » Herr und ohne Zweifel steht er hinter
der Uberlieferung der Urgemeinde, aber er ist zugleich auch der histo-
rische, der « das Brot nahm ... brach und sagte : Tut dies zu meinem
Andenken. » Man verstehe mich wohl, ich kritisiere in diesem Punkt nur
die exklusive Formulierung Cullmanns : nicht das erste Kettenglied, nur
der « Erhohte » | Natiirlich hat nicht Christus den darauf folgenden histo-
rischen Bericht verfalt, doch steht er der Sache nach — und dariiber
hinaus noch mit einem ausdriicklichen Befehl zur Weitergabe — am
Anfang. Dieser Unterschied scheint mir von grofter Bedeutung zu sein
fiir ein adiquates Verstindnis der Uberlieferung. Es geht bei Paulus
um eine mystische, duBerst reichhaltige Ausdrucksweise — dhnlich wie
bei der bekannten Formel é&v Xptot¢ 'Ineob —, und wir haben nicht das
Recht, einen einzelnen damit eingeschlossenen Teilaspekt zuriickzuweisen.
Fiir Paulus ist sowohl der « erhdhte » als auch der historische Christus
in und bei der apostolischen Uberlieferung am Werk. Im iibrigen gibt
ja Cullmann selber zu, dal sowohl aré wie das verwandte mapd nicht nur
den unmittelbaren Ursprung (bzw. den «erhdhten» Herrn), sondern
auch die Richtung (bzw. den historischen Christus) bezeichnen kénnen 7.

Weiter scheint mir die ganze Schriftbasis des Cullmannschen Uber-
lieferungsbegriffes trotz allem etwas schmal zu sein '8, Selbstverstind-
lich sind die paulinischen Texte mit den Fachausdriicken mapahoydvery,

17 CuLLMmANN, S. 18.

¥ Auch P. BENoIT weist in der zu Beginn zitierten Besprechung auf diesen
Umstand hin.



Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung 135

nop addévorr usw. von groBter Bedeutung. Auch sucht Cullmann anhand
von II Kor. 3 — « Der Herr ist der Geist » V. 17 — den Zusammenhang
mit Jo. 16, 13 und 14, 26 : « Der Paraklet aber, der Heilige Geist ...
wird euch alles lehren und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt
habe » 1%, wobei er also mit einem Herrenwort den grundlegendsten
« Quellort » des christlichen Uberlieferungsprinzipes — und zugleich auch
die wichtigste Stelle fiir das Verstindnis der Dogmenentwicklung, bzw.
der « lebendigen » und nicht nur mechanisch-wértlichen Uberlieferung —
beriithrt. Es gibt aber noch andere Stellen, die — auch ohne die iibliche
Terminologie — der Sache nach Entscheidendes zu sagen haben fiir ein
volles, der ganzen Schrift gerecht werdendes Verstindnis der Uberliefe-
rung. Ich weise hier nur auf den nopa07xy-Begriff der Pastoralbriefe hin.
DaB es sich dabei um die Uberlieferung der christlichen Offenbarung
handelt, diirfte aus dem Zusammenhang von I Tim. 6, 20 und II Tim. 1,
12. 14. mit II Tim. 2, 2 ; 3, 14 und Tit. 2, 1 geniigend klar sein. Doch
kann ich auf weitere Ausfithrungen zu diesem Punkt hier nicht eingehen?®.

Am Ende des 1. Kap., das sowohl inhaltlich wie formal am meisten
befriedigt, zieht Cullmann das merkwiirdig restriktive Fazit, daB es nach
dem Zeugnis des Neuen Testamentes « nur eine rechtméBige Tradition,
namlich die durch die Apostel iibermittelte » 2! gebe. Damit schlieBt er
die ganze nachapostolische, bzw. kirchliche Uberlieferung aus. Insofern
es sich dabei um einen Ausschlufl de iure handelt, ist das Urteil nicht
in den angefithrten Paradosis-Texten begriindet, sondern beruht auf einer
leisen Vorwegnahme der Gedanken des folgenden Kapitels. Bezeichnet
aber die Einschrinkung bloB die Tatsache, dall das Neue Testament
nur die Uberlieferung bei den Aposteln — ohne eine weitere de iure aus-
zuschlieBen — bekundet, so kann man damit nichts Peremptorisches
fiir die nachapostolische Zeit beweisen. Wiirde man dies trotzdem ver-
suchen, so lige dem Beweisgang eine implizite petitio principii zugrunde ;
denn die Schrift, ein Dokument der apostolischen Zeit, kann doch un-
moglich ein historisches Zeugnis iiber die nachapostolische Uberlieferung
geben 22,

19 CuLLMANN, S. 20-23.

20 Zum mapafhxn-Begriff vgl. C. Seicg O. P.: Les épitres pastorales, Paris
1947. Excursus XV, Le bon dépot, S. 327-335.

21 CUuLLMANN, S. 27.

22 Auf jeden Fall fithrt das Neue Testament an die Grenze der apostolischen
Zeit und 1iBt uns gewissermaBen in den folgenden Zeitabschnitt hineinschauen.
So z. B. anhand des Depositum-Gedankens, II Tim. 2, 2: « Was du von mir in
G egenwart von vielen Zeugen vernommen hast, das vertraue zuverlissigen Minnern



136 Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung

Kairos der Mitte und Kairos der Kirche

Im zweiten Kapitel versucht Cullmann zu zeigen, daB es a priori
keine normative nachapostolische Uberlieferung geben kann. Dazu beruft
er sich zundchst ganz allgemein auf das neutestamentliche Zeitverstand-
nis : « Das Problem Schrift und Tradition betrifft die Frage, welchen Ort
wir der Zeit der Kirche in ihrer Beziehung zur Zeit der Inkarnation zu-
weisen. » 2 Die Zeit der Kirche, d. h. die Zeit vom Tod des letzten
Apostels bis zur Wiederkunft Christi, ist nach Cullmann wesentlich eine
« Zwischenzeit » und hat infolgedessen « Interimscharakter » #4. Die ganze
nachapostolische Zeit kann also ihre eigentliche feste und dauernde Norm
nur in der Zeit der Inkarnation, bzw. der Apostel haben. Alles, was in
der « Zwischenzeit » beziiglich der Lehre festgelegt wird, kann deshalb
nur direktive, nicht aber normative Bedeutung haben.

Entgegen der iiblichen protestantischen Sicht betrachtet zwar Cull-
mann diese « Zwischenzeit » nicht als ein reines « Adiapharon », sondern
betont mit Nachdruck, «daB3 durch die Kirche die Heilsgeschichte auf
Erden weiterlduft » 2, besonders im Hinblick auf die Gnade und die
Sakramente 2. Beziiglich der Offenbarung aber gibt es fiir Cullmann
keine gottlich garantierte Weitergabe, die einzige definitive Norm ist die
Schrift, bzw. die Formulierung, die die Apostel von der geoffenbarten
Lehre gaben %7.

Hinter diesen Gedankengingen steht natiirlich die von Cullmann
in seinem bedeutenden synthetischen Werk « Christus und die Zeit » *®
entwickelte Kairoi-Lehre. Den groBen Linien dieser Darlegung kann man
zustimmen. Durch Christus wurde die alte monovalente Eschatologie

an, die geeignet sind, wieder andere zu belehren », wo deutlich die nachapostolische
Weitergabe ins Auge gefaBt wird, und zwar als Fortsetzung der apostolischen Uber-
lieferung. Dazu auch II Tim. 3, 14 u. Tit. 2, 1.

23 CuLLMANN, S. 29.

# A.a. 0, S.30.

% A a.0, S. 28.

28 Dazu bes. die sehr interessante Studie von CuLLMaANN: Les sacrements
dansl’évangile johannique, la vie de Jésus et le culte de I'église primitive. Paris 1951.

#7 Man konnte hier von einer gewissen Inkonsequenz reden und sich fragen :
Wieso soll das Leben vom « Erhéhten » aus sich nur in den Sakramenten fruchtbar
erweisen und nicht auch in einem gewissen Charisma beziiglich der Weitergabe
der Offenbarung ? Daniélou hat in der zu Anfang angefiihrten Antwort, S. 114,
auf diese Unausgeglichenheit hingewiesen.

2 0. CuLLMANN : Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Geschichts-
auffassung. Zollikon-Ziirich 1948.



Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung 137

aufgespalten in zwei Perioden, in die erste entscheidende Zeit der Inkar-
nation und in die zweite Zeit der letzten Vollendung, der Parusie. Da-
zwischen liegt der xoupédc der Kirche. Auch auf katholischer Seite hat
man stets das Einzigartige der Zeit der Inkarnation als Zeit der Fiille
und der Mitte betont und diese von der nachapostolischen Zeit, der Zeit
der « Kirche auf der Wanderschaft », unterschieden. Ich sage ausdriick-
lich « unterschieden », denn Cullmann geht weiter bis zum Bruch, und
dafiir kann ich in der Schrift wirklich keinen Anhaltspunkt finden.

Trotz all den Unterschieden zwischen der Zeit der Fiille und der
Mitte und der Zeit der hinausgeschobenen Vollendung, der Erwartung,
gibt es eine durchaus biblisch fundierte Sicht, die die ganze Zeit von
Christus bis und mit seiner Wiederkunft als Einheit betrachtet und
diesen Aon als « Endzeit » bestimmt. Dies gilt besonders von gewissen
spiteren Texten, wo man nicht mehr von einer unmittelbaren Erwar-
tung der Auflésung und Verklirung sprechen kann, wo die Zeit der
Kirche schon deutlich ins BewubBtsein tritt. So z. B. Hebr. 1,2: éx’
éoyatou T@Y Npep®y TodTwv — «in diesen letzten Tagen, in denen wir
leben . .. » 2 und noch stirker Hebr. 9, 26 : vuvi 8¢ &naf i cuvtelein
Ty aldvev — «nun aber ein fiir allemal, nachdem die Zeiten erfiillt
sind ... » % Es geht also nicht an, die Eschatologie ausschlieBlich auf
die Zeit der Inkarnation und auf die Zeit, die mit der Parusie beginnt,
zu beschrinken. — Auf der anderen Seite ist aber auch zuzugeben, dal
der oft gebrauchte Ausdruck «realised eschatology » in seiner Anwen-
dung auf die « Zwischenzeit » nicht selten zu gewissen Simplifikationen
verleitet.

Zwei Dinge miissen unbedingt festgehalten werden, wenn man den
komplexen Aussagen der Schrift gerecht werden will : erstens die spezi-
fischen Eigenwerte der drei christlichen xatpot, der Zeit der Inkarnation,
der Zeit der Kirche und der Zeit der Verklirung ; zweitens die wesent-
liche Einheit und innere Kontinuitit des durch Christus feierlich eroff-

2 C. Sricg O. P.: L’épitre aux Hébreux. T. IT (Etudes bibliques), Paris 1953,
S.4: « En cette période finale ol nous sommes. » — Diese « letzten Tage » bezie-
hen sich nicht nur auf den Tag der Inkarnation, sondern auch auf die folgenden Tage
der Kirche, fiir die Christus endgiiltig gesprochen hat.

30 Spicg, a.a. 0., S.269: «...c'est I'avénement d'un monde nouveau, de
I'¢re messianique, dans laquelle vivent les destinataires de I'Epitre. » — Dazu ferner
I Jo. 2,18 : Unterschied zwischen der Stunde, wo der Antichristus zum letzten
Endkampf kommt und der gegenwiirtigen Situation, wo verschiedene Vorliufer
auftreten — «schon jetzt sind viele Antichristen — oder Antichristusse — auf-
getreten. » Vgl. auch Jud. 18 u. II Petr. 3, 3.



138 Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung

neten Aons, nach dem auch die Zeit der Kirche unter den biblischen
Begriff der ta Eoyoato fillt 3. Letzteres kommt bei Cullmann zuwenig
zur Geltung. Dadurch, daBl er die nachapostolische Tradition von der
apostolischen nicht nur unterscheidet, sondern trennt, setzt er sogar
einen Hiatus zwischen die Zeit der Kirche und die Zeit der Inkarnation,
was a priori dem neutestamentlichen Zeitverstindnis entgegenliuft und
sich auf jeden Fall nicht von den genannten Zeit-Kategorien her erhirten
1Bt 32

Das « einmalige » Apostel-Amt

Die von Cullmann entwickelte Kairoi-Lehre steht aber bekanntlich
nicht fiir sich da, sondern ist von Anfang an mit einer ganz bestimmten
Auffassung iiber das Wesen des Apostolates verkniipft. Hier liegt der
eigentliche Angelpunkt der Problematik. Das Apostel-Amt ist nach Cull-
mann streng einmalig . Demzufolge ist es a priori unmdoglich, von « Nach-
folgern » der Apostel zu sprechen. Nun ist aber die einzige, nach dem
Neuen Testament positiv zu beurteilende Uberlieferung die der Apostel.
Also kann es keine nachapostolische, wirklich bindende Uberlieferung
geben. Diese Begriindung ist bedeutend ernster zu nehmen als die vor-
genannte, und es sei nun gestattet, hierzu ein paar Bemerkungen zu
machen.

GewiB sind die auf das Wesen des Apostolates Bezug nehmenden
Stellen aus der Apostelgeschichte (1,21-22) und den paulinischen
Briefen (bes. I Kor. 9, 1; 15, 7-9) von groBer Bedeutung und diirfen in
ihrem Sinn nicht abgeschwicht werden. Sie betonen an erster Stelle das
Augenzeugnis iiber den auferstandenen Herrn. Doch handelt es sich beide
Male — sowohl bei der Wahl des Matthias als auch bei Paulus — um

31 SchlieBlich waren hier noch zwei Stellen zu erwihnen, die sowohl das Rela-
tive der Zeit der Kirche maBigen, als auch den eschatologischen Charakter der
Zwischenzeit deutlich hervorheben. « ... Wer an mich glaubt, wird die Werke tun,
die ich tue; ja er wird noch griflere als diese tun. Denn ich gehe zum Valer ...»
Jo. 14,12, « ... Es ist besser fir euch, daB ich hingehe. Denn wenn ich nicht hin-
gehe, kommt der Beistand nicht zu euch ... » Jo. 16, 7.

¥ S. 31-33 verweist CULLMANN zu wiederholten Malen auf Jo. 17, 20 u. Gal. 1,
1-12 f. Diese Stellen bringen aber héchstens einen gewissen Unterschied zwischen
der nachapostolischen und apostolischen Zeit zum Ausdruck, beriithren also den
springenden Punkt seiner These nicht.

¥ CULLMANN, S. 30-31 : « Es liegt nimlich im Wesen des Apostelamtes, ein-
malig und uniibertragbar zu sein. (...) Er [der Apostel] kann seinen besonderen
Auftrag nicht auf andere {ibertragen. Hat er ihn erfiillt, so gibt er ihn dem zuriick,
von dem er ihn erhalten hat: Christus. »



Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung 139

einen Sonderfall. Ein nicht unmittelbar vom historischen Christus Beru-
fener soll den Zwolf « beigezdhlt » werden. Es ist klar, daB in diesem
Zusammenhang das einzigartige Vorrecht der Zwolf, unmittelbare Zeugen
der Auferstehung zu sein, als entscheidendes Moment im Vordergrund
stehen muBte. Apostel im Sinn der Zwolf und des Paulus kann es nur
einmal geben. Sie gehéren zum &raf der zentralen Zeit.

Doch muB3 man trotz aller-chronologischen Uberlegungen zunichst
den entsprechenden Evangelien-Texten den Vorzug geben. Erstens, weil
sie die Worte des Herrn in einem unmittelbareren Sinn enthalten ; und
zweitens, weil sie sich nicht auf irgendeinen Sonderfall — auf eine Spit-
berufung zum Apostolat — beziehen, sondern die ganze Geschichte der
Schaffung eines neuen Amtes in seinem natiirlich gegebenen Rahmen
widerspiegeln. Die diesbeziiglichen Herrenworte gehen durchaus vom
Wortsinn der zugrunde liegenden Terminiaus: ¢réstohog — &rosTéNAeLy —
by 34 Mk. 3, 13-14 : « ... er berief, die er wollte ... und er setzte die
Zwolf ein, damit sie bei ihm seien und damit er sie sende ... » — iva
aneTtéAAy avtods. Mk. 6, 7: « Und er rief die Zwolf und begann sie aus-
zusenden ... » — HpLato adtovg amostélhewy. Deutlich kommt dieser
Gedanke auch in den letzten Worten an die Apostel zum Ausdruck,
Mt. 28, 18-19: « ... Mir ist alle Gewalt gegeben ... Gehet also® hin
und macht alle Vélker zu Jiingern ... » Ein wichtiger Text ist ferner
Jo. 13, 16 : « Der Knecht steht nicht hoher als der Herr, der Gesandte
nicht hoher, als der ihn gesandt hat» — 603¢ anbdotorog peilwv Tol
mépdavtog adtéy. Der Apostel ist also seinem Wesen nach ein Delegierter,
ein Gesandter. Subjektiv setzt das Apostolat eine besondere Berufung
voraus, objektiv aber wird es konstituiert durch die von Christus ver-
liehene Sendung 3¢,

3 J. Duront O.S.B.: Le nom d’'Apotres a-t-il été donné aux Douze par
Jésus ? (Editions de I’Abbaye de Saint-André, Bruges) Nauwelaerts, Louvain 1956
[Extrait de L’Orient Syrien, vol. 1 (1956) fasc. 3 et 4] sieht in diesem Zusammen-
hang in sehr einseitiger Weise eine spatere Konstruktion, die nicht direkt auf
Christus zuriickgeht. Véllig an der Grenze liegt die Art und Weise, wie er den
unmittelbaren Sinn von Lk. 6, 13: odg xal droatélovg mvbpasey weg-interpretiert :

« Ce qui compte, c’est I'identité des douze disciples ... et des apotres que 1'Eglise
considére comme les garants de sa foi. Le reste n’est que maniere de dire, raccourci
plus au moins approximatif ... » (S. 45).

3 Das o0V ist hier nicht zu iibersehen, da es den Zusammenhang mit dem
vorausgehenden Satz herstellt : die Sendung der Apostel geschieht aus der Fille
der dem Auferstandenen iibertragenen Gewalt.

3 TroMAs V. AQuIN, In Rom., c. 1, lect. 4; ed. Cai, Taurini 1953, n. 61 :
« Apostolus autem idem est quod missus. Sunt enim a Christo missi quasi eius auc-
toritatem et vicem gerentes.» A.a.O. lect. 1, n. 22 « Apostolus enim idem est



140 Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung

Damit stellt sich die Frage nach dem Sinn und Inhalt des aposto-
lischen Auftrages. Im letzten und feierlichen Sendungsbefehl, Mt. 28,
18-20, werden folgende Hauptrichtungen angegeben : Predigen — Taufen
— Lehren. Das alles geht ohne Zweifel {iber den Tod der Apostel hinaus.
Um aber einen vollstindigen Begriff der den Aposteln iibertragenen Sen-
dung zu gewinnen, miiBte man nun simtliche an die Apostel gerichteten
Worte untersuchen. Ich greife nur noch die Vollmacht, zu lésen und zu
binden, heraus : Mt. 18, 18. Dieser auBlerordentliche Auftrag, zusammen
mit der auBerordentlichen Sanktionierung « im Himmel », ist doch kaum
zu verstehen, wenn er sich nur auf die Lebenszeit der Zwolf beschrinken
soll. Vielmehr scheint er kraft des Inhaltes und kraft des Umfanges eine
Fortsetzung nach dem Tod der Apostel zu fordern. Ich betone noch
einmal, daB ich hier das Problem in seiner Vollstindigkeit nicht auf-
rollen kann. Ich will nur die uniiberwindbaren Schwierigkeiten zeigen,
die einem begegnen, wenn man den von Cullmann aufgestellten Begriff
des absolut einmaligen Amtes zuriickzusetzen versucht in seinen natiir-
lichen « Sitz im Leben ».

Noch wichtiger aber ist die allgemeine Perspektive, die der Sendung
der Apostel zugrunde liegt. Diese wird besonders von Johannes hervor-
gehoben und besteht nach deutlich sprechenden Texten darin, daB die
Sendung der Apostel einerseits auf der Sendung Christi aufbaut, ander-
seits aber dieselbe fortsetzt oder verlingert. Jo. 20, 21 : « Wie mich der
Vater gesandt hat, so sende ich euch. » Jo. 17, 18 : « Wie du mich gesandt
hast, so habe auch ich sie in die Welt gesandt. » 3 In diesen Worten
liegt sicher etwas fiir den « menschlichen » Geist Schockierendes. Wie
kann die absolut transzendente Mission, die Christus, der Einzige, vom
Vater empfing, auf schwache Menschen iibertragen werden ? Trotzdem
weist das xadé¢ — xdyd deutlich auf eine Fortfithrung der Sendung
Christi 3 — und zwar auf derselben gottlichen Ebene 3 — hin. Ist dieser
einzigartige Schritt aber einmal getan — und zwar aufgrund rein gott-

quod missus ... Dicit autem ,vocatus Apostolus’ ad designandam gratiam, id est
vocatus ad hoc quod sit apostolus. » — Ich erlaube mir im folgenden zur Illustra-
tion ein paar Zitate aus der klassischen Theologie, besonders aus Thomas von Aquin,
anzufiithren.

37 Vgl. auch Jo. 13, 20 ; Mt. 10, 40 ; Lk. 10, 16.

3 In Rom., c. 1, lect. 4, n. 64 : « Sicut enim Christus in nomine Patris venisse
dicitur Jo. 20, 21, quasi plenam Patris auctoritatem habens ; ita et apostoli in
nomine Christi venisse dicuntur quasi in persona Christi. — II Cor. 2,10 ... »

¥ In Rom., c. 1, lect. 1, n. 22 : « Apostolus enim idem est quod missus, secun-
dum Jo. 20, 21 : ,Sicut misit me Pater et ego mitto vos’, scilicet ex eadem dilectione
et cum eadem auctoritate. »



Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung 141

licher Initiative — « wie mich der Vater gesandt hat » —, so darf die
dadurch eréffnete heilsgeschichtliche Linie nicht allzu rasch als wiederum
abgebrochen oder einfach zum Ursprung zuriickgekehrt erklirt werden.
Wie man sieht, richte ich mich hier gegen die These von Cullmann,
insofern sie eine absolute « Unmdéglichkeit » der apostolischen Nachfolge
einschlieBt. Das Argument vom Erloschen der Augenzeugen stellt in
diesem Zusammenhang eine starke Verengung des Problemkreises dar.
Nach Cullmann bleibt den Aposteln am Ende ihres Lebens nichts anderes
iibrig, als ihren Auftrag Christus zuriickzugeben 4°. — Dagegen ist zu-
nichst zu bedenken, da Christus am Ende seines Lebens das Entgegen-
gesetzte tat und seinen, scheinbar doch im hoéchsten Sinn einmaligen
Auftrag nicht vollig mit sich in den Himmel nahm, sondern wenigstens
irgendwie in der Welt durch besonders dazu ermichtigte Triger fort-
gesetzt wissen wollte. Hier liegt — wie mir scheint — der entscheidende
— und christologisch begriindete — Ansatzpunkt fiir das Verstindnis
der apostolischen Nachfolge. Denkt man diese souverine Tat gemif3 den
neutestamentlichen Zeitkategorien zu Ende, so scheint es doch am wahr-
scheinlichsten zu sein (von einer GewiBheit kann man bei dieser all-
gemeinen Uberlegung noch nicht reden), daB Christus eine solche mit
Vollmacht ausgestattete Mission erst am Tag seiner feierlichen Wieder-
kunft zuriicknimmt, wenn er kommt, um alles dem Vater zuriickzugeben 41.

Vielleicht ist es noch angezeigt, den Sinn dieser fortgefiihrten Sen-
dung etwas nidher zu umschreiben. Dies ist jedoch nur anhand eines
analogen Sendungsbegriffes moglich. Die oft verfemte und bekdmpfte
Analogie erweist sich gerade an den hier herangezogenen Texten als ein
unumgingliches Mittel theologischer Interpretation. Es diirfte doch klar
sein, daB nicht alles, was zum Auftrag Christi gehorte, auf die Apostel
iibertragen werden konnte. Etwas anderes ist die Sendung des « Herrn »,
etwas anderes die Sendung der « Knechte ». Es handelt sich hier um einen
unendlichen Unterschied zweier schlechthin verschiedenen Wirklich-
keiten. Trotzdem ging etwas vom Auftrag Christi, und zwar nicht nur
im metaphorischen, sondern eigentlichen Sinn auf die Apostel iiber.
Zwischen den beiden Sendungen besteht trotz allem unendlichen Unter-
schied wenigstens eine proportionelle Einheit. « W7e mich der Vater
gesandt hat, so sende ich euch. »

Eine Bestitigung dieser Exegese bietet Hebr. 3, 1, wo der Name

40 Sjehe oben Anm. 33.
41 T Kor. 15, 24-28.



142 Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung

amberodoc sogar Christus beigelegt wird 2. Das Konstitutiv des Aposto-
lates ist eben, wie schon oben betont, die Sendung. Christus ist aber
der erste und hochste Gesandte der eschatologischen Zeit. Also kann
er auch mit Recht 6 dréatohog — Apostel xat’ efoynv — genannt wer-
den. Die Apostel sind ihm gegeniiber nur Gesandte des Gesandten, Apostel
im abgeleiteten Sinn *3. Fachtechnisch ginge es hier um eine analogia
attributionis.

Dies alles ist nun von gréBter Bedeutung fiir das richtige Verstindnis
des Ausdruckes « Nachfolger » der Apostel. Auch nach katholischer Auf-
fassung werden die Episkopen nicht quantum ad omnia den Aposteln
gleichgestellt 4. Schon der Titel « Apostel » wird im strengen kirchlichen
Sprachgebrauch nur fiir die erste Generation verwendet 4%, Die Apostel
bilden ein fiir allemal das unvergingliche Fundament der Kirche . Auch
andere durchaus einmalige Privilegien werden ihnen seit jeher zuge-

42 Spicg O. P.: L’épitre aux Hébreux. T. IT, Paris 1953, S. 64-65, macht zu
dieser Stelle auf den EinfluB johanneischer Uberlieferung aufmerksam, im beson-
deren verweist er auf J. 9, 7.

4% In Rom., c. 1, lect. 4, n. 61 : « Apostolus autem idem est quod missus .
Unde ipse Christus apostolus nominatur Hebr. 3, 1: ,Considerate apostolum et
pontificem Jesum Christum.” Unde et per ipsum, tamquam principalem apostolum
sive missum, alii sunt secundarii apostolatum consecuti. Lc. 6, 13 : ,Elegit duodecim,
quos et apostolos nominavit’. »

4 Der rein historisch schwer zu fassende Ubergang vom Apostolat zum Epis-
kopat wird begrifflich wohl am vollkommensten mit den Worten Cyprians wieder-
gegeben, der von den kirchlichen « praepositi » sagt : « qui apostolis vicaria ordina-
tione succedunt. » Ep. 66, n. 4 ; CSEL 3/2, S. 729. TERTULIAN nennt die von den
Aposteln eingesetzten Bischofe : « apostolici seminis traduces », De praescr., 32 ;
Preuschen S. 24. — Beide Male wird trotz der Kontinuitat scharf zwischen Apostolat
und Episkopat unterschieden.

4 ArGIpDIUS VON LEsSSINES : De usuris in communi, ¢. 1: « Nomen Apostoli
ab actu mittendi generaliter dicitur; et tamen theologus hoc nomen determinat
ad missos speciales Christi. » Der Text ist zu finden in D. Thomae Aquinatis opera
omnia, ed. Fretté, T. 28, Parisiis 1889, S. 576. Zur Autorschaft vgl. M. GRABMANN :
Die Werke des hl. Thomas v. Aquin, Miinster 19493 S. 405,

Thomas nennt das Apostel-Amt die « prima dignitas in Ecclesia ». In I Cor.,
c. 1, lect. 1, n. 5. « Dignitas apostolatus est praecipua in Ecclesia. » In Rom., c. 1,
lect. 1, n. 22.

46 s ist bemerkenswert, wie selbst Thomas, von dem man oft sagt, er hitte
nur wenig Interesse fiir geschichtliche Fragen gehabt, die heilsgeschichtlich ein-
malige Bedeutung der Apostel hervorstellt. In Ps. 44, v. 17 : « Apostoli ... dicuntur
principes, quia fuerunt et sunt Ecclesiae gubernantes. » In Rom., c. 8, lect. 5, n. 678 :
« Inter ceteros autem (d. h. abgesehen von Christus und Maria) ad maiorem digni-
tatem sunt electi apostoli, ut scilicet immediate ab ipso Christo accipientes, aliis
traderent ea quae pertinent ad salutem ; et sic in eis Ecclesia quodammodo fun-
daretur secundum illud Apoc. 21, 14.» 1, q. 117, a. 2, ad 2 : « Apostoli instruebantur

immediate a Verbo Dei, non secundum eius divinitatem, sed in quantum eius
humanitas loquebatur. »



Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung 143

schrieben ¥7. Trotzdem ging etwas, was im eigentlichen Sinn zu ihrem
Auftrag gehorte auf die von ihnen eingesetzten « Vorsteher » der Kirche
iiber #8. Einiges konnten sie nicht weitergeben, anderes aber ging auf
die « Nachfolger » iiber, wie ja auch nur ein Teil von der Sendung Christi
auf die Apostel iiberging *°. Beide Male liegt integral verstanden ein ana-
loger Begriff der Sendung vor.

Dazu sind aber zwei Bemerkungen notwendig : Erstens ist der Unter-
schied zwischen Christus und den Aposteln schlechthin unendlich, wih-
renddem die Apostel die iibrigen « Vorsteher » nur beziiglich einer zeit-
lich bedingten Sonderstellung iiberragen. Deshalb kann man nur im
zweiten Fall von « Nachfolge » reden, im ersten ist der Ausdruck « Ge-
sandtschaft » — mpeafeta (IT Kor. 5, 20) — am Platz. Zweitens schlie3t
die Analogie nicht aus, daB beim Ubergang von den Aposteln zu ihren
« Nachfolgern » gewisse Elemente — wie z. B. die streng sakramentale
Gewalt — im univoken Sinn iibertragen wurden. Die Apostel waren in
dieser Beziehung in ein und demselben Sinn « Bischéfe » wie ihre Nach-
folger. Betrachtet man aber das Apostel-Amt als Ganzes und im beson-
deren seine einmalige heilsgeschichtliche Funktion, so mul man anhand
einer Analogie die den Bischofen iibertragene Sendung bestimmen : Was
die Apostel fiir die Zeit der Griindung waren, das sind die Bischofe fiir
die Zeit der Weiterexistenz der Kirche ®. Erst wenn man den Ausdruck

47 In Eph., c. 1, lect. 3, n. 23 : « ... et sic apostolos, sicut ad singularem digni-
tatem vocavit [Deus), ita et sigularis gratiae privilegio dotavit : propter quod dicit
Apostolus ad Rom. 6, 23 : ,Nos ipsi primitias Spiritus habentes : Glossa : ‘Tempore
prius, et caeteris abundantius’. » Zum Text der Glossa des Petrus Lombardus vgl.
PL 191, col. 1444. — I-II, q. 106, a. 4 : « Maxime ab apostolis habita fuit gratia
Spiritus Sancti. » I1I, q. 72, a. 2, ad 1 : « Per apostolos gratia Spiritus Sancti erat
ad alios derivanda.» — In Rom., c. 8, lect. 5, n. 676 : « Apostoli sunt omnibus
aliis sanctis, quacumque praerogativa praefulgeant, sive virginitatis sive doctrinae
sive martyrii, praeferendi, tamquam abundantius Spiritum Sanctum habentes ».
In Eph., c. 1, lect. 3, n. 23 : « Ex quo apparet temeritas illorum (ut non dicam error),
qui aliquos sanctos praesumunt comparare apostolis in gratia et gloria. Manifestum
enim patet ex verbis istis, quod apostoli habent gratiam maiorem quam aliqui alii
sancti, post Christum et Virginem matrem. »

% III, q. 67, a. 2, ad 1: « Utrumque officium, scilicet docendi et baptizandi,
Dominus apostolis iniunxit, quorum vices gerunt episcopi : aliter tamen et aliter. »

9 JII, q. 64, a. 2, ad 3: « Apostoli, et eorum successores, sunt vicarii Dei
quantum ad regimen Ecclesiae institutae per fidem et fidei sacramenta. Unde sicut
non licet eis constituere aliam ecclesiam, ita non licet eis tradere aliam fidem, neque
instituere alia sacramenta. » '

8¢ Selbst das Zeugnis der Auferstehung geht durch die Kirche aufgrund der
ihr verliehenen Fiille des Heiligen Geistes im analogen Sinn weiter. Natiirlich kann
es sich nicht um ein « Augenzeugnis», um ein « unmittelbares » Zeugnis handeln,
wohl aber um ein Zeugnis im eigentlichen und wahren Sinn.



144 Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung

« apostolische Nachfolge » in diesem Sinn — aufgrund eines analogen
Sendungsbegriffes — versteht, wird es moglich, iiber den Inhalt der so
iibertragenen Autoritit in einer der Sache entsprechenden Weise zu dis-
kutieren. Doch fithrt die weitere Behandlung dieses Gegenstandes iiber
den Rahmen des vorliegenden Artikels hinaus.

Ich méchte nur noch kurz darauf hinweisen, daB3 die soeben ent-
worfene Sicht durchaus im Einklang steht mit dem neutestamentlichen
Zeitverstindnis. Die Apostel gehoren als unmittelbare Zeugen zur Zeit
der Inkarnation, als erleuchtete Horer zur Zeit der Fiille der Offenbarung
und als erste Vollstrecker des Willens Christi zur Zeit der Griindung
der Kirche. In diesem Sinn ist ihr Amt gemi dem &naf der zentralen
Zeit einmalig. — Trotzdem enthilt der Auftrag an die Apostel eine
Sendung, die ihre Lebenszeit iibersteigt . Damit ist der Gedanke der
« apostolischen Nachfolge » sachlich begriindet. Dieser Weiterfiihrung
einer durch Christus eriffneten Linie entspricht die Tatsache, daB die
7o Eoyate im neutestamentlichen Sinn sich nicht nur auf die zwei escha-
tologischen Zeiten im engeren Sinn — Inkarnation und Endvollendung —,
sondern auch auf die « Zwischenzeit » der Kirche erstrecken. — Dadurch
wird sowohl die Einzigartigkeit des Apostolates als auch die Fortsetzung
der apostolischen Sendung gewahrt, sowohl die Einmaligkeit der Zeit
der Mitte als auch die Kontinuitit der durch Christus eingeleiteten Heils-
epoche. Trotzdem wird weder der Episkopat mit dem Apostolat, noch
der xatpdg der Kirche mit dem xatpdc der Inkarnation verwechselt oder
auf gleiche Ebene gestellt. Nur wenn man auf diese Weise die scheinbaren
« Antinomien » 16st, wird man dem vielschichtigen, von der Schrift
bezeugten und entworfenen Sachverhalt gerecht, ohne etwas vom Inhalt
der einzelnen Aussagen preiszugeben. Ist aber die apostolische Nachfolge
sachlich in der Schrift fundiert, so gilt dasselbe auch von der nachaposto-
lischen Tradition, insofern diese konstitutiv auf der Tradition der Apostel
aufruht. Das positive Vorzeichen, das die Heilige Schrift vor die Uber-
lieferung der Apostel setzt, dehnt sich also auf die mit der Nachfolge
der Apostel verbundene apostolische Uberlieferung aus.

51 Diese wichtige, in der Schrift fundierte Unterscheidung zwischen Apostel-
Amt und apostolischer Sendung wird von Cullmann voéllig auBer acht gelassen.
An entscheidenden Stellen hat man sogar den Eindruck, dal er das ganze Wesen
des Apostel-Amtes auf das Augenzeugnis iiber die Auferstehung reduziert. Kann
man aber in diesem Fall iiberhaupt noch von einem « Amt» im eigentlichen Sinn
reden ? Unmittelbares Fundament des Augenzeugnisses ist die Erfahrung, der per-
sonliche Kontakt mit dem Auferstandenen. Ein « Amt» hingegen beruht auf einer

Vollmacht, die im Fall der Apostel durch « Gesandtschaft » und « Sendung » iiber-
tragen wird.



Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung 145

Relative und absolute Norm

Obschon Cullmann die Berechtigung einer nachapostolischen Uber-
lieferung anerkennt, miB3t er ihr doch nur eine relative, d. h. rein « weg-
weisende » Bedeutung zu. Die einzige absolute, d. h. « endgiiltige » Norm
ist fiir ihn die mit den Aposteln abgeschlossene Uberlieferung 2. Er ver-
steht also den Gegensatz zwischen relativ und absolut im geldufigen,
mehr subjektiven Sinn, nach dem relativ soviel wie « nicht unbedingt
bindend », absolut aber « schlechthin verpflichtend » hei8t. Dadurch ist
seine These anti-katholisch formuliert.

Der Gegensatz zwischen relativ und absolut kann aber auch in einem
tieferen, metaphysischen Sinn verstanden werden. Absolut heit dann
soviel wie « in sich begriindet », relativ soviel wie « auf ein anderes bezogen
sein ». Unter diesem Gesichtspunkt gibt es nur eine absolute Glaubens-
norm : die ungeschaffene Wahrheit selber, die dem Sprechen Gottes zu-
grunde liegt. Relativ, d. h. auf diese hochste Norm bezogen, ist dann
jedes geschopfliche Zeugnis, sowohl das der Propheten, als auch das der
Apostel, als auch das der Kirche %, Dies kénnte man den « theonomischen »
Gesichtspunkt nennen.

Doch wird dadurch nur die erste groBe Abstufung des Norm-Be-
griffes angegeben. Auch nach katholischer Ansicht unterscheidet man
weiter zwischen dem Zeugnis der Apostel und dem Zeugnis der nach-
apostolischen Kirche. Erstens beruht das Zeugnis der Apostel auf einer
besonderen und unmittelbaren inneren Erleuchtung, dem sog. « lumen
propheticum », und erreicht somit ein Verstindnis des gottlichen Wortes,
das qualitativ die ganze nachapostolische Zeit iibersteigt . Das Zeugnis
der Kirche hingegen beruht, insofern es die Kraft einer Norm erreicht,

82 CULLMANN, S. 40-41 : « Es gibt eine apostolische Tradition als Norm, weil
sie auf durch Gott erwihlte Augenzeugen beruht und weil Christus in ihr unmittel-
bar spricht, und es gibt eine nachapostolische Tradition, die eine wertvolle Hilfe
fiir das Verstindnis des gottlichen Wortes darstellt, unter der Bedingung, dall wir
sie nicht als Norm betrachten. »

83 Relatio des Bischofs Vinzenz Gasser auf dem Vatikanischen Konazil,
Mansi 52, 1214 : « Quaeritur in quo sensu infallibilitas pontificis romani sit absoluta.
Respondeo et ingenue fateor : nullo in sensu infallibilitas est absoluta, nam infalli-
bilitas absoluta soli Deo, primae et essentiali veritati competit, qui nullibi et nun-
quam fallere et falli potest. Omnis alia infallibilitas utpote communicata ad certum
finem habet suos limites et suas conditiones, sub quibus adesse censetur. »

54 Suppl. q. 77, a. 2, sed contra 2 : « Apostoli fuerunt magis conscii secretorum

Dei quam alii sequentes: quia, ut dicitur Rom. 8, 23, ipsi ‘primitias spiritus
habuerunt’. »

10



146 Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung

auf dem #HubBeren Beistand des Heiligen Geistes . Das Gemeinsame
besteht aber darin, daB in beiden Fillen eine von Gott her gesicherte
Aussage entsteht. Zweitens sind die Apostel die letzten unmittelbaren
Triger der mit Christus zur Vollendung und zum AbschluBB gek ommenen
Offenbarung. Ihr Zeugnis ist also « end »-giiltig, konstitutiv fiir die ganze
folgende Zeit %¢. Die Definitionen der Kirche hingegen haben eine mehr
menschliche Geschichte, sie gehéren zur « Zwischenzeit » und sind aus
Abwehr und zur Erhaltung der geoffenbarten Lehre entstanden. Doch
sind sie am apostolischen Zeugnis orientiert und stehen im Zeichen einer
von der Zeit der Mitte aus gegebenen VerheiBung 7. Somit sind sie nicht
nur rein direktiv, sondern auch normativ, obwohl normativ im abgelei-
teten Sinn. Drittens ist das Zeugnis der Apostel, insofern es in der Schrift
vorliegt, nicht nur beziiglich des Inhaltes, sondern auch beziiglich des
Ausdruckes Wort Gottes. Die Definitionen hingegen beziehen sich auf
das Wort Gottes, sie vermitteln und schiitzen dessen authentischen Sinn.
Damit mag geniigend klargemacht sein, daB auch ein normatives Zeugnis
der Kirche, wenn es richtig verstanden wird, den sachlichen und heils-
geschichtlichen Vorrang der apostolischen Norm nicht verdringt.
Trotzdem darf der durchaus endzeitliche Charakter des Auftrages
der Kirche nicht iibersehen werden. Ihr Amt, den Glauben zu normieren,
ist ohne Abschlu3 der Offenbarung, ohne Erhéhung des Herrn und ohne
AusgieBung des Heiligen Geistes konkret nicht denkbar. Es geht ja nicht
nur darum, ob das Wort der Apostel auch direkt in unsere Zeit hinein
wirken kann oder nicht, sondern um die dem Zeitalter Christi entspre-
chende « Fiille » der gottlichen Offenbarung. Fiir uns in der Zwischenzeit
ist in dieser Beziehung die Kirche das Erste, da sie nicht nur das Wort,
sondern auch den zu glaubenden Sinn und vor allem das Ganze der gott-
lichen Botschaft iibermittelt. Ob Cullmann diese wichtige, in der katho-
lischen Theologie so grundlegende Unterscheidung zwischen der Prioritiit

5 Relatio des Bischof GassER auf dem Vatikanischen Konzil, Mansi 52, 1213 :
« Infallibilitas pontificis romani non per modum inspirationis vel revelationis, sed
per modum divinae assistentiae ipsi obvenit.» Monitum des Bischofs Konrad MARTIN
auf dem Vatikanischen Konzil, Mansi 52, 1137 : « Nec divinam assistentiam, quae
romanum pontificem in fungendo supremo suo docendi munere ab errore prae-
servat, inspirationi prophetarum vel apostolorum aequiparandam esse. »

8 II-II, q. 174, a. 6 : « In tempore gratiae, super relevatione facta apostolis
de fide unitatis et trinitatis fundatur tota fides Ecclesiae. »

7 Concilium Vaticanum, sessio 1V, Constitutio dogmatica prima de Ecclesia
Christi, c. 4 : « Romani pontifices, prout temporum et rerum conditio suadebat . ..
adhibitis auxiliis, ea tenenda definierunt, quae sacris scripturis et apostolicis tradi-
tionibus consentanea Deo adiutore cognoverant. » (Mansi 52, 1334.)



Apostel-Ant und apostolische Uberlieferung 147

der Kirche in bezug auf unsere Erkenntnis und der Prioritdt des aposto-
lischen Zeugnisses in sich * geniigend beriicksichtigt, bleibt fraglich. Die
akutesten Einwiinde, die er gegen eine normative Vermittlung der Kirche
vorbringt, liegen nicht auf der dianoetischen Ebene, sondern beziehen
sich auf die rein sachlich begriindete Vorrangstellung der aposto-
lischen Zeit.

Was das historische Problem der Kanonbildung betrifft, so wiirden
die von Cullmann aufgeworfenen Fragen die Behandlung in einem eigenen
Artikel erfordern. Mag die gegenwirtige kurze Untersuchung gezeigt
haben, daB auch eine durchaus kritische, streng theologische Ausein-
andersetzung mit Cullmanns Studie nicht nur negative, sondern auch
bedeutsame positive Elemente zu verzeichnen vermag, von denen man
hoffen darf, daB sie in Zukunft nicht unfruchtbar bleiben. Doch bin ich
mir dessen voll bewuBt, dal die groBeren Schwierigkeiten jenseits der
prinzipiellen Ebene, auf dem Gebiet des konkreten Uberlieferungsnach-
weises einzelner Wahrheiten liegen, — hier also nicht zur Sprache ge-
langten. Veniat alter, qui maiora percutiat !

8 C. vON SCHAEZLER : Introductio in s. theologiam dogmaticam ad mentem
D. Thomae Aquinatis, Ratisbonae 1882, 155: « Doctrina Ecclesiae est proxima
regula fidei, quatenus per eam divina veritas, per se sufficienter manifestata in
sacris Litteris ac traditionibus, explicat se ipsam etiam quoad nos. » — Dazu der
Kommentar von THomAs DE vio CajETANUS @ In II-II, q. 1, a. 1.



	Apostel-Amt und apostolische Überlieferung

