
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Nicolai Hartmanns kleinere Schriften

Frida Hartmann gibt in jenem Verlag, der zu Lebzeiten des bedeutenden

Berliner Philosophen dessen wichtigste Werke verlegte, posthum die
gesammelten kleineren Schriften Nikolai Hartmanns (J 1950) heraus l. Die
bisher erschienenen Bände I : « Abhandlungen zur systematischen
Philosophie » und II. : « Abhandlungen zur Philosophiegeschichte » sollen durch
einen 3. Band mit systematischen Arbeiten ergänzt werden. Der Wert dieser
kostbaren Sammlung ist umso höher anzuschlagen, als es sich um Veröffentlichungen

handelt, die im allgemeinen nicht leicht zugänglich sind. Im 1. Band
finden wir außerdem zwei Abhandlungen, die bisher überhaupt noch nicht
gedruckt wurden : « Die Erkenntnis im Lichte der Ontotogie » (S. 122-180,
teilweise veränderter und bedeutend erweiterter Text eines Vortrages in der
Münchener Kantgesellschaft vom 26.4.1949) und « Vom Wesen sittlicher
Forderungen » (S. 279-311 ; verfaßt 1949). Zu bedauern ist, daß der ursprüngliche

bibliographische Ort (Zeitschrift usw.) der früher veröffentlichten
Arbeiten nicht in allen Fällen angegeben wird.

Es ist natürlich nicht möglich, hier auf den ganzen reichen Inhalt dieser
beiden Bände einzugehen. Es sei lediglich vermerkt, daß wir in diesen
insgesamt 21 Abhandlungen (Bd. I : 9, II : 12) aus den Jahren 1933-1949 alle
Gebiete des umfangreichen philosophischen und philosophiegeschichtlichen
Schaffens N. H.s vertreten finden, und daß ferner so ziemlich jeder Beitrag
wertvolle Ergänzungen zu den großen Werken H.s bietet. Der 1. Band
enthält nebst den schon genannten Inedita hauptsächlich Arbeiten zur Ontotogie

: Neue Ontotogie in Deutschland (1946), Ziele und Wege der Kategorial-
analyse (1947), Zeitlichkeit und Substantialität (1938), ferner : Naturphilosophie

und Anthropologie (1944), Sinngebung und Sinnerfüllung (1934), Das
Ethos der Persönlichkeit (1949). Der 2. Band zeigt das besonders markierte
Interesse H.s für die platonisch-aristotelische Philosophie-: Das Problem des

Apriorismus in der platonischen Philosophie (1935), Der megarische und der
aristotelische Möglichkeitsbegriff (1937), Aristoteles und das Problem des
Begriffs (1939), Zur Lehre vom Eidos bei Piaton und Aristoteles (1929), Die
Anfänge des Schichtungsgedankens in der alten Philosophie (1943), Die
Wertdimensionen der Nikomachischen Ethik (1944), Aristoteles und Hegel (1923).
Der neuzeitlichen philosophischen Problematik sind gewidmet die Aufsätze :

Leibniz als Metaphysiker (1946), Diesseits von Idealismus und Realismus
(1924), Hegel und das Problem der Dialektik (1935), Heinrich Maiers Beitrag
zum Problem der Kategorien (1938).

1 Nicolai Hartmann : Kleinere Schriften. Band I-II. — Walter de Gruyter,
Berlin 1955-57. 318, 364 S.



60 Besprechungen

Beide Bände werden eingeleitet durch je eine programmatische Abhandlung.

Sie sind sehr bedeutsam nicht etwa nur für das Verständnis der übrigen
kleineren Schriften, sondern für das ganze philosophische Lebenswerk
Hartmanns. Systematische Selbstdarstellung (I, S. 1-51), zuerst erschienen in« Deutsche

systematische Philosophie nach ihren Gestaltern », hrsg. v. Hermann
Schwarz (1933), ist das philosophische Programm eines zutiefst systemfeindlichen

Geistes. So paradox dies klingen mag, für H. ist jede Systemtendenz
« endgültig gescheitert. Die Zeit der philosophischen Systeme ist vorbei » (I,
2), und trotzdem ist das systematische Denken keineswegs vorbei ; denn das

heutige Denken ist nach H. « Problemdenken » und dieses ist nicht unsystematisch,

denn « es will auch auf Zusammenschau hinaus. Sein Ziel wird ihm
immer als System vorschweben müssen. Es nimmt nur das System nicht
vorweg. » Dieses heutige Denken « weiß, daß es einen durchgehenden Wcltzu-
sammenhang — wieso und woher es das weiß, ist bei H. nicht auffindbar —

gibt » (I, 2), aber man muß nach ihm forschen und suchen. Man darf nicht
nach Art der konstruktiven Systeme ein antizipiertes Weltzusammenhangsschema

zugrunde legen. Man darf nicht von diesem Schema aus Phänomene
sichten und sie abweisen oder annehmen, je nachdem sie eben hineinpassen
oder nicht. Und weil nun nach H. in der Geschichte der Philosophie das
konstruktive Systemdenken und das forschende Problemdenken als zwei große
Linien, meistens engverbunden, miteinander herlaufen, ist es klar, daß die
wissenschaftliche Erfassung dieser Geschichte sich für die eine als für die
primäre, eigentlich allein wertvolle und wissenswerte, historisch wirklich
ausschlaggebende entscheiden muß, nämlich für das Problemdenken ; denn die
Systeme sind überwunden und schließlich vergessen. Sie fallen, stehen bleibt
die Aporie und was auf diesem Wege als bleibendes Erkenntnisgut erarbeitet
worden ist. Deshalb ist es das eigentliche dringende Anliegen der einleitenden

Abhandlung des 2. Bandes Der philosophische Gedanke und seine
Geschichte (S. 1-48 ; erschienen erstmals 1936), eine — nach IL bis jetzt noch
nicht vorhandene — Philosophiegeschichte zu fordern, die nicht Geschichte
der philosophischen Systeme und philosophischen Meinungen oder Dogmen
ist, sondern die Geschichte des philosophischen Gedankens, d. h. jenes
bleibenden Erkenntnisgutes, das « sich hinter dem Vernichtungskampf der Systeme

birgt », das langsam anwächst, stetig fortschreitet, als « ein schmales Band
nüchterner Einsicht » (I, 5)

Daß diese Auffassung der Philosophiegeschichte etwas Bestrickendes an
sich hat, wird niemand bestreiten wollen. Selbst wenn man deren überspitzte
Betonung des rein Problematischen ablehnt und ablehnen muß — denn
schließlich ist echte Philosophie weder heute noch je zuvor ein mehr oder
weniger kompliziertes System von Fragezeichen —, so ist doch der Gedanke
ausgezeichnet, daß Philosophiegeschichte eben ähnlich jeder andern
Wissenschaftsgeschichte in erster Linie die Geschichte der Entwicklung, des allmählichen

Fortschrittes bleibender philosophischer Einsichten sein sollte. Alles
andere, auch die « Systemtrümmer », ist nur wissenswert, wenn es das spärliche

Gold echt philosophischer Erkenntnis zutage fördern hilft. Letzten Endes
scheinen wir also bei der Idee der Geschichte der Philosophie als der
Geschichte der « philosophia perennis » angelangt zu sein. Wofern man nun aber



Besprechungen 61

darunter nicht bloß eine Summe von ewigen Fragen, sondern auch von
entsprechenden Antworten auf diese Fragen versteht, wird man freilich
feststellen müssen, daß Hartmanns eigenes Philosophieren in grundlegenden
Belangen in klarem unüberbrückbarem Widerspruch zu dem steht, was man
gemeinhin — selbstverständlich ohne jede Beschränkung auf bestimmte
Systeme — « philosophia perennis » nennt. Damit dürfte sich aber auch
Hartmanns Forderung des systematischen Problemdenkens und einer Geschichte
des philosophischen Gedankens von selbst erübrigen ; denn das alles läßt
sich doch nicht realisieren ohne allgemein gültige Kriterien, die uns alle,
gleichgültig welcher geistigen Herkunft und Richtung wir sein mögen, das
genannte bleibende Erkenntnisgut auch als solches erkennen lassen, und zwar
jenseits und vor aller Systembildung. Ohne sie wäre es uns nicht einmal
möglich, auch nur die gleichen ewigen Probleme im gleichen Sinne zu
erfassen ; denn schließlich gibt es ja kein Problem ohne ein Minimum positiver
Erkenntnis dessen, was im übrigen fraglich bleibt. Aber welches sind diese
Kriterien, die nicht nur die andern, sondern die auch Hartmann mit den
andern anerkennen würde als echte Einsichten, nicht einfach als willkürliche

Setzungen Unbestritten sei freilich Hartmanns bewußt realistische
Grundtendenz und seine Absicht, wiederum echte Seinsphilosophie zu
betreiben. In diesem Sinne können wir auch seine Formulierung der dreifachen
Aufgabe systematischen Denkens unterschreiben : « Die Philosophie muß auf
allen Gebieten im Ausgang getreue Beschreibung der Phänomene sein. Sie
muß sodann entsprechend dem Stande jeweiliger Forschung die Probleme
herausarbeiten, sofern sie das Unverstandene in den Phänomenen ausmachen,
also die natürlichen Aporien klarstellen. In diesem Stadium ist sie Aporetik.
Erst an dritter Stelle kann sie an die Lösung der Aporien herantreten, d. h.

zur Theorie fortschreiten» (I, 9). Aber mit welchem Recht engt H. diesen
seinen « Realismus » auf das weltimmanente Sein ein Warum, so dürfen
wir doch wohl fragen, ist nach ihm die ganze ontische Wirklichkeit identisch
mit dem « seienden Werden » — wahrhaftig ein bemerkenswerter Rückfall in
präsokratische « Einsicht »! —, das getragen wird von der stofflichen
Grundschicht, sodaß also z. B. Subsistenz überhaupt nur « auf der niedrigsten Stufe
des Realen » (I, 208) zu finden sein soll, nämlich in der trägen, passiv-stofflichen

Dingwelt Auf Grund welcher unbestreitbaren Einsicht in das
Gegebene, in die Realität des geistigen Seins z. B., kann H. behaupten, daß
Geist immer nur gegeben sein soll als « aufruhender Geist », d. h. daß alles
geistige Sein, das wir kennen, und soweit Erfahrung reicht, vom seelischen
Sein und dieses wiederum vom Organischen getragen sei (vgl. Das Problem
des geistigen Seins, Berlin 1933, S. 62), sodaß in der Folge ein persönlicher
Geist nur als Aktzentrum und Aktgefüge möglich wäre

Wenn H. trotzdem Seinsphilosoph sein will, kann er dies nur, weil sein
Seinsbegriff — oder richtiger : sein Pseudo-Seinsbegriff — ein durchaus
positivistischer ist, d. h. weil ihm das Ontische als das allein wirklich Erkennbare
und Rationale dieser Welt nur im Phänomenalen gegeben ist. Was dahinter
liegt, ist das grundsätzlich für uns Unerkennbare, das Irrationale, und das
ist das « Metaphysische », wobei es sich nicht bloß um ein Abweichen vom
klassischen Sprachgebrauch handelt, sondern im eigentlichen und wahren



62 Besprechungen

Sinne um die Negation einer Metaphysik als positiver Erkenntnis des Seins
schlechthin. Auf diese Weise wird natürlich Metaphysik zur reinen
Problemspekulation. « Metaphysik ist von alters her als Kerngebiet der Philosophie
empfunden worden », sagt H. (I, 10). Aber dieser Kern beinhaltet nach ihm
den « unlösbaren Rest » (I, 11) jener Fragen, die « fast auf allen Gebieten die
philosophischen Grund- und Kernfragen » sind (I, 10). Es ist höchst interessant,

Hartmanns nähere Umschreibung dieser Probleme auf allen
philosophischen Gebieten zu verfolgen, und dabei festzustellen, daß es sich durchwegs

um Fragen handelt, die die Substanz unserer Philosophie ausmachen.
Es geht also hier wirklich um die Existenz der Philosophie überhaupt, um
die Frage nämlich, ob sie — in erster Linie als Metaphysik — die Wissenschaft

vom Sein überhaupt ist, vom Sein, das für uns zwar unmittelbar nur
im Erfahrbaren gegeben, aber doch hinter aller Phänomenalität zu suchen
ist. Wenn der « Kern aller philosophischen Einsicht » jenseits aller Einsicht
und Rationalität liegt, dann wird doch wahrlich die Philosophie sich selber
zur großen Aporie Selbstverständlich finden wir in diesem « unlösbaren
Problemrest » Hartmanns eine tiefe Wahrheit mitausgesprochen : das Sein ist
für jeden endlichen Verstand nie ausschöpfbar, weder als individuelles noch
als allgemeines. Es gibt einen Rest, der im Geheimnis liegt, das hat man
längst vor Hartmann gewußt und erkannt. Aber dieser Rest liegt nicht zur
Gänze in undurchdringlichem Dunkel. Er hat seinen Zusammenhang mit dem
von uns direkt Erkannten, und in dem Maße als dieser höchst reale Zusammenhang

besteht, gibt es eben auch eine wenigstens proportionale (analoge)
Erkenntnis. Merkwürdig, daß auch H. von diesem « Zusammenhang » spricht,
aber er meint, damit würden wir gerade nur bis zur Grenze des Erkennbaren
geführt, indem dort das « Unerkennbare » gerade noch konstatiert werde,
mehr aber nicht (I, 47). Es dürfte wohl überflüssig sein, angesichts dieser
Auffassung noch die Frage aufzuwerfen, ob für H. die Erkenntnis einer
welttranszendenten Gottheit überhaupt in Frage kommen kann. Seine gleichsam
hermetisch im Weltsein eingeschlossene Philosophie hat diese Welt endgültig
« entzaubert » und « entgöttert ».

Kehren wir zurück zum Ausgangspunkt dieser übrigens glänzend
geschriebenen und immer sehr anregenden Abhandlungen. H. fordert statt
aller Systemkonstruktion das philosophische Problemdenken. Hat er nun
selber diese Forderung erfüllt, ja konnte er sie überhaupt erfüllen Beides
dürfte nicht der Fall sein. Auch H. beweist aufs neue, daß Philosophie
systematisch ist und sein muß, nicht nur als Problemsystematik, sondern als
wahre Zusammenschau, als Erkenntnis der vielfältigen Wirklichkeit aus
wenigen Grundprinzipien und das ist eben systematisches Wissen. Dieses aber
ist nichts anderes als das, was die Antike und das ganze Mittelalter schon
als Ordnungserkenntnis verstanden und ausgedrückt haben. In diesem Sinne
ist natürlich Philosophie als Wissenschaft der Seinswirklichkeit überhaupt
die systematische Wissenschaft schlechthin, die die Mannigfaltigkeit unserer
letzten Erkenntnis zu ordnen hat, nicht um auf irgendwelche Weise zu einem
System zu gelangen, sondern um damit entsprechend den Möglichkeiten
unseres gewiß sehr begrenzten Geistes die Seinsordnung selber in sich zu
reproduzieren, sie zu verstehen. Niemand wird freilich bestreiten können und



Besprechungen 63

wollen, daß ein solches System « konstruiert » sein kann, so oft nämlich und
in dem Maße als seine Einheitsprinzipien eben nicht dem tatsächlich
Gegebenen entstammen, sondern in das Gegebene hineingetragen werden. Doch
präjudiziert diese in der menschlichen Irrtumsfähigkeit begründete Möglichkeit

unzulänglicher Systembildung nicht im geringsten den höchst systematischen

Charakter der Philosophie. Und deshalb zeigt eben nolens volens auch
PI. auf Schritt und Tritt, daß er mit bloßen Problemen nicht auskommen
kann. Auch er stellt Theorien auf als Lösungen der « natürlich gewachsenen »

Aporien. Ob sie wirklich nicht konstruiert, ob sie also der Wirklichkeit
abgelauscht sind, ist eine andere Frage. Doch ist es nicht allzuschwer,
einzusehen, mit welchen sehr « systematischen » Voraussetzungen H. arbeitet und
wie er seinem ganzen Philosophieren mit Hilfe seines höchst positivistisch
verstandenen Seinsbegriffes — trotz aller Systemangst — eine unverkennbare

Einheitlichkeit und Systematik verleiht. Und könnte es denn überhaupt
anders sein Hängt nicht jede philosophische Teilerkenntnis so gut wie die
philosophische Synthese letzten Endes vom Begriff des Seins und des Seienden

ab Dann gilt aber auch je nachdem der aristotelische Satz, mit dem
Thomas von Aquin seine Abhandlung « De ente et essentia » beginnen läßt :

« Parvus error in principio magnus est in fine »

Hartmann schreibt gegen Ende seiner « systematischen Selbstdarstellung

» (I, 49 f.) : « Unsere Zeit steht vor den Toren einer neuen Metaphysik..'.
Auch diese Metaphysik bedarf als Grundlage einer Ontologie...» Aber für
den Aufbau derselben könne jedenfalls niemals « die traditionelle Ontologie
des Mittelalters maßgebend sein », denn diese habe « das Reale durchweg
unter die Formen der Wesenheit (essentia) » gestellt und habe « die letzteren
deswegen im Sinne substantieller Formen » verstanden. Aber gerade das habe
sich « als fraglich erwiesen, als spekulative Voraussetzung ». An dieser Stelle
darf wohl von einer Widerlegung dieser irreführenden Vereinfachung
historischer Tatsachen abgesehen werden. Es mag genügen, darauf hinzuweisen,
daß es auch heute noch eine sehr lebendige Tradition mittelalterlicher Ontologie

gibt, nämlich die aristotelische, die weder identisch ist mit der
mittelalterlichen Ontologie überhaupt, noch sich auch auf Hartmanns Schema
einer sog. « Wesensontologie » reduzieren läßt. Schade, daß H. sich niemals,
wie es scheint, ernsthaft mit dieser Form ontologischer Problemstellung
befaßte Aber auf jeden Fall hat auch er uns aufs neue vordemonstriert, daß
sich ohne Seinsanalogie das grundlegendste aller philosophischen Probleme,
das des Seins, nicht lösen läßt. Die Metaphysik der Seinsanalogie ist der
mittlere Weg zwischen den beiden heute wieder aktuellen Extremen, nämlich
der von H. zu recht bekämpften platonisierenden Wesensontologie und der
von ihm selber wieder in moderner Form aufgegriffenen positivistischen
Auflösung des Seins. Trotzdem verspricht eine besinnliche Lektüre dieser «

kleineren Schriften », wie überhaupt des ganzen Lebenswerkes des bedeutenden
Berliner Philosophen reichsten Gewinn, denn es gibt wohl keinen
zeitgenössischen Philosophen, der außerhalb des scholastischen Raumes in diesem
Ausmaße, mit diesem wissenschaftlichen Ernst, mit dieser Gründlichkeit,
endlich wiederum einmal echte Seinsphilosophie betreibt.

P. Wyser OP



64 Besprechungen

Psychologie

1. Siegmund, Georg : Tier und Mensch. — Parzeller, Fulda 1949. 45 S.

2. — Tiersprache und Menschensprache. — SZ 156 (1955) 6-17.
3. — Die Voraussetzungen menschlicher Bildung. — Sch 30 (1955) 73-93.
4. — Die Natur des Menschen. Das Bild vom menschlichen Wesen als

Grundlage seiner Heilbehandlung. — Echter-Verlag, Würzburg 1955. 167 S.

5. — Der kranke Mensch. Medizinische Anthropologie. — Fuldaer
Verlagsanstalt, Fulda 1951. 303 S.

6. — Der Traum. — Parzeller, Fulda 1949. 120 S.

1. Auf eine ausgedehnte Kenntnis des Tatsachenmaterials sich stützend
bietet der Verfasser von «Tier und Mensch» einen klaren Uberblick über
den gegenwärtigen Stand der Frage nach dem Verhältnis von Tier und
Mensch. Auf dreifache Weise wird der Versuch gemacht, den Wesensunterschied

zwischen Tier und Mensch zu einem gradmäßigen zu vermindern :

auf dem Wege über eine bestimmte Auslegung der bekannten Affenversuche,
die W. Köhler auf Teneriffa durchführte, auf dem Wege über die moderne
Instinkt- und Trieblehre und auf dem Wege über jene Richtung der
Umweltslehre, die meint, der « Geist » des Menschen sei nichts mehr als ein
biologisches Ersatzorgan. Diesen Versuchen haftet durchweg der Mangel
an, daß sie aus Ähnlichkeiten in einem kleinen Bereich auf die
Wesensgleichheit im Ganzen schließen. Dem gegenüber betont S., daß es zur Klärung
der gestellten Frage nötig ist, zunächst Bilder des Gesamtverhaltens zu
zeichnen, um dann erst aus der Eigenart des Ganzen die Eigenart des Teils
verstehen zu können. So macht sich denn der Autor daran, eine Reihe von
Bildern des Gesamtverhaltens zu entwerfen, welche die Eigenart von Tier
und Mensch sichtbar machen. Das erste Bild ist das der tierischen und
menschlichen « Affenliebe ». Tier-Mutter und Menschen-Mutter unterscheiden

sich hinsichtlich ihrer « Affenliebe » dadurch, daß die Tier-Mutter nie

zur Einsicht gelangt, ihre Liebe sei töricht, während die Menschen-Mutter
wohl zu dieser Einsicht gebracht werden kann. Der von Kellog unternommene

Versuch einer Koedukation eines Schimpansenkindes und seines

eigenen Kindes macht den wesentlichen Unterschied im Gesamtverhalten
besonders deutlich. Das Schimpansenkind überragt zunächst durch seine
« Intelligenzleistungen » das Menschenkind. Dann aber kommt es zu einem
Stillstand, den das Schimpansenkind nicht mehr zu überwinden vermag.
Es ist mit 1 y2 Jahren fertig, während das Menschenkind jetzt erst sich
zum vollen Menschen entwickelt. Es ist in seinen Entwicklungsmöglichkeiten

unbegrenzt ; in ihm ruhen die Potenzen, die sich so entfalten können,
um eine neue Stufe des Selbstbesitzes zu erreichen, die dem Schimpansenkind

versperrt bleibt. Ein neues Bild, das den Wesensunterschied im
Gesamtverhalten von Tier und Mensch zeigt, tritt uns dort entgegen, wo durch
tragische Umstände beim Menschen die Funktionen der höheren Sinne in
den ersten Lebensjahren oder sogar von Geburt an fehlten. Der von Louis
Arnold im Jahre 1900 berichtete Fall des von Geburt an taubstummen
Kindes Marie widerlegt die Grundthese des Sensualismus, daß das Besondere



Besprechungen 65

des menschlichen Seelenlebens lediglich in einer Komplexion der
Sinnestätigkeiten besteht, sodaß Menschen ohne höhere Sinne niemals zu menschlichen

Begriffen kommen können. Der Fall des Kindes Marie zeigt, daß es

im Menschen ein von den Sinnen relativ unabhängiges geistiges Prinzip gibt,
wodurch es zur Bildung von echten menschlichen Begriffen kommt, während
einem Affen solch ein Prinzip abgeht und alle Bemühungen, ihn auf eine
höhere Stufe der Bildung zu führen, fehlschlagen.

Eingehend setzt sich dann der Verfasser mit den « Intelligenzleistungen »

auseinander, die sich bei den Affen feststellen lassen, mit denen W. Köhler
experimentierte. Zunächst erschüttert er an Hand der Beobachtungen eines
Bierens de Haan, Bastian Schmid und Dembowski die Auffassung, daß diese
Leistungen der Schimpansen etwas Besonderes im Tierreich darstellen. Auch
andere Tiere, selbst Amöben, zeigen erstaunliche « Intelligenzleistungen ».

Der Schimpanse nimmt somit keine Sonderstellung ein. Die Beobachtungen
von Oskar Heinroth sind in der Lage, Licht zu bringen in den Unterschied
zwischen tierischer und menschlicher Intelligenz bzw. Klugheit. Die « Klugheit

» des Tieres ist eine solche der « Natur », von welcher das Tier verwaltet
wird, dem Menschen dagegen ist persönliche Einsicht möglich. Nicht die
Größe der Intelligenz macht das eigentümlich Menschliche aus, sondern der
urpersönliche Besitz, der dem Tier abgeht. Allen Argumenten, die mit
W. Köhler den Wesensunterschied zwischen Tier und Mensch leugnen, liegt
eine stillschweigende Voraussetzung zu Grunde, die irrig ist : es ist die
Annahme, daß es nur eine Form der Erkenntnis gibt. Dem gegenüber ist wieder
auf die Unterscheidung zwischen sinnenhafter und intellektiver Erkenntnis
hinzuweisen. Den Tieren kommt — so sagt schon Thomas von Aquino
(S. Th. 1 q. 78 a. 2) — wohl ein Erkennen zu, kraft dessen sie handelnde
Subjekte und nicht nur Automaten sind ; es kommt ihnen sogar eine Art
sinnlichen Urteilens zu, das seinen Sitz in der vis aestimativa hat. Doch
ist davon das intellektive Erkennen, das dem Menschen eigentümlich ist,
gut zu unterscheiden. Das Tier zeigt ein intelligentes Verhalten ; es hat
aber kein Selbstbewußtsein seines intelligenten Verhaltens. Das Tier gewinnt
An-sichten von seinen Gegenständen, der Mensch gewinnt Einsichten in
seine Gegenstände. Der Mensch gelangt zu einer ganz neuen Art des Besitzes
dessen, was ihm als Gegenstand gegeben ist. In dem einmal zufällig
Geschauten erfaßt der Mensch etwas, das ein für alle Male gilt ; er erkennt
Wesensverhalte. Unter dem Druck eines biologischen Bedürfnisses kommt
das Tier dazu, Stöcke zusammenzusetzen, um damit eine Frucht
herbeizuholen. Stöcke und Frucht müssen zugleich in seinem Gesichtsfeld
auftreten, damit es zum zweckbestimmten Zusammensetzen der Stöcke kommt.
Schwindet die Frucht aus dem Gesichtsfeld, interessieren die Stöcke nicht
mehr. Es ist dem Tier nicht gegeben, sich vom vitalen Begehren zu lösen
und völlig bedürfnisfrei einen Sachverhalt um seiner selbst willen zu erkennen.
Der Mensch aber kann sich distanzieren, er kann versachlichen, er kann die
neuen Eindrücke in das Gesamt seiner bisherigen seelischen Erfahrungen
einordnen, wie es die bekannten Bauprobenexperimente ~

zeigen.
2. Der Sache nach greift der Aufsatz über die Tier- und Menschensprache

das Thema des Verhältnisses von Tier und Mensch wieder auf, nur



66 Besprechungen

hier soweit von der Sprache Licht auf ihr gegenseitiges Verhältnis fällt.
Die Vertreter des Evolutionismus lassen die Begründung eines
Wesensunterschiedes auf Grund der Sprache fallen, da die Menschensprache gegenüber

der Tiersprache wesentlich nichts Neues darstelle. Gegenüber dieser
Position des Evolutionismus gibt der Verfasser nun einen Durchblick durch
die Ergebnisse der modernen Tierpsychologie, durch die man wieder sehen

gelernt hat, daß die Tiere einerseits wirklich seelische Subjekte und nicht
nur Automaten im Sinne eines Descartes oder Pawlow sind und daß sie

anderseits im Besitz einer « Sprache » sind, die sich allerdings wesentlich
von dem unterscheidet, was menschliche Sprache ist. Die Tierpsychologie
erschüttert die Grundthese des Evolutionismus, nach welcher die im
Klassifikationsschema obenanstehenden Tiere in ihrer Sprachbegabung dem
Menschen am nächsten stehen müßten, tatsächlich aber nicht so gestellt sind,
wohingegen sich auf bedeutend niederen Stufen, z. B. bei den Bienen, ein

genau entwickeltes System von Verständigungszeichen findet. Der Höhe
der Entwicklung entspricht nicht die Höhe der Sprachbegabung, und die
Höhe der Psyche entscheidet nicht über den Besitz der Sprache. Die Arbeiten
von Konrad Lorenz sind besonders geeignet, diesen Tatbestand zu erkennen
und zugleich den Wesensunterschied zwischen Tier-« spräche » und Menschensprache

aufzuhellen. So erstaunlich die inzwischen bekannt gewordenen
Einzelheiten über tierische Kommunikationsmöglichkeiten sind, lassen sich
doch deutlich folgende Unterschiede zwischen tierischen « Kommunikationsmitteln

» (Portmann) und Menschensprache feststellen : Das Tier verfügt
nur über einen Kodex angeborener und artgebundener Ausdruckslaute und
Ausdrucksbewegungen. Es wirkt zwar tatsächlich auf andere Tiere durch
seine Kommunikationsmittel ein, doch ist es nicht ein bewußtes Einwirken.
Dem gegenüber stellt die Menschensprache ein selbst erfundenes
Kommunikationsmittel dar, das sich frei gewählter Zeichen bedient, deren Verwendung

von der Einsicht in Sinnzusammenhänge gesteuert ist und die je nach
der Lage zu immer neuen sinnerfüllten Verbindungen zusammengesetzt
werden.

3. Es sind zwei Anliegen, denen sich S. in seiner Abhandlung über
« Die Voraussetzungen menschlicher Bildung » widmet. Einmal geht es ihm
darum, den rechten Weg zu finden, auf dem sich die menschliche Natur
bestimmen läßt. Zum andern handelt es sich darum, festzustellen, in welchem
Sinne menschliche Bildung möglich sei.

Unter der menschlichen Natur versteht der Verfasser hier die « Ur-
beschaflenheit » des Menschen, wie sie in der befruchteten Eizelle vorliegt.
Wie sie aussieht, wäre dann eindeutig bestimmt, wenn das abgezogen werden
kann, was auf Rechnung der Entwicklung geht, die der Mensch durchläuft,
und wenn dafür wiederum entschieden ist, wie diese Entwicklung überhaupt
aufzufassen ist : im Sinne des Evolutionismus oder im Sinne der Vertreter
einer Epigenese. Hat der Evolutionismus älterer oder neuerer Gestalt Recht,
dann besteht die Entwicklung nur in der Ausformung der in der Erbmasse
schon fertig gegebenen Determinanten. Die Erbmasse ist dann zu vergleichen
mit einem Mosaik von Determinanten und die Entwicklung Mosailcärbeit
(W. Roux). Während die Vertreter der evolutionistischen Auffassung den



Besprechungen 67

Ton auf das Gleichbleiben des Mannigfaltigen legen, fassen die Vertreter
einer Epigenese die Entwicklung als ein echtes Neuwerden auf. Die ältere
Form der Theorie, nach der im Keim ein völlig unorganisierter Stoff vorliegt,
ist heute aufgegeben. Die neueren Vertreter geben ein bestimmtes Anlage-
gefüge zu, das den Rahmen abgibt, innerhalb dessen sich echte Neubildungen
zeigen. Kennzeichnend für diese Richtung ist die Auffassung, daß die
Entwicklung in einer Selbstfestlegung des Organismus besteht, der dabei von
einem von Anfang an wirkenden Formprinzip oder ihm innewohnenden Bauplan

geleitet wird, in welchem das Ganze schon vorgegeben ist. In ordine
intentionis ist das Ganze schon eher da als die Teile. Auf den Menschen
angewendet heißt das : in der befruchteten menschlichen Eizelle ist schon
der ganze Mensch gegeben. Die Drei-Stufen-Theorie von Karl Bühler, nach
welcher die menschliche Frühentwicklung eine Rekapitulation der psychischen

Stufen des Tieres darstellt, läßt sich nicht mehr aufrechterhalten ;

denn was wie Gleichheit auf verschiedenen Stufen oder in verschiedenen
Bereichen aussieht, z. B. im Bereich des Instinkts, erweist sich nur als ein
Analogon zum andern und bedeutet in der Gesamtentwicklung etwas anderes
bei Tier und Mensch.

Hinter der Entwicklung des Menschen steht von Anfang an als
Formprinzip die Geistseele des Menschen, die sich aber nicht ohne Mitwirkung
eines außerhalb des Menschen liegenden Faktors auswirkt (inadaequate
Selbstbewegung der Seele). Dieser Faktor ist der soziale Kontakt, den das
Menschenkind findet oder nicht findet. Schon für das Kind im Mutterschoß
hat der soziale Kontakt seine Bedeutung. Volkstümliche Redensarten über
den Einfluß äußerer Ereignisse gewinnen so wieder an Bedeutung. Der
soziale Kontakt entscheidet in gewissem Umfang, welche von bestimmten
Entwicklungsmöglichkeiten verwirklicht werden oder nicht. Hier wird die
Bedeutung der Erziehung und ihrer Möglichkeiten sichtbar, wodurch aus
der Urbeschaffenheit oder ersten Natur eine zweite Natur wird, die unter
Umständen nicht mehr umgestaltet werden kann.

4. « Die Natur des Menschen » ist eine Sammlung schon früher
veröffentlichter Aufsätze des Verfassers, die in die Diskussion über die Auffassung

vom Menschen eingreifen, zu welcher sich die Medizin von heute
genötigt sieht. So kommt es, daß der Verfasser weitgehend an Tatsachen
anknüpft, die dem Mediziner bekannt sind.

Der Positivismus, der meinte, mit seiner Methode den ganzen Menschen
in den Griff zu bekommen, hat sein Ziel nicht erreicht. Das Buch von Alexis
Carrel « Der Mensch, das unbekannte Wesen » legt für den Mißerfolg
beredtes Zeugnis ab. Alle Bemühungen des Positivismus zeitigten wohl ein
Ergebnis, nämlich die Erkenntnis, daß der Mensch nicht mehr in Ordnung
ist. In dieser Erkenntnis ist das Eingeständnis eingeschlossen, daß es eine
« Norm » und eine « Ordnung » für den Menschen gibt. Der Positivismus
stößt so auf ein « a priori » im Menschen. Es gilt nun, von einer positivistischen
Wissensanhäufung über den Menschen zu seinem Wesen vorzudringen. Viele
der dabei angebotenen Menschenbilder werden dem Menschen aber nicht
gerecht. Die einen fehlen dadurch, daß sie wohl das Verschiedenartige, das
im Menschen zusammentritt, sehen, es aber — zum Teil unter dem Einfluß



68 Besprechungen

cartesianischer Vorstellungen — in seiner Sonderstellung so sehr betonen,
daß die Einheit des Menschen darüber verloren geht. Andere fehlen dadurch,
daß sie das Verschiedenartige nur als Aspekte eines unbekannten Dritten
auffassen, das sich bald als Seelisches, bald als Körperliches zeigt. Hier
erliegt man der Gefahr, die Phänomene nicht ernst zu nehmen. Physisches
und Psychisches liegen auf verschiedenen Ebenen und sind nicht nur
Aspekte ein und desselben, wie es wohl für die Krümmungseigenschaften
einer Linie zutrifft, da sie Eigenschaften des Raumes sind. Physis und
Psyche sind aber nicht nur durch den Standpunkt des Beobachters
verschieden, sondern an sich verschieden. Aus dem Dilemma : entweder Auf-
rechterhaltung des Verschiedenartigen, dann aber Preisgabe der Einheit,
oder Aufrechterhalten der Einheit (Einerleiheit), dann aber Preisgabe der
Verschiedenartigkeit, bietet die Lehre des Aristoteles von der Seele als
« forma corporis » einen Ausweg. Verschiedenartigkeit und Ganzheit, ein
« unum per se » aus Teilsubstanzen, die sich wie Potenz und Akt verhalten,
bedeutet diese Lösung. Der Leib ist nicht etwas von der Seele vollständig
Verschiedenes, sondern von der Seele geformter Stoff (materia prima).

Die von der Seele beherrschte leib-seelische Wirkeinheit hat Hippokrates
im Auge, wenn er von der « Natur » des Menschen redet. Sie ist die Quelle
aller zielgerichteten Steuerungsvorgänge und Heilbestrebungen. Sie ist die
« Urheilerin » der Krankheiten. Die Rolle des Arztes besteht darin, Diener
dieser Natur zu sein. Diese Dienststellung ist nicht überflüssig. Dadurch
scheint der Begriff einer menschlichen Natur allerdings wieder fragwürdig
geworden zu sein. Doch ist kein Grund zu einer solchen Skepsis gegeben,
wohl aber große Behutsamkeit geboten, wenn es sich darum handelt, den
Inhalt dieser Natur und die Art der Naturstrebungen zu bestimmen.
Insbesondere ist eine Gleichsetzung mit dem zu vermeiden, was als « Konstitution

» aufgefaßt wird. Zu einer Konstitution im Sinne des nur Ererbten
kommt man praktisch nicht ; denn es läßt sich nicht sauber zwischen
Ererbtem und Erworbenem scheiden.

Die Naturstrebungen sind nicht eindeutig festgelegt. Sie sind vielmehr
gestaltbar. Dem Menschen als Person fällt ihnen gegenüber die Aufgabe zu,
durch seine Selbstführung den Strebungen ihre endgültige Ausrichtung und
Festigung zu geben. Je nach dem, wie diese Selbstführung (und
Fremdführung) ausfällt, wird die «zweite Natur». Die Plastizität der
Naturstrebungen hat J. Kneipp geahnt und ausgesprochen in seinem Wort : « Man
kann die Natur an alles gewöhnen und auch so gewöhnen, daß sie gierig
nach dem verlangt, was sie umbringt. » Auf die Beurteilung der menschlichen

Süchte fällt von hier aus ein neues Licht. Nicht alles ist hierbei
schicksalhafte Überwältigung, sondern selbstverschuldet erworbene zweite Natur,
von der es jedoch durch entsprechende Behandlung und persönliche
Mitwirkung eine Befreiung gibt. « Der Mensch ist ein Wesen der Zucht » (Carrel,
Gehlen).

Den Anteil der letzten Ausgestaltung des Menschen durch Selbstführung
herauszustellen, ist ein Anliegen, auf das der Verfasser immer wieder
zurückkommt. Die Triebe sind Mächte, doch keine Ubermächte ; der Mensch als
Person spricht ihnen gegenüber das letzte Wort. Das gilt auch dem Ge-



Besprechungen 69

schlechtstrieb gegenüber, was alle die vergessen, die in der Onanie und im
hemmungslosen Geschlechtsverkehr keine Unordnung sehen. Stufenweise
erfolgt diese Beherrschung des Trieblebens, das Reifen des Menschen. Reifen
bedeutet, daß der Mensch die vorpersönlichen Kräfte der Natur seiner
Person unterwirft. In der Reifezeit kann es allerdings zu verschiedenen
Fehlentwicklungen kommen, zu infantilen Retardierungen, zur Hysterie,
kurz zu den verschiedenen Formen der Neurose. Ebenso ist dann der
Einbruch bestimmter Organkrankheiten möglich, z. B. der Lungentuberkulose.
Reifezeit ist Krisenzeit.

5. Das Buch « Der kranke Mensch », das älteren Ursprungs ist als das
soeben besprochene, enthält eine Sammlung von Vorträgen und Aufsätzen,
die wiederum zur Klärung der Probleme beitragen sollen, vor welche sich
die heutige Medizin gestellt sieht. Auf jeder Seite der Arbeit tritt hervor,
wie gut sich der Verfasser in die Probleme der heutigen Medizin eingearbeitet
hat und so befähigt ist, aus genauer Kenntnis der Tatsachen die Frage
nach dem Wesen des Menschen, insbesondere nach dem Sinn des kranken
Menschen, der Krankheit, des Schmerzes, des Genesens und Sterbens zu
beantworten.

Die Erkenntnis setzt sich in der heutigen Medizin immer mehr durch,
daß der Arzt, wenn er seinem Beruf gerecht werden will, sich mit dem ganzen
Menschen befassen muß. So ist es zu einer neuen Richtung innerhalb der
Medizin gekommen, die sich als « Ganzheitsmedizin » oder « allgemeine
Medizin » bezeichnet. Ihr ist es aufgegeben, zu fragen, was der ganze Mensch
ist. Sie nähert sich in ihrer Antwort dem Bilde vom Menschen, das ihn als
eine Ganzheit aus Geistseele und Leib im Sinne des Aristoteles zeichnet.
Mit den einseitigen Bildern vom Menschen, wie sie vom Idealismus und
Biologismus entworfen wurden, ist der wirkliche Mensch nicht getroffen.
Wer einseitig die Selbstherrlichkeit des Geistes betont, übersieht die
Abhängigkeit von der Vitalschicht. Von ihr hängt nicht nur der Antrieb zu
geistigen Tätigkeiten, sondern das eigentlich menschliche « In Ordnung
sein » ab. Alle spezifisch menschlichen Betätigungen, selbst die religiösen,
hängen in ihrem « in Ordnung sein » von dem « in Ordnung sein » der
naturhaften (vitalen) Voraussetzungen ab, ohne freilich darin aufzugehen.
Umgekehrt müssen auch jene Menschenbilder korrigiert werden, welche die
Geistseele im Leibe verkennen. Der Mensch ist eine harmonische Einheit
von Geistseele und Leib, in welchem die Geistseele bis in die letzten
Bausteine hinein wirkt.

Aus dieser Sicht des Menschen ergibt sich nun das rechte Verständnis
für das Phänomen der Krankheit und ihrer Ursachen. Sie ist « Ent-ordnung »,

die im Leiblichen oder im Seelischen ansetzen kann. Weil der Leib schon
beseeltes Gebilde ist, weil er nicht aufgeht in einem Geschiebe physikalischer
und chemischer Prozesse, ist es nicht verwunderlich, daß er über physikalische

und chemische Gesetzmäßigkeiten erhaben ist und den einseitigen
Methoden der Chemo- und Kausaltherapie immer noch ein « Schnippchen
zu schlagen » versteht. Die Auswirkung bestimmter Spezifika gegen
bestimmte Krankheiten ist ohne selbständige Mitwirkung des Organismus gar
nicht möglich. Die Therapie mit den sogenannten Spezifika trifft in vielen



70 Besprechungen

Fällen gar nicht den ersten schädigenden Reiz, sondern nachträgliche
Schädigungen, die mit dem ersten Reiz nicht mehr spezifisch zusammenhängen
(Speransky). Überhaupt wird im Lichte der Erkenntnisse über das Wesen
der Krankheit sichtbar, daß der Allopathie nur ein relativer Wert zukommt
und die Homöopathie ihr gutes Recht hat.

Die Krankheit oder « Entordnung » kündet sich an im Schmerz. Er ist
Signal dafür, daß der Organismus bedroht ist. Ihm gegenüber kann der
Mensch die Haltung des Hypochonders einnehmen, der nur gebannt auf
seine Krankheit starrt, oder er kann ihn leichtsinnig übersehen oder er kann
an ihm reifen. Der Schmerz kann «Werde » schmerz sein, der das Personale
des Menschen auf den Plan ruft, der z. B. im Falle der Geburtsschmerzen
es zur tiefverwurzelten Liebe der Mutter zum Kinde kommen läßt. Es ist
nicht gut, daß die Ärzte heute so schnell dabei sind, dem Menschen alle
Schmerzen zu ersparen. Den Zerstörungsschmerz, der im Falle des Krebses
z. B. ungeheuer werden kann, dürfen sie lindern. Den Werdeschmerz aber
sollten sie nicht lindern (v. Weizsäcker). Dem größten Werdeschmerz bei
der Trennung von Leib und Seele im Sterben sollte man nicht durch
konventionelle Lügen die Möglichkeit nehmen, den Menschen zu einer letzten
großen Tat kommen zu lassen, sein Leben gehorsam in die Hände seines

Schöpfers zurückzugeben.
6. Der Umfang der Literatur, die über den Traum erschienen ist,

ist beträchtlich. Die Ansichten, die darin vertreten werden, gehen weit
auseinander. Ja, sie stehen in einem anscheinend unversönlichen Gegensatz,
wenn es um die Wertung des Traumes geht. Für die einen sind Träume
nur Schäume ; für andere sind sie Vollzug eines Erkennens, das vollkommener
am Wirklichen teilnehmen läßt, als es dem rationalen Erkennen möglich
ist, und unter Umständen sogar an Wirklichkeiten Anteil gewährt, die dem
hellen Bewußtsein völlig verschlossen sind.

Angesichts dieser unerfreulichen Lage versucht nun der Verfasser an
Hand eines ausgedehnten und kritisch gesichteten Tatsachenmaterials zu
gesicherten Aussagen über den Traum zu kommen. Auszugehen wäre von
eigenen Träumen, bei denen am ehesten festgestellt werden kann, wieviel
im Traum Rekapitulation oder Vermengung von Ereignissen des Tages ist.
Es ist ein Irrweg, von vornherein in jeden Traum bestimmte Theorien zwecks
seiner Deutung hineinzutragen. Zur Sicherung einer genügend breiten
Erfahrungsgrundlage sind zu den eigenen auch noch fremde Träume
hinzuzunehmen.

Über das Wesen des Traumes läßt sich sagen ; die maßgebenden
Faktoren, die das Bildergewebe des Traumes bestimmen, liegen im Träumenden
selbst. Sinnesreize werden zwar noch vom Schlafenden aufgenommen, denn
der Schlaf bedeutet keine völlige Bewußtseinsblockade ; doch erfahren die
Reize eine Verarbeitung, bei welcher weitgehend die Affektlage des
Träumenden entscheidet. Diese Affekte sind im emotionalen Gedächtnis gespeichert

und suchen nun nach ihrer Entspannung. Das Emotionale leitet dabei
die Vorstellungen. Ein unerledigter Affekt kommt im Traum zur
Entspannung, z. B. ein Konflikt, den man sich im hellen Bewußtsein nicht
eingestehen will, kann so zur Lösung geführt werden. Für die Deutung eines



Besprechungen 71

Traumes ist es unerläßlich, solche nicht erledigten Konflikte in Rechnung
zu setzen.

So wirr die Bilder aufeinander zu folgen scheinen, sind sie doch von
einer « Traumlogik » beherrscht. So läßt sich sagen, daß im Traum eine
Instanz am Werke ist, die klarer sieht und unbestechlicher ist als das
Wachbewußtsein. Der Traum ist eingebettet in die Zielstrebigkeit des ganzen
seelischen Geschehens. Weil der träumende Mensch ehrlicher mit sich selber
ist als der wache, kann der Traum zur Erkenntnis führen, was der Betreffende

wirklich ist, will und fürchtet, und bei richtiger Deutung der
Entfaltung und Klärung der Persönlichkeit dienen.

Eine besondere Gruppe unter den Träumen bilden die « Wahrträume ».

Weitgehend lassen sie sich natürlich erklären. Körperliche Verfassungen,
z. B. beginnende Erkrankungen, die dem Wachbewußtsein nicht sichtbar
sind, werden im Traum « gesehen » und vergrößert. Die Konsequenz des

gegebenen kranken Zustandes wird im Traum schon gesehen ; so ist es

nichts Verwunderliches mehr, wenn dann die Erkrankung tatsächlich
eintritt. Andere Wahrträume lassen sich so deuten, daß jemand im wachen
Zustand unter dem Einfluß von im Traum erhaltenen Impulsen handelt.
Endlich zwingen wieder andere Wahrträume zur Annahme einer Instanz,
die man als « Ursinnessphäre » bezeichnen kann, aus welcher zielstrebige
Handlungen hervorgehen, wie sie im Wachzustand nicht vollbracht werden
können. Das Phänomen der Telepathie und des Hellsehens nötigen zur
Annahme einer solchen Ursinnessphäre. E. Grunert CSsR

Strasser, S. : Das Gemüt. Grundgedanken zu einer phänomenologischen
Philosophie und Theorie des menschlichen Gefühlslebens. — Het Spectrum,
Utrecht, Antwerpen ; Herder, Ereiburg 1956. xix-291 S.

Das Gemüt wird im umfassenden Sinn als Instanz bestimmt, in der die
wechselseitige Durchdringung elementarer « Stimmungen » und geistiger Vollzüge

geschieht (110, 122 f.). Danach ist ihm eine « obere und untere » Grenze

gezogen : es wird als seelische « Schicht » im ganzheitlichen Gefüge der Person
zwischen Bios und Logos verstanden. Was in ihm erscheint, ist unendlich
vielfältig. — Das so verstandene Gemüthafte ist heute weitgehend
Untersuchungsobjekt der positiven Wissenschaften geworden. Ohne im einzelnen
den Wert ihrer Forschungen zu leugnen, haben sie im ganzen eine ungemein
verwirrende Lage heraufbeschwört. S. will diesem Umstand nicht durch ein
umfassendes System der Gefühle entgegenwirken ; eine systematische
Inventarisierung des gesamten Gefühlslebens ist aus der Natur des Gemütes heraus

unmöglich (217). Aber er beabsichtigt, unter philosophischer Sichtung
des empirisch gewonnenen Materials ein elementares theoretisches Gerüst
der Gefühlslehre zu bieten (xm).

Zu diesem Zweck wird einleitend die einschlägige Lehre von M. Scheler,

J.-P. Sartre, F. Krueger, W. Stern und Ph. Lersch knapp aber präzis untersucht

(1-52). Fehlinterpretationen werden ausgeschieden und Grundphänomene

des Gefühslebens dabei herausgearbeitet (53-108). Unter selbständiger
Verwertung der thomasischen Passiolehre schließt sich eine eigene Deutung



72 Besprechungen

des Gemütslebens (109-216) und eine phänomenologische Untersuchung
menschlicher Glückserfahrungen an (217-268).

Die Abhandlung zeugt von einer gediegenen Kenntnis gegenwärtiger
empirischer Seelenforschung und der Fähigkeit echt philosophischer
Auseinandersetzung. Das Gemüt erweist sich als notwendige Stufe des menschlichen
Geistes auf dem Wege seiner Selbstverwirklichung. Seine Akte werden in
ihrer fundamentalen Bedeutung für alles transzendierende Erleben sichtbar
gemacht.

Einzelheiten der Darstellung sind angreifbar. Gewisse Phänomene des
Gemütslebens werden oft nur von einer Seite beleuchtet und dadurch zu
schnell bestimmt. Dabei gerät der Autor mit dem Phänomen und mit sich
selbst in Widerspruch. So wird dem Genuß einmal jegliche transzendierende
Erfahrung abgesprochen (232), ein anderes Mal wird er als « transzendieren-
des Erlebnis » bezeichnet (205). — Für die thomasische Passiolehre ist die
Deutung der concupisciblen und irasciblen Strebungen als primäre und
sekundäre Antriebserlebnisse von Interesse (128-160). Aber S. darf sich nicht
mehr auf Thomas berufen, wenn er die ersteren dem « vorintentionalen
Niveau » und damit der vegetativen Stufe des Lebens zuzählt (137), sie also
« als Funktion des Lebens, aber nicht des Erlebens » bezeichnet (ebd.), um
dann die letzteren allein als « intentionale Akte » zu erklären (145).

S. Pförtner OP

Antweiler, Anton : Das Problem der Willensfreiheit. (Eichstätter
Studien.) — Herder, Freiburg 1955. 204 S.

Die Arbeit versucht unter starker Verwendung philosophiegeschichtlicher
Daten eine systematische Monographie des im Titel genannten

Problems zu geben. — Beginnend mit einer sprachlichen Untersuchung des

Terminus « Willens-Freiheit » und der Abgrenzung menschlicher Freiheit
gegen Formen des « Frei-Seins » in außermenschlichen Bereichen (im
Physikalischen und Biologischen) folgt ein Aufweis menschlicher Freiheitserfahrungen.

An ihnen kann der fragende Geist nicht vorübergehen, sie drängen
sich in der sittlichen Verantwortung und in der Zukunftsgestaltung auf, die
aus eigener Entscheidung erwächst ; sie verbergen sich hinter dem Verhalten
gegenüber der Autorität. Es folgt eine umfangreiche Untersuchung über
Begriff und Wesen der Freiheit, die mit dem Hinweis auf den Aufgabencharakter

derselben endet.
Die fleißige Bemühung um eine vielseitige Beleuchtung des Problems

aus der älteren und neueren Geschichte kann nicht verkannt werden. Ebenso

werden dem Leser zahlreiche Anregungen zur Phänomenbeschreibung der
Freiheitserfahrung geboten. Anderseits werden die Gedanken an nicht wenigen

Stellen durch unklare Begriffe mehr oder weniger verdunkelt. Bisweilen
erscheinen komplizierte Sachverhalte in allzu einfacher Sicht. Schließlich
entgeht der Autor nicht immer der Versuchung, die anspruchslose Präzision
philosophischer Ausdrucksweise einer mehr literarischen Formulierung zu
opfern. Zu diesen drei Einwänden je ein Beleg.

Was soll unter der « empirisch-metaphysischen » Unmöglichkeit der
Willensfreiheit verstanden werden (61) Entweder verhalten sich die Be-



Besprechungen 73

griffe « empirisch » und « metaphysisch » konträr zueinander, dann können
sie nicht zur Bezeichnung eines einzigen Sachverhaltes zusammengesetzt
werden. Oder sie verhalten sich nicht konträr — welchen Sinn haben sie
dann noch Oder wenigstens : in welchem Sinn versteht sie der Verfasser
— Wie läßt sich die Aussage aufrecht erhalten, « der Säugling lebt zuerst
pflanzenhaft », weil « an ihn wie bei der Pflanze die Nahrung herangebracht
werden muß, und er sie wie diese durch Saugen aufnimmt » (29) Wenn
das stimmt, passen seine Entwicklungsstufen freilich sehr gut in das
gewünschte System : erst pflanzenhaft, dann tierhaft und schließlich menschlich.

Aber die psychische Genese des Menschen ist doch viel komplizierter
Im Grunde ist bereits das « pflanzenhafte » und « tierhafte » Stadium ein
echt menschliches. Welch ein Unterschied allein im Saugakt des
Neugeborenen gegenüber dem « Saugen » der Pflanze Der erstere vollzieht sich
nach angeborenen Instinktschemata (Lorenz). Der Säugling besitzt in
Verbindung damit vom ersten Augenblick an Sinneswahrnehmung (z. B. in der
Mundregion Geschmacks- und taktile Wahrnehmung). Ganz anders die
Pflanze, die nie zur Entwicklung des einfachsten Instinktschemas fähig ist
Bei ihr von einem, wenn höchstens auch « dumpfen Bewußtsein ihrer
Lebendigkeit » zu sprechen (50), beruht auf einer Hypothese, die eher zur
Verwischung als zur Klärung gewisser Tatbestände beiträgt. — Und schließlich :

« Die menschliche Freiheit ist fast nur ein anderes Wort für die
Wesensbezeichnung Mensch » (57 ; vgl. : « Verantwortung und Menschsein decken
sich weithin » 76). Bekennt sich der Verf. nun zu einer Aktualitätsphilosophie,

die die Akte und Fähigkeiten des Menschen mit seinem Wesen
identifiziert Oder wie soll das « fast nur » vor « Wesensbezeichnung » verstanden
werden Die Wesensbestimmung und dementsprechend die philosophische
Wahrheitsaussage duldet eine so ungenaue Ausdrucksweise nicht.

S. Pförtner OP

Gruehn, Werner : Die Frömmigkeit der Gegenwart. Grundtatsachen der
empirischen Psychologie. (Archiv für Psychologie der Arbeit und Bildung,
hrsg. von Gerhard Clostermann, Bd. I.) — Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung,

Münster i. Westf. 1956. xiv-590 S.

Unter dem Titel « Die Frömmigkeit der Gegenwart » legt Prof. D. Werner
Gruehn erstmalig eine Zusammenfassung der bisherigen Ergebnisse
religionspsychologischer Forschung vor. In zwölf großen Kapiteln werden u. a.
behandelt : Aufgaben und Methoden der Religionspsychologie ; Grundlegende
Erscheinungen der Frömmigkeit ; Das rein religiöse Erlebnis ; Der
Gottesgedanke im Lichte der Erfahrung ; Der Atheismus ; Der Aberglaube ; Sünde,
Reue und Gewissen ; Gebet und Meditation ; Die religiöse Entwicklung in
Kindheit und Jugend ; Typen der Frömmigkeit ; Religiöse Krankheitserscheinungen

; Religiöse Gemeinschaftsformen. — Angesichts des überaus
reichen und anregenden Inhalts des vorliegenden Buches muß sich die
Rezension darauf beschränken, einige zentrale Themen herauszustellen.

Die zeitgenössische Religionspsychologie entstand vor allem auf
Anregungen amerikanischer Forscher (Starbuck, James) hin erst um die
Jahrhundertwende. In einem kurzen geschichtlichen Überblick (8 ff.) schildert



74 Besprechungen

G. Irrwege und Schwierigkeiten der jungen Wissenschaft. Sehr kritisch nimmt
er Stellung zu verschiedenen Arbeiten der Jahre 1900-20 und auch zu den
Versuchen von « Außenseitern ». Ein wirklicher Fortschritt auf dem Gebiete
der Religionspsychologie wurde nur ermöglicht durch die Heranziehung jener
Methoden, die in der « Würzburger Schule » (Külpe, Bühler) zur Erforschung
des höheren Seelenlebens entwickelt worden waren. Als entscheidend erwies
sich die Veröffentlichung von K. Girgensohn über den « Seelischen Aufbau
des religiösen Erlebens » (1921). G., ein Schüler von Girgensohn, schließt sich
engstens an diese besten Traditionen der deutschen Experimentalpsycho-
logie an. Der gesamte Tenor seines Buches zeigt eine unbedingte Ehrfurcht
vor der Welt des Religiösen, der der Verf. mit den Mitteln seiner Wissenschaft
gerecht werden will. Viele katholische Forscher (Wunderle, A. und G. Closter-
mann, Moers, Canesi, Bollay) kommen zu Wort. Gerade von katholischer
Frömmigkeit, vom katholischen Gebetsleben spricht G., der protestantischer
Pastor und Theologieprofessor ist, stets mit der größten Hochachtung.

Die Religionspsychologie hat als streng empirische Wissenschaft andere
Aufgaben als die Theologie und die Religionsphilosophie (17). Als
Tatsachenwissenschaft muß sie aber auch von der Religionsgeschichte scharf
unterschieden werden (31). Ihre Aufgabe ist es, «die Frömmigkeit oder das
seelische Leben der Religion in ihrer ganzen Mannigfaltigkeit zu erfassen, in
möglichst all ihren Formen, Stufen, Funktionen ...» darzustellen (16). Dabei

hat sie es vornehmlich mit dem religiösen Leben der Gegenwart zu tun
(27 ff.). Die zu verwendende Methode ist in erster Linie das psychologische
Experiment (22 ff.) ; außerdem läßt die Auswertung sorgfältig vorbereiteter
und durchgeführter Gespräche, von Fragebogen und literarischen Zeugnissen
sowie — allerdings mit größter Vorsicht — von unmittelbaren Selbstbeobachtungen

wertvolle Ergebnisse ermitteln (19 ff.).
Eine empirische Erforschung der Frömmigkeit der Gegenwart mit den

Mitteln der Psychologie hat, wie ein genaues Studium des vorliegenden
Werkes überzeugend erweist, eine große Bedeutung für die Praxis der
Seelsorge, der religiösen Erziehung und den Religionsunterricht. Wenngleich die
« Praktischen Anwendungen » (Kap. XI) und viele über das ganze Buch
verstreute Hinweise hauptsächlich Verhältnisse innerhalb des deutschen
Protestantismus im Auge haben, so ist das Gesagte doch auch für den katholischen
Seelsorger in hohem Maße beachtenswert.

Zwar betont G. an einer entscheidenden Stelle einmal die Sonderstellung
des Christentums anderen Religionen gegenüber (476). Aber seine nicht
überzeugende Polemik gegen die « biblische Anthropologie » (z. B. 176, 179), gegen
« Dogma » und « Dogmatik » (« engstirnige Sektierer und Dogmatiker » 44 ;

ferner : 75, 79, 183, 217, 225, 345 wirkt sich leider etwas störend in dem
sonst so sachlich geschriebenen Buche aus. Ob diese Polemik aus der
Überzeugung des Verf. erwächst, daß das Christentum « doch in erster Linie
dienende Tat der Liebe » (513) sei, oder ob es der Empiriker G. ist, der der
(prot.) Theologie nicht in allem gerecht werden kann, lassen wir dahingestellt.
Jedenfalls ist es sehr zu bezweifeln, ob tatsächlich «jede Formel, jeder
Begriff eine Verkürzung (Reduktion), also Entstellung der Tatsachenwelt
notwendig mit sich bringt » (44).



Besprechungen 75

Selbstredend muß die religionspsychologische Forschung, deren Ergebnisse

und offenen Probleme der Verf. mit bemerkenswerter Sachkenntnis
darlegt, zunächst empirisch vorgehen. U. E. würde aber eine echte Begegnung
mit der Methode der scholastischen Psychologie für die Intentionen G.s eine
wirkliche Bereicherung bedeuten. Die Feststellungen : « Die entscheidenden
Entdeckungen auf dem Gebiet der Psychologie sind kaum hundert, ja nicht
einmal fünfzig Jahre alt. Nicht anders steht es mit der Erforschung der
Frömmigkeit » (4), sind doch wohl nur bedingt richtig. Überdies weist der
Verf. im Anschluß an Bollay selbst darauf hin, daß Anweisungen für das
Gebetsleben, wie sie sich bei Ignatius v. L. finden, durch die moderne
Religionspsychologie überraschend bestätigt worden seien (290). Auch die
klassische katholische Asketik kennt so etwas wie eine empirische
Erforschung der Frömmigkeit, die allerdings nicht ihre erste Aufgabe ist.

Das Wesen der Frömmigkeit wird von G. eingangs dahin umschrieben :

« Wir nennen ein seelisches Verhalten fromm, wenn es an Gott orientiert
ist wenn die Seele in irgendeiner Verbindung mit dem überirdischen
Gott steht, durch Gott bestimmt wird» (1). Daß es ein solches frommes
oder religiöses Verhalten tatsächlich gibt, kann nicht bestritten werden. Fraglich

bleibt aber wenigstens in einem gewissen Sinne, was der seelische Hintergrund

dieses religiösen Verhaltens sei. Denn « ungeheuer weit verbreitet ist
heute das Mißverstehen der Frömmigkeit» (2). Gerade unter den «Gebildeten

» sind die Projektionstheorien eines D. Fr. Strauss, L. Feuerbach oder
W. Wundt (Rückführung der Religion auf Phantasie, auf Furchtgefühle)
noch wirksam ; ebenfalls haben die Anschauungen eines Freud und seiner
Schüler (Religion sei durch verdrängte sexuelle Triebe bedingt) eine weite
Verbreitung gefunden (7, 33).

Ein wissenschaftlich äußerst bedeutsames Ergebnis der empirischen
Religionspsychologie liegt nun darin, daß sie in eindringender Analyse religiöser
Akte diese Anschauungen als tatsachenfremd erwiesen hat. Weder Furchtgefühle

noch sexuelle Erlebnisse klingen im religiösen Akt an (35, 78 ; vgl.
298, 314). Der religiöse Akt läßt sich auch nicht einseitig auf Gefühl oder
Wille oder Denken zurückführen (35, 36, 38). Vielmehr wird das Gesamtich,
das Zentrum der Persönlichkeit äußerst intensiv und ganzheitlich
angesprochen.

Eine solche Beteiligung des Gesamtich findet sich durchaus nicht in
allem Erleben ; gelegentlich kann das Zentrum der Persönlichkeit zwar vom
Sittlichen oder Schönen angesprochen werden. Aber niemals ist das Gesamtich

derart intensiv beteiligt wie im religiösen Erlebnis (36/7).
Doch charakterisiert diese funktionale Seite das religiöse Erlebnis nicht

ausschließlich. Es entzündet sich erst am Gottesgedanken (37), der irgendwie

anklingen muß. Nur beide Komponenten — die gegenständliche und die
funktionale — machen die lebendige Frömmigkeit aus. « Ohne Gottesgedanke
ist das Icherlebnis inhaltsleer, ja, käme es sogar nicht zustande. Ohne
Ichfunktion aber wäre es kein religiöses Erlebnis, keine lebendige Frömmigkeit »

(37).
Das Ergebnis der experimentellen Forschung « schenkt uns einen

Begriff der Religion, eine psychologische Beschreibung lebendiger Frömmigkeit,



76 Besprechungen

die über viele berühmte Definitionen (Kant, Hegel, Schleiermacher) weit
hinausführt und deren Irrtümer als zeitgebunden verständlich macht » (39).
Vollends stellt die Auffassung der Frömmigkeit bei Freud und seinen Schülern

«ein unwahres Zerrbild der Religion dar, nichts mehr» (ebd.).
Gehen wir eines sachlichen Zusammenhanges wegen an dieser Stelle

bereits auf das ein, was G. als Religionspsychologe über den Gottesgedanken
sagt.

Selbstredend fällt ein Gottesbeweis nicht in den Aufgabenbereich der
experimentell arbeitenden Religionspsychologie (331). Vielmehr interessiert
den Psychologen die Mannigfaltigkeit der Gottesvorstellung bzw. des
Gottesgedankens (leider wird die Unterscheidung zwischen Gottesvorstellung und
Gottesgedanke nicht hinreichend präzisiert). Gott kann erfaßt werden als
der Urheber der Natur, des Geisteslebens, als Hüter der Sittlichkeit und auch
als Herr der Geschichte. Dagegen ist ein reines Gotteserlebnis, das auf jede
Beziehung zur irdischen Welt verzichten würde, menschlicher Erfahrung
nicht zugänglich (333). Gott gegenüber tritt ein eigentümliches Gefühl der
Ehrfurcht zutage ; diese Ehrfurcht ist aber etwas sehr viel anderes als das,
was R. Otto in seinem bekannten Buche dargestellt hat (336).

Der Gottesgedanke ist sehr allgemein verbreitet ; er wird begünstigt
durch die natürlichen Veranlagungen des Menschengeistes. « Es ist gegen die
menschliche Natur, den Gottesgedanken abzulehnen, aus dem Denken zu
verbannen » (341). Denn « der Gottesgedanke hat eine nicht hoch genug
einzuschätzende Bedeutung im Seelenleben Er hebt den Menschen aus der
irdischen Beschränktheit heraus Er verleiht dem Menschen dadurch
Würde, seinem schwankenden Selbstbewußtsein einen festen Halt. Wie es

die Psychotherapie entdeckt hat, ist damit die Wurzel der Persönlichkeitsbildung

gesichert. Der Gottlose muß notwendig zum Sklaven des Alltags
werden und sein Sein in kleinlichen Fragen verzetteln. Einzig der
Gottesgedanke ist stark genug, diese Fesseln eines beschränkten Daseins zu sprengen

» (341/42). — Pastoral bedeutsam ist es, daß durch religionspsychologische

Untersuchungen auf die dringende Notwendigkeit und die Möglichkeit
einer Vergeistigung des Gottesgedankens zumal bei Jugendlichen hingewiesen
worden ist (342 ff.). — Der Atheismus ist keineswegs etwas « Natürliches »

(356). Als « Wissenschaftlicher Atheismus » ist er ein künstliches
Schreibtischprodukt (341, 356). Seine philosophische Begründung ist sogar etwas
durchaus Sekundäres. Die primären Motive sind vielmehr emotionaler Art.
Überdies ist ein fanatischer Atheismus psychologisch gesehen nur dort möglich,

wo einmal ein lebendiger Gottesglaube vorhanden war (358). — Andere
Formen des Atheismus beruhen auf Unglaube (nicht glauben wollen oder
können), auf seelischer Unreife, Bequemlichkeit, Flüchtigkeit, Genußsucht
oder anderen Fehlhaltungen, die den Menschen in Bann halten (358, 361 ff.).

Das Menschenbild, wie es G. zeichnet, ist äußerst lebensnahe. Er stützt
sich in seinen Ausführungen (176 ff.) auf Ergebnisse der medizinischen
Psychologie, Psychotherapie, Psychoanalyse und Kriminalpsychologie. Der
Mensch steht fast zu jedem Zeitpunkt seines Lebens verschiedenen Möglichkeiten

gegenüber : einer Abwärts- und einer Aufwärtsentwicklung (183).
Leider machen sich in dem Abschnitt über « Die Menschenkunde » einige



Besprechungen 77

Mißverständnisse über die Aufgaben der philosophischen Anthropologie und
anderer spezieller Disziplinen störend bemerkbar. Auf die nicht glückliche
Polemik des Verf. gegen die « biblische Anthropologie » wiesen wir bereits
hin. Tatsache ist es doch wohl, daß ein einseitiges und lebensfremdes Bild
vom Menschen, wie es von einer idealistischen und auch materialistischen
Philosophie vorgetragen wurde, gerade von der christlichen Theologie auf
Grund der Bibel stets entschieden abgelehnt wurde.

Sehr treffende psychologische Beobachtungen bringen die Abschnitte
über die Reue (191 ff.) und das Gewissen (200 ff.). G. stützt sich hier vor
allem auf die grundlegenden Arbeiten katholischer Autoren (Moers, A, und
G. Clostermann). Sachlich steht damit im Zusammenhang, was der Verf.
über das Sündenbewußtsein zu sagen hat (347 ff.). « Sünde ist ein rein
religiöser Begriff und bedeutet in erster Linie eine Verfehlung Gott gegenüber.
Wo kein Gottesglaube vorhanden ist, kann es auch keine Sünde geben »

(ebd.). Diesen Ausführungen eines Psychologen kann der Theologe nur dankbar

zustimmen.
Einen sehr breiten Raum nehmen die psychologischen Untersuchungen

zur religiösen Wandlung (Bekehrung) des Menschen ein. Über das sachlich
Bedeutsame hinaus mag die Ausführlichkeit der Darstellung dadurch bedingt
sein, daß die Amerikaner James und Starbuck dieses Problem sehr in den

Mittelpunkt ihrer Darstellungen setzten. Die Ergebnisse von James, Starbuck
und des deutschen Methodisten Leitner werden sehr ausführlich referiert und
kritisch bewertet (42-78). Von eigenen Arbeiten zur Psychologie der Wertung
her bringt G. endlich eine schöne Vertiefung der empirischen Befunde. Bei
der Bekehrung wandelt sich in Tiefenerlebnissen die Struktur des Ich (90).
Die « Tiefe », von der hier die Rede ist, hat allerdings nichts mit jener « Tiefe »

zu tun, welche als « Unterbewußtsein » in der zeitgenössischen « Tiefenpsychologie

» herangezogen wird. « Tiefe » ist für G. vielmehr das, was dem gesamten
Leben des Menschen (der Persönlichkeit in ihrem « Kern ») Sinn und Inhalt
verleiht (91 ff.). Wenn von der Religionspsychologie im Zusammenhang mit
der « Wandlung » (Bekehrung) von einem « Neuen Leben » gesprochen und
dieses beschrieben wird (z. B. 47/48, 63, 77, 224 ff.), so bleibt zu beachten,
daß doch nur eine gewisse Außenseite erfaßt werden kann. Die eigentlich
entscheidenden Aussagen (z. B. über Gnade, Übernatur) hat ausschließlich
die Glaubenstheologie zu treffen. Eine saubere Unterscheidung der
Zuständigkeitsbereiche von Theologie und Religionspsychologie macht die etwas
abschätzige Bemerkung des Verf. über « christliche Dogmatiken und Ethiken »,

über eine einseitige Orientierung an den « Normen und Idealen des Neuen
Testaments » (225) gegenstandslos.

Vielleicht das Gelungenste des großen Werkes ist der kleine Abschnitt
über die «Voraussetzungen der Neuen Geburt» (95 ff.). G. behandelt an
dieser Stelle im einzelnen die psychologisch maßgebenden Faktoren, die
erfahrungsmäßig Bedingungen für die Gesinnungswandlung eines Menschen
sind. Gerade diese wenigen Seiten wird der praktische Seelsorger mit großem
Nutzen lesen.

Für die praktische Arbeit des Seelsorgers scheint es u. E. äußerst wertvoll

zu sein, wenn des öfteren das tatsächliche Leben der Frömmigkeit



78 Besprechungen

psychologisch ermittelt wird ; so z. B. in den lesenswerten Abschnitten über
die « Niederungen des Gebetslebens », « Niederungen des Glaubenslebens »,

« Das durchschnittliche Glaubensleben von heute ».

Leider konnte in der Rezension nur ein kleiner Teil der vielen Tatsachen
und wertvollen Anregungen des Buches von G. zur Sprache kommen. Nur
durch seine langjährige Arbeit als Geschäftsführer der « Internationalen
Gesellschaft für Religionspsychologie » sowie durch zahlreiche eigene Forschungen

war der Verf. in der Lage, ein solch gediegenes Werk über den derzeitigen
Stand der Religionspsychologie zu schreiben. Unbeschadet aller Kritik wird
«Die Frömmigkeit der Gegenwart» für die nächsten Jahrzehnte für die
religionspsychologische Arbeit grundlegend bleiben. D. Schlüter OP

Nuttin, Joseph : Psychoanalyse und Persönlichkeit. (Arbeiten zur
Psychologie, Pädagogik und Heilpädagogik, hrsg. vom Institut für Pädagogik
und angewandte Psychologie der Universität Freiburg in der Schweiz, Bd. 10.)
— Universitätsverlag, Freiburg Schw. 1956. 338 S.

Diese Arbeit will die Psychoanalyse ins Gesamt der psychologischen
Wissenschaften einbauen und hauptsächlich einen Beitrag zur Erforschung
der normalen Persönlichkeit leisten. Eine Einführung umreißt kurz die
Psychoanalyse Freuds. Im ersten Teil erklärt der Verf. die psychologische
Bedeutung der Psychoanalyse. Gut wird geschieden zwischen dem wissenschaftlich

Wertvollen und den voreingenommenen philosophischen Anschauungen
Freuds. Für die Psychoanalyse als therapeutische Methode hebt N. einige
neuere, nicht-europäische Richtungen hervor, die es ihm im Rahmen seiner
Arbeit besonders ermöglichen, die Psychoanalyse der allgemeinen und der
experimentellen Psychologie zu nähern. Großen Wert legt der Autor auf die
nicht-direktive Therapie C. Rogers, welche sich eher zum Entwurf eines per-
sonalistischen Menschenbildes eignet. In einer Skizzierung der neuen Ideen
der Psychoanalyse wird besonders das Unbewußte behandelt. Es kommen
so zur Sprache die Beziehung zwischen dem Unbewußten und der Freiheit,
wie auch das Problem der Freiheit und Moral in der Psychotherapie. Im
Hauptteil der Arbeit entwirft der Verf. eine dynamische Theorie der normalen
Persönlichkeit. Er wendet sich gegen die Erklärung des normalen Menschen
ausschließlich von der Pathologie oder der Tierpsychologie her. Es wird
gezeigt, wie das dynamische Leben des Menschen auch von Bedürfnissen
durchdrungen ist, die sich nur aus der besonderen Art der menschlichen
Erkenntnis verstehen lassen. So versucht der Autor, den Menschen
darzustellen in seiner inneren Spannung und in seinen Grundbedürfnisseh.
Ausgezeichnet sieht man, wie sich aus dem Konflikt, dem wesentlichen
Spannungszustand des Menschen die Persönlichkeit entfaltet, weniger durch
Verdrängung, als durch konstruktive Ausscheidung nicht mehr befriedigender
Entwicklungsformen. Schließlich wird die Dynamik des Menschen gezeigt in
seinem Doppelbedürfnis nach Selbstentfaltung und Kontakt. Zwei
Grundbedürfnisse, die sich auf allen Ebenen des menschlichen Seins durchdringen :

im biologischen, sozialen und geistigen Leben. So wird die Komplexität des
ganzen Menschen gut herausgestellt und das Einseitige des psychoanaly-



Besprechungen 79

tischen Menschenbildes überwunden und ergänzt von der allgemeinen Psychologie

her wie auch im Lichte einer geistig-personalen Gesamtschau.
Die gute Übersetzung nach der zweiten Auflage der französischen

Ausgabe besorgte A. Guggenberger. Im Anhang findet sich eine Übersicht über
die Theorie Adlers und die Ansprache Papst Pius XII. vom 13. 4. 1953 an
die Teilnehmer des Kongresses für Psychotherapeutik und klinische Psychologie.

Das Werk wird abgeschlossen mit einer reichhaltigen Bibliographie
und mit Registern. Es wird vielleicht als Mangel empfunden, daß moderne
deutschsprachige Psychologen kaum erwähnt und nur amerikanische
verwertet wurden. Dies kann uns aber nicht abhalten, den eigentlichen Wert
dieses Buches anzuerkennen, das geeignet ist, die Diskussion um die Psychoanalyse

zu klären. H. R. Stampa OP

Religionsphilosophie — Ästhetik

Todoli, José, 0. P. : Filosofia de la Religion. — Editorial Gredos, Madrid
1955. 570 p.

Gegenstand dieses Buches ist die Religion, d. h. die ethisch-metaphysische

Wirklichkeit der Rückgebundenheit des Menschen an Gott (Religatio),
das Bewußtsein dieser Tatsache und die darausfolgende moralische Antwort
des Menschen. Das Materialobjekt ist der Mensch ; das Formalobjekt ist
seine Rückgebundenheit an Gott und seine Verbundenheit mit Gott, gesehen
im Lichte der natürlichen Verstandeskräfte.

Das umfassende Thema des Buches wird in fünf Kapitel aufgeteilt. Das
erste behandelt in fünf Artikeln die historische Entwicklung der
Religionsphilosophie als Sonderwissenschaft. Obschon dieser Teil den Charakter einer
Einleitung hat, sind die verschiedenen Autoren doch recht gründlich behandelt,

besonders Kant. Nach einer ausführlichen phänomenologischen
Darstellung der Religion gibt das folgende Kapitel im zweiten Artikel eine auf
Thomas fundierte Begriffsbestimmung. Die 3 Artikel des 3. Kapitels behandeln

die Fundamente der Religion Religatio), ausgehend von der onti-
schen, axiologischen und dynamischen Seinsweise der Religatio. In ebenfalls
drei Artikeln spricht das vierte Kapitel von der Noetik der Religatio und
vom Bewußtsein dieser Rückgebundenheit im Menschen in Bezug auf
Verstand, Wille und Gemüt (los sentimientos). Es ist dies vielleicht das aktuellste

und interessanteste Kapitel, besonders der Abschnitt über das Gemüt,
dessen große religionsphilosophische Bedeutung T. hervorhebt. Das fünfte
Kapitel schließlich handelt von der moralischen Antwort des Menschen auf
Gott, von der Religion im engern Sinn.

Das Thema des Buches ist von höchster Bedeutsamkeit, berührt es doch
das Hauptproblem unserer Tage, das anthropologische. Es will die Scholastik
anregen, eine tiefere Antwort auf dieses Problem zu suchen. Ohne Zweifel
hat T. damit einen glücklichen Anfang gemacht. Besonders hervorheben darf
man vielleicht die organische Schau, mit der der Verfasser das weitläufige
Thema behandelt und dabei immer wieder betont, daß der Mensch in erster
Linie eine Person ist und nicht die Zusammenfassung von Fähigkeiten.

B. M. Pereira SAC



80 Besprechungen

Piemontese, Filippo : L'intelligenza nell'arte. Ricerche sui fondamenti
ontologici e gnoseologici dell'attività artistica. — Dott. Carlo Marzorati edi-
tore, Milano (1955). 199 p.

Das Buch behandelt das Problem des Schönen. Im Vorwort bekennt
sich der Verfasser zur Philosophie des hl. Thomas, ohne sich aber damit
binden zu wollen. Im ersten Kapitel befaßt er sich mit der Rolle des
Verstandes in der Betrachtung des Schönen. Er weist hin auf die verschiedenen
Meinungen in der Frage, ob das Schöne mehr im Konkreten oder im Universellen

begründet sei, und sucht eine Synthese zwischen beiden Ansichten zu
geben. Im zweiten Kapitel nimmt er die Schöne Kunst als eine « ars » (recta
ratio factibilium) — ohne dabei ihre Besonderheit zu vergessen — und zeigt,
wie der Künstler die Regeln der Kunst anwenden muß.

Im folgenden befaßt sich P. mit der Metaphysik des Schönen. Nachdem
er seine Grenzen umrissen hat, beginnt er mit der Definition des hl. Thomas :

« splendor formae ». Die Schönheit als eine Seinseigenschaft wird formell vom
Verstände erkannt. Der Unterschied zum Wahren besteht darin, daß das
Schöne im Betrachter ein Wohlgefallen auslöst, welches verursacht wird
durch die Ubereinstimmung des sinnenhaft erfaßten Objektes mit dem
Verstände und dessen Gesetzen. Es handelt sich um eine Art abstraktiver
Intuition ohne Reflexion über den Gegenstand. Sodann erörtert der Verfasser
die Beziehungen der Idee in der Kunst zur Phantasie als Wirkursache und
Werkzeug sowie zur Verwirklichung des Werkes. Im weiteren führt er aus,
wie die Nachahmung in der Kunst beurteilt werden muß. Das letzte Kapitel
ist dem lyrischen Charakter der Kunst gewidmet, d. h. dem Anteil des
Gefühls in der ästhetischen Betrachtung. Piemontese weist in der Ästhetik
den Primat dem Verstände zu, ohne jedoch das Mitwirken der Phantasie
als Werkzeug und des Gefühls als notwendige Folge zu vergessen.

Das Buch enthält noch zwei weitere Abhandlungen, eine über die
Ästhetik von Rosmini, die andere über Verstand und Dichtung bei Croce.

V. M. Fontaine SAC

Ethik — Wirtschaft und Gesellschaft

Messner, Johannes : Kulturethik mit Grundlegung durch Prinzipienethik
und Persönlichkeitsethik.. — Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien-München 1954.
681 S.

Messner legt in allen seinen ethischen Untersuchungen größten Wert
auf Klarheit über die erfahrungsmäßige Grundlage philosophischer
Überlegungen. Darum ist sein erstes Anliegen : wo ist das Phänomen Auf den
ersten 142 Seiten wird der Aufweis der sittlichen Tatsachen geführt. « Die
Tatsachen des sittlichen Bewußtseins zu erfassen und erst genau zu
beschreiben, ist die Aufgabe der wissenschaftlichen Ethik, soweit sie ihre Grundlage

wirklich in der Erfahrung selbst sucht » (S. 9) und nicht aus Offenbarung
empfängt. Mit unaufhaltsam steigendem Interesse liest man die tiefsinnige
Analyse der Gewissenseinsicht, in welcher unser Verf. darlegt, daß es sich
bei diesem sittlichen Urphänomen um eine, wenngleich nicht philosophische.



Besprechungen 81

so doch ursprüngliche und naturhafte Einsicht handelt. Der Verf. setzt
sich mit der ganzen Geschichte der Ethik auseinander. Wenn er betont,
daß die von der Scholastik gebotene Erklärung des Gewissens als eines
Urteils nur ein Ausschnitt aus dem anzeigt, was wir heute unter Gewissen
verstehen, dann ist ihm beizupflichten (S. 47 f.).

Die Erklärung der Tatsachen des Sittlichen gipfelt gewissermaßen in
der Definition des Guten oder Sittlichen : « Das Gute oder Sittliche ist für
den Menschen die von seiner Natur geforderte Seinsvollkommenheit in
der Entfaltung und Betätigung der ihr eigenen Triebe gemäß den ihnen
innewohnenden Zwecken, wie sie der Mensch durch seine Vernunft zu
erkennen und durch seine Selbstbestimmung in dem seiner Natur eigenen
zweckbestimmten Handeln zu verfolgen vermag » (S. 153 f.). Treffend fährt
dann der Verf. fort : « Demnach besteht der Seinsgrund der Sittlichkeit in
der Vernunftnatur des Menschen mit den seiner Selbstbestimmung in ihren
Trieben vorgezeichneten Zwecken. Und das Wesen der Sittlichkeit besteht
in der ihm auf diese Weise in seiner Natur selbst vorgezeichneten Ordnung
seines Verhaltens » (S. 154). Folgerichtig sieht der Autor dieses « Vorgezeich-
netsein » zuletzt in dem « im Sittengesetz kundgetanen Willen des Schöpfers »

begründet (S. 171 f.).
Nachdem der Verf. das Wesen und den Grund der Sittlichkeit (allgemeine

Ethik, Prinzipienethik) betrachtet hat, geht er zur « Persönlichkeitsethik

» über (S. 270 ff.). Mit dem Ausdruck « Persönlichkeitsethik » meint er
die Individualethik. Er will also keineswegs in Abrede stellen, daß die
allgemeine oder Prinzipienethik nicht auch Persönlichkeitsethik sei. In der
« Persönlichkeitsethik » im engeren Sinn spricht er von den Verhaltensweisen,
die vom Einzelmenschen gefordert sind. Gegen diese Individualethik ist die
Sozialethik abgetrennt, die ebenfalls unter der Prinzipien-, also der
allgemeinen Ethik steht.

Als Grundpflichten des Menschen von heute bezeichnet der Verf. :

Selbstbesinnung, Selbsterkenntnis, Selbstzucht, Selbstlosigkeit ; als Grundtugenden
: Verantwortungsbewußtsein, Nächstenliebe, Demut, Ehrfurcht ; als

Grundgüter : das Leben in der Liebe und das Leben im wohlgeordneten
Gemeinwesen. Es möchte scheinen, als ob hier der Verf. in die Sozialethik
abirren würde. Doch meint er offenbar auch hier den individuellen Menschen,
der als Individuum seine Vollendung in der Gemeinschaft mit andern sucht.
Somit bleibt er im Rahmen der Individualethik. Anders allerdings verhält
es sich, wenn man die Struktur des Gemeinschaftslebens untersucht. Mit
diesem Gedanken wäre man bereits in der Sozialethik im strengen Sinne.

Gegen die moderne Anschauung, daß die Grundsituation der menschlichen

Existenz in der Unerkennbarkeit des Daseinssinnes, im Entscheidungszwang

und daher in der Angst bestehe, stellt der Verf. die Wahrheit,' daß
die Gundsituation des sittlichen Menschen durch vier Merkmale geprägt ist :

geistig, psychologisch, biologisch und soziologisch. Entsprechend diesen
Grundsituationen offenbart der Mensch seine sittliche Leistung, geistig in der
Selbstbehauptung seines Willens gegenüber der Gebrochenheit der Natur,
psychologisch in der Ordnung des Gefühlslebens, biologisch in der
Einordnung des Geschlechtstriebes in die durch die menschliche Natur vorge-

t;



82 Besprechungen

zeichneten Zwecke, soziologisch in der Erfüllung des Berufes innerhalb der
menschlichen Gesellschaft. Mit dem letzten Gedanken unterstreicht der Verf.
die schöpferische Lebenserfüllung des Menschen in der Berufsarbeit. « Das
Mittel ist die Verwirklichung seiner Rechte auf Mitverantwortung und
Mitbestimmung hinsichtlich des Arbeitsgeschehens » (S. 327). Der Verf. fordert
diese Mitverantwortung und Mitbestimmung auf den drei Ebenen der
sozialwirtschaftlichen Kooperation : im Betrieb, in der Berufsgemeinschaft und
in der Sozialwirtschaft.

Im 3. Buch kommt nun die Kulturethik zur Sprache. Ausgehend davon,
daß Kultur immer ein gesellschaftliches Geschehen ist und vom ganzen
Menschen her begriffen werden muß, bestimmt der Verf. die Kultur als « die
gesellschaftlich-geschichtliche Form der Lebensentfaltung eines Volkes als
Ganzheit mit dem Grundziel der Persönlichkeitsentfaltung seiner Glieder
durch Anteilnahme an dieser Lebensentfaltung auf den einzelnen
Lebensgebieten » (S. 343). Damit hebt der Verf. seine Einstellung ab von der
Kultursoziologie, die eine reine Tatsachenwissenschaft ist, wie auch von der
bloßen Kulturphilosophie, die nur die geschichtlich gewordenen Kulturen
und Kulturerscheinungen im Zusammenhang grundsätzlich zu erklären sucht.
Kultur ist unserem Verf. eine Forderung an den Menschen, darum Ethik.
Im Grunde handelt es sich also um die inhaltliche Bestimmung des wahren,
von der menschlichen Person her bestimmten Gemeinwohls. Somit könnte die
Kulturethik als die Überleitung von der Individualethik zur Sozialethik
bezeichnet werden. Der Verfasser sagt darum auf S. 272 : « Die Kulturethik
steht verbindend zwischen den beiden (Individualethik und Sozialethik) und
kann an die eine oder andere angeschlossen werden. » Streng genommen
gehört sie aber bereits zur Sozialethik und zwar als die aus der Persönlichkeitsethik

sich ergebende Ethik vom gemeinsamen Wert und der gemeinsamen

Pflicht menschlichen Lebens.
In drei großen Abschnitten wird die Kulturethik entfaltet : 1. Kultur

als Lebensform (Tradition, Ethos, Recht, Religion), 2. Kultur als Ordnung
(Rückführung der Kulturtatsachen auf die im Wesen des Menschen liegenden

Zweckbestimmungen), 3. Kultur als Aufgabe, und zwar im Hinblick auf
die moderne Kulturentwicklung und deren gegenwärtige Situation.

Mit Staunen steht man vor der ungeheuren denkerischen Leistung, die
hier überall in diesem grundlegenden Werk spürbar ist. Jeder Satz ist eine
tiefdurchdachte Aussage. Jeder Gedanke reiht sich in logischer Konsequenz
an den andern. Nicht zu vergessen ist die meisterhafte Bewältigung eines
geradezu unabsehbaren historischen Materials. Hier wird das Gedankengut
der Philosophia perennis in lebendigen Kontakt mit der Geistesgeschichte
gebracht. Das Werk verdient nicht nur Lesung, sondern eifrigstes Studium.

A. F. Utz OP



Besprechungen 83

Messner, Johannes : Ethik. Kompendium der Gesamtethik. —Tyrolia-
Verlag, Innsbruck-Wien-München 1955. xv-531 S.

Das Kompendium gibt in gedrängter Form das wieder, was Messner
in « Naturrecht » und in der « Kulturethik » dargestellt hat. Man kann sich
vorstellen, daß viele Laien, die es eilig haben, gerade zu diesem Buch greifen.
Es wäre aber schade, wenn sich Studenten damit begnügen würden. Der
Student sollte sich der Mühe unterziehen, die beiden andern gründlichen,
reich dokumentierten und mit umfassenden geschichtlichen Kenntnissen
geladenen Werke zu lesen. Er sollte sie als Handbücher der Ethik und Sozialethik

benützen lernen. Gewiß hat das Kompendium seine eigenen Vorzüge.
Der Student wird leichter einen Gesamteinblick gewinnen. Trotzdem wäre
es zu bedauern, wenn das Kompendium die beiden andern Werke, die zu
der unentbehrlichen Bibliothek eines modernen Menschen gehören,
verdrängen würden. A. F. UTz OP

Flückiger, Felix : Geschichte des Naturrechtes. Erster Band : Altertum
und Frühmittelalter. — Evangelischer Verlag, Zollikon-Zürich 1954. 475 S.

Die vorliegende Arbeit möchte zeigen, welches die rechtlichen
Vorstellungen waren, mit denen sich die Theologie in der Vergangenheit
auseinanderzusetzen hatte und auf denen sie zumeist ihre eigenen Soziallehren
aufbaute, ferner welchen Wandlungen diese Vorstellungen bis zur Gegenwart
unterworfen waren. Damit sah sich der Verf. auf die Darstellung der
Naturrechtslehre verwiesen. Ohne nun die an sich durch die Zielsetzung gegebene
Einschränkung auf die theologischen Aspekte durchzuführen, geht der Verf.
überhaupt auf die Entwicklung des Naturrechtsdenkens ein. Er will diese in
drei Bänden schildern, wovon nun der erste vorliegt.

In der «Vorgeschichte» zeigt F., wie das Rechtsdenken der ältesten
Zeit von zwei gegensätzlichen Strukturauffassungen des Rechts beherrscht
war, vom Traditionsrecht der Sippe (themis) und vom Beschlußrecht der
Polis (dike). Erst die griechische Philosophie und der Monotheismus seien
in der Lage gewesen, eine eigentliche Naturrechtslehre zu entwickeln
aufgrund des Glaubens an die Einheit des göttlichen Gesetzes, wie der Verfasser
im zweiten Teil ausführt. Allerdings möchte man dies für Aristoteles weniger
gelten lassen, weil bei ihm das Naturrecht im Gegensatz zum platonischen
Denken von der Immanenz der Natur, vor allem von der Entelechie her
begründet wird. Das « Vernünftige » ist nicht mehr so sehr die ewige Idee,
sondern vielmehr die aus der Sache herausgelesene Sinngemäßheit, wie übrigens

unser Verf. mit dem Hinweis auf die « Nützlichkeit » anzudeuten
scheint (S. 183).

Damit ist das eingeleitet, was F. im dritten Teil bei der Stoa verwirklicht

sieht : « Das natürliche Recht (jus naturale) gründet auf der
Seinsordnung, nicht auf einer bloß idealen Ordnung des Sollens » (S. 204). Das
Sollen wird jedoch nicht verkannt, da die Stoa, wie ausgeführt wird, auf
Gott zurückgreift. Allerdings wird man im Hinblick auf den Pantheismus
die stoische Auffassung doch mehr als naturalistisch bezeichnen müssen.



84 Besprechungen

Der Verf. weist (S. 280 ff.) darauf hin, daß im Altertum von Menschenrechten

als subjektiven Individualrechten nicht gesprochen werden kann.
Bei der Proklamation der Gleichheit aller Menschen dachten die Alten doch
mehr an einen ursprünglichen Zustand als an Rechte, die immer noch
beansprucht werden könnten. Selbst die kosmopolitischen Menschheitsideale der
Stoa blieben wirkungslos. Anderseits wird man den revolutionären Charakter
der Stoa nicht gering schätzen dürfen. Die Bedürfnislosigkeit hat nicht
zuletzt auch etwas vom Ethos des Weltproletariers an sich. Allerdings darf
man dabei nicht gerade an Cicero denken, der sich eifrig bemüht hat, dem
stolzen und egoistischen römischen Bürgertum eine philosophische Grundlegung

zu verschaffen.
Mit einem gewissen Bedauern stellt unser Verf. fest, daß die typisch

biblische Sicht des Naturrechts als eines gottgewollten und gottgeschaffenen
Urzustandes, wie sie noch durchweg in der Theologie der Kirchenväter
vorherrscht, in der Scholastik und vor allem bei Thomas von Aquin durch den
aristotelischen Naturbegriff verdrängt worden sei. Nun besteht kein Zweifel
darüber, daß die Kirchenväter ihre Naturrechtsspekulation an den
theologischen Begriff des Menschen im Paradies angeknüpft haben. Dabei ging es

ihnen aber nicht nur um eine geschichtstheologische Betrachtung. Sie waren
vielmehr von dem Gedanken beherrscht, daß die Natur am leichtesten und
offenbarsten in jenem Zustand erkannt werden könne, in welchem die Sünde
noch keine Verheerung angerichtet hatte. Auch Thomas hat diese Spekulation

noch geliebt. Sie war ihm der Weg, um das zu ermitteln, was Gott
als immanente Triebkräfte in den Menschen hineingelegt hat. Es ist darum
nicht einzusehen, was unser Verf. auf S. 332 (und auch sonst an verschiedenen

Stellen mit andern Worten) erklärt : « Mit der Übernahme des
aristotelischen Naturbegriffs wurde nämlich auch der Begriff der Imago Dei jenes
Inhaltes entleert, der ihm in der Theologie der Väter noch als seine eigentliche,

vom Evangelium her erkannte Fülle zukam. » Sollte es nicht eine
Vertiefung und eine Bereicherung für die Imago-Lehre gewesen sein, daß man
mit Hilfe der Unterscheidung zwischen Schöpfung und Begnadung eine
doppelte Ebenbildlichkeit zu erkennen verstand (vgl. hierzu Bd. 7 der
Deutschen Thomasausgabe, S. 270 ff.). Es ist also völlig unberechtigt zu
sagen, daß die Übernahme der griechisch-römischen Begriffe und Vorstellungen

«ein Abgleiten ins Naturalistische» bedeute (S. 333). Unser Verf.
vertritt auch die Meinung, daß um dieser naturalistischen Umformung (und
um der Abhängigkeit vom neuplatonischen Ordnungsgedanken) willen eine
Verteidigung von Menschenrechten unmöglich geworden sei. Offenbar glaubt
F., daß die Menschenrechte, wie sie vom englischen Individualismus
herkommen, ein Richtmaß sozialethischen Denkens seien. Die moderne
Rechtsphilosophie hat dort, wo es um die sog. subjektiven Rechte ging, stets größte
Bedenken angemeldet, weil Rechte nur im Zusammenleben mit andern und
nur von einer übergeordneten (Gemeinwohl-)Norm her verständlich sind.
Thomas hat sehr wohl vorstaatliche Rechte gekannt. Von den Menschenrechten

des 19. Jahrhunderts zu sprechen, wäre ihm aber nur eingefallen,
wenn ihm die völlige Abirrung des Menschen von der Vernunft und dem
damit gegebenen Begriff der natürlichen Gottebenbildlichkeit bekannt ge-



Besprechungen 85

worden wäre. Diese Abirrung setzte aber erst ein, als man den Naturrechts-
begriff von der lex aeterna trennte.

Die Naturrechtslehre des hl. Thomas ist unverständlich ohne diesen
Rückblick auf den Ursprung aller Gesetze, nämlich die lex aeterna. Diese
lex aeterna aber ist nicht der stoische Begriff des ewigen Weltgesetzes, wie
unser Verf. (S. 447) meint, sondern ein Element typisch christlichen Denkens,
nämlich der Lehre von der Erschaffung der Welt durch Gott. Bzgl. der
thomasischen Naturrechtsauffassung sei es gestattet, den Verf. auf Bd. 18

der Deutschen Thomasausgabe, ferner auf die Bände 5 und 6 der Sammlung
Politeia (Kerle-Verlag, Heidelberg) aufmerksam zu machen.

Es ist natürlich für einen Autor sehr schwer, in einem umfassenden
geschichtlichen Werk sich von gewissen Verallgemeinerungen und den damit
gegebenen Ungenauigkeiten frei zu halten. Bei der Lesung eines solchen
Werkes wird man mehr die Grundtendenz, die große Synthese berücksichtigen

müssen. Allerdings muß man dann auch erwarten, daß der Autor sich
mit Vorsicht und Vorbehalt ausdrückt. Vor allem müßte er wissen, welcher
Literatur er Glauben schenken darf. Konrad Farner (Christentum und Eigentum

bis Thomas von Aquin, Bern 1947) auch nur zu zitieren, um einen
Gewährsmann mehr für die These des vermeintlichen Kommunismus der
Kirchenväter zu haben, dürfte wohl nicht angängig sein, da Farner seine
Arbeit aus Schilling abgeschrieben hat, wobei er lediglich — und dies ist
seine eigene Leistung — die abgeschriebenen Vätertexte im gegenteiligen
Sinn von Schilling auslegt. Zudem hat man sich Klarheit darüber zu
verschaffen, daß der Kommunismus, von dem wir heute reden, überhaupt nicht
im Blickfeld der Kirchenväter lag. Wer bedenkt, daß Thomas von Aquin
für die Naturrechtslehre geradezu von weltgeschichtlicher Bedeutung ist,
bedauert es ungeheuer, daß sich gerade dieser Teil der Verallgemeinerung
und der Verwischung schuldig macht. Was da über Zins geschrieben steht,
erregt in einem auch nur von ferne in den Problemen bewanderten Leser
das aufrichtige Bedauern, daß ein im großen und ganzen so interessantes
Buch mit solchen Plattheiten schließen kann : « Weil das Zinsverbot Dogma
war, konnte die Kirche es später nicht mehr gänzlich preisgeben, aber sie
führte doch Schritt für Schritt Lockerungen ein, die in der Praxis einer
Aufhebung dieses Verbotes gleichkamen » (S. 467). Hätte der Verf. sich auch
nur ein wenig in der dazugehörenden Literatur umgesehen, dann wäre ihm
eine solche Verdrehung der Wahrheit nicht unterlaufen.

Und dennoch Das Werk möchte man nicht missen. Es ist geistreich
und eröffnet dem Kenner der Probleme manche neuen Horizonte, freilich
nur dem Kenner. Jedem andern, der Einzelerkenntnisse sucht, möchte man
raten, die Fragen in einer Monographie nachzulesen. A. F. Utz OP



86 Besprechungen

Wörterbuch der Soziologie. Unter Mitarbeit zahlreicher Fachleute
herausgegeben von Wilhelm Bernsdorf und Friedrich Bülow. — Ferdinand
Enke-Verlag, Stuttgart 1955. vm-640 S.

Es gehört auf dem Büchermarkt heute weithin zu den Reklametricks,
einem Buch einen verlockenden, universalen Namen zu geben und dann
im Vorwort zu erklären, eigentlich sei der Titel anders gemeint. Beim
vorliegenden Werk besagt nun zwar der Titel nicht mehr als der Inhalt, er
ist aber dennoch ein täuschendes Modeschlagwort. Tatsächlich findet man
nämlich in diesem Wörterbuch nicht nur Soziologie, sondern alles, was
irgendwie in die Gesellschaftslehre gehört. Das mag ein Vorteil sein, weshalb
sich die « Entschuldigung » im Vorwort vielleicht erübrigt. Zugleich ist es
aber auch ein Nachteil, weil damit dem Werk der einheitliche Gesichtspunkt
und damit das innere Format fehlt. In den sieben Zeilen von E. E. Hirsch
(Berlin) über «Gerechtigkeit» steht grenzenlos dummes Zeug, das besser

aus einem Wörterbuch der Soziologie weggeblieben wäre. In seinem Artikel
über « Soziologie », also eigentlich dem Standardartikel des Wörterbuches,
vermag der Herausgeber F. Bülow keine Klärung in die Definition der
Soziologie zu bringen. Er scheint Soziologie überhaupt mit der Wissenschaft
vom Sozialen zu verwechseln. Was dabei über Aristoteles geschrieben wird,
zeugt von völliger Unkenntnis. Dagegen hebt sich der Artikel «

Sozialwissenschaft » (L. H. A. Geck) in glänzender Weise ab. Hier ist Klarheit
und Unterscheidung. Der Artikel über « Eigentum » (F. Bülow) zeigt
sozialphilosophische und wirtschaftliche Aspekte, weiß aber nichts von der
soziologischen Seite des Problèmes zu berichten. Leider ist das bedauernde
Eingeständnis im Vorwort nur zu wahr, daß eine Abstimmung der einzelnen
Artikel nicht erreicht werden konnte. Diese Disharmonie besteht nicht nur
in der ethischen Wertung, sondern auch in der Definition der einzelnen
sozialen Wissensgebiete, vor allem der Soziologie. Trotzdem ist man froh
um das Werk, weil eilige Leser, wie z. B. Journalisten, eine kurze Einführung
in wichtige Stichwörter der Sozialwissenschaften erhalten und vor allem auch
deswegen, weil immerhin einzelne Artikel mit bemerkenswert klarem Wissen
geschrieben worden sind. A. F. Urz OP

Die Einheit der Sozialwissenschaften. Franz Eulenburg zum Gedächtnis.
Hrsg. v. Wilhelm Bernsdorf u. Gottfried Eisermann, — Ferdinand Enke-
Verlag, Stuttgart 1955. 258 S.

Im einleitenden Artikel gedenkt Ed. Spranger (Tübingen) Eulenburgs,
des « immer philosophierenden Soziologen ». H. Peter (Tübingen) bespricht
sodann das Verhältnis der Sozialwissenschaften zur Naturwissenschaft unter
dem Titel « Weltanschauung und Einheit der Wissenschaft ». Dieser Titel
rechtfertigt sich durchaus, da es im Grunde um die philosophische Auffassung
vom « Gesetz » und der « Gesetzmäßigkeit » geht. Wie die Natur, so hat
auch das gesellschaftliche Leben seine Gesetzmäßigkeit. Man denke nur an
die Marktgesetze. Sehr richtig betont der Verf., daß die empirische
Wirtschaftsforschung in keinem Falle für sich allein eine politische Forderung



Besprechungen 87

zu begründen oder zu verwerfen vermag, daß vielmehr unter allen
Umständen ein echtes Werturteil notwendig ist. — Im Artikel « Die Einheit
der Sozialwissenschaften als Grundlage der Nationalökonomie » stellt F. Lenz
(Bonn) zunächst das soziale Wesen des Menschen heraus und verfolgt dann
die wesentlich soziale Orientierung menschlicher Zielsetzungen beim
wirtschaftlichen Handeln. Es bewahrheitet sich, so führt der Verf. aus, auch
in der Nationalökonomie, daß jeder Wert an und für sich gesellschaftlich
ist, wie immer die konkreten Produktionsverhältnisse geordnet sein mögen. —
G. Eisermann (Heidelberg) befaßt sich mit « Wirtschaftsform und
Gesellschaftsform ». Mit Interesse folgt man hier den Darlegungen, wie der Mensch
durch die Wirtschaft gesellschaftlich geprägt, geradezu vermachtet wird
(seelische « Entfremdung » des Menschen durch die Zerreißung von Arbeitsund

Lebensraum, Entfremdung gegenüber der Familie durch die Verlängerung

der Arbeitszeiten, Verlagerung der sozialen Stellung der Frau,
veränderte Rechtsordnung, nicht zuletzt Umformung der « herkömmlichen »

Moral). Der Verf. kommt zum Schluß, daß soziologische Erkenntnisse für
den Nationalökonomen unerläßlich sind, damit die Gesellschaft nicht blind
der Vermachtung durch die Wirtschaft anheimfällt. — T. Parsons (Harvard)
kommt in seinem Artikel « Die Stellung der Soziologie innerhalb der
Sozialwissenschaften » zum Ergebnis, daß es nicht ratsam sei, die Theorie des
sozialen Handelns als eine gesonderte Disziplin anzusehen, genau so wenig,
wie man etwa von der allgemeinen Physik als einer eigenen Disziplin
sprechen könne. — Die folgenden Beiträge besprechen Einzelprobleme :

Typologie und Mechanik der gesellschaftlichen Fluktuation (T. Geiger,
Aarhus), Franz Eulenburgs Außenhandelspolitik nach 20 Jahren des
NeoMerkantilismus (H. Rittershausen, Köln), Das Grundproblem der europäischen

Wirtschaftsintegration (M. Palyi, Chigaco), Die Grundlagen der
heutigen Gesellschaftskrise (A. Vierkandt, Berlin), Primitive Gruppe, primitive
Mentalität und Traumstruktur (W. Bernsdorf, Berlin), Neue Währungspolitik

und die Frage der Konvertibilität (R. Kerschagl, Wien), Wirtschaftstheorie

und Institutionalismus in den Vereinigten Staaten (F. K. Mann,
Washington), Musikformen und Gesellschaftsformen (P. Honigsheim, East
Lansing), Zur Problematik der Politologie (O. K. Flechtheim, Berlin). Das
Nachwort widmet G. Eisermann, Persönlichkeit und Werk Franz Eulenburgs.

Das Werk bietet, obwohl man darin — wie dies bei Festgaben durchweg

beklagt wird — die Einheit vermißt, einen tiefen Einblick in Fragen
der Sozialwissenschaften. Jeder Autor hat hier ohne Zweifel sein Bestes
gegeben. Jeder Beitrag beweist den wissenschaftlichen Ernst, dessen es in
der Auseinandersetzung mit den aktuellen Problemen des Gesellschaftslebens

bedarf. A. F. Utz O P



88 Besprechungen

Messner, Johannes : Die soziale Frage im Blickfeld der Irrwege von
gestern, der Sozialkämpfe von heute, der Weltentscheidungen von morgen.
6. neubearbeitete Aufl. — Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien-München 1956.
742 S.

Aus der letzten Auflage, die im Jahre 1938 erschienen war, ist ein
neues Werk geworden. Immerhin konnte der Verf. Bausteine jener Auflage
über die Geistes-, Wirtschafts- und Sozialgeschichte benützen, ein Zeichen
der Bewährung der früheren Veröffentlichung.

Der Verf. definiert die soziale Frage als « die Frage nach den
Fehlentwicklungen und Fehlwirkungen der Sozialordnung einer Gesellschaft
hinsichtlich der gesamten Gemeinwohlaufgabe, nach ihren Ursachen und den
Mitteln zu deren Überwindung » (S. 23 f.). Da es nicht um eine abstrakte,
sondern überaus konkrete Frage geht, war es notwendig, von den geschichtlichen

Tatsachen auszugehen. So spricht M. zunächst über den liberalistischen
Kapitalismus und den Sozialismus, um im dritten Teil die christliche
Sozialreform, also den christlichen Vorschlag zur Lösung der sozialen Frage
darzustellen. Die einzelnen Teile behandeln in paralleler Entsprechung :

geschichtliche Entwicklung, philosophisch-weltanschauliche Grundlagen,
Wirtschaft, Gesellschaft, Staat und Kultur. Entsprechend der Grundauffassung
des Verfassers, daß die soziale Frage nicht nur eine Arbeiterfrage, sondern
vielmehr auch ein geistiges Problem bedeutet, worauf, wie Messner eigens
betont, bereits A. M. Weiss hingewiesen hat, wird im Teil über die Kultur
auch die Krise des religiösen Lebens behandelt.

Wer Messners « Naturrecht » kennt, findet hier manche Gedanken in
neuem Licht wieder. Ziemlich weit ausholend zeichnet der Verf. nicht nur
die « Gegenmaßnahmen » gegen die Krise, sondern auch in großen Zügen
nochmals die gesamte christliche Sozialdoktrin, so daß z. B. auch Grundsatzfragen

des Naturrechts zur Sprache kommen. Auch dieses Werk Messners
liest man mit Spannung, erstaunt über das reiche Wissen des Verf., und mit
Freude an der Klarheit in der Darstellung der schwierigsten Gedankengänge.

A. F. Utz OP

von Nell-Breuning, Oswald, S. J. : Wirtschaft und Gesellschaft. Bd. I :

Grundfragen. — Herder, Freiburg 1956. vm-462 S.

Der Verfasser deutet in seinem Vorwort an, was die vorliegende
Auswahl-Sammlung seiner Aufsätze und Vorträge nicht sein soll : ein Lehrbuch.
Das beeinträchtigt aber keineswegs ihren hervorragenden Wert als
zeitgeschichtliches Dokument. In 8 Abschnitten (Grundsatzfragen, Wirtschaft u.
Gesellschaft, Mensch u. Arbeit, Einkommen u. Kapitalbildung usw.) spiegelt
sich wieder, wie in den Jahren 1946-1956 ein katholischer Soziologe von
hohem Rang die Entwicklung der deutschen Wirtschaft sah und was er dazu
zu sagen hatte. Zwischen dem Vortrag « Wesens- und Ordnungsbild der
menschlichen Gesellschaft » (Jan. 1946) und dem Aufsatz « Eigentumsbildung
in Arbeiterhand » (Sommer 1955) erstreckt sich der Weg aus tiefstem
Zusammenbruch zum verführerischen Glanz des deutschen Wirtschaftswunders.
Dort der erste Versuch, inmitten der Katastrophe wieder ein geistiges Funda-



Besprechungen 89

ment für christliche Sozialarbeit zu schaffen, hier das Bemühen, das ständig
wachsende Sozialprodukt recht aufzuteilen, der neugeschaffenen Güterfülle
die Richtung zu geben, wie sie in « Quadragesimo anno » Nr. 61 gewünscht
wird.

Begreiflicherweise sind die einzelnen Beiträge von verschiedenem
Gewicht. Von scharf formulierten programmatischen Arbeiten sei hervorgehoben
die Vorlage für das Bundeswirtschaftsmin. v. 19. I. 52 ; daneben stehen
Arbeiten von Gelegenheitscharakter wie die über Monopolkontrolle,
Wettbewerbsbeschränkung u. a. Besonders erwähnt sei ein nur drei Seiten umfassender

Beitrag « Die christliche Überwindung des Sicherheitskomplexes » ; man
möchte ihn eine feine kleine Studie nennen, die besonders den Seelsorger
anspricht.

Bis auf wenige Ausnahmen wurden die Arbeiten bereits veröffentlicht
und dürften ihre Kritiker schon gefunden haben. Im Einzelnen sei deshalb
nur folgendes bemerkt. S. 80 : Daß die Entwicklung der Technik den Haushalt

von wertschaffender Tätigkeit entleert und so die Hausfrau und Mutter
zu außerhäuslicher Erwerbsarbeit drängt, kann generell kaum behauptet
werden. Heute führt der Wunsch, für die Aussteuer und die künftige Wohnung

etwas zu verdienen, um bald heiraten zu können, schon die
heranwachsenden Töchter aus dem Haus, und solche gewerbliche Arbeit wird dann
auch in der jungen Ehe — leider — beibehalten. Daß die überlastete Landfrau

in ihrem Haushalt noch viel zu wenig Technik hat, steht ohnehin fest.
S. 154 : So richtig es ist, daß die Soziale Frage — in ihrer Gesamtheit —
nicht in den Betrieben gelöst werden kann, so wenig werden fortschrittliche
Unternehmungen darauf warten wollen, daß ihnen die Früchte der
staatlichen oder öffentlich-rechtlichen Sozialpolitik in den Schoß fallen. Statt zahlloser

Beispiele aus neuerer Zeit nur eins : Duisburger Kupferhütte. An vielen
Stellen werden höchst dankenswerte Versuche gemacht bzgl. Mitbestimmung,
Miteigentum usw., eine Schrittmachertätigkeit, aus deren Ergebnissen
vielleicht umfassende staatliche Maßnahmen entwickelt werden können. S. 222 :

Die Ablehnung der « keine Gemeinschaftsbande anerkennenden Berufsausübung

» könnte leicht zum closed job führen, was sicher nicht im Sinn des
Autors liegt.

Aber solche Einzelheiten verschwinden gegenüber der großen Linie, die
sich durch die Arbeiten des Verfassers hindurchzieht. Die Ordnung der
menschlichen Gesellschaft ist für ihn die große Aufgabe ; vornehmlich durch
die Berufsständische Ordnung (B. O.), auch Leistungsgemeinschaften
genannt, sucht er sie zu erreichen. Um dieses zentrale Thema kreisen seine
Gedanken ; von stets neuen Aspekten sucht er seine Vorzüge darzustellen.
Dabei geht der Blick auch über die Grenzen ; Belgien, Holland werden zum
Vergleich herangezogen, ebenso wie die Montanunion und die werdende
europäische Wirtschaftseinheit. — Einen Eckstein der B. O. bildet das Subsi-
diaritätsprinzip. Die Literatur hierüber ist umfangreich, die Auffassung auch
innerhalb der katholischen Soziologen nicht ganz einheitlich (vgl. A. F. Utz :

NO 10, 1956, 11-21). Auch beim Autor sind Nuancen festzustellen ; das
Wörtchen « nur », das er S. 69 kritisch behandelt, bringt er selbst auf S. 43,
— hier bewußt und recht angebracht. Zuzustimmen ist dem Autor, daß der



90 Besprechungen

Begriff der Subsidiarität über die katholischen Kreise hinaus bekannt
geworden ist und vielfach, wenn auch nicht immer richtig, angewandt wird.
Von der B. O. läßt sich allerdings nicht behaupten, daß sie bis jetzt in der
Bundesrepublik viele Freunde gefunden habe ; auch die « christliche »

Bundesregierung hat noch keine Schritte in dieser Richtung getan. N.-B. befaßt
sich mit den Gegenargumenten (S. 234 ff., 246) ; vielleicht ist aber der
Hauptwiderstand anders zu erklären. Mittels der B. O. sollen die wirtschaftlichen
Vorgänge möglichst aus dem Bereich der Politik, der Macht, herausgelöst
und in die kühlere Atmosphäre der Fachleute überführt werden. In erster
Linie denkt unser Autor an eine « Entmachtung » der staatlichen
Bürokratie (S. 280 « Zuständigkeiten », S. 300/1). Niemand läßt sich gern «

entmachten » und sägt gutwillig den Ast ab, auf dem er selbst sitzt. Hinzu
kommt, daß auch das Verhältnis der Bundes-Ständekammer zum Parlament
unklar ist (S. 303/4). Die Kammer soll eine unpolitische Spitze sein, das
Parlament nicht ersetzen ; aber selbst wenn sie nur neben das Parlament
tritt, wird diesem nicht nur Arbeit, sondern auch Einfluß genommen werden.

Noch an einer anderen Stelle begegnet der Gedanke der B. O. starkem
Widerstand. Für den Kampf gegen die Monopole, welche die soziale
Marktwirtschaft beeinträchtigen, erblickt der Autor in ihr die geeignete Organisation

(S. 272 ff.). Zu den Monopolen rechnet er auch das bilaterale Monopol
der beiden Arbeitsmarktparteien, das also beseitigt werden soll. Zutreffend
nennt der Autor den Lohn in der Bundesrepublik einen politischen, anderseits

betont er gerade vom Standpunkt der christlichen Gesellschaftslehre die
Verpflichtung, die breiten bis jetzt vermögenslosen Schichten der
Arbeitnehmerschaft über eine bessere Einkommensverteilung zu einem Anteil am
Kapitalbesitz, an ertragbringenden Produktionsmitteln, zu führen. « Zu einer
sozialen Marktwirtschaft gehört eine befriedigende Einkommens- und
Vermögensverteilung ; alle wirtschaftlichen Maßnahmen müssen diesem Erfordernis

Rechnung tragen » (S. 422). Aber wie soll man weiter kommen Die
B. O. will N.-B. nicht mit der Regelung von Preisen und Löhnen befassen ;

er verweist auf abschreckende Beispiele aus der Weimarer Periode (Kohle,
Kali). Die Arbeitgeber- und Arbeitnehmerverbände sollen auch nicht
aufgelöst werden. Aber zu erwarten, daß mit der Bildung körperschaftlich
fundierter Leistungsgemeinschaften « die Sachlage eine völlig andere sei » und
« dem, was sachlich ohnehin das Übergewicht besitzt, nunmehr auch
strukturell-organisatorisch die Möglichkeit gegeben sei, sein Übergewicht
auszuwirken », ist doch etwas optimistisch.

Allerdings soll man dem Autor seinen Optimismus nicht zum Vorwurf
machen, im Gegenteil Man kann ihm nur aufrichtig dafür danken, daß er
unermüdlich den Arbeitsmarktparteien, besonders den Gewerkschaften, seine
grundlegenden Gedanken über Produktion, Lohn, Konsum usw. nahezubringen

sucht und zu positivem Handeln drängt. Schon Januar 1948 hatte
er betont : « Es ist unerläßlich, die Einkommensbezieher dahin zu bringen,
jenen Teil ihres Nominaleinkommens, der dem in Investitionsgütern bestehenden

Teil des Sozialproduktes entspricht, auch in Investitionsgütern
anzulegen. » Immer wieder wird ihnen dieser Gedanke mit geradezu beschwörenden

Worten vorgetragen und die Möglichkeit gezeigt, den breiten Massen



Besprechungen 91

in wirklich spürbarem Ausmaß Zugang zum Kapitalbesitz, zur Vermögensbildung

zu geben. Die Antwort war nicht nur Ablehnung in der Sache,
sondern auch häßliche persönliche Verunglimpfung. Der DGB will keinen
Investivlohn, keinen Arbeiterkapitalisten, keine B. O. Wenn trotzdem
gesetzgeberische Maßnahmen eingeleitet wurden zur Erleichterung der Eigentumsbildung

in Arbeiterhand, ist N.-B.'s Verdienst hierbei nicht gering.
Unmöglich ist es, die zahllosen treffenden, schlagwortartigen

Einzelformulierungen des Autors festzuhalten. Nur auf die beiden Beiträge S. 181

und 185 sei noch hingewiesen, in denen der Verfasser das speziell Christliche

in Berufsauffassung und Wirtschaft darlegt. « Zu der menschenwürdigen
Befriedigung menschlicher Bedürfnisse gehört : der Christ braucht Zeit (eines
der knappsten wirtschaftlichen Güter für den Umgang mit Gott ...», eine
Mahnung, auf die bei der ständig zunehmenden Gefährdung des Sonntags
heute besonderes Licht fällt.

Abschließend ist festzustellen, daß der vorliegende Band, der durch
einen zweiten — über Einzelfragen —- ergänzt werden soll, jedem, der sich
mit wirtschafts- und sozialpolitischen Fragen zu beschäftigen hat und über
die Fakten der Gesetzgebung hinaus an der Dynamik ihres Entstehens
interessiert ist, eine Fülle wertvollen Materials übermittelt. Daß der Autor sein
reiches Wissen klar und lebendig zu bieten weiß und auch der Verlag für
eine angemessene Ausstattung des Bandes gesorgt hat, braucht kaum besonders

betont zu werden. A. Thiele OSB

Burghardt, Anton : Eigentumsethik und Eigentumsrevisionismus. Vom
Abfindungslohn zum Miteigentum. (Handbuch der Moraltheologie, hrsg.
v. Marcel Reding, X. Bd.) — Hueber, München 1955. xi-238 S.

Der Untertitel des Buches kennzeichnet zur Genüge den Standpunkt,
von dem aus das Eigentumsproblem untersucht wird. Ausgehend von der
Tatsache, daß die Eigentumskontroverse stets im Zentrum der sozialen
Auseinandersetzung gestanden hat, hebt der Verf. mit Recht hervor, daß
in früheren Zeiten das Eigentum in der Hauptsache auf Konsumgüter
bezogen wurde, während durch die industrielle Gesellschaft das Eigentum
an Produktionsmitteln dem ganzen Problem einen neuen Aspekt und eine
erhöhte Bedeutung gegeben hat. Der Autor legt zunächst die Versuche dar,
die im Laufe des vergangenen Jahrhunderts unternommen wurden, um eine
Neuordnung der Güterwelt herbeizuführen, und bemüht sich, diese
Versuche vom Standpunkt der christlichen Ethik aus zu beurteilen. Dabei hält
er unbedingt daran fest, daß jeder christliche Eigentumsrevisionismus das

Sondereigentum an der Mehrheit der Produktionsmittel als vom Gemeinwohl

gerechtfertigt ansehen muß, daß aber andererseits dieses Sondereigentum,

da wo es unternehmerisch genutzt wird, auf die beiden anderen
Sozialpartner, Konsument und Arbeiter, Bedacht nehmen muß. Ferner behauptet
der Verf. mit Recht, daß die bestehende Eigentumsordnung den Bedürfnissen

einer mündig gewordenen Gesellschaft nicht mehr entspricht, weil
die Entwicklung der sozialökonomischen Wirklichkeit nicht gleichen Schritt
gehalten hat mit der geistigen Entwicklung. Das Mißverhältnis zwischen



92 Besprechungen

dem, was ist, und dem, was sein soll, bedarf einer Korrektur. Diese
Eigentumsneuordnung besteht im gesellschaftlichen Miteigentum der
Arbeitnehmer. In diesem Zusammenhang kommt der Verf. auch auf das in den
letzten Jahren so heiß umstrittene wirtschaftliche Mitbestimmungsrecht der
Arbeiter zu sprechen. Seine Stellungnahme ist umsichtig und maßvoll. Ein
innerhalb der vom Verf. aufgestellten Grenzen der Belegschaft zugestandenes
Mitbestimmungsrecht auch in wirtschaftlichen Fragen dürfte wohl kaum
den von der höchsten kirchlichen Autorität wiederholt gegebenen
Weisungen und Mahnungen zuwiderlaufen. Die diesbezüglichen Ausführungen
lassen erkennen, daß der Verf. nicht nur Sozialtheoretiker ist, sondern auch
ein Betriebswirt, der mit der Wirklichkeit der Dinge genügend vertraut ist,
um zwischen Idee und Ideologie unterscheiden zu können.

Auf der Suche nach einer Möglichkeit, den Arbeitnehmern ein formelles
Miteigentum zu sichern, glaubt B., das kommanditistische Prinzip erscheine
am ehesten geeignet, das Kapital so einzusetzen, daß der natürliche Kern
des Eigentumsrechtes realisiert wird, nämlich allgemeiner menschlicher
Wohlfahrt zu dienen. Allerdings muß er sofort zugeben, daß vorläufig der
Anwendungsbereich des kommanditistischen Prinzips noch sehr schmal ist.
Dasselbe gilt von dem arbeitsgenossenschaftlichen Prinzip, das den
Unternehmer im eigentlichen Sinne des Wortes funktionslos macht und dem
Arbeitnehmer selber unternehmerische Wirksamkeit einräumt.

Zum Schlüsse hebt der Verf. noch hervor, daß die Lösung der sozialen
Frage und die Entproletarisierung des Arbeiters weitab auch ein
sozialpädagogisches Problem ist, da das der menschlichen Natur entsprechende
Eigentumsinteresse sich in weitesten Kreisen der Arbeiterschaft in ein
Einkommensinteresse verwandelt hat, verbunden im besten Falle mit einem
Besitzinstinkt für kurzlebige Gebrauchsgüter. Somit kann eine Neuordnung
des Eigentums seine wohltuenden Wirkungen nur dann hervorbringen, wenn
im Arbeiter wieder das Bedürfnis geweckt ist, Eigentümer zu werden, es zu
bleiben und sich als solcher sachgemäß zu verhalten.

Die eine oder die andere Formulierung des Verf. dürfte Widerspruch
erregen. Zunächst war es nicht ratsam, an den Anfang dieses Buches den
Ausdruck « Eigentumsethik » zu setzen, da aus dem großen Bereiche, der
mit diesem Ausdrucke bezeichnet wird, nur ein Kapitel zur Sprache kommt,
nämlich « Fragen der Ethik am Gegenstand des Eigentums an den
Produktionsmitteln » (S. 3), mit anderen Worten das Verhältnis zwischen Kapital
und Arbeit. Was die Beurteilung der zur Lösung dieses Problems gemachten
Versuche angeht, beruft sich B. auffallend stark auf deren mehr oder
weniger große Nützlichkeit. Er berücksichtigt nicht genug, daß die Ethik,
wie die Philosophie überhaupt, eine Prinzipienwissenschaft ist, daß somit
eine zu utilitaristische Betrachtungsweise den Ethiker nie vollauf befriedigen

wird.
Ganz besonders gibt Anlaß zur Beanstandung das Kapitel über den

Eigentumsgebrauch (S. 38-55). So ist es nicht richtig, daß es sich beim
Eigentum immer nur um ein dominium imperfectum handelt. Über sich
selbst und seinen Nächsten hat der Mensch nur ein dominium imperfectum ;

über die untermenschlichen Dinge kann er sehr wohl auch ein dominium



Besprechungen 93

perfectum erwerben und ausüben. Es ist nicht klug, an dieser Terminologie
zu rütteln, da ja anerkanntermaßen das dominium perfectum weder die
Rechte Gottes noch die Ansprüche der Gesellschaft ausschließt. S. 43 lese

ich folgenden Satz : « Die Okkupation schafft also die Bedingung zum
Erwerb eines ursprünglichen Eigentumsrechtes, ausgehend vom Faktum,
daß die Güter disponibel sind, die entweder niemandem oder ohnmächtigen
Eigentümern gehören, also für den auf Eigentumserwerb Bedachten res
nullius sind. » Dieser « ohnmächtige » Eigentümer scheint uns sehr
verdächtig, besonders wenn aus seiner Ohnmacht die These abgeleitet wird,
sein Eigentum sei einer res nullius gleichzusetzen. Vielleicht wäre es gut
gewesen, den Begriff des « ohnmächtigen Eigentümers » etwas näher zu
umschreiben ; der Verf. hätte dann wahrscheinlich selber festgestellt, daß
seine Aussage nicht haltbar ist. S. 53 wird behauptet, das primäre Naturrecht

sei irgendwie « geschichtlos, auf den noch nicht gefallenen Adam
bezogen ». Demgegenüber ist zu sagen, daß das Naturrecht — sei es primär
oder sekundär — weder auf den gefallenen noch auf den nicht gefallenen
Adam bezogen ist, sondern auf den Menschen schlechthin. Der Verf. rührt
hier an das schwierige und heikle Problem der Möglichkeit eines « Natur »-

rechtes überhaupt, ein Problem über das bereits viel Tinte geflossen ist
und wahrscheinlich noch mehr fließen wird, doch läßt sich in dieser Frage
mit der Unterscheidung zwischen dem gefallenen und dem nicht gefallenen
Adam nicht viel anfangen.

Trotz dieser Einschränkungen bleibt bestehen, daß das Buch sowohl
für den Sozialtheoretiker als auch für den Sozialpraktiker von großem Werte
und von aktueller Bedeutung ist, da es den letzten Stand der Entwicklung
sowie deren Zukunftsbedeutung in weitestem Umfang berücksichtigt.

L. Thiry OSB

Lio, Hermenegildus, 0. F. M. : Determinatio « superflui » in doctrina
Alexandri Halensis eiusque scholae. (Spicilegium pontif. Athenaei Antoniani,
6.) — Antonianum, Romae 1953. xvi-236 p.

Die Lehre über das Superfluum bildet ein Kernstück der katholischen
Soziallehre. Pius XI. redet in « Quadragesimo anno » von der Sozialfunktion
der sogenannten freien Einkünfte, die keineswegs dem Belieben des Menschen
überlassen sind. Es ist ein Verdienst des Verf., daß er in seiner Schrift diese

wichtige Frage gründlich untersuchte. Im Mittelpunkt der Studie stehen
Alexander von Haies und seine mittelbaren und unmittelbaren Schüler bis
Bonaventura einschließlich. Die ganze Abhandlung wird aber in einen
größeren Rahmen gestellt. Wir werden mit der Lehre der Vorgänger bekannt
gemacht und die Resultate werden mit den Ergebnissen des hl. Albert d. Gr.,
des hl. Thomas und anderer Scholastiker verglichen.

Die Schwierigkeit dieser wissenschaftlichen Arbeit lag in den Quellen,
die zum größten Teil noch unveröffentlicht sind. So eröffnet uns dieses Werk
ganz neue Schätze über unsere Frage.

Ein erster Teil gibt einen geschichtlichen Überblick über die Lehre des

Superfluums bis Alexander von Haies. Teilstücke finden wir bereits im
Konfutianismus, dann bes. bei den Griechen, bei Aristoteles, wenn er von



94 Besprechungen

der Freigebigkeit, der Magnificentia und andern sozialen Tugenden spricht.
Ausdrücklich und direkt bestimmt er aber das Superfluum nicht. Die römischen

Gesetze enthalten verschiedene Vorschriften über den mäßigen
Gebrauch von Kleidung und Nahrung. Eine allgemeine Bestimmung des Super-
fluums suchen wir aber auch bei ihnen umsonst. Die Offenbarung, besonders
das Neue Testament, war den Vätern Anlaß, die überflüssigen Güter nach
ihrem Wesen und ihren Aufgaben näher zu bestimmen. Bis zu Alexander
von Haies hat kein Theologe die Frage des Superfluums als eigene, gesonderte
Quaestio behandelt. Dieser kam zur folgenden Unterscheidung : den Armen
aus dem Superfluum zu helfen, ist ein Werk der Gerechtigkeit, aus dem
Notwendigen aber ein Werk der Barmherzigkeit (S. 42). Damit war er
gezwungen aufzuzeigen, was ein Superfluum ist. In verschiedenen Werken,
besonders in der Quaestio disputata de superfluo, kommt er darauf zu sprechen.

Nachdem der Verf. diesen wertvollen geschichtlichen Überblick gegeben
hat, stellt er die Hauptgrundsätze auf. Die irdischen Güter sind nur Mittel,
die wir maßvoll gebrauchen, aber nicht mißbrauchen dürfen. Sie sind für
alle Menschen und nicht nur für wenige da. Die Einführung des
Privateigentums als Folge der Erbsünde hindert die Bestimmung des Superfluums
nicht, sondern fordert sie erst recht. Die Zweckbestimmung des Eigentums,
daß nämlich jeder leichter das Notwendige besitze und daß der Gebrauch
überflüssiger Dinge vermieden werde, muß immer im Auge behalten werden.
Der einfache Besitz und Nichtgebrauch eines Dinges besagt noch nicht, daß
dieses in jeder Hinsicht überflüssig ist.

Was ist also ganz allgemein ein Superfluum Diese Frage wird im
dritten Teil untersucht. Hier geht der Verf. analytisch vor. Den Ehrenplatz
nimmt Alexander von Haies ein ; doch kommen auch seine Schüler reichlich

zur Sprache. Die unveröffentlichte Quaestio des hl. Bonaventura De
superfluo wird zum ersten Mal allen zugänglich gemacht (S. 88). Im Anschluß
an Alexander von Haies und Bonaventura kommt L. zum Schluß, daß die
Bestimmung des Superfluums auf zweifache Art und Weise geschehen muß :

in Bezug auf die eigene Notwendigkeit und die der andern. Darum muß man
das necessarium naturae, personae und proximo unterscheiden. Zum neces-
sarium naturae gehören jene Güter, ohne die die menschliche Natur nicht
bestehen kann. Auch da müssen Ort und Zeit berücksichtigt werden. Sein
Korrelativ bildet das superfluum naturae : das, was klugerweise nicht für
die Erhaltung der menschlichen Natur notwendig ist. Es ist ein superfluum
secundum quid. Das necessarium personae ist jenes, wodurch einer menschenwürdig

lebt in bezug auf eine soziale Stellung. Sein Korrelativ ist das superfluum

personae. Dieses überschreitet die Bedürfnisse, welche sich aus der
persönlichen Stellung und der der Familie ergeben. Hier wird also nicht die
menschliche Natur schlechthin betrachtet. Was diese Bedürfnisse
überschreitet, bildet das Superfluum simpliciter. Zum necessarium proximo
gehören jene Güter, die nicht notwendig sind, um die Natur zu erhalten oder
um menschenwürdig zu leben, die aber andern, mit denen wir sozial
verbunden sind, notwendig sind. Das Korrelativ bildet das superfluum proximo.
Wer Güter besitzt, die er nicht gebraucht, aber die Absicht hat, sie für gute
Zwecke zu nützen, dem sind sie nicht überflüssige Güter, sondern ein neces-



Besprechungen 95

sarium proximo. So kommt L. zur folgenden Begriffsbestimmung des Super-
fluums : Superfluum est quod caret ratione (causa finalis) iustae (a legibus vel
consuetudine saltern permissae) necessitatis (respectu sui, secundum naturam
et personam : superfluum naturae et personae) vel intentione piae utilitatis
(superfluum respectu aliorum) (S. 94).

Nach dieser allgemeinen Bestimmung des Superfluums behandelt L.
dessen spezifische Bestimmung nach den Gegenständen, wie irdischer Besitz,
Kleidung und Nahrung, und nach den verschiedenen Personen. Unsere
Autoren gehen bei der Behandlung dieser Fragen nicht rein kasuistisch vor,
sondern sie geben uns immer wieder allgemeine Prinzipien, die berücksichtigt
werden müssen. Wir werden mit der Lehre des Superfluums bei den Königen,
unverheirateten Laien, bei Verheirateten, bei den Klerikern und bei den
Minderen Brüdern vertraut gemacht. Wirklichkeitsnah sprechen sie z. B, von
der Berechtigung der schönen Kleider für die Frau, sogar vom mäßigen
Gebrauch der Schminke und von der Notwendigkeit einer kräftigen
Fleischnahrung für die Mütter und von der Sorge der Eltern für ihre Kinder
(S. 106 f.). Ein Franziskaner wird mit besonderem Gewinn lesen, was vom
Superfluum bei den Minderen Brüdern geschrieben ist. Ganz allgemein können
wir sagen : Superfluum generice respectu sui definiri quod caret ratione
iustae et legitimae necessitatis. Alles was zur Sünde führt, muß als nicht
notwendig betrachtet werden.

Von besonderer Wichtigkeit für die moderne Sozialethik ist die Frage :

« Was ist für diesen bestimmten Menschen überflüssig » Sie kann nicht a

priori gelöst werden, sondern dies muß von Fall zu Fall geschehen ; denn hier
müssen die verschiedenen Umstände ins Auge gefaßt werden. Weil wir aus
dem Superfluum andern helfen müssen, ist es Pflicht jedes einzelnen, zu
bestimmen, was für ihn überflüssig ist. Dies vermag nur der vir prudens
et bonus. Diese Bonitas besagt aber vollständige Güte, die verschiedene andere
Tugenden einschließt. Die Führerin in der Beurteilung ist die Klugheit, die
sich von andern auch belehren läßt, den Rat anderer einholt. Die Güte
schließt anderseits verschiedene Laster aus, sie fordert ein Freisein von Be-
gierlichkeit, von ungeordneter Anhänglichkeit an die irdischen Güter, von
Geiz. Positiv sind Mäßigkeit, die jeden Überfluß haßt, Liebe zur Armut,
Gerechtigkeit, Freigebigkeit, Großzügigkeit (Magnificentia), Mitleid und
Barmherzigkeit gefordert. Sehr oft wird die Bestimmung des Superfluums
von den Franziskanerautoren als ein Akt der Gerechtigkeit bewertet ; öfters
aber wird sie mit der Barmherzigkeit in Zusammenhang gebracht. Dies aus
dem zweifachen Grunde, weil damals die gewöhnliche Art, die überflüssigen
Güter zu verteilen, das Almosen war, dessen wesentliches Element das Mitleid

ist, und weil die Barmherzigkeit auch von dem gibt, was der « kluge »,

nur von der Gerechtigkeit geleitete Mann, als necessarium, d. h. etwas ihm
Unentbehrliches beurteilt (153). Die richtige Beurteilung der freien
Einkünfte kann nur aus einem tief christlichen Geiste heraus geschehen.

Um aber zu einem richtigen Urteil zu kommen, müssen auch alle
Umstände berücksichtigt werden. Man muß die Person ins Auge fassen. Ort und
Zeit beachten. Etwas kann für eine Person oder zu einer Zeit als überflüssig
betrachtet werden, für eine andere Person oder zu einer andern Zeit kann



96 Besprechungen

es notwendig sein. Damit ist der relative Charakter der Bestimmung der freien
Einkünfte hervorgehoben. Ein allseitig gültiges Urteil verlangt zudem, daß
die richtige Absicht vorhanden sei. Die Heiden ließen sich von natürlichen
Motiven leiten, die Christen müssen übernatürliche Beweggründe beachten.
Also nur der « vir prudens et bonus » ist imstande, das Superfluum richtig
zu bestimmen.

Wenn Alexander von Haies und Bonaventura die einzelnen Elemente
ihrer Untersuchung bereits vorfanden, so liegt ihr Verdienst darin, daß sie
diese zu einer Einheit zusammengefügt und als besondere Quaestio behandelt

haben. In verschiedenen Punkten sind sie vollständiger als ihre
Vorgänger. L. untersucht und vergleicht die Resultate mit denen anderer
Scholastiker. Uns interessiert besonders der Vergleich mit Albert d. Gr. und
Thomas von Aquin.

Im wesentlichen stimmen Albert d. Gr. und Alexander von Haies überein.

Albert bestimmt die Superflua « quibus sublatis adhuc potest conservari
domus et familia et exerceri negotium et officium licitum ipsius personae :

et hoc secundum aestimationem sapientis et boni viri. Necessarium autem
est, quo ablato, haec commode fieri non possunt » (IV. Sent. d. 15 a. 16).
Albert lenkt unsere Aufmerksamkeit auf das, was zur Arbeit notwendig ist,
und fügt zur näheren Bestimmung des Notwendigen das « commode » hinzu.
Er sagt aber nichts von der Bestimmung des Superfluums in bezug auf die
andern (S. 188). Wiederholt bestimmt Thomas von Aquin das Superfluum
und das Notwendige, aber nicht in einer gesonderten Quaestio. Die Terminologie

des hl. Thomas deckt sich nicht einfach mit der Alexanders. Für diesen
bezeichnet die nécessitas personae das zum standesgemäßen Leben Notwendige.

Für Thomas schließt das necessarium personae das für den einzelnen
und seine Angehörigen Notwendige ein. Wenn es sich um das standesgemäß
Notwendige handelt, so sagt der Aquinate « secundum conditionem seu
statum personae ». Was seine Vorgänger eine nécessitas naturae nannten,
bezeichnet er als nécessitas absoluta oder personae, das standesgemäß
Notwendige als nécessitas conditionata vel secunda (II-II 32, 5 u. 6). Besser
als seine Vorgänger bestimmt Thomas das, was für die Zukunft als
notwendig bezeichnet werden muß. Man muß nach dem urteilen, was proba-
biliter und ut in pluribus vorkommt (II-II 32, 5 ad 3). Thomas nimmt auch
an, daß Güter, die nicht zum standesgemäßen Leben notwendig sind,
aufbewahrt werden können, um sie andern zur gegebenen Zeit zu überlassen
(S. 189). Wenn Thomas auch nicht eine besondere Quaestio über das Superfluum

geschrieben hat, so finden wir doch bei ihm die verschiedenen
Elemente, die eine solche Bestimmung ermöglichen. Ebenso finden wir bei ihm
leicht jene Prinzipien, die eine Bestimmung der überflüssigen Güter im
Einzelfalle ermöglichen. Auch Thomas hebt hervor, daß diese Feststellung
nicht a priori geschehen kann, sondern nur kraft der Klugheit und des
Glaubens (Quodl. VI q. 7, a. 12 ad 1). Besondere Aufmerksamkeit verdient
der Text des hl. Thomas in IV. Sent. d. 15, q. 1 ad 4, in dem er die
Rangordnung der Hilfe in der Not bestimmt. Hier ist Thomas vollständiger als
seine Vorgänger.

Auch für unsere Zeit ist die dargelegte Lehre noch aktuell. Die sozialen



Besprechungen 97

Verhältnisse haben sich zwar geändert. Die angeführten Prinzipien haben
aber allgemeinen Wert, weil sie auf der Natur des Menschen aufbauen und
sowohl seine persönlichen wie sozialen Pflichten berücksichtigen. Die
Tatsache, daß nur der « vir prudens et bonus » im Einzelfalle recht bestimmen
kann, welche Güter für ihn überflüssig sind, erklärt uns, warum wir in der
Welt von heute so viele soziale Not finden. Was uns not tut, ist der christliche

Geist, ohne den man für den Notleidenden nichts oder nur wenig
übrig hat.

Die Arbeit, zu der wir dem Verf. von Herzen gratulieren, hat einen
einzigen Schönheitsfehler, und das sind die verhältnismäßig vielen Druckfehler.

Sie beziehen sich fast durchwegs auf die zahlreichen Fußnoten und
sind meistens als Corrigenda vermerkt. C. Hubatka OFMCap

Desqueyrat, A., S. J. : Bilan spirituel du Capitalisme. (Bibliothèque de

la recherche sociale.) — Editions Spes, Paris (1956). 207 p.

Unter den vielen Definitionen des Kapitalismus — wie D. im Vorwort
trefflich bemerkt, gibt es deren ebensoviele, wie es Leute gibt, die von
Kapitalismus reden, — hebt der Autor die vier wichtigsten hervor, jene
Leos XIII., des Liberalismus, der Wirtschaftswissenschaftler und schließlich
des Durchschnittsfranzosen. Das Ziel des Buches ist, eine « geistige » Bilanz
des Kapitalismus zu ziehen und nicht schlechterdings eine Bilanz des
Kapitalismus. Ferner soll diese Bilanz im Hinblick auf die objektiven Ursachen
der religiösen Ungläubigkeit gezogen sein. In einfacher, aber klarer Sprache
gibt D. eine eingehende Analyse der Definitionen, um daraufhin in seiner
geistigen Bilanz die Synthese herzustellen. N. Ketterer OP

Wagenführ, Horst : Wie die Wirtschaft funktioniert. Eine Wirtschaftskunde

für jedermann. 2. Aufl. — C. Bertelsmann-Verlag, Gütersloh 1955.
477 S.

Das Buch, das im September 1955 in erster Auflage erschien, konnte
bereits im darauffolgenden November seine zweite Auflage erleben (21. bis
35. Tausend). Tatsächlich gehört es zu den praktischsten Einführungen in
das Wirtschaftsleben. In fünf umfangreichen, gut gegliederten Kapiteln
erhält der in wirtschaftliche Probleme noch uneingeweihte Leser einen
Einblick in die Fragen : Mensch und Wirtschaft, Erzeugung und Verbrauch,
Umlauf der Güter und des Geldes, Verteilung der Güter, Dynamik im
Wirtschaftsleben. Reiches Bildmaterial veranschaulicht die schwersten
wirtschaftswissenschaftlichen Gedanken. Man möchte das Buch jedem
empfehlen, der als Nicht-Fachmann sich für Nationalökonomie interessiert.
Selbst derjenige, der diesen Problemen noch fernsteht, wird, wenn er das
Buch nur einmal zur Hand genommen hat, zur Lesung verlockt. Und er
wird es mit viel Genuß und auch Lust lesen, da es seine lehrreiche
Unterhaltung mit verborgenem Humor bietet. A. F. Utz OP



98 Besprechungen

Geschichte der Philosophie

Huonder, Quirin : Gott und Seele im Lichte der griechischen Philosophie.
— Max Hueber Verlag, München 1954. 243 S.

Diese vorzügliche Schrift ist offenbar das Werk eines geschulten Denkers,
der die griechische Philosophie aus den Quellen kennt und der es versteht,
seine Überlegungen und Feststellungen in anregendster Form zum Ausdruck
zu bringen. Sein eigentliches Anliegen besteht darin, wie auch der Titel es

andeutet, Gott und Seele an Hand eingehender Erforschung und sorgfältiger
Deutung der einschlägigen Texte, « als die zwei größten Seinswirklichkeiten
überhaupt » (6) zu erweisen. Er verfolgt also nicht so sehr ein historisches,
als ein philosophisches, ja religiöses Ziel, wenn auch mit historischen Mitteln

: die persönliche Aneignung des nach seiner Auffassung wichtigsten
Gedankengutes jener Paideia, die Werner Jaeger zum Gegenstand seines
großangelegten Hauptwerkes gemacht hatte und zwar bereits in der gleichen
Gesinnung. « Gelingt es, Gott und Seele uns heutigen, vom Nihilismus
durchtränkten, weil vom Schicksal so sehr betroffenen Menschen wieder als Realitäten

lebendig zu erfahren, so mögen wir uns wieder lösen aus der bebenden
und zitternden Angst am Abgrund des Nichts, der uns ständig zu verschlingen
droht » (6).

Die Erinnerung an jene großartige Übersicht über die antike Theologie,
die Augustinus, aus ähnlichen apologetischen Gründen, mit der ihm eigenen
genialen Selbständigkeit der Gestaltung im 8. Buch seiner Civitas Dei (VIII
1-11) vorlegt, drängt sich dem Leser von selbst auf und bringt ihm zugleich
den Vorteil einer streng quellenmäßigen Behandlung, wie sie Verf. befolgt,
recht lebendig zum Bewußtsein.

« Nur auf das Wesentliche griechischer Gottes- und Seelenlehre » (5) will
er sich beschränken. Daraus erklärt sich die Unvollständigkeit seiner
Darstellung, wie z. B. in Bezug auf die weitere, absteigende Entwicklung der
platonischen Theologie (Gesetze, Epinomis : kosmische Religion, Astralreligion)

oder auf bestimmte Züge der philonischen Theologie (Lehre der
göttlichen Potenzen) und auf die so sehr gemischte Psychologie desselben Philon
mit ihrem steten Hin und Her zwischen platonischem Idealismus und
stoischem Empirismus. Es lag eben nicht in seinem Plan, auf solche
Nebenpunkte einzugehen.

Nach einer ergreifenden Einleitung über « Gott und Seele als
Aufgegebenheiten echten Philosophierens# (11-18) skizziert er die mehr oder
weniger mythischen Anfänge der griechischen Religion und Anthropologie
(19-33), um sich dann mit der Gottes- und Seelenlehre der vorplatonischen
Philosophie, also bis Sokrates einschließlich, in längeren Ausführungen zu
befassen (42-98), denen man meist zustimmen wird. Allerdings dürfte die
zuversichtlich religiöse Wertung des ionischen Urwesens (Stoff), die er von
Jaeger übernimmt, wohl zu optimistisch sein (42-47). Ferner war, nach der
sehr bestimmten Angabe der platonischen Apologie, « Sokrates sich dessen »

gar nicht « gewiß, daß die Seele nach dem Tode noch irgend eine Zukunft
hat » (95).



Besprechungen 99

Wichtig sind die zwei kurzen Kapitel über personalen Gott (34-38) und
Schöpfungsgedanken (39-41) in der Antike, die zuvor eingeschaltet sind.
Nachdem sehr richtig bemerkt wurde, daß in der Gottesfrage, um nicht
anzustoßen, « die griechischen Denker eine Doppelsprache führen » mußten (33),
die des Monotheismus und die des Polytheismus, heißt es weiter, daß die
griechische Philosophie der Frage nach dem personalen Gott aus dem Wege
geht (34). Dennoch sind die Eigenschaften, die sie dem ersten Wesen
zuerkennt, vorab bei Plato und auch bei Aristoteles, dem nach Hirschberger
das Wort vom personalen Gott auf der Zunge liegt, derart, daß sie es

stillschweigend als personales Wesen denknotwendig voraussetzen muß (37). Dabei

gibt Verf. zu bedenken, daß die objektiv-realistische Denkweise von
Aristoteles (und noch mehr die von Piaton) « stets Reales, Gegenständliches »

(38) meint. Demnach wird denn auch die reale Subsistenz der Ideen bei
Piaton entschieden bejaht (101, 109).

Daß der Schöpfungsgedanke der ganzen Antike fremd gewesen sei, läßt
sich nicht ganz halten (39). Eine Schöpfung aus dem Nichts kennt sie zwar
bis auf Philon nicht. Dennoch klingt der Schöpfungsgedanke bei manchen
Philosophen deutlich an (39), insofern etwa aus dem Urwesen des Anaxi-
mander oder des Heraklit oder ebenfalls, was Verf. nicht anmerkt, der
Stoiker (ein wichtiger Streitpunkt zwischen ihnen und den Piatonikern) alle
Wesen der Welt nach ihrem ganzen Sein entstammen. Plato und Aristoteles
hingegen lassen wohl den Weltstoff unabhängig von Gott bestehen (40). Was
dagegen hier und später vorgebracht wird, hat wenigstens keine
durchschlagende Bedeutung.

Bei Philon, der jedenfalls diese Frage niemals direkt angefaßt hat,
besonders nicht in seiner Schrift über die Schöpfung (De opificio Dei), liegen
doch gelegentliche Hinweise vor. Verf. bringt (193 vgl. 41) zwei Belegstellen.
Leg Al II 2 : Vor der Entstehung der Welt gab es nichts neben Gott. Heyes
36 : Gott trägt das Nichtseiende den Stoff) und erzeugt das All. Aber
ib. 216 heißt es von Gott, daß er die mutterlose « Siebenheit » aus sich allein
hervorgebracht hat, ohne einen Stoff irgendwie dabei zu gebrauchen. Demnach

wäre es also bei der Weltschöpfung anders gewesen.
Es gibt aber bei Philon noch andere diesbezügliche Stellen, die seine

eigentliche Überzeugung durchblicken lassen. Planta 48 : Gott hat die Samen
und Wurzeln aller Dinge gelegt (xaOefç). Vgl. ib. 120 wo, nach Empedokles,
als Wurzeln der Dinge die vier Elemente genannt sind, und ib. 2, wo der
Urstoff die eine Wurzel ist, aus der die ganze Welt sich entfaltete. Conf 137 :

Gott hat alle Dinge eingesetzt (sOyjXs). Vgl. Migr 182, Muta 29, A brah 121.
Dann Mos II 199 : Gott hat das Weltall eingesetzt und gebildet und
zusammengeordnet. Und schließlich Somn I 76 : Was früher nicht war, hat
Gott hervorgebracht, où STjfuoupyùç pùvov, àXXà xal xTÎ<ror)ç aùxàç tov, nicht
bloß als Bildner, sondern als Schöpfer.

Was nun Plotin anbelangt, so darf es wohl als ausgemacht gelten, daß
er « mit seiner Ausstrahlungslehre eine wirkliche Schöpfung im Auge hat »

(41 vgl. 215-219).
Von den folgenden Hauptstücken sind die bedeutendsten Plato (99-144),

Aristoteles (145-179), Philon (189-200) und Plotin (201-229) gewidmet. Die



100 Besprechungen

Stoiker 180-186) hätten wohl mehr Beachtung verdient.Wenigstens wird aber
der wunderbare Zeushymnus des Kleanthes vollinhaltlich mitgeteilt (183).

Besonders gelungen ist die Darstellung der platonischen Theologie (99-
128), wie sie im Timaios ihre letzte Vollendung erhält. «Ob Piaton im
Symposion zum Urschönen, im Staat zum Urguten, im Parmenides zum unbedingt

Einen, im Sophistes zur weltordnenden Vernunft, im Philebos zum Nus,
der uns König des Himmels und der Erde ist, und endlich im Timaios zum
Demiurgen als Vater und Schöpfer des Alls vordringt, es ist immer der eine
und derselbe Gott, nur in verschiedenen Einkleidungen und unter
verschiedenen Aspekten » (115). « Die augustinische Theologie zeigt, wenn auch
durch die Augen Plotins, durchaus platonische Wesenszüge. Die platonisch-
plotinisch-augustinische Gotteslehre inauguriert die theologische Spekulation
der Scholastik und verbleibt in ihr als wesentlicher Bestandteil Leider
wurde (bei den Modernen) dem theologischen Gehalt der Dinge vielfach
wenig ernste Aufmerksamkeit geschenkt» (128).

In der Seelenlehre (129-144) ist Plato der große Anwalt der Unsterblichkeit.

Seinen Hauptbeweis hat Verf. in den folgenden Sätzen zusammengefaßt
: « Die Seele ist in der Lage, Erkenntnisse des Ewigen zu gewinnen, die

unverlierbar sind. Ist dem so, so muß die Seele am Ewigen selbst teilhaben,
das zu erfassen sie fähig ist. Denn die Erkenntnis des Ewigen setzt
notwendig den Ewigkeitscharakter der Seele voraus» (135). Daß der Beweis
über das Ziel hinausschießt, ist uns ja klar. So hat denn Plato nur zu
folgerichtig die Präexistenz der Seele (130) vertreten und später, nach dem Staat,
die Seelenwanderung. Diese Irrtümer dürfen uns aber für sein wesentliches
Verdienst nicht blind machen. Er hat vor allem die Jenseitsfrage in ihrem
ganzen Ernst mit erschütternder Eindringlichkeit den Menschen vor Augen
geführt und hat ihre Beantwortung « der christlichen Heilsordnung erstaunlich

nahe gebracht» (140). In der Tat ist seine Eschatologie im Gorgias
(138) und im Phaidon (139) — Politeia, Phaidros, Timaios und Gesetze werden
hier nicht eigens angeführt — in ihrer herben Größe von bezwingender Wucht.

In der Darlegung der aristotelischen Gotteslehre (145-169) folgt Verf.
im großen und ganzen der thomistischen Deutung, die auch seinerzeit von
Brentano energisch befürwortet wurde. Vielleicht ist der historische
Sachverhalt nicht ganz so einleuchtend. Immerhin kann sich diese Auffassung
auf beachtliche Gründe berufen. Kennzeichnend ist es, wenn Verf. Met 1072b
14 übersetzt : « Auf diesem Urgrund also ruht der Himmel und die Natur »,

wo es heißen sollte : « An diesem Urwesen also hängt der Himmel und die
Natur. » Ein Hängen durch Streben scheint ja nach dem Kontext gemeint
zu sein.

Bei der Seelenlehre (170-179) weicht der spätere Aristoteles von Plato
ab. Zum Teil mit Recht, wie bekannt. Zum Teil aber weniger glücklich, wie
aus folgender Ausführung erhellt. « Der 'Denkgeist' von übernatürlicher Art
und Herkunft führt ein Sonderdasein im Leib Mit dem leiblichen Tod
kehrt er wieder dahin, woher er gekommen ist, nachdem er während des
Lebens auf die niedere Denkseele eingewirkt hat Ob das
Fortleben der höheren Geistesseele nach dem leiblichen Tod von Aristoteles als
ein persönliches gedacht ist oder nicht, ist nicht klar ersichtlich » (178).



Besprechungen 101

Höhere und niedere Denkseele ist hier zu verstehen nach der Lehre vom
doppelten Intellekt, dem tätigen, ewigen und dem leidenden, vergänglichen
(176). Der erstere übt eine immerwährende Denktätigkeit. « Es ist aber nicht
so, daß der Geist bald denkt, bald nicht denkt. Freilich ist er erst nach
der Trennung ganz er selbst und dieser Teil der Seele allein ist unsterblich
und ewig. Wir haben aber keine Erinnerung davon, weil ja jener Teil nichts
leiden kann, der leidensfähige Geist jedoch ist vergänglich, dessen sich der
tätige bedient» (177). Man wird über den Sinn dieses Abschnittes wohl
immer streiten. Wir möchten jedenfalls anders übersetzen. « Wir haben keine
Erinnerung davon (von der steten Denktätigkeit des tätigen Intellekts in
seiner ewigen Präexistenz — gegen die platonische Anamnese), denn wenn
auch jener Geist unveränderlich ist, so ist doch der leidende Geist vergänglich

und ohne ihn oû0èv voeï wird von uns nichts gedacht. » Als Subjekt
zu voeï dürfte nach dem « wir » des Satzanfanges und nach dem ganzen
Zusammenhang des Textes (De an. 430 a. 10-25) die Seele (wir) gemeint sein.

Über die Darstellung von Philon und Plotin wollen wir nicht näher
eingehen. Sie ist geradezu hervorragend und zeugt von einer ebenso genauen
wie umfangreichen Kenntnis dieser zwei ganz besonders religiös eingestellten
Denker. Wir konnten durch Stichproben feststellen, daß die deutschen
Übersetzungen Plotins, die Verf. benutzte, von ungewöhnlicher Treue und
Sprachfertigkeit sind. Die Verdeutschung Philons hingegen ist nicht immer sehr

genau.
Philon gilt mit Recht als einer der ersten systematischen Vertreter der

« negativen Theologie ». Sehr zu beherzigen wäre indes folgende treffliche
Bemerkung. « Obwohl Philon so sehr betont, wir wüßten nur, daß Gott ist,
nicht aber was er ist, erblickt er dennoch in der grenzenlosen Seinsfülle
ebensosehr die Wesenheit wie die Existenz Gottes, die ja beide in Gott als
dem schlechthin Seienden zusammenfallen. In der Auswertung seiner
Seinsspekulation entdeckt der Alexandriner einige wichtige Eigenschaften Gottes,
wie seine Einheit und Einfachheit, Selbstgenügsamkeit und Bedürfnislosigkeit,

Unwandelbarkeit, Ewigkeit und Allgegenwärtigkeit » (191). Bei der
negativen Theologie darf es und kann es eben nicht bleiben.

Wir wünschen diesem schönen und gedankenreichen Werk recht viele
Leser, noch mehr aber fleißige Benutzer. Wir haben daran eine Art Brevier
jener religiösen Philosophie, deren bleibende Schätze würdig gewesen sind,
in das große Erbgut der christlichen Offenbarung restlos einzugehen. Der
Gott der Philosophen und der Gott der Propheten ist eben der eine und
derselbe Gott, dessen ewiges Wort Mensch geworden ist zum Heil der
Menschen. M.-St. Morard OP



102 Besprechungen

Staritz, Ekkehart : Vom Schein zum Sein. Von der Phänomenologie zur
Philosophia perennis, ein Abriß der Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts.

(« Mensch und Welt », eine Schriftenreihe zu den Fragen unserer Zeit,
hrsg. v. H. Fenyvessy O. P., Bd. I.) — Bouvier, Bonn 1953. 127 S.

Anregend, unterhaltend, journalistisch aufgeputzt mit markanten
Zitaten und schlagfertigen Sprüchen in der Art seines Titels, gescheit und
kenntnisreich, aber gewiß nicht ohne Tiefe, führt uns dieses kleine Werk
durch die ganze Entwicklung der Philosophie im modernen Zeitalter vom
Positivismus Comtes bis zur heutigen Neuscholastik.

Letztere, die merkwürdiger Weise der Romantik angehängt wird, hat
Verf. mit dem höchsten Lob bedacht, wovon unser kleiner Freiburgerkreis
seinen reichlichen Anteil bekommt. Es war ein gewagtes Unternehmen, diese
vielgestaltige und weltumspannende Geistesbewegung in den knappen Raum
von zwanzig Seiten (103-123) einzufangen. Verf. hat sich indes mit viel
ernstem Fleiß bemüht, dieser Aufgabe gerecht zu werden, und man wird
ihm dafür aufrichtig dankbar sein. Dabei hat er aber leider « Das Wesen des
Thomismus » von P. Manser O, P. selig zu erwähnen versäumt, wo es ja
kaum sonst heutzutage ein Werk geben dürfte, das so kräftig und
folgerichtig die streng thomistische Denkrichtung verträte. Unsere Leser wissen,
daß es bereits in einer dritten, von P. Wyser O. P. besorgten und sorgfältig
revidierten Auflage erschienen ist.

Daß Etienne Gilson, das berühmte Mitglied der französischen Akademie,
am Institut Catholique von Paris wirke und gar der Societas Jesu angehöre,
ist ein Irrtum von erstaunlicher Massivität (113). Verf. weiß ja vieles, aber
nicht immer alles, was man wissen sollte, um ein Werk wie das seinige zu
schreiben. So ist ihm das letzte und wichtigste Werk Bergsons (58) « Les
deux sources de la morale et de la religion » unbekannt geblieben wie auch,
daß dieser große Denker in seinem Testament seinen inneren Anschluß an
den katholischen Glauben ausdrücklich bekannte und um die Gunst eines
kirchlichen Begräbnisses bat, die ihm auch, wenn wir nicht irren, vom Pariser
Ordinariat gewährt wurde. Er hatte sich nämlich nicht taufen lassen, weil
er sein angestammtes Volk in der Zeit seiner größten Bedrängnis nicht
verlassen zu dürfen glaubte.

Gern verweist Verf. auf den für ihn wichtigen Unterschied zwischen
« idealistischer » und « ideologischer » Einstellung. Die meisten neuzeitlichen
idealistischen Philosophien, bemerkt er z. B. (45), « offenbaren eine ganz
bestimmte Vorstellungs- und Wertungswelt, die nicht mehr rein idealistisch,
auf ein Urbild ausgerichtet bleibt, sondern einem Abbild zugewandt und
damit ideologisch wird ». Da weht uns fühlbar ein Lufthauch aus platonischen
Regionen an. Berechtigt aber ist die Mahnung zu realistischem Ernst, die
wir darin erblicken möchten.

Im gleichen Sinn bewerten wir die folgende, tiefblickende Bemerkung.
«Um der Phänomenologie gewissermaßen eine nachträgliche Ehrenrettung
zu bereiten, ist versucht worden, einen Unterschied zwischen ihr und dem
Phänomenalismus zu konstruieren. Das scheint ein Spiel mit philosophischen
Worten, hinter dem eine säuberliche Begriffsbestimmung nicht steckt. Denn,



Besprechungen 103

wenn gesagt wird, der Phänomenalismus wolle nur die Erscheinung als solche
erkennen, die Phänomenologie dagegen das Seiende, das Ding an sich, so
muß darauf erwidert werden, daß sowohl Brentano wie auch Husserl und
Scheler mit ihren psychischen Phänomenen, mit ihrer immanenten Intuition
und ihrem Wertfühlen doch immer nur Abbildern nachgejagt sind, ohne die
letzte Wahrheit zu erreichen. Wer sie bei Gott weiß, der wird bescheiden
nur immer versuchen, ihr näher zu kommen, es aber vermeiden, sie
phänomenologisch oder phänomenalistisch zu ergründen» (67). Hier wieder
begrüßen wir gern den Hinweis auf jene realistische Denkweise, die allein den

Aufstieg von den Geschöpfen zum Schöpfer beweiskräftig zu vollziehen
vermag.

Notieren wir zum Schluß, wie Verf. sein eigenes Werk selbst charakterisiert.

Er hat eben die Zeitgebundenheit der existenzialistischen Systeme
betont. « Und damit gleichzeitig », fährt er weiter, « ist etwas angerührt, was
vielleicht reichlich spät, aber sicherlich nicht zu spät in diesem Überblick
über die Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts Erwähnung zu finden hat,
die Frage nämlich nach dem eigentlichen Zweck solcher- gedrängter Übersicht.
Soll sie nur die bereits vorhandenen um eine neue vermehren Dann wäre
das Unterfangen sinnlos, weil es nicht darauf ankommt, das Gebäude der
Lehrmeinungen mit anderen Zimmernummern zu versehen. Oder darf sie die
Beziehungen der Menschheit zur Philosophie zu entschlüsseln suchen Muß sie,
um das mit anderen Worten auszudrücken, Wert darauf legen, die menschliche

Reaktion auf die Philosophie ihrer Zeit offenbar werden zu lassen Wir
meinen, daß hierin die eigentliche Aufgabe beschlossen liegt, daß wir also von
der Hoffnung, aber auch von der Enttäuschung, berichten dürfen, die den
nach philosophischer Bereicherung Strebenden erhebt oder schüttelt,
beschwingt oder lähmt» (76, von uns unterstrichen).

Auf existenzialistische Belehrung also richtig existenziell reagieren
Wer eine anregende Rundreise durch die Kurorte der modernen Weisheit

unternehmen will, wird unser Büchlein mit Gewinn und Genuß gebrauchen.
M.-St. Morard OP

Castelli, Enrico : Le temps harcelant. (Bibliothèque de philosophie
contemporaine.) — Presses universitaires de France, Paris 1952. xi-135 p.

Das italienische Werk, dessen französische Ubersetzung hier vorliegt,
erschien 1947 in Rom unter dem Titel : « II tempo esaurito ». In seinen
Analysen und Beschreibungen, in denen die Sehweise des Existenzialismus
oft zu merken ist, zeigt der Verfasser, welche Auswirkungen die stets
fortschreitende Technisierung des Lebens auf den Menschen hat. Der Mensch
verliert immer mehr die Muße und lebt dem Augenblick. So hart und
düster die Schilderungen manchmal wirken mögen : Castelli verschreibt sich
nicht dem Pessimismus. Er schneidet und brennt, damit der Mensch wieder

zu sich kommt. Der Mensch muß zunächst schonungslos seiner Lage
bewußt gemacht werden ; dann erst kann die Umkehr einsetzen. Sie ist
möglich, und zu ihr will das Buch beitragen. E. Grunert CSsR



m Besprechungen

Spier, J. M. : Christianity and Existentialism. Translated with an
Introduction and notes by David Hugh Freeman. — The Presbyterian and
Reformed Publishing Company, Philadelphia 1953. xix-140 p.

Traduit du hollandais, l'ouvrage de M. Spier exprime le jugement d'un
penseur protestant sur l'existentialisme. L'introduction du traducteur
présente la pensée philosophique de M. Spier, qui se rattache à celle de
H. Dooyeweerd. On pourrait l'appeler un criticisme religieux, c'est-à-dire
qu'elle considère comme dogmatique, et donc non-critique, toute
philosophie qui ne se rend pas compte que des présupposés religieux, au sens le
plus large de ce mot, de toute pensée théorique. L'exposé de M. Spier se
divise en deux parties. La première expose le contenu de l'existentialisme.
Un premier chapitre en présente les origines historiques, c'est-à-dire la
situation créée par les grands systèmes idéalistes allemands, et insiste
particulièrement sur Kierkegaard et Nietzsche, les pères de l'existentialisme,
pour se terminer par un tableau des conditions générales de la culture,
responsables de la naissance de la nouvelle philosophie. Un deuxième
chapitre, intitulé : l'existentialisme proprement dit, traite de Jaspers et de
Heidegger. Le troisième est consacré à l'existentialisme en France : Marcel,
Lavelle et Sartre. Enfin un quatrième chapitre présente l'existentialisme
théiste de Lœn, philosophe hollandais.

Une deuxième partie est consacrée au jugement que le penseur chrétien
doit porter sur l'existentialisme. Un premier chapitre dégage les traits généraux

de ce courant de pensée, un second met en valeur les éléments de vérité
qu'il contient. En quelques pages, brèves mais énergiques, le dernier
chapitre conclut au rejet de cette philosophie et fournit les raisons de ce
verdict sévère.

Il y a peu à dire de cet ouvrage. L'intention est certainement excellente.
Les développements sont clairs. Rien cependant ne permet de penser que
l'auteur a eu entre les mains les textes mêmes des auteurs qu'il expose et
critique. Les références sont de seconde main et renvoient, à peu près
exclusivement, à des travaux en néerlandais. L'ensemble reste donc sommaire,
sans être inexact, sauf pour Heidegger. On ne voit pas sur quoi l'auteur
peut s'appuyer pour affirmer que la pensée de Heidegger ne fut connue que
de ses collègues, jusqu'au moment où sa réputation internationale fut
développée par les écrits de Sartre, son ancien étudiant (p. 27). Le
traducteur a fort heureusement éclairé par quelques notes telle ou telle
argumentation qui ne se comprend que dans la perspective de la pensée personnelle

de M. Spier. Si donc le présent ouvrage peut faire connaître les très
grandes lignes de l'existentialisme et les thèmes majeurs de la pensée de ses

principaux représentants, il est utile surtout pour faire connaître à l'étranger
la pensée d'un groupe original de philosophes réformés des Pays-Bas.

L.-B. Geiger OP



Besprechungen

Bulletin de Théologie biblique du Nouveau Testament

Selon J. W. Bowman \ professeur au Séminaire de Théologie de San
Francisco, il y aurait trois positions dominantes en théologie biblique :

L'optimisme humaniste, inspiré de Fichte et Hegel, et qui s'exprime dans le
libéralisme et le modernisme. C'est un « monologue de la raison » qui oppose
le Jésus de l'histoire et le Jésus de la foi. Le pessimisme apocalyptique,
représenté par Kierkegaard et K. Barth, où la conversation avec Dieu est
possible, mais a longe : Dieu reste dans les cieux et l'homme sur terre. Le
réalisme prophétique, adopté par notre auteur, et qui serait l'équivalent de
la Heilsgeschichte 2 : Le contenu de l'Ecriture est déterminé par le Saint-
Esprit, l'homme connaît Dieu et cherche à faire sa volonté ; un dialogue
intime, personnel et vivant avec Dieu est possible.

La théologie paulinienne de l'histoire fixe le thème du réalisme prophétique

: L'Evangile n'est pas autre chose, en effet, que la proclamation, puis
le récit de l'acte rédempteur de Dieu en faveur de l'homme ; la promesse,
puis la réalisation du salut dont la foi est la condition sine qua non, accessible
à toutes les générations (cf. Is. LII 7) ; de ce chef, Jésus-Christ, réalisant le

propos divin, est le centre de toute l'histoire antérieure et postérieure ; comme
l'ont compris de façon indépendante saint Etienne et l'Epître aux Hébreux.

Quant au contenu des Ecritures, J. W. B. le distribue heureusement
sous quatre chefs: L'Evangile de Jésus-Christ3, de Dieu4, du Règne5,

1 John Wick Bowman : Prophetic Realism and the Gospel. A Preface to Biblical
Theology. — The Westminster Press, Philadelphia [1956]. 288 p.

2 La position de J. W. B. est bonne, mais son expression peu claire : « La
théologie du réalisme prophétique est un évangélicalisme s'exprimant dans la
terminologie de l'époque actuelle et dans le contexte de la pensée moderne » (p. 13) ;

c'est une théologie révélante (p. 14) ; tout le contenu de l'Evangile est une
révélation prophétique (p. 15). On corrigera cette équivocité du langage par les
précieuses mises au point de H. Schlier ; Sinn und Aufgabe einer Theologie des Neuen
Testamentes, dans : Biblische Zeitschrift, 1957, pp. 6-22.

3 Rejetant le rationalisme de T. Craig et de R. Bultmann, B. s'efforce de
situer la place de l'Incarnation, de l'Expiation et de la Résurrection dans la Théologie

biblique : Jésus-Christ, révélateur de Dieu lui-même, est Dieu dans l'histoire.
4 Dieu Créateur et Père, Docteur, Rédempteur et Ami : sa J ustice, sa Sainteté

et sa Fidélité.
5 Le concept et la réalisation de la Souveraineté de Dieu. La contribution de



202 Besprechungen

de notre salut 6. — Ce livre, plus intelligent que fouillé, contient maintes
notations intéressantes, notamment sur l'homogénéité de l'histoire, la
relation : Promesse-Evangile, Création-Rédemption. Ecrit avec foi, il est
de l'authentique théologie biblique.

L'inspiration de J. S. Thomson 7 est analogue à celle de J. W. B.
Comment mettre en valeur l'actualité de l'Evangile Comment le message
du Christ et des Apôtres demeure-t-il valable pour nos contemporains
Ce sera par l'espérance du salut et du bonheur engendrée dans l'âme par
l'annonce de la Bonne Nouvelle. Les pages les plus neuves de ce volume,
d'une lecture aisée, sont consacrées à étudier la relation entre l'Evangile
annoncé par Jésus et l'Evangile élaboré et prêché par la primitive Eglise.
Jésus, en effet, a prêché l'Evangile du Royaume de Dieu, c'est-à-dire du
pardon et de la vie nouvelle accordés par Dieu à la foi. Mais les Apôtres ont
annoncé le Christ, Seigneur, Fils de Dieu, crucifié et ressuscité. Y aurait-il
deux évangiles Celui de Dieu et celui de Jésus En réalité, on ne peut
dissocier le Père et le Fils. Si l'Evangile prêché par le Christ est devenu
l'Evangile ayant le Christ pour objet, c'est que — déjà durant sa vie
terrestre — Jésus et son Evangile ne faisaient qu'un ; sa vie, sa mort, sa
résurrection étaient le complément et l'achèvement de sa prédication. Son

message n'était pas dissociable de sa personne. C'est donc à bon droit que
l'Eglise primitive définissait son objet de foi dans la puissance de Dieu
concrète et actuelle manifestée dans le Christ ressuscité, en qui les hommes,
réconciliés avec Dieu, sont purifiés de leurs péchés et ont accès au ciel.
Tout ceci, exposé avec lucidité et sobriété, a — entre autres mérites — celui
de réagir contre l'eschatologisme à la mode.

Dans une exégèse minutieuse de Rom. V, 12-21, Karl Barth souligne
l'unité profonde de la rédemption et de la création 8 : C'est la nature humaine
du Fils de Dieu qui, non seulement donne son sens à l'homme lui-même,
mais qui est le fondement de la vie chrétienne et de l'Eglise. C'est dire que
notre unité avec Adam est moins essentielle et moins significative que
notre véritable unité avec le Christ 9.

Jésus à l'Evangile du Royaume : Il l'annonce, il est l'agent de son établissement ;

son dernier repas est le symbole du banquet céleste ; le devoir présent de l'Eglise
d'établir ce royaume universel ; ce que saint Paul appelle Yoikodomé.

' L'homme comme pécheur, la repentance ; L'Eglise, communauté de
sanctification, l'eschatologie.

' James Sutherland Thomson : The Hope of the Gospel. (Alexander Robertson
Lectures delivered at the University of Glasgow, 1954.) — S. C. M. Press, London
1955. 188 p.

8 Karl Barth : Christ and Adam. Man and Humanity in Romans 5. Translated
by T. A. Smail. (Scottish Journal of Theology, Occasional Papers, 5.) — Oliver
and Boyd, Edinburgh 1956. 45 p. Ce fascicule est la traduction de « Christus und
Adam nach Römer 5 », dans les « Theologische Studien » de Zurich.

9 Ces pages, stimulantes pour la réflexion du lecteur, traduisent par des
formules à l'emporte-pièce une pensée systématique : « La correspondance et l'identité
formelle entre Adam et le Christ est basée sur leur disparité matérielle » (p. 44)



Besprechungen 203

Professeur au Séminaire diocésain de Barcelone, J. Capmany Casa-

mitjana met en relief la valeur rédemptrice de la Résurrection 10, dans sa
double acception de lumière (dans l'ordre de l'exemplarité intentionnelle)
et de vie -(dans l'ordre de la causalité efficiente et instrumentale). Pour
résoudre les difficultés qui se posent à propos de Rom. iv, 25 : « resurrexit
propter justificationem nostram », l'auteur recourt à saint Thomas (me P.

q. 56) et à Cajetan u. A la fin de cette étude, menée avec une rare maîtrise,
deux appendices précisent l'influence de la Résurrection du Christ sur la
spiritualité chrétienne, et son rapport avec l'histoire humaine.

Les lecteurs de langue française sauront gré aux éditions Alsatia d'avoir
mis à leur portée le beau livre de E. Stauffer, évoquant la lutte trois fois
centenaire entre VImperium romanum et 1'Imperium Christi et gratiae 12.

Dans cette fresque historico-théologique, est évoqué de façon saisissante le

mensonge des mythes antiques (divinisation de la nature, de la fatalité,
de l'Empereur) ; à quoi s'oppose le fait du Fils de Dieu incarné et sauveur,
rétablissant la frontière entre le sacré et le profane, et du même coup la
transcendance du divin. L'épiphanie de Jésus est la réponse aux problèmes,
aux illusions, aux désirs et aux impératifs du proton pseudos exaltant la
créature, comme un blasphème vivant : « Le christianisme apportait le
témoignage de la Vérité au sein d'un monde menteur, et c'est pourquoi il
l'a emporté sur les vieilles religions païennes ls. »

Après cette lecture, on trouvera décevantes les trois conférences que
M. A. C. Warren réunit en brochure14. Il est vrai qu'elles se présentent

10 José Capmany Casamitjana : La Resurrecciôn del Senor. Ensayo de sintesis
theolôgica. Oraciôn inaugural del curso académico 1956-1957 — Séminario Conciliar
de Barcelona, 1956. 110 p.

11 La Résurrection de Jésus-Christ exerce une influence sur notre justification
et sur notre résurrection selon une double causalité « efficiente-instrumentale » et
« exemplaire-sacramentelle ». Le modus efficientiae dont parle saint Thomas est
une causalité qu'il faut attribuer, non à l'acte instantané et fugitif de la résurrection,
mais à la réalité permanente qu'est son effet immédiat, c'est-à-dire au Christ en
tant qu'homme ressuscité. Cette efficience de la Résurrection ne doit pas être
séparée de la Passion et de la mort de Jésus ; mais il faut distinguer leur exemplarité,

puisque la mort se rapporte plutôt à la rémission des péchés et la résurrection
principalement à la « revivification ». Ceci doit évidemment s'entendre en fonction
du rapport étroit que saint Thomas établit entre causalité efficiente et exemplaire.

12 Ethelbert Stauffer : Le Christ et les Césars. Traduction de G. Duchet-
Suchaux. — Editions Alsatia, Colmar-Paris [1956]. 331 p.

13 Op. cit., p. 229. Les lecteurs non avertis apprendront ici l'essentiel sur le
culte impérial et la déclaration de guerre apostolique contre cette adoration du
César romain ; les exégètes eux-mêmes ne liront pas ces pages sans profit. Le
chapitre consacré au paiement du tribut (Me. xn, 13-17) constitue ce qu'on a
écrit de plus pénétrant et de mieux informé sur ce sujet. Les illustrations sont
excellentes. La langue de E. S. n'est pas facile, et c'est dire le mérite du traducteur.

11 M. A. C. Warren : Caesar the beloved Enemy. Three Studies in the Relation
of Church and State — S. C. M. Press, London 1955. 94 p.



204 Besprechungen

comme un examen préliminaire de certains aspects de la relation de l'Eglise
et de l'Etat, envisagée dans le contexte de la mission chrétienne dans le
monde contemporain. Exposé curieux, où le conférencier exalte un «

impérialisme spiritualiste » et identifie agapè et philanthropie ; élaboration insuffisante

de Rom. xii-xin, qui semble ignorer la production considérable sur
ce thème.

De la même valeur sont les considérations de T. F. Torrance sur le
Christ-prêtre, l'Eglise, le ministère, l'épiscopat15 et dont le pivot semble
être constitué par cette phrase : Parce que l'Eglise est formée par un Esprit
pour former un corps avec le Christ, la participation de l'Eglise au ministère
du Christ est d'abord corporelle (p. 35). Ainsi le ministère de l'Eglise se

réfère premièrement au sacerdoce royal qui appartient à tout membre du

corps du Christ... Mais on voit aussitôt que la rigueur logique n'est point
le don propre de T. F. T. Celui-ci a lu sa Bible et il exploite les données les

plus disparates en faveur de sa thèse, sans tenir compte de la date et du
contexte de tel verset, et sans même faire valoir les arguments essentiels 16.

De bien meilleure qualité est l'étude parallèle du ministère et de l'épiscopat

dans l'Eglise primitive par J. K. S. Reid17, distribuée en trois chapitres.
Le premier s'attache d'abord au prototype de tout ministère, celui du
Seigneur, défini comme un « service » (Me x, 42) ; mais délégué aux Douze
et aux Apôtres. Dans Me. m, 14, l'apostolat est une fonction missionnaire ;

pour Le. vi, 12, il semble qu'il soit déjà un office (confirmé par Mt. xix, 28 ;

Apoc. xxi, 14), habilitant chaque sujet, de façon permanente et définitive,
à prêcher et à baptiser (Mt. xxvm ; Act. i, 21), donc au ministère de la
Parole et des sacrements, comme délégué du Christ (Mt. x, 40 ; Me. ix, 41 ;

Le. x, 16). Un second chapitre étudie le ministère à l'âge apostolique. Que
font les Douze Us enseignent, prient, rompent le pain (Act. i, 2 ; n, 42),
imposent les mains et gouvernent (v, 12) ; ordonnent les diacres (vi, 1-6),
communiquent le Saint-Esprit (vin, 14-24) : Ils dirigent activement la vie
et l'expansion de l'Eglise. Telle sera l'œuvre de Paul, dans le monde gréco-
romain, en vertu de son don d'Apostolat qui lui confère l'autorité nécessaire.
Il n'est pas possible de déterminer exactement les pouvoirs propres à l'épis-
cope des Pastorales. D'où les judicieuses réflexions du dernier chapitre :

Comment l'apostolat est-il devenu épiscopat L'office de l'Evêque corres-

15 T. F. Torrance : Royal Priesthood. (Scottish Journal of Theology, Occasional
Papers, 3.) — Oliver and Boyd, Edinburgh 1955. ix-108 p.

16 Par exemple, le sacerdoce de Melchisédech, roi-prêtre, n'est pas évoqué en
faveur du sacerdoce royal de Jésus ; par contre, on apprend que leitourgos est bien
adapté à cette conception. Il y a pire. L'auteur ne sait pas lire un texte. Il écrit :

« La Congrégation du Saint-Office déclarait en 1944 que la foi au retour du Christ
ne devait pas être enseignée avec certitude» (p. 57). Son sens théologique n'est
pas moins suspect : « La promulgation romaine de l'assomption de la Vierge Marie
dans les cieux est le signe d'une incroyable impatience, car cela signifie la
réinterprétation de la parousia du Christ en termes d'assomption de l'Eglise» (p. 57).
Credis hoc?

17 J. K. S. Reid : The Biblical Doctrine of the Ministry. (Scottish Journal of
Theology, Occasional Papers, 4.) — Oliver and Boyd, Edinburgh 1955. vn-47 p.



Besprechungen 205

pond-il à celui de l'Apôtre Les faits sont ambigus et il ne faut pas
demander aux textes plus qu'ils ne disent. Toute théorie de l'origine de

l'épiscopat suppose une interprétation des faits, légitime d'ailleurs, mais

par conséquent d'une autorité relative. Ce qui est sûr, c'est que les traits
de l'Evêque correspondent exactement à ceux de l'Apôtre ; en particulier,
son caractère de gardien de la foi et de la tradition reproduit celui des Douze
« témoins » du Christ. Or ce témoignage est permanent, car c'est celui du
Christ ressuscité que l'Eglise a pour fonction de continuer et de transmettre...
Telle est la conclusion de l'auteur, dont on louera la sobriété et l'honnêteté
intellectuelle. Dans cette question si délicate, où tant de passions se sont
faites jour, ces pages représentent l'exposé le plus lucide et le plus probe
que nous ayons lu ; ce qui ne veut pas dire que nous partagions toutes les
positions de R., notamment son scepticisme sur 1' « épiscopat » des Pastorales.

Si étrange que cela paraisse, les études sur la notion biblique de grâce
sont rares. On saura gré à C. Ryder Smith d'avoir élucidé le concept de
Charis ls. Sa manière, très personnelle, reflète bien les orientations de l'exégèse

contemporaine. D'une part, il s'attache aux vocables, hébraïques et
grecs, cherchant à préciser leurs différentes nuances profanes ou religieuses,
sans majorer ni infléchir leur signification usuelle ; c'est l'usage seul, en effet,
qui permet de reconstituer toutes les composantes d'une notion. D'autre
part, il envisage la grâce en fonction des thèmes connexes d'élection, agapè,
péché, miséricorde, etc., ce qui permet de la situer exactement dans
l'économie du salut. Cette ampleur d'horizon — qui nuit quelque peu à la
détermination précise du concept de grâce — est certainement l'apport le plus
neuf de ce volume à la théologie biblique.

R. S. conçoit les choses ainsi : Pardon et salut sont intimement liés à
charis et à élêos, puisque ceux-ci impliquent libération des péchés passés.
De cette intervention divine, marquée par l'élection et une absolue gratuité,
naît une nouvelle création, œuvre de la grâce proprement dite. Cette
dernière va conduire toute la vie chrétienne, Dieu la fomentant et stimulant
par la paraclèse aux formes multiples, qui communique secours et réconfort.
Cette vie de la grâce, en effet, est soumise à une pédagogie divine la mettant
aux prises avec des épreuves, des « tentations » ; mais ce test de la fi délité
chrétienne est œuvre d'amour et de grâce. C'est une bénédiction qui s'épanouit

en paix chez ceux qui sont « dans le Christ ». L'amour, enfin, est
sous-jacent à tous ces aspects de la grâce 19.

18 C. Ryder Smith : The Bible Doctrine of Grace and related Doctrines. — The
Epworth Press, London 1956. vm-247 p.

19 Autant l'analyse des vocables est minutieuse, autant celle des notions laisse
le lecteur sur sa faim. Sans doute, R. S. ne veut pas dépasser le domaine proprement
scripturaire ; mais le fruit de tous ces rapprochements de textes pourrait cependant
donner une intelligence moins fruste de leur contenu. Le chapitre sur la coexistence
de la grâce et du péché (p. 125 sv.) montre précisément la capacité de l'auteur de
fournir une telle élaboration. On est surpris de lire (p. 53, 98) : c'est une erreur
d'attacher de l'importance au fait que l'amour de Dieu est toujours exprimé dans
les Septante par agapè. Le terme lui-même n'impose pas de limite ni ne dénote



206 Besprechungen

Excellente est la plaquette consacrée par Pablo Termes Ros au Travail
selon la Bible 20. On pourrait, certes, chicaner l'auteur sur quelques points
de vue modernes, tels que la noblesse du travail développant la personnalité
et facteur de civilisation — un sémite et surtout un Israélite comprendrait-il

— et sur la difficulté d'élaborer une théologie à partir des faits
concrets et d'une morale « de situation », comme en fournissent la plupart
des textes bibliques. Mais, à son plan, cet exposé à la fois dense et agréable
à lire apporte une lumière authentiquement chrétienne sur le labeur. Nous
félicitons l'auteur d'avoir au moins mentionné le travail intellectuel ; ses

pairs le traitent par prétérition, et pourtant n'est-il pas lui aussi « à la sueur
de son front »

Dans un tout autre genre, les notations de R. Dupuis et P. Celier sur
la courtoisie 21 montrent ce que la révélation chrétienne ajoute à la réflexion
profane. Spinoza définissait la courtoisie : « Le désir de faire ce qui plaît
aux hommes et de renoncer à ce qui leur déplaît. » Mais ce sentiment au
Moyen Age se revêtait d'affabilité et de joie (hilaris), et comportait tout
ensemble : accueil et hospitalité, loyauté et fidélité, pitié et douceur, bonté
et service ; toutes valeurs correspondant à la bénignité et à la mansuétude
biblique ; si bien que nos auteurs conçoivent la courtoisie comme la liturgie
de la dilection fraternelle 22.

Quant à la force, la discipline, l'esprit d'équipe et l'amour de la paix,
ce sont — d'après Jean Molager 23 — les constituantes de l'idéal du soldat,
tel qu'on peut le reconstituer en fonction de la théologie paulinienne. On
sait combien l'Apôtre a exploité le symbolisme militaire dans sa panoplie
des vertus, et J. M. en a tiré intelligemment parti. Les citations, très
nombreuses, sont reproduites in extenso, et à peine glosées ; si bien que le lecteur
est introduit avec discrétion et sécurité dans la pensée apostolique elle-même.

C. Spicq OP

aucune forme particulière d'amour. C'est justement le mot grec ordinaire pour
toute sorte d'amour... Ce n'est certainement pas ce qui ressort du lexique des

papyrus et des inscriptions hellénistiques. Quant au Grec classique, il ignore ce
substantif.

20 Pablo Termes Ros : El Trabajo segtin la Biblia. Oraciôn inaugural del
Curso académico 1955-1956 — Seminario conciliar de Barcelona, 1955. 94 p. Dans
la précieuse bibliographie contemporaine, la brochure de E. B. Allo, Le Travail
selon saint Paul, est omise.

21 Roger Dupuis S. J. et Paul Celier : Courtoisie chrétienne et Dignité humaine.
— Marne, Tours 1954. 277 p.

22 D'où un bref commentaire des textes évangéliques, mettant en relief la
délicatesse de Jésus envers tous ceux qui l'approchent ; puis l'évocation de l'Apôtre
et d'autres saints traduisant leur charité en courtoisie, cette politesse du coeur. —
11 est superflu de souligner l'opportunité de ces exemples

22 Jean Molager : Saint Paul et l'idéal chrétien du soldat. Esquisse d'une
spiritualité adaptée au milieu militaire. — Chez l'auteur, 86 rue de la Part-Dieu,
Lyon 1955. 110 p.



Besprechungen 207

Dogmatik

Brinktrine, Johannes : Die Lehre von der Schöpfung. — Ferdinand
Schöningh, Paderborn 1956. 367 S.

Wie die schon erschienenen Bände der Dogmatik des Paderborner
Theologen, so schließt sich auch die Schöpfungslehre eng an die Lehre des

Aquinaten an. Das kommt sowohl in Einzellehren als auch in dem Bestreben
zum Ausdruck, dieses Lehrstück ganz dem Gottesgedanken unterzuordnen.
Wie Thomas, so widmet auch B. der Engellehre einen außergewöhnlich
großen Raum. Es schien ihm « eine eingehendere Behandlung der Welt des
Immateriellen gerade im Zeitalter des Materialismus, der die Existenz
des Geistigen leugnet, am Platze zu sein ». Doch bietet gerade die
Schöpfungslehre reichlichen Anlaß, die Lehre des hl. Thomas durch Hinweise auf
die Ergebnisse der Profanwissenschaften, so der Astronomie, der Physik
und Biologie, zu ergänzen und zu erläutern. Das geschieht in diesem
Lehrbuche bei allen einschlägigen Problemen, so in der Entwicklungslehre, der
Deutung des Hexaemeron, bei der Lehre von der Erschaffung des Menschen
und der Abstammungslehre. Wir wünschen auch diesem Bande weite
Verbreitung unter den jungen Theologen. A. Hoffmann OP

Hophan, Otto : Die Engel. — Räber, Luzern 1956. 367 S.

Der Traktat über die Engel wird in der Dogmatik meistens sehr kurz
behandelt, obwohl der hl. Thomas in der Summa den Engeln nicht weniger
als 24 Quaestionen widmet. Daher ist es sehr zu begrüßen, daß der bekannte
Schriftsteller aus dem Kapuzinerorden ein ausführliches Werk über die
himmlischen Geister geschrieben hat. Es ist nicht eine wissenschaftliche Arbeit,
welche der theologischen Forschung neue Ergebnisse vorlegen möchte,
sondern eine auf soliden und fleißigen Studien beruhende Darstellung der
Engellehre für weitere Kreise. Für die Einteilung des Buches ließ sich der
Verfasser von der bekannten Stelle (De genesi ad litteram 2, 26) inspirieren,
wo der hl. Augustinus von der « cognitio matutina und vespertina » der
Engel spricht. Im ersten Kapitel : « Die Engel des Urlichts », behandelt
Hophan die Existenz, das Wollen und das Erkennen der Engel. In den

folgenden Kapiteln : « Die Engel des Frühlichtes und die Engel des Morgens

», ist die Rede von der Erschaffung der reinen Geister, von ihrem
Einwirken auf die materielle Welt und ihren Hierarchien. Das Walten der Engel
in der Geschichte des auserwählten Volkes wird im Kapitel : « Die Engel
des Vormittags », geschildert. Das Verhältnis der Engel zum Gottmenschen
und ihre Dienste während des Erdenlebens Christi finden in einem eigenen
Kapitel ihre Darstellung, welches den Titel trägt : « Die Engel des Mittags ».

" Die Engel des Nachmittags » stehen im Dienste des mystischen Herrenleibes

und vereinigen sich mit den Gläubigen im liturgischen Gebet. Die
« Engel des Abends » stehen den Gläubigen bei in der entscheidenden Stunde
des Übergangs ins jenseitige Leben. Im Kapitel über die « Engel der Nacht »



208 Besprechungen

wird die Lehre über die gefallenen Geister dargelegt. Das Schlußkapitel :

« Die Engel des ewigen Tages », schildert wie Engel und Menschen in seliger
Gemeinschaft den dreieinigen Gott lieben und loben.

Die theologischen Fragen über Wesen, Erkenntnis und Wollen der Engel
über die verschiedenen Chöre, das Wirken der guten und der bösen Engel
werden in engem Anschluß an den hl. Thomas behandelt. Leider — und
das scheint dem Rezensenten der einzige Fehler an diesem wertvollen Buch
zu sein — sind die Thomaszitate nicht immer genau angegeben (so im
Kap. 1 die Anmerkungen 88, 89, 109, im Kap. 4 Anm. 44 ; im Kap. 6

Anm. 29 ; im Kap. 6 die Anm. 14, 31, 125). Der Verfasser hält mit Alexander
von Haies und Suarez die Ansicht, daß Christus den Engeln alle Gnaden
verdient habe, für die wahrscheinlichere. Weil P. Otto Hophan ein Meister
der Sprache ist, der auch einen Blick hat für die Probleme unserer Zeit,
ist die Lektüre seines Engelbuches ein Genuß. Immer wieder findet der Leser
diskrete Hinweise auf modernstes Geschehen. Dem Verfasser ist besonders
dafür zu danken, daß er die Heilige Schrift sehr oft zu Worte kommen
läßt, die ja die wichtigste Quelle für die Engellehre ist. B. Drack OSB

Xiberta, Bartholomaeus M., O. Carm. : Tractatus de Verbo Incarnato.
2 vol. I : Introductio et Christologia ; II : Soteriologia. — Consejo superior
de investigaciones cientfficas, Matriti 1954. 766 p.

Die vorliegenden Bände enthalten die Vorlesungen, die der Verfasser
am Carmeliterkolleg zu Rom gehalten hat. Nach einem kurzen Überblick
über die christologischen Kontroversen der christlichen Frühzeit, des Mittelalters

und der Gegenwart (28-61) werden im ersten Teil (Christologia seu
De Constitutione Christi) in drei Sektionen die einschlägigen Fragen behandelt

: Die Grundlinien der Konstitution Christi (62-272), deren Folgen
(273-352), die übernatürlichen Gaben der Menschheit Christi (353-455). Der
zweite Hauptteil befaßt sich mit der Erlösungslehre (Soteriologia seu De
operibus ad humani generis redemptionem), wieder in drei Sektionen
aufgeteilt. Sect. I enthält die Lehre von den Mysterien des Lebens Christi
(465-538). Es kommen hier alle Geheimnisse des irdischen Lebens Christi
zur Sprache, von der Empfängnis bis zur Himmelfahrt des Herrn. Bemerkenswert

ist, daß nicht nur die Beziehungen Christi zu seiner Mutter, sondern
auch die eigenartigen zum hl. Josef behandelt werden und folgende These
aufgestellt wird : « Christus Dominus ad S. Joseph relationem habet
Filiation« imperfectae prout huic deest quaelibet participatio in generationem.
Cetera vero paternitatis officia eidem plane conveniunt » (480 ff.). In einer
zweiten Sektion wird die eigentliche Erlösungslehre dargestellt (539-579),
d. h. es wird die Heilsbedeutung der schon vorher behandelten Mysterien
des Lebens Christi aufgezeigt. Eine letzte Sektion (De muneribus Christi
seu de permanenti influxu Christi in salutem hominum instaurandam)
enthält die Lehre von den Ämtern Christi, dem Lehr-, Priester- und Hirtenamt,
dem Mittlertum Christi und seiner Stellung als Haupt der Menschheit. Was
Thomas in der ersten Frage seiner Christologie behandelt, die Angemessenheit

und der Beweggrund der Menschwerdung, findet hier seinen Platz in



Besprechungen 209

einem Complementum (De Incarnatione Verbi sub luce rationis humanae).
So wird in diesem Werke der im dritten Teil der Summa behandelte Stoff
von Xiberta unter andern Gesichtspunkten dargeboten. Ein sehr umfassender

Conspectus bibliographicus (671-739) schließt den zweiten Band ab.
Die eigentümliche Note dieser Christologie ist diese : sie wendet sich, wo
immer die Sache es fordert, gegen heutige Bestrebungen, der Menschheit
Christi eine übergebührliche Selbständigkeit zuzuerkennen. Ihr Anliegen ist
es, einer Christologie zur Anerkennung zu verhelfen, welche im Sinne Cyrills
und des hl. Thomas die Einheit Christi herausstellt. A. Hoffmann OP

Dillenschneider, Clément, C. Ss. R. : Le principe premier d'une théologie
mariale organique. Orientations. — Editions Alsatia, Paris [1955]. 186 p.

D. hat seinen Stoff ähnlich wie in seiner Schrift Le Mystère de la Co-

rédemption Mariale, Paris (1951), ausgezeichnet systematisiert und disponiert

: von der ersten bis zur letzten Seite läuft der Gedanke in zügiger
Folge ab. Ein erster Teil (13-27) entwickelt in einer geschichtlichen Übersicht

und jeweils mit kritischen Reflexionen das Problem, ob ein eigener
Traktat der Mariologie wünschenswert, und wenn ja, ob für ihn ein Grundprinzip

(principe premier, idée-mère) anzunehmen sei, und wenn auch dies
zutreffe, was man von ihm erwarten dürfe. Ein zweiter Teil (31-86) breitet
vor dem Leser die bisher vorgetragenen Grundprinzipien aus, die auf zwei
Gruppen (eine christologisch und eine ekklesiologisch orientierte) zurückgeführt

und einzeln einer Kritik unterworfen werden. Ein dritter, biblischer
Teil (89-141) bereitet den letzten entscheidenden Teil, die Synthese, vor,
wonach die messianische Gottesmutterschaft Mariens in ihrer Auswirkung
auf Maria selbst, auf die Erlösung, und zwar der ganzen Welt (la maternité
messianique divine de Marie dans sa dimension personelle, sotériologique
et oecuménique) das Grundprinzip einer organisch aufgebauten Mariologie
abgibt, — ein Ergebnis, dessen Sinn und Wertgehalt ein Epilog (171-172)
noch einmal zu gedrängten Formulierungen verdichtet.

Der unbestreitbare Wert der Arbeit liegt in der systematischen
Inventarisierung des bisher Erarbeiteten und (vor allem für den deutschen Sprachraum)

in der Registrierung sowie Auswertung der zum großen Teil
französischen Literatur. Der dritte exegetische Teil hat sogar einen Wert für sich :

er stellt eine kleine (für die vorliegende Frage nach dem Fundamentalprinzip
der Mariologie vielleicht schon zu ausführliche), bibliographisch reich unterbaute

biblische Mariologie dar.
Ob die Schrift das letzte Wort zu ihrer eigentlichen Frage nach dem

Fundamentalprinzip der Mariologie ist, steht freilich auf einem anderen Blatt.
Vermutlich wird die Diskussion darüber weitergehen. Vielleicht wäre schon
darüber noch eindringender nachzudenken gewesen, was man sich unter
einem Grundprinzip genauer vorstellt. In zwei Dingen kommen wahrscheinlich

alle überein : daß ein solches Prinzip die vielen Einzelzüge zunächst
je für sich als sinnvoll erweise und dadurch verständlich mache ; weiter,
daß es aus ihnen allesamt eine geordnete Einheit stifte. In der Durchführung
dieser sinnerschließenden und einheitstiftenden Funktion lassen sich aber

14



210 Besprechungen

verschiedene Muster denken, zwischen denen die einzelnen Versuche
stillschweigend eine Wahl treffen. Hat das Fundamentalprinzip etwa den
Charakter einer metaphysischen Wesenheit, aus der sich die Einzelziige
vielleicht sogar zwingend (was D. aber mit Recht ablehnt) deduzieren lassen,
weil sie in ihm enthalten sind Oder hat man es nach Art einer physischen
Wesensform zu denken, aus der eine Reihe Proprien « emanieren » Oder
hat das als Fundamentalprinzip ausgegebene Moment den Charakter eines
Zieles, auf das die übrigen einzelnen Momente der Mariengestalt wie Mittel
hingeordnet sind Oder entspricht das Verhältnis des fundamentalen Zuges
zu den übrigen etwa dem Verhältnis, das zwischen einem Amt und den
dazu unerläßlichen Privilegien besteht Oder schließlich : verhält sich das
im Fundamentalprinzip formulierte Moment zu den übrigen Zügen wie ein
Allgemeines zu seinen konkreten Ausprägungen An dieser (letzten)
Vorstellung war der (auch von D. besprochene und gewogene, aber zu leicht
befundene) Vorschlag des Rezensenten orientiert. Die « personale Spitze der
erlösungsbedürftigen Menschheit vor dem Sohne Gottes » war wie ein
Allgemeines, die Einzelelemente Durchdringendes, Verbindendes gedacht, auf
das die konkreten Situationen der Heilsgeschichte mit ihren differenzierten
Anforderungen jeweils als individualisierender Faktor wirksam werden,
— ein Vorgang, der in Nazareth die Mutter, auf Golgotha die Miterlöserin,
nun im Himmel die Orante als Mittlerin aller Gnaden zum Ergebnis und
Inhalt hat.

Die Vertreter des Fundamentalprinzips : Maria Prototyp der Kirche,
werden nicht zugeben, daß Maria in die Schar der übrigen eingeebnet sei

(22) ; daß Maria Prototyp sei, hebe sie ja gerade über alle hinaus. Es ist
wahr (wie D. von Philips zitiert), daß die Gottesmutter dem christlichen
Bewußtsein klarer ist als der Parallelismus Maria-Kirche (57-58). Indes, die

Frage nach dem Fundamentalprinzip ist eine theologische Frage ; die
Antwort muß da nicht notwendig dem allgemein christlichen Bewußtsein nahe
liegen ; sie kann denen vorbehalten sein, denen « es gegeben ist, die Geheimnisse

des Reiches Gottes zu verstehen ». Die Vertreter des Prinzips : Maria
das Hochbild der Erlösten, werden einem ähnlichen Vorwurf (auf Nivellierung

der Mariengestalt) entgegnen, daß Mariens Empfänglichkeit bereits
auf der Ebene der objektiven Erlösung spielt ; das sichere ihr über allen
anderen den erforderlichen Sonderplatz. Die Vorteile, die D. für seinen
Vorschlag aufführt (172), werden vermutlich auch andere für ihre abweichende
Perspektive in Anspruch nehmen.

Vielleicht ist es auch eine voreilige, nicht zu rechtfertigende
Voraussetzung, es gäbe nur ein richtiges Fundamentalprinzip. Können sie nicht
alle von verschiedenem Ansatz- und Standpunkt aus verschiedene Blicke
(Perspektiven) auf einen Ausschnitt der übernatürlichen Landschaft (eben
auf die Mutter Jesu und ihre heilsgeschichtliche Rolle) sein, wobei jeder
Blick und Standort seine Vorzüge und Schwächen hat, indem jeweils
verschiedene Züge und Zusammenhänge der Wirklichkeit sichtbar werden,
während andere zurücktreten Vielleicht gilt auch für die übernatürliche
Welt im ganzen und darin für die Mutter Jesu im besonderen, was der
Prediger (3,11) von der natürlichen Welt sagt: « Cuncta fecit bona in



Besprechungen 211

tempore suo, et mundum tradidit disputationi eorum, ut non inveniat homo
opus, quod operatus est Deus ab initio usque ad finem. »

Wie dem auch sei — jeder Mariologe wird D. für seine sammelnde und
sichtende Arbeit dankbar sein. Und wenn die weitere Diskussion gar
erweisen sollte, daß sein Lösungsvorschlag nach vielen Vorversuchen anderer
endlich ins Schwarze traf, gratulieren wir ihm schon jetzt.

H. M. Köster SAC

Huhn, Joseph : Das Geheimnis der Jungfrau-Mutter Maria nach dem
Kirchenvater Ambrosius. — Echter-Verlag, Würzburg 1954. 289 S.

Wer immer sich mit der Gedankenwelt des Ambrosius und ihrer sprachlichen

Einkleidung befaßt hat, weiß, welch hohe Anforderungen dieser
Kirchenlehrer an einen Bearbeiter seiner Theologie stellt. Prof. J. Huhn von
der philosophisch-theologischen Hochschule in Fulda war ihnen wie kaum
ein anderer gewachsen ; hat er doch seit mehr als 30 Jahren in zahlreichen
Veröffentlichungen über Ambrosius sich als einer seiner besten Kenner
ausgewiesen. Nach der jugendlichen, notgedrungen unreifen Darstellung der
Mariologie durch Annibale Pagnamenta (1932), den seine südländische
Frömmigkeit allzu oft von der sachlichen Beurteilung fortriß, harrte das

wichtige Thema längst einer Neubearbeitung.
Prof. J. Huhn ordnet den weiten Stoff etwas anders als üblich. Der

erste Teil « Maria - die Gottesmutter » behandelt auch die jungfräuliche
Empfängnis und Geburt. Der zweite Teil « Die heilsgeschichtliche Stellung
Mariens » beginnt mit dem aktuell gewordenen Thema « Maria und die
Kirche ». Der dritte Teil « Das ethische Marienbild » umfaßt außer der Sünde-
losigkeit und Gnadenfülle die immerwährende Jungfräulichkeit und Ehe
Mariens. Der vierte und fünfte Teil « Das Lebensende - Die Verehrung
Mariens » sind naturgemäß kurz geraten. Der sechste Teil untersucht den
Einfluß des Ambrosius auf Augustinus und Leo d. Gr.

Man findet in diesem Buch eine zuverlässige und vollständige, reife
Darstellung seines Themas, die außerdem bestrebt ist, auch die Quellen
aufzudecken und den Einflüssen nachzugehen. Es war höchste Zeit, der
unkritischen und daher untheologischen Sucht jener entgegenzutreten, die
in Ambrosius' Texten die Mariologie des zwanzigsten Jahrhunderts finden
wollen (Miterlöserschaft, Himmelfahrt) — eine Gefahr, der man, vom
Enthusiasmus des Bischofs erfaßt und durch seine schillernde allegorische
Schriftauslegung getäuscht, leicht verfallen kann. Ich möchte nicht behaupten,
daß selbst Prof. Huhn ihr stets und überall entgangen ist. Der Nachweis
im einzelnen würde eingehende Analysen erfordern und den Rahmen dieser

Besprechung sprengen. Erwähnt sei noch die vortreffliche Behandlung der
so schwierigen Frage der Ehe Mariens, die von der Kenntnis des römischen
Rechts her aufgehellt werden kann.

Abschließend seien folgende Korrekturen oder Anregungen erlaubt :

Nicht Ambrosius, sondern Tertullian (Adv. Praxean) hat als erster die Einheit

der Person Christi in den zwei vollständigen Naturen stark
hervorgekehrt (zu S. 10). Ich frage mich, ob bei den Beziehungen des Ambrosius
zu Sirmium in der Christologie bisweilen nicht die Irrlehre des Photinus



212 Besprechungen

bekämpft wird oder in Betracht gezogen werden muß (S. 13 u. 43). Der
bekannte eucharistische Text des Justinus I Apol. 66 scheint mir nach
verschiedener Hinsicht unrichtig übersetzt und gedeutet (S. 93 ; vgl. DTFr 18,

1940, 296 ff.). Das Verhältnis von Methodius und Athanasius wird gerade
das umgekehrte gewesen sein : Athanasius könnte von Methodius abhängen
und nicht umgekehrt, nachdem der Tod des Methodius um 311 angesetzt
wird (S. 215, Anm. 93). Daß die Verehrung der Märtyrer bis tief ins vierte
Jahrhundert hinein nur eine lokale war (S. 272), wird z. B. durch das älteste
römische Martyrologium (des Chronographen von 354) widerlegt, nach
welchem der hl. Cyprian auch in Rom und zwar im Coemetrium Callisti am
14. September gefeiert wurde, geradeso wie in Afrika. Manche Texte Leos
d. Gr., aus denen seine Abhängigkeit von Ambrosius geschlossen wird, lassen
sich ebensogut, ja oft noch besser aus Augustinus erklären, der bekanntlich
einen tiefgreifenden Einfluß auf diesen Papst ausgeübt hat. O. Perler

Evangelische Marienverehrung. — Eine heilige Kirche, Zeitschrift für
ökumenische Einheit, hrsg. von Friedrich Heiler und Fr. Siegmund-
Schultze, 1955/56, Heft 1. — Ernst Reinhardt Verlag, München-Basel
1955. 96 S.

Wie anläßlich des Ephesus-Jubiläums vor 25 Jahren die « Hochkirche »

(1931, Heft 6/7) und anläßlich des neuen Mariendogmas die « Ökumenische
Einheit» (I /1951, II / ohne Jahr), so widmet nun, wohl nicht ohne
Zusammenhang mit dem marianischen Jubiläumsjahr 1954, die «Eine heilige
Kirche » der Gestalt Mariens und ihrer Verehrung eine gesonderte Nummer.
Nach einer gewandten Übersetzung eines lateinischen Marienhymnus des

Erasmus von Rotterdam aus der Feder von F. Weckerle schreibt Paul Schor-
lemmer über Die Verehrung der Gottesmutter in der Divina Commedia, Paula
Schaefer über Die Marienverehrung in der anglikanischen Kirche und Friedrich

Heiler über Evangelische Marienverehrung. Es folgen Beiträge von Martin
Leuner über Mutter meines Herrn, von Esther v. Kirchbach über Die Gestalt
Marias als Hilfe für die evangelische Frau, und von Jakob Amstutz über
Die Verehrung Marias vom freien Protestantismus her gesehen. Oskar Schroeder
bespricht dann Die Diskussion über die wahre Marienverehrung in der
römischkatholischen Kirche von heute. Es folgen schließlich von Friedrich Heiler zwei
Predigten über Das Geheimnis der Mutterschaft und eine Predigt über
Transitas Sanctae Mariae. Zwei weitere Beiträge von Friedrich Heiler Ein
deutscher Religionsforscher : Joachim Wach und Ein römisches Konvertitenbuch

sind themafremde Beigaben.
Dem ökumenischen Charakter der Zeitschrift entsprechend stehen die

Verfasser in verschiedenen Lagern. Dabei wiegt (in den nicht rein
historischen, sondern systematischen Beiträgen) der reformatorische Standpunkt
vor. Esther v. Kirchbach bringt desungeachtet für die Mutter des Herrn
soviel Wärme auf und weiß ihr für die Formung des Christen und Menschen,
und vor allem der Frau, soviel erzieherische Kraft abzugewinnen, daß nur
der eine oder andere Gedanke die Nichtkatholikin verrät. Auch wo die
Abweichung zum katholischen Standpunkt erheblich ist, bleibt bei allen Ver-



Besprechungen 213

fassern fühlbar, was Heiler (63) als allgemeines Zeichen verbucht, daß « die
evangelische Kirche wieder mit einem größeren Verständnis als in den
vergangenen Jahrzehnten der Mutter Christi gegenüber(steht) ».

Nimmt man die Gedanken im ganzen, entsteht gedrängt etwa folgendes
Bild : Die « Rückkehr zum altlutherischen Bekenntnisglauben » fordert für
die Mutter Jesu zwar nicht « den römischen Madonnen-Kult », aber
nichtsdestoweniger die höchste Verehrung ; « est dignissima amplissimis hono-
ribus » (Leuner 25). Dies sei « katholisch » und zugleich « ganz evangelisch,
weil biblisch, neutestamentlich » (Leuner 25/26). Eine « schroffe Ablehnung

jeglicher Marienverehrung » finde sich wohl « bei Calvin und dem von
ihm beeinflußten Protestantismus, der leider auch viele Lutheraner anti-
marianisch und antikatholisch gestimmt hat », sie sei aber nicht « neutestamentlich

» und ebensowenig « lutherisch » (Leuner 27). Für einen echten
Schüler Luthers ergibt sich also die Forderung : « Er bekennt sich zu dem
altkirchlichen Dogma von der Theotokos und bejaht unter Ablehnung des
Madonnenkultes grundsätzlich die Marienverehrung » (Leuner 28). « Gute
Lutheraner pflegen deshalb die Verehrung der Gottesmutter in ihrer evangelischen

Weise» (Heiler 67). Diese Verehrung darf nicht nur die Form des
Gedächtnisses in Gebet und Lied, sondern auch die der Seligpreisung, der
direkten Anrede und Anrufung haben, wenn auch nicht als Gebet (das in
der Terminologie des Verfassers nur an Gott gerichtet werden darf), so doch
als Bitte um ihre Fürbitte (Leuner 28-30). Die « lutherischen Bekenntnisschriften

(hätten) bei der Verwerfung der invocatio sanctorum dem
fundamentalen Unterschied von 'Gebeten' und 'Bittrufen' nicht Rechnung (ge)-
tragen » ; man könne aber «so Verschiedenes doch nicht in einen Topf
werfen » (Leuner 31). Das « Ave Maria ist ganz christozentrisch gehalten.
Es läßt uns immer an die Inkarnation denken, und die Bitte um 'Fürbitte'
verletzt weder das alleinige Erlösermittlertum Christi noch das Soli Deo

gloria ». Nur daß es « in der römischen Kirche endlos 'gebetet' und immer
und immer wieder unmittelbar nach dem Vaterunser gesprochen und damit
in den Augen der schlichten Gläubigen diesem 'Gebete aller Gebete' geradezu
gleichgeordnet» wird, macht solche Verehrung bedenklich (Leuner 31-32).

Maria ist das « Symbol der die Gnade Gottes aufnehmenden Seele »

(E. v. Kirchbach 33), sie illustriert das sola gratia wie auch das sola fide,
so daß « die Geschöpflichkeit des Menschen » im Falle Mariens unangetastet
bleibt und die Verherrlichung Gottes nicht gefährdet ist (Leuner 28).
Maria ist « demütig ohne Minderwertigkeitsgefühle », « rein aber nicht
unwissend » ; eben deshalb ist sie « eine große Hilfe für die verheiratete und
unverheiratete Frau zugleich, die Brücke zwischen beiden ». Sie ist ferner
« das Beispiel der ersten christlichen Fürbitte » und « das Vorbild unserer
Mutterschaft » geworden : wir können « von Maria lernen wie man ein
Kind erwartet mit dem Lobpreis Gottes auf den Lippen, wie man ein Kind
hineinträgt in ruhiger Zuversicht auch in die Stunde der Angst », wir lernen
auch von ihr, « wie man ein Kind hergibt » (E. v. Kirchbach 34-35), —
Gedanken, die auch Luther schon bewegten, als er Maria für die Christenheit,
vor allem für « das Weibervolk » als « ein mächtig schönes Exempel »

hinstellte (Heiler 22).



214 Besprechungen

Abweichungen gegenüber dem Katholizismus kommen in der Beurteilung

der mariologischen Dogmengeschichte zum Ausdruck : « Die
Volksfrömmigkeit und der Kultus sind da, lange bevor daraus die Kirche die
dogmatischen Konsequenzen zieht. Die bestimmende, treibende Macht des

Volksglaubens tritt besonders auch darin zutage, daß es sowohl 1854 wie
auch (wenn schon weniger) 1950 an Widerspruch von Seiten gelehrter Theologen

gegen die neuen Mariendogmen nicht fehlte. Aber der Volksglaube
— unter der Fürsprache von Jesuiten und Kapuzinern — setzte sich durch »

(Amstutz 40). Nicht daß das strenge Schriftprinzip proklamiert würde.
Nein Man sieht manchen « Widerspruch innerhalb des Neuen Testamentes »,

und « daß auch die Autorität der Schrift uns nicht eigenes Denken und
Entscheiden ersparen kann ». Aber man bemängelt am Katholizismus, daß
hier die « Kirche für die Gläubigen autoritativ entscheidet, daß sie (was
nicht vergessen werden darf) jeden verdammt, der nun nicht an die
unbefleckte Empfängnis und die Himmelfahrt der Maria glauben kann —,
das ist es, was wir gegen sie haben » (Amstutz 41). Wenn auch die
Verkündigungsgeschichte im Lukas-Evangelium an Schönheit die zahlreichen
antiken « Mythen, wie ein Gott zu einer Jungfrau kam und sie ihm einen
Sohn gebar » übertrifft, so ist doch eben auch sie nicht mehr als ein « Mythus »

(Amstutz 37 ; ähnlich 38). In der Frage der leiblichen Aufnahme Mariens
in den Himmel können wir « deutlich das Wachsen und Wuchern der mira-
kulösen Phantasie in den Einzelheiten der Legende verfolgen » (Heiler 68-69).
Nicht viel besser als die dichtende Kirche der Frühzeit sei die heutige Kirche,
die durch « die theologische Spekulation diese Lehre aus der Gottesmutterschaft

Mariens logisch zu deduzieren glaubt », ja, « diese übernatürliche
Logik, dieser theologische oder — richtiger gesagt — mythologische Rationalismus

ist vielen modernen Menschen noch fremder als die glühenden
Phantasiegebilde orientalischer Legendenerzähler » (Heiler 69). Maria ist ein
Ersatz « für die vom Christentum entthronten heidnischen Muttergöttinnen »

und für die schon bei Paulus (monophysitisch) verkürzte Menschheit Jesu »

(Amstutz 39). Heiler (63) meint ähnlich : « Schon längst ehe Christus von
Maria empfangen und geboren wurde, stand die Menschheit betend vor der
großen Muttergöttin, der Göttin der Barmherzigkeit und Liebe, die unter
tausend Namen und in tausend Formen in der Geschichte der ganzen Menschheit

verehrt wurde. Es wäre unrecht, wollten die Christen verächtlich und
geringschätzig auf diesen alten Kult herabsehen, der in grauester Vorzeit
geboren ist aus der Ehrfurcht vor dem Geheimnis der Mutterschaft. Wohl
wurde durch das Christentum manches Rohe und Unschöne aus diesem Kult
abgeschnitten, aber es durfte nicht das ewig Menschliche unterdrücken,
darum mußte es dem berechtigten Kern jenes Kultes Raum schaffen. Und
es tat dies, indem es die feinsten, tiefsten und zartesten Züge dieses Kultes
auf die Mutter Jesu Christi übertrug. » Und der Grund, diese Anlehnung
zu dulden « Das Heidentum ist ja nicht bloß Finsternis und Frevel, sondern
es birgt in sich eine tiefe Frömmigkeit, denn es lebte in der Vorschau oder
wenigstens Vorahnung des Christusmysteriums » (Heiler 69-70). Es ist also
das Ergebnis aus einem langen Prozeß, wenn « Maria für die christliche
Verehrung der Prototyp jeder Jungfrau und Mutter geworden (ist), das



Besprechungen 215

Vorbild jeder Jungfräulichkeit, jeder Mutterfreude, jedes Mutterleides. In
ihr ist jeder Strahl weiblicher Reinheit, Zartheit, Güte und Schönheit wie
in einem Brennspiegel aufgefangen Das Leben Marias ist das Mutterleben

schlechthin, und die Verehrung Marias muß ihre natürliche
Fortsetzung und selbstverständliche Ausstrahlung finden in der Verehrung jeder
Mutter » (Heiler 62). Dem Katholiken ist dabei nicht wohl. Manche
Ausführungen dieser Art könnten, für sich genommen, aus dem katholischen
Glauben an die geschichtliche Realität der jeweiligen Vorzüge gesprochen
sein. Im Kontext wird man aber das peinliche Empfinden nicht los, daß
an wenig mehr als an symbolische Gültigkeit gedacht ist.

Heiler (83) bemängelt die Kritik namhafter Konvertiten am
Protestantismus. Sie konfrontiere den Katholizismus als ideale (wenn nicht gar
illusionäre) Größe dem Protestantismus in seiner realen (naturgemäß manchmal

mangelhaften) Erscheinung. Tut aber Amstutz (40-41) seinerseits etwas
anderes Er beschwört das Schreckgespenst eines illussionär degenerierten
Katholizismus', wenn er fürchtet, « daß in der Volksfrömmigkeit Maria eben

angebetet wird mit einer Inbrunst, wie sie oft durch den Gedanken an Gott-
Vater, Sohn und Geist kaum erweckt werden kann », und daß, « wie so

manche-'Krönung Marias' durch Christus in Gegenwart Gott-Vaters und der
Taube des Heiligen Geistes zeigt », « die Weiterentwicklung der Quaterni-
tät entgegen (gehe) ». Auf diese Besorgnis antworten wir mit der Versicherung
K. Rahners (Maria, Mutter des Herrn, Theologische Betrachtungen, Freiburg

[1956] S. 105) : «Wir können auch einem durchschnittlichen
katholischen Christen ruhig zutrauen, daß er in seiner Weise den Unterschied
begreift und in seinem religiösen Leben beachtet, der zwischen der Mittlerschaft

Christi und der der seligsten Jungfrau obwaltet. Er kann diesen Unterschied

vielleicht nicht mit wohlgesetzten theologischen Begriffen erklären,
aber er weiß ihn doch. »

In der ersten Predigt Heilers über das Geheimnis der Mutterschaft (61),
viertletzte Zeile des ersten Abschnittes, muß es sicher Mutter Goethes statt
Mutter Gottes heißen. Der Setzer leistete das Versehen, das ein Korrektor
wohl nicht als Druckfehler erkannte, woraufhin er aus dem anschließenden
Satz die Mutter Gottes (Jesu) streichen mußte, was aber die innere Führung
des Gedankens zerstört.

Der Beitrag des katholischen Studienrates und Religionslehrers Dr. Oskar
Schroeder, besonders seine Darlegungen über das Verhältnis der Hl. Schrift
und der Tradition zur Kirche, forderte eine ausführlichere Besprechung, als
hier möglich ist. Er wiederholt Grundgedanken aus einer Kontroverse mit
dem Rezensenten in den Spalten des (nunmehr unter diesem Namen nicht
mehr bestehenden) « Michael » (Düsseldorf). Meine Entgegnung darauf hat,
da sie im « Michael » aus begreiflichen Gründen keine Aufnahme fand, der
« Rosenkranz », Limburg/Lahnverlag, 1956 Nr. 3/5 veröffentlicht. Sie ist fast
ganz aus den Äußerungen anderer Theologen zusammengesetzt. Es kann
den Rezensenten darum nicht der Vorwurf treffen, eine Sondermeinung zu
vertreten. O. Schröder hat recht : wenn seine Vorstellung vom Verhältnis
zwischen Schrift, Tradition und Kirche zutrifft, sind die neuesten Entwicklungen

(leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel, allgemeine Gnaden-



216 Besprechungen

mittlerschaft) undurchsichtig, wenn nicht gar bedenklich. Aber (so möchten
wir ihm zu erwägen geben) nicht nur diese neuesten Entwicklungen sind
es, sondern auch eine Reihe der früheren und frühesten. Bleibt also nur,
daß O. Schroeder entweder gegen seine eigene Vorstellung (vom rechten
Verhältnis zwischen Schrift, Tradition und Kirche) oder gegen die Kirche
mißtrauisch werden muß. Ein Mittleres gibt es nicht.

H. M. Köster SAC

Hengstenberg, Hans-Eduard : Der Leib und die letzten Dinge. — Verlag
Friedrich Pustet, Regensburg 1955. 302 S. Kart. DM 9.—, Lwd. DM 11.—.

In einem Nachwort zu seinem Buch gibt der Verfasser einen Überblick
über das Werden seines philosophischen Denkens. Was seit etwa 1936 von
ihm erschien, ruhte auf einer festen metaphysischen Grundkonzeption. Die
deutsche Öffentlichkeit gab aber dieser Konzeption damals nicht Gehör, und
so konnten ihr auch die Verleger nicht Raum geben. Statt des deduktiven
beschritt der Verfasser deshalb den induktiven Weg : was in der
metaphysischen Schau bereits klar war, wurde zuerst in phänomenologischem
Aufweis an den Problemen des Lebens dargestellt und bewährt. Das brachte
den Nachteil, daß man den metaphysischen Gehalt nicht herauszulösen
vermochte. Immerhin wurden aber auch weitere Kreise angesprochen, und man
sah die Ansichten des Autors wenigstens als interessante Lösungen von
Teilfragen der christlichen Existenz und Lebensbewältigung an. Der wirkliche
Vorteil war, daß die Phänomene in einer sachangepaßten Methodik in sich
erkannt wurden und, da die metaphysische Grundkonzeption nur als heuristisches

Prinzip wirksam war, jedenfalls nicht von einer vorgefaßten
metaphysischen Theorie her vergewaltigt werden konnten ; im Gegenteil, die
phänomenologische Untersuchung brachte eine gewisse Bestätigung für die
Gültigkeit der metaphysischen Auffassungen, und diese konnten langsam
ausreifen. Gegenüber dem traditionellen Dualismus der Seinsprinzipien
(Form-Materie, Substanz-Akzidens, Akt-Potenz) gelangte der Autor zu
einem Ternar von konstitutiven Prinzipien des Selbstandseienden (Wesen,
Dasein und Existenzprinzip), und vom 3. Prinzip (Existenz) erhielt das

ganze Selbstandseiende den Namen « Metaphysische Existenz », was nichts
mit dem Versuch zu tun hat, Sein aus Existenz abzuleiten, vielmehr eine
Revision des Substanzbegriffs darstellt — Konstanz und dynamischer Vollzug

waren zu verbinden — und in eine gewisse Nähe der skotistischen
« Haecceitas » führt, ohne den Primat des Allgemeinen vor dem Besonderen
mitzubehaupten. Der Mensch als Selbstandseiendes ist konstituiert in Geist
(Wesen), Leib (Dasein) und Persönlichkeits-(Existenz-)prinzip.

1938 ließ der Verfasser das Buch « Tod und Vollendung » erscheinen,
deren völlige Neubearbeitung unser Buch ist ; es geht als seine 2. Auflage,
ist aber ganz aus den inzwischen erarbeiteten metaphysischen Ansichten
gestaltet. Er nennt seine Verknüpfung von Theologie und Physik über das
Mittelstück der Metaphysik selbst einen « Optimismus », der ihm aber für
berechtigt gilt, weil er nicht Wissensinhalte einer Disziplin aus einer anderen
ableiten, sondern nur die volle Wirklichkeit gewinnen will, da unabhängig



Besprechungen 217

voneinander gewonnene gleiche Ergebnisse auf Sachverhalte am Sein zielen.
Der Tod ist Ort der Begegnung von Zeit und Ewigkeit, und darum behandelt
unser Buch zuerst Raum und Zeit, die Körperwelt, Gottes Anteilnahme am
Sterben des Menschen. Materie ist nicht grobe Massenhaftigkeit,
Körperlichkeit, und nur deshalb kann es schon jetzt einen Leib geben, Materie,
in der der Geist sich ausdrückt. So ist die Lehre der Offenbarung begreiflich,
daß der Mensch seine Körperlichkeit ganz abstreift und nur mehr Leib ist.
Durch diese Unterscheidung von « Körper » und « Leib » hält es der
Verfasser für möglich, daß dem Auferstehungsleib keine Beziehung zu einem
bestimmten Ort wesentlich ist. Überhaupt sucht er das über die
Eigenschaften der verklärten Leiber in der Offenbarung Ausgesprochene näher
verständlich zu machen, indem er eine « natürliche » Verklärung ausdenkt
und die tatsächliche « übernatürliche » einerseits von ihr abhebt, andererseits

Einzelanalogien zwischen natürlicher und übernatürlicher Verklärung
herausstellt.

Bei allem Bemühen des Verfassers nach klarer Darbietung stellt die
Lektüre des Buches doch hohe Anforderungen, weil man sich Definitionen
stets gegenwärtig halten muß, die von den gewöhnlichen wesentlich
abweichen. V. Flesch OFMCap

Moraltheologie

1. Lumbreras, Petrus, O.P. : Praelectiones scholasticae in secundam
partem D. Thomae, I : De fine ultimo hominis (I-II 1-5), — Ediciones
Studium de Cultura, Madrid ; Angelicum, Romae 1954. x-129 p.

III. De habitibus et virtutibus in communi (I-II 49-70). — Officium
Libri Catholici, Romae ; Pont. Athenaeum « Angelicum », Romae 1950.
xv-281 p.

VIII. De spe et caritate (II-II 17-46). —Ediciones Studium de Cultura,
Madrid ; Angelicum, Romae 1954. xii-256 p.

IX. De prudentia (II-II 47-56). — Ediciones Studium de Cultura,
Madrid ; Angelicum, Romae 1952. xi-120 p.

2. Rodrigo, Lucius, S. J. : Praelectiones theologico-morales Comillenses,
Series I : Theologia moralis fundamentalis, Tomus III : Tractatus de con-
scientia morali, pars prior : Theoria generalis de conscientia morali. (Biblio-
theca Comillensis.) — « Sal Terrae », Santander 1954. xxm-571 p.

3. Lanza, Antonius (f) - Petrus Palazzini : Theologia moralis, Tomus II :

De virtutibus in specie, pars I : De virtutibus theologicis ac de religione. —
Marietti, Torino-Rom 1955. xx-425 p.

4. Häring, Bernard, C. Ss. R. : La loi du Christ. Théologie morale à

l'intention des prêtres et des laïcs. Tome I : Théologie morale générale. —
Desclée et Cie, Tournai 1955. 648 p.

1. In vorteilhafter Kürze, klarer Ausdrucksweise und traditioneller
Darstellung veröffentlicht der Verf. in diesen Bänden weitere Vorlesungen zur
IIa Pars der Summa Theologica des hl. Thomas. Wenn er dabei auch
wiederum keineswegs die Gedanken der Summa einfach nur mit eigenen Worten



218 Besprechungen

wiederholt, sondern die Lehre des Aquinaten da und dort erweitert und
ergänzt, so beschränken sich diese « Praelectiones » doch im großen und
ganzen auf die « solida doctrina » des Doctor Communis und der Thomisten.
Diese Begrenzung hat sich der Verf. ausdrücklich auferlegt, und sie ist für
seine Schüler und die unmittelbaren Interessenten scholastischer Theologie
sicher ein Vorteil. Anderseits wird durch die Drucklegung der Leserkreis
naturgemäß erweitert, und darum wäre eine noch ausgedehntere Rücksichtnahme

auf die moderne Literatur wünschenswert gewesen. Der verehrte
Autor hätte sich dann wohl auch einen breiteren Weg in die weniger
scholastikfreundlichen Länder gebahnt und so in hohem Maße die
Intentionen des kirchlichen Lehramtes verwirklicht. — Rein äußerlich gesehen
ist es schade, daß die Bände, die zusammen einen geschlossenen Kurs über
die IIa Pars bilden, nach Format und Satz nicht alle gleichmäßig sind.

2. Dieser voluminöse Band beschäftigt sich ausschließlich mit der
« Theoria generalis de conscientia morali ». Wesen, Objekt und Subjekt des
Gewissens werden untersucht sowie seine Beziehungen zu Psychologie, Syn-
deresis, Moralwissenschaft und Klugheit. In weiteren Hauptkapiteln kommen

der Wert des Gewissens, seine Eigenschaften und seine Mißformen zur
Sprache. Es ist bedauerlich, daß dem gelehrten Verf. die umfangreiche
Literatur über die neuere Erforschung des Gewissensphänomens nicht zu
Gebote stand (als Repräsentant innerhalb der katholischen Theologie und
als Wegweiser zur entsprechenden Literatur — wenigstens deutscher Sprache
— sei nur genannt : Theodor Müncher, Die psychologischen Grundlagen der
katholischen Sittenlehre, Düsseldorf 1950, 4. Aufl.). Vielleicht hätte dann
die Definition des Gewissens als « judicium rationis practicae » auch im
Bereich der scholastischen Philososophie eine Modifikation zugunsten einer
komprehensiveren Wirklichkeitserfassung erfahren. Dies sei nur nebenbei
erwähnt. Im übrigen bietet dieser Band in hervorragender Form alles vom
Standpunkt scholastischer Theologie, bzw. Psychologie Aussagbare über
das Gewissen.

3. Dieser Band eines groß angelegten Gesamtwerkes behandelt aus der
speziellen Tugendlehre die Traktate über die theologischen Tugenden sowie
den Traktat über die Religion. Der Schule machende Brauch, auch
Handbücher reichlich mit Literaturhinweisen zu versehen, hat sich auch hier in
begrüßenswerter Weise eingeführt, und man kann den Verfassern zu ihrer
internationalen Belesenheit nur gratulieren. Ob dabei das Prinzip der
chronologischen Reihenfolge in der Aufzählung der einzelnen Titel das glücklichste
ist, bleibt freilich dahingestellt, wenngleich man so mit einem Blick die
zuletzt notierte Publikation erkennt und es bei weiteren Auflagen leicht möglich

ist, Neuerscheinungen einfach anzufügen. Bei der Beschränkung der
Literaturangaben, wie sie sich bei einem Werk der vorliegenden Art
notwendig nahe legt, müßte man natürlich eine strenge Auswahl der
bedeutendsten wissenschaftlichen Arbeiten treffen und diese auf jeden Fall zitieren.
Wenn man da und dort auf belanglose Artikelchen in irgendeiner Zeitschrift
verwiesen wird, anderseits jedoch beispielsweise den hervorragenden Band 15
der Deutschen Thomasausgabe (Glaube als Tugend, kommentiert von
A. F. Utz) nicht findet, so mindert sich der Eindruck von der Qualität der



Besprechungen 219

Literaturverzeichnisse doch etwas. — Der Aufbau des Bandes folgt dem
bekannten Schema scholastischer Lehrbücher, sodaß man sich leicht darin
zurecht findet. Inhaltlich gesehen kann man nur bewundern, wie die Autoren
mit dem ganzen Aufwand theologischer Spekulation vorgehen, ohne dabei
den geschichtlichen Hintergrund und die Bezogenheit zum praktischen Leben
aus den Augen zu verlieren. Eine anregende Diktion in flüssiger Latinität
drängt den Leser unaufhaltsam vorwärts, wobei ihn die erstklassige
typographische Gestaltung des Buches vor einer allzu raschen visuellen Ermüdung

schützt.
4. Die Hauptbedeutung dieser Übersetzung des gleich betitelten

deutschen Originalwerkes (Das Gesetz Christi, Freiburg i. Br. 1954, einbändig)
wird wohl darin liegen, daß sie im romanischen Raum die Front der nur
« scholastisch » eingestellten Moralhand- und Lehrbücher in Bewegung bringt,
bzw. diese Bewegung, die bereits in Gang ist, beschleunigt. Der Vorteil des

Buches, der vor allem in der Vielseitigkeit des Blickes auf die sittliche
Wirklichkeit besteht, darf gewiß seine Anerkennung erwarten, der Verf. wird
sich jedoch mit Starkmut wappnen müssen, um die Kritik, die sich gerade
in jenem Raum, wo Systematik, präzise Aussageweise, abgewogenes Urteil
über geschichtliche Zusammenhänge u. dgl. traditionell zu Hause sind,
erheben wird, mit akademischer Gelassenheit auszuhalten. J. F. Groner OP

Leclercq, Jacques : Christliche Moral in der Krise der Zeit. Probleme
des christlichen Moralunterrichts. — Benziger, Einsiedeln 1954. 306 S.

[Deutsche Übers, v. Joseph Zürcher S. M. B.]

Seit der Veröffentlichung des französischen Originaltextes « L'enseignement

de la morale chrétienne» (Paris 1950) ist manche Besprechung über
dieses Buch geschrieben worden. Dabei fand das pädagogische und
unterrichtstechnische Anliegen des Verfassers als solches verständliche Anerkennung.

Anderseits wurden begriffliche Schwächen und vor allem allzu negative
und ungerechte Urteile über die bisherige Moral bzw. deren Unterricht nicht
verschwiegen. Mit einem größeren Artikel im Osservatore Romano vom
2. Februar 1956 (« Critiche costruttive e critiche distruttive »), der L.s
'Reform' mit dem Erneuerungsbemühungen des « Handbuches der
katholischen Sittenlehre » von Fritz Tillmann (Th. Steinbüchel und Th. Müncker)
verglich, verstummte nun so ziemlich der Chor der Rezensenten. — Es wäre
zu wünschen, daß der Verf. seine « konstruktiven » Gedanken in einer zweiten,
abgewogeneren Auflage erneut zur Diskussion vorlegte. J. F. Groner OP

Schöllgen, Werner : Aktuelle Moralprobleme. — Patmos-Verlag,
Düsseldorf 1955. 473 S.

In diesem Band vereinigt der bekannte Bonner Moralist 37 bisher in
Zeitschriften zerstreute Artikel, die er mit besonderer Rücksicht auf
konkrete Gegenwartsverhältnisse geschrieben hatte. Die Arbeiten sind in vier
Teilen gruppiert : Grundsätzliches zur Moral- und Pastoraltheologie ;

Moraltheologische Probleme des Rechts und der Politik ; Anthropologische Pro-



220 Besprechungen

bleme der Moraltheologie ; Moraltheologische Probleme der Medizin. Ein
Sachregister bringt am Schluß die wichtigsten Stichwörter. — Es wäre
ungerecht, wollte man dem Verf. den Vorwurf machen, seine Gedanken
führten nicht gerade immer in fachtheologische Tiefen, wurden diese
Aufsätze doch größtenteils für ein nichttheologisches Publikum verfaßt. Es ist
Schöllgens unbestreitbares Verdienst, gerade in diese Kreise philosophischtheologisches

Gedankengut getragen zu haben, und zwar in einer literarischen

Form und sachlichen Beziehungsfülle, die den modernen gebildeten
Menschen wirksam ansprechen mußte und in dieser Sammlung nun aufs
Neue anspricht. Davon kann auch der Theologe und vor allem der
praktische Seelsorger Nutzen ziehen, zumal dann, wenn er nicht wie Schöllgen
Gelegenheit hat, so nahe an den Brennpunkten der Probleme zu stehen. —
In einer etwaigen weiteren Auflage müßte im Thomaszitat S. 450 « natura
universalis » anstatt mit « Natur der Gemeinschaft » mit « Gesamtnatur »

wiedergegeben werden. J. F. Groner OP

Kraus, Johannes : Situationsethik als pastoral- und moraltheologisches
Problem. — Bischöfliches Ordinariat Mainz 1956. 62 S.

In der vorliegenden Schrift wird das Problem der « Situationsethik »

unter dem sittlichen und pastoreilen Gesichtspunkt untersucht. Wie gründlich

der Verf. dabei zu Werke geht, erkennt man schon rein äußerlich aus
der Tatsache, daß er die 62, allerdings sehr klein gedruckten Textseiten
mit nicht weniger als 225 Anmerkungen versieht. Mit gesundem Wirklichkeitssinn

unterstreicht K., daß es die « situationsethische » Frage in einem
gewissen Sinn auch bei denen gibt, die sich nicht mit verdächtiger Ausrede
dem konkreten Anspruch des Sittengesetzes entziehen wollen. Die ethische
Problematik wird von der biblischen, philosophischen und theologischen
Seite angefaßt. Dabei geht es eigentlich immer um die Frage : kann ein
Individuum die allgemeine Norm der Sittlichkeit erfüllen Die Antwort
lautet : ja, aber auf die Weise des Individuums. Nach dieser Formel ist
« Situation » lösbar und zu lösen. Pastorell gesehen stellt sich dann die
Aufgabe, die sittliche Persönlichkeit so zu bilden, daß sie in ihrer individuellen
Entscheidung jeweils die objektive Norm in möglichster Vollkommenheit
verwirklicht. — An der sicheren Hand des Aquinaten führt K. den Leser
durch die nicht immer leicht gemachten Gedankengänge. Mancher, der nach
allzu praktischen Rezepten sucht, wird diese Schrift « enttäuscht » aus der
Hand legen. Doch darf der Verf. anderseits mit der sicheren Dankbarkeit
derer rechnen, welche seine Ausführungen wirklich studieren.

J. F. Groner OP

1. Thomas von Aquin : Die menschlichen Leidenschaften, kommentiert
von Bernhard Ziermann C. Ss. R. f (I-II 22-48.) (Die Deutsche Thomasausgabe,

hrsg. von der Albertus-Magnus-Akademie Walberberg b. Köln,
10. Bd.) — Kerle, Heidelberg; Styria, Graz 1955. (16)-672 S.

2. S. Thomas d'Aquin : Somme théologique. Les passions de Fame. I-II,



Besprechungen 221

qq. 22-48. Traduction française par M. Corvez O. P. 3 vol. (Editions de
la Revue des Jeunes.) —-Desclée et Cie, Paris-Tournai 1950-52. 301, 326, 271 p.

1. Dieser Band bringt die Leidenschaftslehre des hl. Thomas mit den
modernen Anschauungen von Gefühl und Gemüt in Zusammenhang.
Zugleich bedeutet er das Ergebnis einer allzufrüh abgebrochenen Lebensarbeit
des Verfassers, der kurz nach Ablieferung des Manuskripts verstorben ist.
Z. hat richtig erkannt, daß man die moralische Frage der Leidenschaften
nicht beantworten kann, ohne sich gründlich mit ihrer psychologischen und
physiologischen Seite auseinanderzusetzen. Er bezeichnet darum den Traktat

über die Leidenschaften bei Thomas als « Lehre über die psycho-somati-
schen Grundkräfte des Menschen als Antriebe der sittlichen Person » (S. 467).
Mit dieser Formulierung stellt der Verf. die Leidenschaften in das Gesamtgefüge

des Menschen und betrachtet sie nicht nur als gesonderten Komplex
mit eigener Gesetzlichkeit. Dem Gedanken der Person und des Kreisens
der Leidenschaften um die Person ist tatsächlich auch der ganze Kommentar
gewidmet. Die Überschriften zu den einzelnen Quästionen und Artikeln
beweisen, wie enge Z. die thomasischen Gedanken mit der modernen Denkweise

zu verbinden versteht. — Ein langes Kapitel beschäftigt sich mit
dem Wesen der Leidenschaft und ihren Beziehungen zum Gesamtseelischen
und vor allem zum Willen. Flier vor allem hatte der Kommentator Gelegenheit,

den vorgegebenen Text mit der heutigen Psychologie und Medizin
in Kontakt zu bringen, setzt Thomas doch die mutatio corporalis in die
Definition der Leidenschaft. Und gerade hier beweist Z. denn auch seine
Stärke, indem er sich die Ergebnisse der Physiologie durch seine umfassende
Literaturkenntnis auf diesem Gebiete zunutze macht und so die mutatio
corporalis auf exakte naturwissenschaftliche Weise belegen kann. —
Interessant sind sodann die Ausführungen über die beiden Gattungen der
Leidenschaften, die auf der Unterscheidung der Strebevermögen in den appetitus
concupiscibilis und den appetitus irascibilis beruhen. Der Verf. führt diese
beiden Kräfte auf den Selbsterhaltungs- und den Selbstbehauptungstrieb
zurück und betont im Anschluß an Thomas, daß die Unterscheidung der
beiden Strebevermögen eine wesentliche sei : Die beiden Triebe « gehören
wegen ihres verschiedenen Vermögens sogar verschiedenen Gattungen an,
ähnlich wie bei den Naturdingen die gattungsmäßige Verschiedenheit von
der Verschiedenheit der stofflichen Wesensgrundlage abhängt, die der Art
dagegen von der Verschiedenheit der Wesensform bei gleichbleibender
Wesensgrundlage. So unterscheiden sich auch die Leidenschaften, die von
verschiedenen Anlagen ausgehen, der Gattung nach ; diejenigen aber, die
zwar auf verschiedene Gegenstände gehen, aber unter dem gemeinsamen
Gegenstand einer Fähigkeit zusammengeschlossen sind, unterscheiden sich
wie die Arten jener Gattung » (S. 503/504). — Z. weist sodann bei der Frage
der Einteilung der einzelnen Leidenschaften auf den wesentlichen Gesichtspunkt

des hl. Thomas hin, daß es sich hierbei um eine Einteilung nach
dem Objekt handelt, das die vitalen Kräfte auf verschiedene Weise
mobilisiert. Damit werden die Leidenschaften grundsätzlich von den rein
physiologischen Gegebenheiten abgehoben und in den Strebebereich verlagert. —



222 Besprechungen

Im 3. Kapitel untersucht Z. den sittlichen Werl der Leidenschaften und die
Möglichkeiten ihrer Lenkung, den Vollzug ihrer Lenkung und vor allem
die Pflicht der Lenkung, — der eigentliche sittliche Aspekt. — Soweit der
l.Teil des Kommentars.

Im 2. Teil kommen die einzelnen Leidenschaften zur Sprache, die des

begehrenden Strebevermögens : Liebe, Haß, Begierde und Sehnsucht, Lust
und Freude, Schmerz und Trauer, und die des überwindenden : Hoffnung
und Verzweiflung, Furcht, Kühnheit, Zorn.

Noch nie ist bisher die Lehre von den Leidenschaften bei Thomas von
Aquin im Gesamt so vollständig und auch so lebendig im Kontakt mit der
modernen Psychologie und Physiologie behandelt worden wie bei Z. Dabei
wird — um es noch einmal zu unterstreichen — überall betont, daß es im
Grunde genommen nicht um ein physiologisches, sondern um ein moralisches
Anliegen geht, um die Erfassung der Antriebskräfte aus dem
leiblichseelischen Bereich des Menschen im Hinblick auf das sittlich-religiöse Leben.

Am Schluß des Kommentars steht ein Exkurs über die Leidenschaften
bei Aristoteles. Hierfür zeichnet verantwortlich Dr. Eginolf Roeder von
Diersburg. So wichtig vielleich dieser Traktat für die Aristotelesforschung
sein mag, so möchte man doch bezweifeln, ob diese sehr spezialisierte
textkritische Darstellung für die Deutsche Thomasausgabe von Wert ist. Sie

gehört eigentlich eher in eine Zeitschrift als in die Thomasausgabe.
Die Übersetzung wurde in Gemeinschaft von Heinrich Christmann O. P.

und dem Kommentator hergestellt. Sie beweist lange und eingehende
Überlegung, die gerade hier besonders notwendig war, weil es in der vorliegenden
Materie sehr schwer ist, für die vielen lateinischen Termini einen guten
deutschen Ausdruck zu finden. Man muß jedoch zugeben, daß es den
Übersetzern gelungen ist, eine lesbare Übersetzung in modernem Deutsch zu
bieten, die dem Text des hl. Thomas vollständig entspricht. So reiht sich
auch dieser Band der Deutschen Thomasausgabe würdig in die Zahl der
bisher erschienenen ein.

Mit Genugtuung stellt man zum Schluß noch fest, daß die Liste der
Nachträge und Berichtigungen nicht jenes geradezu gigantische Ausmaß wie
im Band über die Gnade angenommen hat. — Das Sachverzeichnis beweist
wiederum die Sorgfalt der Bearbeiter (Coelestin Dorlöchter O. P. und
Dr. Rudolf Tannhof). Das Literaturverzeichnis gibt einen guten Hinweis auf
die einschlägigen Publikationen.

2. Die Bedeutung, die den Leidenschaften im menschlichen Leben
zukommt, findet auch in der an sich bedeutend kürzer angelegten französischen

Ausgabe der Theologischen Summe des hl. Thomas ihren Ausdruck :

drei Bändchen mit zusammen gegen 300 Seiten Anmerkungen und Kommentar
sind der Erklärung dieser Seelenkräfte gewidmet. Dabei bietet C. keineswegs

nur treffliche Textanalysen und tiefschürfende philosophische
Spekulationen, sondern erhellt die physiologischen Grundlagen des Gemütslebens
ebenfalls — wenn auch nicht in jenem Umfang wie Ziermann im
entsprechenden Band der Deutschen Thomasausgabe — mit den Erkenntnissen
der in Frage kommenden Naturwissenschaften. J. F. Groner OP



Besprechungen 223

Williams, Cornelius, 0. P. : De multiplici virtutum forma iuxta doctrinam
Sancti Thomae Aquinatis expositio synthetico-speculativa. — Romae 1954.
xv-159 p.

Die Caritas als forma virtutum wird erst dann richtig erkannt, wenn
man über den gesamten Komplex der « Beformung » der Tugenden im Bilde
ist, denn nicht nur die Caritas verhält sich zu andern Tugenden wie eine
forma, sondern auch, wenngleich in anderm Sinne, die Sapientia und die
Prudentia. Diese Synthese besorgt hier Williams aus historisch und spekulativ

gründlicher Kenntnis.
Bezüglich der Sapientia erklärt unser Verf., daß diese höchste sittliche

Tugend die andern intellektuellen Tugenden in der Weise « beforme » wie
die visio beatifica die Tugenden überhaupt.

Die Prudentia beformt die sittlichen Tugenden in « fieri », in « esse »

und « agere ». Dagegen beformt die Sapientia die intellektuellen Tugenden
nicht in « fieri », noch in « esse », sondern nur in « agere ». Dies will heißen :

die Weisheit gibt den andern intellektuellen Tugenden nicht das Sein, auch
nicht die Tätigkeit, sondern einzig die Vollendung, sie leitend und richtend.
Dennoch ist sie wahre Form der intellektuellen Tugenden.

Überaus aufschlußreich ist der Abschnitt, in welchem der Verf. die
Beformung der sittlichen Tugenden durch die Klugheit mit der Beformung
aller Tugenden durch die Caritas vergleicht (S. 111-118). Im Hinblick auf
Thomas ist die Frage deswegen schwierig, weil es an mehreren Stellen bei
Thomas heißt, die Caritas beforme die andern Tugenden « wie » die Klugheit

die sittlichen Tugenden (Textangaben bei Williams auf S. 83 und 112).
Der Verf. löst das Problem, indem er (S. 83 u. 100 f.) sagt, die Caritas sei
Form per modum causae finalitatis et causae efficientis, indem sie sie auf
ein weiteres, nämlich überragendes Ziel hinordnet und bewegt, die Klugheit
dagegen sei Form per modum causae finalitatis et causae efficientis und als
forma extrinseca. Letztere Bewandtnis mache die sittlichen Tugenden
wesentlich von der Klugheit abhängig. Innere Wesensform kann die Klugheit

deswegen nicht sein, weil man sonst ebensoviele Klugheiten annehmen
müßte, als es sittliche Tugenden gibt.

Es sei noch beigefügt, daß unser Verf. im Gegensatz zu andern Autoren
die These verteidigt, daß die von der Caritas informierten Tugenden die
Beformung erst über den Akt erhalten (S. 106).

Williams' interessante Arbeit zeichnet sich durch folgende Eigenschaften
aus : straffen logischen Aufbau, Klarheit der Gedanken und des Ausdrucks,
eingehende Kenntnis der geschichtlichen Hintergründe der Frage, tiefe
spekulative Durchdringung des Problems. A. F. Utz OP

Feckes, Carl : Die Lehre vom christlichen Vollkommenheitsstreben. —
Verlag Herder, Freiburg 1949. xn-462 S.

Nach den Worten des Verfassers sollen « die aszetischen Wahrheiten
erkannt werden als organisch den Glaubensmysterien und namentlich dem
sakramentalen Leben der Kirche entwachsen, so daß sich die aszetischen
Forderungen und Ziele davon herschreiben ». Darum werden Taufe und



224 Besprechungen

Firmung als sakramentale Grundlegung des übernatürlichen Lebens und
seines Wachsens dargetan und dann das Ideal christlicher Vollkommenheit
kurz aufgewiesen, das je nach dem Gesichtspunkt in Gottähnlichkeit,
Christusnachfolge, Liebe oder Erfüllung des Gotteswillens angetroffen wird.
Da die Situation des Christen die des Sünders nach der Taufe ist, erwächst
das Absterben des sündigen Menschen aus Wesen und Forderungen des
Bußsakraments : gegenüber den Feinden (Konkupiszenz, Welt, Teufel) und
Hemmnissen (Versuchung, Sünde, Lauheit) des christlichen Wachsens müssen

die Sündenschäden durch das Bußsakrament behoben werden, der
Mensch der Sünde muß sich mittels vertiefter Selbsterkenntnis entlarven,
durch Selbstverleugnung bekämpfen und schließlich im christlichen Sterben
siegreich überwinden (zum letzten hilft die letzte Ölung als Sakrament der
Todesweihe). Von der Eucharistie als Opfer und Speise her muß gleichzeitig

das Wachsen des neuen Menschen in Christus vor sich gehen ; sie ist
ja das Sakrament der Umgestaltung in Christus. Durch den Gebetsverkehr
mit Gott muß sich der Christ verinnerlichen, in seinem Tugendstreben muß
er sein Leben betätigen. Wie aber die Eucharistie sowohl Sakrament des
Einzelnen wie der Gemeinschaft ist, so muß der Christ als Einzelpersönlichkeit

und als Gemeinschaftsglied wachsen. Die Vollendung ist die übernatürliche

Gottesliebe, die bei einigen Christen durch mystische Gnaden gekrönt
wird. — Man darf dem Buch viele Vorzüge nachrühmen. Es ist modern,
besonders in der Indienstnahme der neueren Psychologie, und doch
traditionsgebunden, die Erfahrungen der Kirche in der Seelenführung leuchten
überall durch. Es baut auf dem richtigen Fundament auf, nämlich den
Sakramenten — wir suchten es schon zu schildern —, und führt diesen Bau
konsequent bis zum Schlußstein. Bei jeder Darlegung und Forderung geht
es von der Hl. Schrift aus, zeigt den Gegenstand im Leben Jesu auf, verfolgt
ihn durch die Kirchengeschichte und macht so gegenwärtige Verhältnisse
verständlich. Es ist einfach, klar und fromm geschrieben und weckt im
Leser nicht nur das Wissen, sondern auch das liebende Wollen. Der Dogma-
tiker zeigt sich in der Begriffsdarlegung und der soliden Begründung vor
allem auch durch das Wort der kirchlichen Lehrbehörde. Man lese z. B. die
Ausführungen über die böse Begierlichkeit, über die Tugenden im
allgemeinen, über die wesentlichen und die außergewöhnlichen mystischen Phänomene,

und man wird an der klaren Behandlung dieser oft so verworrenen
Probleme helle Freude haben. Bei der berühmten Streitfrage, ob das mystische

Leben als der normale Gipfel des christlichen Daseins anzustreben ist,
empfiehlt der Verfasser den Mittelweg Magers : theologisch liegt zwischen
gewohntem Christen- und mystischem Gnadenleben nur ein Gradunterschied
vor, psychologisch ein Artunterschied. Die mystischen Gnaden sind der
Normalabschluß der Kindschaftsgnade, die damit gegebene Gotteserfahrung
ist jedoch erlebnismäßig etwas vom gewöhnlichen Christenleben völlig
Verschiedenes.

Namenverzeichnis und Sachweiser erhöhen die praktische Brauchbarkeit
des schönen Buches, das man wirklich in die Hand jedes Priesters und

Religiösen wünscht. Und der strebsame Laie wird erst recht hier das
finden, was er braucht. V. Flesch OFMCap



Besprechungen 225

Geschichte der Theologie

Landgraf, Artur Michael : Dogmengeschichte der Frühscholastik, IV. Teil :

Die Lehre von der Sünde und ihren Folgen. 2 Bde. — Pustet, Regensburg
1955-56. 385, 365 S.

Hiemit schließt der unermüdliche Forscher der Frühscholastik seine
« Dogmengeschichte » jener Epoche ab. Die beiden letzten Bände sind den
ersten sechs (s. FZPT 1 [1954] 222 f. ; 2 [1955] 249) durchaus ebenbürtig. Die
im 11.-13. Jh. erörterten theologischen Probleme, welche der Verf. darstellt,
und die ungedruckten Quellen, die er heranzieht, sind ebenso zahlreich wie
in den vorigen Bänden. Die Nützlichkeit derselben für den Theologieunterricht

ist auch nicht geringer. Dem Verf. gebührt also aufrichtiger Dank.
Der Titel seines reichhaltigen Werkes hatte uns zwar etwas anderes erhoffen
lassen, doch war dies beim heutigen Stand der Forschung wohl kaum möglich.

Der Verf. scheint sich dessen mehr oder weniger bewußt zu sein :

« Zweck der in diesem Teil vorgelegten Untersuchungen ist nicht, eine
Geschichte der damaligen Moral zu geben. Hiefür liegen in den gewaltigen
Bänden der 'Psychologie et morale aux XIIe et XIIIe siècles' die von der
auf diesem Gebiet unerreichten Meisterhand Dom Odon Lottins erarbeiteten
Ergebnisse vor, die wohl für immer maßgebend werden. » Dieser Satz, den
wir aus dem Vorwort entnehmen, ist im Grunde ein Geständnis : der ganze
Stoff ist nicht behandelt worden, und das dürfte keinen wundern, denn er
ist zu groß Noch andere Einschränkungen mußte der Verf. sich auferlegen :

« Es wird noch eine eigene Aufgabe sein, einen Überblick über das zu geben,
was an Lehren damals in den theologischen Hörsälen zu Wort kam. » Und
ferner : « In diesen letzten Bänden der Dogmengeschichte ist es auch nicht
geplant, von den einzelnen Sünden wider den Dekalog und ihrer theologischen
Behandlung im 11. und 12. Jahrhundert zu sprechen. » Wenn wir überdies
bedenken, daß in diesem achtbändigen Werk die Lehre vom einen und
dreifaltigen Gott, die Lehre von der Kirche u. a. nicht besprochen werden, dann
begreift man, warum der Verf. sein Werk nicht Geschichte der «

frühscholastischen Theologie » genannt hat. Daß es aber eigentlich auch nicht
« Dogmengeschichte der Frühscholastik » genannt werden kann, dürfte auch
klar sein. Vielleicht wäre es zutreffender gewesen, die vielen Untersuchungen
über die Gnadenlehre (I), die Christologie (II), die Sakramentologie (III)
und die Lehre von der Sünde (IV) als « Studien über einige frühscholastische
Fragen der Theologie » zu bezeichnen. G. G. Meersseman OP

Bernhard von Clairvaux, Mönch und Mystiker. Internationaler Bernhardkongreß

Mainz 1953, hrsg. u. eingeleitet von Josef Lortz. (Veröffentlichungen
des Institutes für europäische Geschichte Mainz, Bd. 6.) — Franz Steiner,
Wiesbaden 1955. lvi-245 S.

Der 800. Jahrestag des Todes des hl. Bernhard von Clairvaux hat ein
großes Echo gefunden. Neben den üblichen Gelegenheitsveröffentlichungen,
deren wissenschaftlicher Ertrag gering oder gleich Null ist, sind zu diesem

15



226 Besprechungen

Anlaß auch eine Anzahl Festschriften mit bedeutungsvollen Arbeiten
erschienen (vgl. das Verzeichnis S. 229). Unter den zu Ehren des hl. Bernhard
abgehaltenen Kongressen verdienen jene von Dijon, Mailand und Mainz
besondere Beachtung. Während die Akten von Dijon und Mailand schon
früher erschienen sind, werden nun im vorliegenden Band die Arbeiten der
Mainzer Versammlung einer weitern Öffentlichkeit zugänglich gemacht. Drei
Vorträge, die damals gehalten wurden, fehlen zwar in der Publikation ; vor
allem aber fehlt der Vortrag von Jos. Lortz selbst über « Bernhard und
Luther », der als eigener Band in erweiterter Form später erscheinen soll.
Dafür steuert Lortz eine fast 50 Seiten umfassende Einleitung bei, in welcher
er sich über die verschieden gearteten Probleme der Bernhard-Forschung
ausspricht. Das ist sein gutes Recht. Aber es berührt irgendwie eigenartig
und entspricht nicht der literarischen Sitte, daß er sich in dieser «

Einleitung » mit den folgenden Beiträgen zum Teil sehr kritisch befaßt. Es wäre
meines Erachtens wertvoller und sachlicher gewesen, wenn den einzelnen
Referaten ein kurzes Protokoll der gewalteten Diskussion beigefügt worden
wäre.

Aus den rein historischen Arbeiten hebe ich hervor : M. Bernards, Der
Stand der Bernhardforschung (S. 5-43), eine klare und übersichtliche
Darstellung. Ihr ist eine ausgedehnte Bibliographie angeschlossen, für welche
man sehr dankbar ist. Für die Benützung derselben wäre es wohl von Vorteil

gewesen, wenn sie nicht als Anmerkungen zum Referat, sondern
systematisch angeordnet werden wäre. A. M. Landgraf steuert eine gediegene
Abhandlung über Der hl. Bernhard in seinem Verhältnis zur Theologie des

12. Jahrhunderts bei (S. 44-62). Dom J. Leclercq referiert über Die
Verbreitung der Bernhardinischen Schriften im Deutschen Sprachraum (S. 176-191)
und erweist sich hier aufs neue als ausgezeichneter Kenner der handschriftlichen

Überlieferung der Werke Bernhards. Wiederum M. Bernards beschäftigt

sich mit den Flores S. Bernardi (S. 192-201), also mit den verschiedenen

Florilegien und Kompilationen aus den Werken oder Aussprüchen
des Heiligen. Beizufügen wären die drei Kapitel, welche in einigen
Handschriften des Horologium sapientiae Seuses am Schluß beigefügt sind und
die ich als eine Kompilation aus Sermones des hl. Bernhard nachweisen
konnte. Vgl. Divus Thomas (Fr) 1934. S. 150 ff. C. H. Talbot, Die
Entstehung der Predigten über Cantica canticorum (S. 202-214) sucht die ziemlich
verwickelten Überlieferungsverhältnisse dieser wichtigen Predigtsammlung
zu klären. Kleiner an Umfang sind die beiden letzten Beiträge : Kol. Spahr,
Die Anfänge von Cileaux (S. 215-224) und H. P. Eydoux, Die Zisterzienserbauten

und die Architektur des 12. Jahrhunderts (S. 225-227).
Die übrigen Beiträge beschäftigen sich mit der Theologie des hl. Bernhard.

Da der zur Verfügung stehende Raum und die Vielfältigkeit der
Themata es nicht gestatten, auf Einzelheiten einzugehen, begnüge ich mich
mit dem Verzeichnis der Titel. Gute Analysen der Referate und etliche
kritische Bemerkungen bietet J. Cottiaux in Rev. d'hist. eccl. 51 (1956)
967-972. — Ich erwähne also : J.-M. Déchanet, La Christologie de saint
Bernard (S. 63-75), Y. Congar, Die Ekklesiologie des hl. Bernhard (S. 76-119),
A. Forest, Das Erlebnis des consensus voluntatis beim hl. Bernhard (S. 120-127),



Besprechungen 227

E. Kleineidam, Wissen, Wissenschaft, Theologie bei Bernhard von Clairvaux
(S. 128-167), E. von Ivanka, Byzantinische Theologumena und hellenische

Philosophumena im zisterziensisch-bernhardinischen Denken (S. 168-175). —
Der Festschrift sind noch ein ausgewähltes Literaturverzeichnis in
alphabetischer Reihenfolge und sehr gute Indices angeschlossen. Sie zeugt dafür,
daß auf dem Mainzer Kongreß tüchtige Arbeit geleistet wurde.

D. Planzer OP

Stroick, Clemens, 0. M. I. : Heinrich von Friemar. Leben, Werke,
philosophisch-theologische Stellung in der Scholastik. (Freiburger theologische

Studien, 68.) — Herder, Freiburg 1954. xvi-286 S.

Für die Scholastikforschung ist die genaue Kenntnis auch zweitrangiger
Persönlichkeiten von großer Bedeutung. Diese greifen die Lehren der großen
Scholastiker auf und stellen sie zur Diskussion, suchen eine Meinung zu
verteidigen und weiterzuführen, eine andere zu widerlegen, und bieten uns
so ein lebendiges Bild von dem Nachwirken der verschiedenen Schulrichtungen.

Zu diesen Persönlichkeiten gehört auch Heinrich von Friemar, dem
S. in vorliegendem Band eine gründliche Untersuchung widmet.

Zunächst galt es, die Lebensdaten dieses Magisters aus dem Orden
der Augustinereremiten festzustellen, eine schwierige Aufgabe, da es im
14. Jh. in diesem Orden vier Männer gab, die den Namen Heinrich trugen,
von Friemar gebürtig und, zeitweilig wenigstens, im Ordensstudium von
Erfurt tätig waren. Unser Heinrich — in den Hss. wird er Henricus de
Alemannia genannt — wurde um 1245 in Friemar bei Gotha geboren,
studierte um 1265 in Bologna, wurde 1290 Provinzial der damals einzigen
deutschen Ordensprovinz und blieb in diesem Amt bis zur Aufteilung der
Provinz im Jahre 1299. Darauf begab er sich nach Paris zum Studium
der Theologie, wurde also Baccalaureus mit 54 Jahren. (Das beweist
übrigens, daß wir die mittelalterlichen Baccalaurei der Theologie nicht ohne
weiteres als «junge Baccalaurei» bezeichnen dürfen!) Einige Jahre darauf

wurde er Magister actu regens, denn als solcher hielt er 1306 eine Dispu-
tatio de quolibet. Sein Aufenthalt in Paris ist noch 1308 und 1309 bezeugt.
1315 war er wieder in Deutschland, trat als Prediger, Beichtvater und
aszetischer Schriftsteller hervor und beschloß 1340 sein langes Leben.

Zur Erfassung der Schriften Heinrichs legt S. mit Recht den Katalog
des Jordanus von Quedlinburg (ca. 1300-1380) in seinem Werk « Vitae fra-
trum » zu Grunde. Diese Angaben des Zeit- und Hausgenossen Heinrichs
müssen sicher echt sein. Leider hat S. übersehen, daß unter Nr. 6 zwei
verschiedene Werke angegeben werden : « Quodlibet duo cum multis quae-
stionibus ordinariis disputatis Parisius. » Die Quaestiones ordinariae, die
natürlich verschieden sind von den zwei Quodlibet, erwähnt S. mit keinem
Wort. Sie scheinen, ebenso wie das zweite Quodlibet, nicht erhalten oder
noch nicht aufgefunden zu sein, doch darf das Zeugnis Jordans, daß
Heinrich Quaestiones ordinariae hinterlassen hat, nicht stillschweigend
übergangen werden. Aus Bibliothekskatalogen und Bibliographien werden die
Schriften ergänzt, die Jordanus unter einem Sammelbegriff « Sermonee et
tractatus quam plures praedicabiles » zusammenfaßt. In einem wertvollen



228 Besprechungen

Abschnitt (S. 31-76) macht uns S. sodann mit den gedruckten und
ungedruckten Werken Heinrichs, die heute noch erreichbar sind, bekannt. Er
beschreibt sie genau, mit Angabe der Hss., in denen sie überliefert sind,
gibt kurz ihren Inhalt an und prüft sie auf ihre Echtheit.

Für den weiteren Abschnitt, die philosophisch-theologische Stellung
Heinrichs, kommen ausschließlich zwei ausgesprochen scholastische Werke
in Betracht, die auszugsweise im Anhang (S. 191-286) ediert werden : der
Kommentar zur Ethica Nicom. des Aristoteles und das erste Quodlibet.
In diesem Kapitel befinden sich häufig Zahlen in Klammern, die offenbar
auf die edierten Texte verweisen sollen. Leider hat der, der für die Drucklegung

verantwortlich ist, diese Verweise so gelassen, wie sie in der
Druckvorlage standen, statt sich die Mühe zu geben, sie nach den gedruckten
Seiten umzukorrigieren, so daß sie nur Verwirrung hervorrufen.

Aus dem Ethikkommentar werden die Fragen der Willensfreiheit erörtert,

während aus dem Quodlibet einzelne Fragen herausgegriffen und nach
systematischem Aufbau behandelt werden, nämlich aus der Philosophie
psychologische (Potenz und Habitus, Erkenntnislehre) und metaphysische
Fragen (Ideen Gottes, menschliche Begriffe und göttliches Sein), aus der
Theologie Verhältnis von Glauben und Wissen, Trinitätslehre, Gnadenlehre,

Eschatologie.
Aus der Untersuchung geht hervor, daß Heinrich sowohl auf

philosophischem wie auf theologischem Gebiet entschieden Thomas von Aquin
folgt. Sogar wenn Aegidius von Rom, der offizielle Ordenslehrer der
Augustinereremiten, von Thomas abweicht, schließt sich Heinrich Thomas gegen
Aegidius an. Heinrich, wahrscheinlich Schüler des durchwegs thomistisch
orientierten Jakob von Viterbo, trat ganz in die Spuren seines Lehrers.
So bietet uns das Werk einen Einblick in die thomistische Lehre, wie sie

zu Beginn des 14. Jh. in Paris vorgetragen wurde.
Die Textedition des Quodlibet (S. 191-246) erhebt keinen Anspruch

auf Endgültigkeit. Sie ist abgekürzt, mit viel Auslassungspunkten versehen,
doch bietet sie uns in der Hauptsache das wertvollste, den Text. Hinzugefügt

werden Auszüge aus dem Ethikkommentar (S. 246-264), die im Buch
besprochen werden, ein Auszug aus einer Quaestio ordinaria des Johannes
de Polliaco (S. 264-271), der eine Lehre Heinrichs erörtert, und drei Quä-
stionen, die dem Thomas de Balliaco zugeteilt werden (S. 271-286), die
sich aber inhaltlich mit dem Text des Quodlibet Heinrichs decken.

Leider fehlt sowohl Namen- als Sachregister, die den Gebrauch des
inhaltreichen Werkes erleichtert hätten. J. P, Müller OSB

Haubst, Rudolf : Studien zu Nikolaus von Kues und Johannes Wenck.
Aus den Handschriften der Vatikanischen Bibliothek. (Beiträge zur Gesch.
der Phil. u. Theol. des Mittelalters, Bd. 38, 1.) — Aschendorff, Münster
Westf. 1955. xii-143 S.

Koch, Jos. : Die Ars coniecturalis des Nikolaus von Kues.
(Arbeitsgemeinschaft f. Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen, Geisteswissenschaften,

Heft 16.) — Westdeutscher Verlag, Köln-Opladen 1956. 48 S.



Besprechungen 229

Nikolaus von Cues : Vom verborgenen Gott, Vom Gottsuchen, Von der
Gotteskindschaft. Eingeleitet und übers, v. Johannes Peters. — Herder,
Freiburg i. Br. 1956. 80 S.

1. R. Haubst hat sich zum Ziel gesetzt, die in der Vatikanischen Bibliothek

erhaltenen Handschriften zu beschreiben, welche sich auf Nikolaus
von Kues und seinen Gegenspieler Johannes Wenck beziehen. Die
Ausbeute war bei Nikolaus von Kues nicht sehr groß, was wohl daraus zu
erklären ist, daß in Italien weniger seine philosophischen als seine
kirchenpolitischen Schriften Beachtung fanden (S. 32). Aus dem Besitz des
Kardinals stammen eine Plautus- und eine Proklushandschrift. Dann begegnen
uns De concordantia catholica, De auetovitate praesidendi in concilio generali
und die Reformschrift des Cusanus, ferner einige Predigten und kleinere
Abhandlungen mystischen und mathematischen Inhaltes, Briefe usw.
Bemerkenswert ist eine von Peter Numagen angelegte Dokumentensammlung über
den Streit des Kardinals mit Sigismund von Tirol, die wohl einst der Zürcher
(nicht Züricher, wie der Verf. schreibt Stiftsbibliothek gehört hat. Zu
S. 23 Anm. : zu Zamometic und Peter Numagen ist beizuziehen A. Stöcklin,
Der Basler Konzilsversuch des Andrea Zamometic vom Jahre 1482, Basel
1938. — Bedeutender war die Ausbeute bezüglich Johannes Wenck (f 1460,
Professor in Heidelberg und Anhänger des schismatischen Basler Konzils).
Von besonderem Reichtum ist Cod. Pal. 600, der viele kirchenpolitische
Schriften und Predigten Wencks enthält. Die Beschreibung umfaßt allein
37 Seiten und ist viel eingehender als die seinerzeit von Stevenson gebotene.
Dazu kommen noch fünf weitere Handschriften (alles Palatini, also ursprüngliche

Heidelberger Hss.) mit Schriften Wencks, unter welchen ein
Kommentar zu drei Traktaten der Summulae logicales des Petrus Hispanus und
ein Kommentar zu De coelesti liierarchia besondere Beachtung verdienen.
Über weitere Handschriften mit Werken Wencks vgl. S. 84 ff. — Wenck
war ein unerbittlicher Gegner des Cusanus ; in dessen De docta ignorantia
hatte er sich eigentlich verbissen und auch auf Meister Eckehart und die
Begharden ist er herzlich schlecht zu sprechen. Diesem Kampf und seinen
Beweggründen geht Haubst sehr eingehend nach (S. 83-136) und gelangt
dabei zu einer Beurteilung Wencks, die in wesentlichen Stücken neu und dem
Heidelberger Magister auch günstiger ist als die bisherige Auffassung ; nicht
bloß kirchenpolitische Gegnerschaft, sondern auch ernste Bedenken
theologischer Art haben den konservativen Theologen Wenck zum Gegner des
Cusanus werden lassen. — Haubst hat in seinem Buch ernste und genaue
Arbeit geleistet. Für schweizerische Leser erwähne ich, daß durch gelegentliche

Bemerkungen auch auf Felix Hemmerlin, den Zürcher Kantor, neues
Licht fällt.

2. Josef Koch bereitet für die Heidelberger Ausgabe der Werke des
Cusanus die Schrift Ars coniecturalis vor. Die hier zu besprechende Arbeit
— sie ist aus einem Vortrag entstanden — ist als Einführung in dieses
Werk gedacht. Während man die Ars coniecturalis wegen des Zusammenhanges

mit De docta ignorantia bisher auf 1440 festlegte, glaubt Koch
nachweisen zu können, daß man die Schrift auf «vor 1444 » ansetzen müsse.



230 Besprechungen

Er hält auch dafür, daß sie nicht in einem Zuge geschrieben wurde.
Hauptsächlich aber bemüht er sich um eine genaue Darlegung des Inhaltes der
Ars coniecturalis, besonders auch um die Festlegung ihrer geistesgeschichtlichen

Stellung im Verhältnis zu De docta ignorantia. Da den Gedankengängen

des Cusanus und seiner oft auf reiner Dialektik beruhenden
Denkmethode nicht immer leicht zu folgen ist, nimmt man diese Einführung
sehr dankbar an, sofern uns die Schrift und deren Inhalt heute liegen mag.
Kochs Einleitung gehört sicher zum Besten und Klarsten was in diesem
Zusammenhang bisher über Nikolaus von Kues geschrieben wurde.

3. Zum Schluß erwähne ich eine Übersetzung kleinerer mystischer
Schriften des Cusanus, die Johannes Peters besorgt und der Verlag Herder
in einem handlichen Bändchen herausgegeben hat. Ihr ist eine kleine
Einführung vorangeschickt. Die Übersetzung ist sprachlich gut gestaltet und,
soweit ich sehen konnte, auch getreu. D. Planzer OP

Staehelin, Ernst : Amandus Polanus von Polansdorf. (Studien zur
Geschichte der Wissenschaften in Basel, hrsg. zum fünfhundertjährigen Jubiläum

der Universität Basel 1460-1960, Bd. 1.) — Helbing und Lichtenhahn,
Basel 1955. vn-139 S.

— Dewettiana. Forschungen und Texte zu Wilhelm Martin Leberecht
de Wettes Leben und Werk. (Studien z. Gesch. d. Wiss. in Basel, Bd. 2.) —
Helbing und Lichtenhahn, Basel 1956. 222 S.

Wohl kaum eine Stadt hält ihre Gelehrten so in Ehren wie Basel. So

hat auch Prof. Staehelin gleich zwei wichtige Monographien über ehemalige
Basler Professoren herausgegeben und damit seine Stadt und deren
jubilierende Universität ehren wollen. Die eine ist Amandus Polanus von Plansdorf

(1561-1610, endgültig in Basel seit 1596), die andere Wilhelm Martin
Leberecht de Wette (1780-1849, in Basel seit 1822) gewidmet, die beide
in Basel Theologie dozierten. Für beide standen dem Verf. vor allem die
Schätze der Basler Universitätsbibliothek als Quellen zur Verfügung. Doch
wurden in weitem Umfang auch andere Materialien herangezogen, so daß
bezüglich der Information alle Wünsche restlos befriedigt sind.

Für Polanus wird vorerst eine Darstellung seines Lebens geboten, das
ziemlich unstet verlief, bis er endlich in Basel eine bleibende Wirkungsstätte
fand. Staehelin hat über ihn alles irgendwie Erreichbare zusammengetragen,
so daß ein lebendiges Bild der Persönlichkeit des Polanus und seines
Lebensschicksals entsteht. Dann folgt ein ausgedehnter Katalog der Schriften
des Polanus, mit Verzeichnis der Ausgaben derselben und kurzer Inhaltsangabe

; unter den Werken des Polanus nehmen die von ihm selbst
verteidigten oder bei Disputationen geleiteten Thesen eine wichtige Stellung
ein. Bemerkenswert ist, daß er sich 1590 mit Bellarmin auseinandersetzt
(S. 67). Dann folgt im dritten Teil eine Gesamtdarstellung der Lehre des
Polanus anhand des « Kurzer Inhalt der ganzen Lehre, welche in der
theologischen Schule der loblichen Universität Basel gelehrt wird. »

In ähnlicher Weise ist im zweiten Band de Wette behandelt, doch ist
die Methode der Darstellung leicht geändert worden. Der Verf. bietet für



Besprechungen 231

jeden Lebensabschnitt de Wettes kurz die Lebensdaten, worauf er dann
gleich die aus dieser Periode stammenden gedruckten und ungedruckten
Schriften und die Briefe des Gelehrten verzeichnet. Auch hier ist ein großes
Material gewissenhaft zusammengetragen worden ; vor allem die Anmerkungen

sind mit biographischen Angaben über eine sehr große Anzahl von
Gelehrten und andern Persönlichkeiten eigentlich gespickt. Und dann folgt
die große Überraschung : die Edition von 190 Aktenstücken, zumeist Briefen,
die de Wette betreffen. Ich hebe aus ihr nur die Korrespondenz mit Schleiermacher

hervor.
Prof. Staehelin hat mit diesen beiden Monographien eine sehr gründliche

und wertvolle Arbeit geleistet, die ihn, seine Stadt und seine Universität

ehrt. Obwohl ihnen — wie sich das aus der Sache ergibt — für die
Geschichte der katholischen Theologie nur sehr wenig zu entnehmen ist,
bilden sie einen wichtigen Beitrag zur Basler Gelehrtengeschichte. Auch
methodisch dürfen sie als Vorbild dienen, wenn etwa einmal ein
katholischer Theologe aus den gleichen Zeiträumen monographisch zu behandeln

ist. D. Planzer OP

Brück, Anton Ph. : Die Mainzer Theologische Fakultät im 18.
Jahrhundert. (Beiträge zur Geschichte der Universität Mainz, Band 2.) —-

Steiner, Wiesbaden 1955. xvn-168 S.

Die interessante, auf Quellenstudium fundierte Habilitationsarbeit gibt
einen lehrreichen Einblick in die Verhältnisse einer deutschen theologischen
Hochschule des 18. Jahrhunderts. Sie zeigt den Kampf der Aufklärung um
die Aufnahme der neuen positiven Disziplinen in das Studienprogramm.
Was E. Cl. Scherer in seinem Werk « Geschichte und Kirchengeschichte
än den deutschen Universitäten » (Freiburg i. Br. 1927) im allgemeinen
festgestellt, wird hier im Einzelfall Mainz bestätigt : Die « Ratio studiörum »

der Gesellschaft Jesu von 1599 beherrschte noch immer den Studienbetrieb.
« Die Jesuiten blieben allein Inhaber der theologischen Lehrstühle. — Die
Mainzer Jesuitenschule in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts bot so
das typische Bild : Absolute Vorherrschaft der spekulativen Theologie, neben
der die positive Theologie nur schwer eine Stellung erobern konnte. Der
häufige Wechsel der Professoren machte eine kontinuierliche Arbeit in
der positiven Theologie fast unmöglich » (S. 22). Die Kirchengeschichte z. B.
wurde noch 1763 und 1768 «total vernachlässigt» (33, 39). Im Jahre 1773

wird erstmals ein Professor für dieses Fach ernannt ; in den im Anhang
publizierten Studienplänen ist die «Geistliche Geschichte» erst 1784
vermerkt (Professor: H. Jung; Lehrbuch: Berti, Breviarium), während die

Kirchengeschichte beispielsweise in Paris schon 100 Jahre früher eifrig
gepflegt wurde. Gerade in diesem Zusammenhang wäre ein vermehrter Hinweis

auf das in verschiedener Hinsicht vorbildliche französische akademische
Studium sehr instruktiv. — Die im zweiten Teil (105-164) wiedergegebenen
zahlreichen Statuten, Vorlesungsverzeichnisse, Verordnungen, Pläne,
Gutachten, Listen der Dekane und Professoren, der verteidigten Thesen und
der Dissertationen machen die Arbeit besonders wertvoll. A. Hänggi



232 Besprechungen

Kirchenrecht

Studia Gratiana post octava decreti saecularia auctore consilio comme-
morationi gratianae instruendae édita, vol. III., curantibus los. Forchielli
Ord. Iur. Eccles. Universitatis Bononiae. Alph. M. Stickler Prof. Hist, Iur.
Can. Pont. Athen. Sales. Augustae Taurin. — Institutum Gratianum apud
Universitatem Studiorum Bononiae 1955. 632 p.

Den beiden ersten Bänden der « Studia Gratiana» [vgl. FZPT 2 (1955)
213-219] konnte der dritte rasch folgen. Er enthält, wie die vorangehenden,
Studien und Forschungsbeiträge, die sich mit dem Werk des großen Meisters
von Bologna auseinandersetzen und seinen Ausstrahlungen auf Theologie
und Kirchenrechtswissenschaft der folgenden Jahrhunderte nachgehen.

Zwei Beiträge befassen sich mit den Handschriften des Dekretes. So

Louis Guizard (Paris) — « Manuscrits du .Decretum Gratiani' conservés à
l'Université de Paris, Bibliothèques de la Sorbonne et de Sainte-Geneviève »

(III, 17-50) —, der zunächst eine kurze Beschreibung dieser Handschriften
gibt, um dann auf deren Eigentümlichkeiten näher einzugehen. Bernard
Jacqueline (Roma) — « Le Décret de Gratien à l'abbaye de Clairvaux » (III,
425-432) — weist darauf hin, daß bereits der alte Katalog von Clairvaux,
der im zwölften Jahrhundert redigiert worden war, zwei Handschriften des
Dekretes aufzählt ; im Lauf der Zeit kamen noch mehrere hinzu. Trotzdem
Bernhard von Clairvaux mit Gratian freundschaftlich verbunden war,
begegnete man dem Studium des Dekretes im Zisterzienserorden lange Zeit
mit Mißtrauen. — Die Studien von Roger Grand (Paris), « Nouvelles remarques

sur l'origine du Pseudo-Isidore, source du Décret de Gratien » (III, 1-16),
und Ermenegildo Lio O. F. M. (Rom), « Le obligazioni verso i poveri in un
testo di S. Cesario riportato da Graziano (can. 66, C. XVI, q. 1) con falsa
attribuzione a S. Agostino » (III, 51-99), setzen sich mit Quellenfragen
auseinander.

Pierre Michaud Quantin (Paris) analysiert in seinem Aufsatz : « La ratio
dans le début du Décret (dist. 1-12) et ses commentateurs » (III, 101-116),
den Begriff und zeigt, daß diesem Terminus in der Kanonistik ein normativer

Wert zukommt. Marcel David (Strasbourg) untersucht in seiner
Abhandlung : « Parjure et mensonge dans le Décret de Gratien » (III, 117-141),
inwieweit Gratian in seiner Lehre von der Vertragsverpflichtung hinsichtlich

Meineid und Lüge auf dem Boden der traditionellen Lehre steht und
zeigt, daß er diese beiden Begriffe weniger juristisch als vielmehr
theologisch faßt. Piero Rasi (Padova) entwickelt im Aufsatz : « II concetto di
,res' nel .Decretum Gratiani' » (III, 143-158), die diesbezügliche Lehre des
Meisters. Gratian betrachtet die res acclesiasticae als res sacrae ; als solche
sind sie ein Teil des Patrimoniums Christi.

G. Hubrecht (Bordeaux) widmet seine Studie einer Frage, der heute
erhöhte Aktualität zukommt : « La .juste guerre' dans le Décret de Gratien »

(III, 159-177). Das Problem des gerechten Krieges beschäftigte zu allen
Zeiten die Theologen und löste, vor allem auch in neuester Zeit, verschiedene
Diskussionen aus. Gratian hat sich im zweiten Teil seines monumentalen



Besprechungen 233

Werkes (causa 23, q. 1-8) mit diesem Problem und den damit zusammenhängenden

Fragen, wie z. B. mit der Erlaubtheit der Todesstrafe, ausführlich

auseinandergesetzt und im Lichte ausgewählter Quellentexte eine
Antwort gesucht. Durch die große Verbreitung des Dekretes im MA übte die
Lehre Gratians einen nicht zu unterschätzenden Einfluß auf das Denken
der Theologen aus.

Mit dem Verhältnis von Kirche und Staat befaßt sich die Arbeit von
Francesco Marchesi S. J. (Cuglieri) : « De rationibus quae intercedunt inter
ecclesiam et res publicas in Gratiani Decreto » (III, 179-191). Ohne Zweifel
sah Gratian in beiden « duae societates in suo ordine perfectae et indepen-
dentes », wobei die Präeminenz der Kirche zukommt. Was die berühmte
Frage der « potestas indirecta » der Kirche betrifft, so schließt M. nach
eingehender Prüfung der Texte, daß dem Meister die diesbezüglichen Grundsätze

bekannt waren. Strikte lehnt übrigens Gratian die Laieninvestitur ab.
In seiner längeren Abhandlung : « L'accettazione popolare della legge

canonica nel pensiero di Graziano e dei suoi interpreti » (III, 193-276),
examiniert Luigi De Luca (Catania) das Dictum von Gratian (c. 3 D. IV) :

« Leges instituuntur cum promulgantur, cum moribus utentium approban-
tur », und geht dessen Auslegung bei den Dekretisten nach, während der
strafrechtliche Beitrag von Peter Huizing S. J. (Roma) : « The earliest
development of excommunication latae sententiae by Gratian and the earliest
Decretists » (III, 277-320), sowie die beiden ordensrechtlichen von Mario
Sinopoli (Roma) : « Influenza di Graziano nel'evoluzione del diritto mona-
stico » (III, 321-348), und von Giuseppe Olivero (Ferrara) : « Fonti grazianee
nella dottrina ,De statu religionis' di Tommaso d'Aquino » (III, 433-450),
spezielle Fragen besprechen, wobei letzterer mit Nachdruck hervorhebt,
daß Gratian eine der Hauptquellen war, aus der Thomas in seinem Traktat
De statu religionis geschöpft hat. — Ugo Gualazini (Parma) stellt in seiner

Untersuchung : « Natura, idest Deus » (III, 411-424), einen Begriff klar, der
im Zusammenhang mit der Lehre vom Naturrecht oft falsch interpretiert
wurde.

Luigi Prosdocimi (Siena) : « La ,Summa Decretorum' di Uguccione da
Pisa. Studi preliminari per una edizione critica » (III, 349-374), referiert
über den Stand seiner textkritischen, seit Jahren betriebenen Arbeiten. Die
Summa von Huguccio ist zweifelsohne das bedeutendste Werk der Bologneser

Schule und übte, wie schon Kuttner hervorhob, einen nicht zu
unterschätzenden Einfluß auf die großen Apparate bis zur Glossa Ordinaria aus.
Alphons M. Stickler (Torino) führt in seiner Untersuchung, betitelt : « Decre-
tisti bolognesi dimenticati » (III, 375-410), — in deutscher Sprache bereits
veröffentlicht im Salesianum (14 [1952] 476-503) — das Thema weiter und
weist auf verschiedene Autoren hin, die, trotzdem sie der Vergessenheit
anheimfielen, vollste Beachtung verdienen.

Mit dem Verhältnis des Dekretes zum Protestantismus befassen sich
zwei Studien. Alberto Pincherle (Roma) — «Graziano e Lutero » (III, 451-

481) — sucht das Verhältnis des deutschen Reformators zum Corpus Iuris
Canonici aufzuhellen. Trotz seiner bekannten Abneigung gegen Recht und
J uristen im allgemeinen und gegen das kanonische Recht und die Kanonisten



234 Besprechungen

im besonderen — übrigens eine logische Schlußfolgerung seiner Theologie
— hat Luther doch in späteren Jahren dem Werk des Kamaldulenser-
mönches seine Bewunderung nicht versagt. Johannes Hechel (München) —
« Das Decretum Gratiani und das deutsche evangelische Kirchenrecht »

(III, 483-537) — geht der Begegnung des Bologneser Kanonisten mit dem
deutschen evangelischen Kirchenrecht nach. Trotzdem Luther in Wittenberg

das Corpus Iuris Canonici öffentlich verbrannte und das Decretum
Gratiani als « vergiftetes Recht » verwarf, hat dieses kanonische Recht sich
im Protestantismus Deutschlands als subsidiäre Rechtsquelle behauptet,
wenn auch in der Gegenwart sein Anwendungsbereich stark eingeschränkt
ist und praktisch nur noch das kirchliche Vermögensrecht (Pfründe- und
Baulastrecht) sowie das Patronatsrecht ordnet. Was den Grund der
Fortgeltung des kanonischen Rechtes betrifft, so muß nach Auffassung des Autors
die Theorie der Rezeption aufgegeben werden ; es kam nicht « fremdes Recht »

in das Rechtssystem der evangelischen Kirche Deutschlands ; das kanonische
Recht gilt darin, soweit es heute nicht in Kraft steht, vermöge der reformatorisch

begründeten Rechtskontinuität.
Zwei weitere Forschungsbeiträge sind dem kanonischen Recht als

Unterrichtsfach gewidmet. So untersucht Hans Liermann (Erlangen) in seiner
Abhandlung : « Das kanonische Recht als Gegenstand des gelehrten Unterrichts

an den protestantischen Universitäten Deutschlands nach der
Reformation » (III, 539-566), seine Geschicke als Hochschulfach in den ersten drei
Jahrhunderten des nachreformatorischen Deutschlands. Bemerkenswert ist
seine Feststellung, « daß der vielbegehrte Titel eines Doktors beider Rechte
sicherlich dazu beigetragen hat, das kanonische Recht an den Universitäten
des protestantischen Deutschland am Leben zu erhalten » (S. 554). Henri
Wagnon (Louvain) stellt in seinem Beitrag : « Les leçons ad Decretum
Gratiani à la faulté de droit canonique de l'ancienne Université de Louvain
(1426-1797) » (III, 567-598), die Entwicklungsphasen der Exegese des
Dekretes in den verschiedenen Perioden der alten Löwener Hochschule dar.

Arnaldo Bertola (Torino) beschließt mit dem Artikel : « La moderna
critica grazianea e l'opera di Carlo Sebastiano Berardi » (III, 599-625), den
dritten Band der Studia. Berardi leistete als Kommentator und Kritiker des
Dekretes, wie seinerzeit schon Schulte unterstrich, äußerst Wertvolles.

So reiht denn der vorliegende Band sich würdig den bereits erschienenen
an. Seine Forschungsbeiträge runden das Bild des großen Meisters und
Mönches von St. Felix und Nabor zu Bologna ab und bieten z. T. schätzenswerte

neue Erkenntnisse. Auch diesem Bande sind auf 44 Tafeln die
Reproduktionen prächtiger Initialien von Manuskripten und Drucken des
Dekretes beigeben. Es ist nur zu hoffen, daß auch die weiteren versprochenen
Bände, trotz mannigfacher Schwierigkeiten, bald erscheinen können.

H. O. Lüthi OP

Regatillo, E. F. - M. Zalba S. J. : De statibus particularibus Tractatus. —
Editorial Sal Terrae, Santander 1954. 267 p.

Unter dem etwas mißverständlichen Titel « De statibus particularibus »

behandeln die beiden Autoren berufsethische Fragen, die sich aus dem



Besprechungen 235

Pflichtenkreis der verschiedenen Stände ergeben. Der erste Teil (S. 13-55)
ist den weltlichen Ständen gewidmet und handelt, jedoch nicht erschöpfend,
von den Pflichten jener Personen, die mit der Rechtspflege zu tun haben
(Richter, Advokaten, Geschworene usw.), sowie von denen der Ärzte und
Apotheker. Bei den Richtern und Advokaten wird ihr Verhalten, bzw. ihr
Mitwirken bei Ehescheidungen nicht erörtert. Handels- und Geschäftsmoral
sowie verschiedene andere, heute aktuelle Fragen werden gleichfalls nicht
berührt. Der zweite, weitaus größere Teil (S. 54-174), bringt die bekannten,
im Kirchenrecht verankerten Pflichten des Klerikerstandes und der
einzelnen Kleriker zur Darstellung, während der dritte (S. 175-253) die Pflichten
der Religiösen zum Gegenstand hat. Der Traktat hätte eigentlich der
dreibändigen, von beiden Verfassern gemeinsam herausgegebenen « Theologiae
Moralis Summa » eingegliedert werden sollen, doch wurde dies aus
buchtechnischen Gründen unterlassen. Im übrigen haben die Autoren vorab die
Verhältnisse in Spanien berücksichtigt. H. O. Lüthi OP

Goyeneche, S[ervus], C. M. F. : Quaestiones canonicae de iure religio-
sorum. 2 vol. — M. d'Auria, Xeapoli 1954-55. vm-536, 496 p.

Goyeneche, Professor am Lateran und Konsultor der Religiosenkongre-
gation, faßt in diesen beiden stattlichen Bänden die das Ordensrecht
betreffenden « Consultationes » zusammen, die er seit mehr als drei Jahrzehnten
laufend im « Commentarium pro religiosis et missionariis » veröffentlicht hat.
Er entspricht damit dem oft geäußerten Wunsch vieler Kanonisten und
Ordensobern. Die Anordnung der Materie folgt dem Aufbau des Codex Iuris
Canonici. Die « Consultationes » setzen sich mit allen, die Ordensleute und
das Ordensrecht irgendwie berührenden Fragen auseinander. Der Autor,
einer der angesehendsten Kenner des Ordensrechtes, der zudem über eine
reiche praktische Erfahrung verfügt, bringt durch seine sachlichen
Untersuchungen und wohlabgewogenen Lösungen schwierigster Fälle oft Klarheit
in vieldiskutierte Fragen. Ein reichhaltiger Sachindex ermöglicht eine rasche
und zuverlässige Orientierung. Einige öfters zitierte päpstliche Dokumente
sind im Anhang abgedruckt. Die beiden Bände stellen für die Kanonisten
ein willkommenes Hilfsmittel dar, dürften aber auch den Ordensobern wertvolle

Dienste leisten. H. O. Lüthi OP

Lemoine, Robert, O. S. B. : Le droit des religieux du Concile de Trente
aux Instituts Séculiers. Préface de Gabriel Le Bras (Museum Lessianum), —
Desclée de Brouwer, [Bruges] 1956. 631 p.

Die Arbeit, zu der Gabriel Le Bras das Vorwort schrieb, bietet einen
geschichtlichen Uberblick über die Entwicklung des Religiosenrechtes vom
Konzil von Trient bis zur Gegenwart. Die einzelnen Formen des Ordenslebens

erhalten eine ausführliche Darstellung. Freilich beschränkt der
Verfasser seine Untersuchung vorwiegend auf das französische Sprachgebiet,
wie auch in der Bibliographie fast nur französische Literatur verzeichnet ist.
Von besonderer Aktualität dürfte die juristische Studie über die Welt-



236 Besprechungen

institute sein, die der Verfasser im vierten Teil seines Werkes vorlegt. Dabei
kommentiert er zunächst die einschlägige päpstliche Konstitution « Provida
Mater» sowie die andern, sich mit diesen Instituten befassenden Dokumente,
um hernach die sich aufdrängenden juristischen Fragen zu klären. Das Werk
ist ein Beitrag zur Geschichte des Ordenswesens. H. O. Lüthi OP

Romita, Florentius : De missarum satisfactione et reductione. — Officium
Libri Catholici — Catholic Book Agença, Romae 1952. 95 p.

In unveränderter Form werden in der vorliegenden Schrift mehrere
Artikel geboten, die in den Jahren 1946 und 1947 in den zu Rom erscheinenden

« Ephemerides Iuris Canonici » veröffentlicht wurden. Zunächst wird
im ersten Teil : « De missarum satisfactione », die traditionelle Lehre über
die Verpflichtung der Meßapplikation erklärt. Im zweiten Teil, betitelt : « De
missarum reductione » geht der Verfasser ausführlich auf die Reduktion
dieser Verpflichtung ein, wobei er sich weitgehend auf die J urisprudenz der
Römischen Kurie stützt und vor allem auch Anleitung gibt, wie die
entsprechenden Gesuche abzufassen sind. Die Schrift darf in der heutigen Zeit
aus rein praktischen Gründen weiteres Interesse beanspruchen, denn
verschiedentlich wird man sich vor die Frage gestellt sehen, von Rom eine
Reduktion zu verlangen, weil infolge Geldentwertung besonders bei
Stiftungsmessen oder aus anderen Gründen die vorhandenen Kapitalien gänzlich

oder teilweise nicht mehr vorhanden sind. H. O. Lüthi OP

Torre, Joannes : Processus matrimonialis. Editio tertia revisa et aucta
recentissima jurisprudentia rotali. — M. d'Auria, Neapoli 1956. xi-755 p.

Der Verfasser, eine anerkannte Autorität auf dem Gebiet des kanonischen

Eheprozeßrechtes, kann hier die dritte, stark vermehrte Auflage seines
seit zwanzig Jahren best eingeführten Kommentars zur Eheprozeßordnung
der Sakramentenkongregation vom 15. August 1936 vorlegen. Er hat seine
Darstellung zu einem für Lehre und Praxis gleich unentbehrlichen Handbuch

und Nachschlagewerk ausgeweitet. Es dürfte wohl kaum eine
einschlägige prozeßrechtliche Frage geben, die er nicht gründlich und mit
Sachkenntnis behandelt hat. Die 19 Appendices sammeln alle päpstlichen
Dokumente und Erlasse, die für das Studium und zur Durchdringung des Stoffes
notwendig sind. Sie enthalten außerdem Angaben, die man nicht missen
möchte. Die praktischen Beispiele und Anleitungen, wie die verschiedenen
Eheprozesse geführt werden sollen, sowie die Auszüge aus der neuesten,
leider noch nicht allgemein zugänglichen Rechtssprechung der S. Romana
Rota u. a. m., sind für Kanonisten und Mitglieder kirchlicher Gerichtshöfe
nicht nur wertvolles Illustrationsmaterial, sondern in jeder Hinsicht
schätzenswerte Hilfe. Der ausführliche Sachindex würde zwecks rascher
Orientierung noch gewinnen, wenn bei den einzelnen Abschnitten statt der Artikel
und Paragraphen der angeführten Instruktionen die entsprechende Seitenzahl

des vorliegenden Werkes angegeben würde, in dem sie doch abgedruckt
sind. Eine einheitliche bibliographische Zitierungsweise wäre gleichfalls wün-



Besprechungen 237

sehenswert. Das Literaturverzeichnis (S. ix-xi) ist leider sehr ungenau und
ungenügend. Meist fehlt die Angabe des Erscheinungsortes und Jahres, der
Auflage oder des Bandes. Trotz dieser leicht behebbaren Mängel — auch
etliche störende Druckfehler gehören dazu — wird man dem Verfasser für
seine ausgereifte und verdienstliche Arbeit wirklich dankbar sein.

H. O. Lüthi OP

Pastoraltheologie

Sellmair, Josef : Der Priester in der Welt. 6., neubearb. Aufl. — Verlag
Friedrich Pustet, Regensburg 1953. 287 S.

Ich kann mich noch gut erinnern, wie Sellmairs Priesterbuch bei seinem
ersten Erscheinen vor gegen zwanzig Jahren uns Theologiestudenten von
damals gepackt hat. Wir fühlten uns darin von einem aufgeschlossenen
Religionspädagogen unmittelbar angesprochen und auf unsere künftige
priesterliche Existens ausgerichtet. Sellmairs Werk hat noch nichts von
seiner Aktualität verloren. Es will nicht sosehr das Wesen des Priestertums
und die Aufgaben des Priesters darlegen, als den Priester in die richtige
innere Verfassung, in die richtige Stellung zu sich selber, zur Welt und zum
Menschen rücken. Es stellt den « Priester in der Welt » dar, doch ohne das
Bewußtsein zu mindern, daß der Priester nicht von der Welt sein darf.
U. a. wird erfreulicherweise die Pflicht zur stetigen Weiterbildung in der
Theologie betont. A. Berz.

Arnold, Franz Xaver : Glaubensverkündigung und Glaubensgemeinschaft.
Beiträge zur Theologie der Verkündigung, der Pfarrei und des Laientums. —-

Patmos-Verlag, Düsseldorf 1955. 141 S.

In der vorliegenden Schrift hat der namhafte Tübinger Pastoraltheologe
F. X. Arnold fünf Vorträge gesammelt, die auf seinen bedeutsamen «

Untersuchungen zur Theologie der Seelsorge » (Band I : « Dienst am Glauben »,

Herder, Freiburg Br. 1948 ; Band II : « Grundsätzliches und Geschichtliches
zur Theologie der Seelsorge », Herder, Freiburg Br. 1949) basieren und diese
weiterführen. Die beiden ersten Vorträge « Glaubensverkündigung in der
Gegenwart » und « Glaubensschwund und Glaubensverkündigung » decken
Fehlhaltungen der neuzeitlichen christlichen Unterweisung auf und zeigen
Wege zu deren Korrektur. Der Aufsatz « Kirche und Kirchen » spricht
einem Abbau der konfessionellen Polemik und einem besseren S ich-Verstehen

und Zusammengehen der christlichen Bekenntnisse das Wort (ohne
etwa Glaubensgrenzen verwischen zu wollen). Besonders wertvoll erscheint
mir das Referat « Zur Theologie der Pfarrei », worin Arnold von der
Begriffsgeschichte, von der rechtlichen Gestalt und vom dogmatischen Gehalt der
Pfarrei her eine nicht bloß kanonistische, sondern eine theologisch-dogmatische

Sicht der Pfarrei zu gewinnen versucht. Die damit im Zusammenhang

stehende Frage nach der Stellung und Funktion des Laientums in
der Kirche klärt die 1954 an der Universität Tübingen gehaltene Rektoratsrede

über « Kirche und Laientum » historisch und grundsätzlich ab. Möchten



238 Besprechungen

doch die Seelsorger sich immer wieder an solch richtungweisenden
wissenschaftlichen Arbeiten orientieren Sie würden dadurch in den Stand gesetzt,
gemäß einem Wort Pius XII., « klar zu sehen, um wirksamer zu handeln ».

A. Berz

Bovet, Theodor : Das Geheimnis ist groß. Ein Handbuch für Eheleute
und ihre Berater. (Der Mensch und seine Ordnung, Bd. II.) — Haupt,
Bern 1955. 164 S.

Das vorliegende Ehebuch stellt eigentlich die 2. Bearbeitung des
gleichen Themas dar, das der Verf. vor zehn Jahren unter dem Titel « Die Ehe,
ihre Krise und Neuwerdung » im gleichen Verlag veröffentlicht hat (vgl.
Bespr. in « Divus Thomas » (Fr.) 25 (1947) 225 ff.). Beim Vergleich beider
Ausgaben stellt man fest, daß B. heute manches, ja vieles, richtiger sieht,
besser beurteilt, glücklicher formuliert. Wenn der bekannte Züricher
Psychiater, dessen umfassende Bildung und Kenntnis der einschlägigen Literatur
und dessen edles Wollen außer jedem Zweifel stehen, einerseits das Grundmotiv

des Buches immer wieder anklingen läßt : « Die Liebe beherrscht die

ganze Geschlechtlichkeit, und Gott beherrscht die ganze Liebe », und anderseits

in konkreten Fragen doch öfters Anschauungen vertritt, die sich mit
dem Herrschaftswillen Gottes nach katholischer Auffassung nicht oder nicht
ganz decken, so sei ihm daraus keineswegs ein grober Vorwurf gemacht.
Als Protestant fühlt sich der Verf. nicht einer eindeutigen und objektiv
fixierbaren Schauweise verpflichtet, und bisweilen hat man den Eindruck,
als sei es der Psychiater in ihm, der ihn geneigt macht, « allen alles » zu
sein. So wird der Leser am entscheidenden Punkt da und dort im Stich
gelassen : er weiß nicht, welche von den verschiedenen vorgelegten
Möglichkeiten er wählen soll. Als Beispiel sei auf den Abschnitt « Unfruchtbarkeit

» hingewiesen (82-84) : man muß bei der medizinischen Untersuchung
des Übels zunächst einmal « gründlich » vorgehen. Liegt die Sterilität beim
Mann, so « kann man die künstliche Befruchtung erwägen ». « Sie erfolgt »

mit dem Samen des Ehemannes, nötigenfalls auch mit dem eines anderen.
Dagegen gibt es allerdings « viele psychologische und ethische Bedenken ».

Die katholische Kirche ist strikt dagegen, die anglikanische nicht ganz, nach
K. Joël wird « wirkliche Hilfe » gebracht, wo die Eheleute « keinerlei Bedenken

» haben. Jedenfalls soll man « alle Mittel » versuchen, bevor man sich mit
der Tatsache der Kinderlosigkeit abgibt. — Trotzdem wird der katholische
Theologe und auch der in seinem Standpunkt gefestigte katholische Laie
dieses Buch nur mit großem Gewinn aus der Hand legen. Das persönliche
Ethos des Verfassers, sein vielerfahrener Blick, die klare Sprache und die
passende Ausdrucksweise bei aller notwendigen Offenheit bleiben trotz aller
Vorbehalte in ihrem hohen Wert bestehen. J. F. Groner OP



Besprechungen

Rechtfertigung in dialektischer Besinnung

Das Sensationelle am Buch von Hans Küng über « Rechtfertigung »
1

besteht zum großen Teil im Geleitbrief von Karl Barth. Zwei höchst bedeutsame

Erklärungen werden hier gegeben. Erstens anerkennt Prof. Barth die
korrekte Darstellung seiner Rechtfertigungslehre, und zwar nicht nur im
einzelnen, sondern im ganzen, gemäß den « größeren Zusammenhängen » der
lObändigen « Kirchlichen Dogmatik ». « Ihre Leser dürfen sich also zunächst
(bis sie mich vielleicht auch selbst lesen werden) daran halten, daß Sie mich
sagen lassen, was ich sage, und daß ich es so meine, wie Sie es mich sagen
lassen » (11). In dieser Beziehung ist die Untersuchung also ein vollendeter
Erfolg. Es dürfte nur wenige katholische Theologen geben, die von Seiten
eines protestantischen Autors, dessen Lehre sie umfassend darzustellen
versuchten, einen ähnlichen Lobspruch erhielten. Zweitens beteuert Barth :

« Wenn das, was Sie in ihrem zweiten Teil als Lehre der römisch-katholischen
Kirche entfalten, ihre Lehre tatsächlich ist, dann muß ich gewiß zugeben,
daß meine Rechtfertigungslehre mit der ihrigen übereinstimmt» (11/12).

«... dann werde ich wohl, nachdem ich, um mit dem genius loci Zwiesprache
zu halten, schon zweimal in der Kirche S. Maria Maggiore zu Trient gewesen
bin, ein drittes Mal dorthin eilen müssen : diesmal zum Bekenntnis eines
zerknirschten : patres peccavi » (12). Bevor wir aber auf diese « grundsätzliche

Übereinstimmung » eingehen, sehen wir uns zu einigen kritischen
Bemerkungen verpflichtet.

Zum ersten Teil, zur Darstellung der Rechtfertigungslehre von Barth,
bleibt also nicht viel zu sagen. K. hat sich die Sache nicht leicht gemacht.
Auf knappem Raum gibt er nicht nur die wichtigsten Barthschen Gedanken
wieder, sondern bietet auch — neben einer Überfülle von "Verweisen —
zahlreiche Texte als Belege, ferner meisterhafte Resümees. Das einzige, was
wir auszusetzen haben, ist dies, daß der Verf. manchmal etwas zu
unbekümmert über tiefere Probleme hinweggeht. Niemand erwartet zwar in
diesem Teil eine einschneidende Kritik. Wenn aber zur bedeutungsvollen
Lehre der « gemina praedestinatio » — « Jesus Christus ist sowohl der Er-

1 Hans Küng : Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische
Besinnung. Mit einem Geleitwort von Karl Barth. (Horizonte, 2.) Johannes-Verlag,
Einsiedeln 1957. 304 S.



318 Besprechungen

wählte wie der Verworfene » (30) — die Frage, ob nun Gottes Wille nicht
zugleich Ja und Nein sei, mit dem Satz beantwortet wird, das göttliche
Nein sei dem göttlichen Ja « untergeordnet » (31), so macht das doch etwas
stutzig. Daß Barth so spricht, begreifen wir, daß aber ein katholischer Theologe

sich mit dieser Formulierung zufrieden gibt, scheint uns zum mindesten
merkwürdig. Die göttliche Vorherbestimmung ist eines der schwierigsten
Probleme der Theologie, und Präzision im Ausdruck hat hier nichts zu tun
mit Pedanterie (und noch weniger mit der von K. meist in Anführungszeichen

erwähnten Scholastik •— sie ist nur ein Zeichen gesteigerten
Bewußtseins der eigentlichen Grenzen am Geheimnis.

Von solchen und ähnlichen Äußerungen fällt ein gewisser Schatten auf
die Einleitung und Kap. 1 : « Die andere Sprache. » Wir sind durchaus mit
dem Verf. einverstanden, daß man auf die These nicht allzu schnell mit
einer Anti-These antworten, daß man nicht nur den Gegner, sondern den
« Partner » sehen soll, um in ein wahrhaftes Gespräch hineinzukommen. Doch
das alles bezieht sich auf die Sichtung, nicht auf die Lösung der Probleme.
Letztere muß bei einem echten ökumenischen Dialog von katholischer Seite
aus bis zum letzten verantwortet werden können, sonst wird die « andere
Sprache » entweder zur untheologischen Glosse oder läuft auf das Phänomen
der Doppelzüngigkeit hinaus. Oft geht es ja um mehr als um den bloßen
Ausdruck, nämlich um den Gedanken und um die Methode. Wird Nein nur
so im Handumdrehen dem Ja einfach « untergeordnet », dann sind wir eben
in einer « Sprache » (soll man sie « dialektisch » nennen in der man praktisch

alles sagen kann.
Was nun den zweiten Teil von K., die « Selbstbesinnung », betrifft, so

interessiert uns auch hier zuerst die formale Seite. Das erste Prinzip heißt :

zurück zur Schrift Was damit angesichts der Erneuerung der biblischen
Studien gemeint ist, ist klar. Auch ist es selbstverständlich, daß wir im
Gespräch mit protestantischen Theologen so scharf wie nur möglich von der
Schrift ausgehen müssen. Aber wieso werden dazu Formulierungen aufgestellt,

die die allgemeine dogmatische Methodologie betreffen, und dies in
einem sehr zweifelhaften Licht Die Schrift wird « primäre Quelle » der
Theologie genannt (118). Gut. Dann aber auch « primäre Norm » der Theologie

(118). Die amtlichen kirchlichen Lehrdokumente sind nur «äußerst
wertvolle und unabdingbare Hilfe für das Sichten der kirchlichen Tradition »

(121). «Wir müssen also immer von der Formel wegstreben» (122). «Die
allermeisten dogmatischen Definitionen sind polemische Formeln » (109).
Besonders dem Tridentinum kommt ein « polemischer Charakter » (110) zu ; auf
den « massiven Angriff der Reformatoren » antwortete es mit einem « ebenso
massiven Gegenangriff » (215). Die dogmatischen Formeln haben für die
Kirche einen « doppelten Effekt : Gewinn an theologischer Präzision und
Gefahr eines Verlustes an Vitalität » (109). Von all diesen ziemlich fraglichen
Sätzen greifen wir nur die uns am wichtigsten scheinende Wendung heraus :

die « polemischen Definitionen » (nicht zuletzt wegen der von K. angeführten
Liste von « Autoritäten » Niemand wird leugnen, daß es Polemik und
Einseitigkeiten gibt in der Kirche, vornehmlich bei den Theologen. Doch glauben
wir, nicht im geringsten einem « idealistischen Begriff » der Kirche (K. Rahner



Besprechungen 319

gegen Journet) zu verfallen, wenn wir —- und zwar verbis propriis —• sagen,
daß es nicht die Kirche ist, die polemisiert, — vor allem nicht die definierende
Kirche Was diese tut, ist nichts anderes, als im Angesicht des Irrtums
Zeugnis von der Wahrheit ablegen (selbst wenn sie dieses Zeugnis in für
unser Empfinden etwas harten Anathemen ausspricht). Würde sie dies his
circumstantiis visis unterlassen, dann würde sie die « Gefahr des Verlustes
an Vitalität » direkt und positiv veranlassen.

In erweiterter Form lautet der oben angeführte Grundsatz : zurück zu
den Quellen Nicht nur die Schrift, sondern besonders auch die Werke der
Väter sollen unsere theologischen Bemühungen anregen und befruchten. Doch
handelt es sich dabei im Hinblick auf den Fortschritt immer nur um eine
Seite des Problems. Nie werden wir die spezifische Problematik unserer Tage
die nun einmal da ist und in derselben Schärfe früher nicht existierte, bei
unserer theologischen Arbeit verleugnen können (vorausgesetzt, daß es wirklich

nicht um Pseudo-Probleme geht). Die veränderte Lage fordert auch
(soll es sich um befriedigende Lösungen handeln) einen Fortschritt in der
Begrifflichkeit. Und gerade in dieser Beziehung ist das, was man oft unter
dem Schlagwort : zurück zu den Quellen anbietet, eine Enttäuschung. Nicht
zuletzt leidet ja die protestantische Theologie mit ihren vielen zweideutigen
Formeln (selbst wenn sie die Lehre der Reformatoren korrigiert) unter einem
begrifflichen Mangel (wodurch sie immer wieder ihre Opposition zur
katholischen aufrechtzuhalten versucht). Ähnliches gilt von nicht wenigen Stellen
im zweiten Teil von K. Vor allem die Ausführungen über die « Schöpfung
als Heilsgeschehen », « Gnade als Gnädigkeit », « simul iustus et peccator »,

« fremde » und « eigene » Gnade scheinen nicht nur am eigentlichen Sinn der
früheren Gedankenarbeit vorbeizugehen, sondern kommen auch oft über
schon so oft betonte « Akzente » nicht hinaus.

Wie steht es nun mit dem, was eigens und inhaltlich gelehrt wird In
dieser Hinsicht haben wir nach dem Gesagten eher weniger einzuwenden.
Der erste Abschnitt, « Grundlagen », ist sehr allgemein gehalten, an brennendere

ökumenische Fragen führt erst der zweite Abschnitt, « Wirklichkeit der
Rechtfertigung ». Aus dem ersten ist als Sonderheit die Perspektive zu
erwähnen, die zum Thema : Christozentrik der Schöpfung, entfaltet wird.
Faktischer « Seinsgrund » der Schöpfung ist nach K. nicht einfach ein Deus
unus Creator, sondern Jesus Christus, d. h. der Gottmensch (147, 150). Dann
wird ausgeführt, wie des Menschen Sünde an und für sich den sofortigen
Tod verdient hätte, und vom Tod geht dann der Verf. zur Annihilation des

ganzen Kosmos über. Wenn dieser samt dem Menschen weiterbesteht, so

wegen des Werkes der göttlichen Barmherzigkeit und Gnade in Jesus
Christus (150-179). Dieser Gedanke wird anfangs nur angedeutet, tritt im
weiteren aber immer deutlicher hervor, bis Jesus Christus « die eine große
gratia praeveniens » genannt wird, die dem « Vernichtungswerk der Sünde »

zuvorkommt (163), und sogar die Reformatoren des 16. Jahrhunderts
beschuldigt werden, diese biblisch-tragische Linie zuwenig radikal durchdacht
zu haben (179). Gewiß wird man den Ernst jener Bibel-Texte, die in
Verbindung mit der Allmacht vom « Zorne » Gottes reden, um kein Jota schmälern

dürfen. Doch bleibt die hier entworfene Theorie, so wie sie formuliert



320 Besprechungen

wird (« faktisch », « Seinsgrund », « nicht unus Deus »), reine Spekulation und
erinnert in gewisser Beziehung an Gnosis.

Was den an und für sich wichtigeren zweiten Abschnitt des zweiten
Teiles angeht, so würden unsere Einwände vielmehr die « Gewährsmänner »

des Verf. als ihn selber betreffen (besonders bezüglich der « traurigen ekkle-
siologischen Weite des simul », der « Ecclesia simul iusta et peccatrix » Im
großen und ganzen besteht das weniger Befriedigende darin, daß an bedeutsamen

Stellen die katholische Lehre nur angebrochen, nicht aber in
integraler Weise vertieft wird (so besonders bei den beiden Hauptpunkten :

« simul iustus et peccator » und « sola fide »).

Ganz merkwürdig mutet das letzte Kapitel, die Schlußbetrachtung,
« Getrennt im Glauben », an. Die Formulierung « grundsätzliche
Übereinstimmung » ist zwar vorsichtig. Doch wird der Consensus (wenigstens in der
Rechtfertigungslehre) im Verlauf der Darstellung immer mehr (dialektisch
übersteigert, bis man am Schluß fast nicht mehr weiß, worin denn
überhaupt noch ein Unterschied bestehen soll (271 werden — in Kleindruck —
ein paar «gefährliche Tendenzen» bei Barth angegeben Der eigentliche
Dissensus liegt nach K. in der verschiedenen Kirchen- und Sakramentenlehre.
Doch wird auch hierzu gleich bemerkt, daß eben jede Theologie, sowohl die
von Barth als auch die von Thomas und Augustinus, ihr « Gefälle » und ihre
«Beschränktheiten » habe (271) ; die Divergenz wird also auf die «andere »

theologische Systematisierung zurückgeführt. Diese Interpretation der
katholisch-protestantischen Kontroverse ist bekannt (vgl. z. B. L. Bouyer :

Du Protestantisme à l'Eglise. Paris 1956). Sie scheint uns aber auf eine
falsche Verharmlosung der so beklagenswerten Trennung hinauszulaufen.
Denn der Gegensatz liegt in erster Linie auf der Ebene des Bekenntnisses,
der Predigt und der Verkündigung und erst in zweiter auf der Ebene der
Theologie. Das übersehen heißt soviel, wie das eigentliche Kreuz und Slcan-

dalon, an dem wir leiden, verkennen.
Was ist nun zum Ergebnis der ganzen Untersuchung zu sagen Wie

schon erwähnt, besteht es darin, daß K. zu einer « grundsätzlichen
Übereinstimmung » (192, 193, 213, 269, 274) der Barthschen und der katholischen
Rechtfertigungslehre kommt. Daß das vorliegende Buch wichtige
Anknüpfungspunkte aufzeigt, in denen wir mit Barth übereinstimmen, wollen wir
nicht im geringsten leugnen. Darin liegt die Bedeutung der Arbeit von K.
Auch freuen wir uns darüber, daß Barth dieses Gemeinsame ausdrücklich
anerkennt. Trotzdem sind es nicht wenige und nicht sekundäre Punkte, in denen
uns auch nach der Darstellung von K. die Übereinstimmung mit Barth nicht
einleuchtet. Wir erlauben uns hier, wenigstens die wichtigsten zu nennen :

1. die geschaffene Gnade. — Ohne Zweifel geht Barth in dieser Richtung
immer weiter (vgl. besonders : Die Menschheit Gottes. Evang. Verlag,
Zollikon-Zürich 1956) und spricht von einer « effektiven Gerechtsprechung »,

die ihre Wirklichkeit nicht nur bei Gott hat, sondern auch beim Menschen.
Doch schließt nach unserer Ansicht K. zu schnell auf eine « wesentliche
Übereinstimmung » (201, vgl. auch 76 f.) mit der katholischen Lehre. Dazu
genügt es nämlich noch nicht, die bloße Existenz irgend einer geschaffenen
Wirkung zu konzedieren. Auch abgesehen von jeder (« schulmäßigen » For-



Besprechungen 321

mulierung hat die Kirche auch eine ganz bestimmte Ansicht über das Wesen
der geschaffenen Gnade. Alles was Barth unter diesem Blickpunkt sagt,
klingt (im Anschluß an dialektisch-existentiale Ausdrucksweise) so « aktua-
listisch », daß uns hier noch ein sehr großer Abstand von der auch auf das
Minimum reduzierten katholischen Auffassung zu bestehen scheint.

2. das « allein durch den Glauben ». — Nach K. bedeutet diese Formel
die Leugnung einer von menschlichen « Werken » ausgehenden Gerechtigkeit,

« die völlige Unmöglichkeit des Menschen zu irgendeiner Art von
Selbstrechtfertigung » (244, ebenso 252). Unter diesem sehr allgemeinen (anti-
pelagianischen) Blickpunkt ist es leicht, nicht nur die Übereinstimmung der
katholischen Lehre mit der Lehre von Barth, sondern auch mit der der
gesamten, streng protestantischen Überlieferung nachzuweisen. Der eigentliche

nervus quaestionis liegt anderswo, vorwiegend in der Frage nach der
Beteiligung oder Nicht-Beteiligung der Liebe im Akt der Rechtfertigung
(worauf K. nur äußerst kurz und oberflächlich anspielt, 250). Barth scheint
in dieser Beziehung eindeutig von einer Ausklammerung der Liebe zu
sprechen. Nach katholischer Lehre handelt es sich bei der Rechtfertigung um
mehr als um ein « schlichtes Anerkennen des Werkes Gottes » (vgl. 252, 253,
256, 257). Das Entscheidende, vom Menschen aus gesehen, liegt, in
Übereinstimmung mit der Schrift, in der Rückkehr, in der Reue. Diese aber muß
von der übernatürlichen Liebe zu Gott ausgehen. Also gehören sowohl Glaube
als auch Liebe konstitutiv (es handelt sich noch nicht um den « Glauben,
der durch die Liebe tätig ist » zum Rechtfertigungsgeschehen. Beides aber
ist nicht « Menschenwerk », sondern wird bewirkt von der göttlichen Gnade,
dem einzigen aktiven Prinzip der Rechtfertigung des Sünders. Diese wirklich

grundlegenden Zusammenhänge (die im Rechtfertigungsdekret des Tri-
dentinums nicht im geringsten von « philosophischen » Kategorien ausgehen)
werden von K. sowohl in der Darlegung der katholischen Lehre als auch
beim Urteil über die Kontroverse mit Barth völlig außer acht gelassen.

3. das übernatürliche Verdienst. — Nach K. würde Barth nur den
« pharisäischen Verdienstgedanken » zurückweisen und das Wort « Verdienst »

ablehnen, im übrigen aber den « Lohngedanken » bejahen (265). Doch ist
damit das Problem des Verdienstes noch nicht gelöst. Wir müssen weiter
fragen, was Barth unter « Lohn » versteht. Dies scheint nämlich etwas sehr
Äußerliches zu sein, nämlich : daß es Werke gibt, die von Gott « gelobt »

werden, weil «zum Lobe Gottes getan» (88). Mit diesem Verständnis des
Lohngedankens ist aber zu den zwei elementarsten Punkten der katholischen
Verdienstauffassung noch nichts gesagt : zur göttlichen Anordnung und
Bestimmung, nach der der Mensch sich bei Gott seinen Lohn erwerben soll
und zum innerlichen, geschaffenen und übernatürlichen Prinzip, das die
« toten » Werke der Menschen zu wahrhaft « lebendigen », d. h. in den Augen
Gottes verdienstvollen macht. Es scheint uns also, daß K. auch hier die
Übereinstimmung mit Barth auf einem zu abgekürzten Weg begründet.

Wir möchten aber unsere Bemerkungen nicht ohne ökumenischen
Ausblick schließen. Vieles hatten wir gegen die Darstellung bei K. einzuwenden.
Doch sei hier mit aller Klarheit betont, daß die wichtigsten Ausstellungen

21



322 Besprechungen

sich auf Fragen bezogen, die « intra muros » verhandelt werden. Übergehen
konnten wir sie nicht, da K. ja nicht nur ein paar weniger beachtete Punkte
hervorheben wollte, sondern wirklich eine vollgültige katholische «

Selbstbesinnung » nach streng dogmatischer Methode im Auge hatte. Hier war
nicht alles im Blei. Positiv aber hat er bedeutende Anknüpfungspunkte mit
Barth gezeigt, und die Anerkennung des letzteren bürgt für die Echtheit
dieser « Übereinstimmung ». Ein ganz besonderes Gewicht hat in diesem
Zusammenhang die von K. gegebene Interpretation des Tridentinums.
Vollständig wird die Lehre zwar auch hier nicht entwickelt, doch ist das Wesentliche,

was gesagt wird, in den Texten fundiert. Barth braucht sich also
diesbezüglich keine Sorgen zu machen, seine Zustimmung trifft wirklich in
vielem das Konzil und nicht nur Dinge, die anhand seiner « Kirchlichen
Dogmatik » in den Akten « entdeckt » wurden. Es handelt sich hier um wertvolle

« Grundlagen » für ein weiteres « verständiges » Gespräch. Mag also der
charmante Brief auch für die Zukunft programmatische Bedeutung haben

H. Stirnimann OP

La théologie du Verbe

La théologie du Verbe est l'œuvre de saint Augustin et de saint Thomas.
Depuis le moyen âge cette théologie s'est imposée dans le monde chrétien,
et l'on serait tenté de déclarer inutile toute question soulevée à son sujet.
Mais les tendances de la pensée moderne invitent le théologien à éprouver
les qualités et la puissance de cette doctrine traditionnelle. Si la théologie
est bien cet instrument de pensée permettant à l'intelligence une connaissance

plus savoureuse de la foi, son importance même rend légitime une
clairvoyance toujours plus exigeante à son égard. Eprouver signifie dès
lors prendre conscience d'une richesse acquise, l'évaluer et la mesurer,
pour ne pas se laisser tromper par l'habitude. Saint Augustin et saint
Thomas ont remis en chantier sans cesse la théologie du Verbe ; il ne faut
pas être infidèle à leur pensée.

C'est dans cette perspective que se présente le travail du P. Paissac l.
Dans la pensée de son auteur, il ne constitue qu'une première étape de cette
épreuve. Avant de juger de la valeur d'une doctrine, il est nécessaire d'en
dégager soigneusement la nature authentique. La théologie du Verbe est
bien connue, mais plus un instrument est connu et utilisé, c'est-à-dire plus
il a de valeur, plus son usure peut avoir déformé ses contours véritables.
Il importe de connaître avec exactitude les moindres détails de sa structure
ou de son fonctionnement, pour pouvoir apprécier sans parti pris l'opportunité

de son usage. On s'est servi pendant longtemps de la 'théorie
psychologique' pour exposer le dogme de la Trinité ; il faut commencer par
retrouver les lignes précises de l'instrument (cf. p. 6, 7).

1 H. Paissac OP : Théologie du Verbe. Saint Augustin et saint Thomas. Les
Editions du Cerf, Paris 1951. 248 p. — Cf. p. 5 s.



Besprechungen 323

Dans une première partie, le P. P. étudie la pensée de saint Augustin
et conclut son exposé (p. 100) en notant que la théologie du Verbe est bien
l'œuvre de saint Augustin. La création de l'évêque d'Hippone, ce n'est
pas certes l'affirmation du Verbe. Ce n'est pas davantage la simple comparaison

du Verbe en Dieu avec le produit de la pensée dans l'âme humaine ;

les Pères y ont pensé depuis le début. Mais le plus grand des Pères latins
a dépassé le plan de la simple comparaison ; il a reconnu nettement dans
l'affirmation du verbe mental un moyen authentique d'approfondir la
connaissance véritable du Verbe divin. Il a pu adopter cette façon de voir
grâce à son analyse du verbe comme relatif : la mise en plan du verbe mental
dans une doctrine de la relation est en définitive la grande nouveauté
permettant de construire une théologie du Verbe. La théologie de l'Esprit
Saint envisagé comme Amour s'élèvera normalement dans les mêmes
perspectives.

Mais saint Augustin n'est pas le seul fondateur d'une doctrine appelée
à tant de célébrité. Saint Thomas partage sa gloire. Une seconde partie
exposera donc la pensée du Docteur Angélique.

En réalité, dans le Commentaire aux Sentences de Pierre Lombard,
saint Thomas est très loin de considérer la doctrine du verbe mental comme
une clé de voûte capable de maintenir en place tout un traité de la Trinité.
Il ne voit pas encore comment les affirmations de saint Augustin peuvent
s'imposer avec certitude. La synthèse théologique se construit autour du
nom de Fils. Au contraire, dans la Somme de théologie, l'édifice théologique
s'organise autour de la notion de Verbe. Evolution incontestable déjà notée
très tôt. Mais le P. P. ne se contente pas d'enregistrer ce progrès, il tente
d'en découvrir le fondement. « La question est de savoir comment, après
avoir suivi le mouvement théologique laissant au nom Verbe une place
de second ordre, il (saint Thomas) en est arrivé à donner à ce nom une
importance capitale dans la Sommet) (p. 122). Plus particulièrement,
l'auteur concentre son attention sur ce point précis : d'après l'enseignement
du Commentaire sur les Sentences, le nom de Verbe n'est pas réservé à la
désignation d'une Personne ; dans la Somme, saint Thomas dira que ce nom
est exclusivement personnel. Deux textes illustrent cette évolution : « Dicen-
dum est cum aliis, quod hoc nomen 'Verbum', ex virtute vocabuli potest
personaliter et essentialiter accipi » (In I Sent., d. 27, q. 2, a. 2, sol. 1).
« Oportet quod nomen Verbi, secundum quod proprie in divinis accipitur,
non sumatur essentialiter, sed personaliter tantum » (I, q. 34, a. 1).

L'enquête du P. P. qui constitue la partie la plus neuve et la plus
élaborée de l'ouvrage se développe en deux étapes.

L'auteur remarque d'abord que « si le nom de Verbe ne peut être réservé
à la désignation d'une Personne, comme le nom de Fils, c'est, pense saint
Thomas, que ce nom ne signifie pas seulement une relation, mais on s'en
sert pour désigner quelque chose d'absolu en même temps qu'un rapport »

(p. 124, cf. p. 131, 135, etc.). Dans ses œuvres postérieures, le Docteur
Angélique pourra affirmer que le nom de Verbe, du moins si on le prend
dans son sens propre, est uniquement personnel, parce que le verbe mental
est une pure relation (cf. p. 198, 202, 204, etc.).



324 Besprechungen

Le sens de la double évolution ressort clairement de cette explication.
Cependant, du point de vue noétique, on s'est refusé à voir dans cette
description du verbe mental la pensée authentique de saint Thomas
(Bulletin Thomiste, t. VIII, 1947-53, p. 1122 ss.). Mais on peut remonter
plus haut dans la critique de l'interprétation du P. P. Est-ce vraiment
parce que le nom 'verbe' signifie à la fois un absolu et un rapport qu'il ne
peut être réservé à la désignation d'une Personne en Dieu En l'affirmant,
le P. P. pense traduire la doctrine de ce passage du Commentaire « Hoc
nomen verbum ex virtute vocabuli potest personaliter et essentialiter accipi.
Non enim significat tantum relationem, sicut hoc nomen pater vel filius,
sed imponitur ad significandum rem aliquam absolutam simul cum respectu,
sicut hoc nomen scientia... » (In I Sent., d. 27, q. 2, a. 2, sol. 1, cité p. 124).
A première vue l'exégèse du P. P. paraît la plus obvie. La particule « enim »

semble bien introduire l'explication de ce qui précède. Le nom « verbe »,

si on s'en tient à sa signification, peut être personnel ou essentiel. La raison
en est qu'il ne signifie pas seulement une relation, comme les noms « père »

ou « fils » qui, eux, sont réservés à la désignation de Personnes, mais on s'en
sert pour indiquer quelque chose d'absolu en même temps qu'un rapport.

En réalité, cette explication introduit une inconséquence dans
l'argumentation de saint Thomas. Il s'agit pour celui-ci de justifier l'opinion
qu'il fait sienne : « Dicendum est cum aliis, quod hoc nomen 'Verbum' ex
virtute vocabuli potest personaliter et essentialiter accipi. » Pour que
l'explication qu'en donne saint Thomas, immédiatement après, soit valable,
il faut qu'elle ne contredise pas la thèse énoncée. Si l'on suppose l'Aquinate
logique avec lui-même, on doit donc affirmer que, selon lui, le fait pour le
verbe de signifier un absolu en même temps qu'un rapport, n'empêche pas
ce nom de désigner aussi une Personne en Dieu. Or, s'il est vrai, comme
le note le P. P., que ce qui chez nous est relatif par dénomination — et
c'est le cas du verbe — ne peut pas conserver son caractère relatif quand
on le transpose en Dieu, saint Thomas ne pouvait conclure de son
explication qu'une chose : le nom de verbe, en vertu de sa signification, désigne
l'essence divine, non une Personne distincte.

L'interprétation du P. P. suppose que le rapport impliqué dans la
signification du nom « verbe » ne peut être en Dieu qu'une relation de raison.
Nous sommes ainsi conduits à examiner le sens attribué par le P. P. aux
expressions « relatif par dénomination », « relatif par essence » qui traduisent
les formules latines « relativum secundum dici », « relativum secundum
esse ». A ce propos note l'auteur : « Dans l'une et l'autre classe de relatifs,
relatifs par essence ou relatifs par dénomination, on trouve des choses qui
impliquent une relation réelle, et d'autres qui impliquent une relation de
raison » (p. 131). Mais tout relatif par dénomination comporte en soi une
imperfection. Si donc nous transposons en Dieu la notion d'un tel relatif,
elle ne représentera plus un rapport réel, mais de raison seulement. Ainsi,
l'opération n'a pas pour essence même d'être relative, mais d'être quelque
chose : la perfection d'un sujet. Elle est relative pour cette seule raison
qu'elle ne constitue pas en soi-même un être assez parfait pour subsister
en soi. En Dieu on ne concevra donc pas l'opération comme détermination



Besprechungen 325

de tel sujet : Dieu, mais l'Opération subsistante, l'Opération absolue.
N'étant plus imparfaite en Dieu, l'opération ne peut y être relative réellement.

C'est aussi le cas du verbe. Si l'on s'en tient à l'examen du verbe de
chez nous, il s'agit d'un être qui est quelque chose et non pas une pure
relation. En ce cas, le nom de Verbe ne saurait désigner proprement une
Personne divine (cf. p. 131-135).

La classification des relatifs constitue ainsi une pièce maîtresse de

l'explication du P. P., qui s'emploie à bien délimiter le partage de ces deux
catégories héritées d'Aristote. « Toute la théorie du Verbe dépend, en
définitive, de la façon de comprendre les divers genres de relatifs » (p. 126).
Saint Thomas admet deux grandes classes de relatifs, mais la distinction
n'est pas à faire du point de vue auquel s'est placé saint Augustin (cf. p. 126).
Dans la pensée de l'Aquinate, d'après le P. P., le relatif par dénomination
« n'a pas pour essence de l'être relatif », il est quelque chose qui se tient en
soi. Par exemple « être tête de ce corps, cela n'a pas pour nature même d'être
en rapport avec ce corps..., la nature même de la couleur est de comporter
tels éléments capables de qualifier tel corps de telle façon, c'est d'être quelque
chose avant d'être en rapport avec quelque chose... Etre couleur n'est pas
de l'être par essence relatif» (p. 129). Mais cet absolu comme conséquence
implique une relation (p. 128) : tête de ce corps, être couleur d'un corps.

Passons à l'autre classe de relatifs, illustrée encore une fois par un
exemple. « Le fils est une substance, sans doute, en rapport avec une autre
substance, mais non pas comme la tête en rapport avec un corps. Car c'est
bien la tête qui est le sujet substantiel se tenant en soi-même, et voilà
pourquoi ce sujet n'est pas par essence relatif. Mais ce n'est pas le fils qui
est précisément la substance subsistant en soi ; ou plutôt être fils n'est pas
ce qui constitue dans sa substantialité cet homme, qui est fils... ; être fils
n'est rien qui puisse jamais constituer un absolu. L'essence de être fils c'est
purement être en rapport avec un père ; être fils, c'est de l'être relatif par
essence » (p. 129-130). Brièvement, on peut ainsi, semble-t-il, résumer cette
position : le relatif par essence, c'est la relation à l'état pur, alors que le
relatif par dénomination est un absolu qui implique une relation.

Mais quelle est la nature de cette dernière relation Un nouvel exemple
montrera la pensée du P. P. « Entre la tête et le corps, la relation est réelle,
et non pas construite par l'esprit, comme l'union est réelle et la distinction
réelle ; mais comme l'union ou la distinction réelle n'est pas en réalité de
l'être distinct de ce qui est uni ou séparé, de même la réelle relation entre
la tête et le corps n'est pas en réalité de l'être se distinguant de ce qui fonde
cette relation. En d'autres termes, entre la tête et le corps, il y a relation
réelle, mais non pas une réalité qui soit, essentiellement, relation » (p. 132).
Cette dernière remarque donne la note caractéristique du relatif par
dénomination. Les Thomistes pensent à quelque chose de semblable en parlant
de relation transcendantale.

Ainsi la position du P. P. s'éclaire. Si le verbe est un relatif par
dénomination, la relation qu'il implique ne peut être réelle en Dieu. Dans le
Commentaire, saint Thomas n'aurait pas dépassé ce stade. Plus tard, en
transposant le verbe mental d'une classe de relatif dans l'autre, rien ne



326 Besprechungen

l'empêchait d'affirmer que le nom « verbe » dit de Dieu est réservé à la
désignation d'une Personne.

Nous pensons cependant qu'on oriente ainsi la pensée de saint Thomas
dans une direction erronée. Pour délimiter exactement le partage entre les
deux classes de relatifs, il y aurait intérêt à se tenir avant tout sur le plan
des noms, plutôt que sur celui des réalités. Le nom relatif par dénomination,
comme l'indique saint Thomas, signifie un absolu en même temps qu'un
rapport. Mais en identifiant purement cette relation avec son fondement,
on ne traduit pas la pensée de l'Aquinate. Si cette identification est
possible, elle n'est pas essentielle du point de vue envisagé par saint Thomas.
Le nom qui désigne directement le fondement d'une relation (mouvant,
action, etc.) et indirectement le rapport qui naît de ce fondement et s'en
distingue réellement, entre dans la catégorie des relatifs par dénomination.
En d'autres termes, il n'est pas requis que les relations désignées par les
deux classes de relatifs soient d'un type différent. Bien plus, un relatif par
dénomination et un relatif par essence peuvent désigner la même relation,
le premier l'atteindra indirectement, par connotation, alors que le second
la signifiera directement.

A la lumière de ces remarques essayons de saisir le sens du passage
où dans son Commentaire saint Thomas affirme que le nom « Verbe »

en vertu de sa signification, peut être dit de Dieu personnellement et
essentiellement. De fait, dans la théologie chrétienne, le nom « Verbe » est
réservé à la désignation de la seconde Personne. Ce qui importe, c'est l'usage
qu'en font l'Ecriture et les Pères. Pour saint Thomas la difficulté ne se pose
pas précisément sur ce plan. Le théologien se soumet aux « autorités ».

Lorsque saint Thomas, en proposant son opinion, affirme que le nom
« Verbe » peut être dit personnellement ou essentiellement, il n'entend pas
se référer à l'emploi de ce nom dans la tradition ; il a soin de préciser « ex
virtute vocabuli ». Saint Jean et les Pères ont porté leur choix sur ce nom
pour désigner une Personne. Cette décision est-elle arbitraire Est-ce par
extension ou par simple appropriation que le nom « Verbe » désigne une
Personne, comme saint Thomas le note à propos de l'expression « Spiritus
Sanctus »? « Spiritus Sanctus potest dupliciter considerari : vel quantum
ad virtutem vocabulorum, et sic convenit toti Trinitati, prout sumitur in
virtute duarum dictionum ; vel quantum ad impositionem Ecclesiae, per
quam impositum est ad significandum unam Personam » (In I Sent., d. 10,

a. 4, ad 1). Dans le De Veritate, le Docteur Angélique situe exactement le
problème à propos du Verbe. « Usus horum nominum, scilicet 'verbum'
et 'imago', aliter est apud nos et Sanctos nostros, et aliter apud antiquos
Doctores Graecorum..., nos et Sancti nostri in usu nominum horum aemu-
lamur consuetudinem canonicae Scripturae, quae aut vix aut numquam
'verbum' vel 'imaginem' ponit nisi pro Filio... Sed de verbo satis rationa-
bilis noster usus apparet » (De Ver., q. 4, a. 3). Les noms divins tirent leur
signification des créatures. La question pour saint Thomas sera d'accorder
l'usage théologique du nom « verbe » avec sa signification originelle, pour
montrer que le choix de ce nom pour désigner le Fils, est justifié. Si le verbe
mental auquel le nom « verbe » doit sa signification, comporte une relation



Besprechungen 327

qui, transposée en Dieu, est réelle, ce nom sera personnel « ex virtute voca-
buli ». La valeur et la portée de l'analogie psychologique sont engagées ici.
La solution de cette question dépend en définitive de l'idée qu'on se fait du
verbe mental. Le P. P. l'a souligné avec raison.

Le nom « verbe », affirme saint Thomas dans son Commentaire, signifie
à la fois un absolu et un rapport, tandis que le nom « fils » ne désigne qu'une
relation. Mais il ne faut pas voir dans cette distinction la raison qui empêche
le premier nom d'être réservé à la désignation d'une Personne. Le débat
porte en réalité sur la nature de ce rapport. En Dieu on affirme un double
type de relations : les unes, réelles, qui impliquent une distinction réelle
(Père, Fils), les autres, de raison, qui ne posent pas de distinction réelle
(opération). Toute la question est de savoir si la relation qu'importe le nom
« Verbe » sera réelle en Dieu ou non. « Si igitur relatio importata hoc nomine
Verbum sit relatio rationis... Si autem importet relationem realem... »

Les vues personnelles de saint Thomas l'inclinent vers la première solution :

« Si igitur relatio importata hoc nomine 'verbum' sit relatio rationis tan-
tum, sic nihil prohibet quin essentialiter dicatur, et videtur sufficere ad
rationem verbi, secundum quod a nobis in Deum transumitur ; quia in
nobis... nihil aliud est verbum nisi species intellecta, vel forte ipsa operatio
intelligentis : et neutrum eorum realiter distinguitur ab essentia divina »

(In I Sent., d. 27, q. 2, a. 2, sol. 1). Mais saint Augustin, l'Aquinate ne
l'ignore pas, insiste sur le second aspect. Il s'agit toujours de la signification
du nom. Saint Thomas ne récuse pas absolument la seconde opinion. Mais il
hésite. Elle ne cadre pas exactement avec sa conception du verbe mental.
L'Aquinate a en vue la psychologie du Docteur d'Hippone et non pas
précisément son autorité théologique. Ici s'opposent deux théories
philosophiques du verbe. L'explication du P. P. nous met sur la bonne voie.

Saint Augustin parle du verbe comme de la progéniture de l'âme. « Le
verbe est bien la connaissance, c'est l'idée, mais illuminée dans toute la mesure
du possible. Par quel soleil, et quelle lumière, se trouve ainsi transformée
l'idée cachée dans mon obscure mémoire Cette lumière ne vient pas de
mon expérience sensible, elle ne vient pas de moi... La lumière transformant
mon idée, c'est la lumière éclairant tout homme venant en ce monde ; c'est
Dieu illuminant ma vision à la lumière de sa vérité » (p. 140).

Mais cette théorie de l'illumination est loin de la doctrine du Philosophe

adoptée par saint Thomas. « Considérée dans les perspectives
aristotéliciennes, l'opération de l'intelligence se comprend beaucoup mieux comme
une réception passive que comme une génération ; connaître, pour l'intellect,
ce serait pâtir et subir l'intelligible, ou quelque chose d'analogue » (p. 146).
Alors, que représente le verbe mental dans l'âme « Si Ton cherche ce que
peut bien être ce verbe par lequel on se parle à soi-même, il n'est rien
d'autre, on le voit, que la conception de l'intellect. Conception de l'intellect
qu'on peut entendre soit de l'opération même consistant à connaître, soit
de l'espèce connue. Ainsi, nécessairement, le verbe se dit de l'opération même
de connaissance, ou de l'espèce, similitude de la chose connue... Le verbe
n'est pas autre chose que l'espèce connue, ou bien peut-être l'opération
elle-même de celui qui connaît » (In I Sent., d. 27, q. 2, a. 2, sol. 1).



328 Besprechungen

Transposons en Dieu ces notions du verbe. L'acte de connaître importe
bien un rapport au sujet dont il émane ; mais en Dieu cette relation ne peut
être réelle : l'intellect et son opération sont identiques. Il faudra en dire
autant de l'espèce dont saint Thomas considère l'aspect de manifestation
de la chose connue. La relation de similitude entre l'espèce et l'objet n'exige
qu'une distinction de raison en Dieu.

Si au contraire on adopte la position de saint Augustin, le verbe mental
représentera quelque chose d'analogue à la génération divine. Le verbe
conçu comme terme procédant implique un rapport à son principe,
semblable à la relation d'origine du Fils. « Dicendum quod Augustinus... accipit
verbum prout dicit realem exitum et distinctionem a dicente... et ideo
accipit Verbum tantum personaliter» (loc. cit. ad 5).

Ces deux manières d'envisager le verbe sont en dernier ressort l'explication

de la thèse énoncée par saint Thomas : « Hoc nomen 'verbum', ex
virtute vocabuli, potest personaliter et essentialiter accipi ». Pourtant le Docteur

Angélique ne place pas les deux acceptions sur le même plan. Il accorde
davantage sa faveur à la seconde, sans refuser totalement la première. A ce

propos le P. P. note justement : « Tout serait simple si le verbe représentait
vraiment une réelle et très visible émanation, comme celle du fils ; tout serait
simple encore si le verbe était absolument identique à l'idée ou à l'opération
intellectuelle. Mais il n'est pas possible d'accepter nettement l'une ou l'autre
de ces affirmations. Saint Thomas est incliné sans doute par ses vues
personnelles à réduire le verbe à l'idée... Mais l'intuition de saint Augustin le
fait hésiter, qui voit dans le verbe la progéniture de l'intelligence » (p. 139).
Cependant, comment pourrait-on expliquer cette fécondité Saint Thomas
tâtonne. Il retourne le problème sous différentes faces sans en voir clairement

la solution (cf. p. 139-151).
En définitive, saint Thomas aboutit à un échec. La théorie aristotélicienne

ne lui permet pas de rendre compte de l'emploi du nom « Verbe »

en théologie. On comprend dès lors que l'analogie psychologique passe au
second plan. La ressemblance entre la vie trinitaire et son image créée est
trop lâche pour qu'elle soit d'un secours appréciable dans l'organisation
d'une synthèse théologique. Pourtant la question est importante, saint
Thomas ne peut se résoudre à cette impasse. Dans ce débat, c'est toute sa
méthode théologique qui est en jeu. Celui qui fut accusé d'avoir introduit
des idoles dans la maison du Seigneur, n'a-t-il pas fait fausse route en
utilisant hardiment dans la construction de son édifice théologique la
philosophie du Stagirite Saint Thomas avait conscience d'innover. Il repense
les problèmes théologiques à l'aide de l'aristotélisme. Pourquoi ne pas s'en
tenir sagement à la doctrine traditionnelle, d'autant plus que l'Eglise avait
déjà manifesté à plusieurs reprises sa méfiance à l'égard de la philosophie
d'Aristote En concédant que sur un point important où la spéculation
augustinienne avait apporté une contribution appréciable à l'illustration
du dogme trinitaire, la psychologie du Philosophe était d'un secours
insignifiant, saint Thomas n'avouait-il pas du même coup l'échec de son entreprise

Il ne pouvait s'en tenir là. Dans ses œuvres postérieures, il remettra
constamment sur le chantier la difficile question du verbe. Patiemment, il



Besprechungen 329

approfondira et dépassera la pensée du Philosophe. Au delà d'elle, et dans
un sens différent de celui de saint Augustin, il découvrira une théorie du
verbe mental capable d'être transposée en Dieu et de rejoindre ainsi les

grandes intuitions théologiques de l'évêque d'Hippone. Mais pour y parvenir,
toute une vie de travail fut nécessaire. Dès lors on ne s'étonnera pas de
l'insistance avec laquelle, dans ses œuvres postérieures, il affirme la fécondité

de l'acte intellectuel : « In qualibet natura intellectuali necesse est
ponere verbum ; quia de ratione intelligendi est quod intellectus intelligendo
aliquid format ; huius autem formatio dicitur verbum » (In loan., cap. I,
lect. 1). « Quicumque... intelligit, ex hoc ipso quod intelligit, procedit
aliquid intra ipsum, quod est conceptio rei intellectae, ex vi intellectiva
proveniens, et ex eius notitia procedens. Quam quidem conceptionem vox
significat, et dicitur verbum cordis » (I, q. 27, a. 1). Ainsi, « nulle réalité dans
le monde des créatures, ne saurait manifester à l'esprit plus que lui (le verbe)
le mystère de la deuxième Personne » (p. 201). On comprend que désormais
l'analogie psychologique tirée de l'image créée forme le centre de l'explication

théologique des processions divines. Il ne serait pas difficile, par
ailleurs, de montrer que ni les premiers disciples du Docteur Angélique, ni
ses adversaires, n'ont saisi le parti que saint Thomas a tiré de cette analogie.

Le P. P. en historien soucieux de suivre pas à pas la pensée de l'Aqui-
nate et d'en noter avec scrupule toutes les nuances, s'est employé à marquer
le progrès de l'enseignement de saint Thomas sur la question du verbe.
Nous ne pouvons cependant pas le suivre dans toutes ses conclusions. Il
est en effet difficile d'admettre qu'au terme de son évolution, saint Thomas
voie dans le verbe mental une pure relation et nullement un absolu. Comme
nous croyons l'avoir montré plus haut, il n'est pas nécessaire de donner
ce sens au progrès de la noétique thomiste. Que le nom « verbe » désigne
un absolu en même temps qu'un rapport, n'empêche nullement que ce nom
soit personnel et non essentiel. Saint Thomas n'y voit pas d'inconvénient,
comme il ressort d'un texte explicite : « Hoc nomen 'Verbum' imponitur
ad significandum aliquid absolutum cum aliquo respectu adiuncto ; est enim
idem Verbum quod Sapientia genita, ut dicit Augustinus... Nec ob hoc
impeditur quin Verbum personaliter dicatur, quia, sicut Pater personaliter
dicitur, ita et Deus generans, vel Deus genitus » (De Ver., q. 4, a. 5). Les deux
types de noms: relatifs par essence (Père) et relatifs par dénomination (Verbe,
Dieu engendrant. Dieu engendré), sont mis par saint Thomas sur le même
plan : ils sont tous personnels. Mais il reste exact que la théologie du Verbe
est, chez saint Thomas, solidaire de sa noétique. La formation philosophique
du théologien médiéval l'empêcha d'exploiter d'emblée la trouvaille de saint
Augustin : l'analogie psychologique. Sur ce point l'enquête du P. P. conserve
sa valeur. Elle a le mérite de situer la pensée de saint Thomas dans son
cadre historique et de la replacer dans sa problématique authentique.

F. von Gunten OP



330 Besprechungen

Philosophie

Brunner, August, SJ : Die Grundfragen der Philosophie. Ein systematischer

Aufbau. 4. neubearb. Aufl. — Verlag Herder, Freiburg 1956. 314 S.

Die neue Auflage weist vor allem in buchtechnischer Hinsicht (Format,
Größe der Typen, Zwischenüberschriften) viele Verbesserungen auf. — Wie
bisher, bietet das Buch einen knapp gehaltenen systematischen Aufriß der
gesamten Philosophie, der didaktisch äußerst geschickt ist. Wohltuend wirkt
die einfache und klare Sprache. Neuzeitliche Systeme der Philosophie
(Idealismus, Lebensphilosophie, Existenzphilosophie, Relativismus usw.) werden
an geeigneter Stelle zutreffend charakterisiert, sodaß die entscheidenden
Punkte einer sachlichen Kritik gut sichtbar sind. Aus persönlichem
Durchdenken der Fragen glaubt der Verf. manche Grundlagen anders als die
traditionelle scholastische Philosophie fassen zu müssen. Da seine Thesen jedoch
zumeist nur kurz angedeutet und erst von den anderen größeren Veröffentlichungen

her (« Erkenntnistheorie », « Der Stufenbau der Welt » u. a.)
verständlich werden, erübrigt sich an dieser Stelle eine weitere Auseinandersetzung.

D. Schlüter OP

Lötz, Johannes - Josef de Vries : Die Welt des Menschen. Ein Grundriß
christlicher Philosophie. 2. neubearb. Aufl. — Verlag Friedrich Pustet,
Regensburg 1951. 470 S.

Die Verf. haben es sich zur Aufgabe gemacht, in Ergänzung zu bekannten
« Laiendogmatiken » den positiven Gehalt der Philosophie, wie sie in der
Scholastik vertreten wird, weiteren Kreisen zugänglich zu machen. Sie wollen
damit die Bemühungen um ein vertieftes Glaubenswissen im Sinne der
« Katholischen Aktion » unterstützen und darüber hinaus durch eine gediegene

Schulung dem katholischen Laien die Bildung eines sachlichen Urteils
in « weltanschaulichen Fragen » ermöglichen. Ein solcher, in unserer Zeit
notwendiger Versuch hat vornehmlich in didaktischer Hinsicht mit vielerlei
Schwierigkeiten zu rechnen. Es muß sowohl ein gründliches, die Probleme
wirklich lösendes Wissen vermittelt als auch eine einfache, verständliche und
lesbare Darstellung gewählt werden. Beiden Forderungen sind die Verf. in
jeder Hinsicht gerecht geworden. Ihr Buch zeichnet sich durch eine klare
und faßliche Sprache aus, die nie schulmeisterlich wirkt. Fremdwörter sind
nach Möglichkeit vermieden worden. Wo sie unumgänglich waren, wurden
sie knapp und eindeutig erläutert. Die philosophischen Probleme sind in
keiner Weise simplifiziert. In geschickter Weise wird auf Zusammenhänge
aufmerksam gemacht, sodaß das ganze Lehrgebäude der Philosophie gut
sichtbar wird. Dem Zweck des Buches entsprechend finden sich an vielen
Stellen Verweise auf die Heilige Schrift und auf kirchliche Lehrentscheidungen.

Sicherlich wird das Buch an den « Laien » manche Anforderungen
stellen. Doch wird ihn eine aufmerksame, besinnliche Lektüre reichlichst
lohnen. Gut ausgewählte Literaturhinweise am Schluß leiten zu einem
vertiefenden Studium an. D. Schlüter OP



Besprechungen 331

Pfeil, Hans : Überwindung des Massenmenschen durch echte Philosophie.
— Verlag Styria, Graz-Wien-Köln 1956. 290 S.

Duplizität der Fälle: Im gleichen Jahr (1956), in welchem sich die
amerikanische katholische Philosophengesellschaft mit der Bedeutung der
Philosophie an den humanistisch ausgerichteten Kollegien befaßt, erscheint
diese Arbeit, in welcher der Verfasser einen Beitrag im Chor der Stimmen
jener liefert, die eine stärkere Berücksichtigung der Philosophie in der
Ausbildung der Akademiker fordern. Der Verfasser konzentriert seine
Darstellungen um den Aufweis, wie eine echte ganzheitliche Philosophie die
Gefahren bannen helfen kann, die im Massenmenschen drohen. Der Massenmensch

ist gekennzeichnet durch vier Merkmale, die innerlich zusammenhängen

und auseinanderfolgend eine Reihe bilden : Nurdiesseitsmensch, Nur-
fachmensch, Taumelmensch, Herdenmensch.

Echtes, ganzheitliches Philosophieren ist durch Merkmale gekennzeichnet,

die der Vermassung entgegenwirken. Ihr propädeutischer Charakter oder
ihre mittlere Stellung zwischen Einzelwissenschaft und Theologie überwindet
den « Nurdiesseitsmenschen ». Ihr Prinzipiencharakter verleiht Überblick und
Tiefblick und überwindet den « Nurfachmenschen ». Ihr perenner Charakter
steht diametral gegenüber dem Taumelmenschen, dem das Bewußtsein von
dem Geiste zugänglichen ewigen Wahrheiten und Werten fehlt. Ihr existen-
zieller Charakter überwindet schließlich den Herdenmenschen.

Wer in der Philosophie nichts als eine brotlose Kunst sehen sollte, von
denen betrieben, die zu nichts anderm nütze sind, wird durch das Buch
eines andern belehrt werden. Alle jene aber, die sich schon für eine stärkere
Betonung einer philosophischen Ausbildung der heranwachsenden Jugend
einsetzen, werden angeregt, auf ihrem Wege unbeirrt weiterzugehen.

E. Grunert CSsR

Meyer, Hans : Weltanschauungsprobleme der Gegenwart. — Paulus-
Verlag, Recklinghausen 1956. 287 S.

Es ist zu begrüßen, daß der Verlag diese Sammlung der hier und dort
gelegentlich veröffentlichten Abhandlungen des Verfassers besorgt hat. Die
1953 gehaltene Rektoratsrede in Würzburg ist wiedergegeben in der
Abhandlung « Zur Weltanschauung des Ostens und Westens », worin das
Selbstverständnis der Russen vom Beginn der Neuzeit bis zur jüngsten Gegenwart
eingehend dargestellt wird. Zu aktuellen pädagogischen Fragen nehmen drei
Aufsätze Stellung : « Der dialektische Materialismus und seine Menschenformung

», « Unsere Universitäten und das Bildungsproblem » und « Friedrich
Wühelm Foerster ». In der weitausholenden Abhandlung « Christliche
Philosophie » wird besonders interessieren der Abschnitt über das Verhältnis
der christlichen Philosophie zum modernen Existenzialismus. Die Ausführungen

über « Augustins geistesgeschichtliche Bedeutung », über « Schelling
und die Gegenwart », und über die « Geltung des natürlichen Sittengesetzes
— nisi daretur deus » vertiefen die Problematik einer christlichen Philosophie
nach verschiedenen Seiten hin. E. Grunert CSsR



332 Besprechungen

Gohlke, Paul : Aristoteles. Die Lehrschriften herausgegeben, übertragen
und in ihrer Entstehung erläutert. — Ferdinand Schöningh, Paderborn 1947-
1952.

1/1. Aristoteles und sein Werk. 1948. 168 S.

VI/1. Über die Seele. 1947. 149 S.

VI/2. Kleine Schriften zur Seelenkunde. 1947. 198 S.

VII/6. Über Hauswirtschaft. 1947. 64 S.

IV/4. An König Alexander Über die Welt. 1949. 88 S. [griechisch u. deutsch],
VII/1. Große Ethik [mit : Über Tugenden und Laster], 1949. 157 S.

VIII/1. Tierkunde. 1949. 544 S.

II/4. Topik. 1952. 365 S.

Zehn volle Jahre sind bereits vergangen, seitdem Dr. Paul Gohlke mit
unentwegtem Mut daranging, den ganzen Aristoteles, den jetzt lange genug
die Philologen bearbeitet hätten, den Philosophen zurückzugeben (1, 5) und
in deutscher Übersetzung mit ausgiebigen historisch-kritischen Erläuterungen
den Wißbegierigen vorzulegen, « um die Besten mit entsprechend besten
Gaben zu erfreuen » (xotç toioutoiç Swpoiç ScÇtoOcOai. xoùç àplaxouç), wie sich
der Verfasser der Schrift Über die Welt (5, 19) in seiner barock anmutenden
Preziosität ausdrückt. « Um von solchen Gaben die schönsten Früchte zu
ernten », übersetzt G., falsch und lahm, den betreffenden Satz (5, 18).

Man täte ihm aber schwer Unrecht, wenn man seine Übersetzungen
nach diesem einen Fall beurteilte. Sie sind durchwegs gut und lesbar, hin
und wieder sehr gut, aber auch hin und wieder mißglückt, wie es eben meist
bei solchen nicht gerade leichten Aufgaben zu geschehen pflegt. Hierin wird
man wohl des Philologen Hilfe nicht gut entraten können. Und auch er
wird manchmal sich kaum zu helfen wissen. Wer wäre z. B. imstande, das
letzte Buch der Topik, über die sophistischen Spiegelfechtereien (8, 247 ff.),
zu übersetzen, ohne bei Schritt und Tritt auf verzweifelte Schwierigkeiten
zu stoßen, und wäre er auch Philolog und Philosoph in einer Person.

Oft geht es eben bei Aristoteles so, daß man seinen Text ohne
Übersetzung kaum meistern kann, andererseits aber die Übersetzung erst dann
versteht, wenn man auf den Text zurückgreift. So hätte denn G. besser den
griechischen Text seiner Übersetzung gleich beidrucken lassen, wie er es für
die kleine, von ihm — als Gipfel der aristotelischen Metaphysik 1 — so
hochgeschätzte Schrift « Über die Welt » getan. Das hätte aber das ganze
Unternehmen zu sehr verteuert. G. aber wünschte mit seinen aristotelischen Gaben
möglichst weite Kreise zu erreichen, wie es ihm auch allem Anschein nach
gelungen ist.

Mit letztgenannter Schrift hat er aber ganz besonders leidenschaftlichen
Widerspruch erfahren müssen. Und zwar allein schon wegen seiner aggressiven
Behauptung ihrer Echtheit.

Bei G. handelt es sich hier um die folgerichtige Anwendung seines
kritischen Glaubenssatzes : « Mein Unternehmen wäre gar nicht durchführbar »,

schreibt er (1, 17), «wenn ich nicht das Vertrauen haben dürfte, in jeder
Zeile der überlieferten Schriften echte Zeugnisse aristotelischen Geistes vor
mir zu haben. » Danach werden denn Schriften, die heutzutage ganz all-



Besprechungen 333

gemein auch von den nüchternsten und vorsichtigsten Fachgelehrten als
zweifellos unecht betrachtet werden, wie, neben der eben erwähnten Schrift,
« die Rhetorik an Alexander », « Über Tugenden und Laster », « Große Ethik »

und ganze Teile der « Tierkunde » per fas et nefas dem Stagiriten zugesprochen.

Begreiflich, daß ein solches Vorgehen aufs heftigste beanstandet wurde.
Durch derartige Einseitigkeiten hätte G. den Erfolg seiner Arbeiten

geradezu in Frage gestellt, wäre nicht das Interesse für Aristoteles so groß,
daß man dessen ungeachtet nach seinen Übersetzungen eifrig gegriffen hat,
zumal sie in handlichen, sauberen und geschmackvollen Bändchen vom
Schöninghschen Verlag herausgegeben wurden.

Und es ist auch gut so, denn in den Einleitungen und Erläuterungen,
die G. seinen Übersetzungen beigefügt hat, steckt unbestreitbar eine ganze
Anzahl von gültigen Einsichten oder beachtlichen Überlegungen, derentwegen

allein schon die Fachkreise sich wohl oder übel mit ihnen werden
ernstlich befassen müssen, ohne sich allzu sehr durch etwaige kritische bzw.
unkritische Entgleisungen stören zu lassen. Als Beispiel einer glücklichen
Konjektur möge nur aus den kleinen Schriften zur Tierkunde 447 b 1

angeführt werden : <5v xà sayaxa gv av xl fj statt dem sinnwidrigen èvavxioc (3, 8

und 55).
Auch rein materiell findet sich bei diesem fleißigen Kenner des

Aristoteles recht viel Brauchbares. So sei insbesondere auf das kostbare
Tierverzeichnis von im ganzen nicht weniger als 549 Tierarten verwiesen, das
der Tierkunde angehängt ist (7, 501-544), mit Angabe aller betreffenden
Stellen aus « Tierkunde », « Teile der Tiere », « Zeugung der Tiere » und
« Wunderberichte », allerdings von G. nur revidiert und ergänzt. Selbst
Mathematisches wird aus den Schätzen des Meisters sorgsam gehoben und mit
einer technischen Fertigkeit beleuchtet, die nur Kundige werden richtig zu
würdigen wissen (1, 25 ff. und noch sonst öfters).

Nach allem scheint indes G. stärker im Behaupten als im Begründen und
im Entscheiden als im Überlegen zu sein. Das führt aber leicht zu
Unausgeglichenheiten, wie z. B. im folgenden Fall : « Nur die oberflächliche
Betrachtung », heißt es zuerst (1, 126), «wird sich die Sache so leicht machen,
daß sie die Schriften ans Ende setzt, die sich von Piaton am meisten
entfernen. » Später aber lesen wir (1, 139) ganz umgekehrt : « Die eigentliche
Entwickelung des Philosophen setzt erst mit seiner Rückkehr nach Athen
ein. Bis dahin war er nicht nur äußerlich, sondern auch in der Lehre seinem
Meister treu geblieben. » Das wäre bis 336/5. « Bis zu seinem vierzigsten
Lebensjahr also », fährt G. fort und das wäre bis 344/3, « hielt Piaton ihn in
seinem Bann, dann aber holte er in kürzester Zeit eine Entwicklung nach,
die bis dahin gewissermaßen gewaltsam hintangehalten wurde. »

Gemeint ist aber vielleicht das Todesjahr Piatons 348/7. Der Leser mag nun
selber wählen : 348/7 oder 344/3 oder 336/5. Die Akribie des Philologen
würde hier dem Philosophen nicht übel anstehen.

Nun komme ich noch kurz auf die Schrift «Über die Welt» zurück
und zwar mit reuigem Schuldbewußtsein. Nicht daß ich jetzt ihre aristotelische

Echtheit anerkennen möchte. Das kommt gar nicht in Frage. Eine
Schrift, wo die chrysippische Definition der Welt wörtlich angeführt und



334 Besprechungen

die stoische Weltimmanenz der göttlichen oùata ausdrücklich bekämpft wird,
die sich zudem in seitenlangen Amplifikationen eines und desselben Gedankens

nach Rhetorenart ergeht, kann nicht von Aristoteles stammen. Sie fällt
in die römische Zeit nach Christus, wo sie der afrikanische Schöngeist Apu-
lejus, nebst anderen platonisierenden Neuerscheinungen, in kunstreiches
Latein umgoß. Wohl aber bedauere ich die archäologische Unwissenheit, mit
welcher ich seinerzeit (FZPT 2, 1955, Heft 3, S. 343) die Erwähnung von
Gewölbebauten als Anzeichen ihrer späteren Entstehung zuversichtlich naiv
geltend machte. Diese Bauart war bereits im klassischen Griechenland durchaus

allgemein bekannt, wie der Torbogen beim Treppenaufgang zum Stadion
von Milet und der gewölbte Aufgang zum Stadion von Olympia sattsam
beweisen (vgl. Hellas und Rom, Verlag Wasmuth, Berlin 1936, S. 288, und
Le Miracle Grec, L'édition universelle, Bruxelles 1946, p. 254). So sei denn
das begangene Unrecht in aller Form wieder gutgemacht.

Zum Schluß wünschen wir dem Verfasser von Herzen Mut, Ausdauer
und Erfolg zur Vollendung seines trotz allem bedeutenden und verdienstvollen

Unternehmens. M.-S. Morard OP

The Catholic University of America : Philosophical Studies. — The
Catholic University of America Press, Washington, D. C.

Im folgenden sollen einige Dissertationen bzw. Auszüge aus Dissertationen

referiert werden, die 1955-56 der philosophischen Fakultät der
katholischen Universität von Washington zur Erlangung des Doktorgrades
vorgelegt und von ihr angenommen wurden. Die Arbeiten, die vom Dekan der
Fakultät, R. P. Ignatius Smith O. P., maßgebend gefördert wurden, bewegen
sich durchweg in den Gedanken des hl. Thomas von Aquino.
No. 169: Mother Mary Cecelia Wheeler RSCJ.: Philosophy and the Summa

Theologica of Saint Thomas Aquinas. 1956. ix-109 p.
Die Arbeit will zwar nicht in die Diskussion eingreifen, die unlängst die

Gemüter der katholischen Erzieher in den U.S.A. bewegte, und die sich
darum drehte, wem der Vorzug zu geben sei : Religiösen Kursen gegenüber
theologischen Kursen, einem christozentrischen Gehalt der Kurse gegenüber
einem theozentrischen, einer Betonung des Emotionalen und Willentlichen
gegenüber dem Intellektuellen.

Das Anliegen der Arbeit besteht nun darin, den Hintergrund
aufzuzeigen, aus dem heraus die Summe zu verstehen ist. Ohne diese Kenntnis
besteht zu leicht die Gefahr, einfach Schlußfolgerungen zu übernehmen, ohne
deren Prinzipien verstanden zu haben. Thomas hat mit Bedacht soviel
Philosophie in die Summe eingearbeitet mit Rücksicht auf den Geist und
die erzieherischen Bedürfnisse seiner Schüler, auf das Verhältnis zwischen
Theologie und Philosophie und aus der Überzeugung, daß so der Wahrheit
am besten gedient werde.

Wer vorhat, ein Wissen über Gott im Sinne des hl. Thomas zu vermitteln,
wird nicht daran vorbeikommen, den Hörern die philosophischen Grundlagen
zu vermitteln. Sonst soll er die Hände davon lassen.



Besprechungen 335

No. 166 : Benedict A. Paparella, BS : Sociality and Sociability. A philosophy
of sociability according to St. Thomas Aquinas. (Abstract No. 21.)
1955. viii-35 p.

Die Arbeit entwickelt keine neuen Theorien des Gemeinschaftslebens,
sondern stellt im Anschluß an Thomas die Prinzipien heraus, die das soziale
Leben beherrschen und Grundlagen friedlicher Zusammenarbeit unter den
Völkern sind.
No. 170: Robert J. Sheehan : The philosophy of happiness according to

St. Thomas Aquinas. (Abstract No. 25.) 1956. vi-29 p.
Nach einer Übersicht über die Auffassungen einiger Denker seit Kant

von dem, was das Glück des Menschen ausmacht, folgt eine klare
Darstellung der Lehre vom « Glück » in der Sicht des hl. Thomas. Besonders
wertvoll ist dabei die Herausarbeitung des Zusammenhanges zwischen Personsein

und glücklichsein. Glücklichwerden schließt notwendig die Entfaltung
der Persönlichkeit ein.
No. 171: Sister M. Kevin O'Hara CSJ : The connotations of wisdom ac¬

cording to St. Thomas Aquinas. (Abstract No. 26.) 1956. v-33 p.
Eine mit großem Fleiß und klar geschriebene Arbeit über einen Gegenstand,

dem nicht-scholastische Denker der Gegenwart so gut wie gar nicht
ihre Aufmerksamkeit schenken, dem sich aber Thomas eingehend widmet.
Er bietet eine vollständig entwickelte Darstellung der Tugend der Weisheit
nach Wesen, Wechselwirkungen mit andern Tugenden, insbesondere mit der
Klugheit, nach ihrer Bedeutung für das Leben.
Vol. 172 : Sister M. Thomas Aquin Foley OP: Authority and personality

development according to St. Thomas Aquinas. (Abstract No. 27.)
1956. viii-33 p.

Die Darstellung des aktuellen Gegenstandes erfreut durch die klare
Herausarbeitung der theoretischen Prinzipien und ihre sichere Anwendung
auf die verschiedenen Lebensgebiete, in denen Autorität und Persönlichkeit
einander gegenübertreten : Familie, Schule, religiöse Gemeinschaft.
No. 173: Robert Stephen O'Shea : Truth of being through knowledge by

connaturality. (Abstract No. 23.) 1956. vn-24 p.
Die Dissertation versucht, die Existenz, das Wesen, die Notwendigkeit

und die Funktionsweise der konnaturalen Erkenntnis zu bestimmen. An
Hand von Zitationen und deren sinngemäßer Interpretation bringt sie den
Nachweis, daß die von ihr entwickelten Gedanken in der scholastischen
Tradition verankert sind. Obwohl grundlegend für jede Erkenntnis, tritt diese

Art der Erkenntnis besonders in den Phänomenen der ästhetischen Erfahrung

und der mystischen Vereinigung hervor ; sie zeigt sich auch jedem, der
den existenziellen Aspekt der moralischen Ordnung betrachtet.
No. 174: Edmund J. Elbert : A thomistic study of the psychology of human

character. (Abstract No. 29.) 1956. viu-38 p.
Die gewöhnlich getrennt behandelten Aspekte des Charakters, der

psychologische und der moralische, werden hier vereint betrachtet. Erfreulich
ist es, daß wieder die Bedeutung des Intellekts und Willens für die Prägung
des Charakters herausgearbeitet wird, was viele Moderne nicht mehr
beachten. E. Grunert CSsR



336 Besprechungen

Naturphilosophie

Hartmann, Max : Einführung in die allgemeine Biologie und ihre
philosophischen Grund- und Grenzfragen. (Sammlung Göschen, Bd. 96.) — de

Gruyter, Berlin 1956. 132 S.

Ein kleines, aber inhaltreiches Büchlein Verf. versucht mit großem
Geschick auf engstem Raum 1. ein Bild über die allgemeinen Probleme der
Biologie, 2. eine Theorie der biologischen Erkenntnis, 3. einen Einblick in
die Methoden der biologischen Forschung und 4. einige naturphilosophische
Gegenwartsprobleme der Biologie aufzuzeigen. Wesentliches ist seinem Lehrbuch

der Biologie (4. Aufl. 1953) entnommen.
Im 1. Teil faßt H. die zahllosen Vorgänge im und am lebenden Körper

in drei Gruppen zusammen : in stationäre Prozesse (Stoff- und
Energiewechsel), in physiologische Schwankungen dieser Prozesse (Reizerscheinungen)

und in fortschreitende Prozesse (Formwechsel). Die Darstellung ist fast
stichwortartig und versucht jene Arbeitsgebiete aufzuzeigen, deren Ergebnisse

einen allgemeinen Geltungscharakter für die spezielleren Teile der
Biologie haben. In allen Einzelfragen zeigt Verf. das Bestreben, die komplexeren
Vorgänge in weniger komplexe kausalanalytisch aufzulösen und womöglich
bis zu biochemischen Strukturelementen vorzudringen.

Über die Beschreibung der allgemeinen biologischen Hauptprobleme hinaus

versucht H. im 2. Teil die biologische Erkenntnis philosophisch zu
begründen. Er tut es unter Anwendung der « kritischen Ontologie » N.
Hartmanns. Der biologische Gegenstand ist real, denkunabhängig ; aber nur die
wahrnehmbaren Phänomene sind rational, der größere Teil der Außenwelt
ist irrational, transintelligibel, ist Ding an sich. Apriorische Seins-, Wahr-
nehmungs- und Denkkategorien ermöglichen die Rationalisierung (kausale
Erfassung der Phänomene. Wichtigste Seinskategorie ist die Gesetzlichkeit,
bzw. Ordnung des Geschehens. Sie ist einfach da und als solche schlicht
hinzunehmen ; nach dem Grunde zu fragen, ist somit verboten ; sie ist an sich
klar, da das Kausalgesetz als Denkkategorie nur für die sinnlich wahrgenommenen

Phänomene gilt. Die Seinsgesetzlichkeit ist Voraussetzung des kausal
ausgerichteten Denkens. Sie kann darum auch nur kausal erkannt und
erklärt werden. Ein akausales Geschehen, wie es etwa die Quantentheorie und
im Anschluß daran Pasqual Jordan für seine « akausale Verstärkertheorie
des Lebens » behauptet, ist ein Unding. Alles ist kausal determiniert. Der
Kausalnexus wird im Anschluß an A. Rhiel logisch aufgefaßt. Es ist zu
unterscheiden zwischen der allgemein gültigen Kausalität und der Formulierung

derselben. Letztere ändert sich mit unserem Wissen. Dieser
Sachverhalt gilt für alle Kategorien. Eine solche dynamische Auffassung der
Kategorien steht im Gegensatz zu Kant und wurde von N. Hartmann
eingeführt. Die Relativität der auf Wahrnehmung eingeengten Erkenntnis und
eine offensichtliche Neigung zum Nominalismus sind hier unverkennbar. Das
macht sich auch in der Frage nach der Ubereinstimmung unseres Erkennens
mit der realen Welt bemerkbar : Objekterkenntnis gibt nur einen Teil der



Besprechungen 337

realen Welt wieder, sie deckt sich nicht mit dem Gegenstand, ist ihm weder
adäquat noch ähnlich. Die Unkenntnis der « analogia entis » macht sich bei
H. folgenschwer bemerkbar.

Sehr richtig ist der Hinweis auf den Unterschied zwischen Kausalität
und Vorausberechenbarkeit eines Ereignisses. In der modernen Physik wurde
er ignoriert und führte zur Behauptung eines akausalen Geschehens im
Innern der Atome. Doch sind Undeterminiertheit und Undeterminierbarkeit
immerhin zwei verschiedene Dinge Dasselbe gilt natürlich auch von den
statistischen Gesetzen, die ebenfalls auf Kausalität fundieren, mögen es auch
manche nicht wahr haben wollen.

Auf diesen erkenntnistheoretischen Voraussetzungen, die Verf. als
philosophische schlechthin bezeichnet, entwickelt er im 3. Teil die Methoden der
biologischen Forschung : Analyse, Induktion, Synthese, Deduktion, die in
der gegebenen Folge angewandt, die streng kausale Erschließung eines
Objektes bewirken. Es ist natürlich und konsequent, wenn H. sie für jede
Erkenntnis als verbindlich erklärt, die den Anspruch auf Wissenschaft erhebt.

Es folgen im letzten Abschnitt einige als naturphilosophische Probleme
bezeichnete Fragen der Biologie. Sie sind in den Augen des Verf. insofern
Probleme, als es sich bei ihnen durchweg darum handelt, die « Denkmöglichkeit,

daß die Erscheinungen des Organismischen im Prinzip aus den
Bedingungen der ihnen zugrunde liegenden anorganischen (physikalischchemischen)

Vorgänge erklärt werden können », in Wirklichkeit zu
überführen. Das kommt klar zum Ausdruck bei der Frage nach dem Unterschied
zwischen Organischem und Anorganischem : er wird im Anschluß an
Schrödinger in die autonome Reproduzierbarkeit der Gene verlegt, die ihren
Grund in der biochemischen Genstruktur habe, wahrscheinlich in der
Desoxyribonukleinsäure-Komponente. In diesem Sinne werden auch die anderen
Fragen behandelt, z. B. die Urzeugung, die ja für den heutigen Evolutionisten
eine Selbstverständlichkeit ist, sodann Ordnung, Finalität, Leib-Seele-
Problem, Vitalismus.

H. ist kein Mechanist, noch Positivist. Beide Stellungnahmen lehnt er
klar ab, weil sie Aussagen über Sein und Wesen machen, mithin Metaphysik,
keine « Wissenschaft » sind. Sein methodischer Positivismus ist berechtigt,
soweit er sich auf die Biologie erstreckt. Die Verabsolutierung dieser Methode
muß aber als Rückfall in den Positivismus als Lehre bezeichnet werden.

Die Denkmöglichkeit, alle biologischen Vorgänge kausal erklären zu
können, ist heute durch die Ergebnisse der Zellphysiologie wohl auch
naturwissenschaftlich nicht mehr aufrecht zu erhalten. Es ist sicher denkmöglich,
Ordnung, Zweckmäßigkeit u. ä. im biologischen Geschehen mit Hilfe
materieller Kategorien kausal zu beschreiben, aber nicht kausal zu erklären. Denn
zur Erklärung gehört der Nachweis, daß das Ordnungsgefüge sich mit
Notwendigkeit aus Kräften und Gesetzmäßigkeiten des Materiellen ergeben
müsse. Aber diese gibt es nicht. Denn sie müßten chemischer Natur sein,
sich also in der Elektronenhülle der Atome befinden. Nun lehrt aber die
Quantenmechanik, die dieses Gebiet weitgehend bis zu einem gewissen
Abschluß durchforscht hat, daß dergleichen nicht zu finden sei. Umgekehrt
kann man ebenfalls argumentieren, daß die Natur, falls solche materielle

22



338 Besprechungen

Kräfte vorhanden wären, sie sicherlich zum Aufbau der Riesenmoleküle
benutzen würde. Faktisch aber tut sie es nicht, sondern bildet nur nach,
was an Nukleinsäure und Proteinmolekeln vom Samen aus vorhanden ist.

H. ist ein hervorragender Biologe und verwahrt sich mit Recht gegen
jeden Einbruch philosophischer Spekulation in sein Fachgebiet. Dasselbe
Recht muß er billigerweise auch dem Philosophen zugestehen. Dessen
ungeachtet führt das vorliegende Büchlein sehr gut in die Denkart heutiger
Forscher ein. M. Hudeczek OP

Baumann, Willibald : Das Problem der Finalität im Organischen bei
Nicolai Hartmann. (Monographien zur philosophischen Forschung, hrsg. v.
Georgi Schischkoff, Band XVI.) — Verlag Anton Hain, Meisenheim/Glan
1955. 146 S.

Die vorliegende Arbeit, die von der Philosophischen Fakultät der
Münchener Universität als Dissertation angenommen wurde, untersucht die
Stellungnahme Nicolai Hartmanns zum Lebensproblem, wie sie die
Kategorienlehre des Organischen im Rahmen seiner Naturphilosophie wiedergibt.

Nachdem einleitend der Zusammenhang der Naturphilosophie
Hartmanns mit seiner Gesamtphilosophie, ferner der Begriff der Kategorie und
ihre Arten sowie die Methode der Kategorialanalyse herausgearbeitet wurde,
formuliert der Verfasser die Problemlage und den Aufbau der Untersuchung.

Alles Seiende ist durch Kategorien bestimmt, die das Seiende zu dem
machen, was es ist. Das gilt auch für das Organische. Es hat seine eigenen
Kategorien, deren Erforschung Aufgabe der Naturphilosophie ist. Wären uns
alle Kategorien des Organischen bekannt, hätten wir eine vollständige
Einsicht in das, was das Leben ist. Von einer solchen Einsicht ist die
Naturphilosophie jedoch noch weit entfernt. Z. B. ist die Diskussion über das
Mechanismus-Vitalismus Problem noch nicht abgeschlossen, insbesondere ist
die Finalität als Seinskategorie des Lebendigen immer noch umstritten.

Wie über die andern Kategorien läßt sich auch über die Kategorie der
Finalität nichts a priori entscheiden. Hier kann nur die Analyse der
organischen Welt Antwort geben.

Der erste Teil ist nun der Analyse gewidmet, wie sie Hartmann durchführt.

Im einzelnen sieht der durchlaufene Weg so aus : Es werden die
Bedingungen aufgesucht, die erfüllt sein müßten, wenn das Organische final
bestimmt sein soll. Daran schließen sich die Gründe Hartmanns, die ihn
bewegen, zu sagen, daß diese Bedingungen nicht erfüllt sind. Schließlich
mündet alles ein in den Schluß, den Hartmann zieht, daß jede Finalität im
Organischen abzulehnen ist. Hier schließt der Verfasser seine kritischen
Bemerkungen an. Ein zweiter Teil macht mit den Ansichten Hartmanns
bekannt, in denen er versucht, das organische Geschehen ohne Finalität zu
erklären. Auch hieran knüpft der Verfasser seine Kritik. Die Kritik, die der
Verfasser übt, ist nicht von der Art, daß die Philosophie des Organischen,
wie sie Hartmann bietet, als Ganzes abgelehnt wird. Als seine Stärke wird
zunächst die klare Problemerfassung hervorgehoben. Ferner ist ihm
nachzurühmen, daß seine Ausführungen eine Fülle von zutreffenden Analysen



Besprechungen 339

enthalten. Dennoch bleiben manche seiner Beurteilungen und Begründungen
der Lebensprozesse unbefriedigend. Hartmann sieht wohl ein, daß mit den
Determinationsformen der anorganischen Welt das Organische nicht zu
verstehen ist. Er lehnt darum die Form des Mechanismus ab, der mit den
Kategorien der leblosen Welt auch im Bereich des Lebendigen auskommen
möchte. Ebenso lehnt er den Vitalismus ab, letzten Endes deswegen, weil
er meint, daß der Vitalismus sich der Übertragung der Kategorie einer
höheren Seinsschicht auf eine niedere Schicht schuldig macht. Hartmann
versucht, dem « Fehler » beider zu entgehen, indem er angeblich die
Kategorien des Lebendigen rein phänomenologisch zu gewinnen und abzuleiten
versucht. Doch unterläuft ihm dabei — unbewußt — auch ein Fehler. Er
arbeitet nämlich von vornherein mit der stillschweigenden Unterstellung,
daß es im Lebendigen keine Finalität gibt. Dem gegenüber ist aber mit dem
Verfasser festzuhalten, daß das Ganzheitsgeschehen im Organismus ohne
zielstrebige Lebensfaktoren völlig unverständlich ist. Eine Erklärung des

Lebens ist nur dann zufriedenstellend, wenn sie nicht nur einen Teil, sondern
alle Lebensphänomene zu deuten vermag. Selbst wenn es gelänge, die
Vorgänge im und am Organischen in eine Reihe chemisch-physikalischer Teil-
prozesse aufzulösen, wäre eine Finalursächlichkeit nicht überflüssig. Denn
ohne sie wäre die jeweilig richtige Insertion eines Teilprozesses und das
harmonische Zusammenspiel aller Teilprozesse zum Wohl des Ganzen nicht
verständlich. E. Grunert CSsR

Metaphysik

Wenzl, Aloys : Metaphysik als Weg von den Grenzen der Wissenschaft
an die Grenzen der Religion. 2. Aufl. — Verlag Styria, Graz 1956. 286 S.

Vorliegendes Buch stellt die Neuauflage des schon 1938 erschienenen
Werkes « Philosophie als Weg — von den Grenzen der Wissenschaft an die
Grenzen der Religion » dar. Die verbessernde Hand des Verfassers spürt man
nicht nur am Titel, sondern vor allem überall dort, wo die Naturwissenschaft
seitdem nicht übersehbare Fortschritte gemacht hat (so vor allem bezüglich
des Problems der Kosmogonie, der Elementarteilchen, der Ganzheiten in der
anorganischen Wirklichkeit, der Kybernetik usw.). — W. versteht es in
hervorragender Weise, die Probleme und Ergebnisse moderner naturwissenschaftlicher

Forschung kurz und auch für einen « Laien » verständlich
darzustellen. Die edle, immer verständliche Sprache begleitet ihn aber auch bei
aller philosophischen Besinnung. Wenn er dabei einmal nicht umhin kann,
die moderne Sucht, sich möglichst unverständlich auszudrücken, in die
rechten Schranken zu weisen (S. 283), so werden ihm das viele Leser dankbar

vermerken. — W. hat diese seine philosophische Arbeit schon in der
ersten Auflage als ein « Wagnis » bezeichnet und dies mit Recht. Denn diese

Art « von unten » und « von oben » her zu philosophieren, wird immer ein
Wagnis bleiben ; denn hier wird nicht so sehi mit aller kritischen Vorsicht
Schritt für Schritt vorwärts getan, sondern oft mehr in kühner Konstruktion
ein metaphysisches Weltbild gestaltet. Metaphysik steht für W. offenbar



340 Besprechungen

« zwischen » Wissenschaft und Religion, ist also — dieser Schluß legt sich
wohl nahe — weder Wissenschaft noch Religion. Damit scheint mir der
Begriff der Wissenschaft allzusehr eingeengt zu sein (vgl. dazu den
Wissenschaftsbegriff des Thomas Wenn der Leser bei mancher einzelnen
philosophischen These vielleicht gerne ein Fragezeichen anbringt, dann mag der
Verf. mit Recht darauf verweisen, daß die Begründung für gar manche
Behauptung in einer anderen seiner Schriften gegeben sei. — Aufs Ganze
gesehen, stellt dieses Buch gewiß einen sehr wertvollen Beitrag dar für den
großen Fragenkomplex, der sich um die Probleme Philosophie und
Naturwissenschaft, Religion und Wissenschaft überhaupt im Laufe der
Jahrhunderte erhoben hat. Mit seiner Lösung dieser Fragen stellt sich der Verf.
in die Reihe eines Erich Becher, dem das Buch gewidmet ist, eines Bavink,
Bertalanffy, Driesch u. a. A. Hufnagel

Ottaviano, Carmelo : Metafisica dell'essere parziale. Terza Edizione rive-
duta e accresciuta. 2 vol. — Alfredo Rondinella Editore, Napoli 1954-55.

xlii-833, 745 p.
« Metaphysik vom teilweisen Sein » nennt O. seine kritischen

Untersuchungen, die sich über das ganze Gebiet philosophischen Denkens mit
Einschluß der Ästhetik und Pädagogik erstrecken unter dem Gesichtspunkt der
nur teilweisen Seinsverwirklichung im geschöpflichen Bereich im Sinne eines
quantitativen Mehr oder Weniger. Das bisherige Seinsverständnis aus dem
Zusammenspiel von Potenz und Akt läßt er nicht gelten, weil diese Begriffe
seiner Ansicht nach der Kritik nicht standhalten. Er sucht die darauf ruhenden

Prinzipien zu ersetzen durch das metaphysische Prinzip der « Quantität
des Seins », welches besagt, daß das Werden der Dinge sich nur erklären
lasse durch Seinsaddition und Seinssubstraktion. Darnach sind die Dinge
seinsmäßig unterschieden durch die Anzahl ihrer Seinsquoten, worauf denn
auch ihre qualitativen Verschiedenheiten zurückgehen. Ihre Seinsquantität
wird bemessen nach dem größeren oder geringeren Abstand vom Nullpunkt.
Aus ihr ergebe sich der jeweilige Standort und die dynamische Auswirkung
der Dinge.

Das metaphysische Prinzip der Seinsquantität führt er zurück auf das
logische Prinzip der im wahren und richtigen Urteil sich zeigenden
notwendigen Seinsverknüpfungen zwischen den im Subjekt und Prädikat
dargebotenen Wirklichkeiten verschiedener Art. Er nennt diese Form der
Seinsverknüpfung « sineterocita » (Synheterocität) durch Zusammensetzung der
griechischen Wörter a<iv und ëxepoç. Die sich darin aussprechende notwendige

Verbindung heterogener Wirklichkeiten könne nur im Sinne einer rein
quantitativen Seinsbegegnung verstanden werden.

Dieses Prinzip wird für O. der Schlüssel für seinen groß angelegten
Lösungsversuch der strittigen Probleme auf allen Gebieten der Philosophie.
Auch das Erkenntnisproblem, dem er seine besondere Aufmerksamkeit
zuwendet, sucht er unter Anwendung dieses Prinzips im Sinne eines neuartigen
Realismus zu deuten. Er glaubt damit eine neue Philosophie ins Leben
gerufen zu haben, die sich deutlich abhebe von der antiken, mittelalterlichen



Besprechungen 341

und modernen Form des Philosophierens und das vierte Zeitalter der
Philosophie begründe. Ein gewaltiges Material in weitschweifigen Ausführungen
stellt er in den Dienst dieser Erkenntnis, die bisher der Menschheit versagt
geblieben sei Er zeigt sich dabei als guter Kenner der modernen
Philosophie, während ihm das scholastische Denken in seiner eigentlichen Tiefe
nicht aufgegangen ist. Dafür fehlt es ihm zu sehr am systematischen
Einfühlungsvermögen und dem begrifflichen Verständnis der ersten Prinzipien.
Gleichwohl bieten seine weiträumigen Bände mit den vielen Zitaten einen
höchst anregenden und interessanten Einblick in das vielgestaltige Bemühen
der Menschheit, mit den höchsten Problemen des Denkens, Seins und Wollens

fertig zu werden. Am besten wohl sind dabei seine kritischen Ausführungen

gegenüber dem modernen Idealismus, die er auch in einem eigenen
Buch unter dem Titel : « Critica dell'idealismo » dargelegt hat. Doch steht
man seinem eigenen Lösungsversuch, der sich auf die Quantität des. Seins

stützt, hilflos gegenüber. Gilt doch das Sein als eine « unteilbare » Wirklichkeit,

deren « mehr » oder « weniger » sich nur ergeben kann aus der größeren
oder geringeren Teilhabe des Seinsträgers an der in sich unbeschränkten
Daseinswirklichkeit. So liegt der Grund der qualitativen Verschiedenheit nicht
im Sein, sondern im betreffenden Wesen, das dem Sein zugeordnet ist. Doch
gerade die Wesensseite der Wirklichkeit kommt bei O. nicht zur Geltung
und darum wird sein neuer Weg kaum jemals mit Erfolg gekrönt sein.

J. Ell CSsR

Thomas de Vio, Cardinal Cajetan : The analogy of names and the concept
of being. Literally translated and annotated by Edward A. Bushinski CSSp
in collaboration with Henry J. Koren CSSp (Duquesne Studies, philos,
series, 4.) — Duquesne University Press, Pittsburgh 1953. x-93 p.

Es wird oft behauptet, eine gute Übersetzung sei der beste Kommentar
zu einem Texte. Das dürfte jedenfalls hier der Fall sein. Die Aufgabe des
Übersetzers dieses berühmten Analogiewerkes De nominum analogia war
sicher eine besonders schwierige, nämlich die scholastische Sprache des

Originals in ein lesbares und verhältnismäßig leicht verständliches Englisch
zu übertragen. P. Bushinski ist zum guten Gelingen dieses Unternehmens zu
beglückwünschen. Das Original wird dem Wortlaut und dem Sinne nach
treu wiedergegeben. Wie sehr der Übersetzer Cajetan im allgemeinen richtig
verstanden hat, beweisen nicht zuletzt manche Stellen, an denen er die
falsche Interpunktion und auch die weniger glückliche Variantenwahl der
Zammit-Heringschen Edition vermeidet. Weil aber anderseits die Sprache
doch immer höchst technisch und fachlich bleibt, wird der Cajetantext auch
in dieser Übersetzung wohl jedem Nichteingeführten ohne fremde Hilfe nur
schwer zugänglich bleiben müssen — Ein besonderer Vorteil der ganzen
Ausgabe sind die Anmerkungen, die zum größten Teil von P. Koren stammen,
worin wesentliche Erläuterungen Schwieriger Stellen des Textes und Parallel-
Steilen über die Analogie aus den Werken Cajetans und des hl. Thomas
gebracht werden. — Die Ausgabe ist von besonderem Interesse für
englischsprechende Studenten und Dozenten, aber auch für all diejenigen, die sich die
schwierige und äußerst wichtige Analogielehre des hl. Thomas auf Grund der



342 Besprechungen

zuverlässigen Erklärungen Cajetans zu eigen machen wollen. — In einem
Anhang wird eine Übersetzung des opuSculum De conceptu entis gebracht.
Eine ausgewählte Bibliographie und ein Personen- und Sachregister erhöhen
beträchtlich den Wert des Ganzen. C. Williams OP

Schmidt, Franz : Ordnungslehre. — Ernst Reinhardt, München-Basel
1956. 176 S.

Die allgemeine Ontologie hat — mit dem Verfasser zu sprechen —das
Wesen des Seins zum wissenschaftlichen Bewußtsein zu erheben. Die
Aufgabe einer speziellen Ontologie, die systematisch kaum noch in Angriff
genommen wurde, besteht darin, das Wesen der Seinsarten zu untersuchen,
d. h. vom Begriff des Seins überhaupt zu dem des besonderen Seins
vorzudringen. Bisher sind darüber nur sehr grobe Bestimmungen in der
Metaphysik und Wissenschaft im Umlauf. Eine Ordnungslehre oder Taxeologie
könnte an die Bestimmungen der speziellen Ontologie anknüpfen, wenn sie
bei letzterer schon die endgültig erarbeiteten Grundbegriffe vorfände.
Tatsächlich liegen aber solche als endgültig anzusehenden Grundbegriffe noch
nicht vor. Daher hat eine Ordnungslehre zunächst die Aufgabe, sie selbst
zu erarbeiten ; dann erst erfolgt die Erforschung ihrer Beziehungen und
Ordnungen untereinander. Während die Wissenschaften so verfahren, daß
sie mit ihren Methoden Ordnungen ermitteln, indem sie zu bekannten
Ordnungen neue Glieder oder neue Bestimmungen feststellen, geht die Ordnungslehre

ganz anders vor. Sie deduziert ein System von allgemeingültigen
Ordnungen, ermittelt die Grundbestimmungen der Seinsarten und weist den
Ordnungsbestand dieser Grundbestimmungen nach. Sie schafft oder stiftet
keine Ordnungen, sondern zeigt nur den Ordnungscharakter des Seienden
auf. Dabei zeigt sich, daß die Welt nicht aus isolierten Elementen besteht,
die von uns erst in Beziehung gesetzt werden, sondern daß sie eigene, an
sich seiende Ordnungen hat, wobei das Ideale wie das Reale an sich seiend

vorgefunden wird.
Die Grundlage des so nachgezeichneten taxeologischen Weltbildes ist

ein Pluralismus von realen und idealen Seinsarten, von denen an sich keine
die höhere und keine die niedere ist. Die Seinsarten sind nicht schichtweise
voneinander getrennt, sondern in vielen Existentien ineinander verschränkt
und zwar in der Weise, daß eine Seinsart die determinierende ist. Dabei
bleibt zu beachten, daß keine Seinsweise immer und überall die determinierende

wäre.
Im engen Anschluß an den Stand der Forschung der Einzelwissenschaft

und unter Zuhilfenahme der Formelsprache der Logistik entwickelt der
Verfasser dann in drei Teilen seine Gedanken über bleibende Ordnungen, die
wesentliche Aussagen über die Welt enthalten :

1. Systeme von Ordnungsformen (Beziehung und Ordnung ; relativische
Ordnungen ; logische Verknüpfungsform und Ordnung ; prälogische
Ordnungen ; alogische Ordnungen ; Ordnungsänderungen ; Entstehung,
Vernichtung, Spannung).

2. Die Ordnungen der Seinsarten (Ordnungszüge der Grundbestimmun-



Besprechungen 343

gen ; die ordinale Struktur der Seinsverschränkungen ; die ontische Einheit
der Welt).

3. Werdende, bewirkte und wertbedingte Ordnungen.
Es muß einer eigenen, weitausholenden Besprechung vorbehalten bleiben,

die Berührungen und die Unterschiede herauszuarbeiten, die zwischen
den Ausführungen des Verfassers und den Ansichten der Vertreter einer
analogia entis bestehen. Mir scheint, daß der Verfasser, ohne es zu nennen
oder zu ahnen, von seinen Voraussetzungen aus zu dem vorstößt, was in
der analogia proportionalitatis gemeint ist. E. Grunert CSsR

Cramer, Wolfgang : Die Monade. Das philosophische Problem vom
Ursprung. — W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1954. 246 S.

Die Fragestellung seiner Untersuchung ergibt sich dem Verf. aus einer
eingehenden Kritik grundlegender Thesen der Philosophie Kants. An
verschiedenen Beispielen zeigt er, wie Kant das « Problem der Subjektivität »

übersehen hat (7-49). Dieses Problem wird dann zu dem zentralen Thema
des Buches. Auf Anregungen von R. Hönigswald hin versucht C. eine Lösung
im Anschluß an die Monadologie von Leibniz (51), die jedoch sehr
selbständig durchdacht und nicht unwesentlich modifiziert wird. So fällt z. B.
die Lehre von der « prästabilisierten Harmonie » aus (62 ; 74/5). Nichtsdestoweniger

erkennt man in den Gedankengängen des Verf. einen Rückgriff auf
die « vorkritische Philosophie ». Eine theistische Metaphysik wird
vorgetragen. Das Werk schließt mit einem Gottesbeweis : Gott ist das notwendige
Sein, in dem Essenz und Existenz koinzidieren ; Gott ist der « actus purus »

(237/8). Von Gott ist die Welt als eine freie Tat oder als eine Schöpfung
abhängig (244). In geschickter Weise weiß C. seine Positionen auch gegen
verschiedene zeitgenössische Denker wie E. Husserl (109 ff. ; 120 ff. ; 151 f.),
N. Hartmann (79; 158; 192 ff.), M. Heidegger (80 ff. ; 92; 212; 231) zu

verteidigen.
Das philosophische Problem der « Bestimmtheit des Subjektiven selbst »

wird dahin formuliert : « Wir wollen wissen, was das ist : Erleben » (50). Wie
nachfolgende Darlegungen zeigen (54), ist diese Frage in etwa gleichwertig
mit der scholastischen nach dem Wesen des Erkennens überhaupt. Eine
solche grundlegende Frage nach der « eigengearteten Wirklichkeit des
Erlebens » (Erkennens), die bei Kant und den meisten neuzeitlichen
Erkenntnistheoretikern unbeachtet blieb, wiederum nachdrücklich gestellt zu haben
(50/4), ist ein unbestreitbares Verdienst des Verf.

Wenn auf eine gewisse Gleichartigkeit der Problemstellung hingewiesen
wurde, so muß ebenfalls gesagt werden, daß die von C. vorgetragene Lösung
sich wesentlich von der scholastischen unterscheidet.

C. geht davon aus, daß er das Erleben als eine unräumliche Gegebenheit
kennzeichnet, die zwar zeitlich ist, jedoch eine völlig andere Zeitlichkeit
aufweist als die naturhaften Prozesse (55/6). Erleben kann nur dadurch « zeitlich

bestimmt sein, daß es zu sich selbst in Beziehung steht» (56). Von
diesen Aussagen her wird dann das Erleben als ein « Beziehen auf sich » (57)
umschrieben, « Beziehen » als ein « Tun der Beziehung » (56).



344 Besprechungen

In seinen Ausführungen, die ihrer Kürze wegen gerade an dieser Stelle
nicht leicht verständlich sind, macht der Verf. u. E. mehrere Sachverhalte
kenntlich. Zunächst weist er darauf hin, daß verschiedene und verschiedenartige

psychische Akte sich gegenseitig durchdringen. Sodann hat er mit der
« Unräumlichkeit » und der eigentümlichen « Zeitlichkeit » des Erlebens offenbar

das im Sinn, was in der Terminologie der Scholastik als « actio immanens »

bezeichnet wird. Eine solche kann in der Tat, wie gegen « die Absurditäten
allen Materialismus » (57) gut hervorgehoben wird, in ihrer Eigenart unmöglich

von « Äußerem » her ergründet werden. Sodann meldet sich in der
Formel « Beziehen auf sich » schon das an, was spätere Ausführungen mit
aller Eindeutigkeit zeigen : die Immanenz der psychischen Akte wird zu
einer « Binnenhaftigkeit des Seelischen » (Lersch) übersteigert. Im Anschluß
an Leibniz wird als « fundamentales Prinzip » formuliert : « Ins Bewußtsein
kommt nichts hinein und das Bewußtsein tritt zu nichts hinzu » (59). Das
« Erleben » oder die « Monade » — beide Termini werden synonym gebraucht
(93) — ist in sich völlig geschlossen. « Les monades n'ont point des fenêtres »

(62). Die Monade entfaltet in den einzelnen Erlebnissen nur ihren eigenen
Grund. Was erlebt wird, « ob Fremdes, Gegenstand, Äußeres, Wirkliches,
Gedachtes, Erleben selbst ...» (62), alles wird vom Erleben oder der Monade
selbst hervorgebracht. «Alles Erleben ist Produktion» (61), lautet die
abschließende Bestimmung.

Für das in sich beschlossene Erleben soll folgende Argumentation sprechen

: Würde sich z. B. in einem Akte äußerer Wahrnehmung das Erleben
auf einen in Raum und Zeit vorgegebenen Gegenstand richten, so müßte
« das Richten selbst ein Ereignis im Räume, ein Vorgang im Räume
sein » (58). Ein Körper könne sich in seiner Bewegung zwar auf einen anderen
Körper richten, aber « nicht das Erleben auf solch ein 'im voraus
Gegebenes'» (ebd.).

Diese Argumentation bleibt unverständlich. Ist es nicht einfach eine
Tatsache, daß eine affektive oder emotionale Regung — etwa ein unwillkürlich

in mir aufsteigendes Verlangen nach einem Gegenstande, den ich
wahrgenommen habe — ein « Erlebnis » ist, das in unverkennbarer Weise auf
den wirklichen, in Raum und Zeit bestehenden Gegenstand « gerichtet » ist
Der psychische Impuls oder die emotionale « Ausrichtung » auf den Gegenstand

ist durchaus etwas anderçs als eine Ortsbewegung. « Richtung » kann
sehr verschiedene Sachverhalte bezeichnen, die nur einer partiellen
Ähnlichkeit nach vergleichbar sind.

Ferner scheint es ungenügend zu sein, « Erleben » — sei es nun bloßes
Erkennen oder seien es die affektiven bzw. emotionalen Regungen — als
« Beziehen auf sich » bzw. als « Produktion » zu umschreiben. Werden damit
nicht zwei verschiedene Fragen verwürfelt, die Fragen « Wie kommt etwas
zustande » und « Was ist etwas seiner Eigenart nach » Die affektive oder
emotionale Seite des « Erlebens » wird vom Verf. kaum berührt ; ihm geht
es in erster Linie um das « Erkennen ». Was aber ist, abgesehen von seinem
Zustandekommen, das « Erkennen » in seiner Eigenart im Unterschied zu
andersartigen Erlebnissen

Noch ein anderer Einwand legt sich nahe : die Ausführungen würden



Besprechungen 345

zu einem « extremen subjektiven Idealismus » führen. Zwar ist der Verf.
bemüht, dem zu begegnen. Doch scheint uns seine Argumentation auf eine
« petitio principii » hinauszulaufen (62/3).

Unter der vorausgesetzten « Binnenhaftigkeit des Seelischen » muß die
Erkenntnis von anderem, das in seinem Sein und in seiner Eigenart von
dem Erkennenden unabhängig ist, ein äußerst schwieriges Problem sein.
Leibniz löste es von der « prästabilisierten Harmonie » her. Diese Theorie
glaubt C. entbehren zu können (62 ; 74/5). Er legt eine andere Lösung vor.

Mit großer Entschiedenheit lehnt der Verf. ein nichtindividuelles oder
überindividuelles Bewußtsein ab (99). Das Erleben oder die Monade ist
notwendig etwas « Isoliertes » oder Vereinzeltes. Als etwas Vereinzeltes ist sie

aber auf das Vereinzelungsprinzip, die Welt, bezogen. Daraus folgt tatsächlich

: « Erleben ist auf die Welt angewiesen » ^67) ; daraus kann der Verf.
auch eine notwendige Beziehung der Monade auf ein Außensystem oder einen
« Organismus » (70) begreiflich machen.

Lassen wir eine Reihe anderer Fragen einmal auf sich beruhen. Unter
« Welt » versteht C. die « Bedingung der Möglichkeit äußerer Zusammenhänge

» (64). Wie aber kann — die radikale Verschiedenheit des Erlebens
von allem Äußeren vorausgesetzt — die « Welt » als eine Bedingung der
Möglichkeit äußerer Zusammenhänge das von allem Äußeren so grundsätzlich

verschiedene Erleben (Monade) vereinzeln
Abschließend sei noch auf den « aktualistischen » Substanzbegriff

eingegangen. Mit aller Eindeutigkeit heißt es : « Das Ich ist nicht ein identisches
Substrat oder ein identischer Pol, es ist nicht identisch. Sondern es ist
Tätigung seiner Identität. Es ist also Getätigtes und schon das Vermögen,
solch Getätigtes zu tätigen» (98). An anderer Stelle sagt der Verf. : «Die
Beziehung zwischen dem Prinzip des Erlebens und dem Erleben ist also
diese : das Prinzip ist ein Prinzip, welches Tätigung ist, weshalb die
Tatsache, weil sie Tätigung ist, Prinzip ist» (64).

Mit diesen Ausführungen ist u. E. die ebenfalls vorgetragene Lehre von
den « Vermögen » nur schwer zu vereinbaren. Für C. ist « der kantische
Begriff vom Vermögen eine sehr tiefe Konzeption » (95). Als solche
Vermögen werden u. a. genannt : Verstand und Vernunft (94), Denkvermögen,
Abstraktionsvermögen, Begriffsvermögen (133). Nur weil das Ich über diese
Vermögen verfügt, kann es die Sprache lernen (ebd.). Aus der Unableitbar-
keit des Denkvermögens argumentiert C. in glänzender Weise gegen die
Deszendenztheorie (131/2). Diese würde wider «das elementarste Gebot
wissenschaftlicher Gründlichkeit » (132) verstoßen. Vom « Ich » wird gesagt, es sei

eine Monade, die «im Ursprung Einigung differenzierter Vermögen » sei (104).
Wie aber, so ist nun zu fragen, kann die eine Monade der Ursprung

vieler und verschiedenartiger Vermögen sein Muß nicht die Dialektik
zwischen dem Einen und dem Vielen notwendig zu einem sachlichen Unterschied

von Prinzip und Prinzipiatum führen Wenn der Verf. von einer
« monadischen Selbstentfaltung » spricht, so entspricht das in etwa dem, was
die Scholastik als « naturalis resultantia » oder « emenatio » kennt ; aber die
Scholastik unterscheidet trotz dieses Zusammenhanges zwischen der Seele

und ihren Vermögen sehr wohl.



346 Besprechungen

C. hat sich in seinem Buche sehr eingehend und gründlich mit Kant
und der neuzeitlichen Philosophie auseinandergesetzt. Sachliche Gründe
führen ihn zu einer theistischen Metaphysik. Leider kommen in den
zahlreichen Problemen, die mit wissenschaftlicher Sauberkeit und Nüchternheit
durchgesprochen werden, niemals die scholastischen Lösungen zur Sprache.
U. E. hätte der Verf. durch eine echte Begegnung mit der Scholastik seine
Gedankengänge sehr vertiefen können. D. Schlüter OP

Krings, Hermann : Meditation des Denkens. — Kösel-Verlag, München
1956. 74 S.

Das eigenwillige Büchlein erblickt in der Sprache einen « geeigneten Einlaß

» ins Denken ; denn in der Sprache dokumentiere sich das Denken
eindeutig und trete aus seiner Verborgenheit nach außen hervor (9). — Das
Wortzeichen « denken » wird in der deutschen Sprache nicht einsinnig
gebraucht. Aus verschiedenartigen Bedeutungen, die tatsächlich verwandt werden,

eruiert der Verf. als « allgemeinen Grundzug des Denkens » ein « Hinauslangen

und Hinausgehen aus der zeitlichen und örtlichen Situation» (14).
« Es geschieht ein Hinausgreifen in der Weise, daß das, was ergriffen werden
soll, erst im Zugriff überhaupt greifbar wird » (ebd.). Der Sinn des Denkens
ist « die Weitung des Menschenbereichs. Solche Weitung aber bedeutet
zugleich die Ausdehnung der Verfügungs- und Herrschergewalt des
Menschen » (16).

Ein solcher Begriff von « Denken » ist zwielichtig ; und zwielichtig bleibt
manches andere, was der Verf. sagt. « Denken » scheint ihm die geistige bzw.
geistbestimmte Aktivität des Menschen in ihrer Gesamtheit zu sein. « Die
Kraft und Wahrheit eines Denkens erweist sich letztlich darin, wie ein
Mensch die zerstreuten Dinge im Dasein zusammenzufügen versteht, wie er
sie zur Offenbarkeit, zur Einheit und zum Frieden bringt In solchem
Offenbarmachen erweist sich das Denken als eine Spielart der Liebe »

(57). « Der Sinn des Transzendierens als eines Wesenszugs des Denkens
besteht darin, die Dinge und die Welt zu bilden » (58 ; Hervorhebung im
Text). In diesem Zusammenhang ist auch vom « Ereignis der Wahrheit » (59)
die Rede. Göttliches Erkennen sei der Grund für das Sein der Dinge. « Des
Menschen Denken hat eine analoge seinsstiftende Macht » (59). « Das Ziel
des Denkens, die Wahrheit ans Licht zu bringen », ist erst erreicht, « wenn
es der Wirklichkeit ihr wahres Wesen vermittelt hat » (61).

« Ohne das Denken lebt der Mensch nicht als Mensch. Durch das Denken
ist er das, was er ist, wie Thomas sagt » (60). Es wäre gut gewesen, wenn
der Verf. für diesen Satz eine Fundstelle angegeben hätte. Hoffentlich ist
er nicht der Ansicht, in dieser Weise jenes Thomaszitat verdeutschen zu
können, das er als Motto über sein Büchlein gesetzt hat : « intellectus, a

quo homo est id quod est. » U. E. wäre ein Hinweis auf Thomas besser
unterblieben. « Die Tiefe der Geistmetaphysik des Thomas von Aquin » (Text der
Titelseite) und die « Denklehre », wie sie in der vorliegenden « Meditation »

vorgetragen wird, sind doch wohl zu verschieden. D. Schlüter OP



Besprechungen 347

Boekraad, A. J. : The Personal Conquest of Truth according to J. H.
Newman. — Nauwelaerts, Louvain 1955. 327 p.

Diese Arbeit besteht im wesentlichen aus einer Doktordissertation, die
der Philosophischen Fakultät der Gregoriana eingereicht wurde, und behandelt

die Newmansche Lösung zum zeitlosen Problem der Wahrheitserkenntnis
und -erwerbung. Obschon Newman diese Frage nicht in sich, sondern in
Beziehung zu Religion und Glaube behandelt, will der Verf. die zugrundeliegende

philosophische Frage in Angriff nehmen. Auf allgemeinster Basis
kann nicht vorgegangen werden, da Newman die prinzipielle Fähigkeit des
menschlichen Geistes für die Wahrheit voraussetzt. Somit wird das Problem
konkret umschrieben : « Wie kann der Geist eines bestimmten Individuums
bezüglich einer bestimmten Wahrheit Gewißheit erlangen » (S. 33).

Kap. 4 behandelt Newmans Beurteilung des Liberalismus ; Kap. 5, das
fast ein Drittel des Buches einnimmt, entwirft das Problem mit Abgrenzung
gegenüber dem Rationalismus, einem Erkenntnisweg, dem sich Newman
diametral gegenüberstellt. Hier werden die bekannten Begriffe « natural
inference », « formal inference », « informal inference », « certitude » und
« assent » mit Sorgfalt herausgearbeitet und soweit wie möglich geklärt.
Kap. 6 verfolgt als Schluß die verschiedenen Gedanken, die zur Lösung des

Problems führen sollen. Nach Newman kommen dem Gewissen und dem
« illative sense » entscheidende Rollen bei der konkreten Wahrheitserwerbung

zu.
B. bietet also nichts wesentlich Neues. Die Untersuchungen sind aber

gut geführt und gut belegt. Da und dort werden auch noch unveröffentlichte

Texte — nicht weil sie etwas Neues enthalten, sondern nur weil sie

zur Klärung und Bekräftigung dienen — angeführt. J. Leies SM

Ottaviano, Carmelo : Kritik des Idealismus. Mit einer Einführung von
Fritz -Joachim von Rintelen : Realismus - Idealismus 2. Auflage. —
Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster i. W. 1956. iv-48-184 S.

Diese zweite Auflage des bekannten Werkes hat im Text keine
Veränderungen vorgenommen. Fritz-Joachim von Rintelen hat auch dieses Mal
wieder die Herausgabe besorgt, die ursprünglich dem Übersetzer Hans Leisegang

in die Hände gegeben war, ohne daß dieser sie zur Ausführung bringen
konnte, da er schon 1941 starb. In seiner Einleitung, worin sich von Rintelen
ausgiebig über das Thema des Buches verbreitet und den « echten » Realismus

gegenüber dem « spekulativen » Idealismus verteidigt, sieht er das
besondere Bemühen des Autors darin, « aufzuzeigen, wie der Idealismus
elementare Grundbegriffe seines Denkens, die sich dann bei ihm als brauchbar
erwiesen, aus dem Realismus entlehnt hat ». Es geht dabei besonders um
die Begriffe : Bewußtsein und Inhalt, Subjekt und Objekt. Diese wären
niemals aus dem Idealismus selber abgeleitet worden. Erst recht seien die
Begriffe des Entstehens und der Zeitlichkeit idealistisch unerklärbar. « In einem
der logisch schärfsten kritischen Werke » will O. auf diese Weise — nach
den Worten des Herausgebers — « uns zu einem realistischen Ausgangspunkt
geleiten, durch den eine sach- und gegenstandsgemäße, durch die Natur-



348 Besprechungen

erkenntnis geforderte Weltbeantwortung erst möglich sei ». v. Rintelen
stimmt mit Recht seinem Freund Leisegang zu, der ihm gegenüber geäußert
hatte, « daß das Werk von Ottaviano bei uns bekannt sein müßte, zumal
es vornehmlich mit der deutschen Philosophie eine Aussprache versucht ».

J. Ell CSsR

Johann, Robert 0., SJ : The Meaning of Love. An Essay towards a
Metaphysics of Intersubjectivity. — The Newman Press, Westminster,
Maryland (U. S. A.) 1955. xi-133 p.

In fünf knappen Kapiteln gibt der Verf. eine « Metaphysik der Liebe ».

Seine Ausführungen sind vor allem dadurch charakterisiert, daß er einen
Zugang zum Seienden als dem Objekt der Metaphysik finden will auf dem
Wege der « subjectivity » und der « interiority » (4). Für eine « adäquate Idee
des Seienden » sei die Erfahrung der « subjectivity » eine notwendige Voraussetzung

(6). — Es ist nicht ganz leicht, die « subjectivity » im Sinne des
Autors zutreffend zu umschreiben. « Subjectivity » besagt nach ihm nicht
einen « Subjektivismus » irgendwelcher Art. Vielmehr bezieht er sich auf eine
Erfahrung des Seienden von besonderer Art. — Das Seiende als der Gegenstand

der Metaphysik lasse sich nicht vom Ich distanzieren und gleichsam
isolieren. Es könne nicht wie irgendein Gebrauchsgegenstand zum Objekt
von Untersuchungen gemacht werden. Ein solcher Versuch müsse die
Metaphysik darauf eingrenzen, lediglich einen abstrakten Begriff zu beurteilen.
Damit wäre aber zugleich dem Seienden all seine « Tiefe » und sein Geheimnischarakter

genommen ; das « Existierende » würde auf seine « objektive
Oberfläche » (surface) reduziert (4 f.). — Adäquat könne das Seiende nur von
« Innen » (inside) her angegangen werden. Wenn das Seiende in seinem
absoluten Charakter (absoluteness) erfaßt werden solle, so sei das nur möglich
in einer Art aktiver, innerer Identität mit ihm selbst, in einer Weise innerer
Gegenwart zu sich selbst. Daher sei die Erfahrung des Selbstbewußtseins,
in der Seiendes sich selbst gegenwärtig sei, für die Metaphysik eine «

privilegierte » Erfahrung. Erst die « Innerlichkeit des Selbstbewußtseins » (interiority

of consciousness) würde uns enthüllen, was « sein » (to exist) wirklich
meine. Nur so sei das « Seiende » nicht ein schales Abbild oder ein «

undurchdringlicher Block », der lediglich von außen gesehen würde ; sondern es
leuchte in seiner « Wärme », « Tiefe » und Geheimnisfülle auf (5). — Dieser
Erfahrung des Seienden als eines « Subjekts » stellt der Verf. nochmals die
Erkenntnis eines bloßen « Objekts » gegenüber : Ein « Objekt » biete uns nur
seine « äußerliche Oberfläche » (outer surface) dar ; es verberge seine tiefe
« existenzielle Einzigkeit », sofern es ausschließlich Material einer abstrakten
Analyse sein könne (5). Eine jede Theorie über die Liebe, welche diese
Wirklichkeit lediglich von außen her beurteile, Liebenden und Geliebtes nur
als « Objekte » behandle, die zueinander in gewisser Weise in Beziehung
gesetzt würden, sei von Anbeginn verfehlt (6). Die Ausführungen des heiligen
Thomas über die Liebe wären trotz ihrer bewundernswerten Tiefe ein
hervorragendes Beispiel für eine « Objektivierung des Existierenden » (7 ; vgl.
S. 73, Anm. 3,).



Besprechungen 349

Kann der Verf. seine Ausführungen über die « Objektivierung des
Existierenden » durch Thomas, wie er das bei seiner Auffassung von « Objekt »

versteht, belegen Hat Thomas in seiner Metaphysik den Geheimnischarakter

des « Seins » unterschlagen und nur einen abstrakten Begriff beurteilt
Trägt nicht der Verf. grundlegende Mißverständnisse in Thomas hinein
Hat ferner die (reflexe Innenerfahrung des Selbstbewußtseins tatsächlich
die Bedeutung für die Metaphysik, die der Verf. ihr zumißt Was meint er
mit dem « process of transcendentalization » (5) Schließt sein Weg nicht
wenigstens die Gefahr in sich ein, statt « Metaphysik » in irgendeiner Form
« Psychologie » zu betreiben D. Schlüter OP

Bauer, Robert : Gotteserkenntnis und Gottesbeweise bei Kardinal Kajetan.

— Pustet, Regensburg 1955. 139 S.

Verf. versteht es, schwierige Probleme in moderner und doch verständlicher

Sprache und mit einer Klarheit darzustellen, wie man sie selten findet.
Aus dem großen, in der Uberschrift des Buches bezeichneten Fragenkreis
wählt er nur wenige Probleme aus, die er wiederum nicht bis in ihre
subtilsten Feinheiten verfolgt, sondern in ihren großen Linien systematisch
und historisch vor dem Auge des Lesers entwickelt. In den ersten drei
Hauptabschnitten, die von der unmittelbaren Gotteserkenntnis, den
Gottesbeweisen im allgemeinen und im besonderen handeln, wird immer auf den
Unterschied zwischen Thomas und seinem großen Kommentator
hingewiesen. « Kommentator » sein besagt für Kajetan, der mit Ausnahme einer
einzigen Schrift nur Kommentare geschrieben hat, durchaus nicht, nur die
Anschauungen der zu kommentierenden Schrift zu erklären, sondern diese
auch weiterzuführen. Darum läßt es sich B. sehr angelegen sein, immer
darauf hinzuweisen, wie Kajetan die einzelnen Texte des hl. Thomas erklärt,
wie er die Ansichten des Aquinaten auf Grund der Weiterentwicklung der
Philosophie durch Gegner und Anhänger des Thomismus selber fortzuführen
sucht und wie diese seine selbständige Arbeit wiederum die Nachfolger zu
beeinflussen vermochte. So werden kurz z. B. Johannes Capreolus, Chry-
sostomus Javellus, Franz von Ferrara, Johannes a S. Thoma, Banez, Suârez
und aus der neuesten Zeit Garrigou-Lagrange u. J. de Vries in ihrer Stellungnahme

zu den einzelnen Fragen behandelt (auf irgendwelche ungedruckte
Quellen wird nirgends hingewiesen, obwohl die Schrift auf Veranlassung
Grabmanns in Angriff genommen worden ist). — Der 4. u. letzte Abschnitt
behandelt in klassischer Kürze die Analogielehre Kajetans. In der
anschließenden Würdigung vertritt B. die Ansicht, daß die Attributionsanalogie
gegenüber der Proportionalitätsanalogie die grundlegende und bedeutsamere
sei. Das letzte Wort will B. damit über dieses so schwierige und wichtige
Problem gewiß nicht gesprochen haben. Es müßten dazu heute notwendig
auch die Ausführungen in dem bedeutsamen Buch von Lyttkens « The
analogy between God and the world » (Upsala 1952) herangezogen werden ;

dann würde erst die ganze Vielschichtigkeit dieser gerade für die
Gottesbeweise wichtigen Frage so recht deutlich werden. — B. beschließt sein
sehr empfehlenswertes Buch mit folgender Gesamtwürdigung Kajetans :



350 Besprechungen

« Skotus, der Vollender mehr der platonisch-augustinisch-franziskanischen
Schule, war der große selbständige Denker und Kritiker des Werkes des

heiligen Thomas nach dieser Richtung hin. Kajetan möchten wir nennen
den großen selbständigen Denker und Kritiker des Werkes des heiligen
Thomas mehr aus der aristotelischen Grundhaltung heraus » (136).

A. Hufnagel

Blessing, Eugen : Das Ewige im Menschen. Die Grundkonzeption der
Religionsphilosophie Max Schelers. — Schwabenverlag, Stuttgart 1954.136 S.

Der plotinische Gedanke, daß zum Zustandekommen einer echten
Erkenntnis eine artverwandtschaftliche Zuordnung der Seinsweisen des
Erkennenden und des Erkannten notwendig sei, wird von Scheler auch auf das
Gebiet der Gotteserkenntnis angewandt.

In drei Abschnitten, die der Sphärenlehre, der Gotteserkenntnis und der
Erkenntnis der Personalität Gottes gewidmet sind, arbeitet der Verfasser
diese die Konstitution von Sein und Geist aufhellende Konzeption heraus,
wobei er vor allem Wert darauf legt, eine Reihe landläufiger falscher
Auffassungen über Schelers Gedanken zu korrigieren. Der Verfasser räumt ein,
daß Scheler durch seine Lehre über die Erkenntnis der Person Gottes bei
den meisten seiner Leser die Sphärenlehre für das Gebiet der Religion in
Mißkredit gebracht, daß er die Unmittelbarkeit dieser Erkenntnis maßlos
übersteigert, daß er ferner die Arten der unmittelbaren Erkenntnis
widerspruchsvoll dargestellt und schließlich die Nichtachtung aller nicht
unmittelbaren Erkenntnisweisen schlecht begründet hat. Dabei bleibt aber das

Prinzip der Sphärenlehre bestehen, welches besagt, daß es verschiedene und
verschiedenartige geistige Erkenntnisorgane und -funktionen gebe, die
verschiedenen Sphären möglicher Realität zugeordnet sind. Dieses Prinzip ist
die « mißhandelte » Grundintention Schelers, die der Verfasser durch seine
Untersuchungen von ihren falschen Hüllen zu befreien bemüht ist. Mit
Scheler ist der Verfasser der Überzeugung, daß es eine der Sphäre des
Göttlichen entsprechende intentionale Kenntnisnahmeweise gibt, in der wir Gott
begegnen (eine Unmittelbarkeit, die Analogie nicht ausschließt), so wie wir
den Farben begegnen im Sehen. Das schlußfolgernde Erkennen rechtfertigt
unwiderleglich vor der kritischen Vernunft Gottes Existenz und damit das
mannigfaltige religiöse Leben des Menschen. Aber gegeben ist mir Gott im
« göttlichen Sinn ». Wie das Auge dem Licht und das Ohr dem Ton spezifisch
zugeordnet ist, so ist das « Ewige im Menschen » dem Ewigen in der
Wirklichkeit spezifisch so zugeordnet, daß es als das « geistige Erkenntnisorgan »

bezeichnet werden muß, durch das wir mit Gott direkt, erfahrungsmäßig in
Verbindung stehen. E. Grunert CSsR



Besprechungen 351

Ethik — Gesellschafts- und Staatslehre

Lohberger, Hans : Doppelgänger Mensch. Philosophie und Moral des

Zugleich. — Verlag Stiasny, Graz-Wien-München 1954. 175 S.

Es sind nach den Worten des Verfassers zwei Grundgedanken, die
seine « neue Philosophie » ausmachen : 1. Der Gedanke des Zugleich, 2. Die
Forderung des gegensätzlichen Denkens und Tuns. Seine Philosophie sieht
und sucht bei jedem Ding Seite und Gegenseite, bejaht beide und belebt
dadurch. Das Urphänomen des Zugleich ist gegeben im Leben, in seiner
Unergründlichkeit. « Das Leben weiß sich als Zugleich, es widerspricht sich
in Vielem, das heißt, es spricht eigentlich nur dort, wo es sich widerspricht,
wo es etwas doppelt, etwas zugleich sagt : das heißt, es ist nur, wo es wird »

(S. 123). — In seiner Moral meint der Verfasser über den Gegensatz von
Kant und Nietzsche hinauszukommen. Beide vertreten für ihn überwundene

Standpunkte. « Meine neue Moral kennt kein gut und böse mehr,
sondern nur ein Zugleich » S.139). Um vom Zugleich dieser neuen Moral
einen Eindruck zu haben, zitiere ich : « Ich muß ebensoviel nützen, als
ich andererseits zu schaden mich bereit finde. Nehmen wir den Extremfall :

ich darf nur dann jemanden morden, wenn ich ganz und gar dazu bereit
bin, jemandem das Leben zu schenken » (S. 142). Trotz dem Zitate von
S. 139 kennt der Verfasser aber doch gut und böse. Gut ist etwas, das

hilft, ein Zugleich auszudenken und aufzubauen ; böse ist etwas, das sich
jedwedem zugleich als unzugänglich erweist (S. 149).

Eine neue Philosophie und Moral soll geboten werden. Mir scheint
aber, daß Lao-tse und sein « Tao » einen Sprecher gefunden haben.

E. Grunert CSsR

Das Lebensrecht der Ungeborenen. Die Schwangerschaftsunterbrechung
im Lichte der Medizin, des Rechts und des christlichen Sittengesetzes.
Hrsg. v. Walter Baumeister u. Rudolf Smets. — Rheingold-Verlag, Mainz
1955. vii-137 S.

Diese Schrift bietet sechs Beiträge zur Frage der Schwangerschaftsunterbrechung.

Dr. Med. E. Fecht: Der Arzt und das keimende Leben
(1-36); K. Peters: Die Abtreibung in der Schau des Juristen (37-61);
H. Hirschmann S. J. : Die sittliche Beurteilung der strafrechtlichen Sicherung

des keimenden Lebens (67-81); J. Schreiber: Die sozial-caritativen
Probleme des § 218 StGB (82-96) ; Wilhelmine Schuhmacher-Köhl : Um die

Geborgenheit des Kindes im Mutterschoß (97-100) ; R. Smets: Wie
bekämpfen und verhüten wir die Abtreibung (101-126). Den Abschluß bildet
ein Literaturverzeichnis (127-136). Die Broschüre, die für die führenden
Praktiker des öffentlichen Lebens gedacht und nicht im Buchhandel erhältlich

ist, behandelt die gestellten Fragen in überaus klarer und entschiedener

Form. Schlußfolgerungen, Notwendigkeiten und Forderungen werden
am Schluß der Abhandlungen in prägnanter Formulierung aufgezählt. Diese
Darstellungsmethode trägt sicher viel zum wünschenswerten Erfolg dieser
Veröffentlichung bei. — Dr. med. Fecht läßt « keine Gründe mit wirklich



352 Besprechungen

letzter Beweiskraft » für Schwangerschaftsunterbrechung gelten, eine Ansicht,
die sich medizinisch heute an sich wohl vertreten läßt (entgegen
Lehrbuchmeinungen; vgl. z.B. noch die neuesten Auflagen des « Lehrbuches der
Geburtshilfe » von Martius), — wird sich aber in praxi wegen äußerer Verhältnisse

oder ärztlichen Unvermögens bisweilen eine rein medizinische Indikation
nicht doch noch ernsthaft und dringend stellen Man müßte darum gerade
bei einer medizinischen Betrachtung betonen, daß eine medizinische Notwendigkeit

nur ein Element — und nicht immer das entscheidende — für die
Bildung des sittlichen Urteils über den ärztlichen Eingriff darstellt. In
ähnlicher Weise kann man sich fragen, warum man bei der « Schau des Juristen

» im Falle von Vergewaltigung keinen wirklichen « Notstand » entdecken
solle (S. 45). In einem später zitierten Abschnitt aus « Casti connubii » (S. 75
im Beitrag von Hirschmann) wird er sogar für eine normal entstandene
Schwangerschaft zugegeben. Hier wie dort und in jeder anderen Hinsicht
darf es nicht darum gehen, Schwierigkeiten irgendwelcher Art (vgl. hierzu
den eindrucksvollen Beitrag von Schreiber) zu leugnen oder abzuschwächen,
sondern die legitimen Mittel zu unterstreichen, welche die eigentliche Not,
die letztlich nur eine sittliche sein kann, vermeiden bzw. beheben. In diesem
Sinne verdienen die Vorschläge Smets' zur Erneuerung des allgemeinen
moralischen Milieus besondere Beachtung. J. F. Groner OP

Ford, Clellan S. — Frank A. Beach : Das Sexualverhalten von Mensch
und Tier. — Colloquium Verlag, Berlin 1954. 334 S.

Man geniert sich zunächst beinah ein wenig, das vorliegende Buch in
dieser Zeitschrift zu besprechen. Denn sein wissenschaftlicher Charakter
scheint von derselben Art zu sein wie der des sattsam bekannten Kinsey-
Reports über das sexuelle Verhalten des « menschlichen Männchens » und
des « menschlichen Weibchens ». Einer der Verfasser, C. S. Ford, war
tatsächlich Mitarbeiter Kinsey's, und das Kinsey-Material findet allenthalben
starke Verwendung. Außerdem wird das delikate Thema der breiten Masse

angeboten, für die man einerseits keine Indizes oder auch nur ein ausführlicheres

Inhaltsverzeichnis anzulegen brauchte, anderseits aber fast 20 Seiten
mit Erklärungen von « Fachausdrücken » u. ä. bedrucken mußte, die zum
großen Teil einem halbwegs « Gebildeten » geläufig sind (z. B. « Amphibien »,

«Defloration», «Milchdrüsen», «Klimakterium», «Orang-Utan» usw.). —
Doch sei damit der wissenschaftliche Wert dieses Buches nicht schlechtweg
in Abrede gestellt. Man muß sich freilich davor hüten, einfach den
zoologischen Standpunkt einzunehmen, daß « der Mensch auch ein Tier ist » (S. 9),
und darf sich aus der zuweilen verblüffenden Parallelität menschlichen und
tierischen Sexualverhaltens (z. B. in puncto Homosexualität, Selbstbefriedigung)

nicht die ethische Schlußfolgerung suggerieren lassen ; Was beim Tier
« natürlich » ist, kann beim Menschen nicht unnatürlich sein. Unter diesen
Voraussetzungen vermittelt das aus vielen Menschheitskulturen reich (aber
leider nicht exakt) belegte Buch einen bisweilen staunenswerten Begriff vom
Menschen als rationale animal. Dies mag für die moralische Beurteilung
gewisser sexueller Gegebenheiten immerhin von einiger Bedeutung sein.

J. F. Groner OP



Besprechungen 353

Geppert Theodor : Teleologie der menschlichen Gemeinschaft. Grundlegung

der Sozialphilosophie und Sozialtheologie. (Schriften des Instituts
f. christliche Sozialwissensphaften an der Westfälischen Wilhelms-Universität

Münster, hrsg. v. Joseph Höffner, Bd. 1.) — Aschendorff, Münster
W. 1955. 151 S.

Während die Soziologie die Wert- und damit auch die Zielordnung
aus der Betrachtung des Gesellschaftlichen ausschließen will, hat sich unser
Verf. gerade zur Rettung des Zielgedankens in der Gesellschaft an die
vorliegende Studie gemacht. Der Verf. unterstreicht dabei die ontische
Begründung der Zielrichtung und Zielordnung jeder Gemeinschaft. Er
weist aber auch weiter hinauf, indem er darstellt, daß die Gesellschaft, wie
sie nun einmal faktisch existiert, durch ein ganz neues Ereignis auf einen
neuen Zielpunkt ausgerichtet wurde : auf die Übernatur. So ergibt sich
für ihn notwendigerweise eine sozialphilosophische (I. Teil) und eine
sozialtheologische Betrachtung (II. Teil).

Geppert weist sehr eindringlich nach, daß aus der grundsätzlichen
Zielrichtung auch eine ZielOrdnung in der Gesellschaft folgt. Diese
Zielordnung sieht er, wenn ich ihn richtig verstehe, in zwei sozialphilosophischen
und einem sozialtheologischen Ordnungsprinzip ausgedrückt : 1. im
Ganzheitsprinzip in der Gemeinschaft, 2. im Subsidiaritätsprinzip in der
Gemeinschaft, 3. im übernatürlich christlichen Lebensprinzip der menschlichen
Gemeinschaft.

Während im sozialphilosophischen Teil der Organismusgedanke weniger
durchdringt, ist der zweite, der sozialtheologische Teil aufgrund der
Wesensdefinition der Kirche als « corpus Christi mysticum » ganz davon beherrscht.

Der Verf. hat sehr gut gespürt, daß die Teleologie nicht allein onto-
logische Natur besitzt, sondern auch Normcharakter im Sinne der Ethik
(S. 28 f.). Und doch scheint es, daß der Verf. nicht ausreichend die
Bedeutung dieses Normcharakters entdeckt hat. Denn er wird gewissermaßen

nur hinzugefügt, während gerade er allein gemeinschaftsbegründend
ist. Die ontologische Teleologie kann unmittelbar noch nicht die Wechselwirkung

in gemeinschaftlichem Bewußtsein und gegenseitigem Handeln
fundieren. Sie leistet dieses Erfordernis einer wahren Gemeinschaft erst,
wenn sie dem Bewußtsein und Handeln aufgetragen ist, also als ethische
Forderung das « Gewissen » aller einander zuordnet. Dies ist entscheidend,
weil sonst die Definition des Sozialen nicht erfüllt würde. So sehr unser
Verf. gegen die Soziologen wettert, hätte ihm doch eine eingehende Kenntnis
ihrer Untersuchungen über die Natur des Sozialen viele Dienste leisten
können. Ist nicht gerade die langsame und mühsame Herausarbeitung
der Beziehungssoziologie der letzte Schritt auf der Suche nach einer
Definition — wenigstens einer Nominaldefinition — des Sozialen In diesem

Zusammenhang sei nur erwähnt, daß man eine gründliche Auseinandersetzung

über den sachlichen Wert der Organismusidee der Gesellschaft

erwartet hätte, weil ja gerade die realistische Orientierung unseres Autors
die Frage nahelegt, inwieweit der Organismus als « Symbol » (und er bleibt
stéts ein Symbol als die beste Idee der ethischen Teleologie der Gemeinst



354 Besprechungen

schaft gelten kann. Dass Christus Lebensspender des übernatürlichen
Organismus ist, kann in keiner Weise den teleologischen Charakter sichtbar
machen, da unter diesem Gesichtspunkt Christus in der Ordnung der causa
efficiens erscheint. Hätte unser Verf. auch nur ein wenig von der Diskussion
der Soziologen über die organische Auffassung der Gesellschaft gewußt,
es wäre ihm aufgegangen, daß hier ein Problem außerhalb des katholischen
Feldes angefaßt worden ist, das einen katholischen Sozialethiker zu tiefst
aufrütteln muß.

Auf S. 20 stellt unser Verf. die rhetorische Frage : « Gibt es überhaupt
geistiges Leben, geistiges Sein, geschaffenes oder ungeschaffenes, das dieser
lebendigen Auseinander-Setzung und der darin sich ergebenden Gemeinschaft

von in sich stehenden Personen entraten könnte » Der Verf. führt
dann weiter aus, daß die Erkenntnis des Selbst-seins im Grunde nur möglich
ist durch die Erfahrung eines Anders-seienden. Es sind dies Gedanken,
die von den phenomenologisch eingestellten Soziologen in eingehender
und tiefdringender Weise dargestellt worden sind. Soll aber das genügen,
um die Notwendigkeit der menschlichen Gemeinschaft, wie sie von der
Sozialethik als unumgängliches Soll verteidigt wird, nachzuweisen Oder
meint etwa unser Verf., es gäbe auch eine Sozialethik für die Allerheiligsten
Drei Personen in Gott

Wie kann ein Theologe und Wissenschaftler in einem wissenschaftlichen

Buch das über die wahre Struktur der Theologie völlig hinwegsehende,

wenn auch gutgemeinte Wort Oskar Bauhofers (Das Geheimnis
der Zeiten, 1935, S. 30) als Beleg für das Verhältnis von Wissen und Glauben
anführen : « Diese innere Form der Summa besteht, so scheint uns, darin,
daß die Summa eben weder bloße Philosophie, also rationale Wissenschaft,
noch auch bloße Theologie, also reine Glaubenswissenschaft, zur Darstellung
bringt, sondern von der Gegebenheit und Einheit des Objektes ausgeht und
je nach den Sachgegebenheiten, nach der sachlichen Erfordertheit den Gegenstand

bald im Lichte der natürlichen Vernunft, der Rationalität, bald im
Lichte der Offenbarung, der Glaubenswahrheit, betrachtet »

Es besteht kein Zweifel, daß unser Verf. ein überaus begabter,
geistreicher und auch spekulativer Denker ist. Man spürt dies auf jeder Seite.
Was die straffe Durcharbeitung des Gegenstandes, besonders auch die
Auseinandersetzung mit der modernen Soziologie, gegen die sich doch
unser Verf. so energisch wendet (S. 9), geschwächt hat, ist das Fehlen der
wissenschaftlichen Methode. Dem Autor geht bibliographisches Arbeiten
fast völlig ab. Die Literatur scheint ihm durch Zufall zu begegnen. Die
Gedanken des hl. Thomas scheint er nur auf indirektem Wege über
E. Kurz (Individuum und Gemeinschaft beim hl. Thomas, 1933) kennengelernt

zu haben. Aus Kurz zitiert er sogar T. Steinbüchel, Die Kathol.
Sozialidee (vgl. S. 20, Fußn. 8). Den Artikel von A. Rohner, Individuum
und Gemeinschaft, in « Divus Thomas » (1925), kennt er offenbar nur aus
einem Zitat von E. Welty, Gemeinschaft und Einzelmensch (vgl. S. 95,
Fußn. 76). Die Lehre des hl. Thomas über das Gemeinwohl ist in einer,
vom Verf. nicht gekannten Arbeit dargestellt worden, die keinen Text des

Aquinaten übersehen hat (A. P. Verpaalen, Der Begriff des Gemeinwohls



Besprechungen 355

bei Thomas v. Aquin, Heidelberg 1954). Das wichtige Buch von J. Messner,
Das Naturrecht, wäre würdig gewesen, von unserm Verf. ordentlich studiert
zu werden. Was aber das Schlimmste ist : Das Buch, das mit dem unseres
Autors auf das engste verwandt ist, wurde unberücksichtigt gelassen :

N. Monzel, Struktursoziologie und Kirchenbegriff, Bonn 1939. Hier hätte
unser Verf. lernen können, wie man sich mit den modernen Problemen
auseinandersetzt.

Trotz dieser Aussetzungen bestehe ich auf dem Endurteil : die
vorliegende Arbeit ist eine tüchtige Leistung eines tiefgründigen Denkers,
interessant an sich auf jeder Seite, leider aber nicht mit der Zeit verbunden,
was die wissenschaftliche Auseinandersetzung angeht, wenngleich das

Anliegen ohne jeden Zweifel ungeheuer aktuell ist. A. F. Utz OP

Toulemont, René : Sociologie et Pluralisme dialectique. Introduction à

l'oeuvre de Georges Gurvitch. — Editions Nauwelaerts, Louvain 1955. 276 p.
Bis in die jüngste Vergangenheit hinein war die Soziologie in Frankreich

von der sogenannten Ecole française de sociologie beherrscht, um
nicht zu sagen monopolisiert. Wenn dem heute nicht mehr so ist, so hat
ein großes Verdienst daran — denn ein Verdienst ist es — Georges Gurvitch.
Die wissenschaftliche Tätigkeit des heute einundsechzigjährigen Professors
der Pariser Sorbonne erstreckt sich sowohl auf Probleme der allgemeinen
Philosophie, als auf Probleme der Moral- und Rechtsphilosophie inl besonderen.

Seit ungefähr zwei Jahrzehnten hat sich die Aufmerksamkeit Gur-
vitch's von der philosophischen Soziologie mehr und mehr zur Soziologie
im eigentlichen Sinne hingewandt. Welchen Widerhall die wissenschaftlichen
Arbeiten Gurvitch's bei unseren Zeitgenossen gefunden haben, zeigt am
besten das — obschon unvollständige *— Verzeichnis der Schriften, die
bereits über Gurvitch veröffentlicht worden sind, und das der Verf. am
Schlüsse seines Buches anführt. Da aber diese Schriften immer nur den
einen oder den anderen Aspekt des Werkes von Gurvitch betrachten, war
es gewiß der Mühe wert, dieses Werk auch einmal in seiner ganzen
Mannigfaltigkeit zu untersuchen. T. ist also zu seiner Absicht nur zu
beglückwünschen und das umso mehr als sich seinem Vorhaben nicht geringe
Schwierigkeiten in den Weg stellten.

Gurvitch ist ein unruhiger Geist. Nie mit sich selbst zufrieden, unterzieht

er seine Thesen immer wieder einer Nachprüfung, mißt sie an den
Arbeiten anderer Forscher und bereichert sie daraus. Dies alles drückt
seinem Werke den Stempel größter Verschiedenheit und Komplexität auf.
Gurvitch gebraucht so viele Begriffe und Unterscheidungen, daß es manchmal

schwer ist, die durch sie ausgedrückten Gedanken in ihrer ganzen
Bedeutung und Tragweite zu erfassen. Er ist auch ein universaler Geist, der
keine geistige Strömung abseits liegen läßt, sondern sich mit allen Erscheinungen

des wissenschaftlichen Lebens auseinandersetzt, so daß T. sein Werk
mit Recht eine « Welt » nennen kann.

Trotz dieser Schwierigkeiten hat der Verf. die sich gestellte Aufgabe
in hervorragender Weise gelöst. In den sieben ersten Kapiteln wird die
Lehre Gurvitch's klar und objektiv dargelegt in der Art und Weise, wie



356 Besprechungen

sie sich nach und nach entwickelt hat. Im achten Kapitel sucht der Verf.
diejenigen Elemente herauszuarbeiten, die man im Werke Gurvitch's als
die dauerhaften bezeichnen muß, und stellt sie den sich wandelnden
Elementen gegenüber. Im neunten Kapitel nimmt er Stellung zu den Thesen
Gurvitch's. Er tut es mit derselben Objektivität, mit der er im
vorhergehenden diese Thesen dargelegt hat. Überall sucht er hinter den
Ausdrücken den Gedanken zu erfassen. Wo dieser Gedanke nicht stichhaltig
erscheint, scheut er sich nicht, auch strenge, aber immer wohlwollende und
aufbauende Kritik zu üben. So werden auch die Mängel im philosophischsoziologischen

System Gurvitch's an den Tag gelegt. Auf dieses System hier
näher einzugehen, erscheint nicht angebracht, da unsere Besprechung ja
nicht die Werke von Gurvitch, sondern das Buch von Toulemont zum Gegenstande

hat. Es genüge auf ein doppeltes hinzuweisen : erstens daß Gurvitch,
seit seinen ersten wissenschaftlichen Versuchen bis auf den heutigen Tag
in einem Sinne sich entwickelt hat, der ihn unserer katholischen Philosophie
immer näher bringt, und zweitens daß bei aller Verschiedenheit und
Verzweigung seiner Arbeiten doch ein bestimmtes Problem dem Ganzen eine
Richtung und einen Zweck gibt, nämlich das Problem nach dem Verhalten
des Einzelmenschen zur Gesellschaft.

Zu diesem Probleme nimmt denn auch der Verf. in einem kurzen
Schlußworte persönlich Stellung und löst es im Sinne einer durch die
Beiträge neuerer Erkenntnisse bereicherten aristotelisch-thomistischen
Philosophie. L. Thiry OSB

Macchiavelli : Der Fürst - « II principe ». Übersetzt u. hrsg. v. Rudolf
Zorn. (Kröners Taschenausgabe, Bd. 235.) — Alfred Kröner Verlag, Stuttgart

1955. xxxii-152 S.

Der Herausgeber und Übersetzer von « II principe » hat seine Tüchtigkeit

bereits in der Übertragung der « Discorsi » (Kröners Taschenausgabe 175)
bewiesen. Bei möglichst großer Worttreue versteht er es, die Übersetzung
in einem flotten Deutsch zu bieten. In der Einleitung drückt er sich etwas
stark zu Gunsten Macchiavellis aus, indem er erklärt, daß es Macchiavelli
nur um die nackte Feststellung ging, daß nun einmal im Staat die Macht
regiert und nicht die Moral. Natürlich will der Schreiber der Einleitung
durchaus nicht dem Rechtspositivismus das Wort reden. Er möchte nur
zeigen, daß Macchiavelli nichts anderes tat, als was damals ein nüchterner
Staatsmann tun « konnte », den Grundsatz der Staatsallmacht zu vertreten,
nachdem einmal die Dämonie des absoluten souveränen Staates Wirklichkeit

geworden war. Aber gerade darin liegt ein unerhörter Rechtsformalismus,

der sich zur Prinzipienlosigkeit bekennt. Darum lastet auf Macchiavelli

auch weiterhin der alte Vorwurf, ein Zerstörer gerechter Politik zu
sein, so sehr er das « Verdienst » haben mag, jeden Illusionismus und Uto-
pismus gebrandmarkt zu haben.

Dem wertvollen Büchlein ist eine Zeittafel über den Lebenslauf Macchiavellis

und die wichtigsten Ereignisse seiner Zeit, sowie eine gut brauchbare,
kurze Literaturübersicht einverleibt. Die Anmerkungen zur Übersetzung
geben willkommene zeitgeschichtliche Erklärungen. A. F. Utz OP



Besprechungen 357

Patristik

Camelot, T., OP : Ignace d'Antioche, Polycarpe de Smyrne. Lettres.
Martyre de Polycarpe. Texte grec, introduction, traduction et notes. 2e éd.

(Sources Chrétiennes, 10.) — Edit, du Cerf, Paris'1951. 285 p.
Sowohl der selbständige Wert der Ignatiusbriefe wie die Zuständigkeit

des Bearbeiters erklären den Erfolg des wertvollen Buches, das in seiner
zweiten Auflage vorliegt. Diese bedeutet nach jeder Hinsicht eine Verbesserung

und Bereicherung. Den Ignatiusbriefen wurde das naturgemäß zu ihnen
gehörige Schreiben des Polykarp an die Philipper sowie der Bericht über
sein Martyrium beigefügt. Einleitung, Text und Kommentar wurden neu
bearbeitet. Auch die typographische Gestaltung und die Qualität des Papiers
wurden verbessert. Unter den modernen Einführungen zu diesen
unvergleichlichen Quellen des frühesten Christentums haben wir hier das Beste
vor uns. Erwähnt sei besonders die schöne, von innerer Ergriffenheit getragene

Zusammenfassung des Wahrheitszeugnisses, das der Märtyrer mit
seinem Blute besiegelte. Unter dem Leitmotiv der Einheit bietet sie eine
abgerundete Darstellung gerade jener Kernfragen einer lebendigen Theologie,

die den Bischof von Antiochien zum ausgesprochen katholischen Lehrer
stempeln : Einzigkeit Gottes, Substanzielle Einheit Gottes und Christi, Einheit

der Person Christi, Vereinigung des Christen mit Christus, Mystik der
Einheit oder der Nachahmung, die Einheit der Christen und die Einheit
der hierarchisch geordneten Kirche, die Eucharistie als Sakrament der
Einheit. Die Begrenzung des Stoffes in Einleitung und Kommentar sowie die
Form der Darstellung sind dem Zwecke der Sammlung, die in die Breite
wirken will, vortrefflich angepaßt.

Dieses Lob wird nicht geschmälert, wenn man stellenweise anderer
Ansicht als der Verfasser sein kann. Dieser wiederholt S. 13 — freilich mit
einer gewissen Zurückhaltung — die von T. Zahn verteidigte, von Harnack
noch 1926, von Loofs 1930, vorausgehend zum Teil von Bardenhewer und
Funk geteilte Auffassung, wonach die ursprüngliche, wohl von Polykarp
veranlaßte und den Philippern zugestellte Sammlung den Römerbrief nicht
enthielt. Lightfoot war gegenteiliger Meinung gewesen. Zugunsten ersterer
scheint der Umstand zu sprechen, daß die einzige griechische Handschrift
der kürzeren, echten Rezension (Cod. Mediceo-Laurentianus) und ihre
lateinische Version (anglo-latina) ihn nicht kennen bzw. ihn erst am Schluß
der angefügten interpolierten Rezension bieten und zwar verbunden mit
dem Martyrium durch Symeon Metaphrastes. Gegen diesen scheinbaren
Beweis sprechen aber m. A. nach eindeutig die viel älteren Übersetzungen,
die armenische, koptische und selbst die gekürzte syrische ; ebenso die
Reihenfolge der Ignatiuszitate in sehr alten Florilegien. Selbst aus Eusebius

(KG III, 36), der die heute übliche zeitliche Reihenfolge der Briefe
einführte, läßt sich ermitteln, daß auch seine Vorlage den Römerbrief am
Schlüsse bot, geradeso wie die eben erwähnten Zeugen. Die Reihenfolge
(Smyrnäerbrief und Polykarpbrief an der Spitze) weisen, wie Lightfoot mit
Recht schloß, auf Polykarp von Smyrna als den Urheber der Sammlung



358 Besprechungen

hin. Polykarp selbst steht in seinem Brief an die Philipper Kap. 1 und 9.

wenn nicht alles täuscht, unter dem Einfluß des Römerbriefes. Vgl. Pol.
Phil. 1, 1 u. Ign. R 9, 3 ; 4, 2 ; 6, 3 ; 7, 3. Pol. Phil. 9, 2 u. Ign. R 6, 1-2.
Für die Echtheit des vereinzelt immer noch bezweifelten Briefes an die
Römer ist diese Überlieferungsgeschichte nicht belanglos.

Der Augenblick scheint ebenfalls gekommen, um die fast allgemein
gewordene Ansicht Funks aufzugeben, wonach der Verfasser der pseudo-
ignatianischen Briefe (und der Apostolischen Konstitutionen) ein apollina-
ristischer Fälscher war (zu S. 15). Ps.-Ignatius war zweifellos ein arianisie-
render Theologe aus der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts (vermutlich
zwischen 360 und 370). Die geistige Verwandtschaft mit dem kürzlich
veröffentlichten Schrifttum des wenig früheren Eusebius von Emesa kann nicht
übersehen werden.

Aus dem Kommentar erwähne ich in der Überschrift zum Römerbrief
die Nichtbeachtung der Konjunktion « kai », die im konsekutiven Sinne zu
deuten ist : Die besondere Erleuchtung und Liebe der römischen Gemeinde
durch Gott (erster Teil der Adresse) ist der Grund ihres Vorranges, also :

« die denn auch (aus diesem Grunde) den Vorsitz führt usw. ».

Den schönen eucharistischen Text in Philad. 4 würde ich im Sinne
der Einsetzungsberichte (Blut des Neuen Bundes und der Paulus-Stelle
I Kor. 10, 16-17 übersetzen : « Einer ist der Kelch zur Einigung durch sein
Blut » statt « um uns zu einigen mit seinem Blut. » O. Perler

Buytaert E. M., OFM : Eusèbe d'Emèse. Discours conservés en latin.
Textes en partie inédits. Tome I : La collection de Troyes (discours I-XVII).
Tome II: La collection de Sirmond (discours XVIII-XXIX). (Spicilegium
sacrum Lovaniense, 26-27). — Louvain 1953-57. lv-379, 331 p.

Eusebius von Emesa, der manchem Theologen ein Unbekannter sein
dürfte, ist seit der Entdeckung von 17 Traktaten in lateinischer
Übersetzung (Hs. 523 von Troyes) durch Dom A. Wilmart ins Rampenlicht
gerückt worden. Bald hatten die Orientalisten weitere Fragmente in
armenischer und syrischer Sprache aufgespürt. Die Bearbeitung des gesamten
literarischen Nachlasses nahm nach dem Tode Wilmarts der junge Franziskaner

E. M. Buytaert unter der kundigen Leitung des Löwener Professors
J. Lebon an die Hand. Die Echtheitsfrage klärte er in einer längeren
Sonderuntersuchung (Revue d'hist. ecclés. 43 [1948] 5-89). Es folgte die Veröffentlichung

der griechischen, syrischen und armenischen Fragmente mit
vorausgehender literaturkritischer Einführung (L'héritage littéraire d'Eusèbe
d'Emèse. Bibliothèque du Muséon 24, Louvain 1949). Vorliegender Band
bringt die Homiliensammlung der Handschrift von Troyes. Ein weiterer
Band wird die bereits von J. Sirmond unter dem Namen des Eusebius von
Caesarea veröffentlichten Traktate (nachgedruckt in Migne PG 24, 1047-
1208) sichten. Die Darstellung der Theologie des Bischofs von Emesa soll
die abschließende Krönung bilden.

Auf Grund dieser Veröffentlichungen lassen sich bereits jetzt Persönlichkeit

und theologisches Werk des Eusebius hinreichend zeichnen. Dieser



Besprechungen 359

verrät auf Schritt und Tritt seinen Lehrer, den Kirchenhistoriker Eusebius
von Caesarea, ohne jedoch diesem in allem zu folgen. Seine Theologie ist
wesentlich Schrifttheologie. Der Herausgeber hat sich eine unsägliche Mühe
gegeben, die mit Bibeltexten gesättigten Vorträge nach ihrer wichtigsten
Quelle zu untersuchen. Freilich steht diese Schriftgelehrsamkeit im Dienste
einer bestimmten, d. h. arianisierenden Theologie, die auswählt, was sie

stützt, unterläßt, was sie gefährdet. Das verrät bereits die Doxologie, die
fast alle Homilien beschließt. Sie ist eine « Mixtur » von verschiedenen Schrifttexten,

die mit einem subordinatianistischen Grund ton scharf den Unterschied

der göttlichen Personen hervorheben. Zu den vom Herausgeber S. 43

angeführten 12 Schriftstellen lassen sich die bei Johannes allein vorkommenden

« Unigenitus »-Stellen (1,14 ; 1,18; 3,16.18) beifügen. Die
Bezeichnung « Unigenitus » ist in ihrer betonten Gegenüberstellung sei es zum
« Deus nonnatus », sei es zum kreatürlichen Adoptivsohn geradezu ein Grundbegriff

der Theologie des Emesers. Dafür läßt dieser, soweit ich sehe,
durchgängig das « primogenitus omnis creaturae » von Col. 1, 15 weg, obwohl
gerade die « imago Dei invisibilis » dieses Paulustextes einen anderen Grundbegriff

seiner Trinitätslehre bildet (vgl. V. De imagine S. 128-150). Offenbar
wittert Eusebius hier die Gefahr des strengen Arianismus. Das
Petrusbekenntnis Mt. 16, 17 « Tu es Christus, Filius Dei vivi » ändert Eusebius
stets ab in «Filius Dei altissimi» (cf. Luc. 1, 32), natürlich wiederum, um
keine Zweifel über die hervorragende Stellung des Vaters aufkommen zu
lassen. So könnte man aus dem Studium der Schriftverwertung allein Eusebius'

dogmatische Stellung ermitteln, eine Aufgabe, die wohl über eine
Textedition hinausgeht. Diese müßte auch die Lücken in den angeführten Schrifttexten

vermerken.
Nicht leicht ist es, Eusebius innerhalb der arianischen Mittelgruppe

einzureihen. Von seiner Gemeinde des Sabellianismus angeklagt (eine uns
heute unmöglich anmutende Beschuldigung), meidet der Bischof
nichtbiblische, technische Ausdrücke. Das Geheimnis der Gottheit kann und soll
man nicht ergründen Buytaert ist daher unentschieden, ob man Eusebius
wegen seiner Beziehungen zu arianischen Größen zum linken Flügel dieser
Häresie zählen solle, oder ob er wegen seiner Haltung zu Athanasius und
wegen seines Fernbleibens von arianisierenden Synoden näher an die Nizäner
zu rücken sei (L'héritage litt. S. 91). Letzteres ist nach Buytaert weitaus
wahrscheinlicher. Doch sollte man sich meiner Auffassung nach hüten, die
häretische Färbung der Theologie des Eusebius zu unterschätzen.

Eindeutig ist die Ablehnung des Modalismus des Marcellus von Ancyra.
Daß diese zuerst in semiarianischen Kreisen laut wurde, ist bekannt.
Vermutlich ist auch die adoptianistische Christologie seines Schülers Photinus
gemeint, wenn III, 2 De fide S. 80 ausdrücklich die Behauptung, Christus
sei ein bloßer Mensch (homo purus), bekämpft wird. Demnach wäre dieser
Traktat wohl nach der Formula makrostichos (Synode von Antiochien
d. J. 344) zu datieren.

Ebenso entschieden wendet sich Eusebius gegen den strengen Arianismus.

Der Sohn Gottes war vor allen Geschöpfen beim Vater als sein sub-
sistierendes persönliches Wort. Durch es hat der Vater die Welt erschaffen.



360 Besprechungen

Unzähligemal begründet Eusebius seine Auffassung mit Joh. 1, 1-3 und
I Kor. 8, 6.

Wenn m. W. die Seele Christi auch nirgends ausdrücklich geleugnet
wird, so setzt doch die Ausdrucksweise diese bei Arianern und Halbarianern
übliche Verkürzung der menschlichen Natur des Erlösers durchwegs voraus.
Aus diesem Grunde überrascht in der Passionshomilie (Armen. Fragm. II, 19 ;

Biblioth. du Muséon 24 S. 58* und 87*) die Wendung : « Am Kreuze vollzog

er frei und ungezwungen die Trennung der eigenen Seele vom Körper ».

Das folgende Zitat : « Vater in deine Hände empfehle ich meinen Geist »,

läßt freilich die Möglichkeit offen, daß mit dieser Seele, mit diesem Geist
das Verbum gemeint war. Trotzdem stellt sich die Frage der Echtheit des

Fragmentes 1.

Im Apparat nicht vermerkt wurden die außerbiblischen Quellen und
Parallelen. Buytaert verwies (L'héritage littér. S. 84) auf Zusammenhänge
mit Tertullian (was überrascht), Ignatius von Antiochien und Eusebius von
Caesarea. Unzweideutig und aufschlußreich scheinen mir die (nicht erwähnten)

Beziehungen zwischen Eusebius von Emesa und Pseudo-Ignatius. Näher
auf diese einzugehen, ist hier nicht der Ort.

Zur Beschreibung der Handschrift von Charleville (ms. 266) wäre zu
bemerken (p. xxix f.), daß zu den apokryphen Briefen des Ignatius auch
jener an die Philipper beizufügen ist ; daß ferner die Angabe, die
Handschrift enthalte zwei Briefe an Heron, zu überprüfen ist. In der bekannten
Handschriftengruppe der 12 lateinischen Briefe (vgl. Ausgabe Diekamp
p. XLvi ff.) folgt wie in der griechischen Sammlung dem einzigen bekannten
Brief an Heron der interpolierte Brief an die Epheser.

Ich muß auch gestehen, daß mir die Interpunktion des Herausgebers
nicht immer verständlich ist, z. B. S. 236 wird der Konjunktion « sed » bald
ein Komma vorgesetzt, bald keines. Eines der vielen Beispiele

Die vorausgehende Besprechung war seit Monaten gesetzt, als der
angekündigte 2. Band folgte. Da er bereits von Sirmond veröffentlichte Homilien
enthält, ist sein Interesse weniger groß. Die Benutzung neuer Handschriften
ändert den Text nicht wesentlich. Aus einem ärgerlichen Versehen ist zu
Beginn der Homilie XXII (S. 115) die sicher unrichtige Schreibweise der Hs.
« reliquiae » zu « reliquias perfruamur » verschlimmbessert worden. Da
die Homilien auch nach der dogmengeschichtlichen Seite nichts Neues bieten,
erübrigt sich ein weiteres Eingehen.

Höchst willkommen sind indessen die Indizes, die trotz ihrer Ausführlichkeit

nicht einwandfrei sind. Ich greife als Beispiel das Stichwort « Christ »

heraus. Die Anwendung einer traditionellen theologischen Terminologie läßt
die Eigenart des Eusebius nicht erkennen, wie das christologische Schema
« Verbum-caro », die Ablehnung der Seele Christi und die damit gegebene
Verwerfung menschlichen Wollens und Erkennens, Eine genaue Angleichung

1 Nachträglich ersehe ich aus der kritischen Besprechung von P. H. de
Riedmatten O. P. (Dominican Studies III, 1950, S. 186), daß Buytaert tatsächlich
inkonsequent den armenischen Ausdruck « (h)ogi » hier mit «anima» statt mit
« Spiritus » übersetzt hat ; somit ist gegen die Echtheit nichts einzuwenden.



Besprechungen 361

an die Ausdrucksweise des Eusebius wäre ohne Zweifel vorteilhafter und
weniger irreführend gewesen, etwa nach dem Muster des Lexikon Athana-
sianum von G. Müller oder der Klemensausgabe von O. Stählin. Damit wäre
der lateinische Wortindex überflüssig geworden, bei dem die Stichworte mit
ihren bisweilen gewaltigen Stellenzahlen (über 300 für das Wort « Deus »)

hätten gegliedert werden sollen, nach philologischen und inhaltlichen Grundsätzen.

Unter dem Stichwort « Hérésie » (überhaupt in den Indizes) fehlen die
so wichtigen Sabellius, der im Titel der Homilie IV steht, und Marcellus
von Ancyra, der unter der Bezeichnung der « Galater » (dafür hat B. ein
Stichwort) einmal genannt wird. Doch darf diese Kritik den ungeheuren
Fleiß und die Nützlichkeit der Arbeit nicht übersehen lassen.

Die Veröffentlichung des literarischen Nachlasses des Emesers ist ein
patristisches Ereignis von Bedeutung. Das nicht allzureiche, besonders von
Athanasius, Epiphanius, Hilarius, Philostorgius, Theodoret, Sokrates und
Sozomenus gesammelte Quellenmaterial zum Semiarianismus erhält damit
einen bedeutenden Zuwachs, wichtig nicht nur für die Erforschung der
Trinitätslehre während ihrer verwickeltsten Periode, sondern auch der noch
rudimentären Christologie. O. Perler

Beck, Edmund, OSB : Ephraems Reden über den Glauben. Ihr
theologischer Lehrgehalt und ihr geschichtlicher Rahmen. (Studia Anselmiana,
33.) — Herder, Romae 1953. vni-131 S.

Der Verfasser bietet uns hier seine dritte Studie über ephrämische
Theologie. Die erste untersuchte die Hymnen über den Glauben (Studia
Anselm. 21 ; s. DTFr 29 [1951] 369-371. Ausgabe und Übersetzung jetzt im
CSCO 73/4) ; die zweite die Hymnen über das Paradies (Stud. Ans. 26 ;

s. DTFr a. a. O. 371 f.). Aufbau, Probleme, Methode der vorliegenden dritten
Studie decken sich weithin mit der ersten (Theologie des hl. Ephräm). Es

geht zunächst um die Trinitäts- und Erkenntnislehre, welche die Arianer
zur Diskussion gestellt hatten. Dann, gegen Markion und die Juden, um
die Willensfreiheit, Sünde, Buße und Gesetz. Schließlich um Sonderfragen
aus der Christologie und Mariologie. Abschließend wird die geschichtliche
Situation der Reden ermittelt : Die arianische Kontroverse in Nisibis, die
jüdische Propaganda, die Bedrohung durch die Perser, der sittliche Zerfall
der Christengemeinde.

Lehrreich für den Dogmenhistoriker ist die Feststellung der unfertigen
und daher oft mißverständlichen Terminologie des Syrers gerade in
theologischen Grundbegriffen (essentia-natura-hypostasis). Ihre Folgen werden
sich zur Zeit der christologischen Kontroversen verhängnisvoll auswirken.
Eine systematische und knappe Zusammenfassung wäre willkommen gewesen.

Die Trinitätslehre weist mit ihrer Übersteigerung der Transzendenz des

Vaters (dieser wird mit der göttlichen Wesenheit identifiziert) und der damit
gegebenen Gefährdung der Wesensgleichheit primitive Züge auf (S. 21. 27).
Die Terminologie « scheint Ephräm auf die Seite der alexandrinischen Logos-
Sarx-Christologie zu stellen » (S. 78). Indessen lehrt dieser anderswo
unmißverständlich zwei Naturen. Die scheinbaren « mia physis »-Texte beziehen



362 Besprechungen

sich auf die trinitarische Wesenseinheit. Nichtsdestoweniger bleibt die
Tendenz zu einer « Einheitschristologie » bestehen. Es fiel im folgenden
Jahrhundert Philoxenus von Mabbug nicht schwer, aus Ephram eine Blütenlese
von Stellen zu sammeln, mit denen er seine monophysitische Lehre beweisen
zu können glaubte.

Den von Rahmani und Hammersberger (der freilich zwischen griechischen

zweifelhaften und syrischen echten Texten unterschied und die Mario-
logie der ephrämischen Schriften im weiteren Sinne behandelte) für die
jungfräuliche Geburt angeführten Texten spricht der Verfasser die Beweiskraft ab.
Ich möchte dieser kritischen Beurteilung die Begründung nicht absprechen ;

aber die Erklärung des relativen Schweigens Ephräms wäre wohl in der doke-
tischen Christologie der Gegner (Markion, Valentin) zu suchen gewesen. Diese
hatte an einer jungfräulichen Geburt bekanntlich ein besonderes Interesse.

Es ist nur zu wünschen, daß die sorgfältig ermittelten, bruchstückhaften

Ergebnisse einst in einer Gesamtdarstellung der Theologie Ephräms
ihren Abschluß finden, um den Syrer allen Theologen zugänglich zu machen.

O. Perler

Chaix-Ruy, Jules : Saint Augustin. Temps et histoire. — Etudes Augus-
tiniennes, Paris 1956. xv-127 p.

Chaix-Ruy hat sich schon in verschiedenen Arbeiten mit den Gedanken
Augustins über Zeit und Zeitlichkeit beschäftigt, zuletzt noch in einer
Vorlesung auf dem Internationalen Augustinuskongreß, Paris, Sept. 1954,
über « La Cité de Dieu et la structure du temps chez saint Augustin » (Augustinus

Magister, 2. Bd., S. 923-931). Vorliegende Schrift, «fruit de longues
méditations » (S. vu), kreist um das gleiche Thema. Ein erster Teil ist
überschrieben : « Von der Ontologie zur Psychologie und Phänomenologie der
Zeit », ein zweiter : « Von der Phänomenologie zur Ontologie der Zeit und
von den ontologischen Implikationen der Geschichte » ; sie umfassen
zusammen sieben Kapitel. Die Einleitung sucht einen Aufriß des ganzen Buches
und seines Gedankenganges zu bieten, sie bringt auch einige wesentliche
Hinweise auf Augustins Zeitkonzeption überhaupt. Im ersten Teil sind es

besonders Texte aus den Confessiones und aus De musica, Buch 6, an die
der Verf. anknüpft, um sie alsbald ausführlich zu interpretieren und mit den
Ideen anderer, vor allem moderner Denker und Schriftsteller in Vergleich zu
bringen, wobei jede Ähnlichkeit der Orientierung und Überlegungen dem
betreffenden Autor das Prädikat « augustinien », « augustinisant » einträgt
oder aber Anlaß gibt zur Bemerkung, mit welcher Genialität der Kirchenvater

alles vorweggenommen habe. Im ersten Kapitel wird gezeigt, wie für
Augustinus Zeit nicht etwa bloß eine apriorische Anschauungsform ist, wie
Zeitlichkeit vielmehr nach seiner Ansicht das Sein der geschaffenen
Wirklichkeit prägt und innerlich zu diesem Sein gehört, ob nun als « temps
essentiel » oder « temps existentiel ». Nebenher weist Ch.-R. darauf hin, daß
gewisse Ausführungen in De immortalitate animae deutlich von Aristoteles
abhängen (S. 15). Das zweite Kapitel spricht vom « Labyrinth der memoria »

(wir lassen die augustinische « memoria », die Ch.-R. mit « mémoire » wiedergibt,

wegen des durch « Gedächtnis » oder « Erinnerung » nicht gedeckten



Besprechungen 363

Begriffsgehaltes unübersetzt), die im Menschen als Mittlerin zwischen Geist
und Leib fungiert und uns echtes Personleben ermöglicht, indem sie das
Bewußtsein unserer Vergangenheit über die Gegenwart mit der Zukunft
verbindet. Kap. 3 gilt dem Unterschied, den Augustinus meint konstruieren zu
sollen zwischen einem gleichmäßigen Zeitrhythmus, in dem der Mensch bei
Bewahrung der Urgerechtigkeit sein Leben genossen hätte, und dem
beschleunigten Zeitfluß, dem er nun als Gefallener, deshalb Alternder und
Todverfallener unterliegt. Der Verf. ist hier bemüht, den Abstand zu
verdeutlichen, der trotz solcher Betonung der Flüchtigkeit unseres irdischen
Lebens die Auffassung Augustins vom düsteren Standpunkt moderner
Philosophien des « Nichts » und der « Nichtung » trennt. Auch in diesem Kapitel
ist viel von der Leistung der « memoria » die Rede, sodann noch von der
Intentionalität der Bewußtseinsakte.

Kap. 4, mit dem der zweite Teil beginnt, trägt die Überschrift : « Zeit
und Ewigkeit in 'De civitate Dei' » : im wesentlichen sucht es an Hand von
Texten aus « Gottesstaat », Buch XI-XIII, die genannte Antithese zu
beleuchten, zwischen deren beiden Gliedern für Augustinus Daseins- und
Erkenntnisweise der Engelwelt zu stehen kommt. Die beiden folgenden
Abschnitte möchten die Geschichtsbetrachtung des Kirchenvaters
nachzeichnen, eine Theologie der Geschichte, die den Sinn des gesamten
Geschehens, des Ringens zwischen Civitas terrena und CivitaS coelestis im
Endsieg Christi erblickt, der alles zum Einklang mit Gottes Urabsichten
zurückführen soll. Der Schluß will Augustins und Kants Zeitbetrachtung
konfrontieren. Es ist da die Rede von einer « transzendentalen Deduction »

nach Augustinus, die von jener des Königsberger Philosophen, den Ch.-R.
mit Berufung auf Heidegger auslegt, merklich abweiche. Während Kants
transzendentale Deduction den Ausgangspunkt sowohl der idealistischen als
auch der existentialistischen Deutungen der Zeitlichkeit bilde, halte sich
Augustins Zeitauffassung jenseits der Unterscheidung von Idealismus und
Realismus. In ihr könne man Sowohl « Essentialismus » wie eine Art « Prä-
exiStentialiSmus » erblicken, letzteres jedoch nur im Sinn einer « expérience
existentielle totale ».

Diese Schrift bezeugt neuerdings die Vertrautheit mit der Gedankenwelt
Augustins, die den Verf. auszeichnet. Zugleich offenbart Sie seine ungewöhnlich

reichen Kenntnisse in Philosophie, Literatur und Geschichte überhaupt.
Nachteilig wirkt sich aber für die Komposition des Buches dieser Reichtum
durch eine gewisse Überladung an eingestreuten Hinweisen auf verwandte
Gedankengänge einer Unzahl von Autoren aus, die sowohl im Textteil wie in
den Anmerkungen immer wieder auftauchen und Schier den Eindruck
erwecken, Augustinus Sei nur Anlaß, de omni re scibili et de quibusdam aliis
zu dissertieren. C. Zimara SMB

Volpi, Italo : Comunione e salvezza in S. Agostino. Una controversia
durante il Concilio di Trento e la Rinascita scolastica. (Mysterium, 1.) —
Officium Libri catholici, Romae 1954. 147 p.

Diese Monographie ist die erste einer von Prof. Mgr. A. Piolanti edierten
Reihe. Volpi will darin die eigentliche Meinung des hl. Augustinus über das



364 Besprechungen

Verhältnis des Kommunionempfanges zur Erlangung des ewigen Heiles,
besonders für Kinder, die vor Vernunftgebrauch sterben, klarlegen. Es gibt
eine Anzahl voneinander abweichender Deutungen. V. stellt fest, daß jede
auf dem Trienter Konzil oder in der folgenden Periode bis etwa 1660 ihre
Vertreter hat, die jeweils für ihren Standpunkt mit ausgiebigen Beweisversuchen

aufwarten. So kann er seine Arbeit auf Darlegung und Beurteilung
der innerhalb dieses Zeitraumes vorfindlichen Erklärungen AugustinS ein-
Sçhrânken. In Trient wurde die Überprüfung der Frage, ob der Kirchenlehrer
von Hippo eine Heilsnotwendigkeit der Kommunion selbst für infantes
behauptet habe oder nicht, durch einen Vorschlag des Andreas Vega O. F. M.,
am 15. Februar 1547 angeregt. Von da an blieb das Thema auch nach den
wiederholten Unterbrechungen des Konzils Gegenstand der Aufmerksamkeit.
Es wurde zumal vom 6. Juni bis 16. Juli 1562, vor der 21. Sitzung, in der
die dogmatische Entscheidung über den Laienkelch und die Kleinkinderkommunion

erfolgte, noch eifrig erörtert. In einem eigenen Kapitel untersucht V.
an Hand der Konzilsakten den Sinn der Entscheidung über die Kommunion
der parvuli (cf. Denzinger Nr. 933 und 937). Es geht dort ausschließlich um
Kommunion « in re », nicht « in voto », wie immer letztere nun näher
verstanden werden mag. Die Worte über die Kirchenväter will er als Verbot
interpretieren, auch nur einen von ihnen des Irrtums zu bezichtigen : « II
Concilio di Trento sembra proibire tale accusa » (S. 39). Das folgende Kapitel
behandelt die Auslegungen der Augustinusworte auf dem Tridentinum. Volpi
unterscheidet schematisch : sakramentale und nichtsakramentale bzw.
geistige Deutungen. Innerhalb der sakramentalen bringt er die dreifache
Unterteilung : Deutung für Kommunion a) « in re, », b) « in actu primo », c) « in
voto ». Die Deutung für Kommunion « in re » schreibt entweder dem Kirchenvater

Irrtum zu oder sie läßt ihn an Kommunion durch Stellvertretung
denken. Der Verfasser legt nach diesem Schema die verschiedenen Voten von
Konzilstheologen und Bischöfen in ihren wesentlichen, sachlich bedeutsamen
Zügen vor, zuletztalSo die Erklärungen im nichtsakramentalen, geistigen Sinn.

Für die nachtridentinische Periode bis um 1660-1670, die Zeit der
« Rinascita scolastica », deren Erforschung naturgemäß das längste Kapitel
des Buches liefert, dient das gleiche Schema ; zwischen die Ansicht, die von
Irrtum spricht, und die einer Realkommunion durch Stellvertretung, schaltet
sich eine neue : Forderung der Realkommunion, doch im Sinn nichtabsoluter
Notwendigkeit. Der Schlußabschnitt « Conclusione » bringt eine Konfrontierung

mit der wirklichen « Lehre » des hl. Augustinus. V. spricht hier sehr
bestimmt in sechs Punkten vom Tatbestand nach den echten Schriften des

Heiligen, dessen wahre Meinung die meisten Autoren des behandelten
Zeitraumes auch deshalb verfehlten, weil man Worte des FulgentiuS von Rüspe
von alters her Augustinus zuschrieb.

Die Arbeit von V. erscheint uns als eine im allgemeinen wohlgelungene
Untersuchung des schwierigen und heiklen Gegenstandes. Der Verfasser
beherrscht sein Stoffgebiet derart, daß man annehmen darf, weder eine dafür
wertvolle Äusserung Augustins noch etwas von Belang bei dessen Auslegern
sei ihm entgangen. Im Urteil leitet ihn Treue zum Text und scharfer Blick
Sowohl für die historischen wie die gedanklichen Zusammenhänge, damit für



Besprechungen 365

die innere Wahrscheinlichkeit oder die Abwegigkeit der Deutungen des

augustinischen Standpunktes. Die Schlußdarlegungen (S. 137-142) aber, die
diesem Standpunkt Freiheit von Irrtum zusprechen wollen, klingen nicht
überzeugend. Sie hinterlassen den Eindruck, daß der eigentlich einzige Grund,
warum V. von Irrtum nicht reden mag, die Worte des Trienter Konzils über
die Kirchenväter sind, die da lauten certe eoS nulla salutis necessitate
id fecisse sine controversia credendum est » (Conc. Trid., ed. soc. Goerres.,
8. Bd. 699, 44 f. ; Denz. 933). Sie dürfen u. E. nicht aus dem Zusammenhang
gelöst werden. Das Kapitel in seinem größeren Zusammenhang will
festgehalten wissen, daß für parvuli vor Yernunftgebrauch die eucharistische
Kommunion nicht heilsnotwendig ist, worauf sich der vierte Kanon denn
auch einschränkt. Der engere Zusammenhang der Sätze über das kirchliche
Altertum und die Väter anerkennt einerseits, daß die Väter für die damalige
liturgische Praxis (« eum morem », « facti », « fecisse ») berechtigte
zeitgebundene Gründe hatten, erklärt anderseits, es sei « zweifellos anzunehmen,
daß sie es nicht wegen einer Heilsnotwendigkeit taten ». Diese letzten Worte
sind vielleicht doch anders gemeint, als V. sie versteht. Die Utraquisten
behaupteten, die Kommunion unter beiden Gestalten sei für alle, Kinder
eingeschlossen, kraft göttlichen Rechtes notwendig. Sie beriefen sich dafür
immer wieder auf Joh 6, 53 und die rituelle Praxis der alten Kirche. Nun
trugen einzelne Bischöfe des Konzils im Jahre 1551 die Ansicht vor, die
Urkirche habe solche Praxis wirklich aus göttlichem Recht befolgt, aber hier
wie in ähnlichen Fällen besitze die Kirche Vollmacht, das ius divinum
abzuändern (A. Theiner, Acta Conc. Trid. I, 510-512). Später in den
verschiedenen vorgelegten Fassungen, Voten und besonders in den Verhandlungen

vor der dogmatischen Entscheidung der 21. Sitzung liegt der Nachdruck

Stets auf der Leugnung eines « divinum praeceptum » bzw. einer « nécessitas

divino iure », « nécessitas » überhaupt, oder « nécessitas ad Salutem »,

« nécessitas salutis » usw. Die Sache liegt in dieser Beziehung für beide
Fragen, Utraquismus und Kleinkinderkommunion, genau gleich (vgl. Conc.

Trid., 8. Band, 528-700). So spricht vieles dafür, daß die Worte « nulla salutis
necessitate id fecisse sine controversia credendum est » nur objektiven Sinn
und objektive Tragweite haben, d. h. sie besagen, ohne Zweifel sei auch zur
Väterzeit die Kommunion den parvuli nicht heilsnotwendig gewesen. Damit
bleiben auch diese Worte im Rahmen dessen, was Kap. 1 über den Kelch,
im ersten Satz unseres Kap. 4 über die Kinder, dann in den Kanones 1

und 4 erklärt wird : objektiv gemeinte Leugnung der « nécessitas ».

Bei der erstmaligen Nennung eines Autors innerhalb des ihm gewidmeten
Textabschnittes dürfte der Name durch besonderen Druck hervorgehoben
sein. In den Fußnoten werden vielfach mehrere Vertreter gleicher Meinung
ohne Rücksicht auf Chronologie der Personen und Veröffentlichungen
aufgereiht, obschon ihre allfällige Abhängigkeit voneinander gewiß nicht an
das Alphabet gebunden ist. Ein italienisches Werk sollte die Summa Senten-
tiarum nicht mehr Hugo von St. Viktor zuweisen (S. 16), gehört sie doch
wahrscheinlich Odo von Lucca an. An Druckfehlern fällt vor allem das

hartnäckig wiederholte « interpetrazione » statt « interpretazione » auf.
C. Zimara SMB


	Besprechungen

