Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Nicolai Hartmanns kleinere Schriften

Frida Hartmann gibt in jenem Verlag, der zu Lebzeiten des bedeuten-
den Berliner Philosophen dessen wichtigste Werke verlegte, posthum die
gesammelten kleineren Schriften Nikolai Hartmanns (f 1950) heraus '. Die
bisher erschienenen Bande I: « Abhandlungen zur systematischen Philo-
sophie » und II.: « Abhandlungen zur Philosophiegeschichte » sollen durch
einen 3. Band mit systematischen Arbeiten erginzt werden. Der Wert dieser
kostbaren Sammlung ist umso héher anzuschlagen, als es sich um Veroffent-
lichungen handelt, die im allgemeinen nicht leicht zugénglich sind. Im 1. Band
finden wir aullerdem zwei Abhandlungen, die bisher iiberhaupt noch nicht
gedruckt wurden : « Die Erkenntnis im Lichte der Ontologie » (S. 122-180,
teilweise veranderter und bedeutend erweiterter Text eines Vortrages in der
Miinchener Kantgesellschaft vom 26.4.1949) und « Vom Wesen sittlicher For-
derungen » (S. 279-311 ; verfafit 1949). Zu bedauern ist, da3 der urspriing-
liche bibliographische Ort (Zeitschrift usw.) der friiher verdffentlichten Ar-
beiten nicht in allen Fillen angegeben wird.

Es ist natiirlich nicht moglich, hier auf den ganzen reichen Inhalt dieser
beiden Binde einzugehen. Es sei lediglich vermerkt, da wir in diesen ins-
gesamt 21 Abhandlungen (Bd.I: 9, IT: 12) aus den Jahren 1933-1949 alle
Gebiete des umfangreichen philosophischen und philosophiegeschichtlichen
Schaffens N. H.s vertreten finden, und da@} ferner so ziemlich jeder Beitrag
wertvolle Erginzungen zu den groflen Werken H.s bietet. Der 1. Band ent-
hilt nebst den schon genannten Inedita hauptsiachlich Arbeiten zur Onto-
logie : Neue Ontologie in Deutschland (1946), Ziele und Wege der Kategorial-
analyse (1947), Zeitlichkeit und Substantialitit (1938), ferner : Naturphilo-
sophie und Anthropologie (1944), Sinngebung und Sinnerfiillung (1934), Das
Ethos der Personlichkeit (1949). Der 2. Band zeigt das besonders markierte
Interesse H.s fiir die platonisch-aristotelische Philosophie-: Das Problem des
Apriorismus in der platonischen Philosophie (1935), Der megarische und der
aristotelische Moglichkeitsbegriff (1937), Aristoteles und das Problem des Be-
griffs (1939), Zur Lehre vom Eidos bei Platon und Aristoteles (1929), Die
Anfiange des Schichtungsgedankens in der alten Philosophie (1943), Die Wert-
dimensionen der Nikomachischen Ethik (1944), Aristoteles und Hegel (1923).
Der neuzeitlichen philosophischen Problematik sind gewidmet die Aufsitze :
Leibniz als Metaphysiker (1946), Diesseits von Idealismus und Realismus
(1924), Hegel und das Problem der Dialektik (1935), Heinrich Maiers Beitrag
zum Problem der Kategorien (1938).

! Nicolai HARTMANN : Kleinere Schriften. Band I-II. — Walter de Gruyter,
Berlin 1955-57. 318, 364 S.



60 Besprechungen

Beide Binde werden eingeleitet durch je eine programmatische Abhand-
lung. Sie sind sehr bedeutsam nicht etwa nur fiir das Verstindnis der iibrigen
kleineren Schriften, sondern fiir das ganze philosophische Lebenswerk Hart-
manns. Systematische Selbstdarstellung (1, S. 1-51), zuerst erschienen in « Deut-
sche systematische Philosophie nach ihren Gestaltern », hrsg. v. Hermann
Schwarz (1933), ist das philosophische Programm eines zutiefst systemfeind-
lichen Geistes. So paradox dies klingen mag, fiir H. ist jede Systemtendenz
« endgiiltig gescheitert. Die Zeit der philosophischen Systeme ist vorbei» (I,
2), und trotzdem ist das systematische Denken keineswegs vorbei ; denn das
heutige Denken ist nach H. « Problemdenken » und dieses ist nicht unsyste-
matisch, denn « es will auch auf Zusammenschau hinaus. Sein Ziel wird ihm
immer als System vorschweben miissen. Es nimmt nur das System nicht vor-
weg. » Dieses heutige Denken « weiB, da es einen durchgehenden Weltzu-
sammenhang — wieso und woher es das weil, ist bei H. nicht auffindbar | —
gibt » (I, 2), aber man mufB3 nach ihm forschen und suchen. Man darf nicht
nach Art der konstruktiven Systeme ein antizipiertes Weltzusammenhangs-
schema zugrunde legen. Man darf nicht von diesem Schema aus Phinomene
sichten und sie abweisen oder annehmen, je nachdem sie eben hineinpassen
oder nicht. Und weil nun nach H. in der Geschichte der Philosophie das kon-
struktive Systemdenken und das forschende Problemdenken als zwei grofle
Linien, meistens engverbunden, miteinander herlaufen, ist es klar, daf3 die
wissenschaftliche Erfassung dieser Geschichte sich fiir die eine als fiir die
primidre, eigentlich allein wertvolle und wissenswerte, historisch wirklich aus-
schlaggebende entscheiden muf}, nimlich fiir das Problemdenken ; denn die
Systeme sind iiberwunden und schlieBlich vergessen. Sie fallen, stehen bleibt
die Aporie und was auf diesem Wege als bleibendes Erkenntnisgut erarbeitet
worden ist. Deshalb ist es das eigentliche dringende Anliegen der einleiten-
den Abhandlung des 2. Bandes Der philosophische Gedanke und seine Ge-
schichte (S. 1-48 ; erschienen erstmals 1936), eine — nach H. bis jetzt noch
nicht vorhandene — Philosophiegeschichte zu fordern, die nicht Geschichte
der philosophischen Systeme und philosophischen Meinungen oder Dogmen
ist, sondern die Geschichte des philosophischen Gedankens, d. h. jenes blei-
benden Erkenntnisgutes, das « sich hinter dem Vernichtungskampf der Syste-
me birgt », das langsam anwichst, stetig fortschreitet, als « ein schmales Band
niichterner Einsicht » (I, 5) !

DaB diese Auffassung der Philosophiegeschichte etwas Bestrickendes an
sich hat, wird niemand bestreiten wollen. Selbst wenn man deren iiberspitzte
Betonung des rein Problematischen ablehnt und ablehnen muB3 — denn
schlieflich ist echte Philosophie weder heute noch je zuvor ein mehr oder
weniger kompliziertes System von Fragezeichen | —, so ist doch der Gedanke
ausgezeichnet, daB Philosophiegeschichte eben dhnlich jeder andern Wissen-
schaftsgeschichte in erster Linie die Geschichte der Entwicklung, des allmih-
lichen Fortschrittes bleibender philosophischer Einsichten sein sollte. Alles
andere, auch die « Systemtriimmer », ist nur wissenswert, wenn es das spir-
liche Gold echt philosophischer Erkenntnis zutage férdern hilft. Letzten Endes
scheinen wir also bei der Idee der Geschichte der Philosophie als der Ge-
schichte der « philosophia perennis » angelangt zu sein. Wofern man nun aber



Besprechungen 61

darunter nicht blof eine Summe von ewigen Fragen, sondern auch von ent-
sprechenden Antworten auf diese Fragen versteht, wird man freilich fest-
stellen miissen, da3 Hartmanns eigenes Philosophieren in grundlegenden Be-
langen in klarem uniiberbriickbarem Widerspruch zu dem steht, was man
gemeinhin — selbstverstdndlich ohne jede Beschrinkung auf bestimmte Sy-
steme — « philosophia perennis » nennt. Damit diirfte sich aber auch Hart-
manns Forderung des systematischen Problemdenkens und einer Geschichte
des philosophischen Gedankens von selbst eriibrigen ; denn das alles 1483t
sich doch nicht realisieren ohne allgemein giiltige Kriterien, die uns alle,
gleichgiiltig welcher geistigen Herkunft und Richtung wir sein mégen, das
genannte bleibende Erkenntnisgut auch als solches erkennen lassen, und zwar
jenseits und vor aller Systembildung. Ohne sie wire es uns nicht einmal
moglich, auch nur die gleichen ewigen Probleme im gleichen Sinne zu er-
fassen ; denn schlieBlich gibt es ja kein Problem ohne ein Minimum positiver
Erkenntnis dessen, was im iibrigen fraglich bleibt. Aber welches sind diese
Kriterien, die nicht nur die andern, sondern die auch Hartmann mit den
andern anerkennen wiirde als echte Einsichten, nicht einfach als willkiir-
liche Setzungen ? Unbestritten sei freilich Hartmanns bewuBt realistische
Grundtendenz und seine Absicht, wiederum echte Seinsphilosophie zu be-
treiben, In diesem Sinne kénnen wir auch seine Formulierung der dreifachen
Aufgabe systematischen Denkens unterschreiben : « Die Philosophie muf3 auf
allen Gebieten im Ausgang getreue Beschreibung der Phinomene sein. Sie
mul3 sodann entsprechend dem Stande jeweiliger Forschung die Probleme
herausarbeiten, sofern sie das Unverstandene in den Phinomenen ausmachen,
also die natiirlichen Aporien klarstellen. In diesem Stadium ist sie Aporetik.
Erst an dritter Stelle kann sie an die Losung der Aporien herantreten, d. h.
zur Theorie fortschreiten » (I, 9). Aber mit welchem Recht engt H. diesen
seinen « Realismus» auf das weltimmanente Sein ein ? Warum, so diirfen
wir doch wohl fragen, ist nach ihm die ganze ontische Wirklichkeit identisch
mit dem « seienden Werden » — wahrhaftig ein bemerkenswerter Riickfall in
prisokratische « Einsicht » | —, das getragen wird von der stofflichen Grund-
schicht, sodaB also z. B. Subsistenz iiberhaupt nur « auf der niedrigsten Stufe
des Realen» (I, 208) zu finden sein soll, nimlich in der trigen, passiv-stofi-
lichen Dingwelt ? Auf Grund welcher unbestreitbaren Einsicht in das Ge-
gebene, in die Realitit des geistigen Seins z. B., kann H. behaupten, da@}
Geist immer nur gegeben sein soll als « aufruhender Geist », d. h. daf3 alles
geistige Sein, das wir kennen, und soweit Erfahrung reicht, vom seelischen
Sein und dieses wiederum vom Organischen getragen sei (vgl. Das Problem
des geistigen Seins, Berlin 1933, S. 62), sodaB in der Folge ein personlicher
Geist nur als Aktzentrum und Aktgefiige moglich wire ?

Wenn H. trotzdem Seinsphilosoph sein will, kann er dies nur, weil sein
Seinsbegriff — oder richtiger : sein Pseudo-Seinsbegriff — ein durchaus posi-
tivistischer ist, d. h. weil ihm das Ontische als das allein wirklich Erkennbare
und Rationale dieser Welt nur im Phinomenalen gegeben ist. Was dahinter
liegt, ist das grundsitzlich fiir uns Unerkennbare, das Irrationale, und das
ist das « Metaphysische », wobei es sich nicht blo um ein Abweichen vom
klassischen Sprachgebrauch handelt, sondern im eigentlichen und wahren



62 Besprechungen

Sinne um die Negation einer Metaphysik als positiver Erkenntnis des Seins
schlechthin. Auf diese Weise wird natiirlich Metaphysik zur reinen Problem-
spekulation. « Metaphysik ist von alters her als Kerngebiet der Philosophie
empfunden worden », sagt H. (I, 10). Aber dieser Kern beinhaltet nach ihm
den « unlésbaren Rest » (I, 11) jener Fragen, die « fast auf allen Gebieten die
philosophischen Grund- und Kernfragen » sind (I, 10). Es ist hochst interes-
sant, Hartmanns nihere Umschreibung dieser Probleme auf allen philoso-
phischen Gebieten zu verfolgen, und dabei festzustellen, da3 es sich durch-
wegs um Fragen handelt, die die Substanz unserer Philosophie ausmachen,
Es geht also hier wirklich um die Existenz der Philosophie iiberhaupt, um
die Frage nimlich, ob sie — in erster Linie als Metaphysik — die Wissen-
schaft vom Sein iiberhaupt ist, vom Sein, das fiir uns zwar unmittelbar nur
im Erfahrbaren gegeben, aber doch hinter aller Phinomenalitit zu suchen
ist. Wenn der « Kern aller philosophischen Einsicht » jenseits aller Einsicht
und Rationalitit liegt, dann wird doch wahrlich die Philosophie sich selber
zur groBen Aporie | Selbstverstdndlich finden wir in diesem « unlésbaren Pro-
blemrest » Hartmanns eine tiefe Wahrheit mitausgesprochen : das Sein ist
fiir jeden endlichen Verstand nie ausschopfbar, weder als individuelles noch
als allgemeines. Es gibt einen Rest, der im Geheimnis liegt, das hat man
lingst vor Hartmann gewuf3t und erkannt. Aber dieser Rest liegt nicht zur
Ginze in undurchdringlichem Dunkel. Er hat seinen Zusammenhang mit dem
von uns direkt Erkannten, und in dem MaB3e alsdieser héchst reale Zusammen-
hang besteht, gibt es eben auch eine wenigstens proportionale (analoge) Er-
kenntnis, Merkwiirdig, dafl auch H. von diesem « Zusammenhang » spricht,
aber er meint, damit wiirden wir gerade nur bis zur Grenze des Erkennbaren
gefiihrt, indem dort das « Unerkennbare » gerade noch konstatiert werde,
mehr aber nicht (I, 47). Es diirfte wohl iiberfliissig sein, angesichts dieser
Auffassung noch die Frage aufzuwerfen, ob fiir H. die Erkenntnis einer welt-
transzendenten Gottheit iiberhaupt in Frage kommen kann. Seine gleichsam
hermetisch im Weltsein eingeschlossene Philosophie hat diese Welt endgiiltig
« entzaubert » und « entgéttert ». '

Kehren wir zuriick zum Ausgangspunkt dieser iibrigens glinzend ge-
schriebenen und immer sehr anregenden Abhandlungen. H. fordert statt
aller Systemkonstruktion das philosophische Problemdenken. Hat er nun
selber diese Forderung erfiillt, ja konnte er sie iiberhaupt erfiillen ? Beides
diirfte nicht der Fall sein. Auch H. beweist aufs neue, da Philosophie syste-
matisch ist und sein muf, nicht nur als Problemsystematik, sondern als
wahre Zusammenschau, als Erkenntnis der vielfiltigen Wirklichkeit aus we-
nigen Grundprinzipien und das ist eben systematisches Wissen, Dieses aber
ist nichts anderes als das, was die Antike und das ganze Mittelalter schon
als Ordnungserkenntnis verstanden und ausgedriickt haben. In diesem Sinne
ist natiirlich Philosophie als Wissenschaft der Seinswirklichkeit iiberhaupt
die systematische Wissenschaft schlechthin, die die Mannigfaltigkeit unserer
letzten Erkenntnis zu ordnen hat, nicht um auf irgendwelche Weise zu einem
System zu gelangen, sondern um damit entsprechend den Moglichkeiten un-
seres gewil sehr begrenzten Geistes die Seinsordnung selber in sich zu repro-
duzieren, sie zu verstehen. Niemand wird freilich bestreiten konnen und



Besprechungen 63

wollen, daf} ein solches System « konstruiert » sein kann, so oft nimlich und
in dem MaBe als seine Einheitsprinzipien eben nicht dem tatsichlich Gege-
benen entstammen, sondern in das Gegebene hineingetragen werden. Doch
priajudiziert diese in der menschlichen Irrtumsfihigkeit begriindete Moglich-
keit unzuldnglicher Systembildung nicht im geringsten den héchst systema-
tischen Charakter der Philosophie. Und deshalb zeigt eben nolens volens auch
H. auf Schritt und Tritt, daB er mit bloBen Problemen nicht auskommen
kann. Auch er stellt Theorien auf als Losungen der « natiirlich gewachsenen »
Aporien. Ob sie wirklich nicht konstruiert, ob sie also der Wirklichkeit ab-
gelauscht sind, ist eine andere Frage. Doch ist es nicht allzuschwer, einzu-
sehen, mit welchen sehr « systematischen » Voraussetzungen H. arbeitet und
wie er seinem ganzen Philosophieren mit Hilfe seines hdchst positivistisch
verstandenen Seinsbegriffes — trotz aller Systemangst | — eine unverkenn-
bare Einheitlichkeit und Systematik verleiht. Und kénnte es denn iiberhaupt
anders sein ? Hingt nicht jede philosophische Teilerkenntnis so gut wie die
philosophische Synthese letzten Endes vom Begriff des Seins und des Seien-
den ab ? Dann gilt aber auch je nachdem der aristotelische Satz, mit dem
Thomas von Aquin seine Abhandlung « De ente et essentia » beginnen 1af3t :
« Parvus error in principio magnus est in fine ! »

Hartmann schreibt gegen Ende seiner « systematischen Selbstdarstel-
lung » (I, 49 £.) : « Unsere Zeit steht vor den Toren einer neuen Metaphysik. . .
Auch diese Metaphysik bedarf als Grundlage einer Ontologie...» Aber fiir
den Aufbau derselben konne jedenfalls niemals « die traditionelle Ontologie
des Mittelalters maBgebend sein », denn diese habe « das Reale durchweg
unter die Formen der Wesenheit (essentia) » gestellt und habe « die letzteren
deswegen im Sinne substantieller Formen » verstanden. Aber gerade das habe
sich « als fraglich erwiesen, als spekulative Voraussetzung ». An dieser Stelle
darf wohl von einer Widerlegung dieser irrefiihrenden Vereinfachung histo-
rischer Tatsachen abgesehen werden. Es mag geniigen, darauf hinzuweisen,
daB es auch heute noch eine sehr lebendige Tradition mittelalterlicher Onto-
logie gibt, namlich die aristotelische, die weder identisch ist mit der mittel-
alterlichen Ontologie iiberhaupt, noch sich auch auf Hartmanns Schema
einer sog. « Wesensontologie » reduzieren lit. Schade, daf H. sich niemals,
wie es scheint, ernsthaft mit dieser Form ontologischer Problemstellung be-
faite ! Aber auf jeden Fall hat auch er uns aufs neue vordemonstriert, dal
sich ohne Seinsanalogie das grundlegendste aller philosophischen Probleme,
das des Seins, nicht l6sen 1aBt. Die Metaphysik der Seinsanalogie ist der
mittlere Weg zwischen den beiden heute wieder aktuellen Extremen, nimlich
der von H. zu recht bekdmpften platonisierenden Wesensontologie und der
von ihm selber wieder in moderner Form aufgegriffenen positivistischen Auf-
losung des Seins, Trotzdem verspricht eine besinnliche Lektiire dieser « klei-
neren Schriften », wie iiberhaupt des ganzen Lebenswerkes des bedeutenden
Berliner Philosophen reichsten Gewinn, denn es gibt wohl keinen zeitge-
nossischen Philosophen, der auBerhalb des scholastischen Raumes in diesem
AusmaBe, mit diesem wissenschaftlichen Ernst, mit dieser Griindlichkeit,
endlich wiederum einmal echte Seinsphilosophie betreibt, ,

P. Wysgr OP



64 Besprechungen

Psychologie

1. Siegmund, Georg : Tier und Mensch. — Parzeller, Fulda 1949. 45 S,

2. — Tiersprache und Menschensprache. — SZ 156 (1955) 6-17.

3. — Die Voraussetzungen menschlicher Bildung. — Sch 30 (1955) 73-93.

4. — Die Natur des Menschen. Das Bild vom menschlichen Wesen als
Grundlage seiner Heilbehandlung. — Echter-Verlag, Wiirzburg 1955. 167 S.

5. — Der kranke Mensch. Medizinische Anthropologie. — Fuldaer Ver-
lagsanstalt, Fulda 1951. 303 S.

6. — Der Traum. — Parzeller, Fulda 1949. 120 S.

1. Auf eine ausgedehnte Kenntnis des Tatsachenmaterials sich stiitzend
bietet der Verfasser von « Tier und Mensch » einen klaren Uberblick iiber
den gegenwirtigen Stand der Frage nach dem Verhiltnis von Tier und
Mensch. Auf dreifache Weise wird der Versuch gemacht, den Wesensunter-
schied zwischen Tier und Mensch zu einem gradméBigen zu vermindern :
auf dem Wege iiber eine bestimmte Auslegung der bekannten Affenversuche,
die W. Kohler auf Teneriffa durchfiihrte, auf dem Wege iiber die moderne
Instinkt- und Trieblehre und auf dem Wege iiber jene Richtung der Um-
weltslehre, die meint, der « Geist » des Menschen sei nichts mehr als ein
biologisches Ersatzorgan. Diesen Versuchen haftet durchweg der Mangel
an, daB sie aus Ahnlichkeiten in einem kleinen Bereich auf die Wesens-
gleichheit im Ganzen schlieen. Dem gegeniiber betont S., da} es zur Kliarung
der gestellten Frage notig ist, zundchst Bilder des Gesamtverhaltens zu
zeichnen, um dann erst aus der Eigenart des Ganzen die Eigenart des Teils
verstehen zu konnen. So macht sich denn der Autor daran, eine Reihe von
Bildern des Gesamtverhaltens zu entwerfen, welche die Eigenart von Tier
und Mensch sichtbar machen. Das erste Bild ist das der tierischen und
menschlichen « Affenliebe ». Tier-Mutter und Menschen-Mutter unterschei-
den sich hinsichtlich ihrer « Affenliebe » dadurch, daB die Tier-Mutter nie
zur Einsicht gelangt, ihre Liebe sei toricht, widhrend die Menschen-Mutter
wohl zu dieser Einsicht gebracht werden kann. Der von Kellog unternom-
mene Versuch einer Koedukation eines Schimpansenkindes und seines
eigenen Kindes macht den wesentlichen Unterschied im Gesamtverhalten
besonders deutlich. Das Schimpansenkind iiberragt zunichst durch seine
« Intelligenzleistungen » das Menschenkind. Dann aber kommt es zu einem
Stillstand, den das Schimpansenkind nicht mehr zu iiberwinden vermag.
Es ist mit 1 1, Jahren fertig, wiahrend das Menschenkind jetzt erst sich
zum vollen Menschen entwickelt. Es ist in seinen Entwicklungsmdoglich-
keiten unbegrenzt ; in ihm ruhen die Potenzen, die sich so entfalten kénnen,
um eine neue Stufe des Selbstbesitzes zu erreichen, die dem Schimpansen-
kind versperrt bleibt. Ein neues Bild, das den Wesensunterschied im Gesamt-
verhalten von Tier und Mensch zeigt, tritt uns dort entgegen, wo durch
tragische Umstinde beim Menschen die Funktionen der héheren Sinne in
den ersten Lebensjahren oder sogar von Geburt an fehlten. Der von Louis
Arnold im Jahre 1900 berichtete Fall des von Geburt an taubstummen
Kindes Marie widerlegt die Grundthese des Sensualismus, daf das Besondere



Besprechungen 65

des menschlichen Seelenlebens lediglich in einer Komplexion der Sinnes-
tatigkeiten besteht, sodal Menschen ohne hohere Sinne niemals zu mensch-
lichen Begriffen kommen kénnen. Der Fall des Kindes Marie zeigt, dal es
im Menschen ein von den Sinnen relativ unabhingiges geistiges Prinzip gibt,
wodurch es zur Bildung von echten menschlichen Begriffen kommt, wiahrend
einem Affen solch ein Prinzip abgeht und alle Bemiihungen, ihn auf eine
hohere Stufe der Bildung zu fithren, fehlschlagen.

Eingehend setzt sich dann der Verfasser mit den « Intelligenzleistungen »
auseinander, die sich bei den Affen feststellen lassen, mit denen W, Kéhler
experimentierte. Zundchst erschiittert er an Hand der Beobachtungen eines
Bierens de Haan, Bastian Schmid und Dembowski die Auffassung, dafl diese
Leistungen der Schimpansen etwas Besonderes im Tierreich darstellen. Auch
andere Tiere, selbst Amében, zeigen erstaunliche « Intelligenzleistungen ».
Der Schimpanse nimmt somit keine Sonderstellung ein. Die Beobachtungen
von Oskar Heinroth sind in der Lage, Licht zu bringen in den Unterschied
zwischen tierischer und menschlicher Intelligenz bzw. Klugheit. Die « Klug-
heit » des Tieres ist eine solche der « Natur », von welcher das Tier verwaltet
wird, dem Menschen dagegen ist personliche Einsicht mdglich. Nicht die
GroBe der Intelligenz macht das eigentiimlich Menschliche aus, sondern der
urpersonliche Besitz, der dem Tier abgeht. Allen Argumenten, die mit
W. Koéhler den Wesensunterschied zwischen Tier und Mensch leugnen, liegt
eine stillschweigende Voraussetzung zu Grunde, die irrig ist : es ist die An-
nahme, daf3 es nur eine Form der Erkenntnis gibt. Dem gegeniiber ist wieder
auf die Unterscheidung zwischen sinnenhafter und intellektiver Erkenntnis
hinzuweisen. Den Tieren kommt — so sagt schon Thomas von Aquino
(5. Th.1 q. 78 a. 2) — wohl ein Erkennen zu, kraft dessen sie handelnde
Subjekte und nicht nur Automaten sind ; es kommt ihnen sogar eine Art
sinnlichen Urteilens zu, das seinen Sitz in der vis aestimativa hat. Doch
ist davon das intellektive Erkennen, das dem Menschen eigentiimlich ist,
gut zu unterscheiden. Das Tier zeigt ein intelligentes Verhalten ; es hat
aber kein SelbstbewufBtsein seines intelligenten Verhaltens. Das Tier gewinnt
An-sichten von seinen Gegenstinden, der Mensch gewinnt Ein-sichten in
seine Gegenstdande. Der Mensch gelangt zu einer ganz neuen Art des Besitzes
dessen, was ihm als Gegenstand gegeben ist. In dem einmal zufillig Ge-
schauten erfaf3t der Mensch etwas, das ein fiir alle Male gilt; er erkennt
Wesensverhalte. Unter dem Druck eines biologischen Bediirfnisses kommt
das Tier dazu, Stocke zusammenzusetzen, um damit eine Frucht herbei-
zuholen. Stocke und Frucht miissen zugleich in seinem Gesichtsfeld auf-
treten, damit es zum zweckbestimmten Zusammensetzen der Stocke kommt.
Schwindet die Frucht aus dem Gesichtsfeld, interessieren die Stécke nicht
mehr. Es ist dem Tier nicht gegeben, sich vom vitalen Begehren zu lésen
und vollig bediirfnisfrei einen Sachverhalt um seiner selbst willen zu erkennen.
Der Mensch aber kann sich distanzieren, er kann versachlichen, er kann die
neuen Eindriicke in das Gesamt seiner bisherigen seelischen Erfahrungen
einordnen, wie es die bekannten Bauprobenexperimente ‘zeigen.

2. Der Sache nach greift der Aufsatz iiber die Tier- und Menschen-
sprache das Thema des Verhidltnisses von Tier und Mensch wieder auf, nur



66 Besprechungen

hier soweit von der Sprache Licht auf ihr gegenseitiges Verhdltnis fillt.
Die Vertreter des Evolutionismus lassen die Begriindung eines Wesens-
unterschiedes auf Grund der Sprache fallen, da die Menschensprache gegen-
iiber der Tiersprache wesentlich nichts Neues darstelle. Gegeniiber dieser
Position des Evolutionismus gibt der Verfasser nun einen Durchblick durch
die Ergebnisse der modernen Tierpsychologie, durch die man wieder sehen
gelernt hat, dal die Tiere einerseits wirklich seelische Subjekte und nicht
nur Automaten im Sinne eines Descartes oder Pawlow sind und dal sie
anderseits im Besitz einer « Sprache » sind, die sich allerdings wesentlich
von dem unterscheidet, was menschliche Sprache ist. Die Tierpsychologie
erschiittert die Grundthese des Evolutionismus, nach welcher die im Klassi-
fikationsschema obenanstehenden Tiere in ihrer Sprachbegabung dem Men-
schen am ndchsten stehen miillten, tatsdchlich aber nicht so gestellt sind,
wohingegen sich auf bedeutend niederen Stufen, z. B. bei den Bienen, ein
genau entwickeltes System von Verstandigungszeichen findet. Der Héhe
der Entwicklung entspricht nicht die Héhe der Sprachbegabung, und die
Hohe der Psyche entscheidet nicht iiber den Besitz der Sprache. Die Arbeiten
von Konrad Lorenz sind besonders geeignet, diesen Tatbestand zu erkennen
und zugleich den Wesensunterschied zwischen Tier-« sprache » und Menschen-
sprache aufzuhellen. So erstaunlich die inzwischen bekannt gewordenen
Einzelheiten iiber tierische Kommunikationsméglichkeiten sind, lassen sich
doch deutlich folgende Unterschiede zwischen tierischen « Kommunikations-
mitteln » (Portmann) und Menschensprache feststellen : Das Tier verfiigt
nur iiber einen Kodex angeborener und artgebundener Ausdruckslaute und
Ausdrucksbewegungen. Es wirkt zwar tatsichlich auf andere Tiere durch
seine Kommunikationsmittel ein, doch ist es nicht ein bewufites Einwirken.
Dem gegeniiber stellt die Menschensprache ein selbst erfundenes Kommuni-
kationsmittel dar, das sich frei gewihlter Zeichen bedient, deren Verwen-
dung von der Einsicht in Sinnzusammenhinge gesteuert ist und die je nach
der Lage zu immer neuen sinnerfiillten Verbindungen zusammengesetzt
werden. ’

3. Es sind zwei Anliegen, denen sich S. in seiner Abhandlung iiber
« Die Voraussetzungen menschlicher Bildung » widmet. Einmal geht es ihm
darum, den rechten Weg zu finden, auf dem sich die menschliche Natur
bestimmen li3t. Zum andern handelt es sich darum, festzustellen, in welchem
Sinne menschliche Bildung mdéglich sei.

Unter der menschlichen Natur versteht der Verfasser hier die « Ur-
beschaftenheit » des Menschen, wie sie in der befruchteten Eizelle vorliegt.
Wie sie aussieht, wire dann eindeutig bestimmt, wenn das abgezogen werden
kann, was auf Rechnung der Entwicklung geht, die der Mensch durchliuft,
und wenn dafiir wiederum entschieden ist, wie diese Entwicklung iiberhaupt
aufzufassen ist : im Sinne des Evolutionismus oder im Sinne der Vertreter
einer Epigenese. Hat der Evolutionismus dlterer oder neuerer Gestalt Recht,
dann besteht die Entwicklung nur in der Ausformung der in der Erbmasse
schon fertig gegebeénen Determinanten. Die Erbmasse ist dann zu vergleichen
mit einem Mosaik von Determinanten und die Entwicklung Mosaikarbeit
(W. Roux). Wiéhrend die Vertreter der evolutionistischen Auffassung den



Besprechungen 67

Ton auf das Gleichbleiben des Mannigfaltigen legen, fassen die Vertreter
einer Epigenese die Entwicklung als ein echtes Neuwerden auf. Die dltere
Form der Theorie, nach der im Keim ein v6llig unorganisierter Stoff vorliegt,
ist heute aufgegeben. Die neueren Vertreter geben ein bestimmtes Anlage-
gefiige zu, das den Rahmen abgibt, innerhalb dessen sich echte Neubildungen
zeigen. Kennzeichnend fiir diese Richtung ist die Auffassung, da3 die Ent-
wicklung in einer Selbstfestlegung des Organismus besteht, der dabei von
einem von Anfang an wirkenden Formprinzip oder ihm innewohnenden Bau-
plan geleitet wird, in welchem das Ganze schon vorgegeben ist. In ordine
intentionis ist das Ganze schon eher da als die Teile, Auf den Menschen
angewendet hei3t das: in der befruchteten menschlichen Eizelle ist schon
der ganze Mensch gegeben. Die Drei-Stufen-Theorie von Karl Biihler, nach
welcher die menschliche Frithentwicklung eine Rekapitulation der psychi-
schen Stufen des Tieres darstellt, 1iBt sich nicht mehr aufrechterhalten ;
denn was wie Gleichheit auf verschiedenen Stufen oder in verschiedenen
Bereichen aussieht, z. B. im Bereich des Instinkts, erweist sich nur als ein
Analogon zum andern und bedeutet in der Gesamtentwicklung etwas anderes
bei Tier und Mensch.

Hinter der Entwicklung des Menschen steht von Anfang an als Form-
prinzip die Geistseele des Menschen, die sich aber nicht ohne Mitwirkung
eines auBerhalb des Menschen liegenden Faktors auswirkt (inadaequate
Selbstbewegung der Seele). Dieser Faktor ist der soziale Kontakt, den das
Menschenkind findet oder nicht findet. Schon fiir das Kind im MutterschoB3
hat der soziale Kontakt seine Bedeutung. Volkstiimliche Redensarten iiber
den Einflu duBerer Ereignisse gewinnen so wieder an Bedeutung. Der
soziale Kontakt entscheidet in gewissem Umfang, welche von bestimmten
Entwicklungsmoglichkeiten verwirklicht werden oder nicht. Hier wird die
Bedeutung der Erziehung und ihrer Méglichkeiten sichtbar, wodurch aus
der Urbeschaffenheit oder ersten Natur eine zweite Natur wird, die unter
Umstéinden nicht mehr umgestaltet werden kann.

4. « Die Natur des Menschen » ist eine Sammlung schon friiher ver-
offentlichter Aufsidtze des Verfassers, die in die Diskussion iiber die Auffas-
sung vom Menschen eingreifen, zu welcher sich die Medizin von heute
genotigt sieht. So kommt es, da der Verfasser weitgehend an Tatsachen
ankniipft, die dem Mediziner bekannt sind.

Der Positivismus, der meinte, mit seiner Methode den ganzen Menschen
in den Griff zu bekommen, hat sein Ziel nicht erreicht. Das Buch von Alexis
Carrel « Der Mensch, das unbekannte Wesen» legt fiir den MiBerfolg
beredtes Zeugnis ab. Alle Bemiihungen des Positivismus zeitigten wohl ein
Ergebnis, nimlich die Erkenntnis, da8 der Mensch nicht mehr in Ordnung
ist. In dieser Erkenntnis ist das Eingestdndnis eingeschlossen, daB es eine
« Norm » und eine « Ordnung » fiir den Menschen gibt. Der Positivismus
stoBt so auf ein « a priori » im Menschen. Es gilt nun, von einer positivistischen
Wissensanhdufung iiber den Menschen zu seinem Wesen vorzudringen. Viele
der dabei angebotenen Menschenbilder werden dem Menschen aber nicht
gerecht. Die einen fehlen dadurch, da8 sie wohl das Verschiedenartige, das
im Menschen zusammentritt, sehen, es aber — zum Teil unter dem Einflu3



68 Besprechungen

cartesianischer Vorstellungen — in seiner Sonderstellung so sehr betonen,
dafl die Einheit des Menschen dariiber verloren geht. Andere fehlen dadurch,
daB sie das Verschiedenartige nur als Aspekte eines unbekannten Dritten
auffassen, das sich bald als Seelisches, bald als Korperliches zeigt. Hier
erliegt man der Gefahr, die Phinomene nicht ernst zu nehmen. Physisches
und Psychisches liegen auf verschiedenen Ebenen und sind nicht nur
Aspekte ein und desselben, wie es wohl fiir die Kriimmungseigenschaften
einer Linie zutrifft, da sie Eigenschaften des Raumes sind. Physis und
Psyche sind aber nicht nur durch den Standpunkt des Beobachters ver-
schieden, sondern an sich verschieden. Aus dem Dilemma : entweder Auf-
rechterhaltung des Verschiedenartigen, dann aber Preisgabe der Einheit,
oder Aufrechterhalten der Einheit (Einerleiheit), dann aber Preisgabe der
Verschiedenartigkeit, bietet die Lehre des Aristoteles von der Seele als
« forma corporis » einen Ausweg. Verschiedenartigkeit und Ganzheit, ein
«unum per se » aus Teilsubstanzen, die sich wie Potenz und Akt verhalten,
bedeutet diese Losung. Der Leib ist nicht etwas von der Seele vollstindig
Verschiedenes, sondern von der Seele geformter Stoff (materia prima).

Die von der Seele beherrschte leib-seelische Wirkeinheit hat Hippokrates
im Auge, wenn er von der « Natur » des Menschen redet. Sie ist die Quelle
aller zielgerichteten Steuerungsvorginge und Heilbestrebungen. Sie ist die
« Urheilerin » der Krankheiten. Die Rolle des Arztes besteht darin, Diener
dieser Natur zu sein. Diese Dienststellung ist nicht iiberfliissig. Dadurch
scheint der Begriff einer menschlichen Natur allerdings wieder fragwiirdig
geworden zu sein. Doch ist kein Grund zu einer solchen Skepsis gegeben,
wohl aber groBe Behutsamkeit geboten, wenn es sich darum handelt, den
Inhalt dieser Natur und die Art der Naturstrebungen zu bestimmen. Ins-
besondere ist eine Gleichsetzung mit dem zu vermeiden, was als « Konstitu-
tion » aufgefaBBt wird. Zu einer Konstitution im Sinne des nur Ererbten
kommt man praktisch nicht; denn es liBt sich nicht sauber zwischen
Ererbtem und Erworbenem scheiden,

Die Naturstrebungen sind nicht eindeutig festgelegt. Sie sind vielmehr
gestaltbar. Dem Menschen als Person fillt ihnen gegeniiber die Aufgabe zu,
durch seine Selbstfithrung den Strebungen ihre endgiiltige Ausrichtung und
Festigung zu geben. Je nach dem, wie diese Selbstfiihrung (und Fremd-
fiihrung) ausfillt, wird die «zweite Natur». Die Plastizitit der Natur-
strebungen hat J. Kneipp geahnt und ausgesprochen in seinem Wort : « Man
kann die Natur an alles gewohnen und auch so gewoéhnen, daB sie gierig
nach dem verlangt, was sie umbringt. » Auf die Beurteilung der mensch-
lichen Siichte fillt von hier aus ein neues Licht. Nicht alles ist hierbei schick-
salhafte Uberwiltigung, sondern selbstverschuldet erworbene zweite Natur,
von der es jedoch durch entsprechende Behandlung und persénliche Mit-
wirkung eine Befreiung gibt. « Der Mensch ist ein Wesen der Zucht » (Carrel,
Gehlen),

Den Anteil der letzten Ausgestaltung des Menschen durch Selbstfiihrung
herauszustellen, ist ein Anliegen, auf das der Verfasser immer wieder zuriick-
kommt. Die Triebe sind Michte, doch keine Ubermichte ; der Mensch als
Person spricht ihnen gegeniiber das letzte Wort. Das gilt auch dem Ge-



Besprechungen ’ 69

schlechtstrieb gegeniiber, was alle die vergessen, die in der Onanie und im
hemmungslosen Geschlechtsverkehr keine Unordnung sehen. Stufenweise
erfolgt diese Beherrschung des Trieblebens, das Reifen des Menschen. Reifen
bedeutet, daB3 der Mensch die vorpersonlichen Krifte der Natur seiner
Person unterwirft. In der Reifezeit kann es allerdings zu verschiedenen
Fehlentwicklungen kommen, zu infantilen Retardierungen, zur Hysterie,
kurz zu den verschiedenen Formen der Neurose. Ebenso ist dann der Ein-
bruch bestimmter Organkrankheiten maoglich, z. B. der Lungentuberkulose.
Reifezeit ist Krisenzeit.

5. Das Buch « Der kranke Mensch », das dlteren Ursprungs ist als das
soeben besprochene, enthidlt eine Sammlung von Vortragen und Aufsdtzen,
die wiederum zur Kldrung der Probleme beitragen sollen, vor welche sich
die heutige Medizin gestellt sieht. Auf jeder Seite der Arbeit tritt hervor,
wie gut sich der Verfasser in die Probleme der heutigen Medizin eingearbeitet
hat und so befdhigt ist, aus genauer Kenntnis der Tatsachen die Frage
nach dem Wesen des Menschen, insbesondere nach dem Sinn des kranken
Menschen, der Krankheit, des Schmerzes, des Genesens und Sterbens zu
beantworten.

Die Erkenntnis setzt sich in der heutigen Medizin immer mehr durch,
daB der Arzt, wenn er seinem Beruf gerecht werden will, sich mit dem ganzen
Menschen befassen muf. So ist es zu einer neuen Richtung innerhalb der
Medizin gekommen, die sich als « Ganzheitsmedizin» oder «allgemeine
Medizin » bezeichnet. Thr ist es aufgegeben, zu fragen, was der ganze Mensch
ist. Sie ndhert sich in ihrer Antwort dem Bilde vom Menschen, das ihn als
eine Ganzheit aus Geistseele und Leib im Sinne des Aristoteles zeichnet.
Mit den einseitigen Bildern vom Menschen, wie sie vom Idealismus und
Biologismus entworfen wurden, ist der wirkliche Mensch nicht getroffen.
Wer einseitig die Selbstherrlichkeit des Geistes betont, iibersieht die Ab-
hingigkeit von der Vitalschicht. Von ihr hdngt nicht nur der Antrieb zu
geistigen Titigkeiten, sondern das eigentlich menschliche « In Ordnung
sein » ab. Alle spezifisch menschlichen Betitigungen, selbst die religidsen,
hédngen in ihrem « in Ordnung sein » von dem « in Ordnung sein » der natur-
haften (vitalen) Voraussetzungen ab, ohne freilich darin aufzugehen. Um-
gekehrt miissen auch jene Menschenbilder korrigiert werden, welche die
Geistseele im Leibe verkennen. Der Mensch ist eine harmonische Einheit
von Geistseele und Leib, in welchem die Geistseele bis in die letzten Bau-
steine hinein wirkt.

Aus dieser Sicht des Menschen ergibt sich nun das rechte Verstindnis
fiir das Phinomen der Krankheit und ihrer Ursachen. Sie ist « Ent-ordnung »,
die im Leiblichen oder im Seelischen ansetzen kann. Weil der Leib schon
beseeltes Gebilde ist, weil er nicht aufgeht in einem Geschiebe physikalischer
und chemischer Prozesse, ist es nicht verwunderlich, daB3 er liber physika-
lische und chemische GesetzmiBigkeiten erhaben ist und den einseitigen
Methoden der Chemo- und Kausaltherapie immer noch ein « Schnippchen
zu schlagen » versteht. Die Auswirkung bestimmter Spezifika gegen be-
stimmte Krankheiten ist ohne selbstindige Mitwirkung des Organismus gar
nicht moglich. Die Therapie mit den sogenannten Spezifika trifft in vielen



70 Besprechungen

Féllen gar nicht den ersten schddigenden Reiz, sondern nachtrigliche Schadi-
gungen, die mit dem ersten Reiz nicht mehr spezifisch zusammenhingen
(Speransky). Uberhaupt wird im Lichte der Erkenntnisse iiber das Wesen
der Krankheit sichtbar, dal der Allopathie nur ein relativer Wert zukommt
und die Homoopathie ihr gutes Recht hat.

Die Krankheit oder « Entordnung » kiindet sich an im Schmerz. Er ist
Signal dafiir, da der Organismus bedroht ist. Thm gegeniiber kann der
Mensch die Haltung des Hypochonders einnehmen, der nur gebannt auf
seine Krankheit starrt, oder er kann ihn leichtsinnig iibersehen oder er kann
an ihm reifen. Der Schmerz kann « Werde » schmerz sein, der das Personale
des Menschen auf den Plan ruft, der z. B, im Falle der Geburtsschmerzen
es zur tiefverwurzelten Liebe der Mutter zum Kinde kommen lit. Es ist
nicht gut, daf die Arzte heute so schnell dabei sind, dem Menschen alle
Schmerzen zu ersparen. Den Zerstérungsschmerz, der im Falle des Krebses
z. B. ungeheuer werden kann, diirfen sie lindern. Den Werdeschmerz aber
sollten sie nicht lindern (v. Weizsdcker). Dem grof3ten Werdeschmerz bei
der Trennung von Leib und Seele im Sterben sollte man nicht durch kon-
ventionelle Liigen die Moglichkeit nehmen, den Menschen zu einer letzten
groBen Tat kommen zu lassen, sein Leben gehorsam in die Hinde seines
Schoépfers zuriickzugeben.

6. Der Umfang der Literatur, die iiber den Traum erschienen ist,
ist betrichtlich. Die Ansichten, die darin vertreten werden, gehen weit
auseinander. Ja, sie stehen in einem anscheinend unversénlichen Gegensatz,
wenn es um die Wertung des Traumes geht. Fiir die einen sind Trdume
nur Schiaume ; fiir andere sind sie Vollzug eines Erkennens, das vollkommener
am Wirklichen teilnehmen liBt, als es dem rationalen Erkennen mbglich
ist, und unter Umstdnden sogar an Wirklichkeiten Anteil gewihrt, die dem
hellen BewuBtsein vollig verschlossen sind.

Angesichts dieser unerfreulichen Lage versucht nun der Verfasser an
Hand eines ausgedehnten und kritisch gesichteten Tatsachenmaterials zu
gesicherten Aussagen iiber den Traum zu kommen. Auszugehen wire von
eigenen Triumen, bei denen am ehesten festgestellt werden kann, wieviel
im Traum Rekapitulation oder Vermengung von ‘Ereignissen des Tages ist.
Es ist ein Irrweg, von vornherein in jeden Traum bestimmte Theorien zwecks
seiner Deutung hineinzutragen. Zur Sicherung einer geniigend breiten Er-
fahrungsgrundlage sind zu den eigenen auch noch fremde Triume hinzu-
zunehmen.

Uber das Wesen des Traumes 148t sich sagen : die maBgebenden Fak-
toren, die das Bildergewebe des Traumes bestimmen, liegen im Triumenden
selbst. Sinnesreize werden zwar noch vom Schlafenden aufgenommen, denn
der Schlaf bedeutet keine vollige BewuBtseinsblockade ; doch erfahren die
Reize eine Verarbeitung, bei welcher weitgehend die Affektlage des Triu-
menden entscheidet. Diese Affekte sind im emotionalen Gedichtnis gespei-
chert und suchen nun nach ihrer Entspannung. Das Emotionale leitet dabei
die Vorstellungen. Ein unerledigter Affekt kommt im Traum zur Ent-
spannung, z. B. ein Konflikt, den man sich im hellen Bewuftsein nicht ein-
gestehen will, kann so zur Losung gefiihrt werden. Fiir die Deutung eines



Besprechungen 71

Traumes ist es unerldBlich, solche nicht erledigten Konflikte in Rechnung
zu setzen.

So wirr die Bilder aufeinander zu folgen scheinen, sind sie doch von
einer « Traumlogik » beherrscht. So 1at sich sagen, dafl im Traum eine
Instanz am Werke ist, die klarer sieht und unbestechlicher ist als:das Wach-
bewulBtsein. Der Traum ist eingebettet in die Zielstrebigkeit des ganzen
seelischen Geschehens. Weil der traumende Mensch ehrlicher mit sich selber
ist als der wache, kann der Traum zur Erkenntnis fiihren, was der Betref-
fende wirklich ist, will und fiirchtet, und bei richtiger Deutung der Ent-
faltung und Kldrung der Personlichkeit dienen.

Eine besondere Gruppe unter den Triaumen bilden die « Wahrtraume ».
Weitgehend lassen sie sich natiirlich erkliren. Korperliche Verfassungen,
z. B. beginnende Erkrankungen, die dem WachbewuBtsein nicht sichtbar
sind, werden im Traum « gesehen» und vergrofert. Die Konsequenz des
gegebenen kranken Zustandes wird im Traum schon gesehen ; so ist es
nichts Verwunderliches mehr, wenn dann die Erkrankung tatsdchlich ein-
tritt. Andere Wahrtraume lassen sich so deuten, dal jemand im wachen
Zustand unter dem EinfluB von im Traum erhaltenen Impulsen handelt.
Endlich zwingen wieder andere Wahrtriume zur Annahme einer Instanz,
die man als « Ursinnessphére » bezeichnen kann, aus welcher zielstrebige
Handlungen hervorgehen, wie sie im Wachzustand nicht vollbracht werden
koénnen. Das Phinomen der Telepathie und des Hellsehens nétigen zur An-
nahme einer solchen Ursinnessphire. E. GRuNErRT CSsR

Strasser, S. : Das Gemiit. Grundgedanken zu einer phinomenologischen
Philosophie und Theorie des menschlichen Gefiihlslebens. — Het Spectrum,
Utrecht, Antwerpen ; Herder, Freiburg 1956. x1x-291 S.

Das Gemiit wird im umfassenden Sinn als Instanz bestimmt, in der die
wechselseitige Durchdringung elementarer « Stimmungen » und geistiger Voll-
ziige geschieht (110, 122 {.). Danach ist ihm eine « obere und untere » Grenze
gezogen : es wird als seelische « Schicht » im ganzheitlichen Gefiige der Person
zwischen Bios und Logos verstanden. Was in ihm erscheint, ist unendlich
vielfidltig. — Das so verstandene Gemiithafte ist heute weitgehend Unter-
suchungsobjekt der positiven Wissenschaften geworden. Ohne im einzelnen
den Wert ihrer Forschungen zu leugnen, haben sie im ganzen eine ungemein
verwirrende Lage heraufbeschwort. S. will diesem Umstand nicht durch ein
umfassendes System der Gefiihle entgegenwirken ; eine systematische Inven-
tarisierung des gesamten Gefiihlslebens ist aus der Natur des Gemiites her-
aus unméglich (217). Aber er beabsichtigt, unter philosophischer Sichtung
des empirisch gewonnenen Materials ein elementares theoretisches Geriist
der Gefiihlslehre zu bieten (xrr1).

Zu diesem Zweck wird einleitend die einschligige Lehre von M. Scheler,
J.-P. Sartre, F. Krueger, W. Stern und Ph. Lersch knapp aber prézis unter-
sucht (1-52). Fehlinterpretationen werden ausgeschieden und Grundphéno-
mene des Gefiihslebens dabei herausgearbeitet (53-108). Unter selbstindiger
Verwertung der thomasischen Passiolehre schlieBt sich eine eigene Deutung



72 Besprechungen

des Gemiitslebens (109-216) und eine phidnomenologische Untersuchung
menschlicher Gliickserfahrungen an (217-268).

Die Abhandlung zeugt von einer gediegenen Kenntnis gegenwirtiger
empirischer Seelenforschung und der Fihigkeit echt philosophischer Ausein-
andersetzung. Das Gemiit erweist sich als notwendige Stufe des menschlichen
Geistes auf dem Wege seiner Selbstverwirklichung. Seine Akte werden in
ihrer fundamentalen Bedeutung fiir alles transzendierende Erleben sichtbar
gemacht.

Einzelheiten der Darstellung sind angreifbar. Gewisse Phinomene des
Gemiitslebens werden oft nur von einer Seite beleuchtet und dadurch zu
schnell bestimmt. Dabei gerdt der Autor mit dem Phdnomen und mit sich
selbst in Widerspruch. So wird dem Genuf3 einmal jegliche transzendierende
Erfahrung abgesprochen (232), ein anderes Mal wird er als « transzendieren-
des Erlebnis » bezeichnet (205). — Fiir die thomasische Passiolehre ist die
Deutung der concupisciblen und irasciblen Strebungen als primidre und
sekundire Antriebserlebnisse von Interesse (128-160). Aber S. darf sich nicht
mehr auf Thomas berufen, wenn er die ersteren dem « vorintentionalen
Niveau » und damit der vegetativen Stufe des Lebens zuzihlt (137), sie also
« als Funktion des Lebens, aber nicht des Erlebens » bezeichnet (ebd.), um
dann die letzteren allein als « intentionale Akte » zu erkliren (145).

S. PFORTNER OP

Antweiler, Anton : Das Problem der Willensfreiheit. (Eichstitter Stu-
dien.) — Herder, Freiburg 1955. 204 S.

Die Arbeit versucht unter starker Verwendung philosophiegeschicht-
licher Daten eine systematische Monographie des im Titel genannten Pro-
blems zu geben. — Beginnend mit einer sprachlichen Untersuchung des
Terminus « Willens-Freiheit » und der Abgrenzung menschlicher Freiheit
gegen Formen des « Frei-Seins » in auBBermenschlichen Bereichen (im Physi-
kalischen und Biologischen) folgt ein Aufweis menschlicher Freiheitserfah-
rungen. An ihnen kann der fragende Geist nicht voriibergehen, sie dringen
sich in der sittlichen Verantwortung und in der Zukunftsgestaltung auf, die
aus eigener Entscheidung erwichst ; sie verbergen sich hinter dem Verhalten
gegeniiber der Autoritit. Es folgt eine umfangreiche Untersuchung iiber
Begriff und Wesen der Freiheit, die mit dem Hinweis auf den Aufgaben-
charakter derselben endet.

Die fleilige Bemiihung um eine vielseitige Beleuchtung des Problems
aus der dlteren und neueren Geschichte kann nicht verkannt werden. Eben-
so werden dem Leser zahlreiche Anregungen zur Phinomenbeschreibung der
Freiheitserfahrung geboten. Anderseits werden die Gedanken an nicht weni-
gen Stellen durch unklare Begriffe mehr oder weniger verdunkelt. Bisweilen
erscheinen komplizierte Sachverhalte in allzu einfacher Sicht. Schlielich ent-
geht der Autor nicht immer der Versuchung, die anspruchslose Prizision
philosophischer Ausdrucksweise einer mehr literarischen Formulierung zu
opfern. Zu diesen drei Einwinden je ein Beleg.

Was soll unter der « empirisch-metaphysischen» Unmoglichkeit der
Willensfreiheit verstanden werden (61) ? Entweder verhalten sich die Be-



Besprechungen 73

griffe « empirisch » und « metaphysisch » kontrar zueinander, dann kénnen
sie nicht zur Bezeichnung eines einzigen Sachverhaltes zusammengesetzt
werden. Oder sie verhalten sich nicht kontrdr — welchen Sinn haben sie
dann noch ? Oder wenigstens : in welchem Sinn versteht sie der Verfasser ?
— Wie ldBt sich die Aussage aufrecht erhalten, « der Sdugling lebt zuerst
pflanzenhaft », weil « an ihn wie bei der Pflanze die Nahrung herangebracht
werden mufl, und er sie wie diese durch Saugen aufnimmt» (29) ? Wenn
das stimmt, passen seine Entwicklungsstufen freilich sehr gut in das ge-
wiinschte System : erst pflanzenhaft, dann tierhaft und schlieB8lich mensch-
lich. Aber die psychische Genese des Menschen ist doch viel komplizierter !
Im Grunde ist bereits das « pflanzenhafte » und « tierhafte » Stadium ein
echt menschliches. Welch ein Unterschied allein im Saugakt des Neu-
geborenen gegeniiber dem « Saugen » der Pflanze ! Der erstere vollzieht sich
nach angeborenen Instinktschemata (Lorenz). Der Sdugling besitzt in Ver-
bindung damit vom ersten Augenblick an Sinneswahrnehmung (z. B. in der
Mundregion Geschmacks- und taktile Wahrnehmung). Ganz anders die
Pflanze, die nie zur Entwicklung des einfachsten Instinktschemas fdhig ist !
Bei ihr von einem, wenn hochstens auch « dumpfen BewuBtsein ihrer Leben-
digkeit » zu sprechen (50), beruht auf einer Hypothese, die eher zur Ver-
wischung als zur Klarung gewisser Tatbestdnde beitragt. — Und schlieBlich :
« Die menschliche Freiheit ist fast nur ein anderes Wort fiir die Wesens-
bezeichnung Mensch » (57 ; vgl. : « Verantwortung und Menschsein decken
sich weithin » 76). Bekennt sich der Verf. nun zu einer Aktualititsphilo-
sophie, die die Akte und Fédhigkeiten des Menschen mit seinem Wesen iden-
tifiziert ? Oder wie soll das « fast nur » vor « Wesensbezeichnung » verstanden
werden ? Die Wesensbestimmung und dementsprechend die philosophische
Wahrheitsaussage duldet eine so ungenaue Ausdrucksweise nicht.

S. PFURTNER OP

Gruehn, Werner : Die Frommigkeit der Gegenwart. Grundtatsachen der
empirischen Psychologie. (Archiv fiir Psychologie der Arbeit und Bildung,
hrsg. von Gerhard CLosTERMANN, Bd. I.) — Aschendorffsche Verlagsbuch-
handlung, Miinster i. Westf. 1956. x1v-590 S.

Unter dem Titel « Die Frommigkeit der Gegenwart » legt Prof. D. Werner
Gruehn erstmalig eine Zusammenfassung der bisherigen Ergebnisse religions-
psychologischer Forschung vor. In zwolf groBen Kapiteln werden u. a. be-
handelt : Aufgaben und Methoden der Religionspsychologie ; Grundlegende
Erscheinungen der Frommigkeit ; Das rein religiose Erlebnis; Der Gottes-
gedanke im Lichte der Erfahrung ; Der Atheismus ; Der Aberglaube ; Siinde,
Reue und Gewissen ; Gebet und Meditation ; Die religiose Entwicklung in
Kindheit und Jugend; Typen der Frommigkeit ; Religiose Krankheitser-
scheinungen ; Religiose Gemeinschaftsformen. — Angesichts des iiberaus
reichen und anregenden Inhalts des vorliegenden Buches muf3 sich die Re-
zension darauf beschrinken, einige zentrale Themen herauszustellen.

Die zeitgenossische Religionspsychologie entstand vor allem auf An-
regungen amerikanischer Forscher (Starbuck, James) hin erst um die Jahr-
hundertwende. In einem kurzen geschichtlichen Uberblick (8 ff.) schildert



74 = Besprechungen

G. Irrwege und Schwierigkeiten der jungen Wissenschaft. Sehr kritisch nimmt
er Stellung zu verschiedenen Arbeiten der Jahre 1900-20 und auch zu den
Versuchen von « AuBBenseitern ». Ein wirklicher Fortschritt auf dem Gebiete
der Religionspsychologie wurde nur erméglicht durch die Heranziehung jener
Methoden, die in der « Wiirzburger Schule » (Kiilpe, Biihler) zur Erforschung
des hoheren Seelenlebens entwickelt worden waren. Als entscheidend erwies
sich die Vertffentlichung von K. Girgensohn iiber den « Seelischen Aufbau
des religiosen Erlebens » (1921). G., ein Schiiler von Girgensohn, schlief3t sich
engstens an diese besten Traditionen der deutschen Experimentalpsycho-
logie an. Der gesamte Tenor seines Buches zeigt eine unbedingte Ehrfurcht
vor der Welt des Religiosen, der der Verf. mit den Mitteln seiner Wissenschaft
gerecht werden will. Viele katholische Forscher (Wunderle, A. und G. Closter-
mann, Moers, Canesi, Bollay) kommen zu Wort. Gerade von katholischer
Frommigkeit, vom katholischen Gebetsleben spricht G., der protestantischer
Pastor und Theologieprofessor ist, stets mit der gréten Hochachtung.

Die Religionspsychologie hat als streng empirische Wissenschaft andere
Aufgaben als die Theologie und die Religionsphilosophie (17). Als Tatsachen-
wissenschaft muf} sie aber auch von der Religionsgeschichte scharf unter-
schieden werden (31). IThre Aufgabe ist es, « die Frommigkeit oder das see-
lische Leben der Religion in ihrer ganzen Mannigfaltigkeit zu erfassen, in
moglichst all ihren Formen, Stufen, Funktionen .. .» darzustellen (16). Da-
bei hat sie es vornehmlich mit dem religiosen Leben der Gegenwart zu tun
(27 ff.). Die zu verwendende Methode ist in erster Linie das psychologische
Experiment (22 ff.) ; auBerdem 1a0t die Auswertung sorgfiltig vorbereiteter
und durchgefiihrter Gespriche, von Fragebogen und literarischen Zeugnissen
sowie — allerdings mit groter Vorsicht — von unmittelbaren Selbstbeob-
achtungen wertvolle Ergebnisse ermitteln (19 ff.).

Eine empirische Erforschung der Frommigkeit der Gegenwart mit den
Mitteln der Psychologie hat, wie ein genaues Studium des vorliegenden
Werkes iiberzeugend erweist, eine groBe Bedeutung fiir die Praxis der Seel-
sorge, der religiosen Erziehung und den Religionsunterricht. Wenngleich die
« Praktischen Anwendungen » (Kap. XI) und viele iiber das ganze Buch ver-
streute Hinweise hauptsiachlich Verhiltnisse innerhalb des deutschen Prote-
stantismus im Auge haben, so ist das Gesagte doch auch fiir den katholischen
Seelsorger in hohem Mafle beachtenswert.

Zwar betont G. an einer entscheidenden Stelle einmal die Sonderstellung
des Christentums anderen Religionen gegeniiber (476). Aber seine nicht iiber-
zeugende Polemik gegen die « biblische Anthropologie » (z. B. 176, 179), gegen
« Dogma » und « Dogmatik » (« engstirnige Sektierer und Dogmatiker » 44 ;
ferner : 75, 79, 183, 217, 225, 345 ...) wirkt sich leider etwas storend in dem
sonst so sachlich geschriebenen Buche aus. Ob diese Polemik aus der Uber-
zeugung des Verf. erwiichst, da das Christentum «doch in erster Linie
dienende Tat der Liebe » (513) sei, oder ob es der Empiriker G. ist, der der
(prot.) Theologie nicht in allem gerecht werden kann, lassen wir dahingestellt.
Jedenfalls ist es sehr zu bezweifeln, ob tatsichlich « jede Formel, jeder
Begriff eine Verkiirzung (Reduktion), also Entstellung der Tatsachenwelt
notwendig mit sich bringt » (44).



Besprechungen 75

Selbstredend muB die religionspsychologische Forschung, deren Ergeb-
nisse und offenen Probleme der Verf. mit bemerkenswerter Sachkenntnis dar-
legt, zunidchst empirisch vorgehen. U. E. wiirde aber eine echte Begegnung
mit der Methode der scholastischen Psychologie fiir die Intentionen G.s eine
wirkliche Bereicherung bedeuten. Die Feststellungen : « Die entscheidenden
Entdeckungen auf dem Gebiet der Psychologie sind kaum hundert, ja nicht
einmal fiinfzig Jahre alt. Nicht anders steht es mit der Erforschung der
Frommigkeit » (4), sind doch wohl nur bedingt richtig. Uberdies weist der
Verf. im AnschluB8 an Bollay selbst darauf hin, daf3 Anweisungen fiir das
Gebetsleben, wie sie sich bei Ignatius v. L. finden, durch die moderne
Religionspsychologie iiberraschend bestatigt worden seien (290). Auch die
klassische katholische Asketik kennt so etwas wie eine empirische Er-
forschung der Frommigkeit, die allerdings nicht ihre erste Aufgabe ist.

Das Wesen der Frommigkeit wird von G. eingangs dahin umschrieben :
« Wir nennen ein seelisches Verhalten fromm, wenn es an Gott orientiert
ist ..., wenn die Seele in irgendeiner Verbindung mit dem iiberirdischen
Gott steht, durch Gott bestimmt wird » (1). DaBl es ein solches frommes
oder religioses Verhalten tatsdchlich gibt, kann nicht bestritten werden. Frag-
lich bleibt aber wenigstens in einem gewissen Sinne, was der seelische Hinter-
grund dieses religiosen Verhaltens sei. Denn « ungeheuer weit verbreitet ist
heute das MiBverstehen der Frommigkeit » (2). Gerade unter den « Gebil-
deten » sind die Projektionstheorien eines D. Fr. Strauss, L. Feuerbach oder
W. Wundt (Riickfithrung der Religion auf Phantasie, auf Furchtgefiihle)
noch wirksam ; ebenfalls haben die Anschauungen eines I'reud und seiner
Schiiler (Religion sei durch verdriangte sexuelle Triebe bedingt) eine weite
Verbreitung gefunden (7, 33).

Ein wissenschaftlich dulerst bedeutsames Ergebnis der empirischen Re-
ligionspsychologie liegt nun darin, daB sie in eindringender Analyse religioser
Akte diese Anschauungen als tatsachenfremd erwiesen hat. Weder Furcht-
gefiihle noch sexuelle Erlebnisse klingen im religiosen Akt an (35, 78 ; vgl.
298, 314). Der religiose Akt 1iBt sich auch nicht einseitig auf Gefiihl oder
Wille oder Denken zuriickfiihren (35, 36, 38). Vielmehr wird das Gesamtich,
das Zentrum der Personlichkeit duferst intensiv und ganzheitlich ange-
sprochen.

Eine solche Beteiligung des Gesamtich findet sich durchaus nicht in
allem Erleben ; gelegentlich kann das Zentrum der Personlichkeit zwar vom
Sittlichen oder Schénen angesprochen werden. Aber niemals ist das Gesamt-
ich derart intensiv beteiligt wie im religiésen Erlebnis (36/7).

Doch charakterisiert diese funktionale Seite das religiose Erlebnis nicht
ausschlieBlich. Es entziindet sich erst am Gottesgedanken (37), der irgend-
wie anklingen muB. Nur beide Komponenten — die gegenstindliche und die
funktionale — machen die lebendige Frommigkeit aus. « Ohne Gottesgedanke
ist das Icherlebnis inhaltsleer, ja, kidme es sogar nicht zustande. Ohne Ich-
funktion aber wire es kein religitses Erlebnis, keine lebendige Frommigkeit »
(37).

Das Ergebnis der experimentellen Forschung « schenkt uns einen Be-
griff der Religion, eine psychologische Beschreibung lebendiger Frommigkeit,



76 Besprechungen

die tiber viele berithmte Definitionen (Kant, Hegel, Schleiermacher) weit
hinausfiihrt und deren Irrtiimer als zeitgebunden verstindlich macht » (39).
Vollends stellt die Auffassung der Frommigkeit bei Freud und seinen Schii-
lern « ein unwahres Zerrbild der Religion dar, nichts mehr » (ebd.).

Gehen wir eines sachlichen Zusammenhanges wegen an dieser Stelle
bereits auf das ein, was G. als Religionspsychologe iiber den Gottesgedanken
sagt.

Selbstredend fillt ein Gottesbeweis nicht in den Aufgabenbereich der
experimentell arbeitenden Religionspsychologie (331). Vielmehr interessiert
den Psychologen die Mannigfaltigkeit der Gottesvorstellung bzw. des Gottes-
gedankens (leider wird die Unterscheidung zwischen Gottesvorstellung und
Gottesgedanke nicht hinreichend prizisiert). Gott kann erfat werden als
der Urheber der Natur, des Geisteslebens, als Hiiter der Sittlichkeit und auch
als Herr der Geschichte. Dagegen ist ein reines Gotteserlebnis, das auf jede
Beziehung zur irdischen Welt verzichten wiirde, menschlicher Erfahrung
nicht zuginglich (333). Gott gegeniiber tritt ein eigentiimliches Gefiihl der
Ehrfurcht zutage ; diese Ehrfurcht ist aber etwas sehr viel anderes als das,
was R. Otto in seinem bekannten Buche dargestellt hat (336).

Der Gottesgedanke ist sehr allgemein verbreitet ; er wird begiinstigt
durch die natiirlichen Veranlagungen des Menschengeistes. « Es ist gegen die
menschliche Natur, den Gottesgedanken abzulehnen, aus dem Denken zu
verbannen » (341). Denn « der Gottesgedanke hat eine nicht hoch genug ein-
zuschitzende Bedeutung im Seelenleben ... Er hebt den Menschen aus der
irdischen Beschrinktheit heraus ... Er verleiht dem Menschen dadurch
Wiirde, seinem schwankenden SelbstbewufBtsein einen festen Halt. Wie es
die Psychotherapie entdeckt hat, ist damit die Wurzel der Personlichkeits-
bildung gesichert. Der Gottlose mull notwendig zum Sklaven des Alltags
werden und sein Sein in kleinlichen Fragen verzetteln. Einzig der Gottes-
gedanke ist stark genug, diese Fesseln eines beschrankten Daseins zu spren-
gen » (341/42). — Pastoral bedeutsam ist es, daB durch religionspsycholo-
gische Untersuchungen auf die dringende Notwendigkeit und die Moglichkeit
einer Vergeistigung des Gottesgedankens zumal bei Jugendlichen hingewiesen
worden ist (342 ff.). — Der Atheismus ist keineswegs etwas « Natiirliches »
(356). Als « Wissenschaftlicher Atheismus » ist er ein kiinstliches Schreib-
tischprodukt (341, 356). Seine philosophische Begriindung ist sogar etwas
durchaus Sekundires. Die primaren Motive sind vielmehr emotionaler Art.
Uberdies ist ein fanatischer Atheismus psychologisch gesehen nur dort még-
lich, wo einmal ein lebendiger Gottesglaube vorhanden war (358). — Andere
Formen des Atheismus beruhen auf Unglaube (nicht glauben wollen oder
konnen), auf seelischer Unreife, Bequemlichkeit, Fliichtigkeit, Genufsucht
oder anderen Fehlhaltungen, die den Menschen in Bann halten (358, 361 ff.).

Das Menschenbild, wie es G. zeichnet, ist duBerst lebensnahe. Er stiitzt
sich in seinen Ausfiihrungen (176 ff.) auf Ergebnisse der medizinischen Psy-
chologie, Psychotherapie, Psychoanalyse und Kriminalpsychologie. Der
Mensch steht fast zu jedem Zeitpunkt seines Lebens verschiedenen Méglich-
keiten gegeniiber : einer Abwirts- und einer Aufwirtsentwicklung (183).

Leider machen sich in dem Abschnitt iiber « Die Menschenkunde » einige



Besprechungen 77

Mifverstandnisse iiber die Aufgaben der philosophischen Anthropologie und
anderer spezieller Disziplinen storend bemerkbar. Auf die nicht gliickliche
Polemik des Verf. gegen die « biblische Anthropologie » wiesen wir bereits
hin. Tatsache ist es doch wohl, da@} ein einseitiges und lebensfremdes Bild
vom Menschen, wie es von einer idealistischen und auch materialistischen
Philosophie vorgetragen wurde, gerade von der christlichen Theologie auf
Grund der Bibel stets entschieden abgelehnt wurde.

Sehr treffende psychologische Beobachtungen bringen die Abschnitte
iiber die Reue (191 ff.) und das Gewissen (200 ff.). G. stiitzt sich hier vor
allem auf die grundlegenden Arbeiten katholischer Autoren (Moers, A. und
G. Clostermann). Sachlich steht damit im Zusammenhang, was der Verf.
iiber das SiindenbewuBtsein zu sagen hat (347 ff.). « Siinde ist ein rein reli-
gioser Begriff und bedeutet in erster Linie eine Verfehlung Gott gegeniiber.
Wo kein Gottesglaube vorhanden ist, kann es auch keine Siinde geben »
(ebd.). Diesen Ausfiihrungen eines Psychologen kann der Theologe nur dank-
bar zustimmen.

Einen sehr breiten Raum nehmen die psychologischen Untersuchungen
zur religitsen Wandlung (Bekehrung) des Menschen ein. Uber das sachlich
Bedeutsame hinaus mag die Ausfiihrlichkeit der Darstellung dadurch bedingt
sein, dal3 die Amerikaner James und Starbuck dieses Problem sehr in den
Mittelpunkt ihrer Darstellungen setzten. Die Ergebnisse von James, Starbuck
und des deutschen Methodisten Leitner werden sehr ausfiihrlich referiert und
kritisch bewertet (42-78). Von eigenen Arbeiten zur Psychologie der Wertung
her bringt G. endlich eine schone Vertiefung der empirischen Befunde. Bei
der Bekehrung wandelt sich in Tiefenerlebnissen die Struktur des Ich (90).
Die « Tiefe », von der hier die Rede ist, hat allerdings nichts mit jener « Tiefe »
zu tun, welche als « UnterbewuBtsein » in der zeitgenossischen « Tiefenpsycho-
logie » herangezogen wird. « Tiefe » ist fiir G. vielmehr das, was dem gesamten
Leben des Menschen (der Personlichkeit in ihrem « Kern ») Sinn und Inhalt
verleiht (91 ff.). Wenn von der Religionspsychologie im Zusammenhang mit
der « Wandlung » (Bekehrung) von einem « Neuen Leben » gesprochen und
dieses beschrieben wird (z. B. 47/48, 63, 77, 224 ff.), so bleibt zu beachten,
daBl doch nur eine gewisse Aulenseite erfalBt werden kann. Die eigentlich
entscheidenden Aussagen (z. B. iiber Gnade, Ubernatur) hat ausschlieBlich
die Glaubenstheologie zu treffen. Eine saubere Unterscheidung der Zustindig-
keitsbereiche von Theologie und Religionspsychologie macht die etwas ab-
schitzige Bemerkung des Verf. iiber « christliche Dogmatiken und Ethiken »,
iiber eine einseitige Orientierung an den « Normen und Idealen des Neuen
Testaments » (225) gegenstandslos.

Vielleicht das Gelungenste des groB3en Werkes ist der kleine Abschnitt
iiber die « Voraussetzungen der Neuen Geburt» (95 ff.). G. behandelt an
dieser Stelle im einzelnen die psychologisch mafgebenden Faktoren, die er-
fahrungsmiBig Bedingungen fiir die Gesinnungswandlung eines Menschen
sind. Gerade diese wenigen Seiten wird der praktische Seelsorger mit grolem
Nutzen lesen.

Fiir die praktische Arbeit des Seelsorgers scheint es u. E. duBlerst wert-
voll zu sein, wenn des Ofteren das tatsichliche Leben der Frommigkeit



78 Besprechungen

psychologisch ermittelt wird ; so z. B. in den lesenswerten Abschnitten iiber
die « Niederungen des Gebetslebens », « Niederungen des Glaubenslebens »,
« Das durchschnittliche Glaubensleben von heute ».

Leider konnte in der Rezension nur ein kleiner Teil der vielen Tatsachen
und wertvollen Anregungen des Buches von G. zur Sprache kommen. Nur
durch seine langjiahrige Arbeit als Geschiftsfiihrer der « Internationalen Ge-
sellschaft fiir Religionspsychologie » sowie durch zahlreiche eigene Forschun-
gen war der Verf. in der Lage, ein solch gediegenes Werk iiber den derzeitigen
Stand der Religionspsychologie zu schreiben. Unbeschadet aller Kritik wird
« Die Frommigkeit der Gegenwart» fiir die nichsten Jahrzehnte fiir die
religionspsychologische Arbeit grundlegend bleiben. D. ScHLUTER OP

Nuttin, Joseph : Psychoanalyse und Persénlichkeit. (Arbeiten zur Psy-
chologie, Pddagogik und Heilpddagogik, hrsg. vom Institut fiir Pidagogik
und angewandte Psychologie der Universitidt I'reiburg in der Schweiz, Bd. 10.)
— Universitdtsverlag, Freiburg Schw. 1956. 338 S.

Diese Arbeit will die Psychoanalyse ins Gesamt der psychologischen
Wissenschaften einbauen und hauptsichlich einen Beitrag zur Erforschung
der normalen Personlichkeit leisten. Eine Einfiihrung umrei3t kurz die Psy-
choanalyse Freuds. Im ersten Teil erklirt der Verf. die psychologische Be-
deutung der Psychoanalyse. Gut wird geschieden zwischen dem wissenschaft-
lich Wertvollen und den voreingenommenen philosophischen Anschauungen
Freuds. Fiir die Psychoanalyse als therapeutische Methode hebt N. einige
neuere, nicht-europdische Richtungen hervor, die es ihm im Rahmen seiner
Arbeit besonders ermdéglichen, die Psychoanalyse der allgemeinen und der
experimentellen Psychologie zu ndhern. Groen Wert legt der Autor auf die
nicht-direktive Therapie C. Rogers, welche sich eher zum Entwurf eines per-
sonalistischen Menschenbildes eignet. In einer Skizzierung der neuen Ideen
der Psychoanalyse wird besonders das UnbewuBte behandelt. Es kommen
so zur Sprache die Beziehung zwischen dem Unbewuf3ten und der Freiheit,
wie auch das Problem der Freiheit und Moral in der Psychotherapie. Im
Hauptteil der Arbeit entwirft der Verf. eine dynamische Theorie der normalen
Personlichkeit. Er wendet sich gegen die Erkliarung des normalen Menschen
ausschliefllich von der Pathologie oder der Tierpsychologie her. Es wird
gezeigt, wie das dynamische Leben des Menschen auch von Bediirfnissen
durchdrungen ist, die sich nur aus der besonderen Art der menschlichen
Erkenntnis verstehen lassen, So versucht der Autor, den Menschen darzu-
stellen in seiner inneren Spannung und in seinen Grundbediirfnissen. Aus-
gezeichnet sicht man, wie sich aus dem Konflikt, dem wesentlichen Span-
nungszustand des Menschen die Personlichkeit entfaltet, weniger durch Ver-
dringung, als durch konstruktive Ausscheidung nicht mehr befriedigender
Entwicklungsformen. SchlieBlich wird die Dynamik des Menschen gezeigt in
seinem Doppelbediirfnis nach Selbstentfaltung und Kontakt. Zwei Grund-
bediirfnisse, die sich auf allen Ebenen des menschlichen Seins durchdringen :
im biologischen, sozialen und geistigen Leben. So wird die Komplexitit des
ganzen Menschen gut herausgestellt und das Einseitige des psychoanaly-



Besprechungen 79

tischen Menschenbildes iiberwunden und ergénzt von der allgemeinen Psycho-
logie her wie auch im Lichte einer geistig-personalen Gesamtschau.

Die gute Ubersetzung nach der zweiten Auflage der franzésischen Aus-
gabe besorgte A. Guggenberger. Im Anhang findet sich eine Ubersicht iiber
die Theorie Adlers und die Ansprache Papst Pius XII. vom 13. 4. 1953 an
die Teilnehmer des Kongresses fiir Psychotherapeutik und klinische Psycho-
logie. Das Werk wird abgeschlossen mit einer reichhaltigen Bibliographie
und mit Registern. Es wird vielleicht als Mangel empfunden, da moderne
deutschsprachige Psychologen kaum erwdhnt und nur amerikanische ver-
wertet wurden. Dies kann uns aber nicht abhalten, den eigentlichen Wert
dieses Buches anzuerkennen, das geeignet ist, die Diskussion um die Psycho-
analyse zu klaren. H. R. Stampa OP

Religionsphilosophie — Asthetik

Todoli, José, O. P. : Filosofia de la Religién. — Editorial Gredos, Madrid
1955. 570 p.

Gegenstand dieses Buches ist die Religion, d. h. die ethisch-metaphy-
sische Wirklichkeit der Riickgebundenheit des Menschen an Gott (Religatio),
das BewuBtsein dieser Tatsache und die darausfolgende moralische Antwort
des Menschen. Das Materialobjekt ist der Mensch; das Formalobjekt ist
seine Riickgebundenheit an Gott und seine Verbundenheit mit Gott, gesehen
im Lichte der natiirlichen Verstandeskrifte.

Das umfassende Thema des Buches wird in fiinf Kapitel aufgeteilt. Das
erste behandelt in fiinf Artikeln die historische Entwicklung der Religions-
philosophie als Sonderwissenschaft. Obschon dieser Teil den Charakter einer
Einleitung hat, sind die verschiedenen Autoren doch recht griindlich behan-
delt, besonders Kant. Nach einer ausfiihrlichen phinomenologischen Dar-
stellung der Religion gibt das folgende Kapitel im zweiten Artikel eine auf
Thomas fundierte Begriffsbestimmung. Die 3 Artikel des 3. Kapitels behan-
deln die Fundamente der Religion (= Religatio), ausgehend von der onti-
schen, axiologischen und dynamischen Seinsweise der Religatio. In ebenfalls
drei Artikeln spricht das vierte Kapitel von der Noetik der Religatio und
vom Bewuftsein dieser Riickgebundenheit im Menschen in Bezug auf Ver-
stand, Wille und Gemiit (los sentimientos). Es ist dies vielleicht das aktu-
ellste und interessanteste Kapitel, besonders der Abschnitt iiber das Gemiit,
dessen groBe religionsphilosophische Bedeutung T. hervorhebt. Das fiinfte
Kapitel schlieBlich handelt von der moralischen Antwort des Menschen auf
Gott, von der Religion im engern Sinn.

Das Thema des Buches ist von hichster Bedeutsamkeit, beriihrt es doch
das Hauptproblem unserer Tage, das anthropologische. Es will die Scholastik
anregen, eine tiefere Antwort auf dieses Problem zu suchen. Ohne Zweifel
hat T. damit einen gliicklichen Anfang gemacht. Besonders hervorheben darf
man vielleicht die organische Schau, mit der der Verfasser das weitliufige
Thema behandelt und dabei immer wieder betont, dafl der Mensch in erster
Linie eine Person ist und nicht die Zusammenfassung von Fihigkeiten.

B. M. PeEreira SAC



80 Besprechungen

Piemontese, Filippo : L’intelligenza nell’arte. Ricerche sui fondamenti
ontologici e gnoseologici dell’attivita artistica. — Dott. Carlo Marzorati edi-
tore, Milano (1955). 199 p.

Das Buch behandelt das Problem des Schénen. Im Vorwort bekennt
sich der Verfasser zur Philosophie des hl. Thomas, ohne sich aber damit
binden zu wollen. Im ersten Kapitel befaBt er sich mit der Rolle des Ver-
standes in der Betrachtung des Schonen. Er weist hin auf die verschiedenen
Meinungen in der Frage, ob das Schone mehr im Konkreten oder im Univer-
sellen begriindet sei, und sucht eine Synthese zwischen beiden Ansichten zu
geben. Im zweiten Kapitel nimmt er die Schéne Kunst als eine « ars » (recta
ratio factibilium) — ohne dabei ihre Besonderheit zu vergessen — und zeigt,
wie der Kiinstler die Regeln der Kunst anwenden muf.

Im folgenden befaft sich P. mit der Metaphysik des Schénen. Nachdem
er seine Grenzen umrissen hat, beginnt er mit der Definition des hl. Thomas :
« splendor formae ». Die Schonheit als eine Seinseigenschaft wird formell vom
Verstande erkannt. Der Unterschied zum Wahren besteht darin, daB3 das
Schone im Betrachter ein Wohlgefallen auslést, welches verursacht wird
durch die Ubereinstimmung des sinnenhaft erfaBten Objektes mit dem Ver-
stande und dessen Gesetzen. Es handelt sich um eine Art abstraktiver In-
tuition ohne Reflexion iiber den Gegenstand. Sodann erértert der Verfasser
die Beziehungen der Idee in der Kunst zur Phantasie als Wirkursache und
Werkzeug sowie zur Verwirklichung des Werkes. Im weiteren fiihrt er aus,
wie die Nachahmung in der Kunst beurteilt werden mufl. Das letzte Kapitel
ist dem lyrischen Charakter der Kunst gewidmet, d. h. dem Anteil des
Gefiihls in der dsthetischen Betrachtung. Piemontese weist in der Asthetik
den Primat dem Verstande zu, ohne jedoch das Mitwirken der Phantasie
als Werkzeug und des Gefiihls als notwendige Folge zu vergessen.

Das Buch enthidlt noch zwei weitere Abhandlungen, eine iiber die
Asthetik von Rosmini, die andere iiber Verstand und Dichtung bei Croce.

V. M. FoNTAINE SAC

Ethik — Wirtschaft und Gesellschaft

Messner, Johannes : Kulturethik mit Grundlegung durch Prinzipienethik
und Persénlichkeitsethik.. — Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien-Miinchen 1954.
681 S. ‘

Messner legt in allen seinen ethischen Untersuchungen gréBten Wert
auf Klarheit iiber die erfahrungsmiBige Grundlage philosophischer Uber-
legungen. Darum ist sein erstes Anliegen : wo ist das Phdnomen ? Auf den
ersten 142 Seiten wird der Aufweis der sittlichen Tatsachen gefiihrt. « Die
Tatsachen des sittlichen BewuBtseins zu erfassen und erst genau zu be-
schreiben, ist die Aufgabe der wissenschaftlichen Ethik, soweit sie ihre Grund-
lage wirklich in der Erfahrung selbst sucht » (S. 9) und nicht aus Offenbarung
empfingt. Mit unaufhaltsam steigendem Interesse liest man die tiefsinnige
Analyse der Gewissenseinsicht, in welcher unser Verf, darlegt, daB es sich
bei diesem sittlichen Urphinomen um eine, wenngleich nicht philosophische,



Besprechungen 81

so doch urspriingliche und naturhafte Einsicht handelt. Der Verf. setzt
sich mit der ganzen Geschichte der Ethik auseinander. Wenn er betont,
daB die von der Scholastik gebotene Erklirung des Gewissens als eines
Urteils nur ein Ausschnitt aus dem anzeigt, was wir heute unter Gewissen
verstehen, dann ist ihm beizupflichten (S. 47 {.).

Die Erklirung der Tatsachen des Sittlichen gipfelt gewissermaBen in
der Definition des Guten oder Sittlichen : « Das Gute oder Sittliche ist fiir
den Menschen die von seiner Natur geforderte Seinsvollkommenheit in
der Entfaltung und Betdtigung der ihr eigenen Triebe gemidB den ihnen
innewohnenden Zwecken, wie sie der Mensch durch seine Vernunft zu er-
kennen und durch seine Selbstbestimmung in dem seiner Natur eigenen
zweckbestimmten Handeln zu verfolgen vermag » (S. 153 f.). Treffend fidhrt
dann der Verf. fort : « Demnach besteht der Seinsgrund der Sittlichkeit in
der Vernunftnatur des Menschen mit den seiner Selbstbestimmung in ihren
Trieben vorgezeichneten Zwecken. Und das Wesen der Sittlichkeit besteht
in der ihm auf diese Weise in seiner Natur selbst vorgezeichneten Ordnung
seines Verhaltens » (S. 154). Folgerichtig sieht der Autor dieses « Vorgezeich-
netsein » zuletzt in dem « im Sittengesetz kundgetanen Willen des Schopfers »
begriindet (S. 171 {.).

Nachdem der Verf. das Wesen und den Grund der Sittlichkeit (allge-
meine Ethik, Prinzipienethik) betrachtet hat, geht er zur « Personlichkeits-
ethik » iiber (S. 270 ff.). Mit dem Ausdruck « Personlichkeitsethik » meint er
die Individualethik. Er will also keineswegs in Abrede stellen, dal3 die all-
gemeine oder Prinzipienethik nicht auch Personlichkeitsethik sei. In der
« Personlichkeitsethik » im engeren Sinn spricht er von den Verhaltensweisen,
die vom Einzelmenschen gefordert sind. Gegen diese Individualethik ist die
Sozialethik abgetrennt, die ebenfalls unter der Prinzipien-, also der allge-
meinen Ethik steht.

Als Grundpflichten des Menschen von heute bezeichnet der Verf. : Selbst-
besinnung, Selbsterkenntnis, Selbstzucht, Selbstlosigkeit ; als Grundtugen-
den : VerantwortungsbewuBtsein, Né&chstenliebe, Demut, Ehrfurcht; als
Grundgiiter : das Leben in der Liebe und das Leben im wohlgeordneten
Gemeinwesen., Es mochte scheinen, als ob hier der Verf. in die Sozialethik
abirren wiirde. Doch meint er offenbar auch hier den individuellen Menschen,
der als Individuum seine Vollendung in der Gemeinschaft mit andern sucht.
Somit bleibt er im Rahmen der Individualethik. Anders allerdings verhilt
es sich, wenn man die Struktur des Gemeinschaftslebens untersucht. Mit
diesem Gedanken wire man bereits in der Sozialethik im strengen Sinne.

Gegen die moderne Anschauung, daB die Grundsituation der mensch-
lichen Existenz in der Unerkennbarkeit des Daseinssinnes, im Entscheidungs-
zwang und daher in der Angst bestehe, stellt der Verf. die Wahrheit,” da
die Gundsituation des sittlichen Menschen durch vier Merkmale geprdgt ist :
geistig, psychologisch, biologisch und soziologisch. Entsprechend diesen
Grundsituationen offenbart der Mensch seine sittliche Leistung, geistig in der
Selbstbehauptung seines Willens gegeniiber der Gebrochenheit der Natur,
psychologisch in der Ordnung des Gefiihlslebens, biologisch in der Ein-
ordnung des Geschlechtstriebes in die durch die menschliche Natur vorge-

6



82 Besprechungen

zeichneten Zwecke, soziologisch in der Erfiillung des Berufes innerhalb der
menschlichen Gesellschaft. Mit dem letzten Gedanken unterstreicht der Verf.
die schopferische Lebenserfiillung des Menschen in der Berufsarbeit. « Das
Mittel ist die Verwirklichung seiner Rechte auf Mitverantwortung und Mit-
bestimmung hinsichtlich des Arbeitsgeschehens » (S. 327). Der Verf. fordert
diese Mitverantwortung und Mitbestimmung auf den drei Ebenen der sozial-
wirtschaftlichen Kooperation : im Betrieb, in der Berufsgemeinschaft und
in der Sozialwirtschaft.

Im 3. Buch kommt nun die Kulturethik zur Sprache. Ausgehend davon,
daB Kultur immer ein gesellschaftliches Geschehen ist und vom ganzen
Menschen her begriffen werden mufl, bestimmt der Verf. die Kultur als « die
gesellschaftlich-geschichtliche Form der Lebensentfaltung eines Volkes als
Ganzheit mit dem Grundziel der Personlichkeitsentfaltung seiner Glieder
durch Anteilnahme an dieser Lebensentfaltung auf den einzelnen Lebens-
gebieten » (S. 343). Damit hebt der Verf. seine Einstellung ab von der Kul-
tursoziologie, die eine reine Tatsachenwissenschaft ist, wie auch von der
bloBen Kulturphilosophie, die nur die geschichtlich gewordenen Kulturen
und Kulturerscheinungen im Zusammenhang grundsiatzlich zu erkldren sucht.
Kultur ist unserem Verf. eine Forderung an den Menschen, darum Ethik.
Im Grunde handelt es sich also um die inhaltliche Bestimmung des wahren,
von der menschlichen Person her bestimmten Gemeinwohls. Somit kénnte die
Kulturethik als die Uberleitung von der Individualethik zur Sozialethik be-
zeichnet werden. Der Verfasser sagt darum auf S. 272 : « Die Kulturethik
steht verbindend zwischen den beiden (Individualethik und Sozialethik) und
kann an die eine oder andere angeschlossen werden, » Streng genommen ge-
hort sie aber bereits zur Sozialethik und zwar als die aus der Persoénlich-
keitsethik sich ergebende Ethik vom gemeinsamen Wert und der gemein-
samen Pflicht menschlichen Lebens.

In drei groBen Abschnitten wird die Kulturethik entfaltet : 1. Kultur
als Lebensform (Tradition, Ethos, Recht, Religion), 2. Kultur als Ordnung
(Riickfithrung der Kulturtatsachen auf die im Wesen des Menschen liegen-
den Zweckbestimmungen), 3. Kultur als Aufgabe, und zwar im Hinblick auf
die moderne Kulturentwicklung und deren gegenwirtige Situation.

Mit Staunen steht man vor der ungeheuren denkerischen Leistung, die
hier iiberall in diesem grundlegenden Werk spiirbar ist. Jeder Satz ist eine
tiefdurchdachte Aussage. Jeder Gedanke reiht sich in logischer Konsequenz
an den andern. Nicht zu vergessen ist die meisterhafte Bewiltigung eines
geradezu unabsehbaren historischen Materials. Hier wird das Gedankengut
der Philosophia perennis in lebendigen Kontakt mit der Geistesgeschichte
gebracht. Das Werk verdient nicht nur Lesung, sondern eifrigstes Studium.

. A. F. Urz OP



Besprechungen 83

Messner, Johannes : Ethik. Kompendium der Gesamtethik. — Tyrolia-
Verlag, Innsbruck-Wien-Miinchen 1955. xv-531 S.

Das Kompendium gibt in gedringter Form das wieder, was Messner
in « Naturrecht » und in der « Kulturethik » dargestellt hat. Man kann sich
vorstellen, daB viele Laien, die es eilig haben, gerade zu diesem Buch greifen.
Es wire aber schade, wenn sich Studenten damit begniigen wiirden. Der
Student sollte sich der Miihe unterziehen, die beiden andern griindlichen,
reich dokumentierten und mit umfassenden geschichtlichen Kenntnissen ge-
ladenen Werke zu lesen. Er sollte sie als Handbiicher der Ethik und Sozial-
ethik beniitzen lernen. Gewil hat das Kompendium seine eigenen Vorziige.
Der Student wird leichter einen Gesamteinblick gewinnen. Trotzdem wire
es zu bedauern, wenn das Kompendium die beiden andern Werke, die zu
der unentbehrlichen Bibliothek eines modernen Menschen gehoren, ver-
dringen wiirden. A. F. Urz OP

Fliickiger, Felix : Geschichte .des Naturrechtes. Erster Band : Altertum
und Frihmittelalter. — Evangelischer Verlag, Zollikon-Ziirich 1954. 475 S.

Die vorliegende Arbeit mochte zeigen, welches die rechtlichen Vor-
stellungen waren, mit denen sich die Theologie in der Vergangenheit aus-
einanderzusetzen hatte und auf denen sie zumeist ihre eigenen Soziallehren
aufbaute, ferner welchen Wandlungen diese Vorstellungen bis zur Gegenwart
unterworfen waren. Damit sah sich der Verf. auf die Darstellung der Natur-
rechtslehre verwiesen. Ohne nun die an sich durch die Zielsetzung gegebene
Einschrankung auf die theologischen Aspekte durchzufiihren, geht der Verf.
iiberhaupt auf die Entwicklung des Naturrechtsdenkens ein. Er will diese in
drei Banden schildern, wovon nun der erste vorliegt.

In der « Vorgeschichte » zeigt F., wie das Rechtsdenken der dltesten
Zeit von zwei gegensitzlichen Strukturauffassungen des Rechts beherrscht
war, vom Traditionsrecht der Sippe (themis) und vom BeschluBrecht der
Polis (dike). Erst die griechische Philosophie und der Monotheismus seien
in der Lage gewesen, eine eigentliche Naturrechtslehre zu entwickeln auf-
grund des Glaubens an die Einheit des gottlichen Gesetzes, wie der Verfasser
im zweiten Teil ausfiihrt. Allerdings moéchte man dies fiir Aristoteles weniger
gelten lassen, weil bei ihm das Naturrecht im Gegensatz zum platonischen
Denken von der Immanenz der Natur, vor allem von der Entelechie her
begriindet wird. Das « Verniinftige » ist nicht mehr so sehr die ewige Idee,
sondern vielmehr die aus der Sache herausgelesene SinngemaBheit, wie iibri-
gens unser Verf. mit dem Hinweis auf die « Niitzlichkeit» anzudeuten
scheint (S. 183).

Damit ist das eingeleitet, was F. im dritten Teil bei der Stoa verwirk-
licht sieht: « Das natiirliche Recht (jus naturale) griindet auf der Seins-
ordnung, nicht auf einer bloB idealen Ordnung des Sollens » (S. 204). Das
Sollen wird jedoch nicht verkannt, da die Stoa, wie ausgefiihrt wird, auf
Gott zuriickgreift. Allerdings wird man im Hinblick auf den Pantheismus
die stoische Auffassung doch mehr als naturalistisch bezeichnen miissen.



84 Besprechungen

Der Verf. weist (S. 280 ff.) darauf hin, daB im Altertum von Menschen-
rechten als subjektiven Individualrechten nicht gesprochen werden kann,
Bei der Proklamation der Gleichheit aller Menschen dachten die Alten doch
mehr an einen urspriinglichen Zustand als an Rechte, die immer noch bean-
sprucht werden kénnten. Selbst die kosmopolitischen Menschheitsideale der
Stoa blieben wirkungslos. Anderseits wird man den revolutiondren Charakter
der Stoa nicht gering schitzen diirfen. Die Bediirfnislosigkeit hat nicht zu-
letzt auch etwas vom Ethos des Weltproletariers an sich. Allerdings darf
man dabei nicht gerade an Cicero denken, der sich eifrig bemiiht hat, dem
stolzen und egoistischen rémischen Biirgertum eine philosophische Grund-
legung zu verschaffen.

Mit einem gewissen Bedauern stellt unser Verf. fest, dal die typisch
biblische Sicht des Naturrechts als eines gottgewollten und gottgeschaffenen
Urzustandes, wie sie noch durchweg in der Theologie der Kirchenviter vor-
herrscht, in der Scholastik und vor allem bei Thomas von Aquin durch den
aristotelischen Naturbegriff verdringt worden sei. Nun besteht kein Zweifel
dariiber, daB3 die Kirchenviter ihre Naturrechtsspekulation an den theolo-
gischen Begriff des Menschen im Paradies angekniipft haben. Dabei ging es
ihnen aber nicht nur um eine geschichtstheologische Betrachtung. Sie waren
vielmehr von dem Gedanken beherrscht, da3 die Natur am leichtesten und
offenbarsten in jenem Zustand erkannt werden kénne, in welchem die Siinde
noch keine Verheerung angerichtet hatte. Auch Thomas hat diese Speku-
lation noch geliebt. Sie war ihm der Weg, um das zu ermitteln, was Gott
als immanente Triebkrifte in den Menschen hineingelegt hat. Es ist darum
nicht einzusehen, was unser Verf. auf S. 332 (und auch sonst an verschie-
denen Stellen mit andern Worten) erklirt : « Mit der Ubernahme des aristo-
telischen Naturbegriffs wurde nimlich auch der Begriff der Imago Dei jenes
Inhaltes entleert, der ihm in der Theologie der Viter noch als seine eigent-
liche, vom Evangelium her erkannte Fiille zukam. » Sollte es nicht eine Ver-
tiefung und eine Bereicherung fiir die Imago-Lehre gewesen sein, dall man
mit Hilfe der Unterscheidung zwischen Schépfung und Begnadung eine
doppelte Ebenbildlichkeit zu erkennen verstand ? (vgl. hierzu Bd. 7 der
Deutschen Thomasausgabe, S. 270 ff.). Es ist also vollig unberechtigt zu
sagen, daB die Ubernahme der griechisch-romischen Begriffe und Vorstel-
lungen « ein Abgleiten ins Naturalistische » bedeute (S. 333). Unser Verf.
vertritt auch die Meinung, daB3 um dieser naturalistischen Umformung (und
um der Abhingigkeit vom neuplatonischen Ordnungsgedanken) willen eine
Verteidigung von Menschenrechten unmdoglich geworden sei. Offenbar glaubt
F., daB die Menschenrechte, wie sie vom englischen Individualismus her-
kommen, ein Richtmal sozialethischen Denkens seien. Die moderne Rechts-
philosophie hat dort, wo es um die sog. subjektiven Rechte ging, stets grifte
Bedenken angemeldet, weil Rechte nur im Zusammenleben mit andern und
nur von einer iibergeordneten (Gemeinwohl-)Norm her verstidndlich sind.
Thomas hat sehr wohl vorstaatliche Rechte gekannt. Von den Menschen-
rechten des 19. Jahrhunderts zu sprechen, wire ihm aber nur eingefallen,
wenn ihm die véllige Abirrung des Menschen von der Vernunft und dem
damit gegebenen Begriff der natiirlichen Gottebenbildlichkeit bekannt ge-



Besprechungen 85

worden wire. Diese Abirrung setzte aber erst ein, als man den Naturrechts-
begriff von der lex aeterna trennte.

Die Naturrechtslehre des hl. Thomas ist unverstindlich ohne diesen
Riickblick auf den Ursprung aller Gesetze, niamlich die lex aeterna. Diese
lex aecterna aber ist nicht der stoische Begriff des ewigen Weltgesetzes, wie
unser Verf. (S. 447) meint, sondern ein Element typisch christlichen Denkens,
nimlich der Lehre von der Erschaffung der Welt durch Gott. Bzgl. der
thomasischen Naturrechtsauffassung sei es gestattet, den Verf. auf Bd. 18
der Deutschen Thomasausgabe, ferner auf die Biande 5 und 6 der Sammlung
Politeia (Kerle-Verlag, Heidelberg) aufmerksam zu machen.

Es ist natiirlich fiir einen Autor sehr schwer, in einem umfassenden
geschichtlichen Werk sich von gewissen Verallgemeinerungen und den damit
gegebenen Ungenauigkeiten frei zu halten. Bei der Lesung eines solchen
Werkes wird man mehr die Grundtendenz, die gro3e Synthese beriicksich-
tigen miissen. Allerdings muf3 man dann auch erwarten, da3 der Autor sich
mit Vorsicht und Vorbehalt ausdriickt. Vor allem miiBte er wissen, welcher
Literatur er Glauben schenken darf. Konrad Farner (Christentum und Eigen-
tum bis Thomas von Aquin, Bern 1947) auch nur zu zitieren, um einen
Gewidhrsmann mehr fiir die These des vermeintlichen Kommunismus der
Kirchenviter zu haben, diirfte wohl nicht angingig sein, da Farner seine
Arbeit aus Schilling abgeschrieben hat, wobei er lediglich — und dies ist
seine eigene Leistung — die abgeschriebenen Vitertexte im gegenteiligen
Sinn von Schilling auslegt. Zudem hat man sich Klarheit dariiber zu ver-
schaffen, dal3 der Kommunismus, von dem wir heute reden, iiberhaupt nicht
im Blickfeld der Kirchenviter lag. Wer bedenkt, da Thomas von Aquin
fiir die Naturrechtslehre geradezu von weltgeschichtlicher Bedeutung ist,
bedauert es ungeheuer, dafl sich gerade dieser Teil der Verallgemeinerung
und der Verwischung schuldig macht. Was da iiber Zins geschrieben steht,
erregt in einem auch nur von ferne in den Problemen bewanderten Leser
das aufrichtige Bedauern, da3 ein im groen und ganzen so interessantes
Buch mit solchen Plattheiten schlieBen kann : « Weil das Zinsverbot Dogma
war, konnte die Kirche es spdter nicht mehr gianzlich preisgeben, aber sie
fithrte doch Schritt fiir Schritt Lockerungen ein, die in der Praxis einer
Aufhebung dieses Verbotes gleichkamen » (S. 467). Hétte der Verf. sich auch
nur ein wenig in der dazugehorenden Literatur umgesehen, dann wire ihm
eine solche Verdrehung der Wahrheit nicht unterlaufen.

Und dennoch ! Das Werk méchte man nicht missen. Es ist geistreich
und erdffnet dem Kenner der Probleme manche neuen Horizonte, freilich
nur dem Kenner. Jedem andern, der Einzelerkenntnisse sucht, méchte man
raten, die Fragen in einer Monographie nachzulesen. A. F. Utz OP



86 Besprechungen

Woérterbuch der Soziologie. Unter Mitarbeit zahlreicher IFachleute her-
ausgegeben von Wilhelm BErRNsDORF und Friedrich BirLow. — Ferdinand
Enke-Verlag, Stuttgart 1955. vii-640 S.

Es gehort auf dem Biichermarkt heute weithin zu den Reklametricks,
einem Buch einen verlockenden, universalen Namen zu geben und dann
im Vorwort zu erkldren, eigentlich sei der Titel anders gemeint. Beim vor-
liegenden Werk besagt nun zwar der Titel nicht mehr als der Inhalt, er
ist aber dennoch ein tiduschendes Modeschlagwort. Tatsédchlich findet man
ndmlich in diesem Worterbuch nicht nur Soziologie, sondern alles, was
irgendwie in die Gesellschaftslehre gehort. Das mag ein Vorteil sein, weshalb
sich die « Entschuldigung » im Vorwort vielleicht eriibrigt. Zugleich ist es
aber auch ein Nachteil, weil damit dem Werk der einheitliche Gesichtspunkt
und damit das innere Format fehlt. In den sieben Zeilen von E. E. Hirsch
(Berlin) iiber « Gerechtigkeit » steht grenzenlos dummes Zeug, das besser
aus einem Worterbuch der Soziologie weggeblieben wire. In seinem Artikel
iiber « Soziologie », also eigentlich dem Standardartikel des Worterbuches,
vermag der Herausgeber F. Biilow keine Klirung in die Definition der
Soziologie zu bringen. Er scheint Soziologie iiberhaupt mit der Wissenschaft
vom Sozialen zu verwechseln. Was dabei iiber Aristoteles geschrieben wird,
zeugt von volliger Unkenntnis. Dagegen hebt sich der Artikel « Sozial-
wissenschaft » (L. H. A. Geck) in glinzender Weise ab. Hier ist Klarheit
und Unterscheidung. Der Artikel iiber « Eigentum » (F. Biilow) zeigt sozial-
philosophische und wirtschaftliche Aspekte, weill aber nichts von der sozio-
logischen Seite des Problemes zu berichten. Leider ist das bedauernde Ein-
gestindnis im Vorwort nur zu wahr, da eine Abstimmung der einzelnen
Artikel nicht erreicht werden konnte. Diese Disharmonie besteht nicht nur
in der ethischen Wertung, sondern auch in der Definition der einzelnen
sozialen Wissensgebiete, vor allem der Soziologie. Trotzdem ist man froh
um das Werk, weil eilige Leser, wie z. B. Journalisten, eine kurze Einfiihrung
in wichtige Stichworter der Sozialwissenschaften erhalten und vor allem auch
deswegen, weil immerhin einzelne Artikel mit bemerkenswert klarem Wissen
geschrieben worden sind. A. F. Urz OP

Die Einheit der Sozialwissenschaften. Franz Eulenburg zum Gedichtnis.
Hrsg. v. Wilhelm BERNSDORF u. Gottfried EISERMANN., — Ferdinand Enke-
Verlag, Stuttgart 1955. 258 S.

Im einleitenden Artikel gedenkt Ed. Spranger (Tiibingen) Eulenburgs,
des « immer philosophierenden Soziologen ». H. Peter (Tiibingen) bespricht
sodann das Verhdltnis der Sozialwissenschaften zur Naturwissenschaft unter
dem Titel « Weltanschauung und Einheit der Wissenschaft ». Dieser Titel
rechtfertigt sich durchaus, da es im Grunde um die philosophische Auffassung
vom « Gesetz» und der « GesetzmiBigkeit » geht. Wie die Natur, so hat
auch das gesellschaftliche Leben seine GesetzmiBigkeit. Man denke nur an
die Marktgesetze. Sehr richtig betont der Verf., daB die empirische Wirt-
schaftsforschung in keinem Falle fiir sich allein eine politische Forderung



Besprechungen 87

zu begriinden oder zu verwerfen vermag, dafl vielmehr unter allen Um-
stinden ein echtes Werturteil notwendig ist. — Im Artikel « Die Einheit
der Sozialwissenschaften als Grundlage der Nationalokonomie » stellt F. Lenz
(Bonn) zunidchst das soziale Wesen des Menschen heraus und verfolgt dann
die wesentlich soziale Orientierung menschlicher Zielsetzungen beim wirt-
schaftlichen Handeln. Es bewahrheitet sich, so fithrt der Verf. aus, auch
in der Nationalékonomie, da8 jeder Wert an und fiir sich gesellschaftlich
ist, wie immer die konkreten Produktionsverhdltnisse geordnet sein mégen. —
G. Eisermann (Heidelberg) befalit sich mit « Wirtschaftsform und Gesell-
schaftsform ». Mit Interesse folgt man hier den Darlegungen, wie der Mensch
durch die Wirtschaft gesellschaftlich geprigt, geradezu vermachtet wird
(seelische « Entfremdung » des Menschen durch die ZerreiBung von Arbeits-
und Lebensraum, Entfremdung gegeniiber der Familie durch die Verlinge-
rung der Arbeitszeiten, Verlagerung der sozialen Stellung der Frau, ver-
anderte Rechtsordnung, nicht zuletzt Umformung der « herkémmlichen »
Moral). Der Verf. kommt zum Schluf3, dafl soziologische Erkenntnisse fiir
den National6konomen unerld3lich sind, damit die Gesellschaft nicht blind
der Vermachtung durch die Wirtschaft anheimfillt. — 7. Parsons (Harvard)
kommt in seinem Artikel « Die Stellung der Soziologie innevhalb der Sozial-
wissenschaften » zum Ergebnis, da es nicht ratsam sei, die Theorie des
sozialen Handelns als eine gesonderte Disziplin anzusehen, genau so wenig,
wie man etwa von der allgemeinen Physik als einer eigenen Disziplin
sprechen koénne. — Die folgenden Beitrige besprechen Einzelprobleme :
Typologie und Mechanik der gesellschaftlichen Fluktuation (7. Geiger,
Aarhus), Franz Eulenburgs Auflenhandelspolitik nach 20 Jahren des Neo-
Merkantilismus (H. Rittershausen, Kéln), Das Grundproblem der europdi-
schen Wirtschaftsintegration (M. Palyi, Chigaco), Die Grundlagen der heu-
tigen Gesellschaftskrise (4. Vierkandt, Berlin), Primitive Gruppe, primitive
Mentalitit und Traumstruktur (W. Bernsdorf, Berlin), Neue Waihrungs-
politik und die Frage der Konvertibilitit (R. Kerschagl, Wien), Wirtschafts-
theorie und Institutionalismus in den Vereinigten Staaten (F. K. Mann,
Washington), Musikformen und Gesellschaftsformen (P. Honigsheim, East
Lansing), Zur Problematik der Politologie (O. K. Flechtheim, Berlin). Das
Nachwort widmet G. Eisermann, Personlichkeit und Werk Franz Eulenburgs.

Das Werk bietet, obwohl man darin — wie dies bei Festgaben durch-
weg beklagt wird — die Einheit vermit, einen tiefen Einblick in Fragen
der Sozialwissenschaften. Jeder Autor hat hier ohne Zweifel sein Bestes
gegeben. Jeder Beitrag beweist den wissenschaftlichen Ernst, dessen es in
der Auseinandersetzung mit den aktuellen Problemen des Gesellschafts-
lebens bedarf. A. F. Utz OP



88 Besprechungen

Messner, Johannes : Die soziale Frage im Blickfeld der Irrwege von
gestern, der Sozialkdmpfe von heute, der Weltentscheidungen von morgen.
6. neubearbeitete Aufl. — Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien-Miinchen 1956,
742 S.

Aus der letzten Auflage, die im Jahre 1938 erschienen war, ist ein
neues Werk geworden. Immerhin konnte der Verf. Bausteine jener Auflage
iiber die Geistes-, Wirtschafts- und Sozialgeschichte beniitzen, ein Zeichen
der Bewdhrung der friitheren Verotffentlichung.

Der Verf. definiert die soziale Frage als « die Frage nach den Fehlent-
wicklungen und Fehlwirkungen der Sozialordnung einer Gesellschaft hin-
sichtlich der gesamten Gemeinwohlaufgabe, nach ihren Ursachen und den
Mitteln zu deren Uberwindung » (S. 23 f.). Da es nicht um eine abstrakte,
sondern iiberaus konkrete Frage geht, war es notwendig, von den geschicht-
lichen Tatsachen auszugehen. So spricht M. zunéchst iiber den liberalistischen
Kapitalismus und den Sozialismus, um im dritten Teil die christliche Sozial-
reform, also den christlichen Vorschlag zur Losung der sozialen Frage dar-
zustellen. Die einzelnen Teile behandeln in paralleler Entsprechung : ge-
schichtliche Entwicklung, philosophisch-weltanschauliche Grundlagen, Wirt-
schaft, Gesellschaft, Staat und Kultur. Entsprechend der Grundauffassung
des Verfassers, daf3 die soziale Frage nicht nur eine Arbeiterfrage, sondern
vielmehr auch ein geistiges Problem bedeutet, worauf, wie Messner eigens
betont, bereits A. M. Weiss hingewiesen hat, wird im Teil i{iber die Kultur
auch die Krise des religiosen Lebens behandelt.

Wer Messners « Naturrecht » kennt, findet hier manche Gedanken in
neuem Licht wieder. Ziemlich weit ausholend zeichnet der Verf. nicht nur
die « Gegenmaf3nahmen » gegen die Krise, sondern auch in groflen Ziigen
nochmals die gesamte christliche Sozialdoktrin, so da@3 z. B. auch Grundsatz-
fragen des Naturrechts zur Sprache kommen. Auch dieses Werk Messners
liest man mit Spannung, erstaunt iiber das reiche Wissen des Verf., und mit
Freude an der Klarheit in der Darstellung der schwierigsten Gedanken-
ginge. A. F. Urz OP

von Nell-Breuning, Oswald, S. J.: Wirtschaft und Gesellschaft. Bd. I :
Grundfragen. — Herder, Freiburg 1956. vii-462 S.

Der Verfasser deutet in seinem Vorwort an, was die vorliegende Aus-
wahl-Sammlung seiner Aufsitze und Vortrige nicht sein soll : ein Lehrbuch.
Das beeintrichtigt aber keineswegs ihren hervorragenden Wert als zeitge-
schichtliches Dokument. In 8 Abschnitten (Grundsatzfragen, Wirtschaft u.
Gesellschaft, Mensch u. Arbeit, Einkommen u. Kapitalbildung usw.) spiegelt
sich wieder, wie in den Jahren 1946-1956 ein katholischer Soziologe von
hohem Rang die Entwicklung der deutschen Wirtschaft sah und was er dazu
zu sagen hatte. Zwischen dem Vortrag « Wesens- und Ordnungsbild der
menschlichen Gesellschaft » (Jan. 1946) und dem Aufsatz « Eigentumsbildung
in Arbeiterhand » (Sommer 1955) erstreckt sich der Weg aus tiefstem Zu-
sammenbruch zum verfiihrerischen Glanz des deutschen Wirtschaftswunders.
Dort der erste Versuch, inmitten der Katastrophe wieder ein geistiges Funda-



Besprechungen 89

ment fiir christliche Sozialarbeit zu schaffen, hier das Bemiihen, das stindig
wachsende Sozialprodukt recht aufzuteilen, der neugeschaffenen Giiterfiille
die Richtung zu geben, wie sie in « Quadragesimo anno » Nr. 61 gewiinscht
wird. .

Begreiflicherweise sind die einzelnen Beitrige von verschiedenem Ge-
wicht. Von scharf formulierten programmatischen Arbeiten sei hervorgehoben
die Vorlage fiir das Bundeswirtschaftsmin. v. 19. I. 52 ; daneben stehen Ar-
beiten von Gelegenheitscharakter wie die iiber Monopolkontrolle, Wettbe-
werbsbeschrankung u. a. Besonders erwahnt sei ein nur drei Seiten umfassen-
der Beitrag « Die christliche Uberwindung des Sicherheitskomplexes » ; man
mochte ihn eine feine kleine Studie nennen, die besonders den Seelsorger
anspricht.

Bis auf wenige Ausnahmen wurden die Arbeiten bereits vertffentlicht
und diirften ihre Kritiker schon gefunden haben. Im Einzelnen sei deshalb
nur folgendes bemerkt. S. 80 : Dafl die Entwicklung der Technik den Haus-
halt von wertschaffender Tiétigkeit entleert und so die Hausfrau und Mutter
zu aullerhduslicher Erwerbsarbeit driangt, kann generell kaum behauptet
werden. Heute fithrt der Wunsch, fiir die Aussteuer und die kiinftige Woh-
nung etwas zu verdienen, um bald heiraten zu koénnen, schon die heran-
wachsenden Tochter aus dem Haus, und solche gewerbliche Arbeit wird dann
auch in der jungen Ehe — leider | — beibehalten. Da@} die iiberlastete Land-
frau in ihrem Haushalt noch viel zu wenig Technik hat, steht ohnehin fest.
S. 154 : So richtig es ist, daB die Soziale Frage — in ihrer Gesamtheit ! —
nicht in den Betrieben gelést werden kann, so wenig werden fortschrittliche
Unternehmungen darauf warten wollen, dafl ihnen die Friichte der staat-
lichen oder 6ffentlich-rechtlichen Sozialpolitik in den Schof fallen. Statt zahl-
loser Beispiele aus neuerer Zeit nur eins : Duisburger Kupferhiitte. An vielen
Stellen werden héchst dankenswerte Versuche gemacht bzgl. Mitbestimmung,
Miteigentum usw., eine Schrittmachertédtigkeit, aus deren Ergebnissen viel-
leicht umfassende staatliche Maflnahmen entwickelt werden kénnen. S. 222 :
Die Ablehnung der « keine Gemeinschaftsbande anerkennenden Berufsaus-
iibung » konnte leicht zum closed job fiihren, was sicher nicht im Sinn des
Autors liegt.

Aber solche Einzelheiten verschwinden gegeniiber der groen Linie, die
sich durch die Arbeiten des Verfassers hindurchzieht. Die Ordnung der
menschlichen Gesellschaft ist fiir ihn die groBe Aufgabe ; vornehmlich durch
die Berufsstindische Ordnung (B. O.), auch Leistungsgemeinschaften ge-
nannt, sucht er sie zu erreichen. Um dieses zentrale Thema kreisen seine
Gedanken ; von stets neuen Aspekten sucht er seine Vorziige darzustellen.
Dabei geht der Blick auch iiber die Grenzen ; Belgien, Holland werden zum
Vergleich herangezogen, ebenso wie die Montanunion und die werdende euro-
paische Wirtschaftseinheit. — Einen Eckstein der B. O. bildet das Subsi-
diaritdtsprinzip. Die Literatur hieriiber ist umfangreich, die Auffassung auch
innerhalb der katholischen Soziologen nicht ganz einheitlich (vgl. 4. F. Utz :
NO 10, 1956, 11-21). Auch beim Autor sind Nuancen festzustellen ; das
Wortchen « nur », das er S. 69 kritisch behandelt, bringt er selbst auf S. 43,
— hier bewuBt und recht angebracht. Zuzustimmen ist dem Autor, daB der



90 Besprechungen

Begriff der Subsidiaritat iiber die katholischen Kreise hinaus bekannt ge-
worden ist und vielfach, wenn auch nicht immer richtig, angewandt wird.
Von der B. O. l1dBt sich allerdings nicht behaupten, dal sie bis jetzt in der
Bundesrepublik viele Freunde gefunden habe ; auch die « christliche » Bundes-
regierung hat noch keine Schritte in dieser Richtung getan. N.-B. befafit
sich mit den Gegenargumenten (S. 234 ff., 246) ; vielleicht ist aber der Haupt-
widerstand anders zu erkliaren. Mittels der B. O. sollen die wirtschaftlichen
Vorgiange moglichst aus dem Bereich der Politik, der Macht, herausgelost
und in die kiihlere Atmosphire der Fachleute iiberfiihrt werden. In erster
Linie denkt unser Autor an eine « Entmachtung» der staatlichen Biiro-
kratie (S. 280 « Zustdndigkeiten », S, 300/I). Niemand 1dBt sich gern «ent-
machten » und sigt gutwillig den Ast ab, auf dem er selbst sitzt, Hinzu
kommt, daBl auch das Verhiltnis der Bundes-Stindekammer zum Parlament
unklar ist (S. 303/4). Die Kammer soll eine unpolitische Spitze sein, das
Parlament nicht ersetzen ; aber selbst wenn sie nur neben das Parlament
tritt, wird diesem nicht nur Arbeit, sondern auch Einflul genommen werden.

Noch an einer anderen Stelle begegnet der Gedanke der B. O. starkem
Widerstand. Fiir den Kampf gegen die Monopole, welche die soziale Markt-
wirtschaft beeintrichtigen, erblickt der Autor in ihr die geeignete Organi-
sation (S. 272 ff.). Zu den Monopolen rechnet er auch das bilaterale Monopol
der beiden Arbeitsmarktparteien, das also beseitigt werden soll. Zutreffend
nennt der Autor den Lohn in der Bundesrepublik einen politischen, ander-
seits betont er gerade vom Standpunkt der christlichen Gesellschaftslehre die
Verpflichtung, die breiten bis jetzt vermogenslosen Schichten der Arbeit-
nehmerschaft iiber eine bessere Einkommensverteilung zu einem Anteil am
Kapitalbesitz, an ertragbringenden Produktionsmitteln, zu fithren. « Zu einer
sozialen Marktwirtschaft gehort eine befriedigende Einkommens- und Ver-
mogensverteilung ; alle wirtschaftlichen MaBnahmen miissen diesem Erfor-
dernis Rechnung tragen » (S. 422). Aber wie soll man weiter kommen ? Die
B. O. will N.-B. nicht mit der Regelung von Preisen und Ldhnen befassen ;
er verweist auf abschreckende Beispiele aus der Weimarer Periode (Kohle,
Kali). Die Arbeitgeber- und Arbeitnehmerverbinde sollen auch nicht auf-
gelost werden. Aber zu erwarten, dafl mit der Bildung korperschaftlich fun-
dierter Leistungsgemeinschaften « die Sachlage eine vollig andere sei » und
« dem, was sachlich ohnehin das Ubergewicht besitzt, nunmehr auch struk-
turell-organisatorisch die Méglichkeit gegeben sei, sein Ubergewicht auszu-
wirken », ist doch etwas optimistisch.

Allerdings soll man dem Autor seinen Optimismus nicht zum Vorwurf
machen, im Gegenteil ! Man kann ihm nur aufrichtig dafiir danken, daf3 er
unermiidlich den Arbeitsmarktparteien, besonders den Gewerkschaften, seine
grundlegenden Gedanken iiber Produktion, Lohn, Konsum usw, nahezu-
bringen sucht und zu positivem Handeln dringt. Schon Januar 1948 hatte
er betont : « Es ist unerldBlich, die Einkommensbezieher dahin zu bringen,
jenen Teil ihres Nominaleinkommens, der dem in Investitionsgiitern bestehen-
den Teil des Sozialproduktes entspricht, auch in Investitionsgiitern anzu-
legen. » Immer wieder wird ihnen dieser Gedanke mit geradezu beschwéren-
den Worten vorgetragen und die Méglichkeit gezeigt, den breiten Massen



Besprechungen 91

in wirklich spiirbarem Ausmaf3 Zugang zum Kapitalbesitz, zur Vermogens-
bildung zu geben. Die Antwort war nicht nur Ablehnung in der Sache,
sondern auch hiBliche personliche Verunglimpfung. Der DGB will keinen
Investivlohn, keinen Arbeiterkapitalisten, keine B. O. Wenn trotzdem gesetz-
geberische Maflnahmen eingeleitet wurden zur Erleichterung der Eigentums-
bildung in Arbeiterhand, ist N.-B.’s Verdienst hierbei nicht gering.

Unmoglich ist es, die zahllosen treffenden, schlagwortartigen Einzel-
formulierungen des Autors festzuhalten. Nur auf die beiden Beitrage S. 181
und 185 sei noch hingewiesen, in denen der Verfasser das speziell Christ-
liche in Berufsauffassung und Wirtschaft darlegt. « Zu der menschenwiirdigen
Befriedigung menschlicher Bediirfnisse gehort : der Christ braucht Zeit (eines
der knappsten wirtschaftlichen Giiter !) fiir den Umgang mit Gott .. .», eine
Mahnung, auf die bei der stindig zunehmenden Gefihrdung des Sonntags
heute besonderes Licht faillt.

AbschlieBend ist festzustellen, daB3 der vorliegende Band, der durch
einen zweiten — iiber Einzelfragen — ergianzt werden soll, jedem, der sich
mit wirtschafts- und sozialpolitischen Fragen zu beschiftigen hat und iiber
die Fakten der Gesetzgebung hinaus an der Dynamik ihres Entstehens in-
teressiert ist, eine Fiille wertvollen Materials iibermittelt. Dal der Autor sein
reiches Wissen klar und lebendig zu bieten weil und auch der Verlag fiir
eine angemessene Ausstattung des Bandes gesorgt hat, braucht kaum beson-
ders betont zu werden. A. TuieLe OSB

Burghardt, Anton : Eigentumsethik und Eigentumsrevisionismus. Vom
Abfindungslohn zum Miteigentum. (Handbuch der Moraltheologie, hrsg.
v. Marcel Reding, X, Bd.) — Hueber, Miinchen 1955. x1-238 S.

Der Untertitel des Buches kennzeichnet zur Geniige den Standpunkt,
von dem aus das Eigentumsproblem untersucht wird. Ausgehend von der
Tatsache, daB die Eigentumskontroverse stets im Zentrum der sozialen
Auseinandersetzung gestanden hat, hebt der Verf. mit Recht hervor, daB
in fritheren Zeiten das Eigentum in der Hauptsache auf Konsumgiiter
bezogen wurde, wihrend durch die industrielle Gesellschaft das Eigentum
an Produktionsmitteln dem ganzen Problem einen neuen Aspekt und eine
erhohte Bedeutung gegeben hat. Der Autor legt zundchst die Versuche dar,
die im Laufe des vergangenen Jahrhunderts unternommen wurden, um eine
Neuordnung der Giiterwelt herbeizufiihren, und bemiiht sich, diese Ver-
suche vom Standpunkt der christlichen Ethik aus zu beurteilen. Dabei hilt
er unbedingt daran fest, daB jeder christliche Eigentumsrevisionismus das
Sondereigentum an der Mehrheit der Produktionsmittel als vom Gemein-
wohl gerechtfertigt ansehen muf}, dal aber andererseits dieses Sondereigen-
tum, da wo es unternehmerisch genutzt wird, auf die beiden anderen Sozial-
partner, Konsument und Arbeiter, Bedacht nehmen muf. Ferner behauptet
der Verf. mit Recht, daB die bestehende Eigentumsordnung den Bediirf-
nissen einer miindig gewordenen Gesellschaft nicht mehr entspricht, weil
die Entwicklung der sozialokonomischen Wirklichkeit nicht gleichen Schritt
gehalten hat mit der geistigen Entwicklung. Das MiBverhidltnis zwischen



92 Besprechungen

dem, was ist, und dem, was sein soll, bedarf einer Korrektur. Diese Eigen-
tumsneuordnung besteht im gesellschaftlichen Miteigentum der Arbeit-
nehmer. In diesem Zusammenhang kommt der Verf. auch auf das in den
letzten Jahren so heill umstrittene wirtschaftliche Mitbestimmungsrecht der
Arbeiter zu sprechen. Seine Stellungnahme ist umsichtig und maBvoll. Ein
innerhalb der vom Verf. aufgestellten Grenzen der Belegschaft zugestandenes
Mitbestimmungsrecht auch in wirtschaftlichen Fragen diirfte wohl kaum
den von der héchsten kirchlichen Autoritit wiederholt gegebenen Wei-
sungen und Mahnungen zuwiderlaufen. Die diesbeziiglichen Ausfiihrungen
lassen erkennen, dal3 der Verf, nicht nur Sozialtheoretiker ist, sondern auch
ein Betriebswirt, der mit der Wirklichkeit der Dinge geniigend vertraut ist,
um zwischen Idee und Ideologie unterscheiden zu koénnen.

Auf der Suche nach einer Moglichkeit, den Arbeitnehmern ein formelles
Miteigentum zu sichern, glaubt B., das kommanditistische Prinzip erscheine
am ehesten geeignet, das Kapital so einzusetzen, daB3 der natiirliche Kern
des Eigentumsrechtes realisiert wird, ndmlich allgemeiner menschlicher
Wohlfahrt zu dienen. Allerdings muf3 er sofort zugeben, daB} vorliufig der
Anwendungsbereich des kommanditistischen Prinzips noch sehr schmal ist.
Dasselbe gilt von dem arbeitsgenossenschaftlichen Prinzip, das den Unter-
nehmer im eigentlichen Sinne des Wortes funktionslos macht und dem
Arbeitnehmer selber unternehmerische Wirksamkeit einrdumt.

Zum Schlusse hebt der Verf. noch hervor, da3 die Lésung der sozialen
Frage und die Entproletarisierung des Arbeiters weitab auch ein sozial-
pidagogisches Problem ist, da das der menschlichen Natur entsprechende
Eigentumsinteresse sich in weitesten Kreisen der Arbeiterschaft in ein Ein-
kommensinteresse verwandelt hat, verbunden im besten Falle mit einem
Besitzinstinkt fiir kurzlebige Gebrauchsgiiter. Somit kann eine Neuordnung
des Eigentums seine wohltuenden Wirkungen nur dann hervorbringen, wenn
im Arbeiter wieder das Bediirfnis geweckt ist, Eigentiimer zu werden, es zu
bleiben und sich als solcher sachgemdfBl zu verhalten.

Die eine oder die andere Formulierung des Verf. diirfte Widerspruch
erregen. Zundchst war es nicht ratsam, an den Anfang dieses Buches den
Ausdruck « Eigentumsethik » zu setzen, da aus dem groen Bereiche, der
mit diesem Ausdrucke bezeichnet wird, nur ein Kapitel zur Sprache kommt,
namlich « Fragen der Ethik am Gegenstand des Eigentums an den Produk-
tionsmitteln » (S. 3), mit anderen Worten das Verhiltnis zwischen Kapital
und Arbeit. Was die Beurteilung der zur Losung dieses Problems gemachten
Versuche angeht, beruft sich B. auffallend stark auf deren mehr oder
weniger groBe Niitzlichkeit. Er beriicksichtigt nicht genug, daB8 die Ethik,
wie die Philosophie iiberhaupt, eine Prinzipienwissenschaft ist, da somit
eine zu utilitaristische Betrachtungsweise den Ethiker nie vollauf befrie-
digen wird.

Ganz besonders gibt AnlaB zur Beanstandung das Kapitel iiber den
Eigentumsgebrauch (S. 38-55). So ist es nicht richtig, daB es sich beim
Eigentum immer nur um ein dominium imperfectum handelt. Uber sich
selbst und seinen Nichsten hat der Mensch nur ein dominium imperfectum ;
iiber die untermenschlichen Dinge kann er sehr wohl auch ein dominium



Besprechungen 93

perfectum erwerben und ausiiben. Es ist nicht klug, an dieser Terminologie
zu riitteln, da ja anerkanntermafBen das dominium perfectum weder die
Rechte Gottes noch die Anspriiche der Gesellschaft ausschlieBt. S. 43 lese
ich folgenden Satz: « Die Okkupation schafft also die Bedingung zum
Erwerb eines urspriinglichen Eigentumsrechtes, ausgehend vom Faktum,
daB die Giiter disponibel sind, die entweder niemandem oder ohnméchtigen
Eigentiimern gehoren, also fiir den auf Eigentumserwerb Bedachten res
nullius sind. » Dieser « ohnmichtige » Eigentiimer scheint uns sehr ver-
ddchtig, besonders wenn aus seiner Ohnmacht die These abgeleitet wird,
sein Eigentum sei einer res nullius gleichzusetzen. Vielleicht wire es gut
gewesen, den Begriff des « ohnmichtigen Eigentiimers» etwas nidher zu
umschreiben ; der Verf. hitte dann wahrscheinlich selber festgestellt, dal
seine Aussage nicht haltbar ist. S. 53 wird behauptet, das primdre Natur-
recht sei irgendwie « geschichtlos, auf den noch nicht gefallenen Adam
bezogen ». Demgegeniiber ist zu sagen, daB das Naturrecht — sei es primir
oder sekundir — weder auf den gefallenen noch auf den nicht gefallenen
Adam bezogen ist, sondern auf den Menschen schlechthin. Der Verf. riihrt
hier an das schwierige und heikle Problem der Moglichkeit eines « Natur »-
rechtes iiberhaupt, ein Problem iiber das bereits viel Tinte geflossen ist
und wahrscheinlich noch mehr flieBen wird, doch 1d68t sich in dieser Frage
mit der Unterscheidung zwischen dem gefallenen und dem nicht gefallenen
Adam nicht viel anfangen.

Trotz dieser Einschrankungen bleibt bestehen, daB das Buch sowohl
fiir den Sozialtheoretiker als auch fiir den Sozialpraktiker von groBem Werte
und von aktueller Bedeutung ist, da es den letzten Stand der Entwicklung
sowie deren Zukunftsbedeutung in weitestem Umfang beriicksichtigt.

L. Tairy OSB

Lio, Hermenegildus, O. F. M. : Determinatio « superflui » in doctrina
Alexandri Halensis eiusque scholae. (Spicilegium pontif. Athenaei Antoniani,
6.) — Antonianum, Romae 1953. xvI-236 p.

Die Lehre iiber das Superfluum bildet ein Kernstiick der katholischen
Soziallehre. Pius XI. redet in « Quadragesimo anno » von der Sozialfunktion
der sogenannten freien Einkiinfte, die keineswegs dem Belieben des Menschen
iiberlassen sind. Es ist ein Verdienst des Verf., daB er in seiner Schrift diese
wichtige Frage griindlich untersuchte. Im Mittelpunkt der Studie stehen
Alexander von Hales und seine mittelbaren und unmittelbaren Schiiler bis
Bonaventura einschlieflich. Die ganze Abhandlung wird aber in einen
groBeren Rahmen gestellt. Wir werden mit der Lehre der Vorginger bekannt
gemacht und die Resultate werden mit den Ergebnissen des hl. Albert d. Gr.,
des hl. Thomas und anderer Scholastiker verglichen.

Die Schwierigkeit dieser wissenschaftlichen Arbeit lag in den Quellen,
die zum gréBten Teil noch unverdffentlicht sind. So eroffnet uns dieses Werk
ganz neue Schitze iiber unsere Frage.

Ein erster Teil gibt einen geschichtlichen Uberblick iiber die Lehre des
Superfluums bis Alexander von Hales. Teilstiicke finden wir bereits im
Konfutianismus, dann bes. bei den Griechen, bei Aristoteles, wenn er von



94 Besprechungen

der Freigebigkeit, der Magnificentia und andern sozialen Tugenden spricht.
Ausdriicklich und direkt bestimmt er aber das Superfluum nicht. Die rémi-
schen Gesetze enthalten verschiedene Vorschriften iiber den miBligen Ge-
brauch von Kleidung und Nahrung. Eine allgemeine Bestimmung des Super-
fluums suchen wir aber auch bei ihnen umsonst. Die Offenbarung, besonders
das Neue Testament, war den Vitern AnlaB, die iiberfliissigen Giiter nach
ihrem Wesen und ihren Aufgaben niher zu bestimmen. Bis zu Alexander
von Hales hat kein Theologe die Frage des Superfluums als eigene, gesonderte
Quaestio behandelt. Dieser kam zur folgenden Unterscheidung : den Armen
aus dem Superfluum zu helfén, ist ein Werk der Gerechtigkeit, aus dem
Notwendigen aber ein Werk der Barmherzigkeit (S. 42). Damit war er ge-
zwungen aufzuzeigen, was ein Superfluum ist. In verschiedenen Werken, be-
sonders in der Quaestio disputata de superfluo, kommt er darauf zu sprechen.

Nachdem der Verf. diesen wertvollen geschichtlichen Uberblick gegeben
hat, stellt er die Hauptgrundsdize auf. Die irdischen Giiter sind nur Mittel,
die wir maBvoll gebrauchen, aber nicht miBbrauchen diirfen. Sie sind fiir
alle Menschen und nicht nur fiir wenige da. Die Einfilhrung des Privat-
eigentums als Folge der Erbsiinde hindert die Bestimmung des Superfluums
nicht, sondern fordert sie erst recht. Die Zweckbestimmung des Eigentums,
daB nidmlich jeder leichter das Notwendige besitze und daB der Gebrauch
iiberfliissiger Dinge vermieden werde, muf3 immer im Auge behalten werden.
Der einfache Besitz und Nichtgebrauch eines Dinges besagt noch nicht, da@3
dieses in jeder Hinsicht iiberfliissig ist.

Was ist also ganz allgemein ein Superfluuun ? Diese Frage wird im
dritten Teil untersucht, Hier geht der Verf. analytisch vor. Den Ehrenplatz
nimmt Alexander von Hales ein ; doch kommen auch seine Schiiler reich-
lich zur Sprache. Die unverdffentlichte Quaestio des hl. Bonaventura De
superfluo wird zum ersten Mal allen zuginglich gemacht (S. 88). Im Anschlul3
an Alexander von Hales und Bonaventura kommt L. zum SchluB}, da@ die
Bestimmung des Superfluums auf zweifache Art und Weise geschehen mu@ :
in Bezug auf die eigene Notwendigkeit und die der andern. Darum mull man
das necessarium naturae, personae und proximo unterscheiden. Zum neces-
sarium naturae gehoren jene Giiter, ohne die die menschliche Natur nicht
bestehen kann. Auch da miissen Ort und Zeit beriicksichtigt werden. Sein
Korrelativ bildet das superfluum naturae : das, was klugerweise nicht fiir
die Erhaltung der menschlichen Natur notwendig ist. Es ist ein superfluum
secundum quid. Das necessarium personae ist jenes, wodurch einer menschen-
wiirdig lebt in bezug auf eine soziale Stellung. Sein Korrelativ ist das super-
fluum personae. Dieses iiberschreitet die Bediirfnisse, welche sich aus der
personlichen Stellung und der der Familie ergeben. Hier wird also nicht die
menschliche Natur schlechthin betrachtet. Was diese Bediirfnisse iiber-
schreitet, bildet das Superfluum simpliciter. Zum necessarium proximo ge-
hoéren jene Giiter, die nicht notwendig sind, um die Natur zu erhalten oder
um menschenwiirdig zu leben, die aber andern, mit denen wir sozial ver-
bunden sind, notwendig sind. Das Korrelativ bildet das superfluum proximo.
Wer Giiter besitzt, die er nicht gebraucht, aber die Absicht hat, sie fiir gute
Zwecke zu niitzen, dem sind sie nicht iiberfliissige Giiter, sondern ein neces-



Besprechungen 95

sarium proximo. So kommt L. zur folgenden Begriffsbestimmung des Super-
fluums : Superfiluum est quod caret ratione (causa finalis) iustae (a legibus vel
consuetudine saltem permissae) necessitatis (respectu sui, secundum naturam
et personam : superfluum naturae et personae) vel intentione piae utilitatis
(superfluum respectu aliorum) (S. 94).

Nach dieser allgemeinen Bestimmung des Superﬂuums behandelt L.
dessen spezifische Bestimmung nach den Gegenstinden, wie irdischer Besitz,
Kleidung und Nahrung, und nach den verschiedenen Personen. Unsere Au-
toren gehen bei der Behandlung dieser Fragen nicht rein kasuistisch vor,
sondern sie geben uns immer wieder allgemeine Prinzipien, die beriicksichtigt
werden miissen. Wir werden mit der Lehre des Superfluums bei den Kénigen,
unverheirateten Laien, bei Verheirateten, bei den Klerikern und bei den
Minderen Briidern vertraut gemacht. Wirklichkeitsnah sprechen sie z. B, von
der Berechtigung der schonen Kleider fiir die Frau, sogar vom méafBigen
Gebrauch der Schminke und von der Notwendigkeit einer kriftigen Fleisch-
nahrung fiir die Miitter und von der Sorge der Eltern fiir ihre Kinder
(S. 106 f.). Ein Franziskaner wird mit besonderem Gewinn lesen, was vom
Superfluum bei den Minderen Briidern geschrieben ist. Ganz allgemein kénnen
wir sagen : Superfluum generice respectu sui definiri quod caret ratione
iustae et legitimae necessitatis. Alles was zur Siinde fiihrt, muB als nicht
notwendig betrachtet werden.

Von besonderer Wichtigkeit fiir die moderne Sozialethik ist die Frage :
« Was ist fiir diesen bestimmten Menschen iiberfliissig ? » Sie kann nicht a
priori geldst werden, sondern dies muf3 von Fall zu Fall geschehen ; denn hier
miissen die verschiedenen Umstinde ins Auge gefat werden. Weil wir aus
dem Superfluum andern helfen miissen, ist es Pflicht jedes einzelnen, zu
bestimmen, was fiir ihn iiberfliissig ist. Dies vermag nur der vir prudens
et bonus. Diese Bonitas besagt aber vollstindige Giite, die verschiedene andere
Tugenden einschlieBt. Die Fiihrerin in der Beurteilung ist die Klugheit, die
sich von andern auch belehren 1i8t, den Rat anderer einholt. Die Giite
schlieBt anderseits verschiedene Laster aus, sie fordert ein Freisein von Be-
gierlichkeit, von ungeordneter Anhinglichkeit an die irdischen Giiter, von
Geiz. Positiv sind MaBigkeit, die jeden UberfluB haBt, Liebe zur Armut,
Gerechtigkeit, Freigebigkeit, GroBziigigkeit (Magnificentia), Mitleid und
Barmherzigkeit gefordert. Sehr oft wird die Bestimmung des Superfluums
von den Franziskanerautoren als ein Akt der Gerechtigkeit bewertet ; 6fters
aber wird sie mit der Barmherzigkeit in Zusammenhang gebracht. Dies aus
dem zweifachen Grunde, weil damals die gewohnliche Art, die tiberfliissigen
Giiter zu verteilen, das Almosen war, dessen wesentliches Element das Mit-
leid ist, und weil die Barmherzigkeit auch von dem gibt, was der « kluge »,
nur von der Gerechtigkeit geleitete Mann, als necessarium, d. h. etwas ihm
Unentbehrliches beurteilt (153). Die richtige Beurteilung der freien Ein-
kiinfte kann nur aus einem tief christlichen Geiste heraus geschehen.

Um aber zu einem richtigen Urteil zu kommen, miissen auch alle Um-
stdnde beriicksichtigt werden. Man muf} die Person ins Auge fassen, Ort und
Zeit beachten. Etwas kann fiir eine Person oder zu einer Zeit als iiberfliissig
betrachtet werden, fiir eine andere Person oder zu einer andern Zeit kann



9% - Besprechungen

es notwendig sein. Damit ist der relative Charakter der Bestimmung der freien
Einkiinfte hervorgehoben. Ein allseitig giiltiges Urteil verlangt zudem, daf3
die richtige Absicht vorhanden sei. Die Heiden lieBen sich von natiirlichen
Motiven leiten, die Christen miissen iibernatiirliche Beweggriinde beachten.
Also nur der « vir prudens et bonus » ist imstande, das Superfluum richtig
zu bestimmen.

Wenn Alexander von Hales und Bonaventura die einzelnen Elemente
ihrer Untersuchung bereits vorfanden, so liegt ihr Verdienst darin, daf3 sie
diese zu einer Einheit zusammengefiigt und als besondere Quaestio behan-
delt haben. In verschiedenen Punkten sind sie vollstindiger als ihre Vor-
ginger. L. untersucht und vergleicht die Resultate mit denen anderer
Scholastiker. Uns interessiert besonders der Vergleich mit Albert d. Gr. und
Thomas von Aquin.

Im wesentlichen stimmen A/lbert d. Gr. und Alexander von Hales iiber-
ein. Albert bestimmt die Superflua « quibus sublatis adhuc potest conservari
domus et familia et exerceri negotium et officium licitum ipsius personae :
et hoc secundum aestimationem sapientis et boni viri. Necessarium autem
est, quo ablato, haec commode fieri non possunt» (IV. Sent. d. 15 a. 16).
Albert lenkt unsere Aufmerksamkeit auf das, was zur Arbeit notwendig ist,
und fiigt zur ndheren Bestimmung des Notwendigen das « commode » hinzu.
Er sagt aber nichts von der Bestimmung des Superfluums in bezug auf die
andern (S. 188). Wiederholt bestimmt Thomas von Aquin das Superfluum
und das Notwendige, aber nicht in einer gesonderten Quaestio. Die Termino-
logie des hl. Thomas deckt sich nicht einfach mit der Alexanders. Fiir diesen
bezeichnet die necessitas personae das zum standesgemdfBen Leben Notwen-
dige. Fiir Thomas schlie3t das necessarium personae das fiir den einzelnen
und seine Angehdrigen Notwendige ein. Wenn es sich um das standesgemif
Notwendige handelt, so sagt der Aquinate «secundum conditionem seu
statum personae ». Was seine Vorgianger eine necessitas naturae nannten,
bezeichnet er als necessitas absoluta oder personae, das standesgemal3 Not-
wendige als necessitas conditionata vel secunda (II-IT 32, 5 u. 6). Besser
als seine Vorginger bestimmt Thomas das, was fiir die Zukunft als not-
wendig bezeichnet werden muf. Man muf3 nach dem urteilen, was proba-
biliter und ut in pluribus vorkommt (II-1I 32, 5 ad 3). Thomas nimmt auch
an, daB Giiter, die nicht zum standesgemidfBen Leben notwendig sind, auf-
bewahrt werden kénnen, um sie andern zur gegebenen Zeit zu iiberlassen
(S. 189). Wenn Thomas auch nicht eine besondere Quaestio iiber das Super-
fluum geschrieben hat, so finden wir doch bei ihm die verschiedenen Ele-
mente, die eine solche Bestimmung ermdglichen. Ebenso finden wir bei ihm
leicht jene Prinzipien, die eine Bestimmung der iiberfliilssigen Giiter im
Einzelfalle ermdéglichen. Auch Thomas hebt hervor, daB3 diese Feststellung
nicht a priori geschehen kann, sondern nur kraft der Klugheit und des
" Glaubens (Quodl. VI q. 7, a. 12 ad 1). Besondere Aufmerksamkeit verdient
der Text des hl. Thomas in IV. Sent. d. 15, q. 1 ad 4, in dem er die Rang-
ordnung der Hilfe in der Not bestimmt. Hier ist Thomas vollstindiger als
seine Vorginger.

Auch fiir unsere Zeit ist die dargelegte Lehre noch aktuell. Die sozialen



Besprechungen 97

Verhiltnisse haben sich zwar geindert. Die angefiihrten Prinzipien haben
aber allgemeinen Wert, weil sie auf der Natur des Menschen aufbauen und
sowohl seine personlichen wie sozialen Pflichten beriicksichtigen. Die Tat-
sache, daB nur der « vir prudens et bonus » im Einzelfalle recht bestimmen
kann, welche Giiter fiir ihn iiberfliissig sind, erklirt uns, warum wir in der
Welt von heute so viele soziale Not finden. Was uns not tut, ist der christ-
liche Geist, ohne den man fiir den Notleidenden nichts oder nur wenig
iibrig hat.

Die Arbeit, zu der wir dem Verf. von Herzen gratulieren, hat einen
einzigen Schonheitsfehler, und das sind die verhdltnismidBig vielen Druck-
fehler. Sie beziehen sich fast durchwegs auf die zahlreichen FuBnoten und
sind meistens als Corrigenda vermerkt. C. Husatka OFMCap

Desqueyrat, A., S. J. : Bilan spirituel du Capitalisme. (Bibliothéque de
la recherche sociale.) — Editions Spes, Paris (1956). 207 p.

Unter den vielen Definitionen des Kapitalismus — wie D. im Vorwort
trefflich bemerkt, gibt es deren ebensoviele, wie es Leute gibt, die von
Kapitalismus reden, — hebt der Autor die vier wichtigsten hervor, jene
Leos XIII., des Liberalismus, der Wirtschaftswissenschaftler und schlie8lich
des Durchschnittsfranzosen. Das Ziel des Buches ist, eine « geistige » Bilanz
des Kapitalismus zu ziehen und nicht schlechterdings eine Bilanz des Kapi-
talismus. Ferner soll diese Bilanz im Hinblick auf die objektiven Ursachen
der religiosen Ungldubigkeit gezogen sein. In einfacher, aber klarer Sprache
gibt D. eine eingehende Analyse der Definitionen, um daraufhin in seiner
geistigen Bilanz die Synthese herzustellen. N. KETTERER OP

Wagenfiihr, Horst : Wie die Wirtschaft funktioniert. Eine Wirtschafts-
kunde fiir jedermann. 2. Aufl. — C. Bertelsmann-Verlag, Giitersloh 1955.
477 S.

Das Buch, das im September 1955 in erster Auflage erschien, konnte
bereits im darauffolgenden November seine zweite Auflage erleben (21. bis
35. Tausend). Tatsdchlich gehort es zu den praktischsten Einfiihrungen in
das Wirtschaftsleben. In fiinf umfangreichen, gut gegliederten Kapiteln
erhilt der in wirtschaftliche Probleme noch uneingeweihte Leser einen Ein-
blick in die Fragen : Mensch und Wirtschaft, Erzeugung und Verbrauch,
Umlauf der Giiter und des Geldes, Verteilung der Giiter, Dynamik im
Wirtschaftsleben. Reiches Bildmaterial veranschaulicht die schwersten wirt-
schaftswissenschaftlichen Gedanken. Man mochte das Buch jedem emp-
fehlen, der als Nicht-Fachmann sich fiir Nationalékonomie interessiert.
Selbst derjenige, der diesen Problemen noch fernsteht, wird, wenn er das
Buch nur einmal zur Hand genommen hat, zur Lesung verlockt. Und er
wird es mit viel GenuB und auch Lust lesen, da es seine lehrreiche Unter-
haltung mit verborgenem Humor bietet. A; F. Urz OP



98 Besprechungen

Geschichte der Philosophie

Huonder, Quirin : Gott und Seele im Lichte der griechischen Philosophie.
~— Max Hueber Verlag, Miinchen 1954. 243 S.

Diese vorziigliche Schrift ist offenbar das Werk eines geschulten Denkers,
der die griechische Philosophie aus den Quellen kennt und der es versteht,
seine Uberlegungen und Feststellungen in anregendster Form zum Ausdruck
zu bringen. Sein eigentliches Anliegen besteht darin, wie auch der Titel es
andeutet, Gott und Seele an Hand eingehender Erforschung und sorgfiltiger
Deutung der einschldgigen Texte, « als die zwei groften Seinswirklichkeiten
iiberhaupt » (6) zu erweisen. Er verfolgt also nicht so sehr ein historisches,
als ein philosophisches, ja religioses Ziel, wenn auch mit historischen Mit-
teln : die persdnliche Aneignung des nach seiner Auffassung wichtigsten Ge-
dankengutes jener Paideia, die Werner Jaeger zum Gegenstand seines grof3-
angelegten Hauptwerkes gemacht hatte und zwar bereits in der gleichen
Gesinnung. « Gelingt es, Gott und Seele uns heutigen, vom Nihilismus durch-
trinkten, weil vom Schicksal so sehr betroffenen Menschen wieder als Reali-
titen lebendig zu erfahren, so moégen wir uns wieder l6sen aus der bebenden
und zitternden Angst am Abgrund des Nichts, der uns stindig zu verschlingen
droht » (6).

Die Erinnerung an jene groBartige Ubersicht iiber die antike Theologie,
die Augustinus, aus dhnlichen apologetischen Griinden, mit der ihm eigenen
genialen Selbstindigkeit der Gestaltung im 8. Buch seiner Civitas Dei (VIII
1-11) vorlegt, dringt sich dem Leser von selbst auf und bringt ihm zugleich
den Vorteil einer streng quellenmifBigen Behandlung, wie sie Verf. befolgt,
recht lebendig zum BewubBtsein.

« Nur auf das Wesentliche griechischer Gottes- und Seelenlehre » (5) will
er sich beschrinken. Daraus erklirt sich die Unvollstindigkeit seiner Dar-
stellung, wie z. B. in Bezug auf die weitere, absteigende Entwicklung der
platonischen Theologie (Gesetze, Epinomis : kosmische Religion, Astralreli-
gion) oder auf bestimmte Ziige der philonischen Theologie (Lehre der gott-
lichen Potenzen) und auf die so sehr gemischte Psychologie desselben Philon
mit ihrem steten Hin und Her zwischen platonischem Idealismus und
stoischem Empirismus. Es lag eben nicht in seinem Plan, auf solche Neben-
punkte einzugehen.

Nach einer ergreifenden Einleitung iiber « Gott und Seele als Aufge-
gebenheiten echten Philosophierens » (11-18) skizziert er die mehr oder
weniger mythischen Anfinge der griechischen Religion und Anthropologie
(19-33), um sich dann mit der Gottes- und Seelenlehre der vorplatonischen
Philosophie, also bis Sokrates einschlieBlich, in lingeren Ausfiihrungen zu
befassen (42-98), denen man meist zustimmen wird. Allerdings diirfte die
zuversichtlich religiose Wertung des ionischen Urwesens (Stoff), die er von
Jaeger iibernimmt, wohl zu optimistisch sein (42-47). Ferner war, nach der
sehr bestimmten Angabe der platonischen Apologie, « Sokrates sich dessen »

gar nicht « gewil, daB die Seele nach dem Tode noch irgend eine Zukunft
hat » (95).



Besprechungen 99

Wichtig sind die zwei kurzen Kapitel iiber personalen Gott (34-38) und
Schopfungsgedanken (39-41) in der Antike, die zuvor eingeschaltet sind.
Nachdem sehr richtig bemerkt wurde, daB8 in der Gottesfrage, um nicht an-
zustoBen, « die griechischen Denker eine Doppelsprache fithren » muften (33),
die des Monotheismus und die des Polytheismus, hei3t es weiter, daB die
griechische Philosophie der Frage nach dem personalen Gott aus dem Wege
geht (34). Dennoch sind die Eigenschaften, die sie dem ersten Wesen zu-
erkennt, vorab bei Plato und auch bei Aristoteles, dem nach Hirschberger
das Wort vom personalen Gott auf der Zunge liegt, derart, daB sie es still-
schweigend als personales Wesen denknotwendig voraussetzen muB (37). Da-
bei gibt Verf. zu bedenken, daB die objektiv-realistische Denkweise von
Aristoteles {und noch mehr die von Platon) « stets Reales, Gegenstindliches »
(38) meint. Demnach wird denn auch die reale Subsistenz der Ideen bei
Platon entschieden bejaht (101, 109).

DaB der Schépfungsgedanke der ganzen Antike fremd gewesen sei, 148t
sich nicht ganz halten (39). Eine Schépfung aus dem Nichts kennt sie zwar
bis auf Philon nicht. Dennoch klingt der Schopfungsgedanke bei manchen
Philosophen deutlich an (39), insofern etwa aus dem Urwesen des Anaxi-
mander oder des Heraklit oder ebenfalls, was Verf. nicht anmerkt, der
Stoiker (ein wichtiger Streitpunkt zwischen ihnen und den Platonikern) alle
Wesen der Welt nach ihrem ganzen Sein entstammen, Plato und Aristoteles
hingegen lassen wohl den Weltstoff unabhingig von Gott bestehen (40). Was
dagegen hier und spiter vorgebracht wird, hat wenigstens keine durch-
schlagende Bedeutung.

Bei Philon, der jedenfalls diese Frage niemals direkt angefaBt hat, be-
sonders nicht in seiner Schrift iiber die Schopfung (De opificio Dei), liegen
doch gelegentliche Hinweise vor. Verf. bringt (193 vgl. 41) zwei Belegstellen.
Leg Al 11 2 : Vor der Entstehung der Welt gab es nichts neben Gott. Heres
36 : Gott trigt das Nichtseiende (= den Stoff) und erzeugt das All. Aber
ib. 216 heiB3t es von Gott, da3 er die mutterlose « Siebenheit » aus sich allein
hervorgebracht hat, ohne einen Stoff irgendwie dabei zu gebrauchen. Dem-
nach wire es also bei der Weltschépfung anders gewesen,

Es gibt aber bei Philon noch andere diesbeziigliche Stellen, die seine
eigentliche Uberzeugung durchblicken lassen. Planta 48 : Gott hat die Samen
und Wurzeln aller Dinge gelegt (xafelg). Vgl. ib. 120 wo, nach Empedokles,
als Wurzeln der Dinge die vier Elemente genannt sind, und ib. 2, wo der
Urstoff die eine Wurzel ist, aus der die ganze Welt sich entfaltete. Conf 137 :
Gott hat alle Dinge eingesetzt (£0mxe). Vgl. Migr 182, Muta 29, Abrah 121.
Dann Mos II 199 : Gott hat das Weltall eingesetzt und gebildet und zu-
sammengeordnet. Und schlieBlich Somn I 76 : Was frither nicht war, hat
Gott hervorgebracht, od 3nuiovpyds pévov, dAra xal xtiotng adTde dv, nicht
bloB als Bildner, sondern als Schépfer.

Was nun Plotin anbelangt, so darf es wohl als ausgemacht gelten, dal3
er « mit seiner Ausstrahlungslehre eine wirkliche Schépfung im Auge hat »
(41 vgl. 215-219).

Von den folgenden Hauptstiicken sind die bedeutendsten Plato (99-144),
Aristoteles (145-179), Philon (189-200) und Plotin (201-229) gewidmet. Die



100 Besprechungen

Stoiker (180-186) hitten wohl mehr Beachtung verdient. Wenigstens wird aber
der wunderbare Zeushymnus des Kleanthes vollinhaltlich mitgeteilt (183).

Besonders gelungen ist die Darstellung der platonischen Theologie (99-
128), wie sie im Timaios ihre letzte Vollendung erhilt. « Ob Platon im
Symposion zum Urschoénen, im Sfaat zum Urguten, im Parmenides zum unbe-
dingt Einen, im Sophistes zur weltordnenden Vernunft, im Philebos zum Nus,
der uns Koénig des Himmels und der Erde ist, und endlich im 7T%maios zum
Demiurgen als Vater und Schopfer des Alls vordringt, es ist immer der eine
und derselbe Gott, nur in verschiedenen Einkleidungen und unter ver-
schiedenen Aspekten » (115). « Die augustinische Theologie zeigt, wenn auch
durch die Augen Plotins, durchaus platonische Wesensziige. Die platonisch-
plotinisch-augustinische Gotteslehre inauguriert die theologische Spekulation
der Scholastik und verbleibt in ihr als wesentlicher Bestandteil ... Leider
wurde (bei den Modernen) dem theologischen Gehalt der Dinge vielfach
wenig ernste Aufmerksamkeit geschenkt » (128).

In der Seelenlehre (129-144) ist Plato der gro3e Anwalt der Unsterblich-
keit. Seinen Hauptbeweis hat Verf. in den folgenden Sitzen zusammenge-
faBt: « Die Seele ist in der Lage, Erkenntnisse des Ewigen zu gewinnen, die
unverlierbar sind. Ist dem so, so muf} die Seele am Ewigen selbst teilhaben,
das zu erfassen sie fihig ist. Denn die Erkenntnis des Ewigen setzt not-
wendig den Ewigkeitscharakter der Seele voraus» (135). DaB der Beweis
iiber das Ziel hinausschie3t, ist uns ja klar. So hat denn Plato nur zu folge-
richtig die Priexistenz der Seele (130) vertreten und spiter, nach dem Staat,
die Seelenwanderung. Diese Irrtiimer diirfen uns aber fiir sein wesentliches
Verdienst nicht blind machen. Er hat vor allem die Jenseitsfrage in ihrem
ganzen Ernst mit erschiitternder Eindringlichkeit den Menschen vor Augen
gefiihrt und hat ihre Beantwortung « der christlichen Heilsordnung erstaun-
lich nahe gebracht» (140). In der Tat ist seine Eschatologie im Gorgias
(138) und im Phaidon (139) — Politeia, Phaidros, Timaios und Gesetze werden
hier nicht eigens angefiihrt —in ihrer herben GriéBe von bezwingender Wucht.

In der Darlegung der aristotelischen Gotteslehre (145-169) folgt Verf.
im groBen und ganzen der thomistischen Deutung, die auch seinerzeit von
Brentano energisch befiirwortet wurde. Vielleicht ist der historische Sach-
verhalt nicht ganz so einleuchtend. Immerhin kann sich diese Auffassung
auf beachtliche Griinde berufen. Kennzeichnend ist es, wenn Verf. Mef 1072b
14 iibersetzt : « Auf diesem Urgrund also ruht der Himmel und die Natur »,
wo es heillen sollte : « An diesem Urwesen also hingt der Himmel und die
Natur. » Ein Héingen durch Streben scheint ja nach dem Kontext gemeint
zu sein.

Bei der Seelenlehre (170-179) weicht der spitere Aristoteles von Plato
ab. Zum Teil mit Recht, wie bekannt, Zum Teil aber weniger gliicklich, wie
aus folgender Ausfiithrung erhellt. « Der ‘Denkgeist’ von iibernatiirlicher Art
und Herkunft fiihrt ein Sonderdasein im Leib ... Mit dem leiblichen Tod
kehrt er wieder dahin, woher er gekommen ist, nachdem er wihrend des
Lebens ... auf die niedere Denkseele ... eingewirkt hat ... Ob das Fort-
leben der héheren Geistesseele nach dem leiblichen Tod von Aristoteles als
ein personliches gedacht ist oder nicht, ist nicht klar ersichtlich » (178).



Besprechungen 101

Hohere und niedere Denkseele ist hier zu verstehen nach der Lehre vom
doppelten Intellekt, dem tédtigen, ewigen und dem leidenden, verganglichen
(176). Der erstere iibt eine immerwihrende Denktitigkeit. « Es ist aber nicht
so, dafl der Geist bald denkt, bald nicht denkt. Freilich ist er erst nach
der Trennung ganz er selbst und dieser Teil der Seele allein ist unsterblich
und ewig. Wir haben aber keine Erinnerung davon, weil ja jener Teil nichts
leiden kann, der leidensfidhige Geist jedoch ist verginglich, dessen sich der
titige bedient» (177). Man wird iiber den Sinn dieses Abschnittes wohl
immer streiten. Wir moéchten jedenfalls anders iibersetzen. « Wir haben keine
Erinnerung davon (von der steten Denktatigkeit des tdtigen Intellekts in
seiner ewigen Priexistenz — gegen die platonische Anamnese), denn wenn
auch jener Geist unverianderlich ist, so ist doch der leidende Geist verging-
lich und ohne ihn od0év voei = wird von uns nichts gedacht. » Als Subjekt
zu voet diirfte nach dem « wir » des Satzanfanges und nach dem ganzen Zusam-
menhang des Textes (De an. 430 a. 10-25) die Seele (wir) gemeint sein.

Uber die Darstellung von Philon und Plotin wollen wir nicht néher
eingehen. Sie ist geradezu hervorragend und zeugt von einer ebenso genauen
wie umfangreichen Kenntnis dieser zwei ganz besonders religios eingestellten
Denker. Wir konnten durch Stichproben feststellen, daB die deutschen Uber-
setzungen Plotins, die Verf. benutzte, von ungewohnlicher Treue und Sprach-
fertigkeit sind. Die Verdeutschung Philons hingegen ist nicht immer sehr
genau.

Philon gilt mit Recht als einer der ersten systematischen Vertreter der
« negativen Theologie ». Sehr zu beherzigen wire indes folgende treffliche
Bemerkung. « Obwohl Philon so sehr betont, wir wiilten nur, daBl Gott ist,
nicht aber was er ist, erblickt er dennoch in der grenzenlosen Seinsfiille
ebensosehr die Wesenheit wie die Existenz Gottes, die ja beide in Gott als
dem schlechthin Seienden zusammenfallen. In der Auswertung seiner Seins-
spekulation entdeckt der Alexandriner einige wichtige Eigenschaften Gottes,
wie seine Einheit und Einfachheit, Selbstgeniigsamkeit und Bediirfnislosig-
keit, Unwandelbarkeit, Ewigkeit und Allgegenwirtigkeit » (191). Bei der ne-
gativen Theologie darf es und kann es eben nicht bleiben.

Wir wiinschen diesem schénen und gedankenreichen Werk recht viele
Leser, noch mehr aber fleiBige Benutzer. Wir haben daran eine Art Brevier
jener religiosen Philosophie, deren bleibende Schitze wiirdig gewesen sind,
in das groBe Erbgut der christlichen Offenbarung restlos einzugehen. Der
Gott der Philosophen und der Gott der Propheten ist eben der eine und
derselbe Gott, dessen ewiges Wort Mensch geworden ist zum Heil der
Menschen. M.-St. Morarp OP



102 Besprechungen

Staritz, Ekkehart : Vom Schein zum Sein. Von der Phinomenologie zur
Philosophia perennis, ein Abril der Philosophie des 19. und 20. Jahrhun-
derts. (« Mensch und Welt », eine Schriftenreihe zu den Fragen unserer Zeit,
hrsg. v. H. FENvyvVEssy O. P., Bd. I.) — Bouvier, Bonn 1953. 127 S.

Anregend, unterhaltend, journalistisch aufgeputzt mit markanten Zi-
taten und schlagfertigen Spriichen in der Art seines Titels, gescheit und
kenntnisreich, aber gewill nicht ohne Tiefe, fiihrt uns dieses kleine Werk
durch die ganze Entwicklung der Philosophie im modernen Zeitalter vom
Positivismus Comtes bis zur heutigen Neuscholastik.

Letztere, die merkwiirdiger Weise der Romantik angehdngt wird, hat
Verf. mit dem hochsten Lob bedacht, wovon unser kleiner Freiburgerkreis
seinen reichlichen Anteil bekommt. Es war ein gewagtes Unternehmen, diese
vielgestaltige und weltumspannende Geistesbewegung in den knappen Raum
von zwanzig Seiten (103-123) einzufangen. Verf. hat sich indes mit viel
ernstem FleiB bemiiht, dieser Aufgabe gerecht zu werden, und man wird
ihm dafiir aufrichtig dankbar sein. Dabei hat er aber leider « Das Wesen des
Thomismus » von P. Manser O. P. selig zu erwdhnen versiumt, wo es ja
kaum sonst heutzutage ein Werk geben diirfte, das so kriftig und folge-
richtig die streng thomistische Denkrichtung vertrite. Unsere Leser wissen,
daB es bereits in einer dritten, von P. Wyser O. P. besorgten und sorgfiltig
revidierten Auflage erschienen ist.

DaB Etienne Gilson, das beriihmte Mitglied der franzosischen Akademie,
am Institut Catholique von Paris wirke und gar der Societas Jesu angehore,
ist ein Irrtum von erstaunlicher Massivitit (113). Verf. weill ja vieles, aber
nicht immer alles, was man wissen sollte, um ein Werk wie das seinige zu
schreiben. So ist ihm das letzte und wichtigste Werk Bergsons (58) « Les
deux sources de la morale et de la religion » unbekannt geblieben wie auch,
daB dieser groBe Denker in seinem Testament seinen inneren Anschlufl an
den katholischen Glauben ausdriicklich bekannte und um die Gunst eines
kirchlichen Begribnisses bat, die ihm auch, wenn wir nicht irren, vom Pariser
Ordinariat gewédhrt wurde. Er hatte sich namlich nicht taufen lassen, weil
er sein angestammtes Volk in der Zeit seiner grof3ten Bedriangnis nicht ver-
lassen zu diirfen glaubte.

Gern verweist Verf, auf den fiir ihn wichtigen Unterschied zwischen
« idealistischer » und « ideologischer » Einstellung. Die meisten neuzeitlichen
idealistischen Philosophien, bemerkt er z. B. (45), « offenbaren eine ganz be-
stimmte Vorstellungs- und Wertungswelt, die nicht mehr rein idealistisch,
auf ein Urbild ausgerichtet bleibt, sondern einem Abbild zugewandt und
damit ideologisch wird ». Da weht uns fithlbar ein Lufthauch aus platonischen
Regionen an. Berechtigt aber ist die Mahnung zu realistischem Ernst, die
wir darin erblicken méchten.

Im gleichen Sinn bewerten wir die folgende, tiefblickende Bemerkung.
« Um der Phinomenologie gewissermaflen eine nachtrigliche Ehrenrettung
zu bereiten, ist versucht worden, einen Unterschied zwischen ihr und dem
Phinomenalismus zu konstruieren. Das scheint ein Spiel mit philosophischen
Worten, hinter dem eine siuberliche Begriffsbestimmung nicht steckt. Denn,



Besprechungen ' 103

wenn gesagt wird, der Phianomenalismus wolle nur die Erscheinung als solche
erkennen, die Phinomenologie dagegen das Seiende, das Ding an sich, so
mull3 darauf erwidert werden, daB3 sowohl Brentano wie auch Husserl und
Scheler mit ihren psychischen Phinomenen, mit ihrer immanenten Intuition
und ihrem Wertfiihlen doch immer nur Abbildern nachgejagt sind, ohne die
letzte Wahrheit zu erreichen. Wer sie bei Gott weil3, der wird bescheiden
nur immer versuchen, ihr niher zu kommen, es aber vermeiden, sie phino-
menologisch oder phinomenalistisch zu ergriinden » (67). Hier wieder be-
griiBen wir gern den Hinweis auf jene realistische Denkweise, die allein den
Aufstieg von den Geschopfen zum Schopfer beweiskriftig zu vollziehen
vermag.

Notieren wir zum Schlu3, wie Verf. sein eigenes Werk selbst charakte-
risiert. Er hat eben die Zeitgebundenheit der existenzialistischen Systeme
betont. « Und damit gleichzeitig », fahrt er weiter, « ist etwas angeriihrt, was
vielleicht reichlich spét, aber sicherlich nicht zu spat in diesem Uberblick
iiber die Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts Erwihnung zu finden hat,
die Frage namlich nach dem eigentlichen Zweck solcher gedvingter Ubersicht.
Soll sie nur die bereits vorhandenen um eine neue vermehren ? Dann wire
das Unterfangen sinnlos, weil es nicht darauf ankommt, das Gebaude der
Lehrmeinungen mit anderen Zimmernummern zu versehen. Oder darf sie die
Beziehungen der Menschheit zur Philosophie zu entschliisseln suchen ? MuB sie,
um das mit anderen Worten auszudriicken, Wert darauf legen, die mensch-
liche Reaktion auf die Philosophie ihrer Zeit offenbar werden zu lassen ? Wir
meinen, daB hierin die eigentliche Aufgabe beschlossen liegt, da wir also von
der Hoffnung, aber auch von der Enttiuschung, berichten diirfen, die den
nach philosophischer Bereicherung Strebenden erhebt oder schiittelt, be-
schwingt oder lahmt » (76, von uns unterstrichen).

Auf existenzialistische Belehrung also richtig existenziell reagieren !

Wer eine anregende Rundreise durch die Kurorte der modernen Weisheit
unternehmen will, wird unser Biichlein mit Gewinn und Genul3 gebrauchen.

M.-St. MorarD OP

Castelli, Enrico : Le temps harcelant. (Bibliothéque de philosophie
contemporaine.) — Presses universitaires de France, Paris 1952, x1-135 p.

Das italienische Werk, dessen franzosische Ubersetzung hier vorliegt,
erschien 1947 in Rom unter dem Titel : « Il tempo esaurito». In seinen
Analysen und Beschreibungen, in denen die Sehweise des Existenzialismus
oft zu merken ist, zeigt der Verfasser, welche Auswirkungen die stets fort-
schreitende Technisierung des Lebens auf den Menschen hat. Der Mensch
verliert immer mehr die MuBe und lebt dem Augenblick. So hart und
diister die Schilderungen manchmal wirken mégen : Castelli verschreibt sich
nicht dem Pessimismus. Er schneidet und brennt, damit der Mensch wie-
der zu sich kommt. Der Mensch mufB zunichst schonungslos seiner Lage
bewuBt gemacht werden ; dann erst kann die Umkehr einsetzen. Sie ist
moglich, und zu ihr will das Buch beitragen. E. GruneErT CSsR



104 Besprechungen

Spier, J. M. : Christianity and Existentialism. Translated with an In-
troduction and notes by David Hugh FrReeman. — The Presbyterian and
Reformed Publishing Company, Philadelphia 1953. x1x-140 p.

Traduit du hollandais, I'ouvrage de M. Spier exprime le jugement d’un
penseur protestant sur I’existentialisme. L’introduction du traducteur pré-
sente la pensée philosophique de M. Spier, qui se rattache a celle de
H. Dooyeweerd. On pourrait I'appeler un criticisme religieux, c’est-a-dire
qu’elle considére comme dogmatique, et donc non-critique, toute philo-
sophie qui ne se rend pas compte que des présupposés religieux, au sens le
plus large de ce mot, de toute pensée théorique. L’exposé de M. Spier se
divise en deux parties. La premiére expose le contenu de l’existentialisme.
Un premier chapitre en présente les origines historiques, c’est-a-dire la
situation créée par les grands systémes idéalistes allemands, et insiste parti-
culiérement sur Kierkegaard et Nietzsche, les péres de l'existentialisme,
pour se terminer par un tableau des conditions générales de la culture,
responsables de la naissance de la nouvelle philosophie. Un deuxiéme
chapitre, intitulé : I’existentialisme proprement dit, traite de Jaspers et de
Heidegger. Le troisiéme est consacré a l’existentialisme en France : Marcel,
Lavelle et Sartre. Enfin un quatriéme chapitre présente l'existentialisme
théiste de Lcen, philosophe hollandais.

Une deuxiéme partie est consacrée au jugement que le penseur chrétien
doit porter sur I’existentialisme. Un premier chapitre dégage les traits géné-
raux de ce courant de pensée, un second met en valeur les éléments de vérité
qu’il contient. En quelques pages, bréves mais énergiques, le dernier
chapitre conclut au rejet de cette philosophie et fournit les raisons de ce
verdict séveére.

Il y a peu a dire de cet ouvrage. L'intention est certainement excellente.
Les développements sont clairs. Rien cependant ne permet de penser que
I'auteur a eu entre les mains les textes mémes des auteurs qu'il expose et
critique. Les références sont de seconde main et renvoient, a peu pres exclu-
sivement, a des travaux en néerlandais. L’ensemble reste donc sommaire,
sans étre inexact, sauf pour Heidegger. On ne voit pas sur quoi l'auteur
peut s’appuyer pour affirmer que la pensée de Heidegger ne fut connue que
de ses collégues, jusqu'au moment ol sa réputation internationale fut
développée par les écrits de Sartre, son ancien étudiant (p. 27). Le tra-
ducteur a fort heureusement éclairé par quelques notes telle ou telle argu-
mentation qui ne se comprend que dans la perspective de la pensée person-
nelle de M. Spier. Si donc le présent ouvrage peut faire connaitre les trés
grandes lignes de l'existentialisme et les thémes majeurs de la pensée de ses
principaux représentants, il est utile surtout pour faire connaitre a 1’étranger
la pensée d’'un groupe original de philosophes réformés des Pays-Bas.

L.-B. Geicer OP



Besprechungen

Bulletin de Théologie biblique du Nouveau Testament

" Selon J. W. Bowman ', professeur au Séminaire de Théologie de San
Francisco, il y aurait trois positions dominantes en théologie biblique :
L’optimisme humaniste, inspiré de Fichte et Hegel, et qui s’exprime dans le
libéralisme et le modernisme. C’est un « monologue de la raison » qui oppose
le Jésus de l'histoire et le Jésus de la foi. Le pessimisme apocalyptique,
représenté par Kierkegaard et K. Barth, ol la conversation avec Dieu est
possible, mais a longe : Dieu reste dans les cieux et I’homme sur terre. Le
réalisme. prophétique, adopté par notre auteur, et qui serait 1’équivalent de
la Heilsgeschichte 2: Le contenu de I’Ecriture est déterminé par le Saint-
Esprit, '’homme connait Dieu et cherche a faire sa volonté; un dialogue
intime, personnel et vivant avec Dieu est possible.

La théologie paulinienne de I'histoire fixe le théme du réalisme prophé-
tique : L’Evangile n’est pas autre chose, en effet, que la proclamation, puis
le récit de I'acte rédempteur de Dieu en faveur de ’homme ; la promesse,
puis la réalisation du salut dont la foi est la condition sine qua non, accessible
a toutes les générations (cf. I's. LII 7) ; de ce chef, Jésus-Christ, réalisant le
propos divin, est le centre de toute I’histoire antérieure et postérieure; comme
I'ont compris de fagon indépendante saint Etienne et I’Epitre aux Hébreux.

Quant au contenu des Ecritures, J. W. B. le distribue heureusement
sous quatre chefs: L’Evangile de Jésus-Christ3, de Dieu 4, du Régne %

1 John Wick BowMAN : Prophetic Realism and the Gospel. A Preface to Biblical
Theology. — The Westminster Press, Philadelphia [1956]. 288 p.

? La position de J. W. B. est bonne, mais son expression peu claire: « La
théologie du réalisme prophétique est un évangélicalisme s’exprimant dans la
terminologie de I’époque actuelle et dans le contexte de la pensée moderne » (p. 13) ;
c’est une théologie révélante (p. 14) ; tout le contenu de I’Evangile est une révé-
lation prophétique (p. 15). On corrigera cette équivocité du langage par les pré-
cieuses mises au point de H. ScHLIER ; Sinn und Aufgabe einer Theologie des Neuen
Testamentes, dans : Biblische Zeitschrift, 1957, pp. 6-22.

3 Rejetant le rationalisme de T. Craig et de R. Bultmann, B. s’efforce de
situer la place de 1'Incarnation, de I’'Expiation et de la Résurrection dans la Théo-
logie biblique : Jésus-Christ, révélateur de Dieu lui-méme, est Dieu dans I'histoire.

¢ Dieu Créateur et Pere, Docteur, Rédempteur et Ami : sa Justice, sa Sainteté
et sa Fidélité.

5 Le concept et la réalisation de la Souveraineté de Dieu. La contribution de



202 Besprechungen

de notre salut 8. — Ce livre, plus intelligent que fouillé, contient maintes
notations intéressantes, notamment sur I’homogénéité de I’histoire, la
relation : Promesse-Evangile, Création-Rédemption. Ecrit avec foi, il est
de I'authentique théologie biblique.

L’inspiration de J. S. Thomson 7 est analogue a celle de J. W. B.
Comment mettre en valeur l'actualité de I’Evangile ? Comment le message
du Christ et des ApoOtres demeure-t-il valable pour nos contemporains ?
Ce sera par l'espérance du salut et du bonheur engendrée dans 1’ame par
I'annonce de la Bonne Nouvelle. Les pages les plus neuves de ce volume,
d’une lecture aisée, sont consacrées a étudier la relation entre 1'Evangile
annoncé par Jésus et I'Evangile élaboré et préché par la primitive Eglise.
Jésus, en effet, a préché I’Evangile du Royaume de Dieu, c’est-a-dire du
pardon et de la vie nouvelle accordés par Dieu a la foi. Mais les Apdtres ont
annoncé le Christ, Seigneur, Fils de Dieu, crucifié et ressuscité. Y aurait-il
deux évangiles ? Celui de Dieu et celui de Jésus ? En réalité, on ne peut
dissocier le Pére et le Fils. Si I'Evangile préché par le Christ est devenu
I’Evangile ayant le Christ pour objet, c’est que — déja durant sa vie ter-
restre — Jésus et son Evangile ne faisaient qu’'un; sa vie, sa mort, sa
résurrection étaient le complément et 1’achévement de sa prédication. Son
message n’était pas dissociable de sa personne. C’est donc & bon droit que
I’Eglise primitive définissait son objet de foi dans la puissance de Dieu
concrete et actuelle manifestée dans le Christ ressuscité, en qui les hommes,
réconciliés avec Dieu, sont purifiés de leurs péchés et ont acceés au ciel.
Tout ceci, exposé avec lucidité et sobriété, a — entre autres mérites — celui
de réagir contre l’eschatologisme a la mode.

Dans une exégése minutieuse de Rom. v, 12-21, Karl Barth souligne
I'unité profonde de la rédemption et de la création 8 : C’est la nature humaine
du Fils de Dieu qui, non seulement donne son sens & I’homme lui-méme,
mais qui est le fondement de la vie chrétienne et de 1'Eglise. C’est dire que
notre unité avec Adam est moins essentielle et moins significative que
notre véritable unité avec le Christ ?,

Jésus a I’Evangile du Royaume : Il I'annonce, il est 1’agent de son établissement ;
son dernier repas est le symbole du banquet céleste ; le devoir présent de 1'Eglise
d’établir ce royaume universel ; ce que saint Paul appelle 1'oikodomé.

¢ L’homme comme pécheur, la repentance ; L'Eglise, communauté de sancti-
fication, l'eschatologie.

? James Sutherland THomsoN : The Hope of the Gospel. (Alexander Robertson
Iectures delivered at the University of Glasgow, 1954.) — S. C. M. Press, London
1955. 188 p.

8 Karl BARTH : Christ and Adam. Man and Humanity in Romans 5. Translated
by T. A. Smail. (Scottish Journal of Theology, Occasional Papers, 5.) — Oliver
and Boyd, Edinburgh 1956. 45 p. Ce fascicule est la traduction de « Christus und
Adam nach Rémer 5», dans les « Theologische Studien » de Zurich.

* Ces pages, stimulantes pour la réflexion du lecteur, traduisent par des for-
mules & I'emporte-pi¢ce une pensée systématique : « La correspondance et 1'identité
formelle entre Adam et le Christ est basée sur leur disparité matérielle» (p. 44) !



Besprechungen 203

Professeur au Séminaire diocésain de Barcelone, J. Capmany Casa-
mitjana met en relief la valeur rédemptrice de la Résurrection '°, dans sa
double acception de lumiére (dans l'ordre de l’exemplarité intentionnelle)
et de vie *(dans l'ordre de la causalité efficiente et instrumentale). Pour
résoudre les difficultés qui se posent & propos de Rom. 1v, 25 : « resurrexit
propter justificationem nostram», l'auteur recourt a saint Thomas (111e P.
q. 56) et a Cajetan '*. A la fin de cette étude, menée avec une rare maitrise,
deux appendices précisent l'influence de la Résurrection du Christ sur la
spiritualité chrétienne, et son rapport avec I'histoire humaine.

Les lecteurs de langue frangaise sauront gré aux éditions Alsatia d’avoir
mis a leur portée le beau livre de E. Stauffer, évoquant la lutte trois fois
centenaire entre 1'Imperium romanum et I'Imperium Christi et gratiae '*.
Dans cette fresque historico-théologique, est évoqué de fagon saisissante le
mensonge des mythes antiques (divinisation de la nature, de la fatalité,
de I’Empereur) ; & quoi s’oppose le fait du Fils de Dieu incarné et sauveur,
rétablissant la frontiére entre le sacré et le profane, et du méme coup la
transcendance du divin, L’épiphanie de Jésus est la réponse aux problémes,
aux illusions, aux désirs et aux impératifs du préton pseudos exaltant la
créature, comme un blasphéme vivant: « Le christianisme apportait le
témoignage de la Vérité au sein d’un monde menteur, et c’est pourquoi il
I’a emporté sur les vieilles religions paiennes 2. »

Apres cette lecture, on trouvera décevantes les trois conférences que
M. A. C. Warren réunit en brochure '*, Il est vrai qu’elles se présentent

10 José CAPMANY CASAMITJANA : La Resurreccion del Seiior. Ensayo de sintesis
theolégica. Oracién inaugural del curso académico 1956-1957 — Séminario Conciliar
de Barcelona, 1956. 110 p.

11 La Résurrection de Jésus-Christ exerce une influence sur notre justification
et sur notre résurrection selon une double causalité « efficiente-instrumentale » et
« exemplaire-sacramentelle ». Le modus efficientiae dont parle saint Thomas est
une causalité qu'il faut attribuer, non a 'acte instantané et fugitif de la résurrection,
mais a la réalité permanente qu’est son effet immédiat, c’est-a-dire au Christ en
tant qu’homme ressuscité. Cette efficience de la Résurrection ne doit pas étre
séparée de la Passion et de la mort de Jésus ; mais il faut distinguer leur exempla-
rité, puisque la mort se rapporte plutdt a la rémission des péchés et la résurrection
principalement a la « revivification ». Ceci doit évidemment s’entendre en fonction
du rapport étroit que saint Thomas établit entre causalité efficiente et exemplaire.

12 Ethelbert STAUFFER : Le Christ et les Césars. Traduction de G. Duchet-
Suchaux. — Editions Alsatia, Colmar-Paris [1956]. 331 p.

13 0p. cit., p. 229. Les lecteurs non avertis apprendront ici l'essentiel sur le
culte impérial et la déclaration de guerre apostolique contre cette adoration du
César romain ; les exégetes eux-mémes ne liront pas ces pages sans profit. Le
chapitre consacré au paiement du tribut (Me. xir, 13-17) constitue ce qu'on a
écrit de plus pénétrant et de mieux informé sur ce sujet. Les illustrations sont
excellentes. La langue de E. S. n’est pas facile, et c’est dire le mérite du traducteur.

14 M. A. C. WARREN ; Caesar the beloved Enemy. Three Studies in the Relation
of Church and State — S. C. M. Press, London 1955. 94 p,



204 Besprechungen

comme un examen préliminaire de certains aspects de la relation de 1’Eglise
et de I'Etat, envisagée dans le contexte de la mission chrétienne dans le
monde contemporain. Exposé curieux, ot le conférencier exalte un «impé-
rialisme spiritualiste » et identifie agapé et philanthropie ; élaboration insuffi-
sante de Rom. X11-X111, qui semble ignorer la production considérable sur
ce théme.

De la méme valeur sont les considérations de 7. F. Torrance sur le
Christ-prétre, 1'Eglise, le ministére, 1’épiscopat '* et dont le pivot semble
étre constitué par cette phrase : Parce que 1I’Eglise est formée par un Esprit
pour former un corps avec le Christ, la participation de I’Eglise au ministére
du Christ est d’abord corporelle (p. 35). Ainsi le ministére de 1’Eglise se
référe premiérement au sacerdoce royal qui appartient & tout membre du
corps du Christ... Mais on voit aussitdt que la rigueur logique n’est point
le don propre de T. F. T. Celui-ci a lu sa Bible et il exploite les données les
plus disparates en faveur de sa thése, sans tenir compte de la date et du
contexte de tel verset, et sans méme faire valoir les arguments essentiels '°,

De bien meilleure qualité est I’étude paralléle du ministére et de I'épis-
copat dans 1'Eglise primitive par J. K. S. Reid *", distribuée en trois chapitres.
Le premier s’attache d’abord au prototype de tout ministére, celui du
Seigneur, défini comme un « service » (Mc X, 42) ; mais délégué aux Douze
et aux ApoOtres. Dans Mc. 111, 14, I'apostolat est une fonction missionnaire ;
pour Lc. vi, 12, il semble qu’il soit déja un office (confirmé par Mt. X1x, 28 ;
Apoc. xx1, 14), habilitant chaque sujet, de fagon permanente et définitive,
a précher et a baptiser (Mt. xxviir; Act. 1, 21), donc au ministére de la
Parole et des sacrements, comme délégué du Christ (Mt. x, 40 ; Mc. 1X, 41 ;
Lc. x, 16). Un second chapitre étudie le ministére & 1’dge apostolique. Que
font les Douze ? Ils enseignent, prient, rompent le pain (Act. 1, 2; 11, 42),
imposent les mains et gouvernent (v, 12) ; ordonnent les diacres (vi, 1-6),
communiquent le Saint-Esprit (viir, 14-24) : Ils dirigent activement la vie
et 'expansion de 1’Eglise. Telle sera 1’ceuvre de Paul, dans le monde gréco-
romain, en vertu de son don d’Apostolat qui lui confére 1'autorité nécessaire.
I1 n’est pas possible de déterminer exactement les pouvoirs propres a 1’épis-
cope des Pastorales. D’ou les judicieuses réflexions du dernier chapitre :
Comment l'apostolat est-il devenu épiscopat ? L’office de I’Evéque corres-

1 T, F. TORRANCE : Royal Priesthood. (Scottish Journal of Theology, Occasional
Papers, 3.) — Oliver and Boyd, Edinburgh 1955. 1x-108 p.

16 Par exemple, le sacerdoce de Melchisédech, roi-prétre, n'est pas évoqué en
faveur du sacerdoce royal de Jésus ; par contre, on apprend que leitourgos est bien
adapté a cette conception. Il y a pire. L'auteur ne sait pas lire un texte. Il écrit :
« La Congrégation du Saint-Office déclarait en 1944 que la foi au retour du Christ
ne devait pas étre enseignée avec certitude » (p. 57). Son sens théologique n’est
pas moins suspect : « La promulgation romaine de 1’assomption de la Vierge Marie
dans les cieux est le signe d’une incroyable impatience, car cela signifie la réinter-
prétation de la parousia du Christ en termes d'assomption de I'Eglise » (p. 57).
Credis hoc?

" J. K. S. RED : The Biblical Doctrine of the Ministry. (Scottish Journal of
Theology, Occasional Papers, 4.) — Oliver and Boyd, Edinburgh 1955. vi1-47 p.



Besprechungen 205

pond-il & celui de I’Apétre ? Les faits sont ambigus et il ne faut pas
demander aux textes plus qu’ils ne disent. Toute théorie de l’origine de
I’épiscopat suppose une interprétation des faits, légitime d’ailleurs, mais
par conséquent d’une autorité relative. Ce qui est str, c’est que les traits
de ’Evéque correspondent exactement & ceux de I’Apdtre ; en particulier,
son caractére de gardien de la foi et de la tradition reproduit celui des Douze
« témoins » du Christ. Or ce témoignage est permanent, car c’est celui du
Christ ressuscité que 1’Eglise a pour fonction de continuer et de transmettre...
Telle est la conclusion de 'auteur, dont on louera la sobriété et I’honnéteté
intellectuelle. Dans cette question si délicate, ou tant de passions se sont
faites jour, ces pages représentent l’exposé le plus lucide et le plus probe
que nous ayons lu ; ce qui ne veut pas dire que nous partagions toutes les
positions de R., notamment son scepticisme sur 1’ « épiscopat » des Pastorales.

Si étrange que cela paraisse, les études sur la notion biblique de grace
sont rares. On saura gré a C. Ryder Smith d’avoir élucidé le concept de
Charis *®. Sa manieére, trés personnelle, refléte bien les orientations de 'exé-
gése contemporaine, D’une part, il s’attache aux vocables, hébraiques et
grecs, cherchant & préciser leurs différentes nuances profanes ou religieuses,
sans majorer ni infléchir leur signification usuelle ; c’est 1’'usage seul, en effet,
qui permet de reconstituer toutes les composantes d’une notion. D’autre
part, il envisage la grace en fonction des thémes connexes d’élection, agapé,
péché, miséricorde, etc., ce qui permet de la situer exactement dans 1’éco-
nomie du salut. Cette ampleur d’horizon — qui nuit quelque peu a la déter-
mination précise du concept de grice — est certainement l’apport le plus
neuf de ce volume a la théologie biblique.

R. S. congoit les choses ainsi : Pardon et salut sont intimement liés a
charis et a éléos, puisque ceux-ci impliquent libération des péchés passés.
De cette intervention divine, marquée par 1'élection et une absolue gratuité,
nait une nouvelle création, ceuvre de la grace proprement dite. Cette der-
niére va conduire toute la vie chrétienne, Dieu la fomentant et stimulant
par la paraclése aux formes multiples, qui communique secours et réconfort.
Cette vie de la grace, en effet, est soumise a une pédagogie divine la mettant
aux prises avec des épreuves, des « tentations » ; mais ce test de la fi1élité
chrétienne est ceuvre d’amour et de grice. C’est une bénédiction qui s’épa-
nouit en paix chez ceux qui sont «dans le Christ». L’amour, enfin, est
sous-jacent A tous ces aspects de la grice .

18 C, Ryder SmiTtH : The Bible Doctrine of Grace and related Doctrines. — The
Epworth Press, London 1956. vIII-247 p.

1 Autant I’analyse des vocables est minutieuse, autant celle des notions laisse
le lecteur sur sa faim. Sans doute, R. S. ne veut pas dépasser le domaine proprement
scripturaire ; mais le fruit de tous ces rapprochements de textes pourrait cependant
donner une intelligence moins fruste de leur contenu. Le chapitre sur la coexistence
de la grace et du péché (p. 125 sv.) montre précisément la capacité de 'auteur de
fournir une telle élaboration. On est surpris de lire (p. 53, 98) : c’est une erreur
d’attacher de I'importance au fait que I'amour de Dieu est toujours exprimé dans
les Septante par agapé. Le terme lui-méme n’'impose pas de limite ni ne dénote



206 Besprechungen

Excellente est la plaquette consacrée par Pablo Termes Ros au Travail
selon la Bible **. On pourrait, certes, chicaner 1’auteur sur quelques points
de vue modernes, tels que la noblesse du travail développant la personnalité
et facteur de civilisation — un sémite et surtout un Israélite compren-
drait-il ? — et sur la difficulté d’élaborer une théologie a partir des faits
concrets et d'une morale « de situation », comme en fournissent la plupart
des textes bibliques. Mais, & son plan, cet exposé a la fois dense et agréable
a lire apporte une lumiére authentiquement chrétienne sur le labeur. Nous
félicitons l'auteur d’avoir au moins mentionné le travail intellectuel ; ses
pairs le traitent par prétérition, et pourtant n’est-il pas lui aussi «a la sueur
de son front» ?

Dans un tout autre genre, les notations de R. Dupuis et P. Celier sur
la courtoisie * montrent ce que la révélation chrétienne ajoute a la réflexion
profane. Spinoza définissait la courtoisie: « Le désir de faire ce qui plait
aux hommes et de renoncer a ce qui leur déplait. » Mais ce sentiment au
Moyen Age se revétait d’affabilité et de joie (hilaris), et comportait tout
ensemble : accueil et hospitalité, loyauté et fidélité, pitié et douceur, bonté
et service ; toutes valeurs correspondant a la bénignité et a la mansuétude
biblique ; si bien que nos auteurs congoivent la courtoisie comme la liturgie
de la dilection fraternelle *2.

Quant a la force, la discipline, 1’esprit d’équipe et I’amour de la paix,
ce sont — d’aprés Jean Molager 2 — les constituantes de 1’idéal du soldat,
tel qu'on peut le reconstituer en fonction de la théologie paulinienne. On
sait combien I’Apétre a exploité le symbolisme militaire dans sa panoplie
des vertus, et J. M. en a tiré intelligemment parti. Les citations, trés nom-
breuses, sont reproduites in extenso, et & peine glosées ; si bien que le lecteur
est introduit avec discrétion et sécurité dans la pensée apostolique elle-méme.

C. Sricg OP

aucune forme particuliére d’amour. C’est justement le mot grec ordinaire pour
toute sorte d’amour... Ce n’est certainement pas ce qui ressort du lexique des
papyrus et des inscriptions hellénistiques. Quant au Grec classique, il ignore ce
substantif.

20 Pablo TERMES Ros: EIl Trabajo segin la Biblia. Oracién inaugural del
Curso académico 1955-1956 — Seminario conciliar de Barcelona, 1955. 94 p. Dans
la précieuse bibliographie contemporaine, la brochure de E. B. Arro, Le Travail
selon saint Paul, est omise.

1 Roger Dupuis S. ]J. et Paul CELIER : Courtoisie chrétienne et Dignité humaine.
— Mame, Tours 1954. 277 p.

22 D’oit un bref commentaire des textes évangéliques, mettant en relief la
délicatesse de Jésus envers tous ceux qui I'approchent ; puis I'évocation de 1'Apbtre
et d’autres saints traduisant leur charité en courtoisie, cette politesse du cceur. —
I1 est superflu de souligner I'opportunité de ces exemples !

3 Jean MOLAGER: Saint Paul et l'idéal chrétien du soldat. Esquisse d'une
spiritualité adaptée au milieu militaire. — Chez ’auteur, 86 rue de la Part-Dieu,
Lyon 1955. 110 p.



Besprechungen 207

Dogmatik

Brinktrine, Johannes : Die Lehre von der Schépfung. — Ferdinand
Schoéningh, Paderborn 1956. 367 S.

Wie die schon erschienenen Binde der Dogmatik des Paderborner Theo-
logen, so schlieBt sich auch die Schopfungslehre eng an die Lehre des
Aquinaten an. Das kommt sowohl in Einzellehren als auch in dem Bestreben
zum Ausdruck, dieses Lehrstiick ganz dem Gottesgedanken unterzuordnen.
Wie Thomas, so widmet auch B. der Engellehre einen auBergewohnlich
groBen Raum. Es schien ihm « eine eingehendere Behandlung der Welt des
Immateriellen ... gerade im Zeitalter des Materialismus, der die Existenz
des Geistigen leugnet, am Platze zu sein ». Doch bietet gerade die Schop-
fungslehre reichlichen AnlaB, die Lehre des hl. Thomas durch Hinweise auf
die Ergebnisse der Profanwissenschaften, so der Astronomie, der Physik
und Biologie, zu erginzen und zu erliutern. Das geschieht in diesem Lehr-
buche bei allen einschligigen Problemen, so in der Entwicklungslehre, der
Deutung des Hexaemeron, bei der Lehre von der Erschaffung des Menschen
und der Abstammungslehre. Wir wiinschen auch diesem Bande weite Ver-
breitung unter den jungen Theologen. A. Horrmann OP

Hophan, Otto : Die Engel. — Riber, Luzern 1956. 367 S.

Der Traktat iiber die Engel wird in der Dogmatik meistens sehr kurz
behandelt, obwohl der hl. Thomas in der Summa den Engeln nicht weniger
als 24 Quaestionen widmet. Daher ist es sehr zu begriilen, da8 der bekannte
Schriftsteller aus dem Kapuzinerorden ein ausfiihrliches Werk iiber die himm-
lischen Geister geschrieben hat. Es ist nicht eine wissenschaftliche Arbeit,
welche der theologischen Forschung neue Ergebnisse vorlegen mochte, son-
dern eine auf soliden und fleiBigen Studien beruhende Darstellung der
Engellehre fiir weitere Kreise. Fiir die Einteilung des Buches lie sich der
Verfasser von der bekannten Stelle (De genesi ad litteram 2, 26) inspirieren,
wo der hl. Augustinus von der «cognitio matutina und vespertina» der
Engel spricht. Im ersten Kapitel: « Die Engel des Urlichts », behandelt
Hophan die Existenz, das Wollen und das Erkennen der Engel. In den
folgenden Kapiteln : « Die Engel des Friihlichtes und die Engel des Mor-
gens », ist die Rede von der Erschaffung der reinen Geister, von ihrem Ein-
wirken auf die materielle Welt und ihren Hierarchien. Das Walten der Engel
in der Geschichte des auserwihlten Volkes wird im Kapitel : « Die Engel
des Vormittags », geschildert. Das Verhiltnis der Engel zum Gottmenschen
und ihre Dienste wihrend des Erdenlebens Christi finden in einem eigenen
Kapitel ihre Darstellung, welches den Titel trigt : « Die Engel des Mittags ».
« Die Engel des Nachmittags » stehen im Dienste des mystischen Herren-
leibes und vereinigen sich mit den Gldubigen im liturgischen Gebet. Die
« Engel des Abends » stehen den Gldubigen bei in der entscheidenden Stunde
des Ubergangs ins jenseitige Leben. Im Kapitel iiber die « Engel der Nacht »



208 Besprechungen

wird die Lehre iiber die gefallenen Geister dargelegt. Das Schlufkapitel :
« Die Engel des ewigen Tages », schildert wie Engel und Menschen in seliger
Gemeinschaft den dreieinigen Gott lieben und loben.

Die theologischen Fragen iiber Wesen, Erkenntnis und Wollen der Engel
iiber die verschiedenen Chore, das Wirken der guten und der bésen Engel
werden in engem AnschluB an den hl. Thomas behandelt. Leider — und
das scheint dem Rezensenten der einzige Fehler an diesem wertvollen Buch
zu sein — sind die Thomaszitate nicht immer genau angegeben (so im
Kap.1 die Anmerkungen 88, 89, 109, im Kap.4 Anm. 44; im Kap. 6
Anm. 29 ; im Kap. 6 die Anm. 14, 31, 125). Der Verfasser hilt mit Alexander
von Hales und Suarez die Ansicht, daB3 Christus den Engeln alle Gnaden
verdient habe, fiir die wahrscheinlichere. Weil P. Otto Hophan ein Meister
der Sprache ist, der auch einen Blick hat fiir die Probleme unserer Zeit,
ist die Lektiire seines Engelbuches ein GenuB. Immer wieder findet der Leser
diskrete Hinweise auf modernstes Geschehen. Dem Verfasser ist besonders
dafiir zu danken, daB3 er die Heilige Schrift sehr oft zu Worte kommen
148t, die ja die wichtigste Quelle fiir die Engellehre ist. B. Drack OSB

Xiberta, Bartholomaeus M., O. Carm. : Tractatus de Verbo Incarnato.
2 vol. I: Introductio et Christologia ; II : Soteriologia. — Consejo superior
de investigaciones cientificas, Matriti 1954. 766 p.

Die vorliegenden Bédnde enthalten die Vorlesungen, die der Verfasser
am Carmeliterkolleg zu Rom gehalten hat. Nach einem kurzen Uberblick
iiber die christologischen Kontroversen der christlichen Friihzeit, des Mittel-
alters und der Gegenwart (28-61) werden im ersten Teil (Christologia seu
De Constitutione Christi) in drei Sektionen die einschligigen Fragen behan-
delt : Die Grundlinien der Konstitution Christi (62-272), deren Folgen
(273-352), die iibernatiirlichen Gaben der Menschheit Christi (353-455). Der
zweite Hauptteil befaB8t sich mit der Erlosungslehre (Soteriologia seu De
operibus ad humani generis redemptionem), wieder in drei Sektionen auf-
geteilt. Sect. I enthilt die Lehre von den Mysterien des Lebens Christi
(465-538). Es kommen hier alle Geheimnisse des irdischen Lebens Christi
zur Sprache, von der Empfiangnis bis zur Himmelfahrt des Herrn. Bemerkens-
wert ist, daB8 nicht nur die Beziehungen Christi zu seiner Mutter, sondern
auch die eigenartigen zum hl. Josef behandelt werden und folgende These
aufgestellt wird : « Christus Dominus ad S. Joseph relationem habet Filia-
tionis imperfectae prout huic deest quaelibet participatio in generationem.
Cetera vero paternitatis officia eidem plane conveniunt » (480 ff.). In einer
zweiten Sektion wird die eigentliche Erlosungslehre dargestellt (539-579),
d. h. es wird die Heilsbedeutung der schon vorher behandelten Mysterien
des Lebens Christi aufgezeigt. Eine letzte Sektion (De muneribus Christi
seu de permanenti influxu Christi in salutem hominum instaurandam) ent-
hilt die Lehre von den Amtern Christi, dem Lehr-, Priester- und Hirtenamt,
dem Mittlertum Christi und seiner Stellung als Haupt der Menschheit. Was
Thomas in der ersten Frage seiner Christologie behandelt, die Angemessen-
heit und der Beweggrund der Menschwerdung, findet hier seinen Platz in



Besprechungen 209

einem Complementum (De Incarnatione Verbi sub luce rationis humanae).
So wird in diesem Werke der im dritten Teil der Summa behandelte Stoft
von Xiberta unter andern Gesichtspunkten dargeboten. Ein sehr umfas-
sender Conspectus bibliographicus (671-739) schlieBt den zweiten Band ab.
Die eigentiimliche Note dieser Christologie ist diese : sie wendet sich, wo
immer die Sache es fordert, gegen heutige Bestrebungen, der Menschheit
Christi eine iibergebiihrliche Selbstdndigkeit zuzuerkennen. IThr Anliegen ist
es, einer Christologie zur Anerkennung zu verhelfen, welche im Sinne Cyrills
und des hl. Thomas die Einheit Christi herausstellt, A. HorFFrmMaANN OP

Dillenschneider, Clément, C. Ss. R. : Le principe premier d’une théologie
mariale organique. Orientations. — Editions Alsatia, Paris [1955]. 186 p.

D. hat seinen Stoff dhnlich wie in seiner Schrift Le Mystére de la Co-
védemption Mariale, Paris (1951), ausgezeichnet systematisiert und dispo-
niert : von der ersten bis zur letzten Seite liuft der Gedanke in ziigiger
Folge ab. Ein erster Teil (13-27) entwickelt in einer geschichtlichen Uber-
sicht und jeweils mit kritischen Reflexionen das Problem, ob ein eigener
Traktat der Mariologie wiinschenswert, und wenn ja, ob fiir ihn ein Grund-
prinzip (principe premier, idée-mere) anzunehmen sei, und wenn auch dies
zutreffe, was man von ihm erwarten diirfe. Ein zweiter Teil (31-86) breitet
vor dem Leser die bisher vorgetragenen Grundprinzipien aus, die auf zwei
Gruppen (eine christologisch und eine ekklesiologisch orientierte) zuriick-
gefiihrt und einzeln einer Kritik unterworfen werden. Ein dritter, biblischer
Teil (89-141) bereitet den letzten entscheidenden Teil, die Synthese, vor,
wonach die messianische Gottesmutterschaft Mariens in ihrer Auswirkung
auf Maria selbst, auf die Erlésung, und zwar der ganzen Welt (la maternité
messianique divine de Marie dans sa dimension personelle, sotériologique
et cecuménique) das Grundprinzip einer organisch aufgebauten Mariologie
abgibt, — ein Ergebnis, dessen Sinn und Wertgehalt ein Epilog (171-172)
noch einmal zu gedriangten Formulierungen verdichtet.

Der unbestreitbare Wert der Arbeit liegt in der systematischen Inven-
tarisierung des bisher Erarbeiteten und (vor allem fiir den deutschen Sprach-
raum) in der Registrierung sowie Auswertung der zum groflen Teil franzo-
sischen Literatur. Der dritte exegetische Teil hat sogar einen Wert fiir sich :
er stellt eine kleine (fiir die vorliegende Frage nach dem Fundamentalprinzip
der Mariologie vielleicht schon zu ausfiihrliche), bibliographisch reich unter-
baute biblische Mariologie dar.

Ob die Schrift das letzte Wort zu ihrer eigentlichen Frage nach dem
Fundamentalprinzip der Mariologie ist, steht freilich auf einem anderen Blatt.
Vermutlich wird die Diskussion dariiber weitergehen. Vielleicht wire schon
dariiber noch eindringender nachzudenken gewesen, was man sich unter
einem Grundprinzip genauer vorstellt. In zwei Dingen kommen wahrschein-
lich alle iiberein : daB ein solches Prinzip die vielen Einzelziige zunichst
je fiir sich als sinnvoll erweise und dadurch verstindlich mache ; weiter,
daB es aus ihnen allesamt eine geordnete Einheit stifte. In der Durchfiihrung
dieser sinnerschlieBenden und einheitstiftenden Funktion lassen sich aber

14



210 Besprechungen

verschiedene Muster denken, zwischen denen die einzelnen Versuche still-
schweigend eine Wahl treffen. Hat das Fundamentalprinzip etwa den Cha-
rakter einer metaphysischen Wesenheit, aus der sich die Einzelziige viel-
leicht sogar zwingend (was D. aber mit Recht ablehnt) deduzieren lassen,
weil sie in ihm enthalten sind ? Oder hat man es nach Art einer physischen
Wesensform zu denken, aus der eine Reihe Proprien « emanieren » ? Oder
hat das als Fundamentalprinzip ausgegebene Moment den Charakter eines
Zieles, auf das die iibrigen einzelnen Momente der Mariengestalt wie Mittel
hingeordnet sind ? Oder entspricht das Verhéltnis des fundamentalen Zuges
zu den iibrigen etwa dem Verhiltnis, das zwischen einem Amt und den
dazu unerlidBlichen Privilegien besteht ? Oder schlieBlich : verhilt sich das
im Fundamentalprinzip formulierte Moment zu den iibrigen Ziigen wie ein
Allgemeines zu seinen konkreten Auspriagungen ? An dieser (letzten) Vor-
stellung war der (auch von D. besprochene und gewogene, aber zu leicht
befundene) Vorschlag des Rezensenten orientiert. Die « personale Spitze der
erlosungsbediirftigen Menschheit vor dem Sohne Gottes » war wie ein All-
gemeines, die Einzelelemente Durchdringendes, Verbindendes gedacht, auf
das die konkreten Situationen der Heilsgeschichte mit ihren differenzierten
Anforderungen jeweils als individualisierender Faktor wirksam werden,
— ein Vorgang, der in Nazareth die Mutter, auf Golgotha die Miterliserin,
nun im Himmel die Orante als Mittlerin aller Gnaden zum Ergebnis und
Inhalt hat.

 Die Vertreter des Fundamentalprinzips : Maria Prototyp der Kirche,
werden nicht zugeben, daB3 Maria in die Schar der iibrigen eingeebnet sei
(22) ; daB Maria Prototyp sei, hebe sie ja gerade iiber alle hinaus. Es ist
wahr (wie D. von Philips zitiert), daf die Gottesmutter dem christlichen
BewuBtsein klarer ist als der Parallelismus Maria-Kirche (57-58). Indes, die
Frage nach dem Fundamentalprinzip ist eine theologische Frage ; die Ant-
wort muf3 da nicht notwendig dem allgemein christlichen Bewuf3tsein nahe
liegen ; sie kann denen vorbehalten sein, denen « es gegeben ist, die Geheim-
nisse des Reiches Gottes zu verstehen ». Die Vertreter des Prinzips : Maria
das Hochbild der Evlosten, werden einem dhnlichen Vorwurf (auf Nivellie-
rung der Mariengestalt) entgegnen, daB3 Mariens Empfinglichkeit bereits
auf der Ebene der objektiven Erlosung spielt; das sichere ihr iiber allen
anderen den erforderlichen Sonderplatz. Die Vorteile, die D. fiir seinen Vor-
schlag auffiihrt (172), werden vermutlich auch andere fiir ihre abweichende
Perspektive in Anspruch nehmen.

Vielleicht ist es auch eine voreilige, nicht zu rechtfertigende Voraus-
setzung, es gibe nur ein richtiges Fundamentalprinzip. Kénnen sie nicht
alle von verschiedenem Ansatz- und Standpunkt aus verschiedene Blicke
(Perspektiven) auf einen Ausschnitt der iibernatiirlichen Landschaft (eben
auf die Mutter Jesu und ihre heilsgeschichtliche Rolle) sein, wobei jeder
Blick und Standort seine Vorziige und Schwichen hat, indem jeweils ver-
schiedene Ziige und Zusammenhinge der Wirklichkeit sichtbar werden,
wihrend andere zuriicktreten ? Vielleicht gilt auch fiir die iibernatiirliche
Welt im ganzen und darin fiir die Mutter Jesu im besonderen, was der
Prediger (3, 11) von der natiirlichen Welt sagt: « Cuncta fecit bona in



Besprechungen 211

tempore suo, et mundum tradidit disputationi eorum, ut non inveniat homo
opus, quod operatus est Deus ab initio usque ad finem. »

Wie dem auch sei — jeder Mariologe wird D. fiir seine sammelnde und
sichtende Arbeit dankbar sein. Und wenn die weitere Diskussion gar er-
weisen sollte, daB sein Losungsvorschlag nach vielen Vorversuchen anderer
endlich ins Schwarze traf, gratulieren wir ihm schon jetzt.

' H. M. K6sTER SAC

Huhn, Joseph : Das Geheimnis der Jungfrau-Mutter Maria nach dem
Kirchenvater Ambrosius. — Echter-Verlag, Wiirzburg 1954. 289 S.

Wer immer sich mit der Gedankenwelt des Ambrosius und ihrer sprach-
lichen Einkleidung befaBt hat, weiB, welch hohe Anforderungen dieser
Kirchenlehrer an einen Bearbeiter seiner Theologie stellt. Prof. J. Huhn von
der philosophisch-theologischen Hochschule in Fulda war ihnen wie kaum
ein anderer gewachsen ; hat er doch seit mehr als 30 Jahren in zahlreichen
Verdffentlichungen iiber Ambrosius sich als einer seiner besten Kenner aus-
gewiesen. Nach der jugendlichen, notgedrungen unreifen Darstellung der
Mariologie durch Annibale Pagnamenta (1932), den seine siidldndische
Frommigkeit allzu oft von der sachlichen Beurteilung fortriB, harrte das
wichtige Thema lingst einer Neubearbeitung.

Prof. J. Huhn ordnet den weiten Stoff etwas anders als tiblich. Der
erste Teil « Maria — die Gottesmutter » behandelt auch die jungfrduliche
Empfiangnis und Geburt. Der zweite Teil « Die heilsgeschichtliche Stellung
Mariens » beginnt mit dem aktuell gewordenen Thema « Maria und die
Kirche ». Der dritte Teil « Das ethische Marienbild » umfaBt auBer der Siinde-
losigkeit und Gnadenfiille die immerwihrende Jungfriulichkeit und Ehe
Mariens. Der vierte und fiinfte Teil « Das Lebensende — Die Verehrung
Mariens » sind naturgemill kurz geraten. Der sechste Teil untersucht den
EinfluB des Ambrosius auf Augustinus und Leo d. Gr.

Man findet in diesem Buch eine zuverldssige und vollstindige, reife
Darstellung seines Themas, die aullerdem bestrebt ist, auch die Quellen
aufzudecken und den Einfliissen nachzugehen. Es war hochste Zeit, der
unkritischen und daher untheologischen Sucht jener entgegenzutreten, die
in Ambrosius’ Texten die Mariologie des zwanzigsten Jahrhunderts finden
wollen (Miterloserschaft, Himmelfahrt) — eine Gefahr, der man, vom Enthu-
siasmus des Bischofs erfat und durch seine schillernde allegorische Schrift-
auslegung getduscht, leicht verfallen kann. Ich mdéchte nicht behaupten,
daB selbst Prof. Huhn ihr stets und iiberall entgangen ist. Der Nachweis
im einzelnen wiirde eingehende Analysen erfordern und den Rahmen dieser
Besprechung sprengen. Erwidhnt sei noch die vortreffliche Behandlung der
so schwierigen Frage der Ehe Mariens, die von der Kenntnis des romischen
Rechts her aufgehellt werden kann.

AbschlieBend seien folgende Korrekturen oder Anregungen erlaubt :
Nicht Ambrosius, sondern Tertullian (Adv. Praxean) hat als erster die Ein-
heit der Person Christi in den zwei vollstindigen Naturen stark hervor-
gekehrt (zu S. 10). Ich frage mich, ob bei den Beziehungen des Ambrosius
zu Sirmium in der Christologie bisweilen nicht die Irrlehre des Photinus



212 Besprechungen

bekimpft wird oder in Betracht gezogen werden muf} (S. 13 u. 43). Der
bekannte eucharistische Text des Justinus I Apol. 66 scheint mir nach ver-
schiedener Hinsicht unrichtig iibersetzt und gedeutet (S. 93 ; vgl. DTFr 18,
1940, 296 ff.). Das Verhiltnis von Methodius und Athanasius wird gerade
das umgekehrte gewesen sein : Athanasius kénnte von Methodius abhingen
und nicht umgekehrt, nachdem der Tod des Methodius um 311 angesetzt
wird (S. 215, Anm. 93). DaB die Verehrung der Mirtyrer bis tief ins vierte
Jahrhundert hinein nur eine lokale war (S. 272), wird z. B. durch das dlteste
romische Martyrologium (des Chronographen von 354) widerlegt, nach wel-
chem der hl. Cyprian auch in Rom und zwar im Coemetrium Callisti am
14. September gefeiert wurde, geradeso wie in Afrika. Manche Texte Leos
d. Gr., aus denen seine Abhingigkeit von Ambrosius geschlossen wird, lassen
sich ebensogut, ja oft noch besser aus Augustinus erklidren, der bekanntlich
einen tiefgreifenden EinfluBl auf diesen Papst ausgeiibt hat. O. PERLER

Evangelische Marienverehrung. — Eine heilige Kirche, Zeitschrift fiir
6kumenische Einheit, hrsg. von Friedrich HEILER und Fr. SIEGMUND-
ScHULTZE, 1955/56, Heft 1. — Ernst Reinhardt Verlag, Miinchen-Basel
1955. 96 S.

Wie anlidBlich des Ephesus-Jubiliums vor 25 Jahren die « Hochkirche »
(1931, Heft 6/7) und anldBlich des neuen Mariendogmas die « Okumenische
Einheit » (I /1951, II / ohne Jahr), so widmet nun, wohl nicht ohne Zu-
sammenhang mit dem marianischen Jubiliumsjahr 1954, die « Eine heilige
Kirche » der Gestalt Mariens und ihrer Verehrung eine gesonderte Nummer.
Nach einer gewandten Ubersetzung eines lateinischen Marienhymnus des
Erasmus von Rotterdam aus der Feder von F. Weckerle schreibt Paul Schor-
lemmer iiber Die Verehrung der Gottesmutter in der Divina Commedia, Paula
Schaefer iiber Die Marienverehvung in dev anglikanischen Kirche und Fried-
rich Heiler iiber Evangelische Marienverehvung. Es folgen Beitrige von Martin
Leuner iiber Mutter meines Herrn, von Esther v. Kirchbach iiber Die Gestalt
Marias als Hilfe fiir die evangelische Frau, und von Jakob Amstutz iiber
Die Verehrung Marias vom freien Protestantismus her gesehen, Oskar Schroeder
bespricht dann Die Diskussion iiber die wahve Marienverehrung in dev rémisch-
katholischen Kirche von heute. Es folgen schlieBlich von Friedrich Heiler zwei
Predigten iiber Das Geheimnis der Mutlerschaft und eine Predigt iiber
Transitus Sanctae Mariae. Zwei weitere Beitrige von Friedrich Heiler Ein
deutscher Religionsforscher : Joachim Wach und Ein vomisches Konvertiten-
buch sind themafremde Beigaben.

Dem 6kumenischen Charakter der Zeitschrift entsprechend stehen die
Verfasser in verschiedenen Lagern. Dabei wiegt (in den nicht rein histo-
rischen, sondern systematischen Beitrigen) der reformatorische Standpunkt
vor. Esther v. Kirchbach bringt desungeachtet fiir die Mutter des Herrn
soviel Warme auf und weiB ihr fiir die Formung des Christen und Menschen,
und vor allem der Frau, soviel erzieherische Kraft abzugewinnen, da nur
der eine oder andere Gedanke die Nichtkatholikin verrit. Auch wo die Ab-
weichung zum katholischen Standpunkt erheblich ist, bleibt bei allen Ver-



Besprechungen , 213

fassern fiihlbar, was Heiler (63) als allgemeines Zeichen verbucht, daf3 « die
evangelische Kirche wieder mit einem gréeren Verstdndnis als in den ver-
gangenen Jahrzehnten der Mutter Christi gegeniiber(steht) ».

Nimmt man die Gedanken im ganzen, entsteht gedringt etwa folgendes
Bild : Die « Riickkehr zum altlutherischen Bekenntnisglauben » fordert fiir
die Mutter Jesu zwar nicht « den réomischen Madonnen-Kult », aber nichts-
destoweniger die hochste Verehrung; « est dignissima amplissimis hono-
ribus » (Leuner 25). Dies seil « katholisch » und zugleich « ganz evangelisch,
weil ... biblisch, neutestamentlich » (Leuner 25/26). Eine « schroffe Ableh-
nung jeglicher Marienverehrung » finde sich wohl « bei Calvin und dem von
ihm beeinfluBten Protestantismus, der leider auch viele Lutheraner anti-
marianisch und antikatholisch gestimmt hat », sie sei aber nicht « neutesta-
mentlich » und ebensowenig « lutherisch » (Leuner 27). Fiir einen echten
Schiiler Luthers ergibt sich also die Forderung : « Er bekennt sich zu dem
altkirchlichen Dogma von der Theotokos und bejaht unter Ablehnung des
Madonnenkultes grundsitzlich die Marienverehrung » (Leuner 28). « Gute
Lutheraner pflegen deshalb die Verehrung der Gottesmutter in ihrer evange-
lischen Weise » (Heiler 67). Diese Verehrung darf nicht nur die Form des
Gedidchtnisses in Gebet und Lied, sondern auch die der Seligpreisung, der
direkten Anrede und Anrufung haben, wenn auch nicht als Gebet (das in
der Terminologie des Verfassers nur an Gott gerichtet werden darf), so doch
als Bitte um ihre Fiirbitte (Leuner 28-30). Die « lutherischen Bekenntnis-
schriften (hdtten) bei der Verwerfung der invocatio sanctorum dem funda-
mentalen Unterschied von ‘Gebeten’ und ‘Bittrufen’ nicht Rechnung (ge)-
tragen » ; man koénne aber «so Verschiedenes doch nicht in einen Topf
werfen » (Leuner 31). Das « Ave Maria ist ganz christozentrisch gehalten.
Es 148t uns immer an die Inkarnation denken, und die Bitte um ‘Fiirbitte’
verletzt weder das alleinige Erlosermittlertum Christi noch das Soli Deo
gloria ». Nur da8 es « in der romischen Kirche ... endlos ‘gebetet’ und immer
und immer wieder unmittelbar nach dem Vaterunser gesprochen und damit
in den Augen der schlichten Gliubigen diesem ‘Gebete aller Gebete’ geradezu
gleichgeordnet » wird, macht solche Verehrung bedenklich (Leuner 31-32).

Maria ist das « Symbol der die Gnade Gottes aufnehmenden Seele »
(E. v. Kirchbach 33), sie illustriert das sola gratia wie auch das sola fide,
so daf} « die Geschopflichkeit des Menschen » im Falle Mariens unangetastet
bleibt und die Verherrlichung Gottes nicht gefihrdet ist (Leuner 28).
Maria ist « demiitig ohne Minderwertigkeitsgefiihle », « rein aber nicht un-
wissend » ; eben deshalb ist sie « eine groBe Hilfe fiir die verheiratete und
unverheiratete Frau zugleich, die Briicke zwischen beiden ». Sie ist ferner
« das Beispiel der ersten christlichen Fiirbitte » und «das Vorbild unserer
Mutterschaft » geworden : wir konnen « von Maria lernen ..., wie man ein
Kind erwartet mit dem Lobpreis Gottes auf den Lippen, wie man ein Kind
hineintrigt in ruhiger Zuversicht auch in die Stunde der Angst », wir lernen
auch von ihr, « wiec man ein Kind hergibt» (E. v. Kirchbach 34-35), — Ge-
danken, die auch Luther schon bewegten, als er Maria fiir die Christenheit,
vor allem fiir « das Weibervolk » als « ein michtig schones Exempel » hin-
stellte (Heiler 22).



214 Besprechungen

Abweichungen gegeniiber dem Katholizismus kommen in der Beurtei-
lung der mariologischen Dogmengeschichte zum Ausdruck : « Die Volks-
frommigkeit und der Kultus sind da, lange bevor daraus die Kirche die
dogmatischen Konsequenzen zieht. Die bestimmende, treibende Macht des
Volksglaubens tritt besonders auch darin zutage, daB3 es sowohl 1854 wie
auch (wenn schon weniger) 1950 an Widerspruch von Seiten gelehrter Theo-
logen gegen die neuen Mariendogmen nicht fehlte. Aber der Volksglaube
— unter der Fiirsprache von Jesuiten und Kapuzinern — setzte sich durch »
(Amstutz 40). Nicht daB das strenge Schriftprinzip proklamiert wiirde.
Nein | Man sieht manchen « Widerspruch innerhalb des Neuen Testamentes »,
und «dalBl auch die Autoritit der Schrift uns nicht eigenes Denken und
Entscheiden ersparen kann ». Aber man bemingelt am Katholizismus, daf3
hier die « Kirche fiir die Glaubigen autoritativ entscheidet, daB sie (was
nicht vergessen werden darf) jeden verdammt, der nun nicht an die unbe-
fleckte Empfingnis und die Himmelfahrt der Maria ... glauben kann —,
das ist es, was wir gegen sie haben» (Amstutz 41). Wenn auch die Ver-
kiindigungsgeschichte im Lukas-Evangelium an Schoénheit die zahlreichen
antiken « Mythen, wie ein Gott zu einer Jungfrau kam und sie ihm einen
Sohn gebar » iibertrifft, so ist doch eben auch sie nicht mehr als ein « Mythus »
(Amstutz 37 ; dhnlich 38). In der Frage der leiblichen Aufnahme Mariens
in den Himmel kénnen wir « deutlich das Wachsen und Wuchern der mira-
kulésen Phantasie in den Einzelheiten der Legende verfolgen » (Heiler 68-69).
Nicht viel besser als die dichtende Kirche der Friihzeit sei die heutige Kirche,
die durch « die theologische Spekulation diese Lehre aus der Gottesmutter-
schaft Mariens logisch zu deduzieren glaubt», ja, «diese iibernatiirliche
Logik, dieser theologische oder — richtiger gesagt — mythologische Rationa-
lismus ist vielen modernen Menschen noch fremder als die gliihenden Phan-
tasiegebilde orientalischer Legendenerzihler » (Heiler 69). Maria ist ein
Ersatz « fiir die vom Christentum entthronten heidnischen Muttergéttinnen »
und fiir die schon bei Paulus (monophysitisch) verkiirzte Menschheit Jesu »
(Amstutz 39). Heiler (63) meint @hnlich : « Schon lingst ehe Christus von
Maria empfangen und geboren wurde, stand die Menschheit betend vor der
groBen Muttergéttin, der Gottin der Barmherzigkeit und Liebe, die unter
tausend Namen und in tausend Formen in der Geschichte der ganzen Mensch-
heit verehrt wurde. Es wire unrecht, wollten die Christen verichtlich und
geringschitzig auf diesen alten Kult herabsehen, der in grauester Vorzeit
geboren ist aus der Ehrfurcht vor dem Geheimnis der Mutterschaft. Wohl
wurde durch das Christentum manches Rohe und Unschéne aus diesem Kult
abgeschnitten, aber es durfte nicht das ewig Menschliche unterdriicken,
darum muBte es dem berechtigten Kern jenes Kultes Raum schaffen. Und
es tat dies, indem es die feinsten, tiefsten und zartesten Ziige dieses Kultes
auf die Mutter Jesu Christi iibertrug. » Und der Grund, diese Anlehnung
zu dulden ? « Das Heidentum ist ja nicht bloB Finsternis und Frevel, sondern
es birgt in sich eine tiefe Frommigkeit, denn es lebte in der Vorschau oder
wenigstens Vorahnung des Christusmysteriums » (Heiler 69-70). Es ist also
das Ergebnis aus einem langen ProzeB, wenn « Maria . .. fiir die christliche
Verehrung der Prototyp jeder Jungfrau und Mutter geworden (ist), das



Besprechungen 215

Vorbild jeder Jungfraulichkeit, jeder Mutterfreude, jedes Mutterleides. In
ihr ist jeder Strahl weiblicher Reinheit, Zartheit, Giite und Schonheit wie
in einem Brennspiegel aufgefangen ... Das Leben Marias ist das Mutter-
leben schlechthin, und die Verehrung Marias muf3 ihre natiirliche Fort-
setzung und selbstverstindliche Ausstrahlung finden in der Verehrung jeder
Mutter » (Heiler 62). Dem Katholiken ist dabei nicht wohl. Manche Aus-
fiihrungen dieser Art konnten, fiir sich genommen, aus dem katholischen
Glauben an die geschichtliche Realitit der jeweiligen Vorziige gesprochen
sein. Im Kontext wird man aber das peinliche Empfinden nicht los, daf
an wenig mehr als an symbolische Giiltigkeit gedacht ist.

Heiler (83) bemingelt die Kritik namhafter Konvertiten am Prote-
stantismus. Sie konfrontiere den Katholizismus als ideale (wenn nicht gar
illusiondre) Grofle dem Protestantismus in seiner realen (naturgemif3 manch-
mal mangelhaften) Erscheinung. Tut aber Amstutz (40-41) seinerseits etwas
anderes ? Er beschwort das Schreckgespenst eines illussiondr degenerierten
Katholizismus’, wenn er fiirchtet, « daB in der Volksfrommigkeit Maria eben
angebetet wird mit einer Inbrunst, wie sie oft durch den Gedanken an Gott-
Vater, Sohn und Geist kaum erweckt werden kann», und daB, « wie so
manche . ‘Krénung Marias’ durch Christus in Gegenwart Gott-Vaters und der
Taube des Heiligen Geistes zeigt », « die Weiterentwicklung . .. der Quaterni-
tit entgegen (gehe) ». Auf diese Besorgnis antworten wir mit der Versicherung
K. Rahners (Maria, Mutter des Herrn, Theologische Betrachtungen, Frei-
burg [1956] S.105) : « Wir kénnen auch einem durchschnittlichen katho-
lischen Christen ruhig zutrauen, dafl er in seiner Weise den Unterschied
begreift und in seinem religidsen Leben beachtet, der zwischen der Mittler-
schaft Christi und der der seligsten Jungfrau obwaltet. Er kann diesen Unter-
schied vielleicht nicht mit wohlgesetzten theologischen Begriffen erkldren,
aber er weil3 ihn doch. »

In der ersten Predigt Heilers iiber das Geheimnis der Mutterschaft (61),
viertletzte Zeile des ersten Abschnittes, mu3 es sicher Mutter Goethes statt
Moutter Gottes heilen. Der Setzer leistete das Versehen, das ein Korrektor
wohl nicht als Druckfehler erkannte, woraufhin er aus dem anschlieBenden
Satz die Mutter Gottes (Jesu) streichen muflte, was aber die innere Fithrung
des Gedankens zerstort.

Der Beitrag des katholischen Studienrates und Religionslehrers Dr. Oskar
Schroeder, besonders seine Darlegungen iiber das Verhdltnis der HI. Schrift
und der Tradition zur Kirche, forderte eine ausfiihrlichere Besprechung, als
hier méglich ist. Er wiederholt Grundgedanken aus einer Kontroverse mit
dem Rezensenten in den Spalten des (nunmehr unter diesem Namen nicht
mehr bestehenden) « Michael » (Diisseldorf). Meine Entgegnung darauf hat,
da sie im « Michael » aus begreiflichen Griinden keine Aufnahme fand, der
« Rosenkranz », Limburg/Lahnverlag, 1956 Nr. 3/5 veroffentlicht. Sie ist fast
ganz aus den AuBerungen anderer Theologen zusammengesetzt. Es kann
den Rezensenten darum nicht der Vorwurf treffen, eine Sondermeinung zu
vertreten. O. Schroder hat recht : wenn seine Vorstellung vom Verhiltnis
zwischen Schrift, Tradition und Kirche zutrifft, sind die neuesten Entwick-
lungen (leibliche Aufnahme Mariens in den Himmel, allgemeine Gnaden-



216 Besprechungen

mittlerschaft) undurchsichtig, wenn nicht gar bedenklich. Aber (so méchten
wir ihm zu erwidgen geben) nicht nur diese neuesten Entwicklungen sind
es, sondern auch eine Reihe der fritheren und friihesten. Bleibt also nur,
daB O. Schroeder entweder gegen seine eigene Vorstellung (vom rechten
Verhiltnis zwischen Schrift, Tradition und Kirche) oder gegen die Kirche
miBtrauisch werden muB. Ein Mittleres gibt es nicht.

H. M. K6sTeEr SAC

~ Hengstenberg, Hans-Eduard : Der Leib und die letzten Dinge. — Verlag
Friedrich Pustet, Regensburg 1955. 302 S. Kart. DM 9.—, Lwd. DM 11.—.

In einem Nachwort zu seinem Buch gibt der Verfasser einen Uberblick
iiber das Werden seines philosophischen Denkens. Was seit etwa 1936 von
ihm erschien, ruhte auf einer festen metaphysischen Grundkonzeption. Die
deutsche Offentlichkeit gab aber dieser Konzeption damals nicht Gehor, und
so konnten ihr auch die Verleger nicht Raum geben. Statt des deduktiven
beschritt der Verfasser deshalb den induktiven Weg: was in der meta-
physischen Schau bereits klar war, wurde zuerst in phdnomenologischem
Aufweis an den Problemen des Lebens dargestellt und bewihrt. Das brachte
den Nachteil, da8 man den metaphysischen Gehalt nicht herauszultsen ver-
mochte. Immerhin wurden aber auch weitere Kreise angesprochen, und man
sah die Ansichten des Autors wenigstens als interessante Losungen von Teil-
fragen der christlichen Existenz und Lebensbewiltigung an. Der wirkliche
Vorteil war, da3 die Phidnomene in einer sachangepaBten Methodik in sich
erkannt wurden und, da die metaphysische Grundkonzeption nur als heuristi-
sches Prinzip wirksam war, jedenfalls nicht von einer vorgefaBten meta-
physischen Theorie her vergewaltigt werden konnten; im Gegenteil, die
phinomenologische Untersuchung brachte eine gewisse Bestitigung fiir die
Giiltigkeit der metaphysischen Auffassungen, und diese konnten langsam
ausreifen. Gegeniiber dem traditionellen Dualismus der Seinsprinzipien
(Form-Materie, Substanz-Akzidens, Akt-Potenz) gelangte der Autor zu
einem Ternar von konstitutiven Prinzipien des Selbstandseienden (Wesen,
Dasein und Existenzprinzip), und vom 3. Prinzip (Existenz) erhielt das
ganze Selbstandseiende den Namen « Metaphysische Existenz », was nichts
mit dem Versuch zu tun hat, Sein aus Existenz abzuleiten, vielmehr eine
Revision des Substanzbegriffs darstellt — Konstanz und dynamischer Voll-
zug waren zu verbinden — und in eine gewisse Ndhe der skotistischen
« Haecceitas » fithrt, ohne den Primat des Allgemeinen vor dem Besonderen
mitzubehaupten, Der Mensch als Selbstandseiendes ist konstituiert in Geist
(Wesen), Leib (Dasein) und Personlichkeits-(Existenz-)prinzip.

1938 lieB der Verfasser das Buch « Tod und Vollendung » erscheinen,
deren vollige Neubearbeitung unser Buch ist ; es geht als seine 2. Auflage,
ist aber ganz aus den inzwischen erarbeiteten metaphysischen Ansichten
gestaltet. Er nennt seine Verkniipfung von Theologie und Physik iiber das
Mittelstiick der Metaphysik selbst einen « Optimismus », der ihm aber fiir
berechtigt gilt, weil er nicht Wissensinhalte einer Disziplin aus einer anderen
ableiten, sondern nur die volle Wirklichkeit gewinnen will, da unabhingig



Besprechungen 217

voneinander gewonnene gleiche Ergebnisse auf Sachverhalte am Sein zielen.
Der Tod ist Ort der Begegnung von Zeit und Ewigkeit, und darum behandelt
unser Buch zuerst Raum und Zeit, die Koérperwelt, Gottes Anteilnahme am
Sterben des Menschen. Materie ist nicht grobe Massenhaftigkeit, Korper-
lichkeit, und nur deshalb kann es schon jetzt einen Leib geben, Materie,
in der der Geist sich ausdriickt. So ist die Lehre der Offenbarung begreiflich,
daB der Mensch seine Korperlichkeit ganz abstreift und nur mehr Leib ist.
Durch diese Unterscheidung von « Korper » und « Leib » hilt es der Ver-
fasser fiir moglich, daB dem Auferstehungsleib keine Beziehung zu einem
bestimmten Ort wesentlich ist. Uberhaupt sucht er das iiber die Eigen-
schaften der verklirten Leiber in der Offenbarung Ausgesprochene niher
verstdndlich zu machen, indem er eine « natiirliche » Verklirung ausdenkt
und die tatsdchliche « iibernatiirliche » einerseits von ihr abhebt, anderer-
seits Einzelanalogien zwischen natiirlicher und iibernatiirlicher Verklirung
herausstellt.

Bei allem Bemiihen des Verfassers nach klarer Darbietung stellt die
Lektiire des Buches doch hohe Anforderungen, weil man sich Definitionen
stets gegenwirtig halten muB, die von den gewdéhnlichen wesentlich ab-
weichen. V. FLEsch OFMCap

Moraltheologie

1. Lumbreras, Petrus, O.P.: Praelectiones scholasticae in secundam
partem D. Thomae, I : De fine ultimo hominis (I-II 1-5). — Ediciones
Studium de Cultura, Madrid ; Angelicum, Romae 1954. x-129 p.

11I. De habitibus et virtutibus in communi (I-II 49-70). — Officium
Libri Catholici, Romae ; Pont. Athenaeum « Angelicum », Romae 1950.
xv-281 p.

VIII. De spe et caritate (II-1117-46). — Ediciones Studium de Cultura,
Madrid ; Angelicum, Romae 1954. X11-256 p.

IX. De prudentia (II-II 47-56). — Ediciones Studium de Cultura,
Madrid ; Angelicum, Romae 1952. x1-120 p.

2. Rodrigo, Lucius, S. J. : Praelectiones theologico-morales Comillenses,
Series 1 : Theologia moralis fundamentalis, Tomus III: Tractatus de con-
scientia morali, pars prior : Theoria generalis de conscientia morali. (Biblio-
theca Comillensis.) — « Sal Terrae », Santander 1954. xx111-571 p.

3. Lanza, Antonius (1) - Petrus Palazzini : Theologia moralis, Tomus IT :
De virtutibus in specie, pars I : De virtutibus theologicis ac de religione. —
Marietti, Torino-Rom 1955. xx-425 p.

4. Haring, Bernard, C. Ss. R. : La loi du Christ. Théologie morale a
I'intention des prétres et des laics. Tome I : Théologie morale générale. —
Desclée et Cie, Tournai 1955. 648 p. '

1. In vorteilhafter Kiirze, klarer Ausdrucksweise und traditioneller Dar-
stellung veroffentlicht der Verf. in diesen Binden weitere Vorlesungen zur
IT1* Pars der Summa Theologica des hl. Thomas. Wenn er dabei auch wie-
derum keineswegs die Gedanken der Summa einfach nur mit eigenen Worten



218 Besprechungen

wiederholt, sondern die Lehre des Aquinaten da und dort erweitert und
ergdanzt, so beschrinken sich diese « Praelectiones» doch im groBen und
ganzen auf die « solida doctrina » des Doctor Communis und der Thomisten.
Diese Begrenzung hat sich der Verf. ausdriicklich auferlegt, und sie ist fiir
seine Schiiler und die unmittelbaren Interessenten scholastischer Theologie
sicher ein Vorteil. Anderseits wird durch die Drucklegung der Leserkreis
naturgemil erweitert, und darum wire eine noch ausgedehntere Riicksicht-
nahme auf die moderne Literatur wiinschenswert gewesen. Der verehrte
Autor hitte sich dann wohl auch einen breiteren Weg in die weniger
scholastikfreundlichen Lénder gebahnt und so in hohem Mafle die Inten-
tionen des kirchlichen Lehramtes verwirklicht. — Rein duBlerlich gesehen
ist es schade, daf3 die Binde, die zusammen einen geschlossenen Kurs iiber
die I1* Pars bilden, nach Format und Satz nicht alle gleichmifig sind.

2. Dieser voluminése Band beschiftigt sich ausschlieBlich mit der
« Theoria generalis de conscientia morali ». Wesen, Objekt und Subjekt des
Gewissens werden untersucht sowie seine Beziehungen zu Psychologie, Syn-
deresis, Moralwissenschaft und Klugheit. In weiteren Hauptkapiteln kom-
men der Wert des Gewissens, seine Eigenschaften und seine Mi3formen zur
Sprache. Es ist bedauerlich, dal dem gelehrten Verf. die umfangreiche
Literatur iiber die neuere Erforschung des Gewissensphinomens nicht zu
Gebote stand (als Repriasentant innerhalb der katholischen Theologie und
als Wegweiser zur entsprechenden Literatur — wenigstens deutscher Sprache
— sei nur genannt : Theodor Miincker, Die psychologischen Grundlagen der
katholischen Sittenlehre, Diisseldorf 1950, 4. Aufl.). Vielleicht hitte dann
die Definition des Gewissens als « judicium rationis practicae » auch im Be-
reich der scholastischen Philososophie eine Modifikation zugunsten einer
komprehensiveren Wirklichkeitserfassung erfahren. Dies sei nur nebenbei
erwihnt. Im iibrigen bietet dieser Band in hervorragender Form alles vom
Standpunkt scholastischer Theologie, bzw. Psychologie Aussagbare iiber
das Gewissen.

3. Dieser Band eines gro8 angelegten Gesamtwerkes behandelt aus der
speziellen Tugendlehre die Traktate iiber die theologischen Tugenden sowie
den Traktat iiber die Religion. Der Schule machende Brauch, auch Hand-
biicher reichlich mit Literaturhinweisen zu versehen, hat sich auch hier in
begriiBenswerter Weise eingefiihrt, und man kann den Verfassern zu ihrer
internationalen Belesenheit nur gratulieren. Ob dabei das Prinzip der chrono-
logischen Reihenfolge in der Aufziahlung der einzelnen Titel das gliicklichste
ist, bleibt freilich dahingestellt, wenngleich man so mit einem Blick die zu-
letzt notierte Publikation erkennt und es bei weiteren Auflagen leicht mog-
lich ist, Neuerscheinungen einfach anzufiigen. Bei der Beschrinkung der
Literaturangaben, wie sie sich bei einem Werk der vorliegenden Art not-
wendig nahe legt, miiBte man natiirlich eine strenge Auswahl der bedeu-
tendsten wissenschaftlichen Arbeiten treffen und diese auf jeden Fall zitieren.
Wenn man da und dort auf belanglose Artikelchen in irgendeiner Zeitschrift
verwiesen wird, anderseits jedoch beispielsweise den hervorragenden Band 15
der Deutschen Thomasausgabe (Glaube als Tugend, kommentiert von
A. F. Utz) nicht findet, so mindert sich der Eindruck von der Qualitit der



Besprechungen 219

Literaturverzeichnisse doch etwas. — Der Aufbau des Bandes folgt dem
bekannten Schema scholastischer Lehrbiicher, soda3 man sich leicht darin
zurecht findet. Inhaltlich gesehen kann man nur bewundern, wie die Autoren
mit dem ganzen Aufwand theologischer Spekulation vorgehen, ohne dabei
den geschichtlichen Hintergrund und die Bezogenheit zum praktischen Leben
aus den Augen zu verlieren. Eine anregende Diktion in fliissiger Latinitit
dringt den Leser unaufhaltsam vorwirts, wobei ihn die erstklassige typo-
graphische Gestaltung des Buches vor einer allzu raschen visuellen Ermii-
dung schiitzt.

4. Die Hauptbedeutung dieser Ubersetzung des gleich betitelten deut-
schen Originalwerkes (Das Gesetz Christi, Freiburg i. Br. 1954, einbdndig)
wird wohl darin liegen, daB sie im romanischen Raum die Front der nur
« scholastisch » eingestellten Moralhand- und Lehrbiicher in Bewegung bringt,
bzw. diese Bewegung, die bereits in Gang ist, beschleunigt. Der Vorteil des
Buches, der vor allem in der Vielseitigkeit des Blickes auf die sittliche Wirk-
lichkeit besteht, darf gewi3 seine Anerkennung erwarten, der Verf. wird
sich jedoch mit Starkmut wappnen miissen, um die Kritik, die sich gerade
in jenem Raum, wo Systematik, prizise Aussageweise, abgewogenes Urteil
liber geschichtliche Zusammenhinge u. dgl. traditionell zu Hause sind, er-
heben wird, mit akademischer Gelassenheit auszuhalten. J. F. GRoNER OP

Leclercq, Jacques : Christliche Moral in der Krise der Zeit. Probleme
des christlichen Moralunterrichts. — Benziger, Einsiedeln 1954. 306 S.
[Deutsche Ubers. v. Joseph ZURCHER S. M. B.]

Seit der Verdffentlichung des franzésischen Originaltextes « L’enseigne-
ment de la morale chrétienne » (Paris 1950) ist manche Besprechung iiber
dieses Buch geschrieben worden. Dabei fand das pddagogische und unter-
richtstechnische Anliegen des Verfassers als solches verstdndliche Anerken-
nung. Anderseits wurden begriffliche Schwichen und vor allem allzu negative
und ungerechte Urteile iiber die bisherige Moral bzw. deren Unterricht nicht
verschwiegen. Mit einem groBeren Artikel im Osservatore Romano vom
2. Februar 1956 («Critiche costruttive e critiche distruttive»), der L.s
‘Reform’ mit dem Erneuerungsbemiihungen des « Handbuches der katho-
lischen Sittenlehre » von Fritz Tillmann (Th. Steinbiichel und Th. Miincker)
verglich, verstummte nun so ziemlich der Chor der Rezensenten. — Es wire
zu wiinschen, daB der Verf. seine « konstruktiven » Gedanken in einer zweiten,
abgewogeneren Auflage erneut zur Diskussion vorlegte. J. F. GRoNER OP

Schoéllgen, Werner : Aktuelle Moralprobleme. — Patmos-Verlag, Diis-
seldorf 1955. 473 S.

In diesem Band vereinigt der bekannte Bonner Moralist 37 bisher in
Zeitschriften zerstreute Artikel, die er mit besonderer Riicksicht auf kon-
krete Gegenwartsverhiltnisse geschrieben hatte. Die Arbeiten sind in vier
Teilen gruppiert : Grundsiitzliches zur Moral- und Pastoraltheologie ; Moral-
theologische Probleme des Rechts und der Politik ; Anthropologische Pro-



220 Besprechungen

bleme der Moraltheologie ; Moraltheologische Probleme der Medizin. Ein
Sachregister bringt am SchluB8 die wichtigsten Stichworter. — Es wire
ungerecht, wollte man dem Verf. den Vorwurf machen, seine Gedanken
fithrten nicht gerade immer in fachtheologische Tiefen, wurden diese Auf-
sitze doch groftenteils fiir ein nichttheologisches Publikum verfafit. Es ist
Schollgens unbestreitbares Verdienst, gerade in diese Kreise philosophisch-
theologisches Gedankengut getragen zu haben, und zwar in einer literari-
schen Form und sachlichen Beziehungsfiille, die den modernen gebildeten
Menschen wirksam ansprechen mufte und in dieser Sammlung nun aufs
Neue anspricht. Davon kann auch der Theologe und vor allem der prak-
tische Seelsorger Nutzen ziehen, zumal dann, wenn er nicht wie Schollgen
Gelegenheit hat, so nahe an den Brennpunkten der Probleme zu stehen. —-
In einer etwaigen weiteren Auflage miiBte im Thomaszitat S. 450 « natura
universalis » anstatt mit « Natur der Gemeinschaft » mit « Gesamtnatur »
wiedergegeben werden. J. F. GroNER OP

Kraus, Johannes : Situationsethik als pastoral- und moraltheologisches
Problem. — Bischiéfliches Ordinariat Mainz 1956. 62 S.

In der vorliegenden Schrift wird das Problem der « Situationsethik »
unter dem sittlichen und pastorellen Gesichtspunkt untersucht. Wie griind-
lich der Verf. dabei zu Werke geht, erkennt man schon rein duBerlich aus
der Tatsache, daB er die 62, allerdings sehr klein gedruckten Textseiten
mit nicht weniger als 225 Anmerkungen versieht, Mit gesundem Wirklich-
keitssinn unterstreicht K., daB3 es die « situationsethische » Frage in einem
gewissen Sinn auch bei denen gibt, die sich nicht mit verdichtiger Ausrede
dem konkreten Anspruch des Sittengesetzes entziehen wollen. Die ethische
Problematik wird von der biblischen, philosophischen und theologischen
Seite angefaBt. Dabei geht es eigentlich immer um die Frage : kann ein
Imdividuum die allgemeine Norm der Sittlichkeit erfiillen ? Die Antwort
lautet : ja, aber auf die Weise des Individuums. Nach dieser Formel ist
« Situation » lésbar und zu lésen. Pastorell gesehen stellt sich dann die Auf-
gabe, die sittliche Personlichkeit so zu bilden, daB sie in ihrer individuellen
Entscheidung jeweils die objektive Norm in mdéglichster Vollkommenheit
verwirklicht. — An der sicheren Hand des Aquinaten fiihrt K. den Leser
durch die nicht immer leicht gemachten Gedankenginge. Mancher, der nach
allzu praktischen Rezepten sucht, wird diese Schrift « enttiuscht » aus der
Hand legen. Doch darf der Verf. anderseits mit der sicheren Dankbarkeit
derer rechnen, welche seine Ausfiihrungen wirklich studieren.

J. F. GrRoNER OP

1. Thomas von Aquin : Die menschlichen Leidenschaften, kommentiert
von Bernhard ZierMaNN C. Ss. R. f (I-II 22-48.) (Die Deutsche Thomas-
ausgabe, hrsg. von der Albertus-Magnus-Akademie Walberberg b. Koln,
10. Bd.) — Kerle, Heidelberg ; Styria, Graz 1955. (16)-672 S.

2. S. Thomas d’Aquin : Somme théologique. Les passions de 1’ame. I-11,



Besprechungen 221

qq. 22-48. Traduction frangaise par M. Corvez O. P. 3 vol. (Editions de
la Revue des Jeunes.) — Desclée et Cie, Paris-Tournai 1950-52. 301, 326, 271 p.

1. Dieser Band bringt die Leidenschaftslehre des hl. Thomas mit den
modernen Anschauungen von Gefiihl und Gemiit in Zusammenhang. Zu-
gleich bedeutet er das Ergebnis einer allzufriih abgebrochenen Lebensarbeit
des Verfassers, der kurz nach Ablieferung des Manuskripts verstorben ist.
Z. hat richtig erkannt, daB man die moralische Frage der Leidenschaften
nicht beantworten kann, ohne sich griindlich mit ihrer psychologischen und
physiologischen Seite auseinanderzusetzen. Er bezeichnet darum den Trak-
tat iiber die Leidenschaften bei Thomas als « Lehre iiber die psycho-somati-
schen Grundkrifte des Menschen als Antriebe der sittlichen Person » (S. 467).
Mit dieser Formulierung stellt der Verf. die Leidenschaften in das Gesamt-
gefiige des Menschen und betrachtet sie nicht nur als gesonderten Komplex
mit eigener Gesetzlichkeit. Dem Gedanken der Person und des Kreisens
der Leidenschaften um die Person ist tatsidchlich auch der ganze Kommentar
gewidmet. Die Uberschriften zu den einzelnen Quistionen und Artikeln
beweisen, wie enge Z. die thomasischen Gedanken mit der modernen Denk-
weise zu verbinden versteht. — Ein langes Kapitel beschiftigt sich mit
dem Wesen der Leidenschaft und ihren Beziehungen zum Gesamtseelischen
und vor allem zum Willen. Hier vor allem hatte der Kommentator Gelegen-
heit, den vorgegebenen Text mit der heutigen Psychologie und Medizin
in Kontakt zu bringen, setzt Thomas doch die mutatio corporalis in die
Definition der Leidenschaft. Und gerade hier beweist Z. denn auch seine
Stédrke, indem er sich die Ergebnisse der Physiologie durch seine umfassende
Literaturkenntnis auf diesem Gebiete zunutze macht und so die mutatio
corporalis auf exakte naturwissenschaftliche Weise belegen kann. — Inter-
essant sind sodann die Ausfithrungen iiber die beiden Gattungen der Leiden-
schaften, die auf der Unterscheidung der Strebevermdgen in den appetitus
concupiscibilis und den appetitus irascibilis beruhen. Der Verf. fiihrt diese
beiden Krifte auf den Selbsterhaltungs- und den Selbstbehauptungstrieb
zuriick und betont im AnschluB an Thomas, dafl die Unterscheidung der
beiden Strebevermégen eine wesentliche sei: Die beiden Triebe « gehtren
wegen ihres verschiedenen Vermogens sogar verschiedenen Gatfungen an,
dhnlich wie bei den Naturdingen die gattungsmifBige Verschiedenheit von
der Verschiedenheit der stofflichen Wesensgrundlage abhdngt, die der Art
dagegen von der Verschiedenheit der Wesensform bei gleichbleibender
Wesensgrundlage. So unterscheiden sich auch die Leidenschaften, die von
verschiedenen Anlagen ausgehen, der Gattung nach; diejenigen aber, die
zwar auf verschiedene Gegenstinde gehen, aber unter dem gemeinsamen
Gegenstand einer Fihigkeit zusammengeschlossen sind, unterscheiden sich
wie die Arten jener Gattung » (S. 503/504). — Z. weist sodann bei der Frage
der Einteilung der einzelnen Leidenschaften auf den wesentlichen Gesichts-
punkt des hl. Thomas hin, daB es sich hierbei um eine Einteilung nach
dem Objekt handelt, das die vitalen Krifte auf verschiedene Weise mobi-
lisiert. Damit werden die Leidenschaften grundsitzlich von den rein physio-
logischen Gegebenheiten abgehoben und in den Strebebereich verlagert. —



222 Besprechungen

Im 3. Kapitel untersucht Z. den sittlichen Wert dev Leidenschaften und die
Moglichkeiten ihrer Lenkung, den Vollzug ihrer Lenkung und vor allem
die Pflicht der Lenkung, — der eigentliche sittliche Aspekt. — Soweit der
1. Teil des Kommentars,

Im 2. Teil kommen die einzelnen Leidenschaften zur Sprache, die des
begehrenden Strebevermogens : Liebe, Hal3, Begierde und Sehnsucht, Lust
und Freude, Schmerz und Trauer, und die des iiberwindenden : Hoffnung
und Verzweiflung, Furcht, Kiihnheit, Zorn.

Noch nie ist bisher die Lehre von den Leidenschaften bei Thomas von
Aquin im Gesamt so vollstindig und auch so lebendig im Kontakt mit der
modernen Psychologie und Physiologie behandelt worden wie bei Z. Dabei
wird — um es noch einmal zu unterstreichen — iiberall betont, daB3 es im
Grunde genommen nicht um ein physiologisches, sondern um ein moralisches
Anliegen geht, um die Erfassung der Antriebskrifte aus dem leiblich-
seelischen Bereich des Menschen im Hinblick auf das sittlich-religiose Leben.

Am Schlu8 des Kommentars steht ein Exkurs iiber die Leidenschaften
bei Aristoteles. Hierfiir zeichnet verantwortlich Dr. Eginolf Roeder von
Diersburg. So wichtig vielleich dieser Traktat fiir die Aristotelesforschung
sein mag, so mochte man doch bezweifeln, ob diese sehr spezialisierte text-
kritische Darstellung fiir die Deutsche Thomasausgabe von Wert ist. Sie
gehort eigentlich eher in eine Zeitschrift als in die Thomasausgabe.

Die Ubersetzung wurde in Gemeinschaft von Heinrich Christmann O. P.
und dem Kommentator hergestellt. Sie beweist lange und eingehende Uber-
legung, die gerade hier besonders notwendig war, weil es in der vorliegenden
Materie sehr schwer ist, fiir die vielen lateinischen Termini einen guten
deutschen Ausdruck zu finden. Man muB jedoch zugeben, daB es den Uber-
setzern gelungen ist, eine lesbare Ubersetzung in modernem Deutsch zu
bieten, die dem Text des hl. Thomas vollstindig entspricht. So reiht sich
auch dieser Band der Deutschen Thomasausgabe wiirdig in die Zahl der
bisher erschienenen ein.

Mit Genugtuung stellt man zum SchluB noch fest, da die Liste der
Nachtrdge und Berichtigungen nicht jenes geradezu gigantische Ausmal} wie
im Band iiber die Gnade angenommen hat. — Das Sachverzeichnis beweist
wiederum die Sorgfalt der Bearbeiter (Coelestin Dorléchter O, P. und
Dr. Rudolf Tannhof). Das Literaturverzeichnis gibt einen guten Hinweis auf
die einschldgigen Publikationen.

2. Die Bedeutung, die den Leidenschaften im menschlichen Leben zu-
kommt, findet auch in der an sich bedeutend kiirzer angelegten franzosi-
schen Ausgabe der Theologischen Summe des hl. Thomas ihren Ausdruck :
drei Bindchen mit zusammen gegen 300 Seiten Anmerkungen und IXommen-
tar sind der Erklirung dieser Seelenkrifte gewidmet. Dabei bietet C. keines-
wegs nur treffliche Textanalysen und tiefschiirfende philosophische Speku-
lationen, sondern erhellt die physiologischen Grundlagen des Gemiitslebens
ebenfalls — wenn auch nicht in jenem Umfang wie Ziermann im ent-
sprechenden Band der Deutschen Thomasausgabe — mit den Erkenntnissen
der in Frage kommenden Naturwissenschaften, J. F. GRoNER OP



Besprechungen ‘ 223

Williams, Cornelius, O. P. : De multiplici virtutum forma iuxta doctrinam
Sancti Thomae Aquinatis expositio synthetico-speculativa. — Romae 1954.
xv-159 p.

Die Caritas als forma virtutum wird erst dann richtig erkannt, wenn
man iiber den gesamten Komplex der « Beformung » der Tugenden im Bilde
ist, denn nicht nur die Caritas verhdilt sich zu andern Tugenden wie eine
forma, sondern auch, wenngleich in anderm Sinne, die Sapientia und die
Prudentia. Diese Synthese besorgt hier Williams aus historisch und speku-
lativ griindlicher Kenntnis.

Beziiglich der Sapientia erkldart unser Verf., da3 diese hochste sittliche
Tugend die andern intellektuellen Tugenden in der Weise « beforme » wie
die visio beatifica die Tugenden iiberhaupt.

Die Prudentia beformt die sittlichen Tugenden in « fieri», in « esse»
und « agere ». Dagegen beformt die Sapientia die intellektuellen Tugenden
nicht in « fieri », noch in «esse », sondern nur in «agere» Dies will heiflen :
die Weisheit gibt den andern intellektuellen Tugenden nicht das Sein, auch
nicht die Tatigkeit, sondern einzig die Vollendung, sie leitend und richtend.
Dennoch ist sie wahre Form der intellektuellen Tugenden.

Uberaus aufschluBreich ist der Abschnitt, in welchem der Verf. die
Beformung der sittlichen Tugenden durch die Klugheit mit der Beformung
aller Tugenden durch die Caritas vergleicht (S. 111-118). Im Hinblick auf
Thomas ist die Frage deswegen schwierig, weil es an mehreren Stellen bei
Thomas heiBt, die Caritas beforme die andern Tugenden « wie » die Klug-
heit die sittlichen Tugenden (Textangaben bei Williams auf S. 83 und 112).
Der Verf. 16st das Problem, indem er (S. 83 u. 100 f.) sagt, die Caritas sei
Form per modum causae finalitatis et causae efficientis, indem sie sie auf
ein weiteres, nimlich iiberragendes Ziel hinordnet und bewegt, die Klugheit
dagegen sei Form per modum causae finalitatis et causae efficientis und als
forma extrinseca. Letztere Bewandtnis mache die sittlichen Tugenden
wesentlich von der Klugheit abhingig. Innere Wesensform kann die Klug-
heit deswegen nicht sein, weil man sonst ebensoviele Klugheiten annehmen
miillte, als es sittliche Tugenden gibt.

Es sei noch beigefiigt, daB unser Verf. im Gegensatz zu andern Autoren
die These verteidigt, dal die von der Caritas informierten Tugenden die
Beformung erst iiber den Akt erhalten (S. 106).

Williams’ interessante Arbeit zeichnet sich durch folgende Eigenschaften
aus : straffen logischen Aufbau, Klarheit der Gedanken und des Ausdrucks,
eingehende Kenntnis der geschichtlichen Hintergriinde der Frage, tiefe
spekulative Durchdringung des Problems. A. F. Utz OP

Feckes, Carl : Die Lehre vom christlichen Vollkommenheitsstreben. —
Verlag Herder, Freiburg 1949. x11-462 S.

Nach den Worten des Verfassers sollen « die aszetischen Wahrheiten
erkannt werden als organisch den Glaubensmysterien und namentlich dem
sakramentalen Leben der Kirche entwachsen, so dafl sich die aszetischen
Forderungen und Ziele davon herschreiben». Darum werden Taufe und



224 Besprechungen

Firmung als sakramentale Grundlegung des iibernatiirlichen Lebens und
seines Wachsens dargetan und dann das Ideal christlicher Vollkommenheit
kurz aufgewiesen, das je nach dem Gesichtspunkt in Gottihnlichkeit,
Christusnachfolge, Liebe oder Erfiillung des Gotteswillens angetroffen wird.
Da die Situation des Christen die des Siinders nach der Taufe ist, erwidchst
das Absterben des siindigen Menschen aus Wesen und Forderungen des
BuBsakraments : gegeniiber den Feinden (Konkupiszenz, Welt, Teufel) und
Hemmnissen (Versuchung, Siinde, Lauheit) des christlichen Wachsens miis-
sen die Siindenschiden durch das BufBlsakrament behoben werden, der
Mensch der Siinde muf3 sich mittels vertiefter Selbsterkenntnis entlarven,
durch Selbstverleugnung bekdampfen und schlieBlich im christlichen Sterben
siegreich iiberwinden (zum letzten hilft die letzte Olung als Sakrament der
Todesweihe). Von der Eucharistie als Opfer und Speise her muB gleich-
zeitig das Wachsen des neuen Menschen in Christus vor sich gehen ; sie ist
ja das Sakrament der Umgestaltung in Christus. Durch den Gebetsverkehr
mit Gott muB sich der Christ verinnerlichen, in seinem Tugendstreben muB3
er sein Leben betitigen. Wie aber die Eucharistie sowohl Sakrament des
Einzelnen wie der Gemeinschaft ist, so mul} der Christ als Einzelpersonlich-
keit und als Gemeinschaftsglied wachsen. Die Vollendung ist die iibernatiir-
liche Gottesliebe, die bei einigen Christen durch mystische Gnaden gekrént
wird. — Man darf dem Buch viele Vorziige nachriihmen. Es ist modern,
besonders in der Indienstnahme der neueren Psychologie, und doch tradi-
tionsgebunden, die Erfahrungen der Kirche in der Seelenfiihrung leuchten
iiberall durch. Es baut auf dem richtigen Fundament auf, nimlich den
Sakramenten — wir suchten es schon zu schildern —, und fithrt diesen Bau
konsequent bis zum SchluBstein. Bei jeder Darlegung und Forderung geht
es von der HI. Schrift aus, zeigt den Gegenstand im Leben Jesu auf, verfolgt
ihn durch die Kirchengeschichte und macht so gegenwirtige Verhiltnisse
verstindlich. Es ist einfach, klar und fromm geschrieben und weckt im
Leser nicht nur das Wissen, sondern auch das liebende Wollen. Der Dogma-
tiker zeigt sich in der Begriffsdarlegung und der soliden Begriindung vor
allem auch durch das Wort der kirchlichen Lehrbehtrde. Man lese z. B, die
Ausfiihrungen iiber die bose Begierlichkeit, iiber die Tugenden im allge-
meinen, iiber die wesentlichen und die auBergewdhnlichen mystischen Phino-
mene, und man wird an der klaren Behandlung dieser oft so verworrenen
Probleme helle I'reude haben. Bei der beriihmten Streitfrage, ob das mysti-
sche Leben als der normale Gipfel des christlichen Daseins anzustreben ist,
empfiehlt der Verfasser den Mittelweg Magers : theologisch liegt zwischen
gewohntem Christen- und mystischem Gnadenleben nur ein Gradunterschied
vor, psychologisch ein Artunterschied. Die mystischen Gnaden sind der
Normalabschlufl der Kindschaftsgnade, die damit gegebene Gotteserfahrung
ist jedoch erlebnismiBig etwas vom gewohnlichen Christenleben vollig Ver-
schiedenes.

Namenverzeichnis und Sachweiser erhohen die praktische Brauchbar-
keit des schonen Buches, das man wirklich in die Hand jedes Priesters und
Religiosen wiinscht. Und der strebsame Laie wird erst recht hier das fin-
den, was er braucht. V. FLescu OFMCap



Besprechungen 295

Geschichte der Theologie

Landgraf, Artur Michael : Dogmengeschichte der Frithscholastik, IV. Teil :
Die Lehre von der Siinde und ihren Folgen. 2 Bde. — Pustet, Regensburg
1955-56. 385, 365 S.

Hiemit schlieBt der unermiidliche Forscher der Friihscholastik seine
« Dogmengeschichte » jener Epoche ab. Die beiden letzten Béande sind den
ersten sechs (s. FZPT 1 [1954] 222 f. ; 2 [1955] 249) durchaus ebenbiirtig. Die
im 11.-13. Jh. ertrterten theologischen Probleme, welche der Verf. darstellt,
und die ungedruckten Quellen, die er heranzieht, sind ebenso zahlreich wie
in den vorigen Binden. Die Niitzlichkeit derselben fiir den Theologieunter-
richt ist auch nicht geringer. Dem Verf. gebiihrt also aufrichtiger Dank,
Der Titel seines reichhaltigen Werkes hatte uns zwar etwas anderes erhoffen
lassen, doch war dies beim heutigen Stand der Forschung wohl kaum mog-
lich. Der Verf. scheint sich dessen mehr oder weniger bewulBt zu sein:
« Zweck der in diesem Teil vorgelegten Untersuchungen ist nicht, eine
Geschichte der damaligen Moral zu geben. Hiefiir liegen in den gewaltigen
Binden der ‘Psychologie et morale aux XIIe et XIIIe si¢cles’ die von der
auf diesem Gebiet unerreichten Meisterhand Dom Odon Lottins erarbeiteten
Ergebnisse vor, die wohl fiir immer maBgebend werden. » Dieser Satz, den
wir aus dem Vorwort entnehmen, ist im Grunde ein Gestdndnis : der ganze
Stoff ist nicht behandelt worden, und das diirfte keinen wundern, denn er
ist zu groB3 ! Noch andere Einschrinkungen muBte der Verf. sich auferlegen :
« Es wird noch eine eigene Aufgabe sein, einen Uberblick iiber das zu geben,
was an Lehren damals in den theologischen Horsilen zu Wort kam. » Und
ferner : « In diesen letzten Bianden der Dogmengeschichte ist es auch nicht
geplant, von den einzelnen Siinden wider den Dekalog und ihrer theologischen
Behandlung im 11. und 12. Jahrhundert zu sprechen. » Wenn wir iiberdies
bedenken, daf3 in diesem achtbiandigen Werk die Lehre vom einen und drei-
faltigen Gott, die Lehre von der Kirche u. a. nicht besprochen werden, dann
begreift man, warum der Verf. sein Werk nicht Geschichte der « friih-
scholastischen Theologie » genannt hat. Dafl es aber eigentlich auch nicht
« Dogmengeschichte der Friihscholastik » genannt werden kann, diirfte auch
klar sein. Vielleicht wire es zutreffender gewesen, die vielen Untersuchungen
iiber die Gnadenlehre (I), die Christologie (II), die Sakramentologie (III)
und die Lehre von der Siinde (IV) als « Studien iiber einige friihscholastische
Fragen der Theologie » zu bezeichnen. G. G. MEERSSEMAN OP

Bernhard von Clairvaux, Ménch und Mystiker. Internationaler Bernhard-
kongreB Mainz 1953, hrsg. u. eingeleitet von Josef Lortz. (Veroffentlichungen
des Institutes fiir europaische Geschichte Mainz, Bd. 6.) — Franz Steiner,
Wiesbaden 1955. Lvi-245 S,

Der 800. Jahrestag des Todes des hl, Bernhard von Clairvaux hat ein
groBes Echo gefunden. Neben den iiblichen Gelegenheitsverdffentlichungen,
deren wissenschaftlicher Ertrag gering oder gleich Null ist, sind zu diesem

15



226 Besprechungen

AnlaB auch eine Anzahl Festschriften mit bedeutungsvollen Arbeiten er-
schienen (vgl. das Verzeichnis S. 229). Unter den zu Ehren des hl. Bernhard
abgehaltenen Kongressen verdienen jene von Dijon, Mailand und Mainz
besondere Beachtung. Wihrend die Akten von Dijon und Mailand schon
frither erschienen sind, werden nun im vorliegenden Band die Arbeiten der
Mainzer Versammlung einer weitern Offentlichkeit zugidnglich gemacht. Drei
Vortrige, die damals gehalten wurden, fehlen zwar in der Publikation ; vor
allem aber fehlt der Vortrag von Jos. Lortz selbst iiber « Bernhard und
Luther », der als eigener Band in erweiterter Form spiter erscheinen soll.
Dafiir steuert Lortz eine fast 50 Seiten umfassende Einleitung bei, in welcher
er sich iiber die verschieden gearteten Probleme der Bernhard-Forschung
ausspricht. Das ist sein gutes Recht. Aber es beriihrt irgendwie eigenartig
und entspricht nicht der literarischen Sitte, daB er sich in dieser « Ein-
leitung » mit den folgenden Beitrigen zum Teil sehr kritisch befaBt. Es wire
meines Erachtens wertvoller und sachlicher gewesen, wenn den einzelnen
Referaten ein kurzes Protokoll der gewalteten Diskussion beigefiigt worden
ware.

Aus den rein historischen Arbeiten hebe ich hervor : M. Bernards, Dev
Stand der Bernhavdforschung (S. 5-43), eine klare und iibersichtliche Dar-
stellung. Thr ist eine ausgedehnte Bibliographie angeschlossen, fiir welche
man sehr dankbar ist. Fiir die Beniitzung derselben wire es wohl von Vor-
teil gewesen, wenn sie nicht als Anmerkungen zum Referat, sondern syste-
matisch angeordnet werden wire. 4. M. Landgraf steuert eine gediegene
Abhandlung iiber Der hl. Bernhard in seinem Verhdltnis zur Theologie des
12. Jahrhunderts bei (S. 44-62). Dom J. Leclercq referiert iiber Die Ver-
breitung der Bernhardinischen Schriften im Deutschen Sprachraum (S.176-191)
und erweist sich hier aufs neue als ausgezeichneter Kenner der handschrift-
lichen Uberlieferung der Werke Bernhards. Wiederum M. Bernards beschif-
tigt sich mit den Flores S. Bernardi (S.192-201), also mit den verschie-
denen Florilegien und Kompilationen aus den Werken oder Ausspriichen
des Heiligen. Beizufiigen wiren die drei Kapitel, welche in einigen Hand-
schriften des Horologium sapientiae Seuses am Schlufl beigefiigt sind und
die ich als eine Kompilation aus Sermones des hl. Bernhard nachweisen
konnte. Vgl. Divus Thomas (Fr) 1934. S. 150 ff. C. H. Talbot, Die Ent-
stehung der Prediglen iiber Cantica canticorum (S. 202-214) sucht die ziemlich
verwickelten Uberlieferungsverhiiltnisse dieser wichtigen Predigtsammlung
zu kliren. Kleiner an Umfang sind die beiden letzten Beitrige : Kol. Spahr,
Die Anfinge von Citeaux (S. 215-224) und H. P. Eydoux, Die Zisterzienser-
bauten und die Architektur des 12. Jahrvhunderts (S. 225-227).

Die iibrigen Beitrdge beschiftigen sich mit der Theologie des hl. Bern-
hard. Da der zur Verfiigung stehende Raum und die Vielfiltigkeit der
Themata es nicht gestatten, auf Einzelheiten einzugehen, begniige ich mich
mit dem Verzeichnis der Titel. Gute Analysen der Referate und etliche
kritische Bemerkungen bietet ]J. Cottiaux in Rev. d’hist. eccl. 51 (1956)
967-972. — Ich erwidhne also: J.-M. Déchanet, La Christologie de saint
Bernard (S. 63-75), Y. Congar, Die Ekklesiologie des hl. Bernhard (S. 76-119),
A. Forest, Das Erlebnis des consensus voluntatis beim hl. Bernhard (S. 120-127),



Besprechungen 227

E. Kleineidam, Wissen, Wissenschaft, Theologie bei Beynhard von Claivvaux
(S.128-167), E. von Ivdnka, Byzantinische Theologumena und hellenische
Philosophumena im zisterziensisch-bernhardinischen Denken (S.168-175). —
Der Festschrift sind noch ein ausgewihltes Literaturverzeichnis in alpha-
betischer Reihenfolge und sehr gute Indices angeschlossen. Sie zeugt dafiir,
daB auf dem Mainzer KongreB tiichtige Arbeit geleistet wurde.

D. Pranzer OP

Stroick, Clemens, O.M.I. : Heinrich von Friemar. Leben, Werke,
philosophisch-theologische Stellung in der Scholastik. (Freiburger theolo-
gische Studien, 68.) — Herder, Freiburg 1954. xv1-286 S.

Fiir die Scholastikforschung ist die genaue Kenntnis auch zweitrangiger
Personlichkeiten von groler Bedeutung. Diese greifen die Lehren der groBen
Scholastiker auf und stellen sie zur Diskussion, suchen eine Meinung zu
verteidigen und weiterzufiihren, eine andere zu widerlegen, und bieten uns
so ein lebendiges Bild von dem Nachwirken der verschiedenen Schulrich-
tungen. Zu diesen Personlichkeiten gehért auch Heinrich von Friemar, dem
S. in vorliegendem Band eine griindliche Untersuchung widmet,

Zunachst galt es, die Lebensdaten dieses Magisters aus dem Orden
der Augustinereremiten festzustellen, eine schwierige Aufgabe, da es im
14. Jh. in diesem Orden vier Minner gab, die den Namen Heinrich trugen,
von Friemar gebiirtig und, zeitweilig wenigstens, im Ordensstudium von
Erfurt tatig waren. Unser Heinrich — in den Hss. wird er Henricus de
Alemannia genannt — wurde um 1245 in Friemar bei Gotha geboren,
studierte um 1265 in Bologna, wurde 1290 Provinzial der damals einzigen
deutschen Ordensprovinz und blieb in diesem Amt bis zur Aufteilung der
Provinz im Jahre 1299. Darauf begab er sich nach Paris zum Studium
der Theologie, wurde also Baccalaureus mit 54 Jahren. (Das beweist iibri-
gens, daB wir die mittelalterlichen Baccalaurei der Theologie nicht ohne
weiteres als « junge Baccalaurei» bezeichnen diirfen!) Einige Jahre dar-
auf wurde er Magister actu regens, denn als solcher hielt er 1306 eine Dispu-
tatio de quolibet. Sein Aufenthalt in Paris ist noch 1308 und 1309 bezeugt.
1315 war er wieder in Deutschland, trat als Prediger, Beichtvater und
aszetischer Schriftsteller hervor und beschloB 1340 sein langes Leben.

Zur Erfassung der Schriften Heinrichs legt S. mit Recht den Katalog
des Jordanus von Quedlinburg (ca.1300-1380) in seinem Werk « Vitae fra-
trum » zu Grunde. Diese Angaben des Zeit- und Hausgenossen Heinrichs
miissen sicher echt sein. Leider hat S. iibersehen, daB8 unter Nr. 6 zwei
verschiedene Werke angegeben werden : « Quodlibet duo cum multis quae-
stionibus ordinariis disputatis Parisius.» Die Quaestiones ordinariae, die
natiirlich verschieden sind von den zwei Quodlibet, erwdhnt S. mit keinem
Wort. Sie scheinen, ebenso wie das zweite Quodlibet, nicht erhalten oder
noch nicht aufgefunden zu sein, doch darf das Zeugnis Jordans, dafi
Heinrich Quaestiones ordinariae hinterlassen hat, nicht stillschweigend iiber-
gangen werden. Aus Bibliothekskatalogen und Bibliographien werden die
Schriften ergianzt, die Jordanus unter einem Sammelbegriff « Sermonec et
tractatus quam plures praedicabiles » zusammenfaBdt. In einem wertvollen



228 Besprechungen

Abschnitt (S. 31-76) macht uns S. sodann mit den gedruckten und unge-
druckten Werken Heinrichs, die heute noch erreichbar sind, bekannt. Er
beschreibt sie genau, mit Angabe der Hss., in denen sie iiberliefert sind,
gibt kurz ihren Inhalt an und priift sie auf ihre Echtheit.

Fir den weiteren Abschnitt, die philosophisch-theologische Stellung
Heinrichs, kommen ausschlieflich zwei ausgesprochen scholastische Werke
in Betracht, die auszugsweise im Anhang (S. 191-286) ediert werden : der
Kommentar zur Ethica Nicom. des Aristoteles und das erste Quodlibet.
In diesem Kapitel befinden sich hiufig Zahlen in Klammern, die offenbar
auf die edierten Texte verweisen sollen, Leider hat der, der fiir die Druck-
legung verantwortlich ist, diese Verweise so gelassen, wie sie in der Druck-
vorlage standen, statt sich die Miihe zu geben, sie nach den gedruckten
Seiten umzukorrigieren, so dall sie nur Verwirrung hervorrufen.

Aus dem Ethikkommentar werden die Fragen der Willensfreiheit eror-
tert, wihrend aus dem Quodlibet einzelne Fragen herausgegriffen und nach
systematischem Aufbau behandelt werden, namlich aus der Philosophie
psychologische (Potenz und Habitus, Erkenntnislehre) und metaphysische
Fragen (Ideen Gottes, menschliche Begriffe und goéttliches Sein), aus der
Theologie Verhiltnis von Glauben und Wissen, Trinitiatslehre, Gnaden-
lehre, Eschatologie.

Aus der Untersuchung geht hervor, daBl Heinrich sowohl auf philo-
sophischem wie auf theologischem Gebiet entschieden Thomas von Aquin
folgt. Sogar wenn Aegidius von Rom, der offizielle Ordenslehrer der Augu-
stinereremiten, von Thomas abweicht, schliet sich Heinrich Thomas gegen
Aegidius an. Heinrich, wahrscheinlich Schiiler des durchwegs thomistisch
orientierten Jakob wvon Viterbo, trat ganz in die Spuren seines Lehrers.
So bietet uns das Werk einen Einblick in die thomistische Lehre, wie sie
zu Beginn des 14. Jh. in Paris vorgetragen wurde,

Die Textedition des Quodlibet (S.191-246) erhebt keinen Anspruch
auf Endgiiltigkeit. Sie ist abgekiirzt, mit viel Auslassungspunkten versehen,
doch bietet sie uns in der Hauptsache das wertvollste, den Text. Hinzu-
gefiigt werden Ausziige aus dem Ethikkommentar (S. 246-264), die im Buch
besprochen werden, ein Auszug aus einer Quaestio ordinaria des Johannes
de Polliaco (S. 264-271), der eine Lehre Heinrichs erdrtert, und drei Qué-
stionen, die dem Thomas de Balliaco zugeteilt werden (S. 271-286), die
sich aber inhaltlich mit dem Text des Quodlibet Heinrichs decken.

Leider fehlt sowohl Namen- als Sachregister, die den Gebrauch des
inhaltreichen Werkes erleichtert hitten. J. P. MiLLEr OSB

Haubst, Rudolf : Studien zu Nikolaus von Kues und Johannes Wenck.
Aus den Handschriften der Vatikanischen Bibliothek. (Beitrige zur Gesch.
der Phil. u. Theol. des Mittelalters, Bd. 38, 1.) — Aschendorff, Miinster
Westf, 1955. x11-143 S.

Koch, Jos. : Die Ars coniecturalis des Nikolaus von Kues. (Arbeits-
gemeinschaft f. Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen, Geisteswissen-
schaften, Heft 16.) — Westdeutscher Verlag, Koln-Opladen 1956. 48 S:



Besprechungen 229

Nikolaus von Cues : Vom verborgenen Gott, Vom Gottsuchen, Von der
Gotteskindschaft. Eingeleitet und iibers. v. Johannes PETERs. — Herder,
Freiburg i. Br. 1956. 80 S.

1. R. Haubst hat sich zum Ziel gesetzt, die in der Vatikanischen Biblio-
thek erhaltenen Handschriften zu beschreiben, welche sich auf Nikolaus
von Kues und seinen Gegenspieler Johannes Wenck beziehen. Die Aus-
beute war bei Nikolaus von Kues nicht sehr gro, was wohl daraus zu
erklidren ist, daB in Italien weniger seine philosophischen als seine kirchen-
politischen Schriften Beachtung fanden (S. 32). Aus dem Besitz des Kar-
dinals stammen eine Plautus- und eine Proklushandschrift. Dann begegnen
uns De concordantia catholica, De auctoritate praesidendi in concilio generali
und die Reformschrift des Cusanus, ferner einige Predigten und kleinere
Abhandlungen mystischen und mathematischen Inhaltes, Briefe usw. Bemer-
kenswert ist eine von Peter Numagen angelegte Dokumentensammlung iiber
den Streit des Kardinals mit Sigismund von Tirol, die wohl einst der Ziircher
(nicht Ziiricher, wie der Verf. schreibt!) Stiftsbibliothek gehért hat. Zu
S. 23 Anm. : zu Zamometi¢ und Peter Numagen ist beizuziehen A. Stocklin,
Der Basler Konzilsversuch des Andrea Zamometi¢ vom Jahre 1482, Basel
1938. — Bedeutender war die Ausbeute beziiglich Johannes Wenck (1 1460,
Professor in Heidelberg und Anhdnger des schismatischen Basler Konzils).
Von besonderem Reichtum ist Cod. Pal. 600, der viele kirchenpolitische
Schriften und Predigten Wencks enthidlt. Die Beschreibung umfat allein
37 Seiten und ist viel eingehender als die seinerzeit von Stevenson gebotene.
Dazu kommen noch fiinf weitere Handschriften (alles Palatini, also urspriing-
liche Heidelberger Hss.) mit Schriften Wencks, unter welchen ein Kom-
mentar zu drei Traktaten der Summulae logicales des Petrus Hispanus und
ein Kommentar zu De coelesti hievarchia besondere Beachtung verdienen.
Uber weitere Handschriften mit Werken Wencks vgl. S. 84 ff. — Wenck
war ein unerbittlicher Gegner des Cusanus ; in dessen De docta ignovantia
hatte er sich eigentlich verbissen und auch auf Meister Eckehart und die
Begharden ist er herzlich schlecht zu sprechen. Diesem Kampf und seinen
Beweggriinden geht Haubst sehr eingehend nach (S. 83-136) und gelangt
dabei zu einer Beurteilung Wencks, die in wesentlichen Stiicken neu und dem
Heidelberger Magister auch giinstiger ist als die bisherige Auffassung ; nicht
bloB3 kirchenpolitische Gegnerschaft, sondern auch ernste Bedenken theo-
logischer Art haben den konservativen Theologen Wenck zum Gegner des
Cusanus werden lassen. — Haubst hat in seinem Buch ernste und genaue
Arbeit geleistet. Fiir schweizerische Leser erwihne ich, daB3 durch gelegent-
liche Bemerkungen auch auf Felix Hemmerlin, den Ziircher Kantor, neues
Licht fallt.

2. Josef Koch bereitet fiir die Heidelberger Ausgabe der Werke des
Cusanus die Schrift A»s coniecturalis vor. Die hier zu besprechende Arbeit
— sie ist aus einem Vortrag entstanden — ist als Einfiilhrung in dieses
Werk gedacht. Wihrend man die Ars coniecturalis wegen des Zusammen-
hanges mit De docta ignorantia bisher auf 1440 festlegte, glaubt Koch nach-
weisen zu konnen, daB man die Schrift auf « vor 1444 » ansetzen miisse.



230 Besprechungen

Er hidlt auch dafiir, daB sie nicht in einem Zuge geschrieben wurde. Haupt-
siachlich aber bemiiht er sich um eine genaue Darlegung des Inhaltes der
Ars coniecturalis, besonders auch um die Festlegung ihrer geistesgeschicht-
lichen Stellung im Verhiltnis zu De docta ignorantia. Da den Gedanken-
gangen des Cusanus und seiner oft auf reiner Dialektik beruhenden Denk-
methode nicht immer leicht zu folgen ist, nimmt man diese Einfithrung
sehr dankbar an, sofern uns die Schrift und deren Inhalt heute liegen mag.
Kochs Einleitung gehoért sicher zum Besten und Klarsten was in diesem
Zusammenhang bisher iiber Nikolaus von Kues geschrieben wurde.

3. Zum SchluB erwihne ich eine Ubersetzung kleinerer mystischer
Schriften des Cusanus, die Johannes Peters besorgt und der Verlag Herder
in einem handlichen Bandchen herausgegeben hat. Ihr ist eine kleine Ein-
filhrung vorangeschickt. Die Ubersetzung ist sprachlich gut gestaltet und,
soweit ich sehen konnte, auch getreu. D. Pranzer OP

Staehelin, Ernst : Amandus Polanus von Polansdorf. (Studien zur Ge-
schichte der Wissenschaften in Basel, hrsg. zum fiinfhundertjihrigen Jubi-
laum der Universitidt Basel 1460-1960, Bd. 1.) — Helbing und Lichtenhahn,
Basel 1955, vii-139 S.

— Dewettiana. Forschungen und Texte zu Wilhelm Martin Leberecht
de Wettes Leben und Werk. (Studien z. Gesch. d. Wiss. in Basel, Bd. 2.) —
Helbing und Lichtenhahn, Basel 1956. 222 S.

Wohl kaum eine Stadt hilt ihre Gelehrten so in Ehren wie Basel. So
hat auch Prof. Staehelin gleich zwei wichtige Monographien iiber ehemalige
Basler Professoren herausgegeben und damit seine Stadt und deren jubi-
lierende Universitit ehren wollen. Die eine ist Amandus Polanus von Plans-
dorf (1561-1610, endgiiltig in Basel seit 1596), die andere Wilhelm Martin
Leberecht de Wette (1780-1849, in Basel seit 1822) gewidmet, die beide
in Basel Theologie dozierten. Fiir beide standen dem Verf. vor allem die
Schitze der Basler Universititsbibliothek als Quellen zur Verfiigung. Doch
wurden in weitem Umfang auch andere Materialien herangezogen, so dal}
beziiglich der Information alle Wiinsche restlos befriedigt sind.

Fiir Polanus wird vorerst eine Darstellung seines Lebens geboten, das
ziemlich unstet verlief, bis er endlich in Basel eine bleibende Wirkungsstitte
fand. Staehelin hat iiber ihn alles irgendwie Erreichbare zusammengetragen,
so dal} ein lebendiges Bild der Personlichkeit des Polanus und seines Lebens-
schicksals entsteht. Dann folgt ein ausgedehnter Katalog der Schriften
des Polanus, mit Verzeichnis der Ausgaben derselben und kurzer Inhalts-
angabe ; unter den Werken des Polanus nehmen die von ihm selbst ver-
teidigten oder bei Disputationen geleiteten Thesen eine wichtige Stellung
ein. Bemerkenswert ist, daB er sich 1590 mit Bellarmin auseinandersetzt
(S. 67). Dann folgt im dritten Teil eine Gesamtdarstellung der Lehre des
Polanus anhand des « Kurzer Inhalt der ganzen Lehve, welche in der theolo-
gischen Schule der loblichen Universitit Basel gelehrt wivd. »

In dhnlicher Weise ist im zweiten Band de Wette behandelt, doch ist
die Methode der Darstellung leicht geindert worden. Der Verf. bietet fiir



Besprechungen 231

jeden Lebensabschnitt de Wettes kurz die Lebensdaten, worauf er dann
gleich die aus dieser Periode stammenden gedruckten und ungedruckten
Schriften und die Briefe des Gelehrten verzeichnet. Auch hier ist ein groBes
Material gewissenhaft zusammengetragen worden; vor allem die Anmer-
kungen sind mit biographischen Angaben iiber eine sehr grole Anzahl von
Gelehrten und andern Personlichkeiten eigentlich gespickt. Und dann folgt
die groBe Uberraschung : die Edition von 190 Aktenstiicken, zumeist Briefen,
die de Wette betreffen. Ich hebe aus ihr nur die Korrespondenz mit Schleier-
macher hervor.

Prof. Staehelin hat mit diesen beiden Monographien eine sehr griind-
liche und wertvolle Arbeit geleistet, die ihn, seine Stadt und seine Univer-
sitdt ehrt. Obwohl ihnen — wie sich das aus der Sache ergibt — fiir die
Geschichte der katholischen Theologie nur sehr wenig zu entnehmen ist,
bilden sie einen wichtigen Beitrag zur Basler Gelehrtengeschichte. Auch
methodisch diirfen sie als Vorbild dienen, wenn etwa einmal ein katho-
lischer Theologe aus den gleichen Zeitriumen monographisch zu behan-
deln ist. D. Pranzer OP

Briick, Anton Ph.: Die Mainzer Theologische Fakultat im 18. Jahr-
hundert. (Beitrige zur Geschichte der Universitit Mainz, Band 2.) —
Steiner, Wiesbaden 1955, xvii-168 S.

Die interessante, auf Quellenstudium fundierte Habilitationsarbeit gibt
einen lehrreichen Einblick in die Verhiltnisse einer deutschen theologischen
Hochschule des 18. Jahrhunderts. Sie zeigt den Kampf der Aufklarung um
die Aufnahme der neuen positiven Disziplinen in das Studienprogramm.
Was E. CL. ScHERER in seinem Werk « Geschichte und Kirchengeschichte
an den deutschen Universititen » (Freiburg i. Br. 1927) im allgemeinen fest-
gestellt, wird hier im Einzelfall Mainz bestitigt : Die « Ratio studiorum »
der Gesellschaft Jesu von 1599 beherrschte noch immer den Studienbetrieb.
« Die Jesuiten blieben allein Inhaber der theologischen Lehrstiihle. — Die
Mainzer Jesuitenschule in der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts bot so
das typische Bild : Absolute Vorherrschaft der spekulativen Theologie, neben
der die positive Theologie nur schwer eine Stellung erobern konnte. Der
hdufige Wechsel der Professoren ... machte eine kontinuierliche Arbeit in
der positiven Theologie fast unméglich » (S. 22). Die Kirchengeschichte z. B.
wurde noch 1763 und 1768 « total vernachléssigt » (33, 39). Im Jahre 1773
wird erstmals ein Professor fiir dieses Fach ernannt; in den im Anhang
publizierten Studienpldnen ist die « Geistliche Geschichte » erst 1784 ver-
merkt (Professor : H. Jung; Lehrbuch : Berti, Breviarium), wéhrend die
Kirchengeschichte beispielsweise in Paris schon 100 Jahre friiher eifrig
gepflegt wurde. Gerade in diesem Zusammenhang wére ein vermehrter Hin-
weis auf das in verschiedener Hinsicht vorbildliche franzdsische akademische
Studium sehr instruktiv. — Die im zweiten Teil (105-164) wiedergegebenen
zahlreichen Statuten, Vorlesungsverzeichnisse, Verordnungen, Pline, Gut-
achten, Listen der Dekane und Professoren, der verteidigten Thesen und
der Dissertationen machen die Arbeit besonders wertvoll. A. HANGGI



232 Besprechungen

Kirchenrecht

Studia Gratiana post octava decreti saecularia auctore consilio comme-
morationi gratianae instruendae edita, vol. III., curantibus [os. FORCHIELLI
Ord. Tur. Eccles. Universitatis Bononiae. Alph. M. StickLER Prof. Hist. Iur.
Can. Pont. Athen. Sales. Augustae Taurin. — Institutum Gratianum apud
Universitatem Studiorum Bononiae 1955. 632 p.

Den beiden ersten Binden der « Studia Gratiana » [vgl. FZPT 2 (1955)
213-219] konnte der dritte rasch folgen. Er enthilt, wie die vorangehenden,
Studien und Forschungsbeitrige, die sich mit dem Werk des gro3en Meisters
von Bologna auseinandersetzen und seinen Ausstrahlungen auf Theologie
und Kirchenrechtswissenschaft der folgenden Jahrhunderte nachgehen.

Zweil Beitrige befassen sich mit den Handschriften des Dekretes. So
Louis Guizard (Paris) — « Manuscrits du ,Decretum Gratiani’ conservés a
I'Université de Paris, Bibliothéques de la Sorbonne et de Sainte-Geneviéve »
(IT1, 17-50) —, der zundchst eine kurze Beschreibung dieser Handschriften
gibt, um dann auf deren Eigentiimlichkeiten ndher einzugehen. Bernard
Jacqueline (Roma) — « Le Décret de Gratien a I’abbaye de Clairvaux » (IIT,
425-432) — weist darauf hin, daf3 bereits der alte Katalog von Clairvaux,
der im zwdlften Jahrhundert redigiert worden war, zwei Handschriften des
Dekretes aufzahlt ; im Lauf der Zeit kamen noch mehrere hinzu. Trotzdem
Bernhard von Clairvaux mit Gratian freundschaftlich verbunden war, be-
gegnete man dem Studium des Dekretes im Zisterzienserorden lange Zeit
mit MiBtrauen. — Die Studien von Roger Grand (Paris), « Nouvelles remar-
ques sur l'origine du Pseudo-Isidore, source du Décret de Gratien » (IT1, 1-16),
und Ermenegildo Lio O. F. M. (Rom), « Le obligazioni verso i poveri in un
testo di S. Cesario riportato da Graziano (can. 66, C. XVI, q. 1) con falsa
attribuzione a S. Agostino » (I1I, 51-99), setzen sich mit Quellenfragen aus-
einander.

Pierve Michaud Quantin (Paris) analysiert in seinem Aufsatz : « La ratio
dans le début du Décret (dist. 1-12) et ses commentateurs » (II1, 101-116),
den Begriff und zeigt, daB diesem Terminus in der Kanonistik ein norma-
tiver Wert zukommt. Marcel David (Strasbourg) untersucht in seiner Ab-
handlung : « Parjure et mensonge dans le Décret de Gratien » (111, 117-141),
inwieweit Gratian in seiner Lehre von der Vertragsverpflichtung hinsicht-
lich Meineid und Liige auf dem Boden der traditionellen Lehre steht und
zeigt, daB er diese beiden Begriffe weniger juristisch als vielmehr theo-
logisch faBt. Piero Rasi (Padova) entwickelt im Aufsatz: « Il concetto di
,res’ nel ,Decretum Gratiani’» (III, 143-158), die diesbeziigliche Lehre des
Meisters. Gratian betrachtet die res acclesiasticae als res sacrae ; als solche
sind sie ein Teil des Patrimoniums Christi.

G. Hubrecht (Bordeaux) widmet seine Studie einer Frage, der heute
erhdhte Aktualitit zukommt : « La ,juste guerre’ dans le Décret de Gratien »
(ITI, 159-177). Das Problem des gerechten Krieges beschiiftigte zu allen
Zeiten die Theologen und léste, vor allem auch in neuester Zeit, verschiedene
Diskussionen aus. Gratian hat sich im zweiten Teil seines monumentalen



Besprechungen ) 233

Werkes (causa 23, q. 1-8) mit diesem Problem und den damit zusammen-
hingenden Fragen, wie z. B. mit der Erlaubtheit der Todesstrafe, ausfiihr-
lich auseinandergesetzt und im Lichte ausgewihlter Quellentexte eine Ant-
wort gesucht. Durch die groBe Verbreitung des Dekretes im MA iibte die
Lehre Gratians einen nicht zu unterschiatzenden Einflul auf das Denken
der Theologen aus.

Mit dem Verhiltnis von Kirche und Staat befa3t sich die Arbeit von
Francesco Marchesi S. J. (Cuglieri) : « De rationibus quae intercedunt inter
ecclesiam et res publicas in Gratiani Decreto » (111, 179-191). Ohne Zweifel
sah Gratian in beiden « duae societates in suo ordine perfectae et indepen-
dentes », wobei die Prieminenz der Kirche zukommt. Was die berithmte
Frage der « potestas indirecta » der Kirche betrifft, so schlieBt M. nach ein-
gehender Priifung der Texte, dal dem Meister die diesbeziiglichen Grund-
sitze bekannt waren. Strikte lehnt iibrigens Gratian die Laieninvestitur ab.

In seiner lingeren Abhandlung : « L’accettazione popolare della legge
canonica nel pensiero di Graziano e dei suoi interpreti» (111, 193-276), exa-
miniert Luigi De Luca (Catania) das Dictum von Gratian (c.3 D.1IV):
« Leges instituuntur cum promulgantur, cum moribus utentium approban-
tur », und geht dessen Auslegung bei den Dekretisten nach, wédhrend der
strafrechtliche Beitrag von Peter Huizing S. J. (Roma) : « The earliest deve-
lopment of excommunication latae sententiae by Gratian and the earliest
Decretists » (I1I, 277-320), sowie die beiden ordensrechtlichen von Mario
Sinopoli (Roma) : « Influenza di Graziano nel’evoluzione del diritto mona-
stico » (III, 321-348), und von Giuseppe Olivero (Ferrara) : « Fonti grazianee
nella dottrina ,De statu religionis’ di Tommaso d’Aquino » (III, 433-450),
spezielle Fragen besprechen, wobei letzterer mit Nachdruck hervorhebt,
dafB Gratian eine der Hauptquellen war, aus der Thomas in seinem Traktat
De statu religionis geschopft hat. — Ugo Gualazini (Parma) stellt in seiner
Untersuchung : « Natura, idest Deus » (111, 411-424), einen Begriff klar, der
im Zusammenhang mit der Lehre vom Naturrecht oft falsch interpretiert
wurde.

Luigi Prosdocimi (Siena) : « La ,Summa Decretorum’ di Uguccione da
Pisa. Studi preliminari per una edizione critica » (III, 349-374), referiert
iiber den Stand seiner textkritischen, seit Jahren betriebenen Arbeiten. Die
Summa von Huguccio ist zweifelsohne das bedeutendste Werk der Bolog-
neser Schule und iibte, wie schon Kuttner hervorhob, einen nicht zu unter-
schiatzenden EinfluB auf die groBen Apparate bis zur Glossa Ordinaria aus.
Alphons M. Stickler (Torino) fiihrt in seiner Untersuchung, betitelt : « Decre-
tisti bolognesi dimenticati» (I1I, 375-410), — in deutscher Sprache bereits
verdffentlicht im Salesianum (14 [1952] 476-503) — das Thema weiter und
weist auf verschiedene Autoren hin, die, trotzdem sie der Vergessenheit an-
heimfielen, vollste Beachtung verdienen.

Mit dem Verhiltnis des Dekretes zum Protestantismus befassen sich
zwei Studien. Alberto Pincherle (Roma) — « Graziano e Lutero» (III, 451-
481) — sucht das Verhiltnis des deutschen Reformators zum Corpus Iuris
Canonici aufzuhellen. Trotz seiner bekannten Abneigung gegen Recht und
Juristen im allgemeinen und gegen das kanonische Recht und die Kanonisten



234 Besprechungen

im besonderen — iibrigens eine logische Schluflfolgerung seiner Theologie
— hat Luther doch in spiteren Jahren dem Werk des Kamaldulenser-
monches seine Bewunderung nicht versagt. Johannes Heckel (Miinchen) —
« Das Decretum Gratiani und das deutsche evangelische Kirchenrecht »
(ITII, 483-537) — geht der Begegnung des Bologneser Kanonisten mit dem
deutschen evangelischen Kirchenrecht nach. Trotzdem Luther in Witten-
berg das Corpus Iuris Canonici 6ffentlich verbrannte und das Decretum
Gratiani als « vergiftetes Recht » verwarf, hat dieses kanonische Recht sich
im Protestantismus Deutschlands als subsidiire Rechtsquelle behauptet,
wenn auch in der Gegenwart sein Anwendungsbereich stark eingeschrinkt
ist und praktisch nur noch das kirchliche Vermogensrecht (Pfriinde- und
Baulastrecht) sowie das Patronatsrecht ordnet. Was den Grund der Fort-
geltung des kanonischen Rechtes betrifft, so mufl nach Auffassung des Autors
die Theorie der Rezeption aufgegeben werden ; es kam nicht « fremdes Recht »
in das Rechtssystem der evangelischen Kirche Deutschlands ; das kanonische
Recht gilt darin, soweit es heute nicht in Kraft steht, vermoge der reforma-
torisch begriindeten Rechtskontinuitit.

Zwei weitere Forschungsbeitrige sind dem kanonischen Recht als Unter-
richtsfach gewidmet. So untersucht Hans Liermann (Erlangen) in seiner
Abhandlung : « Das kanonische Recht als Gegenstand des gelehrten Unter-
richts an den protestantischen Universititen Deutschlands nach der Refor-
mation » (III, 539-566), seine Geschicke als Hochschulfach in den ersten drei
Jahrhunderten des nachreformatorischen Deutschlands. Bemerkenswert ist
seine Feststellung, « daf3 der vielbegehrte Titel eines Doktors beider Rechte
sicherlich dazu beigetragen hat, das kanonische Recht an den Universititen
des protestantischen Deutschland am Leben zu erhalten » (S. 554). Henri
Wagnon (Louvain) stellt in seinem Beitrag : « Les le¢ons ad Decretum Gra-
tiani a la faulté de droit canonique de l'ancienne Université de Louvain
(1426-1797) » (111, 567-598), die Entwicklungsphasen der Exegese des De-
kretes in den verschiedenen Perioden der alten Léwener Hochschule dar.

Arnaldo Bertola (Torino) beschlieBt mit dem Artikel: « La moderna
critica grazianea e 1'opera di Carlo Sebastiano Berardi» (I1I, 599-625), den
dritten Band der Studia. Berardi leistete als Kommentator und Kritiker des
Dekretes, wie seinerzeit schon Schulte unterstrich, dulerst Wertvolles.

So reiht denn der vorliegende Band sich wiirdig den bereits erschienenen
an. Seine Forschungsbeitrige runden das Bild des groBen Meisters und
Monches von St. Felix und Nabor zu Bologna ab und bieten z. T. schitzens-
werte neue Erkenntnisse. Auch diesem Bande sind auf 44 Tafeln die Repro-
duktionen prichtiger Initialien von Manuskripten und Drucken des De-
kretes beigeben. Es ist nur zu hoffen, daB auch die weiteren versprochenen
Binde, trotz mannigfacher Schwierigkeiten, bald erscheinen kénnen.

H. O. LuTur OP

Regatillo, E. F. - M. Zalba S. J. : De statibus particularibus Tractatus. —
Editorial Sal Terrae, Santander 1954. 267 p.

Unter dem etwas miBverstindlichen Titel « De statibus particularibus »
behandeln die beiden Autoren berufsethische Fragen, die sich aus dem



Besprechungen 235

Pflichtenkreis der verschiedenen Stdnde ergeben. Der erste Teil (S. 13-55)
ist den weltlichen Stinden gewidmet und handelt, jedoch nicht erschépfend,
von den Pflichten jener Personen, die mit der Rechtspflege zu tun haben
(Richter, Advokaten, Geschworene usw.), sowie von denen der Arzte und
Apotheker. Bei den Richtern und Advokaten wird ihr Verhalten, bzw. ihr
Mitwirken bei Ehescheidungen nicht erdrtert. Handels- und Geschiftsmoral
sowie verschiedene andere, heute aktuelle Fragen werden gleichfalls nicht
beriihrt. Der zweite, weitaus groBere Teil (S. 54-174), bringt die bekannten,
im Kirchenrecht verankerten Pflichten des Klerikerstandes und der ein-
zelnen Kleriker zur Darstellung, wahrend der dritte (S. 175-253) die Pflichten
der Religiosen zum Gegenstand hat. Der Traktat hitte eigentlich der drei-
bindigen, von beiden Verfassern gemeinsam herausgegebenen « Theologiae
Moralis Summa » eingegliedert werden sollen, doch wurde dies aus buch-
technischen Griinden unterlassen. Im iibrigen haben die Autoren vorab die
Verhiltnisse in Spanien beriicksichtigt. H. O. Lot OP

Goyeneche, S[ervus], C. M. F. : Quaestiones canonicae de iure religio-
sorum. 2 vol. — M. d’Auria, Neapoli 1954-55. vII1-536, 496 p.

Goyeneche, Professor am Lateran und Konsultor der Religiosenkongre-
gation, faft in diesen beiden stattlichen Binden die das Ordensrecht be-
treffenden « Consultationes » zusammen, die er seit mehr als drei Jahrzehnten
laufend im « Commentarium pro religiosis et missionariis » veroffentlicht hat.
Er entspricht damit dem oft geduBerten Wunsch vieler Kanonisten und
Ordensobern. Die Anordnung der Materie folgt dem Aufbau des Codex Iuris
Canonici. Die « Consultationes » setzen sich mit allen, die Ordensleute und
das Ordensrecht irgendwie beriihrenden Fragen auseinander. Der Autor,
einer der angesehendsten Kenner des Ordensrechtes, der zudem iiber eine
reiche praktische Erfahrung verfiigt, bringt durch seine sachlichen Unter-
suchungen und wohlabgewogenen Losungen schwierigster Falle oft Klarheit
in vieldiskutierte Fragen. Ein reichhaltiger Sachindex ermoglicht eine rasche
und zuverldssige Orientierung. Einige ofters zitierte pdpstliche Dokumente
sind im Anhang abgedruckt. Die beiden Bdnde stellen fiir die Kanonisten
ein willkommenes Hilfsmittel dar, diirften aber auch den Ordensobern wert-
volle Dienste leisten. H. O. Litur OP

Lemoine, Robert, O. S. B. : Le droit des religieux du Concile de Trente
aux Instituts Séculiers. Préface de Gabriel Le Bras (Museum Lessianum), —

Desclée de Brouwer, [Bruges] 1956. 631 p.

Die Arbeit, zu der Gabriel Le Bras das Vorwort schrieb, bietet einen
geschichtlichen Uberblick iiber die Entwicklung des Religiosenrechtes vom
Konzil von Trient bis zur Gegenwart. Die einzelnen Formen des Ordens-
lebens erhalten eine ausfiihrliche Darstellung. Freilich beschrinkt der Ver-
fasser seine Untersuchung vorwiegend auf das franzdsische Sprachgebiet,
wie auch in der Bibliographie fast nur franzosische Literatur verzeichnet ist.
Von besonderer Aktualitit diirfte die juristische Studie iiber die Welt-



236 Besprechungen

institute sein, die der Verfasser im vierten Teil seines Werkes vorlegt. Dabei
kommentiert er zunichst die einschligige pipstliche Konstitution « Provida
Mater» sowie die andern, sich mit diesen Instituten befassenden Dokumente,
um hernach die sich aufdriangenden juristischen Fragen zu kliren. Das Werk
ist ein Beitrag zur Geschichte des Ordenswesens. H. O. LotH1 OP

Romita, Florentius : De missarum satisfactione et reductione. — Officium
Libri Catholici — Catholic Book Agenca, Romae 1952. 95 p.

In unverinderter Form werden in der vorliegenden Schrift mehrere
Artikel geboten, die in den Jahren 1946 und 1947 in den zu Rom erschei-
nenden « Ephemerides Iuris Canonici » veréffentlicht wurden. Zunéchst wird
im ersten Teil : « De missarum satisfactione », die traditionelle Lehre iiber
die Verpflichtung der MeBapplikation erklirt. Im zweiten Teil, betitelt : « De
missarum reductione » geht der Verfasser ausfiihrlich auf die Reduktion
dieser Verpflichtung ein, wobei er sich weitgehend auf die Jurisprudenz der
Romischen Kurie stiitzt und vor allem auch Anleitung gibt, wie die ent-
sprechenden Gesuche abzufassen sind. Die Schrift darf in der heutigen Zeit
aus rein praktischen Griinden weiteres Interesse beanspruchen, denn ver-
schiedentlich wird man sich vor die Frage gestellt sehen, von Rom eine
Reduktion zu verlangen, weil infolge Geldentwertung besonders bei Stif-
tungsmessen oder aus anderen Griinden die vorhandenen Kapitalien ginz-
lich oder teilweise nicht mehr vorhanden sind. H. O. LotH1 OP

Torre, Joannes : Processus matrimonialis. Editio tertia revisa et aucta
recentissima jurisprudentia rotali. — M. d’Auria, Neapoli 1956. x1-755 p.

Der Verfasser, eine anerkannte Autoritit auf dem Gebiet des kanoni-
schen Eheprozefrechtes, kann hier die dritte, stark vermehrte Auflage seines
seit zwanzig Jahren best eingefithrten Kommentars zur EheprozeBordnung
der Sakramentenkongregation vom 15. August 1936 vorlegen. Er hat seine
Darstellung zu einem fiir Lehre und Praxis gleich unentbehrlichen Hand-
buch und Nachschlagewerk ausgeweitet. Es diirfte wohl kaum eine ein-
schldgige prozeBrechtliche Frage geben, die er nicht griindlich und mit Sach-
kenntnis behandelt hat. Die 19 Appendices sammeln alle pidpstlichen Doku-
mente und Erlasse, die fiir das Studium und zur Durchdringung des Stoffes
notwendig sind. Sie enthalten aullerdem Angaben, die man nicht missen
mochte. Die praktischen Beispiele und Anleitungen, wie die verschiedenen
Eheprozesse gefithrt werden sollen, sowie die Ausziige aus der neuesten,
leider noch nicht allgemein zugidnglichen Rechtssprechung der S. Romana
Rota u. a. m., sind fiir Kanonisten und Mitglieder kirchlicher Gerichtshofe
nicht nur wertvolles Illustrationsmaterial, sondern in jeder Hinsicht schét-
zenswerte Hilfe. Der ausfiihrliche Sachindex wiirde zwecks rascher Orien-
tierung noch gewinnen, wenn bei den einzelnen Abschnitten statt der Artikel
und Paragraphen der angefiihrten Instruktionen die entsprechende Seiten-
zahl des vorliegenden Werkes angegeben wiirde, in dem sie doch abgedruckt
sind. Eine einheitliche bibliographische Zitierungsweise wire gleichfalls wiin-



Besprechungen 237

schenswert. Das Literaturverzeichnis (S. 1x-x1) ist leider sehr ungenau und
ungeniigend. Meist fehlt die Angabe des Erscheinungsortes und Jahres, der
Auflage oder des Bandes. Trotz dieser leicht behebbaren Mingel — auch
etliche storende Druckfehler gehoren dazu — wird man dem Verfasser fiir
seine ausgereifte und verdienstliche Arbeit wirklich dankbar sein.

H, 0O, Lt OP

Pastoraltheologie

Sellmair, Josef : Der Priester in der Welt. 6., neubearb. Aufl. — Verlag
Friedrich Pustet, Regensburg 1953. 287 S.

Ich kann mich noch gut erinnern, wie Sellmairs Priesterbuch bei seinem
ersten Erscheinen vor gegen zwanzig Jahren uns Theologiestudenten von
damals gepackt hat. Wir fiihlten uns darin von einem aufgeschlossenen
Religionspidagogen unmittelbar angesprochen und auf unsere kiinftige
priesterliche Existens ausgerichtet. Sellmairs Werk hat noch nichts von
seiner Aktualitit verloren. Es will nicht sosehr das Wesen des Priestertums
und die Aufgaben des Priesters darlegen, als den Priester in die richtige
innere Verfassung, in die richtige Stellung zu sich selber, zur Welt und zum
Menschen riicken. Es stellt den « Priester ¢n der Welt » dar, doch ohne das
BewuBtsein zu mindern, da3 der Priester nicht von der Welt sein darf.
U. a. wird erfreulicherweise die Pflicht zur stetigen Weiterbildung in der
Theologie betont. A. BEerz.

Arnold, Franz Xaver : Glaubensverkiindigung und Glaubensgemeinschaft.
Beitrdge zur Theologie der Verkiindigung, der Pfarrei und des Laientums. —
Patmos-Verlag, Diisseldorf 1955. 141 S.

In der vorliegenden Schrift hat der namhafte Tiibinger Pastoraltheologe
F. X. Arnold fiinf Vortrige gesammelt, die auf seinen bedeutsamen « Unter-
suchungen zur Theologie der Seelsorge » (Band I: « Dienst am Glauben »,
Herder, Freiburg Br. 1948 ; Band II : « Grundsétzliches und Geschichtliches
zur Theologie der Seelsorge », Herder, Freiburg Br. 1949) basieren und diese
weiterfilhren. Die beiden ersten Vortrige « Glaubensverkiindigung in der
Gegenwart » und « Glaubensschwund und Glaubensverkiindigung » decken
Fehlhaltungen der neuzeitlichen christlichen Unterweisung auf und zeigen
Wege zu deren Korrektur. Der Aufsatz « Kirche und Kirchen » spricht
einem Abbau der konfessionellen Polemik und einem besseren Sich-Ver-
stehen und Zusammengehen der christlichen Bekenntnisse das Wort (ohne
etwa Glaubensgrenzen verwischen zu wollen). Besonders wertvoll erscheint
mir das Referat « Zur Theologie der Pfarrei », worin Arnold von der Begriffs-
geschichte, von der rechtlichen Gestalt und vom dogmatischen Gehalt der
Pfarrei her eine nicht bloB kanonistische, sondern eine theologisch-dogma-
tische Sicht der Pfarrei zu gewinnen versucht. Die damit im Zusammen-
hang stehende Frage nach der Stellung und Funktion des Laientums in
der Kirche klirt die 1954 an der Universitidt Tiibingen gehaltene Rektorats-
rede iiber « Kirche und Laientum » historisch und grundsitzlich ab. Méchten



238 Besprechungen

doch die Seelsorger sich immer wieder an solch richtungweisenden wissen-
schaftlichen Arbeiten orientieren ! Sie wiirden dadurch in den Stand gesetzt,
gemil einem Wort Pius XII. « klar zu sehen, um wirksamer zu handeln ».

A. Berz

Bovet, Theodor : Das Geheimnis ist gro. Ein Handbuch fiir Eheleute
und ihre Berater. (Der Mensch und seine Ordnung, Bd.II.) — Haupt,
Bern 1955. 164 S.

Das vorliegende Ehebuch stellt eigentlich die 2. Bearbeitung des glei-
chen Themas dar, das der Verf. vor zehn Jahren unter dem Titel « Die Ehe,
ihre Krise und Neuwerdung » im gleichen Verlag verdffentlicht hat (vgl.
Bespr. in « Divus Thomas » (Fr.) 25 (1947) 225 ff.). Beim Vergleich beider
Ausgaben stellt man fest, da B. heute manches, ja vieles, richtiger sieht,
besser beurteilt, gliicklicher formuliert. Wenn der bekannte Ziiricher Psy-
chiater, dessen umfassende Bildung und Kenntnis der einschligigen Literatur
und dessen edles Wollen auBer jedem Zweifel stehen, einerseits das Grund-
motiv des Buches immer wieder anklingen lif3t : « Die Liebe beherrscht die
ganze Geschlechtlichkeit, und Gott beherrscht die ganze Liebe », und ander-
seits in konkreten Fragen doch 6fters Anschauungen vertritt, die sich mit
dem Herrschaftswillen Gottes nach katholischer Auffassung nicht oder nicht
ganz decken, so sei ihm daraus keineswegs ein grober Vorwurf gemacht.
Als Protestant fiihlt sich der Verf. nicht einer eindeutigen und objektiv
fixierbaren Schauweise verpflichtet, und bisweilen hat man den Eindruck,
als sei es der Psychiater in ihm, der ihn geneigt macht, « allen alles » zu
sein. So wird der Leser am entscheidenden Punkt da und dort im Stich
gelassen : er weill nicht, welche von den verschiedenen vorgelegten Mog-
lichkeiten er wihlen soll. Als Beispiel sei auf den Abschnitt « Unfruchtbar-
keit » hingewiesen (82-84) : man mufl bei der medizinischen Untersuchung
des Ubels zunichst einmal « griindlich » vorgehen. Liegt die Sterilitit beim
Mann, so « kann man die kiinstliche Befruchtung erwigen ». « Sie erfolgt »
mit dem Samen des Ehemannes, nétigenfalls auch mit dem eines anderen.
Dagegen gibt es allerdings « viele psychologische und ethische Bedenken ».
Die katholische Kirche ist strikt dagegen, die anglikanische nicht ganz, nach
K. Joél wird « wirkliche Hilfe » gebracht, wo die Eheleute « keinerlei Beden-
ken » haben. Jedenfalls soll man « alle Mittel » versuchen, bevor man sich mit
der Tatsache der Kinderlosigkeit abgibt. — Trotzdem wird der katholische
Theologe und auch der in seinem Standpunkt gefestigte katholische Laie
dieses Buch nur mit groBem Gewinn aus der Hand legen. Das personliche
Ethos des Verfassers, sein vielerfahrener Blick, die klare Sprache und die
passende Ausdrucksweise bei aller notwendigen Offenheit bleiben trotz aller
Vorbehalte in ihrem hohen Wert bestehen. J. F. GrRoNER OP



Besprechungen

Rechtfertigung in dialektischer Besinnung

Das Sensationelle am Buch von Hans Kiing iiber « Rechtfertigung » !
besteht zum groBen Teil im Geleitbrief von Karl Barth. Zwei héchst bedeut-
same Erkliarungen werden hier gegeben. Erstens anerkennt Prof. Barth die
korrekte Darstellung seiner Rechtfertigungslehre, und zwar nicht nur im
einzelnen, sondern im ganzen, gemiB den « groferen Zusammenhéngen » der
10béndigen « Kirchlichen Dogmatik ». « Ihre Leser diirfen sich also zunichst
(bis sie mich vielleicht auch selbst lesen werden) daran halten, daB Sie mich
sagen lassen, was ich sage, und daB ich es so meine, wie Sie es mich sagen
lassen » (11). In dieser Beziehung ist die Untersuchung also ein vollendeter
Erfolg. Es diirfte nur wenige katholische Theologen geben, die von seiten
eines protestantischen Autors, dessen Lehre sie umfassend darzustellen ver-
suchten, einen #hnlichen Lobspruch erhielten. Zweitens beteuert Barth :
« Wenn das, was Sie in ihrem zweiten Teil als Lehre der romisch-katholischen
Kirche entfalten, ihre Lehre tatséichlich ist, dann muB ich gewi zugeben,
daB meine Rechtfertigungslehre mit der ihrigen iibereinstimmt» (11/12).
«. .. dann werde ich wohl, nachdem ich, um mit dem genius loci Zwiesprache
zu halten, schon zweimal in der Kirche S. Maria Maggiore zu Trient gewesen
bin, ein drittes Mal dorthin eilen miissen : diesmal zum Bekenntnis eines
zerknirschten : patres peccavi!» (12). Bevor wir aber auf diese « grundsitz-
liche Ubereinstimmung » eingehen, sehen wir uns zu einigen kritischen Be-
merkungen verpflichtet.

Zum ersten Teil, zur Darstellung der Rechtfertigungslehre von Bar th,
bleibt also nicht viel zu sagen. K. hat sich die Sache nicht leicht gemacht.
Auf knappem Raum gibt er nicht nur die wichtigsten Barthschen Gedanken
wieder, sondern bietet auch — neben einer Uberfiille von Verweisen —
zahlreiche Texte als Belege, ferner meisterhafte Resiimees. Das einzige, was
wir auszusetzen haben, ist dies, dal der Verf. manchmal etwas zu unbe-
kiimmert iiber tiefere Probleme hinweggeht. Niemand erwartet zwar in
diesem Teil eine einschneidende Kritik, Wenn aber zur bedeutungsvollen
Lehre der « gemina praedestinatio » — « Jesus Christus ist sowohl der Er-

1 Hans KUNG: Rechtfertigung. Die Lehve Karl Barths und eine katholische
Besinnung. Mit einem Geleitwort von Karl Barth. (Horizonte, 2.) Johannes-Verlag,
Einsiedeln 1957. 304 S.



318 Besprechungen

wihlte wie der Verworfene » (30) — die Frage, ob nun Gottes Wille nicht
zugleich Ja und Nein sei, mit dem Satz beantwortet wird, das gottliche
Nein sei dem gottlichen Ja « untergeordnet » (31), so macht das doch etwas
stutzig. DaB Barth so spricht, begreifen wir, daB aber ein katholischer Theo-
loge sich mit dieser Formulierung zufrieden gibt, scheint uns zum mindesten
merkwiirdig. Die gottliche Vorherbestimmung ist eines der schwierigsten
Probleme der Theologie, und Prizision im Ausdruck hat hier nichts zu tun
mit Pedanterie (und noch weniger mit der von K. meist in Anfiihrungs-
zeichen erwihnten Scholastik !), — sie ist nur ein Zeichen gesteigerten Be-
wubtseins der eigentlichen Grenzen am Geheimnis.

Von solchen und dhnlichen AuBerungen fillt ein gewisser Schatten auf
die Einleitung und Kap. 1 : « Die andere Sprache. » Wir sind durchaus mit
dem Verf. einverstanden, dal man auf die These nicht allzu schnell mit
einer Anti-These antworten, daf man nicht nur den Gegner, sondern den
« Partner » sehen soll, um in ein wahrhaftes Gesprich hineinzukommen. Doch
das alles bezieht sich auf die Sichtung, nicht auf die Lésung der Probleme.
Letztere muB bei einem echten 6kumenischen Dialog von katholischer Seite
aus bis zum letzten verantwortet werden konnen, sonst wird die « andere
Sprache » entweder zur untheologischen Glosse oder liuft auf das Phinomen
der Doppelziingigkeit hinaus. Oft geht es ja um mehr als um den bloBen
Ausdruck, nimlich um den Gedanken und um die Methode. Wird Nein nur
so im Handumdrehen dem Ja einfach « untergeordnet », dann sind wir eben
in einer « Sprache » (soll man sie « dialektisch » nennen ?), in der man prak-
tisch alles sagen kann.

Was nun den zweiten Teil von K., die « Selbstbesinnung », betrifft, so
interessiert uns auch hier zuerst die formale Seite. Das erste Prinzip heilt :
zuriick zur Schrift | Was damit angesichts der Erneuerung der biblischen
Studien gemeint ist, ist klar. Auch ist es selbstverstindlich, da8 wir.im Ge-
sprach mit protestantischen Theologen so scharf wie nur moglich von der
Schrift ausgehen miissen. Aber wieso werden dazu Formulierungen aufge-
stellt, die die allgemeine dogmatische Methodologie betreffen, und dies in
einem sehr zweifelhaften Licht ? Die Schrift wird « primidre Quelle » der
Theologie genannt (118). Gut. Dann aber auch « primidre Norm » der Theo-
logie (118). Die amtlichen kirchlichen Lehrdokumente sind nur « duBerst
wertvolle und unabdingbare Hilfe fiir das Sichten der kirchlichen Tradition »
(121). « Wir miissen also immer von der Formel wegstreben » (122). « Die
allermeisten dogmatischen Definitionen sind polemische Formeln » (109). Be-
sonders dem Tridentinum kommt ein « polemischer Charakter » (110) zu ; auf
den « massiven Angriff der Reformatoren » antwortete es mit einem « ebenso
massiven Gegenangriff » (215). Die dogmatischen Formeln haben fiir die
Kirche einen « doppelten Effekt: Gewinn an theologischer Prdzision und Ge-
fahr eines Verlustes an Vitalitat» (109). Von all diesen ziemlich fraglichen
Sétzen greifen wir nur die uns am wichtigsten scheinende Wendung heraus :
die « polemischen Definitionen » (nicht zuletzt wegen der von K. angefiihrten
Liste von « Autorititen » !). Niemand wird leugnen, daB es Polemik und Ein-
seitigkeiten gibt in der Kirche, vornehmlich bei den Theologen. Doch glauben
wir, nicht im geringsten einem « idealistischen Begriff » der Kirche (K. Rahner



Besprechungen 319

gegen Journet) zu verfallen, wenn wir — und zwar verbis propriis — sagen,
daB es nicht die Kirche ist, die polemisiert, — vor allem nicht die definierende
Kirche ! Was diese tut, ist nichts anderes, als im Angesicht des Irrtums
Zeugnis von der Wahrheit ablegen (selbst wenn sie dieses Zeugnis in fiir
unser Empfinden etwas harten Anathemen ausspricht). Wiirde sie dies his
circumstantiis visis unterlassen, dann wiirde sie die « Gefahr des Verlustes
an Vitalitit » direkt und positiv veranlassen.

In erweiterter Form lautet der oben angefiihrte Grundsatz : zuriick zu
den Quellen ! Nicht nur die Schrift, sondern besonders auch die Werke der
Viter sollen unsere theologischen Bemiihungen anregen und befruchten. Doch
handelt es sich dabei im Hinblick auf den Fortschritt immer nur um eine
Seite des Problems. Nie werden wir die spezifische Problematik unserer Tage
die nun einmal da ist und in derselben Schirfe frither nicht existierte, bei
unserer theologischen Arbeit verleugnen kénnen (vorausgesetzt, dafl es wirk-
lich nicht um Pseudo-Probleme geht). Die verinderte Lage fordert auch
(soll es sich um befriedigende Lésungen handeln) einen Fortschritt in der
Begrifflichkeit. Und gerade in dieser Beziehung ist das, was man oft unter
dem Schlagwort : zuriick zu den Quellen ! anbietet, eine Enttiuschung. Nicht
zuletzt leidet ja die protestantische Theologie mit ihren vielen zweideutigen
Formeln (selbst wenn sie die Lehre der Reformatoren korrigiert) unter einem
begrifflichen Mangel (wodurch sie immer wieder ihre Opposition zur katho-
lischen aufrechtzuhalten versucht). Ahnliches gilt von nicht wenigen Stellen
im zweiten Teil von K. Vor allem die Ausfiihrungen iiber die « Schépfung
als Heilsgeschehen », « Gnade als Gniddigkeit », « simul iustus et peccator »,
« fremde » und « eigene » Gnade scheinen nicht nur am eigentlichen Sinn der
fritheren Gedankenarbeit vorbeizugehen, sondern kommen auch oft iiber
schon so oft betonte « Akzente » nicht hinaus.

Wie steht es nun mit dem, was eigens und inhaltlich gelehrt wird ? In
dieser Hinsicht haben wir nach dem Gesagten eher weniger einzuwenden.
Der erste Abschnitt, « Grundlagen », ist sehr allgemein gehalten, an brennen-
dere bkumenische Fragen fiihrt erst der zweite Abschnitt, « Wirklichkeit der
Rechtfertigung ». Aus dem ersten ist als Sonderheit die Perspektive zu er-
wihnen, die zum Thema : Christozentrik der Schopfung, entfaltet wird. Fak-
tischer « Seinsgrund » der Schépfung ist nach K. nicht einfach ein Deus
unus Creator, sondern Jesus Christus, d. h. der Gottmensch (147, 150). Dann
wird ausgefiihrt, wie des Menschen Siinde an und fiir sich den sofortigen
Tod verdient hitte, und vom Tod geht dann der Verf. zur Annihilation des
ganzen Kosmos iiber. Wenn dieser samt dem Menschen weiterbesteht, so
wegen des Werkes der gottlichen Barmherzigkeit und Gnade in Jesus
Christus (150-179). Dieser Gedanke wird anfangs nur angedeutet, tritt im
weiteren aber immer deutlicher hervor, bis Jesus Christus « die eine grofle
gratia praeveniens » genannt wird, die dem « Vernichtungswerk der Siinde »
zuvorkommt (163), und sogar die Reformatoren des 16. Jahrhunderts be-
schuldigt werden, diese biblisch-tragische Linie zuwenig radikal durchdacht
zu haben (179). GewiB wird man den Ernst jener Bibel-Texte, die in Ver-
bindung mit der Allmacht vom « Zorne » Gottes reden, um kein Jota schmi-
lern diirfen. Doch bleibt die hier entworfene Theorie, so wie sie formuliert



320 Besprechungen

wird (« faktisch », « Seinsgrund », « nicht unus Deus »), reine Spekulation und
erinnert in gewisser Beziehung an Gnosis.

Was den an und fiir sich wichtigeren zweiten Abschnitt des zweiten
Teiles angeht, so wiirden unsere Einwidnde vielmehr die « Gewdhrsmanner »
des Verf. als ihn selber betreffen (besonders beziiglich der « traurigen ekkle-
siologischen Weite des simul », der « Ecclesia simul iusta et peccatrix » |). Im
groBen und ganzen besteht das weniger Befriedigende darin, dafl an bedeut-
samen Stellen die katholische Lehre nur angebrochen, nicht aber in inte-
graler Weise vertieft wird (so besonders bei den beiden Hauptpunkten :
« simul iustus et peccator » und «sola fide »).

Ganz merkwiirdig mutet das letzte Kapitel, die SchluB8betrachtung,
« Getrennt im Glauben ? », an. Die Formulierung « grundsitzliche Uberein-
stimmung » ist zwar vorsichtig. Doch wird der Consensus (wenigstens in der
Rechtfertigungslehre) im Verlauf der Darstellung immer mehr (dialektisch ?)
iibersteigert, bis man am SchluB fast nicht mehr wei3, worin denn iiber-
haupt noch ein Unterschied bestehen soll (271 werden — in Kleindruck —
ein paar « gefihrliche Tendenzen » bei Barth angegeben !). Der eigentliche
Dissensus liegt nach K. in der verschiedenen Kirchen- und Sakramentenlehre.
Doch wird auch hierzu gleich bemerkt, daB eben jede Theologie, sowohl die
von Barth als auch die von Thomas und Augustinus, ihr « Gefille » und ihre
« Beschranktheiten » habe (271) ; die Divergenz wird also auf die « andere »
theologische Systematisierung zuriickgefiihrt. Diese Interpretation der ka-
tholisch-protestantischen Kontroverse ist bekannt (vgl. z. B. L. Bouyer :
Du Protestantisme a 1’Eglise. Paris 1956). Sie scheint uns aber auf eine
falsche Verharmlosung der so beklagenswerten Trennung hinauszulaufen.
Denn der Gegensatz liegt in erster Linie auf der Ebene des Bekenntnisses,
der Predigt und der Verkiindigung und erst in zweiter auf der Ebene der
Theologie. Das iibersehen heilit soviel, wie das eigentliche Kreuz und Skan-
dalon, an dem wir leiden, verkennen.

Was ist nun zum Ergebnis der ganzen Untersuchung zu sagen ? Wie
schon erwihnt, besteht es darin, daB K. zu einer « grundsitzlichen Uber-
einstimmung » (192, 193, 213, 269, 274) der Barthschen und der katholischen
Rechtfertigungslehre kommt. DaB3 das vorliegende Buch wichtige Ankniip-
fungspunkte aufzeigt, in denen wir mit Barth iibereinstimmen, wollen wir
nicht im geringsten leugnen. Darin liegt die Bedeutung der Arbeit von K.
Auch freuen wir uns dariiber, daB3 Barth dieses Gemeinsame ausdriicklich an-
erkennt. Trotzdem sind es nicht wenige und nicht sekundéire Punkte, in denen
uns auch nach der Darstellung von K. die Ubereinstimmung mit Barth nicht
einleuchtet. Wir erlauben uns hier, wenigstens die wichtigsten zu nennen :

1. die geschaffene Gnade. — Ohne Zweifel geht Barth in dieser Richtung
immer weiter (vgl. besonders: Die Menschheit Gottes. Evang. Verlag,
Zollikon-Ziirich 1956) und spricht von einer « effektiven Gerechtsprechung »,
die ihre Wirklichkeit nicht nur bei Gott hat, sondern auch beim Menschen.
Doch schlieBt nach unserer Ansicht K. zu schnell auf eine « wesentliche
Ubereinstimmung » (201, vgl. auch 76 f.) mit der katholischen Lehre. Dazu
geniigt es niamlich noch nicht, die bloBe Existenz irgend einer geschaffenen
Wirkung zu konzedieren. Auch abgesehen von jeder (« schulmiBigen » !) For-



Besprechungen 321

mulierung hat die Kirche auch eine ganz bestimmte Ansicht iiber das Wesen
der geschaffenen Gnade. Alles was Barth unter diesem Blickpunkt sagt,
klingt (im AnschluB8 an dialektisch-existentiale Ausdrucksweise) so « aktua-
listisch », daB uns hier noch ein sehr groBler Abstand von der auch auf das
Minimum reduzierten katholischen Auffassung zu bestehen scheint.

2. das «allein durch den Glauben ». — Nach K. bedeutet diese Formel
die Leugnung einer von menschlichen « Werken » ausgehenden Gerechtig-
keit, « die vollige Unmoglichkeit des Menschen zu irgendeiner Art von Selbst-
rechtfertigung » (244, ebenso 252). Unter diesem sehr allgemeinen (anti-
pelagianischen) Blickpunkt ist es leicht, nicht nur die Ubereinstimmung der
katholischen Lehre mit der Lehre von Barth, sondern auch mit der der
gesamten, streng protestantischen Uberlieferung nachzuweisen, Der eigent-
liche nervus quaestionis liegt anderswo, vorwiegend in der Frage nach der
Beteiligung oder Nicht-Beteiligung der Liebe im Akt der Rechtfertigung
(worauf K. nur duBlerst kurz und oberflichlich anspielt, 250). Barth scheint
in dieser Beziehung eindeutig von einer Ausklammerung der Liebe zu spre-
chen. Nach katholischer Lehre handelt es sich bei der Rechtfertigung um
mehr als um ein « schlichtes Anerkennen des Werkes Gottes » (vgl. 252, 253,
256, 257). Das Entscheidende, vom Menschen aus gesehen, liegt, in Uber-
einstimmung mit der Schrift, in der Riickkehr, in der Reue. Diese aber muf3
von der iibernatiirlichen Liebe zu Gott ausgehen. Also gehdren sowohl Glaube
als auch Liebe konstitutiv (es handelt sich noch nicht um den « Glauben,
der durch die Liebe tatig ist » !) zum Rechtfertigungsgeschehen. Beides aber
it nicht « Menschenwerk », sondern wird bewirkt von der gottlichen Gnade,
dem einzigen aktiven Prinzip der Rechtfertigung des Siinders. Diese wirk-
lich grundlegenden Zusammenhinge (die im Rechtfertigungsdekret des Tri-
dentinums nicht im geringsten von « philosophischen » Kategorien ausgehen)
werden von K, sowohl in der Darlegung der katholischen Lehre als auch
beim Urteil iiber die Kontroverse mit Barth vollig auler acht gelassen.

3. das iibernatiirliche Verdienst. — Nach K. wiirde Barth nur den
« pharisiischen Verdienstgedanken » zuriickweisen und das Wort « Verdienst »
ablehnen, im iibrigen aber den « Lohngedanken » bejahen (265). Doch ist
damit das Problem des Verdienstes noch nicht gelost. Wir miissen weiter
fragen, was Barth unter « Lohn » versteht. Dies scheint nimlich etwas sehr
AuBerliches zu sein, nidmlich : daB3 es Werke gibt, die von Gott « gelobt »
werden, weil « zum Lobe Gottes getan » (88). Mit diesem Verstindnis des
Lohngedankens ist aber zu den zwei elementarsten Punkten der katholischen
Verdienstauffassung noch nichts gesagt : zur géttlichen Anordnung und Be-
stimmung, nach der der Mensch sich bei Gott seinen Lohn erwerben soll
und zum innerlichen, geschaffenen und iibernatiirlichen Prinzip, das die
« toten » Werke der Menschen zu wahrhaft « lebendigen », d. h. in den Augen
Gottes verdienstvollen macht. Es scheint uns also, da K. auch hier die
Ubereinstimmung mit Barth auf einem zu abgekiirzten Weg begriindet.

Wir méchten aber unsere Bemerkungen nicht ohne ékumenischen Aus-
blick schlieBen. Vieles hatten wir gegen die Darstellung bei K. einzuwenden.
Doch sei hier mit aller Klarheit betont, daB3 die wichtigsten Ausstellungen

21



322 Besprechungen

sich auf Fragen bezogen, die « intra muros » verhandelt werden. Ubergehen
konnten wir sie nicht, da K. ja nicht nur ein paar weniger beachtete Punkte
hervorheben wollte, sondern wirklich eine vollgiiltige katholische « Selbst-
besinnung » nach streng dogmatischer Methode im Auge hatte. Hier war
nicht alles im Blei. Positiv aber hat er bedeutende Ankniipfungspunkte mit
Barth gezeigt, und die Anerkennung des letzteren biirgt fiir die Echtheit
dieser « Ubereinstimmung ». Ein ganz besonderes Gewicht hat in diesem
Zusammenhang die von K. gegebene Interpretation des Tridentinums. Voll-
standig wird die Lehre zwar auch hier nicht entwickelt, doch ist das Wesent-
liche, was gesagt wird, in den Texten fundiert. Barth braucht sich also
diesbeziiglich keine Sorgen zu machen, seine Zustimmung trifft wirklich in
vielem das Konzil und nicht nur Dinge, die anhand seiner « Kirchlichen
Dogmatik » in den Akten « entdeckt » wurden. Es handelt sich hier um wert-
volle « Grundlagen » fiir ein weiteres « verstindiges » Gesprich. Mag also der
charmante Brief auch fiir die Zukunft programmatische Bedeutung haben !

H. StiIrNIMANN OP

La théologie du Verbe

La théologie du Verbe est I’ceuvre de saint Augustin et de saint Thomas.
Depuis le moyen éage cette théologie s’est imposée dans le monde chrétien,
et 'on serait tenté de déclarer inutile toute question soulevée a son sujet.
Mais les tendances de la pensée moderne invitent le théologien & éprouver
les qualités et la puissance de cette doctrine traditionnelle. Si la théologie
est bien cet instrument de pensée permettant a l’'intelligence une connais-
sance plus savoureuse de la foi, son importance méme rend légitime une
clairvoyance toujours plus exigeante a son égard. Eprouver signifie des
lors prendre conscience d’une richesse acquise, 1'évaluer et la mesurer,
pour ne pas se laisser tromper par I’habitude. Saint Augustin et saint
Thomas ont remis en chantier sans cesse la théologie du Verbe ; il ne faut
pas étre infideéle & leur pensée.

C’est dans cette perspective que se présente le travail du P, Paissac .
Dans la pensée de son auteur, il ne constitue qu'une premiére étape de cette
épreuve. Avant de juger de la valeur d’une doctrine, il est nécessaire d’en
dégager soigneusement la nature authentique. La théologie du Verbe est
bien connue, mais plus un instrument est connu et utilisé, c’est-a-dire plus
il a de valeur, plus son usure peut avoir déformé ses contours véritables.
Il importe de connaitre avec exactitude les moindres détails de sa structure
ou de son fonctionnement, pour pouvoir apprécier sans parti pris I’oppor-
tunité de son usage. On s’est servi pendant longtemps de la ‘théorie psy-
chologique’ pour exposer le dogme de la Trinité ; il faut commencer par
retrouver les lignes précises de l'instrument (cf. p. 6, 7).

1 H. Paissac OP : Théologie du Verbe. Saint Augustin et saint Thomas. Les
Editions du Cerf, Paris 1951. 248 p. — Cf. p. 5 s.



Besprechungen 323

Dans une premiére partie, le P. P. étudie la pensée de saint Augustin
et conclut son exposé (p. 100) en notant que la théologie du Verbe est bien
I’ceuvre de saint Augustin. La création de 1'évéque d’Hippone, ce n’est
pas certes l'affirmation du Verbe. Ce n’est pas davantage la simple compa-
raison du Verbe en Dieu avec le produit de la pensée dans I’Aame humaine ;
les Péres y ont pensé depuis le début. Mais le plus grand des Péres latins
a dépassé le plan de la simple comparaison ; il a reconnu nettement dans
I'afirmation du verbe mental un moyen authentique d’approfondir la
connaissance véritable du Verbe divin. Il a pu adopter cette fagon de voir
grice a son analyse du verbe comme relatif : la mise en plan du verbe mental
dans une doctrine de la relation est en définitive la grande nouveauté per-
mettant de construire une théologie du Verbe. La théologie de 1'Esprit
Saint envisagé comme Amour s’élévera normalement dans les mémes
perspectives.

Mais saint Augustin n’est pas le seul fondateur d'une doctrine appelée
a tant de célébrité. Saint Thomas partage sa gloire. Une seconde partie
exposera donc la pensée du Docteur Angélique.

En réalité, dans le Commentaire aux Sentences de Pierre Lombard,
saint Thomas est trés loin de considérer la doctrine du verbe mental comme
une clé de vofite capable de maintenir en place tout un traité de la Trinité.
Il ne voit pas encore comment les affirmations de saint Augustin peuvent
s'imposer avec certitude. La synthése théologique se construit autour du
nom de Fils. Au contraire, dans la Somme de théologie, 1'édifice théologique
s’organise autour de la notion de Verbe. Evolution incontestable déja notée
treés tot. Mais le P. P. ne se contente pas d’enregistrer ce progrés, il tente
d’en découvrir le fondement. « La question est de savoir comment, aprés
avoir suivi le mouvement théologique laissant au nom Verbe une place
de second ordre, il (saint Thomas) en est arrivé 4 donner & ce nom une
importance capitale dans la Somme» (p.122). Plus particuliérement,
I’auteur concentre son attention sur ce point précis : d’aprés I’enseignement
du Commentaire sur les Sentences, le nom de Verbe n’est pas réservé a la
désignation d’'une Personne ; dans la Somme, saint Thomas dira que ce nom
est exclusivement personnel. Deux textes illustrent cette évolution : « Dicen-
dum est cum aliis, quod hoc nomen ‘Verbum’, ex virtute vocabuli potest
personaliter et essentialiter accipi» (In I Sent., d. 27, q. 2, a. 2, sol. 1).
« Oportet quod nomen Verbi, secundum quod proprie in divinis accipitur,
non sumatur essentialiter, sed personaliter tantum » (I, q. 34, a. 1).

L’enquéte du P. P. qui constitue la partie la plus neuve et la plus
élaborée de I’ouvrage se développe en deux étapes.

L’auteur remarque d’abord que «sile nom de Verbe ne peut étre réservé
a la désignation d’une Personne, comme le nom de Fils, c’est, pense saint
Thomas, que ce nom ne signifie pas seulement une relation, mais on s’en
sert pour désigner quelque chose d’absolu en méme temps qu’'un rapport »
(p. 124, cf. p. 131, 135, etc.). Dans ses ceuvres postérieures, le Docteur
Angélique pourra affirmer que le nom de Verbe, du moins si on le prend
dans son sens propre, est uniquement personnel, parce que le verbe mental
est une pure relation (cf. p. 198, 202, 204, etc.).



324 Besprechungen

Le sens de la double évolution ressort clairement de cette explication.
Cependant, du point de vue noétique, on s’est refusé & voir dans cette
description du verbe mental la pensée authentique de saint Thomas
(Bulletin Thomiste, t. VIII, 1947-53, p. 1122 ss.). Mais on peut remonter
plus haut dans la critique de l'interprétation du P. P. Est-ce vraiment
parce que le nom ‘verbe’ signifie a la fois un absolu et un rapport qu’il ne
peut étre réservé a la désignation d’une Personne en Dieu ? En l'affirmant,
le P. P. pense traduire la doctrine de ce passage du Commentaire « Hoc
nomen verbum ex virtute vocabuli potest personaliter et essentialiter accipi.
Non enim significat tantum relationem, sicut hoc nomen pater vel filius,
sed imponitur ad significandum rem aliquam absolutam simul cum respectu,
sicut hoc nomen scientia. .. » (In I Sent., d. 27, q. 2, a. 2, sol. 1, cité p. 124).
A premiere vue l'exégeése du P. P. parait la plus obvie. La particule « enim »
semble bien introduire l'explication de ce qui précéde. LLe nom «verbe »,
si on s’en tient & sa signification, peut étre personnel ou essentiel. La raison
en est qu’il ne signifie pas seulement une relation, comme les noms « pére »
ou « fils » qui, eux, sont réservés a la désignation de Personnes, mais on s’en
sert pour indiquer quelque chose d’absolu en méme temps qu'un rapport.

En réalité, cette explication introduit une inconséquence dans l’argu-
mentation de saint Thomas. Il s’agit pour celui-ci de justifier l'opinion
qu’il fait sienne : « Dicendum est cum aliis, quod hoc nomen ‘Verbum’ ex
virtute vocabuli potest personaliter et essentialiter accipi.» Pour que
I'explication qu’en donne saint Thomas, immédiatement apres, soit valable,
il faut qu’elle ne contredise pas la thése énoncée. Si 1’on suppose 1’Aquinate
logique avec lui-méme, on doit donc affirmer que, selon lui, le fait pour le
verbe de signifier un absolu en méme temps qu’un rapport, n’empéche pas
ce nom de désigner aussi une Personne en Dieu. Or, s’il est vrai, comme
le note le P. P., que ce qui chez nous est relatif par dénomination — et
c’est le cas du verbe — ne peut pas conserver son caractére relatif quand
on le transpose en Dieu, saint Thomas ne pouvait conclure de son expli-
cation qu’une chose : le nom de verbe, en vertu de sa signification, désigne
I’essence divine, non une Personne distincte.

L’interprétation du P. P. suppose que le rapport impliqué dans la
signification du nom « verbe » ne peut étre en Dieu qu’une relation de raison.
Nous sommes ainsi conduits a examiner le sens attribué par le P. P. aux
expressions « relatif par dénomination », « relatif par essence » qui traduisent
les formules latines «relativum secundum dici», «relativum secundum
esse ». A ce propos note l'auteur : « Dans 'une et l'autre classe de relatifs,
relatifs par essence ou relatifs par dénomination, on trouve des choses qui
impliquent une relation réelle, et d’autres qui impliquent une relation de
raison » (p. 131). Mais tout relatif par dénomination comporte en soi une
imperfection. Si donc nous transposons en Dieu la notion d’un tel relatif,
elle ne représentera plus un rapport réel, mais de raison seulement. Ainsi,
I'opération n’a pas pour essence méme d’étre relative, mais d’étre quelque
chose : la perfection d'un sujet. Elle est relative pour cette seule raison
qu’elle ne constitue pas en soi-méme un étre assez parfait pour subsister
en soi. En Dieu on ne concevra donc pas l'opération comme détermination



Besprechungen 325

de tel sujet: Dieu, mais 1’Opération subsistante, 1’Opération absolue.
N’étant plus imparfaite en Dieu, 1’opération ne peut y étre relative réelle-
ment. C’est aussi le cas du verbe. Si l'on s’en tient a 1’examen du verbe de
chez nous, il s’agit d’un étre qui est quelque chose et non pas une pure
relation. En ce cas, le nom de Verbe ne saurait désigner proprement une
Personne divine (cf. p. 131-135).

La classification des relatifs constitue ainsi une pi¢ce maitresse de
I’explication du P. P., qui s’emploie & bien délimiter le partage de ces deux
catégories héritées d’Aristote. « Toute la théorie du Verbe dépend, en
définitive, de la fagon de comprendre les divers genres de relatifs » (p. 126).
Saint Thomas admet deux grandes classes de relatifs, mais la distinction
n’est pas a faire du point de vue auquel s’est placé saint Augustin (cf. p. 126).
Dans la pensée de 1’Aquinate, d’aprés le P. P., le relatif par dénomination
«n’a pas pour essence de 1'étre relatif », il est quelque chose qui se tient en
soi. Par exemple « étre téte de ce corps, cela n’a pas pour nature méme d’étre
en rapport avec ce corps. .., la nature méme de la couleur est de comporter
tels éléments capables de qualifier tel corps de telle fagon, c’est d’étre quelque
chose avant d’étre en rapport avec quelque chose... Etre couleur n’est pas
de 1'étre par essence relatif » (p. 129). Mais cet absolu comme conséquence
implique une relation (p.128): téte de ce corps, étre couleur d’un corps.

Passons a l'autre classe de relatifs, illustrée encore une fois par un
exemple. « Le fils est une substance, sans doute, en rapport avec une autre
substance, mais non pas comme la téte en rapport avec un corps. Car c’est
bien la téte qui est le sujet substantiel se tenant en soi-méme, et voila
pourquoi ce sujet n’est pas par essence relatif. Mais ce n’est pas le fils qui
est précisément la substance subsistant en soi; ou plutdt étre fils n’est pas
ce qui constitue dans sa substantialité cet homme, qui est fils...; étre fils
n’est rien qui puisse jamais constituer un absolu. L’essence de é#re fils c’est
purement étre en rapport avec un pere ; étre fils, c’est de 1'étre relatif par
essence » (p. 129-130). Bri¢vement, on peut ainsi, semble-t-il, résumer cette
position : le relatif par essence, c’est la relation a 1'état pur, alors que le
relatif par dénomination est un absolu qui implique une relation.

Mais quelle est la nature de cette derniére relation ? Un nouvel exemple
montrera la pensée du P. P. « Entre la téte et le corps, la relation est réelle,
et non pas construite par ’esprit, comme 'union est réelle et la distinction
réelle ; mais comme 1'union ou la distinction réelle n’est pas en réalité de
I'étre distinct de ce qui est uni ou séparé, de méme la réelle relation entre
la téte et le corps n’est pas en réalité de I’étre se distinguant de ce qui fonde
cette relation. En d’autres termes, entre la téte et le corps, il y a relation
réelle, mais non pas une réalité qui soit, essentiellement, relation » (p. 132).
Cette derniére remarque donne la note caractéristique du relatif par déno-
mination. Les Thomistes pensent & quelque chose de semblable en parlant
de relation transcendantale.

Ainsi la position du P. P. s’éclaire. Si le verbe est un relatif par déno-
mination, la relation qu’il implique ne peut étre réelle en Dieu. Dans le
Commentaire, saint Thomas n’aurait pas dépassé ce stade. Plus tard, en
transposant le verbe mental d’une classe de relatif dans 1’autre, rien ne



326 Besprechungen

I’empéchait d’afirmer que le nom « verbe » dit de Dieu est réservé A la
désignation d’une Personne.

Nous pensons cependant qu’on oriente ainsi la pensée de saint Thomas
dans une direction erronée. Pour délimiter exactement le partage entre les
deux classes de relatifs, il y aurait intérét a se tenir avant tout sur le plan
des noms, plutdt que sur celui des réalités. Le nom relatif par dénomination,
comme l'indique saint Thomas, signifie un absolu en méme temps qu’un
rapport. Mais en identifiant purement cette relation avec son fondement,
on ne traduit pas la pensée de 1’Aquinate. Si cette identification est pos-
sible, elle n’est pas essentielle du point de vue envisagé par saint Thomas.
Le nom qui désigne directement le fondement d’une relation (mouvant,
action, etc.) et indirectement le rapport qui nait de ce fondement et s’en
distingue réellement, entre dans la catégorie des relatifs par dénomination.
En d’autres termes, il n’est pas requis que les relations désignées par les
deux classes de relatifs soient d’'un type différent. Bien plus, un relatif par
dénomination et un relatif par essence peuvent désigner la méme relation,
le premier l'atteindra indirectement, par connotation, alors que le second
la signifiera directement.

A la lumiére de ces remarques essayons de saisir le sens du passage
ol dans son Commentaire saint Thomas affirme que le nom « Verbe »
en vertu de sa signification, peut étre dit de Dieu personnellement et
essentiellement. De fait, dans la théologie chrétienne, le nom « Verbe » est
réservé a la désignation de la seconde Personne. Ce qui importe, c’est 1'usage
qu’en font I’Ecriture et les Péres. Pour saint Thomas la difficulté ne se pose
pas précisément sur ce plan. Le théologien se soumet aux «autorités ».
Lorsque saint Thomas, en proposant son opinion, affirme que le nom
« Verbe » peut étre dit personnellement ou essentiellement, il n’entend pas
se référer a 'emploi de ce nom dans la tradition ; il a soin de préciser « ex
virtute vocabuli». Saint Jean et les Péres ont porté leur choix sur ce nom
pour désigner une Personne. Cette décision est-elle arbitraire ? Est-ce par
extension ou par simple appropriation que le nom «Verbe » désigne une
Personne, comme saint Thomas le note & propos de l'expression « Spiritus
Sanctus » ? « Spiritus Sanctus potest dupliciter considerari: vel quantum
ad virtutem vocabulorum, et sic convenit toti Trinitati, prout sumitur in
virtute duarum dictionum ; vel quantum ad impositionem Ecclesiae, per
quam impositum est ad significandum unam Personam » (In I Sent., d. 10,
a. 4, ad 1). Dans le De Veritate, le Docteur Angélique situe exactement le
probléme & propos du Verbe. « Usus horum nominum, scilicet ‘verbum’
et ‘imago’, aliter est apud nos et Sanctos nostros, et aliter apud antiquos
Doctores Graecorum. .., nos et Sancti nostri in usu nominum horum aemu-
lamur consuetudinem canonicae Scripturae, quae aut vix aut numquam
‘verbum’ vel ‘imaginem’ ponit nisi pro Filio... Sed de verbo satis rationa-
bilis noster usus apparet » (De Ver., q. 4, a. 3). Les noms divins tirent leur
signification des créatures. La question pour saint Thomas sera d’accorder
I'usage théologique du nom « verbe » avec sa signification originelle, pour
montrer que le choix de ce nom pour désigner le Fils, est justifié. Si le verbe
mental auquel le nom « verbe » doit sa signification, comporte une relation



Besprechungen 327

qui, transposée en Dieu, est réelle, ce nom sera personnel « ex virtute voca-
buli». La valeur et la portée de I’analogie psychologique sont engagées ici.
La solution de cette question dépend en définitive de 1'idée qu’on se fait du
verbe mental. Le P. P. I'a souligné avec raison.

Le nom « verbe », affirme saint Thomas dans son Commentaire, signifie
a la fois un absolu et un rapport, tandis que le nom « fils » ne désigne qu’une
relation. Mais il ne faut pas voir dans cette distinction la raison qui empéche
le premier nom d’étre réservé a la désignation d’une Personne. Le débat
porte en réalité sur la nature de ce rapport. En Dieu on affirme un double
type de relations: les unes, réelles, qui impliquent une distinction réelle
(Peére, Fils), les autres, de raison, qui ne posent pas de distinction réelle
(opération). Toute la question est de savoir si la relation qu'importe le nom
« Verbe » sera réelle en Dieu ou non. « Si igitur relatio importata hoc nomine
Verbum sit relatio rationis... Si autem importet relationem realem... »
Les vues personnelles de saint Thomas l'inclinent vers la premiére solution :
« Si igitur relatio importata hoc nomine ‘verbum’ sit relatio rationis tan-
tum, sic nihil prohibet quin essentialiter dicatur, et videtur sufficere ad
rationem verbi, secundum quod a nobis in Deum transumitur; quia in
nobis. .. nihil aliud est verbum nisi species intellecta, vel forte ipsa operatio
intelligentis : et neutrum eorum realiter distinguitur ab essentia divina »
(In I Sent., d. 27, q. 2, a. 2, sol. 1). Mais saint Augustin, I’Aquinate ne
I'ignore pas, insiste sur le second aspect. 1l s’agit toujours de la signification
du nom. Saint Thomas ne récuse pas absolument la seconde opinion. Mais il
hésite. Elle ne cadre pas exactement avec sa conception du verbe mental.
L’Aquinate a en vue la psychologie du Docteur d’Hippone et non pas pré-
cisément son autorité théologique. Ici s’opposent deux théories philo-
sophiques du verbe. L’explication du P. P. nous met sur la bonne voie.

Saint Augustin parle du verbe comme de la progéniture de I’aAme. « Le
verbe est bien la connaissance, c’est I’idée, mais illuminée dans toute la mesure
du possible. Par quel soleil, et quelle lumiére, se trouve ainsi transformée
I'idée cachée dans mon obscure mémoire ?.,. Cette lumiére ne vient pas de
mon expérience sensible, elle ne vient pas de moi. .. Lalumiére transformant
mon idée, c’est la lumiére éclairant tout homme venant en ce monde ; c’est
Dieu illuminant ma vision & la lumiére de sa vérité » (p. 140).

Mais cette théorie de l'illumination est loin de la doctrine du Philo-
sophe adoptée par saint Thomas. « Considérée dans les perspectives aristo-
téliciennes, I’opération de l'intelligence se comprend beaucoup mieux comme
une réception passive que comme une génération ; connaitre, pour I'intellect,
ce serait patir et subir l'intelligible, ou quelque chose d’analogue » (p. 146).
Alors, que représente le verbe mental dans I'ame ? « Si I'on cherche ce que
peut bien étre ce verbe par lequel on se parle & soi-méme, il n’est rien
d’autre, on le voit, que la conception de I'intellect. Conception de I'intellect
qu’on peut entendre soit de l'opération méme consistant a connaitre, soit
de l'espéce connue. Ainsi, nécessairement, le verbe se dit de l'opération méme
de connaissance, ou de l'espéce, similitude de la chose connue... Le verbe
n’est pas autre chose que l’espéce connue, ou bien peut-étre l'opération
elle-méme de celui qui connait» (In I Sent., d. 27, q. 2, a. 2, sol. 1).



328 Besprechungen

Transposons en Dieu ces notions du verbe. L’acte de connaitre importe
bien un rapport au sujet dont il émane ; mais en Dieu cette relation ne peut
étre réelle : l'intellect et son opération sont identiques. Il faudra en dire
autant de l'espéce dont saint Thomas considere ’aspect de manifestation
de la chose connue. La relation de similitude entre 1’espéce et 1’objet n’exige
qu’une distinction de raison en Dieu.

Si au contraire on adopte la position de saint Augustin, le verbe mental
représentera quelque chose d’analogue a la génération divine. Le verbe
congu comme terme procédant implique un rapport & son principe, sem-
blable a la relation d’origine du Fils. « Dicendum quod Augustinus, .. accipit
verbum prout dicit realem exitum et distinctionem a dicente... et ideo
accipit Verbum tantum personaliter » (loc. cit. ad 5).

Ces deux maniéres d’envisager le verbe sont en dernier ressort 1’expli-
cation de la thése énoncée par saint Thomas: « Hoc nomen ‘verbum’, ex
virtute vocabuli, potest personaliter et essentialiter accipi». Pourtant le Doc-
teur Angélique ne place pas les deux acceptions sur le méme plan. Il accorde
davantage sa faveur a la seconde, sans refuser totalement la premiére. A ce
propos le P. P. note justement : « Tout serait simple si le verbe représentait
vraiment une réelle et trés visible émanation, comme celle du fils ; tout serait
simple encore si le verbe était absolument identique a 1'idée ou & l’opération
intellectuelle. Mais il n’est pas possible d’accepter nettement 1'une ou l'autre
de ces affirmations. Saint Thomas est incliné sans doute par ses vues per-
sonnelles a réduire le verbe a l'idée. .. Mais l'intuition de saint Augustin le
fait hésiter, qui voit dans le verbe la progéniture de l'intelligence » (p. 139).
Cependant, comment pourrait-on expliquer cette fécondité ? Saint Thomas
titonne. Il retourne le probléme sous différentes faces sans en voir claire-
ment la solution (cf. p. 139-151).

En définitive, saint Thomas aboutit & un échec. La théorie aristoté-
licienne ne lui permet pas de rendre compte de I’emploi du nom « Verbe »
en théologie. On comprend dés lors que l'analogie psychologique passe au
second plan. La ressemblance entre la vie trinitaire et son image créée est
trop lache pour qu’elle soit d’'un secours appréciable dans l'organisation
d’une syntheése théologique. Pourtant la question est importante, saint
Thomas ne peut se résoudre A cette impasse. Dans ce débat, c’est toute sa
méthode théologique qui est en jeu. Celui qui fut accusé d’avoir introduit
des idoles dans la maison du Seigneur, n’a-t-il pas fait fausse route en uti-
lisant hardiment dans la construction de son édifice théologique la philo-
sophie du Stagirite ? Saint Thomas avait conscience d’'innover. 1l repense
les problemes théologiques a 1’aide de I’aristotélisme. Pourquoi ne pas s’en
tenir sagement a la doctrine traditionnelle, d’autant plus que I’Eglise avait
déja manifesté a plusieurs reprises sa méfiance a 1’égard de la philosophie
d’Aristote ? En concédant que sur un point important ou la spéculation
augustinienne avait apporté une contribution appréciable a 1'illustration
du dogme trinitaire, la psychologie du Philosophe était d’un secours insi-
gnifiant, saint Thomas n’avouait-il pas du méme coup l'échec de son entre-
prise ? Il ne pouvait s’en tenir 1a. Dans ses ceuvres postérieures, il remettra
constamment sur le chantier la difficile question du verbe. Patiemment, il



Besprechungen 329

approfondira et dépassera la pensée du Philosophe. Au dela d’elle, et dans
un sens différent de celui de saint Augustin, il découvrira une théorie du
verbe mental capable d’étre transposée en Dieu et de rejoindre ainsi les
grandes intuitions théologiques de I'évéque d’Hippone. Mais pour y parvenir,
toute une vie de travail fut nécessaire. Dés lors on ne s’étonnera pas de
I'insistance avec laquelle, dans ses ceuvres postérieures, il affirme la fécon-
dité de l'acte intellectuel : « In qualibet natura intellectuali necesse est
ponere verbum ; quia de ratione intelligendi est quod intellectus intelligendo
aliquid format ; huius autem formatio dicitur verbum» (In Ioan., cap. I,
lect. 1). « Quicumque. .. intelligit, ex hoc ipso quod intelligit, procedit
aliquid intra ipsum, quod est conceptio rei intellectae, ex vi intellectiva
proveniens, et ex eius notitia procedens. Quam quidem conceptionem vox
significat, et dicitur verbum cordis » (I, q. 27, a. 1). Ainsi, « nulle réalité dans
le monde des créatures, ne saurait manifester a I’esprit plus que lui (le verbe)
le mystére de la deuxiéme Personne » (p. 201). On comprend que désormais
I’analogie psychologique tirée de l'image créée forme le centre de 1’expli-
cation théologique des processions divines. Il ne serait pas difficile, par
ailleurs, de montrer que ni les premiers disciples du Docteur Angélique, ni
ses adversaires, n’ont saisi le parti que saint Thomas a tiré de cette analogie.
Le P. P. en historien soucieux de suivre pas a pas la pensée de I’Aqui-
nate et d’en noter avec scrupule toutes les nuances, s’est employé a marquer
le progres de l'enseignement de saint Thomas sur la question du verbe.
Nous ne pouvons cependant pas le suivre dans toutes ses conclusions. Il
est en effet difficile d’admettre qu’au terme de son évolution, saint Thomas
voie dans le verbe mental une pure relation et nullement un absolu. Comme
nous croyons l’avoir montré plus haut, il n’est pas nécessaire de donner
ce sens au progreés de la noétique thomiste. Que le nom « verbe » désigne
un absolu en méme temps qu'un rapport, n’empéche nullement que ce nom
soit personnel et non essentiel. Saint Thomas n’y voit pas d’inconvénient,
comme il ressort d'un texte explicite : « Hoc nomen ‘Verbum’ imponitur
ad significandum aliquid absolutum cum aliquo respectu adiuncto ; est enim
idem Verbum quod Sapientia genita, ut dicit Augustinus... Nec ob hoc
impeditur quin Verbum personaliter dicatur, quia, sicut Pater personaliter
dicitur, ita et Deus generans, vel Deus genitus » (De Ver., q. 4, a. 5). Les deux
types de noms: relatifs par essence (Pére) et relatifs par dénomination (Verbe,
Dieu engendrant, Dieu engendré), sont mis par saint Thomas sur le méme
plan : ils sont tous personnels. Mais il reste exact que la théologie du Verbe
est, chez saint Thomas, solidaire de sa noétique. La formation philosophique
du théologien médiéval ’empécha d’exploiter d’emblée la trouvaille de saint
Augustin : I’analogie psychologique. Sur ce point I’enquéte du P. P. conserve
sa valeur. Elle a le mérite de situer la pensée de saint Thomas dans son
cadre historique et de la replacer dans sa problématique authentique.

F. voNn GuNTEN OP



330 Besprechungen

Philosophie

Brunner, August, S] : Die Grundfragen der Philosophie. Ein systema-
tischer Aufbau. 4. neubearb. Aufl. — Verlag Herder, Freiburg 1956. 314 S.

Die neue Auflage weist vor allem in buchtechnischer Hinsicht (Format,
GroBe der Typen, Zwischeniiberschriften) viele Verbesserungen auf. — Wie
bisher, bietet das Buch einen knapp gehaltenen systematischen Aufrif3 der
gesamten Philosophie, der didaktisch duBerst geschickt ist. Wohltuend wirkt
die einfache und klare Sprache. Neuzeitliche Systeme der Philosophie (Idea-
lismus, Lebensphilosophie, Existenzphilosophie, Relativismus usw.) werden
an geeigneter Stelle zutreffend charakterisiert, soda die entscheidenden
Punkte einer sachlichen Kritik gut sichtbar sind. Aus persénlichem Durch-
denken der Fragen glaubt der Verf. manche Grundlagen anders als die tradi-
tionelle scholastische Philosophie fassen zu miissen. Da seine Thesen jedoch
zumeist nur kurz angedeutet und erst von den anderen gréBeren Veroffent-
lichungen her (« Erkenntnistheorie », « Der Stufenbau der Welt » u. a.) ver-
standlich werden, eriibrigt sich an dieser Stelle eine weitere Auseinander-
setzung. D. ScHLUTER OP

Lotz, Johannes - Josef de Vries : Die Welt des Menschen. Ein Grundri3
christlicher Philosophie. 2. neubearb. Aufl. — Verlag Friedrich Pustet,
Regensburg 1951. 470 S.

Die Verf. haben es sich zur Aufgabe gemacht, in Erginzung zu bekannten
« Laiendogmatiken » den positiven Gehalt der Philosophie, wie sie in der
Scholastik vertreten wird, weiteren Kreisen zuginglich zu machen. Sie wollen
damit die Bemiithungen um ein vertieftes Glaubenswissen im Sinne der
« Katholischen Aktion » unterstiitzen und dariiber hinaus durch eine gedie-
gene Schulung dem katholischen Laien die Bildung eines sachlichen Urteils
in « weltanschaulichen Fragen » ermdglichen. Ein solcher, in unserer Zeit
notwendiger Versuch hat vornehmlich in didaktischer Hinsicht mit vielerlei
Schwierigkeiten zu rechnen. Es muf3 sowohl ein griindliches, die Probleme
wirklich l6sendes Wissen vermittelt als auch eine einfache, verstindliche und
lesbare Darstellung gewihlt werden. Beiden Forderungen sind die Verf. in
jeder Hinsicht gerecht geworden. Ihr Buch zeichnet sich durch eine klare
und faBliche Sprache aus, die nie schulmeisterlich wirkt. Fremdworter sind
nach Moglichkeit vermieden worden. Wo sie unumginglich waren, wurden
sie knapp und eindeutig erliutert. Die philosophischen Probleme sind in
keiner Weise simplifiziert. In geschickter Weise wird auf Zusammenhinge
aufmerksam gemacht, sodaB das ganze Lehrgebiude der Philosophie gut
sichtbar wird. Dem Zweck des Buches entsprechend finden sich an vielen
Stellen Verweise auf die Heilige Schrift und auf kirchliche Lehrentschei-
dungen. Sicherlich wird das Buch an den « Laien » manche Anforderungen
stellen. Doch wird ihn eine aufmerksame, besinnliche Lektiire reichlichst
lohnen. Gut ausgewihlte Literaturhinweise am Schluf3 leiten zu einem ver-
tiefenden Studium an. D. ScHLUTER OP



Besprechungen 331

Pfeil, Hans : Uberwindung des Massenmenschen durch echte Philosophie.
— Verlag Styria, Graz-Wien-Koln 1956. 290 S.

Duplizitit der Fille: Im gleichen Jahr (1956), in welchem sich die
amerikanische katholische Philosophengesellschaft mit der Bedeutung der
Philosophie an den humanistisch ausgerichteten Kollegien befaB3t, erscheint
diese Arbeit, in welcher der Verfasser einen Beitrag im Chor der Stimmen
jener liefert, die eine stirkere Beriicksichtigung der Philosophie in der Aus-
bildung der Akademiker fordern. Der Verfasser konzentriert seine Dar-
stellungen um den Aufweis, wie eine echte ganzheitliche Philosophie die Ge-
fahren bannen helfen kann, die im Massenmenschen drohen. Der Massen-
mensch ist gekennzeichnet durch vier Merkmale, die innerlich zusammen-
hingen und auseinanderfolgend eine Reihe bilden : Nurdiesseitsmensch, Nur-
fachmensch, Taumelmensch, Herdenmensch.

Echtes, ganzheitliches Philosophieren ist durch Merkmale gekennzeich-
net, die der Vermassung entgegenwirken. Thr propdadeutischer Charakter oder
ihre mittlere Stellung zwischen Einzelwissenschaft und Theologie iiberwindet
den « Nurdiesseitsmenschen », Thr Prinzipiencharakter verleiht Uberblick und
Tiefblick und iiberwindet den « Nurfachmenschen ». Thr perenner Charakter
steht diametral gegeniiber dem Taumelmenschen, dem das BewuBtsein von
dem Geiste zugdnglichen ewigen Wahrheiten und Werten fehlt. Thr existen-
zieller Charakter iiberwindet schlieBlich den Herdenmenschen.

Wer in der Philosophie nichts als eine brotlose Kunst sehen sollte, von
denen betrieben, die zu nichts anderm niitze sind, wird durch das Buch
eines andern belehrt werden. Alle jene aber, die sich schon fiir eine stiarkere
Betonung einer philosophischen Ausbildung der heranwachsenden Jugend
einsetzen, werden angeregt, auf ihrem Wege unbeirrt weiterzugehen.

E. GruNErT CSsR

Meyer, Hans : Weltanschauungsprobleme der Gegenwart. — Paulus-
Verlag, Recklinghausen 1956. 287 S.

Es ist zu begriiBen, daB der Verlag diese Sammlung der hier und dort
gelegentlich verdffentlichten Abhandlungen des Verfassers besorgt hat. Die
1953 gehaltene Rektoratsrede in Wiirzburg ist wiedergegeben in der Ab-
handlung « Zur Weltanschauung des Ostens und Westens », worin das Selbst-
verstindnis der Russen vom Beginn der Neuzeit bis zur jiingsten Gegenwart
eingehend dargestellt wird. Zu aktuellen pddagogischen Fragen nehmen drei
Aufsitze Stellung: « Der dialektische Materialismus und seine Menschen-
formung », « Unsere Universitidten und das Bildungsproblem » und « Friedrich
Wilhelm Foerster ». In der weitausholenden Abhandlung « Christliche Philo-
sophie ? » wird besonders interessieren der Abschnitt iiber das Verhiltnis
der christlichen Philosophie zum modernen Existenzialismus. Die Ausfiih-
rungen iiber « Augustins geistesgeschichtliche Bedeutung », iiber « Schelling
und die Gegenwart », und iiber die « Geltung des natiirlichen Sittengesetzes
— nisi daretur deus » vertiefen die Problematik einer christlichen Philosophie
nach verschiedenen Seiten hin. E. GRuNErT CSsR



332 Besprechungen

Gohlke, Paul : Aristoteles. Die Lehrschriften herausgegeben, iibertragen
und in ihrer Entstehung erldutert. — Ferdinand Schoningh, Paderborn 194 7-
1952.

I/1. Aristoteles und sein Werk. 1948. 168 S.

VI/1. Uber die Seele. 1947. 149 S.

VI/2. Kleine Schriften zur Seelenkunde. 1947. 198 S.
VII/6. Uber Hauswirtschaft. 1947. 64 S.

IV/4. An Konig Alexander Uber die Welt. 1949. 88 S. [griechisch u. deutsch].
VII/1. GroBe Ethik [mit: Uber Tugenden und Laster]. 1949. 157 S.
VIII/1. Tierkunde. 1949. 544 S.

11/4. Topik. 1952. 365 S.

Zehn volle Jahre sind bereits vergangen, seitdem Dr. Paul Gohlke mit
unentwegtem Mut daranging, den ganzen Aristoteles, den jetzt lange genug
die Philologen bearbeitet hitten, den Philosophen zuriickzugeben (1, 5) und
in deutscher Ubersetzung mit ausgiebigen historisch-kritischen Erlauterungen
den WiBbegierigen vorzulegen, «um die Besten mit entsprechend besten
Gaben zu erfreuen » (toig Totobtorg Smporg defrobioban Todg dplaroug), wie sich
der Verfasser der Schrift Uber die Welt (5, 19) in seiner barock anmutenden
Preziositiat ausdriickt. « Um von solchen Gaben die schonsten Friichte zu
ernten », iibersetzt G,, falsch und lahm, den betreffenden Satz (5, 18).

Man tite ihm aber schwer Unrecht, wenn man seine Ubersetzungen
nach diesem einen Fall beurteilte. Sie sind durchwegs gut und lesbar, hin
und wieder sehr gut, aber auch hin und wieder miBgliickt, wie es eben meist
bei solchen nicht gerade leichten Aufgaben zu geschehen pflegt. Hierin wird
man wohl des Philologen Hilfe nicht gut entraten kénnen. Und auch er
wird manchmal sich kaum zu helfen wissen. Wer wire z. B. imstande, das
letzte Buch der Topik, iiber die sophistischen Spiegelfechtereien (8, 247 ff.),
zu iibersetzen, ohne bei Schritt und Tritt auf verzweifelte Schwierigkeiten
zu stoBen, und wire er auch Philolog und Philosoph in einer Person.

Oft geht es eben bei Aristoteles so, daB man seinen Text ohne Uber-
setzung kaum meistern kann, andererseits aber die Ubersetzung erst dann
versteht, wenn man auf den Text zuriickgreift. So hitte denn G. besser den
griechischen Text seiner Ubersetzung gleich beidrucken lassen, wie er es fiir
die kleine, von ihm — als Gipfel der aristotelischen Metaphysik ! — so hoch-
geschitzte Schrift « Uber die Welt » getan. Das hiitte aber das ganze Unter-
nehmen zu sehr verteuert. G. aber wiinschte mit seinen aristotelischen Gaben
moglichst weite Kreise zu erreichen, wie es ihm auch allem Anschein nach
gelungen ist.

Mit letztgenannter Schrift hat er aber ganz besonders leidenschaftlichen
Widerspruch erfahren miissen. Und zwar allein schon wegen seiner aggressiven
Behauptung ihrer Echtheit.

Bei G. handelt es sich hier um die folgerichtige Anwendung seines kri-
tischen Glaubenssatzes : « Mein Unternehmen wire gar nicht durchfiithrbar »,
schreibt er (1, 17), « wenn ich nicht das Vertrauen haben diirfte, in jeder
Zeile der iiberlieferten Schriften echte Zeugnisse aristotelischen Geistes vor
mir zu haben. » Danach werden denn Schriften, die heutzutage ganz all-



Besprechungen 333

gemein auch von den niichternsten und vorsichtigsten Fachgelehrten als
zweifellos unecht betrachtet werden, wie, neben der eben erwiahnten Schrift,
« die Rhetorik an Alexander », « Uber Tugenden und Laster », « GroBe Ethik »
und ganze Teile der « Tierkunde » per fas et nefas dem Stagiriten zugespro-
chen. Begreiflich, daB ein solches Vorgehen aufs heftigste beanstandet wurde.

Durch derartige Einseitigkeiten hitte G. den Erfolg seiner Arbeiten
geradezu in Frage gestellt, wiare nicht das Interesse fiir Aristoteles so groB,
daB man dessen ungeachtet nach seinen Ubersetzungen eifrig gegriffen hat,
zumal sie in handlichen, sauberen und geschmackvollen Bindchen vom
Schoninghschen Verlag herausgegeben wurden.

Und es ist auch gut so, denn in den Einleitungen und Erlauterungen,
die G. seinen Ubersetzungen beigefiigt hat, steckt unbestreitbar eine ganze
Anzahl von giiltigen Einsichten oder beachtlichen Uberlegungen, derent-
wegen allein schon die Fachkreise sich wohl oder iibel mit ihnen werden
ernstlich befassen miissen, ohne sich allzu sehr durch etwaige kritische bzw.
unkritische Entgleisungen storen zu lassen. Als Beispiel einer gliicklichen
Konjektur moge nur aus den kleinen Schriften zur Tierkunde 447 b 1 an-
gefiihrt werden : &v ta £oyata &v &v Tl ) statt dem sinnwidrigen évavtix (3, 8
und 55).

Auch rein materiell findet sich bei diesem fleiBigen Kenner des Ari-
stoteles recht viel Brauchbares. So sei insbesondere auf das kostbare Tier-
verzeichnis von im ganzen nicht weniger als 549 Tierarten verwiesen, das
der Tierkunde angehingt ist (7, 501-544), mit Angabe aller betreffenden
Stellen aus « Tierkunde », « Teile der Tiere» «Zeugung der Tiere» und
« Wunderberichte », allerdings von G. nur revidiert und erginzt. Selbst Ma-
thematisches wird aus den Schitzen des Meisters sorgsam gehoben und mit
einer technischen Fertigkeit beleuchtet, die nur Kundige werden richtig zu
wiirdigen wissen (1, 25 ff. und noch sonst ofters).

Nach allem scheint indes G. stirker im Behaupten als im Begriinden und
im Entscheiden als im Uberlegen zu sein. Das fiihrt aber leicht zu Unaus-
geglichenheiten, wie z. B im folgenden Fall : « Nur die oberflichliche Be-
trachtung », heil3t es zuerst (1, 126), « wird sich die Sache so leicht machen,
daB sie die Schriften ans Ende setzt, die sich von Platon am meisten ent-
fernen. » Spiter aber lesen wir (1, 139) ganz umgekehrt : « Die eigentliche
Entwickelung des Philosophen setzt erst mit seiner Riickkehr nach Athen
ein. Bis dahin war er nicht nur duBerlich, sondern auch in der Lehre seinem
Meister treu geblieben. » Das ware bis 336/5. « Bis zu seinem vierzigsten
Lebensjahr also», fihrt G. fort und das wire bis 344/3, «hielt Platon ihn in
seinem Bann, dann aber holte er in kiirzester Zeit eine Entwicklung nach,
die ... bis dahin gewissermafBen gewaltsam hintangehalten wurde.» Ge-
meint ist aber vielleicht das Todesjahr Platons 348/7. Der Leser mag nun
selber wihlen : 348/7 oder 344/3 oder 336/5. Die Akribie des Philologen
wiirde hier dem Philosophen nicht iibel anstehen.

Nun komme ich noch kurz auf die Schrift « Uber die Welt » zuriick
und zwar mit reuigem SchuldbewuBtsein. Nicht daB ich jetzt ihre aristote-
lische Echtheit anerkennen méchte. Das kommt gar nicht in Frage. Eine
Schrift, wo die chrysippische Definition der Welt wortlich angefiihrt und



334 Besprechungen

die stoische Weltimmanenz der gottlichen odaia ausdriicklich bekimpft wird,
die sich zudem in seitenlangen Amplifikationen eines und desselben Gedan-
kens nach Rhetorenart ergeht, kann nicht von Aristoteles stammen. Sie fallt
in die romische Zeit nach Christus, wo sie der afrikanische Schéngeist Apu-
lejus, nebst anderen platonisierenden Neuerscheinungen, in kunstreiches La-
tein umgoB. Wohl aber bedauere ich die archidologische Unwissenheit, mit
welcher ich seinerzeit (FZPT 2, 1955, Heft 3, S. 343) die Erwihnung von
Gewdlbebauten als Anzeichen ihrer spiteren Entstehung zuversichtlich naiv
geltend machte. Diese Bauart war bereits im klassischen Griechenland durch-
aus allgemein bekannt, wie der Torbogen beim Treppenaufgang zum Stadion
von Milet und der gewdlbte Aufgang zum Stadion von Olympia sattsam
beweisen (vgl. Hellas und Rom, Verlag Wasmuth, Berlin 1936, S. 288, und
Le Miracle Grec, L’édition universelle, Bruxelles 1946, p. 254). So sei denn
das begangene Unrecht in aller Form wieder gutgemacht.

Zum Schluf3 wiinschen wir dem Verfasser von Herzen Mut, Ausdauer
und Erfolg zur Vollendung seines trotz allem bedeutenden und verdienst-
vollen Unternehmens. M.-S. MorArD OP

- The Catholic University of America : Philosophical Studies. — The
Catholic University of America Press, Washington, D. C.

Im folgenden sollen einige Dissertationen bzw, Ausziige aus Disserta-
tionen referiert werden, die 1955-56 der philosophischen Fakultit der katho-
lischen Universitit von Washington zur Erlangung des Doktorgrades vor-
gelegt und von ihr angenommen wurden. Die Arbeiten, die vom Dekan der
Fakultit, R. P. Ignatius Smith O. P., maBgebend geférdert wurden, bewegen
sich durchweg in den Gedanken des hl. Thomas von Aquino.

No. 169: Mother Mary Cecelia Wheeler RSC].: Philosophy and the Summa
Theologica of Saint Thomas Aquinas. 1956. 1xX-109 p.

Die Arbeit will zwar nicht in die Diskussion eingreifen, die unlingst die
Gemiiter der katholischen Erzieher in den U.S.A. bewegte, und die sich
darum drehte, wem der Vorzug zu geben sei: Religitsen Kursen gegeniiber
theologischen Kursen, einem christozentrischen Gehalt der Kurse gegeniiber
einem theozentrischen, einer Betonung des Emotionalen und Willentlichen
gegeniiber dem Intellektuellen.

Das Anliegen der Arbeit besteht nun darin, den Hintergrund aufzu-
zeigen, aus dem heraus die Summe zu verstehen ist. Ohne diese Kenntnis
besteht zu leicht die Gefahr, einfach Schlu8folgerungen zu iibernehmen, ohne
deren Prinzipien verstanden zu haben. Thomas hat mit Bedacht soviel
Philosophie in die Summe eingearbeitet mit Riicksicht auf den Geist und
die erzieherischen Bediirfnisse seiner Schiiler, auf das Verhiltnis zwischen
Theologie und Philosophie und aus der Uberzeugung, daB so der Wahrheit
am besten gedient werde.

Wer vorhat, ein Wissen iiber Gott im Sinne des hl. Thomas zu vermitteln,
wird nicht daran vorbeikommen, den Hérern die philosophischen Grundlagen
zu vermitteln. Sonst soll er die Hinde davon lassen.



Besprechungen 335

No. 166 : Benedict A. Paparella, BS : Sociality and Sociability. A philosophy
of sociability according to St. Thomas Aquinas. (Abstract No. 21.)
1955. vIi-35 p.

Die Arbeit entwickelt keine neuen Theorien des Gemeinschaftslebens,
sondern stellt im AnschluB an Thomas die Prinzipien heraus, die das soziale
Leben beherrschen und Grundlagen friedlicher Zusammenarbeit unter den
Vélkern sind.

No.170: Robert J. Sheehan : The philosophy of happiness according to
St. Thomas Aquinas. (Abstract No. 25.) 1956. vI-29 p.

Nach einer Ubersicht iiber die Auffassungen einiger Denker seit Kant
von dem, was das Gliick des Menschen ausmacht, folgt eine klare Dar-
stellung der Lehre vom « Gliick » in der Sicht des hl. Thomas. Besonders
wertvoll ist dabei die Herausarbeitung des Zusammenhanges zwischen Person-
sein und gliicklichsein. Gliicklichwerden schlieBt notwendig die Entfaltung
der Personlichkeit ein.

No.171: Sister M. Kevin O’Hara CSJ : The connotations of wisdom ac-
cording to St. Thomas Aquinas. (Abstract No. 26.) 1956. v-33 p.

Eine mit grofem FleiBl und klar geschriebene Arbeit iiber einen Gegen-
stand, dem nicht-scholastische Denker der Gegenwart so gut wie gar nicht
ihre Aufmerksamkeit schenken, dem sich aber Thomas eingehend widmet.
Er bietet eine vollstindig entwickelte Darstellung der Tugend der Weisheit
nach Wesen, Wechselwirkungen mit andern Tugenden, insbesondere mit der
Klugheit, nach ihrer Bedeutung fiir das Leben.

Vol.172: Sister M. Thomas Aquin Foley OP : Authority and personality
development according to St. Thomas Aquinas. (Abstract No. 27.)
1956. vii-33 p.

Die Darstellung des aktuellen Gegenstandes erfreut durch die klare
Herausarbeitung der theoretischen Prinzipien und ihre sichere Anwendung
auf die verschiedenen Lebensgebiete, in denen Autoritit und Personlichkeit
einander gegeniibertreten : Familie, Schule, religiose Gemeinschaft.
No.173: Robert Stephen O’Shea : Truth of being through knowledge by

connaturality. (Abstract No. 23.) 1956. viI-24 p.

Die Dissertation versucht, die Existenz, das Wesen, die Notwendigkeit
und die Funktionsweise der konnaturalen Erkenntnis zu bestimmen. An
Hand von Zitationen und deren sinngemiBer Interpretation bringt sie den
Nachweis, daB die von ihr entwickelten Gedanken in der scholastischen Tra-
dition verankert sind. Obwohl grundlegend fiir jede Erkenntnis, tritt diese
Art der Erkenntnis besonders in den Phinomenen der dsthetischen Erfah-
rung und der mystischen Vereinigung hervor ; sie zeigt sich auch jedem, der
den existenziellen Aspekt der moralischen Ordnung betrachtet.

No. 174: Edmund J. Elbert : A thomistic study of the psychology of human
character. (Abstract No. 29.) 1956. vii-38 p.

Die gewthnlich getrennt behandelten Aspekte des Charakters, der psy-
chologische und der moralische, werden hier vereint betrachtet. Erfreulich
ist es, daB wieder die Bedeutung des Intellekts und Willens fiir die Prigung
des Charakters herausgearbeitet wird, was viele Moderne nicht mehr be-
achten. E. GrRuNERT CSsR



336 Besprechungen

Naturphilosophie

Hartmann, Max : Einfithrung in die allgemeine Biologie und ihre philo-
sophischen Grund- und Grenzfragen. (Sammlung Goschen, Bd. 96.) — de
Gruyter, Berlin 1956. 132 S.

Ein kleines, aber inhaltreiches Biichlein! Verf. versucht mit groem
Geschick auf engstem Raum 1. ein Bild iiber die allgemeinen Probleme der
Biologie, 2. eine Theorie der biologischen Erkenntnis, 3. einen Einblick in
die Methoden der biologischen Forschung und 4. einige naturphilosophische
Gegenwartsprobleme der Biologie aufzuzeigen. Wesentliches ist seinem Lehr-
buch der Biologie (4. Aufl. 1953) entnommen.

Im 1. Teil faBt H. die zahllosen Vorginge im und am lebenden Kérper
in drei Gruppen zusammen : in stationire Prozesse (Stoff- und Energie-
wechsel), in physiologische Schwankungen dieser Prozesse (Reizerscheinun-
gen) und in fortschreitende Prozesse (Formwechsel). Die Darstellung ist fast
stichwortartig und versucht jene Arbeitsgebiete aufzuzeigen, deren Ergeb-
nisse einen allgemeinen Geltungscharakter fiir die spezielleren Teile der Bio-
logie haben. In allen Einzelfragen zeigt Verf. das Bestreben, die komplexeren
Vorgange in weniger komplexe kausalanalytisch aufzulésen und womdéglich
bis zu biochemischen Strukturelementen vorzudringen.

Uber die Beschreibung der allgemeinen biologischen Hauptprobleme hin-
aus versucht H. im 2. Teil die biologische Erkenntnis philosophisch zu be-
grinden. Er tut es unter Anwendung der « kritischen Ontologie » N. Havrt-
manns. Der biologische Gegenstand ist real, denkunabhingig ; aber nur die
wahrnehmbaren Phinomene sind rational, der groBere Teil der Aulenwelt
ist irrational, transintelligibel, ist Ding an sich. Apriorische Seins-, Wahr-
nehmungs- und Denkkategorien ermoéglichen die Rationalisierung (kausale
Erfassung !) der Phanomene, Wichtigste Seinskategorie ist die Gesetzlichkeit,
bzw. Ordnung des Geschehens. Sie ist einfach da und als solche schlicht hin-
zunehmen ; nach dem Grunde zu fragen, ist somit verboten ; sie ist an sich
klar, da das Kausalgesetz als Denkkategorie nur fiir die sinnlich wahrgenom-
menen Phinomene gilt. Die Seinsgesetzlichkeit ist Voraussetzung des kausal
ausgerichteten Denkens. Sie kann darum auch nur kausal erkannt und er-
klart werden. Ein akausales Geschehen, wie es etwa die Quantentheorie und
im AnschluB daran Pasqual Jordan fiir seine « akausale Verstirkertheorie
des Lebens » behauptet, ist ein Unding. Alles ist kausal determiniert. Der
Kausalnexus wird im AnschluB an A4. Rhiel logisch aufgefaBt. Es ist zu
unterscheiden zwischen der allgemein giiltigen Kausalitit und der Formu-
lierung derselben. Letztere dndert sich mit unserem Wissen. Dieser Sach-
verhalt gilt fiir alle Kategorien. Eine solche dynamische Auffassung der
Kategorien steht im Gegensatz zu Kant und wurde von N. Hartmann ein-
gefiihrt. Die Relativitit der auf Wahrnehmung eingeengten Erkenntnis und
eine offensichtliche Neigung zum Nominalismus sind hier unverkennbar. Das
macht sich auch in der Frage nach der Ubereinstimmung unseres Erkennens
mit der realen Welt bemerkbar : Objekterkenntnis gibt nur einen Teil der



Besprechungen 337

realen Welt wieder, sie deckt sich nicht mit dem Gegenstand, ist ihm weder
adiaquat noch dhnlich. Die Unkenntnis der « analogia entis » macht sich bei
H. folgenschwer bemerkbar.

Sehr richtig ist der Hinweis auf den Unterschied zwischen Kausalitdt
und Vorausberechenbarkeit eines Ereignisses. In der modernen Physik wurde
er ignoriert und fiihrte zur Behauptung eines akausalen Geschehens im
Innern der Atome. Doch sind Undeterminiertheit und Undeterminierbarkeit
immerhin zwei verschiedene Dinge ! Dasselbe gilt natiirlich auch von den
statistischen Gesetzen, die ebenfalls auf Kausalitit fundieren, mogen es auch
manche nicht wahr haben wollen.

Auf diesen erkenntnistheoretischen Voraussetzungen, die Verf. als philo-
sophische schlechthin bezeichnet, entwickelt er im 3. Teil die Methoden der
biologischen Forschung : Analyse, Induktion, Synthese, Deduktion, die in
der gegebenen Folge angewandt, die streng kausale ErschlieBung eines Ob-
jektes bewirken. Es ist natiirlich und konsequent, wenn H. sie fiir jede
Erkenntnis als verbindlich erklirt, die den Anspruch auf Wissenschaft erhebt.

Es folgen im letzten Abschnitt einige als naturphilosophische Probleme
bezeichnete Fragen der Biologie. Sie sind in den Augen des Verf. insofern
Probleme, als es sich bei ihnen durchweg darum handelt, die « Denkmdoglich-
keit, daB3 die Erscheinungen des Organismischen ... im Prinzip aus den
Bedingungen der ihnen zugrunde liegenden anorganischen (physikalisch-
chemischen) Vorginge erklirt werden koénnen», in Wirklichkeit zu iiber-
fiihren, Das kommt klar zum Ausdruck bei der Frage nach dem Unterschied
zwischen Organischem und Anorganischem : er wird im Anschluf3 an Schré-
dinger in die autonomie Reproduzierbarkeit der Gene verlegt, die ihren
Grund in der biochemischen Genstruktur habe, wahrscheinlich in der Des-
oxyribonukleinsdure- Komponente. In diesem Sinne werden auch die anderen
Fragen behandelt, z. B. die Urzeugung, die ja fiir den heutigen Evolutionisten
eine Selbstverstindlichkeit ist, sodann Ordnung, Finalitidt, Leib-Seele-
Problem, Vitalismus.

H. ist kein Mechanist, noch Positivist. Beide Stellungnahmen lehnt er
klar ab, weil sie Aussagen iiber Sein und Wesen machen, mithin Metaphysik,
keine « Wissenschaft » sind. Sein methodischer Positivismus ist berechtigt,
soweit er sich auf die Biologie erstreckt. Die Verabsolutierung dieser Methode
mul} aber als Riickfall in den Positivismus als Lehre bezeichnet werden.

Die Denkmoglichkeit, alle biologischen Vorginge kausal erkliren zu
konnen, ist heute durch die Ergebnisse der Zellphysiologie wohl auch natur-
wissenschaftlich nicht mehr aufrecht zu erhalten. Es ist sicher denkmdoglich,
Ordnung, ZweckmaBigkeit u. 4. im biologischen Geschehen mit Hilfe mate-
rieller Kategorien kausal zu beschreiben, aber nicht kausal zu erkldren. Denn
zur Erklarung gehort der Nachweis, daB3 das Ordnungsgefiige sich mit Not-
wendigkeit aus Kriften und GesetzmiBigkeiten des Materiellen ergeben
miisse. Aber diese gibt es nicht. Denn sie miiten chemischer Natur sein,
sich also in der Elektronenhiille der Atome befinden. Nun lehrt aber die
Quantenmechanik, die dieses Gebiet weitgehend bis zu einem gewissen Ab-
schluB durchforscht hat, daB dergleichen nicht zu finden sei. Umgekehrt
kann man ebenfalls argumentieren, da die Natur, falls solche materielle

22



338 Besprechungen

Krifte vorhanden wiren, sie sicherlich zum Aufbau der Riesenmolekiile
benutzen wiirde. Faktisch aber tut sie es nicht, sondern bildet nur nach,
was an Nukleinsdure und Proteinmolekeln vom Samen aus vorhanden ist.

H. ist ein hervorragender Biologe und verwahrt sich mit Recht gegen
jeden Einbruch philosophischer Spekulation in sein Fachgebiet. Dasselbe
Recht muB er billigerweise auch dem Philosophen zugestehen. Dessen unge-
achtet fiihrt das vorliegende Biichlein sehr gut in die Denkart heutiger
Forscher ein. M. Hupeczek OP

Baumann, Willibald : Das Problem der Finalitit im Organischen bei
Nicolai Hartmann., (Monographien zur philosophischen Forschung, hrsg. v.
Georgi ScHISCHKOFF, Band XVI.) — Verlag Anton Hain, Meisenheim/Glan
1955. 146 S.

Die vorliegende Arbeit, die von der Philosophischen Fakultdt der Miin-
chener Universitit als Dissertation angenommen wurde, untersucht die
Stellungnahme Nicolai Hartmanns zum Lebensproblem, wie sie die Kate-
gorienlehre des Organischen im Rahmen seiner Naturphilosophie wiedergibt.

Nachdem einleitend der Zusammenhang der Naturphilosophie Hart-
manns mit seiner Gesamtphilosophie, ferner der Begriff der Kategorie und
ihre Arten sowie die Methode der Kategorialanalyse herausgearbeitet wurde,
formuliert der Verfasser die Problemlage und den Aufbau der Untersuchung.

Alles Seiende ist durch Kategorien bestimmt, die das Seiende zu dem
machen, was es ist. Das gilt auch fiir das Organische, Es hat seine eigenen
Kategorien, deren Erforschung Aufgabe der Naturphilosophie ist. Wiren uns
alle Kategorien des Organischen bekannt, hitten wir eine vollstindige Ein-
sicht in das, was das Leben ist. Von einer solchen Einsicht ist die Natur-
philosophie jedoch noch weit entfernt. Z. B. ist die Diskussion iiber das
Mechanismus-Vitalismus Problem noch nicht abgeschlossen, insbesondere ist
die Finalitit als Seinskategorie des Lebendigen immer noch umstritten.

Wie iiber die andern Kategorien 148t sich auch iiber die Kategorie der
Finalitit nichts a priori entscheiden. Hier kann nur die Analyse der orga-
nischen Welt Antwort geben.

Der erste Teil ist nun der Analyse gewidmet, wie sie Hartmann durch-
fiihrt. Im einzelnen sieht der durchlaufene Weg so aus : Es werden die Be-
dingungen aufgesucht, die erfiillt sein miiBten, wenn das Organische final
bestimmt sein soll. Daran schlieBen sich die Griinde Hartmanns, die ihn
bewegen, zu sagen, daB diese Bedingungen nicht erfiillt sind. SchlieSlich
miindet alles ein in den SchluB, den Hartmann zieht, daB jede Finalitdt im
Organischen abzulehnen ist. Hier schlieBt der Verfasser seine kritischen Be-
merkungen an. Ein zweiter Teil macht mit den Ansichten Hartmanns be-
kannt, in denen er versucht, das organische Geschehen ohne Finalitit zu
erkliaren. Auch hieran kniipft der Verfasser seine Kritik. Die Kritik, die der
Verfasser iibt, ist nicht von der Art, daB3 die Philosophie des Organischen,
wie sie Hartmann bietet, als Ganzes abgelehnt wird. Als seine Stidrke wird
zundchst die klare Problemerfassung hervorgehoben. Ferner ist ihm nach-
zurithmen, daB seine Ausfiihrungen eine Fiille von zutreffenden Analysen



Besprechungen 339

enthalten. Dennoch bleiben manche seiner Beurteilungen und Begriindungen
der Lebensprozesse unbefriedigend. Hartmann sieht wohl ein, daB mit den
Determinationsformen der anorganischen Welt das Organische nicht zu ver-
stehen ist. Er lehnt darum die Form des Mechanismus ab, der mit den Kate-
gorien der leblosen Welt auch im Bereich des Lebendigen auskommen
mochte. Ebenso lehnt er den Vitalismus ab, letzten Endes deswegen, weil
er meint, daB der Vitalismus sich der Ubertragung der Kategorie einer
hoheren Seinsschicht auf eine niedere Schicht schuldig macht. Hartmann
versucht, dem « Fehler » beider zu entgehen, indem er angeblich die Kate-
gorien des Lebendigen rein phianomenologisch zu gewinnen und abzuleiten
versucht. Doch unterliuft ihm dabei — unbewuBt — auch ein Fehler. Er
arbeitet ndmlich von vornherein mit der stillschweigenden Unterstellung,
daB es im Lebendigen keine Finalitdt gibt. Dem gegeniiber ist aber mit dem
Verfasser festzuhalten, daB das Ganzheitsgeschehen im Organismus ohne
zielstrebige Lebensfaktoren véllig unverstindlich ist. Eine Erklirung des
Lebens ist nur dann zufriedenstellend, wenn sie nicht nur einen Teil, sondern
alle Lebensphinomene zu deuten vermag. Selbst wenn es gelinge, die Vor-
ginge im und am Organischen in eine Reihe chemisch-physikalischer Teil-
prozesse aufzuldsen, wire eine Finalursdchlichkeit nicht iiberfliissig. Denn
ohne sie wire die jeweilig richtige Insertion eines Teilprozesses und das
harmonische Zusammenspiel aller Teilprozesse zum Wohl des Ganzen nicht
verstdandlich. E. GrRuNErT CSsR

Metaphysik

Wenzl, Aloys : Metaphysik als Weg von den Grenzen der Wissenschaft
an die Grenzen der Religion. 2. Aufl. — Verlag Styria, Graz 1956. 286 S.

Vorliegendes Buch stellt die Neuauflage des schon 1938 erschienenen
Werkes « Philosophie als Weg — von den Grenzen der Wissenschaft an die
Grenzen der Religion » dar. Die verbessernde Hand des Verfassers spiirt man
nicht nur am Titel, sondern vor allem iiberall dort, wo die Naturwissenschaft
seitdem nicht iibersehbare Fortschritte gemacht hat (so vor allem beziiglich
des Problems der Kosmogonie, der Elementarteilchen, der Ganzheiten in der
anorganischen Wirklichkeit, der Kybernetik usw.). — W. versteht es in her-
vorragender Weise, die Probleme und Ergebnisse moderner naturwissen-
schaftlicher Forschung kurz und auch fiir einen « Laien » verstindlich dar-
zustellen. Die edle, immer verstindliche Sprache begleitet ihn aber auch bei
aller philosophischen Besinnung. Wenn er dabei einmal nicht umhin kann,
die moderne Sucht, sich moglichst unverstiandlich auszudriicken, in die
rechten Schranken zu weisen (S. 283), so werden ihm das viele Leser dank-
bar vermerken. — W. hat diese seine philosophische Arbeit schon in der
ersten Auflage als ein « Wagnis » bezeichnet und dies mit Recht. Denn diese
Art «von unten » und « von oben » her zu philosophieren, wird immer ein
Wagnis bleiben ; denn hier wird nicht so seh1 mit aller kritischen Vorsicht
Schritt fiir Schritt vorwirts getan, sondern oft mehr in kithner Konstruktion
ein metaphysisches Weltbild gestaltet. Metaphysik steht fiir W, offenbar



340 Besprechungen

« zwischen » Wissenschaft und Religion, ist also — dieser Schlufl legt sich
wohl nahe — weder Wissenschaft noch Religion. Damit scheint mir der
Begriff der Wissenschaft allzusehr eingeengt zu sein (vgl. dazu den Wissen-
schaftsbegriff des Thomas !). Wenn der Leser bei mancher einzelnen philo-
sophischen These vielleicht gerne ein Fragezeichen anbringt, dann mag der
Verf. mit Recht darauf verweisen, daf3 die Begriindung fiir gar manche Be-
hauptung in einer anderen seiner Schriften gegeben sei. — Aufs Ganze
gesehen, stellt dieses Buch gewi3 einen sehr wertvollen Beitrag dar fiir den
groBen Fragenkomplex, der sich um die Probleme Philosophie und Natur-
wissenschaft, Religion und Wissenschaft iiberhaupt im Laufe der Jahr-
hunderte erhoben hat. Mit seiner Losung dieser Fragen stellt sich der Verf.
in die Reihe eines Erich Becher, dem das Buch gewidmet ist, eines Bavink,
Bertalanffy, Driesch u. a. A. HUFNAGEL

Ottaviano, Carmelo : Metafisica dell’essere parziale. Terza Edizione rive-
duta e accresciuta. 2 vol. — Alfredo Rondinella Editore, Napoli 1954-55.
XLI1-833, 745 p.

« Metaphysik vom teilweisen Sein» nennt O. seine kritischen Unter-
suchungen, die sich iiber das ganze Gebiet philosophischen Denkens mit Ein-
schluB der Asthetik und Pddagogik erstrecken unter dem Gesichtspunkt der
nur teilweisen Seinsverwirklichung im geschopflichen Bereich im Sinne eines
quantitativen Mehr oder Weniger. Das bisherige Seinsverstindnis aus dem Zu-
sammenspiel von Potenz und Akt 1it er nicht gelten, weil diese Begriffe
seiner Ansicht nach der Kritik nicht standhalten. Er sucht die darauf ruhen-
den Prinzipien zu ersetzen durch das metaphysische Prinzip der « Quantitat
des Seins», welches besagt, da3 das Werden der Dinge sich nur erkldren
lasse durch Seinsaddition und Seinssubstraktion. Darnach sind die Dinge
seinsmiBig unterschieden durch die Anzahl ihrer Seinsquoten, worauf denn
auch ihre qualitativen Verschiedenheiten zuriickgehen. Thre Seinsquantitit
wird bemessen nach dem gréBeren oder geringeren Abstand vom Nullpunkt.
Aus ihr ergebe sich der jeweilige Standort und die dynamische Auswirkung
der Dinge.

Das metaphysische Prinzip der Seinsquantitit fiihrt er zuriick auf das
logische Prinzip der im wahren und richtigen Urteil sich zeigenden not-
wendigen Seinsverkniipfungen zwischen den im Subjekt und Pridikat darge-
botenen Wirklichkeiten verschiedener Art. Er nennt diese Form der Seins-
verkniipfung « sineterocita » (Synheterocitit) durch Zusammensetzung der
griechischen Worter olv und £repog. Die sich darin aussprechende notwen-
dige Verbindung heterogener Wirklichkeiten kénne nur im Sinne einer rein
quantitativen Seinsbegegnung verstanden werden.

Dieses Prinzip wird fiir O. der Schliissel fiir seinen groB angelegten
Losungsversuch der strittigen Probleme auf allen Gebieten der Philosophie.
Auch das Erkenntnisproblem, dem er seine besondere Aufmerksamkeit zu-
wendet, sucht er unter Anwendung dieses Prinzips im Sinne eines neuartigen
Realismus zu deuten. Er glaubt damit eine neue Philosophie ins Leben ge-
rufen zu haben, die sich deutlich abhebe von der antiken, mittelalterlichen



Besprechungen 341

und modernen Form des Philosophierens und das vierfe Zeitalter der Philo-
sophie begriinde. Ein gewaltiges Material in weitschweifigen Ausfiihrungen
stellt er in den Dienst dieser Erkenntnis, die bisher der Menschheit versagt
geblieben sei! Er zeigt sich dabei als guter Kenner der modernen Philo-
sophie, wahrend ihm das scholastische Denken in seiner eigentlichen Tiefe
nicht aufgegangen ist. Dafiir fehlt es ihm zu sehr am systematischen Ein-
fiihlungsvermdgen und dem begrifflichen Verstindnis der ersten Prinzipien.
Gleichwohl bieten seine weitraumigen Bande mit den vielen Zitaten einen
hochst anregenden und interessanten Einblick in das vielgestaltige Bemiihen
der Menschheit, mit den héchsten Problemen des Denkens, Seins und Wol-
lens fertig zu werden. Am besten wohl sind dabei seine kritischen Ausfiih-
rungen gegeniiber dem modernen Idealismus, die er auch in einem eigenen
Buch unter dem Titel : « Critica dell’idealismo » dargelegt hat. Doch steht
man seinem eigenen Loésungsversuch, der sich auf die Quantitdt des Seins
stiitzt, hilflos gegeniiber. Gilt doch das Sein als eine « unteilbare » Wirklich-
keit, deren « mehr » oder « weniger » sich nur ergeben kann aus der gréBeren
oder geringeren Teilhabe des Seinstridgers an der in sich unbeschrinkten Da-
seinswirklichkeit. So liegt der Grund der qualitativen Verschiedenheit nicht
im Sein, sondern im betreffenden Wesen, das dem Sein zugeordnet ist. Doch
gerade die Wesensseite der Wirklichkeit kommt bei O. nicht zur Geltung
und darum wird sein neuer Weg kaum jemals mit Erfolg gekront sein.

J. Eir CSsR

Thomas de Vio, Cardinal Cajetan : The analogy of names and the concept
of being. Literally translated and annotated by Edward A. BusHiNsk1 CSSp
in collaboration with Henry J. Koren CSSp (Duquesne Studies, philos.
series, 4.) — Duquesne University Press, Pittsburgh 1953. x-93 p.

Es wird oft behauptet, eine gute Ubersetzung sei der beste Kommentar
zu einem Texte. Das diirfte jedenfalls hier der Fall sein. Die Aufgabe des
Ubersetzers dieses berithmten Analogiewerkes De nominum analogia war
sicher eine besonders schwierige, ndmlich die scholastische Sprache des
Originals in ein lesbares und verhéltnisméafig leicht verstiandliches Englisch
zu iibertragen. P. Bushinski ist zum guten Gelingen dieses Unternehmens zu
begliickwiinschen. Das Original wird dem Wortlaut und dem Sinne nach
treu wiedergegeben. Wie sehr der Ubersetzer Cajetan im allgemeinen richtig
verstanden hat, beweisen nicht zuletzt manche Stellen, an denen er die
falsche Interpunktion und auch die weniger gliickliche Variantenwahl der
Zammit-Heringschen Edition vermeidet. Weil aber anderseits die Sprache
doch immer hochst technisch und fachlich bleibt, wird der Cajetantext auch
in dieser Ubersetzung wohl jedem Nichteingefiihrten ohne fremde Hilfe nur
schwer zuginglich bleiben miissen ! — Ein besonderer Vorteil der ganzen
Ausgabe sind die Anmerkungen, die zum gréten Teil von P. Koren stammen,
worin wesentliche Erlduterungen schwieriger Stellen des Textes und Parallel-
stellen iiber die Analogie aus den Werken Cajetans und des hl. Thomas
gebracht werden. — Die Ausgabe ist von besonderem Interesse fiir englisch-
sprechende Studenten und Dozenten, aber auch fiir all diejenigen, die sich die
schwierige und duBerst wichtige Analogielehre des hl. Thomas auf Grund der



342 Besprechungen

zuverldssigen Erklirungen Cajetans zu eigen machen wollen. — In einem
Anhang wird eine Ubersetzung des opusculum De conceptu entis gebracht.
Eine ausgewihlte Bibliographie und ein Personen- und Sachregister erhéhen
betrichtlich den Wert des Ganzen. C. WiLLiams OP

Schmidt, Franz : Ordnungslehre. — Ernst Reinhardt, Miinchen-Basel
1956. 176 S.

Die allgemeine Ontologie hat — mit dem Verfasser zu sprechen —das
Wesen des Seins zum wissenschaftlichen BewuBtsein zu erheben. Die Auf-
gabe einer speziellen Ontologie, die systematisch kaum noch in Angriff ge-
nommen wurde, besteht darin, das Wesen der Seinsarten zu untersuchen,
d. h. vom Begriff des Seins iiberhaupt zu dem des besonderen Seins vorzu-
dringen. Bisher sind dariiber nur sehr grobe Bestimmungen in der Meta-
physik und Wissenschaft im Umlauf. Eine Ordnungslehre oder Taxeologie
konnte an die Bestimmungen der speziellen Ontologie ankniipfen, wenn sie
bei letzterer schon die endgiiltig erarbeiteten Grundbegriffe vorfinde. Tat-
sdachlich liegen aber solche als endgiiltig anzusehenden Grundbegriffe noch
nicht vor. Daher hat eine Ordnungslehre zundchst die Aufgabe, sie selbst
zu erarbeiten ; dann erst erfolgt die Erforschung ihrer Beziehungen und
Ordnungen untereinander. Wihrend die Wissenschaften so verfahren, da3
sie mit ihren Methoden Ordnungen ermitteln, indem sie zu bekannten Ord-
nungen neue Glieder oder neue Bestimmungen feststellen, geht die Ordnungs-
lehre ganz anders vor. Sie deduziert ein System von allgemeingiiltigen Ord-
nungen, ermittelt die Grundbestimmungen der Seinsarten und weist den
Ordnungsbestand dieser Grundbestimmungen nach. Sie schafft oder stiftet
keine Ordnungen, sondern zeigt nur den Ordnungscharakter des Seienden
auf. Dabei zeigt sich, daf die Welt nicht aus isolierten Elementen besteht,
die von uns erst in Beziehung gesetzt werden, sondern daf} sie eigene, an
sich seiende Ordnungen hat, wobei das Ideale wie das Reale an sich seiend
vorgefunden wird.

Die Grundlage des so nachgezeichneten taxeologischen Weltbildes ist
ein Pluralismus von realen und idealen Seinsarten, von denen an sich keine
die hohere und keine die niedere ist. Die Seinsarten sind nicht schichtweise
voneinander getrennt, sondern in vielen Existentien ineinander verschrinkt
und zwar in der Weise, dall eine Seinsart die determinierende ist. Dabei
bleibt zu beachten, da3 keine Seinsweise immer und iiberall die determinie-
rende wire.

Im engen AnschluB3 an den Stand der Forschung der Einzelwissenschaft
und unter Zuhilfenahme der Formelsprache der Logistik entwickelt der Ver-
fasser dann in drei Teilen seine Gedanken iiber bleibende Ordnungen, die
wesentliche Aussagen iiber die Welt enthalten :

1. Systeme von Ordnungsformen (Beziehung und Ordnung ; relativische
Ordnungen ; logische Verkniipfungsform und Ordnung; prilogische Ord-
nungen ; alogische Ordnungen; Ordnungsinderungen ; Entstehung, Ver-
nichtung, Spannung).

2. Die Ordnungen der Seinsarten (Ordnungsziige der Grundbestimmun-



Besprechungen 343

gen ; die ordinale Struktur der Seinsverschrinkungen ; die ontische Einheit
der Welt).

3. Werdende, bewirkte und wertbedingte Ordnungen.

Es muB einer eigenen, weitausholenden Besprechung vorbehalten blei-
ben, die Beriihrungen und die Unterschiede herauszuarbeiten, die zwischen
den Ausfilhrungen des Verfassers und den Ansichten der Vertreter einer
analogia entis bestehen. Mir scheint, daB der Verfasser, ohne es zu nennen
oder zu ahnen, von seinen Voraussetzungen aus zu dem vorsté8t, was in
der analogia proportionalitatis gemeint ist. E. GrRuNERT CSsR

Cramer, Wolfgang : Die Monade. Das philosophische Problem vom Ur-
sprung. — W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1954. 246 S.

Die Fragestellung seiner Untersuchung ergibt sich dem Verf. aus einer
eingehenden Kritik grundlegender Thesen der Philosophie Kants. An ver-
schiedenen Beispielen zeigt er, wie Kant das « Problem der Subjektivitit »
iibersehen hat (7-49). Dieses Problem wird dann zu dem zentralen Thema
des Buches. Auf Anregungen von R. Honigswald hin versucht C. eine Lésung
im Anschluf an die Monadologie von Leibniz (51), die jedoch sehr selb-
stindig durchdacht und nicht unwesentlich modifiziert wird. So fillt z. B.
die Lehre von der « prastabilisierten Harmonie » aus (62 ; 74/5). Nichtsdesto-
weniger erkennt man in den Gedankengiangen des Verf. einen Riickgriff auf
die « vorkritische Philosophie ». Eine theistische Metaphysik wird vorge-
tragen. Das Werk schlieBt mit einem Gottesbeweis : Gott ist das notwendige
Sein, in dem Essenz und Existenz koinzidieren ; Gott ist der « actus purus »
(237/8). Von Gott ist die Welt als eine freie Tat oder als eine Schépfung
abhingig (244). In geschickter Weise weill C. seine Positionen auch gegen
verschiedene zeitgenossische Denker wie E. Husserl (109 ff. ; 120 ff. ; 151 £.),
N. Hartmann (79; 158 ; 192 ff.), M. Heidegger (80 ff.; 92; 212 ; 231) zu
verteidigen.

Das philosophische Problem der « Bestimmtheit des Subjektiven selbst »
wird dahin formuliert : « Wir wollen wissen, was das ist : Erleben » (50). Wie
nachfolgende Darlegungen zeigen (54), ist diese Frage in etwa gleichwertig
mit der scholastischen nach dem Wesen des Erkennens iiberhaupt. Eine
solche grundlegende Frage nach der « eigengearteten Wirklichkeit des Er-
lebens » (Erkennens), die bei Kant und den meisten neuzeitlichen Erkenntnis-
theoretikern unbeachtet blieb, wiederum nachdriicklich gestellt zu haben
(50/4), ist ein unbestreitbares Verdienst des Verf.

Wenn auf eine gewisse Gleichartigkeit der Problemstellung hingewiesen
wurde, so muf3 ebenfalls gesagt werden, da3 die von C. vorgetragene Losung
sich wesentlich von der scholastischen unterscheidet.

C. geht davon aus, daB er das Erleben als eine unraumliche Gegebenheit
kennzeichnet, die zwar zeitlich ist, jedoch eine véllig andere Zeitlichkeit auf-
weist als die naturhaften Prozesse (55/6). Erleben kann nur dadurch « zeit-
lich bestimmt sein, daB es zu sich selbst in Beziehung steht» (56). Von
diesen Aussagen her wird dann das Erleben als ein « Beziehen auf sich » (57)
umschrieben, « Beziehen » als ein « Tun der Beziehung» (56).



344 Besprechungen

In seinen Ausfiihrungen, die ihrer Kiirze wegen gerade an dieser Stelle
nicht leicht verstindlich sind, macht der Verf. u. E. mehrere Sachverhalte
kenntlich. Zunichst weist er darauf hin, da8 verschiedene und verschieden-
artige psychische Akte sich gegenseitig durchdringen. Sodann hat er mit der
« Unrdumlichkeit » und der eigentiimlichen « Zeitlichkeit » des Erlebens offen-
bar das im Sinn, was in der Terminologie der Scholastik als « actio immanens »
bezeichnet wird. Eine solche kann in der Tat, wie gegen « die Absurditiaten
allen Materialismus » (57) gut hervorgehoben wird, in ihrer Eigenart unmaog-
lich von « AuBerem » her ergriindet werden. Sodann meldet sich in der
Formel « Beziehen auf sich » schon das an, was spitere Ausfiihrungen mit
aller Eindeutigkeit zeigen : die Immanenz der psychischen Akte wird zu
einer « Binnenhaftigkeit des Seelischen » (Lersch) iibersteigert. Im AnschluB3
an Leibniz wird als « fundamentales Prinzip » formuliert : « Ins BewuBtsein
kommt nichts hinein und das Bewuftsein tritt zu nichts hinzu » (59). Das
« Erleben » oder die « Monade » — beide Termini werden synonym gebraucht
(93) — ist in sich vollig geschlossen. « Les monades n’ont point des fenétres »
(62). Die Monade entfaltet in den einzelnen Erlebnissen nur ihren eigenen
Grund. Was erlebt wird, « ob Fremdes, Gegenstand, AuBeres, Wirkliches,
Gedachtes, Erleben selbst . .. » (62), alles wird vom Erleben oder der Monade
selbst hervorgebracht. « Alles Erleben ist Produktion » (61), lautet die ab-
schlieBende Bestimmung.

Fiir das in sich beschlossene Erleben soll folgende Argumentation spre-
chen : Wiirde sich z. B. in einem Akte duBerer Wahrnehmung das Erleben
auf einen in Raum und Zeit vorgegebenen Gegenstand richten, so mii3te
«das Richten ... selbst ein Ereignis im Raume, ein Vorgang im Raume
sein » (58). Ein Korper konne sich in seiner Bewegung zwar auf einen anderen
Korper richten, aber «nicht das Erleben auf solch ein ‘im voraus Gege-
benes’ » (ebd.).

Diese Argumentation bleibt unverstindlich. Ist es nicht einfach eine
Tatsache, daB3 eine affektive oder emotionale Regung — etwa ein unwill-
kiirlich in mir aufsteigendes Verlangen nach einem Gegenstande, den ich
wahrgenommen habe — ein « Erlebnis » ist, das in unverkennbarer Weise auf
den wirklichen, in Raum und Zeit bestehenden Gegenstand « gerichtet » ist ?
Der psychische Impuls oder die emotionale « Ausrichtung » auf den Gegen-
stand ist durchaus etwas andergs als eine Ortsbewegung. « Richtung » kann
sehr verschiedene Sachverhalte bezeichnen, die nur einer partiellen Ahn-
lichkeit nach vergleichbar sind.

Ferner scheint es ungeniigend zu sein, « Erleben » — sei es nun bloBes
Erkennen oder seien es die affektiven bzw. emotionalen Regungen — als
« Beziehen auf sich » bzw. als « Produktion » zu umschreiben. Werden damit
nicht zwei verschiedene Fragen verwiirfelt, die Fragen « Wie kommt etwas
zustande ? » und « Was ist etwas seiner Eigenart nach ? » Die affektive oder
emotionale Seite des « Erlebens » wird vom Verf. kaum beriihrt ; ihm geht
es in erster Linie um das « Erkennen ». Was aber ist, abgesehen von seinem
Zustandekommen, das « Erkennen » in seiner Eigenart im Unterschied zu
andersartigen Erlebnissen ?

Noch ein anderer Einwand legt sich nahe : die Ausfiihrungen wiirden



Besprechungen 345

zu einem « extremen subjektiven Idealismus » fithren. Zwar ist der Verf. be-
miiht, dem zu begegnen. Doch scheint uns seine Argumentation auf eine
« petitio principii » hinauszulaufen (62/3).

Unter der vorausgesetzten « Binnenhaftigkeit des Seelischen » muf3 die
Erkenntnis von anderem, das in seinem Sein und in seiner Eigenart von
dem Erkennenden unabhingig ist, ein #uBerst schwieriges Problem sein.
Leibniz loste es von der « pristabilisierten Harmonie » her. Diese Theorie
glaubt C. entbehren zu konnen (62 ; 74/5). Er legt eine andere Ldsung vor.

Mit groBer Entschiedenheit lehnt der Verf. ein nichtindividuelles oder
iiberindividuelles BewuBtsein ab (99). Das Erleben oder die Monade ist not-
wendig etwas « Isoliertes » oder Vereinzeltes. Als etwas Vereinzeltes ist sie
aber auf das Vereinzelungsprinzip, die Welt, bezogen. Daraus folgt tatsich-
lich : « Erleben ist auf die Welt angewiesen » (67) ; daraus kann der Verf.
auch eine notwendige Beziehung der Monade auf ein Au3ensystem oder einen
« Organismus » (70) begreiflich machen.

Lassen wir eine Reihe anderer Fragen einmal auf sich beruhen. Unter
« Welt » versteht C. die « Bedingung der Moglichkeit dulerer Zusammen-
hiange » (64). Wie aber kann — die radikale Verschiedenheit des Erlebens
von allem AuBeren vorausgesetzt — die « Welt » als eine Bedingung der
Moglichkeit duferer Zusammenhinge das von allem AuBeren so grundsitz-
lich verschiedene Erleben (Monade) vereinzeln ?

AbschlieBend sei noch auf den « aktualistischen » Substanzbegriff ein-
gegangen, Mit aller Eindeutigkeit hei3t es : « Das Ich ist nicht ein identisches
Substrat oder ein identischer Pol, es ¢st nicht identisch. Sondern es ist
Tatigung seiner Identitit. Es ist also Getdtigtes und schon das Vermdgen,
solch Getitigtes zu titigen » (98). An anderer Stelle sagt der Verf. : « Die
Beziehung zwischen dem Prinzip des Erlebens und dem Erleben ist also
diese : das Prinzip ist ein Prinzip, welches Tatigung ist, weshalb die Tat-
sache, weil sie Tatigung ist, Prinzip ist » (64).

Mit diesen Ausfiithrungen ist u. E. die ebenfalls vorgetragene Lehre von
den « Vermégen » nur schwer zu vereinbaren. Fiir C. ist « der kantische Be-
griff vom Vermogen ... eine sehr tiefe Konzeption » (95). Als solche Ver-
mogen werden u. a. genannt : Verstand und Vernunft (94), Denkvermdogen,
Abstraktionsvermogen, Begriffsvermogen (133). Nur weil das Ich iiber diese
Vermoégen verfiigt, kann es die Sprache lernen (ebd.). Aus der Unableitbar-
keit des Denkvermégens argumentiert C. in glanzender Weise gegen die Des-
zendenztheorie (131/2). Diese wiirde wider « das elementarste Gebot wissen-
schaftlicher Griindlichkeit » (132) verstoBen. Vom « Ich » wird gesagt, es sei
eine Monade, die «im Ursprung Einigung differenzierter Vermégen » sei (104).

Wie aber, so ist nun zu fragen, kann die eine Monade der Ursprung
vieler und verschiedenartiger Vermodgen sein ? MuB nicht die Dialektik
zwischen dem Einen und dem Vielen notwendig zu einem sachlichen Unter-
schied von Prinzip und Prinzipiatum fiihren ? Wenn der Verf. von einer
« monadischen Selbstentfaltung » spricht, so entspricht das in etwa dem, was
die Scholastik als « naturalis resultantia » oder « emenatio » kennt ; aber die
Scholastik unterscheidet trotz dieses Zusammenhanges zwischen der Seele
und ihren Vermogen sehr wohl.



346 Besprechungen

C. hat sich in seinem Buche sehr eingehend und griindlich mit Kant
und der neuzeitlichen Philosophie auseinandergesetzt. Sachliche Griinde
fithren ihn zu einer theistischen Metaphysik. Leider kommen in den zahl-
reichen Problemen, die mit wissenschaftlicher Sauberkeit und Niichternheit
durchgesprochen werden, niemals die scholastischen Losungen zur Sprache.
U. E. hitte der Verf. durch eine echte Begegnung mit der Scholastik seine
Gedankenginge sehr vertiefen kdnnen. D. ScHLUTER OP

Krings, Hermann : Meditation des Denkens. — Kosel-Verlag, Miinchen
1956. 74 S.

Das eigenwillige Biichlein erblickt in der Sprache einen « geeigneten Ein-
laB » ins Denken ; denn in der Sprache dokumentiere sich das Denken ein-
deutig und trete aus seiner Verborgenheit nach auflen hervor (9). — Das
Wortzeichen « denken » wird in der deutschen Sprache nicht einsinnig ge-
braucht. Aus verschiedenartigen Bedeutungen, die tatsichlich verwandt wer-
den, eruiert der Verf. als « allgemeinen Grundzug des Denkens » ein « Hinaus-
langen und Hinausgehen aus der zeitlichen und ortlichen Situation » (14).
« Es geschieht ein Hinausgreifen in der Weise, daB3 das, was ergriffen werden
soll, erst im Zugriff iiberhaupt greifbar wird » (ebd.). Der Sinn des Denkens
ist « die Weitung des Menschenbereichs. Solche Weitung aber bedeutet zu-
gleich die Ausdehnung der Verfiigungs- und Herrschergewalt des Men-
schen » (16).

Ein solcher Begriff von « Denken » ist zwielichtig ; und zwielichtig bleibt
manches andere, was der Verf. sagt. « Denken » scheint ihm die geistige bzw.
geistbestimmte Aktivitit des Menschen in ihrer Gesamtheit zu sein. « Die
Kraft und Wahrheit eines Denkens erweist sich ... letztlich darin, wie ein
Mensch die zerstreuten Dinge im Dasein zusammenzufiigen versteht, wie er
sie zur Offenbarkeit, zur Einheit und zum Frieden bringt ... In solchem
Offenbarmachen ... erweist sich das Denken als eine Spielart der Liebe »
(57). « Der Sinn des Transzendierens als eines Wesenszugs des Denkens be-
steht ... darin, die Dinge und die Welt zu bilden » (58 ; Hervorhebung im
Text). In diesem Zusammenhang ist auch vom « Ereignis der Wahrheit » (59)
die Rede. Gottliches Erkennen sei der Grund fiir das Sein der Dinge. « Des
Menschen Denken hat eine analoge seinsstiftende Macht » (59). « Das Ziel
des Denkens, die Wahrheit ans Licht zu bringen », ist erst erreicht, « wenn
es der Wirklichkeit ihr wahres Wesen vermittelt hat » (61).

« Ohne das Denken lebt der Mensch nicht als Mensch. Durch das Denken
ist er das, was er ist, wie Thomas sagt» (60). Es wire gut gewesen, wenn
der Verf. fiir diesen Satz eine Fundstelle angegeben hitte, Hoffentlich ist
er nicht der Ansicht, in dieser Weise jenes Thomaszitat verdeutschen zu
konnen, das er als Motto iiber sein Biichlein gesetzt hat: « ... intellectus, a
quo homo est id quod est. » U. E. wire ein Hinweis auf Thomas besser unter-
blieben. « Die Tiefe der Geistmetaphysik des Thomas von Aquin » (Text der
Titelseite) und die « Denklehre », wie sie in der vorliegenden « Meditation »
vorgetragen wird, sind doch wohl zu verschieden. D. ScurLiUTER OP



Besprechungen 347

Boekraad, A. J. : The Personal Conquest of Truth according to J. H.
Newman. — Nauwelaerts, Louvain 1955. 327 p.

Diese Arbeit besteht im wesentlichen aus einer Doktordissertation, die
der Philosophischen Fakultit der Gregoriana eingereicht wurde, und behan-
delt die Newmansche Losung zum zeitlosen Problem der Wahrheitserkenntnis
und -erwerbung. Obschon Newman diese Frage nicht in sich, sondern in
Beziehung zu Religion und Glaube behandelt, will der Verf. die zugrunde-
liegende philosophische Frage in Angriff nehmen. Auf allgemeinster Basis
kann nicht vorgegangen werden, da Newman die prinzipielle Fahigkeit des
menschlichen Geistes fiir die Wahrheit voraussetzt. Somit wird das Problem
konkret umschrieben : « Wie kann der Geist eines bestimmten Individuums
beziiglich einer bestimmten Wahrheit GewiBheit erlangen ? » (S. 33).

Kap. 4 behandelt Newmans Beurteilung des Liberalismus ; Kap. 5, das
fast ein Drittel des Buches einnimmt, entwirft das Problem mit Abgrenzung
gegeniiber dem Rationalismus, einem Erkenntnisweg, dem sich Newman
diametral gegeniiberstellt. Hier werden die bekannten Begriffe « natural
inference », « formal inference », «informal inference», «certitude» und
« assent » mit Sorgfalt herausgearbeitet und soweit wie moglich geklirt.
Kap. 6 verfolgt als Schluf3 die verschiedenen Gedanken, die zur Lésung des
Problems fiihren sollen. Nach Newman kommen dem Gewissen und dem
« illative sense » entscheidende Rollen bei der konkreten Wahrheitserwer-
bung zu.

B. bietet also nichts wesentlich Neues. Die Untersuchungen sind aber
gut gefiihrt und gut belegt. Da und dort werden auch noch unveroffent-
lichte Texte — nicht weil sie etwas Neues enthalten, sondern nur weil sie
zur Klirung und Bekriftigung dienen — angefiihrt. J. Leies SM

Ottaviano, Carmelo : Kritik des Idealismus. Mit einer Einfiihrung von
Fritz -Joachim voN RINTELEN : Realismus - Idealismus ? 2. Auflage. —
Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Miinster i. W. 1956. 1v-48-184 S.

Diese zweite Auflage des bekannten Werkes hat im Text keine Ver-
dnderungen vorgenommen. Fritz-Joachim von Rintelen hat auch dieses Mal
wieder die Herausgabe besorgt, die urspriinglich dem Ubersetzer Hans Leise-
gang in die Hinde gegeben war, ohne daB dieser sie zur Ausfiihrung bringen
konnte, da er schon 1941 starb. In seiner Einleitung, worin sich von Rintelen
ausgiebig iiber das Thema des Buches verbreitet und den « echten » Realis-
mus gegeniiber dem « spekulativen » Idealismus verteidigt, sieht er das be-
sondere Bemiihen des Autors darin, « aufzuzeigen, wie der Idealismus ele-
mentare Grundbegriffe seines Denkens, die sich dann bei ihm als brauchbar
erwiesen, aus dem Realismus entlehnt hat». Es geht dabei besonders um
die Begriffe : BewuBtsein und Inhalt, Subjekt und Objekt. Diese wiren nie-
mals aus dem Idealismus selber abgeleitet worden. Erst recht seien die Be-
griffe des Entstehens und der Zeitlichkeit idealistisch unerkldrbar. « In einem
der logisch schirfsten kritischen Werke » will O. auf diese Weise — nach
den Worten des Herausgebers — « uns zu einem realistischen Ausgangspunkt
geleiten, durch den eine sach- und gegenstandsgemiBe, durch die Natur-



348 Besprechungen

erkenntnis geforderte Weltbeantwortung erst mdoglich sei». v. Rintelen
stimmt mit Recht seinem Freund Leisegang zu, der ihm gegeniiber geduBert
hatte, « dal das Werk von Ottaviano bei uns bekannt sein mii8te, zumal
es vornehmlich mit der deutschen Philosophie eine Aussprache versucht ».

J. ELL CSsR

Johann, Robert O., S] : The Meaning of Love. An Essay towards a
Metaphysics of Intersubjectivity. — The Newman Press, Westminster,
Maryland (U. S. A.) 1955. X1-133 p.

In fiinf knappen Kapiteln gibt der Verf. eine « Metaphysik der Liebe ».
Seine Ausfiihrungen sind vor allem dadurch charakterisiert, da3 er einen
Zugang zum Seienden als dem Objekt der Metaphysik finden will auf dem
Wege der « subjectivity » und der «interiority » (4). Fiir eine « adiaquate Idee
des Seienden » sei die Erfahrung der « subjectivity » eine notwendige Voraus-
setzung (6). — Es ist nicht ganz leicht, die «subjectivity » im Sinne des
Autors zutreffend zu umschreiben. « Subjectivity » besagt nach ihm nicht
einen « Subjektivismus » irgendwelcher Art, Vielmehr bezieht er sich auf eine
Erfahrung des Seienden von besonderer Art. — Das Seiende als der Gegen-
stand der Metaphysik lasse sich nicht vom Ich distanzieren und gleichsam
isolieren. Es konne nicht wie irgendein Gebrauchsgegenstand zum Objekt
von Untersuchungen gemacht werden. Ein solcher Versuch miisse die Meta-
physik darauf eingrenzen, lediglich einen abstrakten Begriff zu beurteilen.
Damit wire aber zugleich dem Seienden all seine « Tiefe » und sein Geheimnis-
charakter genommen ; das « Existierende » wiirde auf seine « objektive Ober-
fliche » (surface) reduziert (4 f.). — Adiquat kénne das Seiende nur von
« Innen » (inside) her angegangen werden. Wenn das Seiende in seinem ab-
soluten Charakter (absoluteness) erfal3t werden solle, so sei das nur moglich
in einer Art aktiver, innerer Identitit mit ihm selbst, in einer Weise innerer
Gegenwart zu sich selbst. Daher sei die Erfahrung des SelbstbewuBtseins,
in der Seiendes sich selbst gegenwirtig sei, fiir die Metaphysik eine « privi-
legierte » Erfahrung. Erst die « Innerlichkeit des SelbstbewuBtseins » (interi-
ority of consciousness) wiirde uns enthiillen, was «sein » (to exist) wirklich
meine. Nur so sei das « Seiende » nicht ein schales Abbild oder ein « undurch-
dringlicher Block », der lediglich von auflen gesehen wiirde; sondern es
leuchte in seiner « Warme », « Tiefe » und Geheimnisfiille auf (5). — Dieser
Erfahrung des Seienden als eines « Subjekts » stellt der Verf. nochmals die
Erkenntnis eines bloBen « Objekts » gegeniiber : Ein « Objekt » biete uns nur
seine « iuBerliche Oberfliche » (outer surface) dar; es verberge seine tiefe
« existenzielle Einzigkeit », sofern es ausschlieBlich Material einer abstrakten
Analyse sein konne (5). Eine jede Theorie iiber die Liebe, welche diese
Wirklichkeit lediglich von aulen her beurteile, Liebenden und Geliebtes nur
als « Objekte » behandle, die zueinander in gewisser Weise in Beziehung
gesetzt wiirden, sei von Anbeginn verfehlt (6). Die Ausfithrungen des heiligen
Thomas iiber die Liebe wiren trotz ihrer bewundernswerten Tiefe ein hervor-
ragendes Beispiel fiir eine « Objektivierung des Existierenden» (7; vgl.
S. 73, Anm. 3,).



Besprechungeu 349

Kann der Verf. seine Ausfiihrungen tiber die « Objektivierung des Exi-
stierenden » durch Thomas, wie er das bei seiner Auffassung von « Objekt »
versteht, belegen ? Hat Thomas in seiner Metaphysik den Geheimnischa-
rakter des « Seins » unterschlagen und nur einen abstrakten Begrift beurteilt ?
Trigt nicht der Verf. grundlegende MiBverstindnisse in Thomas hinein ?
Hat ferner die (reflexe!) Innenerfahrung des SelbstbewufBtseins tatsichlich
die Bedeutung fiir die Metaphysik, die der Verf. ihr zumif3t ? Was meint er
mit dem « process of transcendentalization » (5) ? Schlieft sein Weg nicht
wenigstens die Gefahr in sich ein, statt « Metaphysik » in irgendeiner Form
« Psychologie » zu betreiben ? D. ScHLUTER OP

Bauer, Robert : Gotteserkenntnis und Gottesbeweise bei Kardinal Kaje-
tan. — Pustet, Regensburg 1955. 139 S.

Verf. versteht es, schwierige Probleme in moderner und doch verstind-
licher Sprache und mit einer Klarheit darzustellen, wie man sie selten findet.
Aus dem groBen, in der Uberschrift des Buches bezeichneten Fragenkreis
wéhlt er nur wenige Probleme aus, die er wiederum nicht bis in ihre sub-
tilsten Feinheiten verfolgt, sondern in ihren groflen Linien systematisch
und historisch vor dem Auge des Lesers entwickelt. In den ersten drei
Hauptabschnitten, die von der unmittelbaren Gotteserkenntnis, den Gottes-
beweisen im allgemeinen und im besonderen handeln, wird immer auf den
Unterschied zwischen Thomas und seinem groflen Kommentator hinge-
wiesen. « Kommentator » sein besagt fiir Kajetan, der mit Ausnahme einer
einzigen Schrift nur Kommentare geschrieben hat, durchaus nicht, nur die
Anschauungen der zu kommentierenden Schrift zu erkliren, sondern diese
auch weiterzufithren. Darum lift es sich B. sehr angelegen sein, immer
darauf hinzuweisen, wie Kajetan die einzelnen Texte des hl. Thomas erklirt,
wie er die Ansichten des Aquinaten auf Grund der Weiterentwicklung der
Philosophie durch Gegner und Anhdnger des Thomismus selber fortzufiihren
sucht und wie diese seine selbstindige Arbeit wiederum die Nachfolger zu
beeinflussen vermochte. So werden kurz z. B. Johannes Capreolus, Chry-
sostomus Javellus, Franz von Ferrara, Johannes a S. Thoma, Baifiez, Suarez
und aus der neuesten Zeit Garrigou-Lagrange u. J. de Vries in ihrer Stellung-
nahme zu den einzelnen Fragen behandelt (auf irgendwelche ungedruckte
Quellen wird nirgends hingewiesen, obwohl die Schrift auf Veranlassung
Grabmanns in Angriff genommen worden ist). — Der 4. u. letzte Abschnitt
behandelt in klassischer Kiirze die Analogielehre Kajetans. In der an-
schlieBenden Wiirdigung vertritt B. die Ansicht, da die Attributionsanalogie
gegeniiber der Proportionalititsanalogie die grundlegende und bedeutsamere
sei. Das letzte Wort will B. damit iiber dieses so schwierige und wichtige
Problem gewi3 nicht gesprochen haben. Es miiten dazu heute notwendig
auch die Ausfiihrungen in dem bedeutsamen Buch von Lyttkens « The ana-
logy between God and the world » (Upsala 1952) herangezogen werden ;
dann wiirde erst die ganze Vielschichtigkeit dieser gerade fiir die Gottes-
beweise wichtigen Frage so recht deutlich werden. — B. beschlieSt sein
sehr empfehlenswertes Buch mit folgender Gesamtwiirdigung Kajetans :



350 Besprechungen

« Skotus, der Vollender mehr der platonisch-augustinisch-franziskanischen
Schule, war der groBe selbstindige Denker und Kritiker des Werkes des
heiligen Thomas nach dieser Richtung hin. Kajetan mdchten wir nennen
den groBen selbstindigen Denker und Kritiker des Werkes des heiligen
Thomas mehr aus der aristotelischen Grundhaltung heraus» (136).

A. HUFNAGEL

Blessing, Eugen: Das Ewige im Menschen. Die Grundkonzeption der
Religionsphilosophie Max Schelers. — Schwabenverlag, Stuttgart 1954. 136 S.

Der plotinische Gedanke, dafl zum Zustandekommen einer echten Er-
kenntnis eine artverwandtschaftliche Zuordnung der Seinsweisen des Er-
kennenden und des Erkannten notwendig sei, wird von Scheler auch auf das
Gebiet der Gotteserkenntnis angewandt.

In drei Abschnitten, die der Sphirenlehre, der Gotteserkenntnis und der
Erkenntnis der Personalitit Gottes gewidmet sind, arbeitet der Verfasser
diese die Konstitution von Sein und Geist aufhellende Konzeption heraus,
wobei er vor allem Wert darauf legt, eine Reihe landliufiger falscher Auf-
fassungen iiber Schelers Gedanken zu korrigieren. Der Verfasser riumt ein,
daB Scheler durch seine Lehre iiber die Erkenntnis der Person Gottes bei
den meisten seiner Leser die Sphirenlehre fiir das Gebiet der Religion in
MiBkredit gebracht, daB er die Unmittelbarkeit dieser Erkenntnis maBlos
iibersteigert, daB3 er ferner die Arten der unmittelbaren Erkenntnis wider-
spruchsvoll dargestellt und schlieBlich die Nichtachtung aller nicht un-
mittelbaren Erkenntnisweisen schlecht begriindet hat. Dabei bleibt aber das
Prinzip der Sphirenlehre bestehen, welches besagt, daf8 es verschiedene und
verschiedenartige geistige Erkenntnisorgane und -funktionen gebe, die ver-
schiedenen Sphiren mdoglicher Realitdt zugeordnet sind. Dieses Prinzip ist
die « miBhandelte » Grundintention Schelers, die der Verfasser durch seine
Untersuchungen von ihren falschen Hiillen zu befreien bemiiht ist. Mit
Scheler ist der Verfasser der Uberzeugung, daB es eine der Sphire des Gott-
lichen entsprechende intentionale Kenntnisnahmeweise gibt, in der wir Gott
begegnen (eine Unmittelbarkeit, die Analogie nicht ausschliefit), so wie wir
den Farben begegnen im Sehen. Das schluBfolgernde Erkennen rechifertigt
unwiderleglich vor der kritischen Vernunft Gottes Existenz und damit das
mannigfaltige religiose Leben des Menschen. Aber gegeben ist mir Gott im
« gottlichen Sinn ». Wie das Auge dem Licht und das Ohr dem Ton spezifisch
zugeordnet ist, so ist das « Ewige im Menschen » dem Ewigen in der Wirk-
lichkeit spezifisch so zugeordnet, daB es als das « geistige Erkenntnisorgan »
bezeichnet werden muf, durch das wir mit Gott direkt, erfahrungsmigig in
Verbindung stehen. E. GRUNERT CSsR



Besprechungen 351

Ethik — Gesellschafts- und Staatslehre

Lohberger, Hans : Doppelganger Mensch. Philosophie und Moral des
Zugleich. — Verlag Stiasny, Graz-Wien-Miinchen 1954. 175 S.

Es sind nach den Worten des Verfassers zwei Grundgedanken, die
seine « neue Philosophie » ausmachen : 1. Der Gedanke des Zugleich, 2. Die
Forderung des gegensitzlichen Denkens und Tuns. Seine Philosophie sieht
und sucht bei jedem Ding Seite und Gegenseite, bejaht beide und belebt
dadurch. Das Urphidnomen des Zugleich ist gegeben im Leben, in seiner
Unergriindlichkeit. « Das Leben wei3 sich als Zugleich, es widerspricht sich
in Vielem, das heilt, es spricht eigentlich nur dort, wo es sich widerspricht,
wo es etwas doppelt, etwas zugleich sagt : das heilt, es ¢sf nur, wo es wird »
(S.123). — In seiner Moral meint der Verfasser iiber den Gegensatz von
Kant und Nietzsche hinauszukommen. Beide vertreten fiir ihn iiberwun-
dene Standpunkte. « Meine neue Moral kennt kein gut und bése mehr,
sondern nur ein Zugleich» ( S.139). Um vom Zugleich dieser neuen Moral
einen Eindruck zu haben, zitiere ich : « Ich muB ebensoviel niitzen, als
ich andererseits zu schaden mich bereit finde. Nehmen wir den Extremfall :
ich darf nur dann jemanden morden, wenn ich ganz und gar dazu bereit
bin, jemandem das Leben zu schenken» (S. 142). Trotz dem Zitate von
S. 139 kennt der Verfasser aber doch gut und bose. Gut ist etwas, das
hilft, ein Zugleich auszudenken und aufzubauen ; bése ist etwas, das sich
jedwedem zugleich als unzuginglich erweist (S. 149).

Eine neue Philosophie und Moral soll geboten werden. Mir scheint
aber, dal Lao-tse und sein « Tao» einen Sprecher gefunden haben.

E. GruNeErT CSsR

Das Lebensrecht der Ungeborenen. Die Schwangerschaftsunterbrechung
im Lichte der Medizin, des Rechts und des christlichen Sittengesetzes.
Hrsg. v. Walter BAUMEISTER u. Rudolf SMETS. — Rheingold-Verlag, Mainz
1955. vii-137 S.

Diese Schrift bietet sechs Beitrige zur Frage der Schwangerschafts-
unterbrechung. Dr. Med. E. Fecht: Der Arzt und das keimende Leben
(1-86) ; K. Peters: Die Abtreibung in der Schau des Juristen (37-61);
H. Hirschmann S. J.: Die sittliche Beurteilung der strafrechtlichen Siche-
rung des keimenden Lebens (67-81); [J. Schreiber: Die sozial-caritativen
Probleme des § 218 StGB (82-96) ; Wilhelmine Schuhmacher-Kéhl: Um die
Geborgenheit des Kindes im MutterschoB (97-100); R. Swmets: Wie be-
kimpfen und verhiiten wir die Abtreibung ? (101-126). Den Abschlu8 bildet
ein Literaturverzeichnis (127-136). Die Broschiire, die fiir die fiihrenden
Praktiker des 6ffentlichen Lebens gedacht und nicht im Buchhandel erhilt-
lich ist, behandelt die gestellten Fragen in iiberaus klarer und entschie-
dener Form. SchluBfolgerungen, Notwendigkeiten und Forderungen werden
am SchluB der Abhandlungen in prignanter Formulierung aufgezihlt. Diese
Darstellungsmethode trigt sicher viel zum wiinschenswerten Erfolg dieser
Verdffentlichung bei. — Dr. med. Fecht 1i8t « keine Griinde mit wirklich



352 Besprechungen

letzter Beweiskraft » fiir Schwangerschaftsunterbrechung gelten, eine Ansicht,
die sich medizinisch heute an sich wohl vertreten 143t (entgegen Lehrbuch-
meinungen ; vgl. z. B. noch die neuesten Auflagen des « Lehrbuches der Ge-
burtshilfe » von Martius), — wird sich aber in praxi wegen duBlerer Verhilt-
nisse oder drztlichen Unvermégens bisweilen eine rein medizinische Indikation
nicht doch noch ernsthaft und dringend stellen ? Man miiite darum gerade
bei einer medizinischen Betrachtung betonen, daB eine medizinische Notwen-
digkeit nur ein Element — und nicht immer das entscheidende — fiir die
Bildung des sittlichen Urteils iiber den drztlichen Eingriff darstellt. In dhn-
licher Weise kann man sich fragen, warum man bei der « Schau des Juri-
sten » im Falle von Vergewaltigung keinen wirklichen « Notstand » entdecken
solle (S. 45). In einem spéter zitierten Abschnitt aus « Casti connubii » (S. 75
im Beitrag von Hirschmann) wird er sogar fiir eine normal entstandene
Schwangerschaft zugegeben. Hier wie dort und in jeder anderen Hinsicht
darf es nicht darum gehen, Schwierigkeiten irgendwelcher Art (vgl. hierzu
den eindrucksvollen Beitrag von Schreiber) zu leugnen oder abzuschwichen,
sondern die legitimen Mittel zu unterstreichen, welche die eigentliche Not,
die letztlich nur eine sittliche sein kann, vermeiden bzw. beheben. In diesem
Sinne verdienen die Vorschlige Smets’ zur Erneuerung des allgemeinen
moralischen Milieus besondere Beachtung. J. F. GroNEr OP

Ford, Clellan S. — Frank A. Beach : Das Sexualverhalten von Mensch
und Tier. — Colloquium Verlag, Berlin 1954. 334 S.

Man geniert sich zunichst beinah ein wenig, das vorliegende Buch in
dieser Zeitschrift zu besprechen. Denn sein wissenschaftlicher Charakter
scheint von derselben Art zu sein wie der des sattsam bekannten Kinsey-
Reports iiber das sexuelle Verhalten des « menschlichen Midnnchens » und
des « menschlichen Weibchens ». Einer der Verfasser, C. S. Ford, war tat-
sichlich Mitarbeiter Kinsey’s, und das Kinsey-Material findet allenthalben
starke Verwendung. Aullerdem wird das delikate Thema der breiten Masse
angeboten, fiir die man einerseits keine Indizes oder auch nur ein ausfiihr-
licheres Inhaltsverzeichnis anzulegen brauchte, anderseits aber fast 20 Seiten
mit Erklarungen von « Fachausdriicken » u. 4. bedrucken mufBte, die zum
groBen Teil einem halbwegs « Gebildeten » geliufig sind (z. B. « Amphibien »,
« Defloration », « Milchdriisen », « Klimakterium », « Orang-Utan » usw.). —
Doch sei damit der wissenschaftliche Wert dieses Buches nicht schlechtweg
in Abrede gestellt. Man muf} sich freilich davor hiiten, einfach den zoolo-
gischen Standpunkt einzunehmen, daf « der Mensch auch ein Tier ist » (S. 9),
und darf sich aus der zuweilen verbliiffenden Parallelitit menschlichen und
tierischen Sexualverhaltens (z. B. in puncto Homosexualitit, Selbstbefriedi-
gung) nicht die ethische SchluBfolgerung suggerieren lassen : Was beim Tier
« natiirlich » ist, kann beim Menschen nicht unnatiirlich sein. Unter diesen
Voraussetzungen vermittelt das aus vielen Menschheitskulturen reich (aber
leider nicht exakt) belegte Buch einen bisweilen staunenswerten Begriff vom
Menschen als rationale animal. Dies mag fiir die moralische Beurteilung
gewisser sexueller Gegebenheiten immerhin von einiger Bedeutung sein.

J. F. GRONER OP



Besprechungen 8 353

Geppert Theodor : Teleologie der menschlichen Gemeinschaft. Grund-
legung der Sozialphilosophie und Sozialtheologie. (Schriften des Instituts
f. christliche Sozialwissenschaften an der Westfilischen Wilhelms-Univer-
sitit Miinster, hrsg. v. Joseph HOFFNER, Bd. 1.) — Aschendorff, Miinster
W.1955. 151 S.

Wihrend die Soziologie dier Wert- und damit auch die Zielordnung
aus der Betrachtung des Gesellschaftlichen ausschlieBen will, hat sich unser
Verf. gerade zur Rettung des Zielgedankens in der Gesellschaft an die
vorliegende Studie gemacht. Der Verf. unterstreicht dabei die ontische
Begriindung der Zielrichtung und Zielordnung jeder Gemeinschaft. Er
weist aber auch weiter hinauf, indem er darstellt, daB die Gesellschaft, wie
sie nun einmal faktisch existiert, durch ein ganz neues Ereignis auf einen
neuen Zielpunkt ausgerichtet wurde: auf die Ubernatur. So ergibt sich
fiir ihn notwendigerweise eine sozialphilosophische (I. Teil) und eine sozial-
theologische Betrachtung (II. Teil).

Geppert weist sehr eindringlich nach, daB3 aus der grundsitzlichen
Zielrichtung auch eine Zielordnung in der Gesellschaft folgt. Diese Ziel-
ordnung sieht er, wenn ich ihn richtig verstehe, in zwei sozialphilosophischen
und einem sozialtheologischen Ordnungsprinzip ausgedriickt: 1.im Ganz-
heitsprinzip in der Gemeinschaft, 2. im Subsidiarititsprinzip in der Ge-
meinschaft, 3. im iibernatiirlich christlichen Lebensprinzip der menschlichen
Gemeinschaft.

Wihrend im sozialphilosophischen Teil der Organismusgedanke weniger
durchdringt, ist der zweite, der sozialtheologische Teil aufgrund der Wesens-
definition der Kirche als « corpus Christi mysticum » ganz davon beherrscht.

Der Verf. hat sehr gut gespiirt, da3 die Teleologie nicht allein onto-
logische Natur besitzt, sondern auch Normcharakter im Sinne der Ethik
(S. 28 £.). Und doch scheint es, daB der Verf. nicht ausreichend die Be-
deutung dieses Normcharakters entdeckt hat. Denn er wird gewisser-
mafen nur hinzugefiigt, wihrend gerade er allein gemeinschaftsbegriindend
ist. Die ontologische Teleologie kann unmittelbar noch nicht die Wechsel-
wirkung in gemeinschaftlichem Bewulltsein und gegenseitigem Handeln
fundieren. Sie leistet dieses Erfordernis einer wahren Gemeinschaft erst,
wenn sie dem BewuBtsein und Handeln aufgetragen ist, also als ethische
Forderung das « Gewissen » aller einander zuordnet. Dies ist entscheidend,
weil sonst die Definition des Sozialen nicht erfiillt wiirde. So sehr unser
Verf. gegen die Soziologen wettert, hitte ihm doch eine eingehende Kenntnis
ihrer Untersuchungen iiber die Natur des Sozialen viele Dienste leisten
konnen. Ist nicht gerade die langsame und miihsame Herausarbeitung
der Beziehungssoziologie der letzte Schritt auf der Suche nach einer Defi-
nition — wenigstens einer Nominaldefinition — des Sozialen ? In diesem
Zusammenhang sei nur erwihnt, da man eine griindliche Auseinander-
setzung iiber den sachlichen Wert der Organismusidee der Gesellschaft
erwartet hitte, weil ja gerade die realistische Orientierung unseres Autors
die Frage nahelegt, inwieweit der Organismus als « Symbol » (und er bleibt
stets ein Symbol !) als die beste Idee der ethischen Teleologie der Gemein-

23



354 Besprechungen

schaft gelten kann. Dass Christus Lebensspender des iibernatiirlichen
Organismus ist, kann in keiner Weise den teleologischen Charakter sichtbar
machen, da unter diesem Gesichtspunkt Christus in der Ordnung der causa
efficiens erscheint. Héitte unser Verf. auch nur ein wenig von der Diskussion
der Soziologen iiber die organische Auffassung der Gesellschaft gewuBt,
es wire ihm aufgegangen, dal hier ein Problem auBlerhalb des katholischen
Feldes angefaBt worden ist, das einen katholischen Sozialethiker zu tiefst
aufriitteln muf.

Auf S. 20 stellt unser Verf. die rhetorische Frage : « Gibt es iiberhaupt
geistiges Leben, geistiges Sein, geschaffenes oder ungeschaffenes, das dieser
lebendigen Auseinander-Setzung und der darin sich ergebenden Gemein-
schaft von in sich stehenden Personen entraten kénnte ? » Der Verf. fiihrt
dann weiter aus, da3 die Erkenntnis des Selbst-seins im Grunde nur méglich
ist durch die Erfahrung eines Anders-seienden. Es sind dies Gedanken,
die von den phenomenologisch eingestellten Soziologen in eingehender
und tiefdringender Weise dargestellt worden sind. Soll aber das geniigen,
um die Notwendigkeit der menschlichen Gemeinschaft, wie sie von der
Sozialethik als unumgingliches Soll verteidigt wird, nachzuweisen ? Oder
meint etwa unser Verf., es gidbe auch eine Sozialethik fiir die Allerheiligsten
Drei Personen in Gott ?

Wie kann ein Theologe und Wissenschaftler in einem wissenschaft-
lichen Buch das iiber die wahre Struktur der Theologie vollig hinwegse-
hende, wenn auch gutgemeinte Wort Oskar Bauhofers (Das Geheimnis
der Zeiten, 1935, S. 30) als Beleg fiir das Verhiltnis von Wissen und Glauben
anfiihren : « Diese innere Form der Summa besteht, so scheint uns, darin,
daB die Summa eben weder bloBe Philosophie, also rationale Wissenschaft,
noch auch bloBe Theologie, also reine Glaubenswissenschaft, zur Darstellung
bringt, sondern von der Gegebenheit und Einheit des Objektes ausgeht und
je nach den Sachgegebenheiten, nach der sachlichen Erfordertheit den Gegen-
stand bald im Lichte der natiirlichen Vernunft, der Rationalitit, bald im
Lichte der Offenbarung, der Glaubenswahrheit, betrachtet ? »

Es besteht kein Zweifel, daB unser Verf, ein iiberaus begabter, geist-
reicher und auch spekulativer Denker ist. Man spiirt dies auf jeder Seite.
Was die straffe Durcharbeitung des Gegenstandes, besonders auch die
Auseinandersetzung mit der modernen Soziologie, gegen die sich doch
unser Verf. so energisch wendet (S. 9), geschwicht hat, ist das Fehlen der
wissenschaftlichen Methode. Dem Autor geht bibliographisches Arbeiten
fast vollig ab. Die Literatur scheint ihm durch Zufall zu begegnen. Die
Gedanken des hl. Thomas scheint er nur auf indirektem Wege iiber
E. Kurz (Individuum und Gemeinschaft beim hl. Thomas, 1933) kennen-
gelernt zu haben. Aus Kurz zitiert er sogar T. Steinbiichel, Die Kathol.
Sozialidee (vgl. S. 20, FuBin. 8). Den Artikel von A. Rohner, Individuum
und Gemeinschaft, in « Divus Thomas» (1925), kennt er offenbar nur aus
einem Zitat von E. Welty, Gemeinschaft und Einzelmensch (vgl. S. 95,
FuBn, 76). Die Lehre des hl. Thomas iiber das Gemeinwohl ist in einer,
vom Verf. nicht gekannten Arbeit dargestellt worden, die keinen Text des
Aquinaten iibersehen hat (4. P. Verpaalen, Der Begriff des Gemeinwohls



Besprechungen 355

bei Thomas v. Aquin, Heidelberg 1954). Das wichtige Buch von J. Messner,
Das Naturrecht, wire wiirdig gewesen, von unserm Verf. ordentlich studiert
zu werden. Was aber das Schlimmste ist : Das Buch, das mit dem unseres
Autors auf das engste verwandt ist, wurde unberiicksichtigt gelassen :
N. Monzel, Struktursoziologie und Kirchenbegriff, Bonn 1939. Hier hitte
unser Verf, lernen konnen, wie man sich mit den modernen Problemen
auseinandersetzt.

Trotz dieser Aussetzungen bestehe ich auf dem Endurteil: die vor-
liegende Arbeit ist eine tiichtige Leistung eines tiefgriindigen Denkers,
interessant an sich auf jeder Seite, leider aber nicht mit der Zeit verbunden,
was die wissenschaftliche Auseinandersetzung angeht, wenngleich das
Anliegen ohne jeden Zweifel ungeheuer aktuell ist. A. F. Utz OP

Toulemont, René : Sociologie et Pluralisme dialectique. Introduction a
I’oeuvre de Georges Gurvitch, — Editions Nauwelaerts, Louvain 1955. 276 p.

Bis in die jiingste Vergangenheit hinein war die Soziologie in Frank-
reich von der sogenannten FEcole frangaise de sociologie beherrscht, um
nicht zu sagen monopolisiert. Wenn dem heute nicht mehr so ist, so hat
ein groBes Verdienst daran — denn ein Verdienst ist es — Georges Gurvitch.
Die wissenschaftliche Tatigkeit des heute einundsechzigjdahrigen Professors
der Pariser Sorbonne erstreckt sich sowohl auf Probleme der allgemeinen
Philosophie, als auf Probleme der Moral- und Rechtsphilosophie im beson-
deren. Seit ungefihr zwei Jahrzehnten hat sich die Aufmerksamkeit Gur-
vitch’s von der philosophischen Soziologie mehr und mehr zur Soziologie
im eigentlichen Sinne hingewandt. Welchen Widerhall die wissenschaftlichen
Arbeiten Gurvitch’s bei unseren Zeitgenossen gefunden haben, zeigt am
besten das — obschon unvollstindige — Verzeichnis der Schriften, die
bereits iiber Gurvitch verdffentlicht worden sind, und das der Verf. am
Schlusse seines Buches anfiihrt. Da aber diese Schriften immer nur den
einen oder den anderen Aspekt des Werkes von Gurvitch betrachten, war
es gewiB der Miihe wert, dieses Werk auch einmal in seiner ganzen Mannig-
faltigkeit zu untersuchen. T. ist also zu seiner Absicht nur zu begliick-
wiinschen und das umso mehr als sich seinem Vorhaben nicht geringe
Schwierigkeiten in den Weg stellten.

Gurvitch ist ein unruhiger Geist. Nie mit sich selbst zufrieden, unter-
zieht er seine Thesen immer wieder einer Nachpriifung, miBt sie an den
Arbeiten anderer Forscher und bereichert sie daraus. Dies alles driickt
seinem Werke den Stempel groBter Verschiedenheit und Komplexitit auf.
Gurvitch gebraucht so viele Begriffe und Unterscheidungen, da8 es manch-
mal schwer ist, die durch sie ausgedriickten Gedanken in ihrer ganzen Be-
deutung und Tragweite zu erfassen. Er ist auch ein universaler Geist, der
keine geistige Strémung abseits liegen 1a8t, sondern sich mit allen Erschei-
nungen des wissenschaftlichen Lebens auseinandersetzt, so daB T. sein Werk
mit Recht eine « Welt » nennen kann.

Trotz dieser Schwierigkeiten hat der Verf. die sich gestellte Aufgabe
in hervorragender Weise gelést. In den sieben ersten Kapiteln wird die
Lehre Gurvitch’s klar und objektiv dargelegt in der Art und Weise, wie



356 Besprechungen

sie sich nach und nach entwickelt hat. Im achten Kapitel sucht der Verf.
diejenigen Elemente herauszuarbeiten, die man im Werke Gurvitch’s als
die dauerhaften bezeichnen muf}, und stellt sie den sich wandelnden Ele-
menten gegeniiber. Im neunten Kapitel nimmt er Stellung zu den Thesen
Gurvitch’s. Er tut es mit derselben Objektivitit, mit der er im vorher-
gehenden diese Thesen dargelegt hat. Uberall sucht er hinter den Aus-
driicken den Gedanken zu erfassen. Wo dieser Gedanke nicht stichhaltig
erscheint, scheut er sich nicht, auch strenge, aber immer wohlwollende und
aufbauende Kritik zu iiben. So werden auch die Madngel im philosophisch-
soziologischen System Gurvitch’s an den Tag gelegt. Auf dieses System hier
niher einzugehen, erscheint nicht angebracht, da unsere Besprechung ja
nicht die Werke von Gurvitch, sondern das Buch von Toulemont zum Gegen-
stande hat. Es geniige auf ein doppeltes hinzuweisen : erstens daB3 Gurvitch,
seit seinen ersten wissenschaftlichen Versuchen bis auf den heutlgen Tag
in einem Sinne sich entwickelt hat, der ihn unserer katholischen Philosophie
immer ndher bringt, und zweitens daf3 bei aller Verschiedenheit und Ver-
zweigung seiner Arbeiten doch ein bestimmtes Problem dem Ganzen eine
Richtung und einen Zweck gibt, nimlich das Problem nach dem Verhalten
des Einzelmenschen zur Gesellschaft.

Zu diesem Probleme nimmt denn auch der Verf. in einem kurzen
SchluBworte personlich Stellung und 16st es im Sinne einer durch die Bei-
trige neuerer Erkenntnisse bereicherten aristotelisch-thomistischen Philo-
sophie. L. Tuiry OSB

Macchiavelli: Der Fiirst - « Il principe ». Ubersetzt u. hrsg. v. Rudolf
ZorN, (Kroners Taschenausgabe, Bd. 235.) — Alfred Kroéner Verlag, Stutt-
gart 1955. xxx1-152 S. ’

Der Herausgeber und Ubersetzer von « Il principe » hat seine Tiichtig-
keit bereits in der Ubertragung der « Discorsi » (Kréners Taschenausgabe 175)
bewiesen. Bei moglichst groBer Worttreue versteht er es, die Ubersetzung
in einem flotten Deutsch zu bieten. In der Einleitung driickt er sich etwas
stark zu Gunsten Macchiavellis aus, indem er erklirt, da3 es Macchiavelli
nur um die nackte Feststellung ging, dal nun einmal im Staat die Macht
regiert und nicht die Moral. Natiirlich will der Schreiber der Einleitung
durchaus nicht dem Rechtspositivismus das Wort reden. Er mochte nur
zeigen, daB3 Macchiavelli nichts anderes tat, als was damals ein niichterner
Staatsmann tun « konnte », den Grundsatz der Staatsallmacht zu vertreten,
nachdem einmal die Dimonie des absoluten souverinen Staates Wirklich-
keit geworden war. Aber gerade darin liegt ein unerhorter Rechtsformalis-
mus, der sich zur Prinzipienlosigkeit bekennt. Darum lastet auf Macchia-
velli auch weiterhin der alte Vorwurf, ein Zerstorer gerechter Politik zu
sein, so sehr er das « Verdienst » haben mag, jeden Illusionismus und Uto-
pismus gebrandmarkt zu haben.

Dem wertvollen Biichlein ist eine Zeittafel iiber den Lebenslauf Macchia-
vellis und die wichtigsten Ereignisse seiner Zeit, sowie eine gut brauchbare,
kurze Literaturiibersicht einverleibt. Die Anmerkungen zur Ubersetzung
geben willkommene zeitgeschichtliche Erkliarungen, A. F. Urz OP



Besprechungen 357

Patristik

Camelot, T., OP : Ignace d’Antioche, Polycarpe de Smyrne. Lettres.
Martyre de Polycarpe. Texte grec, introduction, traduction et notes. 2¢€éd.
(Sources Chrétiennes, 10.) — Edit. du Cerf, Paris'1951. 285 p.

Sowohl der selbstindige Wert der Ignatiusbriefe wie die Zustdndigkeit
des Bearbeiters erkliren den Erfolg des wertvollen Buches, das in seiner
zweiten Auflage vorliegt. Diese bedeutet nach jeder Hinsicht eine Verbesse-
rung und Bereicherung. Den Ignatiusbriefen wurde das naturgemal3 zu ihnen
gehorige Schreiben des Polykarp an die Philipper sowie der Bericht iiber
sein Martyrium beigefiigt. Einleitung, Text und Kommentar wurden neu
bearbeitet. Auch die typographische Gestaltung und die Qualitit des Papiers
wurden verbessert. Unter den modernen Einfiihrungen zu diesen unver-
gleichlichen Quellen des friihesten Christentums haben wir hier das Beste
vor uns. Erwidhnt sei besonders die schone, von innerer Ergriffenheit getra-
gene Zusammenfassung des Wahrheitszeugnisses, das der Martyrer mit
seinem Blute besiegelte. Unter dem Leitmotiv der Einheit bietet sie eine
abgerundete Darstellung gerade jener Kernfragen einer lebendigen Theo-
logie, die den Bischof von Antiochien zum ausgesprochen katholischen Lehrer
stempeln : Einzigkeit Gottes, substanzielle Einheit Gottes und Christi, Ein-
heit der Person Christi, Vereinigung des Christen mit Christus, Mystik der
Einheit oder der Nachahmung, die Einheit der Christen und die Einheit
der hierarchisch geordneten Kirche, die Eucharistie als Sakrament der Ein-
heit. Die Begrenzung des Stoffes in Einleitung und Kommentar sowie die
Form der Darstellung sind dem Zwecke der Sammlung, die in die Breite
wirken will, vortrefflich angepafit.

Dieses Lob wird nicht geschmilert, wenn man stellenweise anderer An-
sicht als der Verfasser sein kann. Dieser wiederholt S.13 — freilich mit
einer gewissen Zuriickhaltung — die von T. Zahn verteidigte, von Harnack
noch 1926, von Loofs 1930, vorausgehend zum Teil von Bardenhewer und
Funk geteilte Auffassung, wonach die urspriingliche, wohl von Polykarp
veranlafite und den Philippern zugestellte Sammlung den Rémerbrief nicht
enthielt. Lightfoot war gegenteiliger Meinung gewesen. Zugunsten ersterer
scheint der Umstand zu sprechen, daB3 die einzige griechische Handschrift
der kiirzeren, echten Rezension (Cod. Mediceo-Laurentianus) und ihre latei-
nische Version (anglo-latina) ihn nicht kennen bzw. ihn erst am Schluf3
der angefiigten interpolierten Rezension bieten und zwar verbunden mit
dem Martyrium durch Symeon Metaphrastes. Gegen diesen scheinbaren
Beweis sprechen aber m. A, nach eindeutig die viel dlteren Ubersetzungen,
die armenische, koptische und selbst die gekiirzte syrische; ebenso die
Reihenfolge der Ignatiuszitate in sehr alten Florilegien. Selbst aus Eusebius
(KG III, 36), der die heute iibliche zeitliche Reihenfolge der Briefe ein-
fiihrte, 148t sich ermitteln, daB auch seine Vorlage den Romerbrief am
Schlusse bot, geradeso wie die eben erwihnten Zeugen. Die Reihenfolge
(Smyrnderbrief und Polykarpbrief an der Spitze) weisen, wie Lightfoot mit
Recht schloB, auf Polykarp von Smyrna als den Urheber der Sammlung



358 Besprechungen

hin. Polykarp selbst steht in seinem Brief an die Philipper Kap. 1 und 9,
wenn nicht alles tduscht, unter dem EinfluB des Rémerbriefes. Vgl. Pol.
Phil. 1,1 u. Ign. R 9,3; 4,2; 6,3; 7,3. Pol. Phil. 9, 2 u. Ign. R 6, 1-2.
Fiir die Echtheit des vereinzelt immer noch bezweifelten Briefes an die
Rémer ist diese Uberlieferungsgeschichte nicht belanglos.

Der Augenblick scheint ebenfalls gekommen, um die fast allgemein
gewordene Ansicht Funks aufzugeben, wonach der Verfasser der pseudo-
ignatianischen Briefe (und der Apostolischen Konstitutionen) ein apollina-
ristischer Félscher war (zu S. 15). Ps.-Ignatius war zweifellos ein arianisie-
render Theologe aus der zweiten Hélfte des 4. Jahrhunderts (vermutlich
zwischen 360 und 370). Die geistige Verwandtschaft mit dem kiirzlich ver-
offentlichten Schrifttum des wenig fritheren Eusebius von Emesa kann nicht
iibersehen werden.

Aus dem Kommentar erwihne ich in der Uberschrift zum Rémerbrief
die Nichtbeachtung der Konjunktion « kai», die im konsekutiven Sinne zu
deuten ist : Die besondere Erleuchtung und Liebe der rémischen Gemeinde
durch Gott (erster Teil der Adresse) ist der Grund ihres Vorranges, also :
«die denn auch (aus diesem Grunde) den Vorsitz fiihrt usw. ».

Den schonen eucharistischen Text in Philad. 4 wiirde ich im Sinne
der Einsetzungsberichte (Blut des Neuen Bundes!) und der Paulus-Stelle
I Kor. 10, 16-17 iibersetzen : « Einer ist der Kelch zur Einigung durch sein
Blut » statt « um uns zu einigen mit seinem Blut. » O. PERLER

Buytaert E. M., OFM : Eusébe d’Emeése. Discours conservés en latin.
Textes en partie inédits. Tome I : La collection de Troyes (discours I-XVII).
Tome II: La collection de Sirmond (discours XVIII-XXIX). (Spicilegium
sacrum Lovaniense, 26-27). — Louvain 1953-57. Lv-379, 331 p.

Eusebius von Emesa, der manchem Theologen ein Unbekannter sein
diirfte, ist seit der Entdeckung von 17 Traktaten in lateinischer Uber-
setzung (Hs. 523 von Troyes) durch Dom A. Wilmart ins Rampenlicht
geriickt worden. Bald hatten die Orientalisten weitere Fragmente in arme-
nischer und syrischer Sprache aufgespiirt. Die Bearbeitung des gesamten
literarischen Nachlasses nahm nach dem Tode Wilmarts der junge Franzis-
kaner E. M. Buytaert unter der kundigen Leitung des Lowener Professors
J. Lebon an die Hand. Die Echtheitsfrage klirte er in einer lingeren Sonder-
untersuchung (Revue d’hist. ecclés. 43 [1948] 5-89). Es folgte die Veroffent-
lichung der griechischen, syrischen und armenischen Fragmente mit vor-
ausgehender literaturkritischer Einfiilhrung (L’héritage littéraire d’Eusébe
d’Emeése. Bibliothéque du Muséon 24, Louvain 1949). Vorliegender Band
bringt die Homiliensammlung der Handschrift von Troyes. Ein weiterer
Band wird die bereits von J. Sirmond unter dem Namen des Eusebius von
Caesarea verdffentlichten Traktate (nachgedruckt in Migne PG 24, 1047-
1208) sichten. Die Darstellung der Theologie des Bischofs von Emesa soll
die abschlieBende Krénung bilden.

Auf Grund dieser Verdffentlichungen lassen sich bereits jetzt Person-
lichkeit und theologisches Werk des Eusebius hinreichend zeichnen. Dieser



Besprechungen 359

verrit auf Schritt und Tritt seinen Lehrer, den Kirchenhistoriker Eusebius
von Caesarea, ohne jedoch diesem in allem zu folgen. Seine Theologie ist
wesentlich Schrifttheologie. Der Herausgeber hat sich eine unsigliche Miihe
gegeben, die mit Bibeltexten gesittigten Vortrige nach ihrer wichtigsten
Quelle zu untersuchen. Freilich steht diese Schriftgelehrsamkeit im Dienste
einer bestimmten, d. h. arianisierenden Theologie, die auswihlt, was sie
stiitzt, unterliBt, was sie gefihrdet. Das verrit bereits die Doxologie, die
fast alle Homilien beschlie3t. Sie ist eine « Mixtur » von verschiedenen Schrift-
texten, die mit einem subordinatianistischen Grundton scharf den Unter-
schied der gottlichen Personen hervorheben. Zu den vom Herausgeber S. 43
angefiihrten 12 Schriftstellen lassen sich die bei Johannes allein vorkom-
menden « Unigenitus »-Stellen (1, 14; 1, 18 ; 3, 16. 18) beifiigen. Die Be-
zeichnung « Unigenitus » ist in ihrer betonten Gegeniiberstellung sei es zum
« Deus nonnatus », sei es zum kreatiirlichen Adoptivsohn geradezu ein Grund-
begriff der Theologie des Emesers. Dafiir 148t dieser, soweit ich sehe, durch-
gingig das « primogenitus omnis creaturae» von Col. 1, 15 weg, obwohl
gerade die «imago Dei invisibilis» dieses Paulustextes einen anderen Grund-
begriff seiner Trinitidtslehre bildet (vgl. V. De imagine S. 128-150). Offenbar
wittert Eusebius hier die Gefahr des strengen Arianismus. Das Petrus-
bekenntnis Mt. 16, 17 « Tu es Christus, Filius Dei vivi» dndert Eusebius
stets ab in « Filius Dei altissimi» (cf. Luc. 1, 32), natiirlich wiederum, um
keine Zweifel iiber die hervorragende Stellung des Vaters aufkommen zu
lassen. So kénnte man aus dem Studium der Schriftverwertung allein Euse-
bius’ dogmatische Stellung ermitteln, eine Aufgabe, die wohl iiber eine Text-
edition hinausgeht. Diese miilte auch die Liicken in den angefiihrten Schrift-
texten vermerken.

Nicht leicht ist es, Eusebius innerhalb der arianischen Mittelgruppe
einzureihen. Von seiner Gemeinde des Sabellianismus angeklagt (eine uns
heute unmoglich anmutende Beschuldigung), meidet der Bischof nicht-
biblische, technische Ausdriicke. Das Geheimnis der Gottheit kann und soll
man nicht ergriinden | Buytaert ist daher unentschieden, ob man Eusebius
wegen seiner Beziehungen zu arianischen Gréflen zum linken Fliigel dieser
Hiresie zdhlen solle, oder ob er wegen seiner Haltung zu Athanasius und
wegen seines Fernbleibens von arianisierenden Synoden niher an die Niziner
zu riicken sei (L’héritage litt. S. 91). Letzteres ist nach Buytaert weitaus
wahrscheinlicher. Doch sollte man sich meiner Auffassung nach hiiten, die
hiretische Farbung der Theologie des Eusebius zu unterschitzen.

Eindeutig ist die Ablehnung des Modalismus des Marcellus von Ancyra.
Daf3 diese zuerst in semiarianischen Kreisen laut wurde, ist bekannt, Ver-
mutlich ist auch die adoptianistische Christologie seines Schiilers Photinus
gemeint, wenn III, 2 De fide S. 80 ausdriicklich die Behauptung, Christus
sei ein bloBer Mensch (homo purus), bekimpft wird. Demnach wire dieser
Traktat wohl nach der Formula makrostichos (Synode von Antiochien
d. J. 344) zu datieren.

Ebenso entschieden wendet sich Eusebius gegen den strengen Arianis-
mus. Der Sohn Gottes war vor allen Geschdpfen beim Vater als sein sub-
sistierendes persénliches Wort. Durch es hat der Vater die Welt erschaffen.



360 Besprechungen

Unzédhligemal begriindet Eusebius seine Auffassung mit Joh. 1, 1-3 und
I Kor. 8, 6.

Wenn m. W. die Seele Christi auch nirgends ausdriicklich geleugnet
wird, so setzt doch die Ausdrucksweise diese bei Arianern und Halbarianern
iibliche Verkiirzung der menschlichen Natur des Erlosers durchwegs voraus.
Aus diesem Grunde iiberrascht in der Passionshomilie (Armen. Fragm. II, 19 ;
Biblioth. du Muséon 24 S. 58* und 87*) die Wendung : « Am Kreuze voll-
zog er frei und ungezwungen die Trennung der eigenen Seele vom Korper ».
Das folgende Zitat: « Vater in deine Hidnde empfehle ich meinen Geist »,
laBt freilich die Moglichkeit offen, daB8 mit dieser Seele, mit diesem Geist
das Verbum gemeint war. Trotzdem stellt sich die Frage der Echtheit des
Fragmentes .

Im Apparat nicht vermerkt wurden die auBerbiblischen Quellen und
Parallelen. Buytaert verwies (L’héritage littér. S. 84) auf Zusammenhinge
mit Tertullian (was iiberrascht), Ignatius von Antiochien und Eusebius von
Caesarea, Unzweideutig und aufschluBireich scheinen mir die (nicht erwahn-
ten) Beziehungen zwischen Eusebius von Emesa und Pseudo-Ignatius. Ndher
auf diese einzugehen, ist hier nicht der Ort.

Zur Beschreibung der Handschrift von Charleville (ms. 266) wire zu
bemerken (p. xx1x f.), daB zu den apokryphen Briefen des Ignatius auch
jener an die Philipper beizufiigen ist; daB ferner die Angabe, die Hand-
schrift enthalte zwei Briefe an Heron, zu iiberpriifen ist. In der bekannten
Handschriftengruppe der 12 lateinischen Briefe (vgl. Ausgabe Diekamp
p. xrvI ff.) folgt wie in der griechischen Sammlung dem einzigen bekannten
Brief an Heron der interpolierte Brief an die Epheser.

Ich muB auch gestehen, daB mir die Interpunktion des Herausgebers
nicht immer verstiandlich ist, z. B. S. 236 wird der Konjunktion « sed » bald
ein Komma vorgesetzt, bald keines. Eines der vielen Beispiele !

Die vorausgehende Besprechung war seit Monaten gesetzt, als der ange-
kiindigte 2. Band folgte. Da er bereits von Sirmond veréffentlichte Homilien
enthilt, ist sein Interesse weniger groB8. Die Benutzung neuer Handschriften
indert den Text nicht wesentlich. Aus einem irgerlichen Versehen ist zu
Beginn der Homilie XXII (S. 115) die sicher unrichtige Schreibweise der Hs.
«reliquiae » zu «reliquias ... perfruamur» verschlimmbessert worden. Da
die Homilien auch nach der dogmengeschichtlichen Seite nichts Neues bieten,
eriibrigt sich ein weiteres Eingehen.

Hoéchst willkommen sind indessen die Indizes, die trotz ihrer Ausfiihr-
lichkeit nicht einwandfrei sind. Ich greife als Beispiel das Stichwort « Christ »
heraus. Die Anwendung einer traditionellen theologischen Terminologie 1aB3t
die Eigenart des Eusebius nicht erkennen, wie das christologische Schema
« Verbum-caro », die Ablehnung der Seele Christi und die damit gegebene
Verwerfung menschlichen Wollens und Erkennens. Eine genaue Angleichung

1 Nachtriglich ersehe ich aus der kritischen Besprechung von P. H. de Ried-
matten O. P. (Dominican Studies III, 1950, S. 186), daB Buytaert tatsichlich
inkonsequent den armenischen Ausdruck « (hjogi» hier mit « anima» statt mit
« spiritus » iibersetzt hat; somit ist gegen die Echtheit nichts einzuwenden.



Besprechungen 361

an die Ausdrucksweise des Eusebius wire ohne Zweifel vorteilhafter und
weniger irrefiihrend gewesen, etwa nach dem Muster des Lexikon Athana-
sianum von G. Miiller oder der Klemensausgabe von O. Stahlin. Damit ware
der lateinische Wortindex iiberfliissig geworden, bei dem die Stichworte mit
ihren bisweilen gewaltigen Stellenzahlen (iiber 300 fiir das Wort « Deus »)
hédtten gegliedert werden sollen, nach philologischen und inhaltlichen Grund-
sidtzen. Unter dem Stichwort « Hérésie » (iiberhaupt in den Indizes) fehlen die
so wichtigen Sabellius, der im Titel der Homilie IV steht, und Marcellus
von Ancyra, der unter der Bezeichnung der « Galater » (dafiir hat B. ein
Stichwort) einmal genannt wird. Doch darf diese Kritik den ungeheuren
Fleil und die Niitzlichkeit der Arbeit nicht iibersehen lassen.

Die Veroffentlichung des literarischen Nachlasses des Emesers ist ein
patristisches Ereignis von Bedeutung. Das nicht allzureiche, besonders von
Athanasius, Epiphanius, Hilarius, Philostorgius, Theodoret, Sokrates und
Sozomenus gesammelte Quellenmaterial zum Semiarianismus erhdlt damit
einen bedeutenden Zuwachs, wichtig nicht nur fiir die Erforschung der
Trinitédtslehre wihrend ihrer verwickeltsten Periode, sondern auch der noch
rudimentdren Christologie. O. PERLER

Beck, Edmund, OSB : Ephraems Reden iiber den Glauben. Ihr theo-
logischer Lehrgehalt und ihr geschichtlicher Rahmen. (Studia Anselmiana,
33.) — Herder, Romae 1953. vii-131 S.

Der Verfasser bietet uns hier seine dritte Studie iiber ephrimische
Theologie. Die erste untersuchte die Hymnen iiber den Glauben (Studia
Anselm. 21 ; s. DTFr 29 [1951] 369-371. Ausgabe und Ubersetzung jetzt im
CSCO 73/4); die zweite die Hymnen iiber das Paradies (Stud. Ans. 26 ;
s. DTFr a. a. O. 371 {.). Aufbau, Probleme, Methode der vorliegenden dritten
Studie decken sich weithin mit der ersten (Theologie des hl. Ephram). Es
geht zunichst um die Trinitdts- und Erkenntnislehre, welche die Arianer
zur Diskussion gestellt hatten. Dann, gegen Markion und die Juden, um
die Willensfreiheit, Siinde, BuBe und Gesetz. SchlieBlich um Sonderfragen
aus der Christologie und Mariologie. AbschlieBend wird die geschichtliche
Situation der Reden ermittelt : Die arianische Kontroverse in Nisibis, die
jiidische Propaganda, die Bedrohung durch die Perser, der sittliche Zerfall
der Christengemeinde.

Lehrreich fiir den Dogmenhistoriker ist die Feststellung der unfertigen
und daher oft miverstindlichen Terminologie des Syrers gerade in theo-
logischen Grundbegriffen (essentia-natura-hypostasis). Ihre Folgen werden
sich zur Zeit der christologischen Kontroversen verhingnisvoll auswirken.
Eine systematische und knappe Zusammenfassung ware willkommen gewesen.

Die Trinititslehre weist mit ihrer Ubersteigerung der Transzendenz des
Vaters (dieser wird mit der gottlichen Wesenheit identifiziert) und der damit
gegebenen Gefidhrdung der Wesensgleichheit primitive Ziige auf (S. 21. 27).
Die Terminologie « scheint Ephriam auf die Seite der alexandrinischen Logos-
Sarx-Christologie zu stellen » (S. 78). Indessen lehrt dieser anderswo unmi@-
verstiandlich zwei Naturen. Die scheinbaren « mia physis »-Texte beziehen



362 Besprechungen

sich auf die trinitarische Wesenseinheit. Nichtsdestoweniger bleibt die Ten-
denz zu einer « Einheitschristologie » bestehen. Es fiel im folgenden Jahr-
hundert Philoxenus von Mabbug nicht schwer, aus Ephrim eine Bliitenlese
von Stellen zu sammeln, mit denen er seine monophysitische Lehre beweisen
zu kénnen glaubte.

Den von Rahmani und Hammersberger (der freilich zwischen griechi-
schen zweifelhaften und syrischen echten Texten unterschied und die Mario-
logie der ephrimischen Schriften im weiteren Sinne behandelte) fiir die jung-
frauliche Geburt angefiihrten Texten spricht der Verfasser die Beweiskraft ab.
Ich mochte dieser kritischen Beurteilung die Begriindung nicht absprechen ;
aber die Erklarung des relativen Schweigens Ephriams wire wohl in der doke-
tischen Christologie der Gegner (Markion, Valentin) zu suchen gewesen. Diese
hatte an einer jungfridulichen Geburt bekanntlich ein besonderes Interesse.

Es ist nur zu wiinschen, daB8 die sorgfiltig ermittelten, bruchstiick-
haften Ergebnisse einst in einer Gesamtdarstellung der Theologie Ephrams
ihren Abschluf} finden, um den Syrer allen Theologen zuginglich zu machen.

: O. PERLER

Chaix-Ruy, Jules : Saint Augustin. Temps et histoire. — Etudes Augus-
tiniennes, Paris 1956. xv-127 p.

Chaix-Ruy hat sich schon in verschiedenen Arbeiten mit den Gedanken
Augustins iiber Zeit und Zeitlichkeit beschiftigt, zuletzt noch in einer
Vorlesung auf dem Internationalen AugustinuskongreB, Paris, Sept. 1954,
iiber « La Cité de Dieu et la structure du temps chez saint Augustin » (Augus-
tinus Magister, 2. Bd., S. 923-931). Vorliegende Schrift, « fruit de longues
méditations » (S. vir), kreist um das gleiche Thema. Ein erster Teil ist iiber-
schrieben : « Von der Ontologie zur Psychologie und Phinomenologie der
Zeit », ein zweiter : « Von der Phinomenologie zur Ontologie der Zeit und
von den ontologischen Implikationen der Geschichte »; sie umfassen zu-
sammen sieben Kapitel. Die Einleitung sucht einen Aufril des ganzen Buches
und seines Gedankenganges zu bieten, sie bringt auch einige wesentliche
Hinweise auf Augustins Zeitkonzeption iiberhaupt. Im ersten Teil sind es
besonders Texte aus den Confessiones und aus De musica, Buch 6, an die
der Verf. ankniipft, um sie alsbald ausfiihrlich zu interpretieren und mit den
Ideen anderer, vor allem moderner Denker und Schriftsteller in Vergleich zu
bringen, wobei jede Ahnlichkeit der Orientierung und Uberlegungen dem
betreffenden Autor das Pridikat «augustinien », «augustinisant » eintrigt
oder aber Anlaf} gibt zur Bemerkung, mit welcher Genialitit der Kirchen-
vater alles vorweggenommen habe. Im ersten Kapitel wird gezeigt, wie fiir
Augustinus Zeit nicht etwa bloB eine apriorische Anschauungsform ist, wie
Zeitlichkeit vielmehr nach seiner Ansicht das Sein der geschaffenen Wirk-
lichkeit prigt und innerlich zu diesem Sein gehért, ob nun al$ « temps
essentiel » oder « temps existentiel ». Nebenher weist Ch.-R. darauf hin, daB
gewisse Ausfithrungen in De immortalitate animae deutlich von Aristoteles
abhéngen (S. 15). Das zweite Kapitel spricht vom « Labyrinth der memoria »
(wir lassen die augustinische « memoria », die Ch.-R. mit « mémoire » wieder-
gibt, wegen des durch « Gedichtnis » oder « Erinnerung » nicht gedeckten



Besprechungen ' 363

Begriffsgehaltes uniibersetzt), die im Menschen als Mittlerin zwischen Geist
und Leib fungiert und uns echtes Personleben ermdglicht, indem sie das
BewulBitsein unserer Vergangenheit iiber die Gegenwart mit der Zukunft ver-
bindet. Kap. 3 gilt dem Unterschied, den Augustinus meint konstruieren zu
sollen zwischen einem gleichmiBigen Zeitrhythmus, in dem der Mensch bei
Bewahrung der Urgerechtigkeit sein Leben genossen hitte, und dem be-
schleunigten ZeitfluB, dem er nun als Gefallener, deshalb Alternder und
Todverfallener unterliegt. Der Verf. ist hier bemiiht, den Abstand zu ver-
deutlichen, der trotz solcher Betonung der Fliichtigkeit unseres irdischen
Lebens die Auffassung Augustins vom diisteren Standpunkt moderner Philo-
sophien des « Nichts » und der « Nichtung » trennt. Auch in diesem Kapitel
ist viel von der Leistung der « memoria » die Rede, sodann noch von der
Intentionalitit der BewuBtseinsakte. |

Kap. 4, mit dem der zweite Teil beginnt, trigt die Uberschrift : « Zeit
und Ewigkeit in ‘De civitate Dei’ » : im wesentlichen sucht es an Hand von
Texten aus « Gottesstaat », Buch XI-XIII, die genannte Antithese zu be-
leuchten, zwischen deren beiden Gliedern fiir Augustinus Daseins- und
Erkenntnisweise der Engelwelt zu stehen kommt. Die beiden folgenden
Abschnitte mochten die Geschichtsbetrachtung des Kirchenvaters nach-
zeichnen, eine Theologie der Geschichte, die den Sinn des gesamten Ge-
schehens, des Ringens zwischen Civitas terrena und Civitas coelestis im
Endsieg Christi erblickt, der alles zum Einklang mit Gottes Urabsichten
zuriickfiihren soll. Der SchluB will Augustins und Kants Zeitbetrachtung
konfrontieren. Es ist da die Rede von einer « transzendentalen Deduction »
nach Augustinus, die von jener des Konigsberger Philosophen, den Ch.-R.
mit Berufung auf Heidegger auslegt, merklich abweiche. Wihrend Kants
transzendentale Deduction den Ausgangspunkt sowohl der idealistischen als
auch der existentialistischen Deutungen der Zeitlichkeit bilde, halte sich
Augustins Zeitauffassung jenseits der Unterscheidung von Idealismus und
Realismus. In ihr kénne man sowohl « Essentialismus » wie eine Art « Pri-
existentialismus » erblicken, letzteres jedoch nur im Sinn einer « expérience
existentielle totale »,

Diese Schrift bezeugt neuerdings die Vertrautheit mit der Gedankenwelt
Augustins, die den Verf. auszeichnet. Zugleich offenbart sie seine ungew&hn-
lich reichen Kenntnisse in Philosophie, Literatur und Geschichte iiberhaupt.
Nachteilig wirkt sich aber fiir die Komposition des Buches dieser Reichtum
durch eine gewisse Uberladung an eingestreuten Hinweisen auf verwandte
Gedankenginge einer Unzahl von Autoren aus, die sowohl im Textteil wie in
den Anmerkungen immer wieder auftauchen und schier den Eindruck
erwecken, Augustinus sei nur AnlaB, de omni re scibili et de quibusdam aliis
zu dissertieren. C. Zimara SMB

Volpi, Italo : Comunione e salvezza in S. Agostino. Una controversia
durante il Concilio di Trento e la Rinascita scolastica. (Mysterium, 1.) —
Officium Libri catholici, Romae 1954. 147 p.

Diese Monographie ist die erste einer von Prof. Mgr. A. Piolanti edierten
Reihe. Volpi will darin die eigentliche Meinung des hl. Augustinus iiber das



364 Besprechungen

Verhiltnis des Kommunionempfanges zur Erlangung des ewigen Heiles, be-
sonders fiir Kinder, die vor Vernunftgebrauch sterben, klarlegen. Es gibt
eine Anzahl voneinander abweichender Deutungen. V. stellt fest, daB jede
auf dem Trienter Konzil oder in der folgenden Periode bis etwa 1660 ihre
Vertreter hat, die jeweils fiir ihren Standpunkt mit ausgiebigen Beweisver-
suchen aufwarten. So kann er seine Arbeit auf Darlegung und Beurteilung
der innerhalb dieses Zeitraumes vorfindlichen Erkldarungen Augusting ein-
schrinken. In Trient wurde die Uberpriifung der Frage, ob der Kirchenlehrer
von Hippo eine Heilsnotwendigkeit der Kommunion selbst fiir infantes be-
hauptet habe oder nicht, durch einen Vorschlag des Andreas Vega O. F. M.,
am 15. Februar 1547 angeregt. Von da an blieb das Thema auch nach den
wiederholten Unterbrechungen des Konzils Gegenstand der Aufmerksamkeit.
Es wurde zumal vom 6. Juni bis 16. Juli 1562, vor der 21. Sitzung, in der
die dogmatische Entscheidung iiber den Laienkelch und die Kleinkinderkom-
munion erfolgte, noch eifrig erdrtert. In einem eigenen Kapitel untersucht V,
an Hand der Konzilsakten den Sinn der Entscheidung iiber die Kommunion
der parvuli (cf. Denzinger Nr. 933 und 937). Es geht dort ausschlieBlich um
Kommunion «in re », nicht «in voto », wie immer letztere nun niaher ver-
standen werden mag. Die Worte iiber die Kirchenviter will er als Verbot
interpretieren, auch nur einen von ihnen des Irrtums zu bezichtigen : « 11
Concilio di Trento sembra proibire tale accusa » (S. 39). Das folgende Kapitel
behandelt die Auslegungen der Augustinusworte auf dem Tridentinum. Volpi
unterscheidet schematisch : sakramentale und nichtsakramentale bzw. gei-
stige Deutungen. Innerhalb der sakramentalen bringt er die dreifache Unter-
teilung : Deutung fiir Kommunion a) «in re», b) «in actu primo», ¢) «in
voto ». Die Deutung fiir Kommunion « in re » schreibt entweder dem Kirchen-
vater Irrtum zu oder sie lit ihn an Kommunion durch Stellvertretung
denken. Der Verfasser legt nach diesem Schema die verschiedenen Voten von
Konzilstheologen und Bischéfen in ihren wesentlichen, sachlich bedeutsamen
Ziigen vor, zuletzt also die Erkldrungen im nichtsakramentalen, geistigen Sinn.

Fiir die nachtridentinische Periode bis um 1660-1670, die Zeit der
« Rinascita scolastica », deren Erforschung naturgemifl das lingste Kapitel
des Buches liefert, dient das gleiche Schema ; zwischen die Ansicht, die von
Irrtum spricht, und die einer Realkommunion durch Stellvertretung, schaltet
sich eine neue : Forderung der Realkommunion, doch im Sinn nichtabsoluter
Notwendigkeit. Der SchluBabschnitt « Conclusione » bringt eine Konfron-
tierung mit der wirklichen « Lehre » des hl. Augustinus. V. spricht hier sehr
bestimmt in sechs Punkten vom Tatbestand nach den echten Schriften des
Heiligen, dessen wahre Meinung die meisten Autoren des behandelten Zeit-
raumes auch deshalb verfehlten, weil man Worte des Fulgentius von Ruspe
von alters her Augustinus zuschrieb.

Die Arbeit von V. erscheint uns als eine im allgemeinen wohlgelungene
Untersuchung des schwierigen und heiklen Gegenstandes. Der Verfasser be-
herrscht sein Stoffgebiet derart, dal3l man annehmen darf, weder eine dafiir
wertvolle Ausserung Augustins noch etwas von Belang bei dessen Auslegern
sei ihm entgangen. Im Urteil leitet ihn Treue zum Text und scharfer Blick
sowohl fiir die historischen wie die gedanklichen Zusammenhiinge, damit fiir



Besprechungen 365

die innere Wahrscheinlichkeit oder die Abwegigkeit der Deutungen des
augustinischen Standpunktes. Die SchluBdarlegungen (S. 137-142) aber, die
diesem Standpunkt Freiheit von Irrtum zusprechen wollen, klingen nicht
iiberzeugend. Sie hinterlassen den Eindruck, daf3 der eigentlich einzige Grund,
warum V. von Irrtum nicht reden mag, die Worte des Trienter Konzils iiber
die Kirchenviter sind, die da lauten : « ... certe eos nulla salutis necessitate
id fecisse sine controversia credendum est» (Conc. Trid., ed. soc. Goerres.,
8. Bd. 699, 44 f. ; Denz. 933). Sie diirfen u. E. nicht aus dem Zusammenhang
gelost werden., Das Kapitel in seinem gréBeren Zusammenhang will fest-
gehalten wissen, daB fiir parvuli vor Vernunftgebrauch die eucharistische
Kommunion nicht heilsnotwendig ist, worauf sich der vierte Kanon denn
auch einschrinkt. Der engere Zusammenhang der Sitze liber das kirchliche
Altertum und die Viter anerkennt einerseits, da3 die Viter fiir die damalige
liturgische Praxis («eum morem » «facti» «fecisse») berechtigte zeitge-
bundene Griinde hatten, erklirt anderseits, es sei « zweifellos anzunehmen,
daB sie es nicht wegen einer Heilsnotwendigkeit taten ». Diese letzten Worte
sind vielleicht doch anders gemeint, als V. sie versteht. Die Utraquisten
behaupteten, die Kommunion unter beiden Gestalten sei fiir alle, Kinder
eingeschlossen, kraft gittlichen Rechtes notwendig. Sie beriefen sich dafiir
immer wieder auf Joh 6, 53 und die rituelle Praxis der alten Kirché. Nun
trugen einzelne Bischofe des Konzils im Jahre 1551 die Ansicht vor, die
Urkirche habe solche Praxis wirklich aus gottlichem Recht befolgt, aber hier
wie in adhnlichen Fillen besitze die Kirche Vollmacht, das ius divinum
abzuindern (A. Theiner, Acta Conc. Trid. I, 510-512). Spiter in den ver-
schiedenen vorgelegten Fassungen, Voten und besonders in den Verhand-
lungen vor der dogmatischen Entscheidung der 21. Sitzung liegt der Nach-
druck stets auf der Leugnung eines « divinum praeceptum » bzw. einer « neces-
sitas divino iure », « necessitas » iiberhaupt, oder «necessitas ad salutem »,
«necessitas salutis » usw. Die Sache liegt in dieser Beziehung fiir beide
Fragen, Utraquismus und Kleinkinderkommunion, genau gleich (vgl. Conc.
Trid., 8. Band, 528-700). So spricht vieles dafiir, daB die Worte « nulla salutis
necessitate id fecisse sine controversia credendum est » nur objektiven Sinn
und objektive Tragweite haben, d. h. sie besagen, ohne Zweifel sei auch zur
Viterzeit die Kommunion den parvuli nicht heilsnotwendig gewesen. Damit
bleiben auch diese Worte im Rahmen dessen, was Kap. 1 iiber den Kelch,
im ersten Satz unseres Kap. 4 iiber die Kinder, dann in den Kanones 1
und 4 erkldrt wird : objektiv gemeinte Leugnung der « necessitas ».

Bei der erstmaligen Nennung eines Autors innerhalb des ihm gewidmeten
Textabschnittes diirfte der Name durch besonderen Druck hervorgehoben
sein. In den FuBnoten werden vielfach mehrere Vertreter gleicher Meinung
ohne Riicksicht auf Chronologie der Personen und Verdffentlichungen auf-
gereiht, obschon ihre allfillige Abhingigkeit voneinander gewil nicht an
das Alphabet gebunden ist. Ein italienisches Werk sollte die Summa Senten-
tiarum nicht mehr Hugo von St. Viktor zuweisen (S. 16), gehort sie doch
wahrscheinlich Odo von Lucca an. An Druckfehlern fillt vor allem das
hartnickig wiederholte « interpetrazione » statt «interpretazione » auf.

C. Zimara SMB



	Besprechungen

