
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 4 (1957)

Artikel: Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung

Autor: Endres, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Endres C. Ss. R.

Menschliche Natur
und übernatürliche Ordnung

Die schon Jahrhunderte andauernden Untersuchungen über das

Verhältnis von menschlicher Natur und übernatürlicher Ordnung sind
noch immer nicht abgeschlossen ; sie haben im Gegenteil in jüngster
Zeit durch mehrere Theologen 1 einen verstärkten Auftrieb erhalten.

1 Von diesen seien genannt :

H. de Lubac, Surnaturel, Etudes historiques, Paris 1946 ; Le mystère du sur¬
naturel, in : Recherches de science religieuse 36 (1949) 80-121.

H. Bouillard, L'intention fondamentale de Maurice Blondel et la Théologie, in :

Recherches de science religieuse 36 (1949) 375-380.
H. Rondet, Le problème de la nature pure et la théologie du XVIe siècle, in :

Recherches de science religieuse 35 (1948) 481-521 ; Gratia Christi. Essai
d'histoire du dogme et la théologie dogmatique, Paris 1948.

Anonymus, Ein Weg zur Bestimmung des Verhältnisses von Natur und Gnade,
in : Or 14 (1950) 138-141.

K. Rahner, Eine Antwort, in : Or 14 (1950) 141-145 ; Natur und Gnade, in :

Schriften zur Theologie, Köln 1954, I. Bd. 323-345 ; Bemerkungen über das
Naturgesetz und seine Erkennbarkeit, in : Or 19 (1955) 239-243.

U. v. Balthasar, Karl Barth, Darstellung und Deutung seiner Theologie, Köln
1951, 278-335 ; Der Begriff der Natur in der Theologie, in : ZKT 75 (1953)
452-464.

Diese Theologen bilden keine einheitliche Richtung oder eine Schule. Zwar
lehnen sie alle die seit Cajetan vorherrschende Deutung des Verhältnisses von
Natur und Gnade als zu äußerlich ab, unterscheiden sich aber in der Art und
Weise, wie sie dieses Verhältnis positiv sehen. Manche ihrer Arbeiten behandeln
das Verhältnis von Natur und Gnade vom geschichtlichen Standpunkt aus und
wollen zeigen, daß Kirchenväter und große Theologen des Mittelalters das
Verhältnis schon so gesehen haben, wie man es jetzt wieder zu sehen beginnt. Wenn
man darum die Ansichten mancher dieser Theologen als « nouvelle théologie »

bezeichnet hat, wird man ihrer Absicht nicht ganz gerecht. Sie wollen weniger eine
neue Theologie, sondern mehr die Erneuerung alter theologischer Überzeugungen.
Um einen Namen zu haben, werden in den obigen Ausführungen alle, die das
Verhältnis von Natur und Gnade neu zu bestimmen versuchen, als neue Richtung
bezeichnet. Vor allem geht es dabei um die Theorien von H. de Lubac und K. Rahner



4 Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung

Dabei wurden alte Fragestellungen in eine andere Form gebracht, und
neue Fragen — was die menschliche Natur denn eigentlich ist ; ob und
wie sie ihrem metaphysischen Gehalt nach erkannt wird — sind
hinzugekommen.

Die alten und die neueren Ansichten weichen in einer größeren Zahl
von Punkten von einander ab als sie miteinander übereinstimmen.

I. Übereinstimmendes in der alten und in der neuen Lehre

1. Beide kommen darin überein, daß der tatsächliche oder der
geschichtliche Mensch in einer über-natürlichen Ordnung steht. Von
Anfang an und für immer hat Gott die Gesamtheit aller Menschen zu
einem Endziel berufen, das den Charakter reinen Geschenktseins hat.
Und zwar ist es noch in einem strengeren Sinn ungeschuldet und

gnadenhaft geschenkt als das Dasein einem Geschöpf geschenkt ist.
Der erste Mensch ist für dieses Ziel, die Gottesschau, vollentsprechend

ausgerüstet auf seinen Lebensweg gesetzt worden. Gott erschuf
diesen homo viator im Stand der Gnade.

Gott hat die Berufung zum genannten Endziel nicht zurückgenommen

und an dessen Stelle kein anderes gesetzt, als der erste Mensch durch
schuldhaftes Versagen für sich und seine Nachkommen die Voraussetzung

verloren hatte, es zu erreichen. Gott nimmt jene Berufung ebenfalls

nicht zurück, wenn ein Mensch die ihm in der Gnade zurückgegebene

Voraussetzung durch persönliche Schuld wieder verliert.
Nennt man das Endziel, die Berufung dazu und die gnadenhafte

Hinordnung darauf, übernatürlich, dann kann man sagen : Es gibt nur
eine übernatürliche Ordnung, und jeder Mensch, sei er Gerechter oder

Sünder, steht in ihr. Eine rein natürliche Ordnung und einen rein natürlichen

Menschen gibt es tatsächlich nicht und hat es nie gegeben.

2. Die Gottesschau als Endziel und die gnadenhafte Ausrüstung,
es wirksam zu erstreben, sind dem Menschen zugleich völlig ungeschuldet
und völlig angepaßt ; das, worauf der Mensch in keiner Weise Anspruch
hat, erfüllt seine Ansprüche, seine Möglichkeiten in vollkommenster

sowie jener, die im wesentlichen mit diesen übereinstimmen. Dabei wird im
einzelnen nicht mehr auf ihre Werke verwiesen. Eine Zusammenstellung dessen, worin
diese Vertreter der « neuen Richtung » miteinander übereinstimmen und worin sie
sich unterscheiden, bieten : L. Malevez, La gratuité du surnaturel, in : NRT 75

(1953) 561-586 ; 673-689 ; R. Bruch, Das Verhältnis von Natur und Übernatur
nach den Auffassungen der neueren Theologie, in : TG 46 (1956) 81-102. Dort
finden sich weitere Literaturangaben.



Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung 5

Weise. Der über sich hinaus erhöhte und mit jenem übermenschlichen

Ziel verbundene Mensch ist ganz gut, er ist voll-endet.
Diese zweifache Eigenschaft der Gottesschau und Gnade : dem

Menschen rein geschenkt und ganz entsprechend — summe gratuitum
et summe conveniens — zu sein, scheint für unser Erkennen gegensätzlich

und unvereinbar. Wenn die Gnade dem Menschen so entspricht, ihn
ausfüllt und vollendet, dann ist sie ihm angemessen und gleichsam auf
den Leib geschnitten, dann ent-spricht doch etwas im Menschen dieser

Gnade und auf Grund dessen kann er sie be-anspruchen. Das einem
Seienden Entsprechende ist das, worauf sein Wesen abgestimmt und

ausgerichtet ist. Der Gegenstand dieser wesenhaften Ausrichtung steht

jedoch dem Seienden zu ; er ist ihm nicht geschenkt, sondern geschuldet.
Sind Gnade und Gottesschau jedoch geschenkt, dann ist schwer einzusehen,

wieso sie trotzdem derart angemessen sind, daß sie geradezu

geschuldet zu sein scheinen.

In Vergangenheit und Gegenwart zielt das theologische Bemühen
darauf ab, das reine Geschenktsein jener übernatürlichen Wirklichkeiten
zu verteidigen und zugleich die innere Vollendung aufzuzeigen, die
menschliches Sein und Tun durch sie erfahren. Die neuere Theologie
bemüht sich besonders darum, das Gnadengeschenk möglichst tief im
Menschen zu befestigen.

II. Abweichendes in der alten und in der neuen Lehre

1. Die Natur als Träger der Gnade

und die Gnade im Verhältnis zur Natur

a) Alte und neue Theologie meinen nicht dasselbe, wenn sie nach
dem Träger der Gnade fragen. Die eine meint den abstrakten, die andere
den konkreten Untergrund. Die früheren Theologen suchten in der
menschlichen Natur in sich, in der Natur als solcher nach den

Ansatzmöglichkeiten, die sie für jene Erhöhung bietet ; sie fragten nach der
naturhaften Ausrichtung auf die Gottesschau und auf die dafür geforderte

Gnade. Darauf hin ist diese Natur selbstverständlich nicht gebildet
wie das Auge auf das Licht oder wie der Verstand auf die allgemeinen
Körperwesenheiten, aber sie muß doch von Gott erhoben und ihrem
über-natürlichen Endziel angepaßt werden können, ohne dabei ihre
menschliche Eigenart zu verlieren. Ein Tier böte für eine über-natürliche
Erhöhung keine Ansatzstelle ; es könnte nicht einmal von Gott zu



6 Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung

menschlichem Erkennen und Wollen erhoben und befähigt werden, ohne
das Tiersein zu verlieren. Das Ganze und die einzelnen Bestandteile
seines Wesens sind körperhaft und darum widersetzen sie sich jedweder
Bereitung und Umformung für geistiges Erkennen und Streben.

Als geistgeformtes Wesen hat der Mensch ein unbegrenztes
Erkenntnis- und Strebeziel : das Sein und das Gute. Weil diese Inhalte
jedwedes Seiende und Gut-Seiende zu dem machen, was sie sind, muß
auch jedwedes Seiende und Gut-Seiende vom menschlichen Erkennen
und Streben wenigstens irgendwie erfaßt werden können. Der Mensch

hat ein in seiner Natur wurzelndes und aus dieser Natur herauswachsendes

Verlangen nach Wissen und SeinsVerständnis. Er versteht ein
Seiendes dann, wenn er es nach seinen inneren und äußeren Ursachen
kennt. So führt sein Bemühen, das innerweltlich Seiende zu verstehen,
ihn über dieses hinaus zum Wissen um die Existenz eines geistigen,

personalen, unbegrenzten Wesens als der ersten Wirk- und letzten
Zielursache alles innerweltlich Seienden. Verborgen bleibt dem Menschen

jedoch, wie dieses Seiende in sich beschaffen ist ; er kennt ein Seiendes,

das er nicht kennt. Aber das Kenntnisverlangen macht auch vor dem

Inneren dieses Seienden, das nur als Wirk- und Zielursache der Welt
erkannt ist, nicht halt. Die seinsgerechte Form dieses, in einem bewußten

Akt sich aussprechenden Verlangens wäre : Ich wollte (möchte) dieses

Seiende in sich erkennen, wenn das möglich wäre, und wenn dieses

Seiende (Gott) mir das gewährte 2.

Denn, wenn es überhaupt erfüllbar ist, kann nur Gott als schöpferische

Ursache der menschlichen Natur, diesem Verlangen zum Ziel
verhelfen. Gottes Macht findet nur am Widerspruch ihre Grenze ; was in
sich nicht widersprechend ist, ist ihr auch nicht unmöglich. Nun läßt
sich jedenfalls nicht zeigen, daß eine Erhebung und Ausrüstung der

Natur, die jenes Verlangen erfüllbar machten, offensichtlich
widersprechend ist. In der Geistigkeit der Seele hätte man den für die
erhebende und umformende göttliche Tätigkeit vorausgesetzten Ermög-
lichungsgrund zu sehen. Trotz des unendlichen Abstandes, der unauf-
hebbar zwischen Schöpfer und Geschöpf besteht, ist der Mensch infolge

2 Es sind auch noch andere bewußte Formen (actus eliciti) dieses
Naturverlangens möglich. So z. B. die sinnlose, weil absolute Form : Es scheint unmöglich

und trotzdem will ich es einfachhin ; oder die unbestimmte Fassung : Ich
weiß nicht, ob es irgendwie möglich ist, ich will es so, wie es möglich ist ; endlich
das aus dem lebendigen Glauben kommende absolute, wirksame und verdienstliche

Verlangen.



Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung 7

seiner Geistigkeit dem Schöpfer ähnlicher als das Tier ihm, dem
Menschen ähnlich ist. Reicht diese Geistigkeit auch nicht aus, Gott zu
erkennen, wie er in sich ist, so findet in ihr das göttliche Wirken doch

einen Ansatzpunkt, den Menschen für einen solchen Erkenntnisakt
umzuformen.

Was nach den meisten Vertretern der alten Theologie in der
Menschennatur für die gnadenhafte Erhöhung vorgefunden wird, ist ein

bedingtes, unwirksames Verlangen nach der Gottesschau und eine bloße

Widerspruchslosigkeit, von Gott für diesen Akt ausreichend und wirksam

ausgerüstet werden. Aber auch ohne jene Ausrüstung wäre der
Mensch wesensganz. Er könnte ohne die Erhöhung und Zielbestimmung
existieren ; diese sind in keiner Weise vom Wesen gefordert, sondern
kommen zu ihm als etwas Außerwesentliches hinzu. Daß trotzdem die
Gnade dem Menschen nicht rein äußerlich bleibt, wird durch ihre Eigenart,

sowie durch die in der Geistseele wurzelnde Widerspruchslosigkeit
verhindert.

h) Mit einer solchen Deutung sind die Vertreter der neueren Theologie
durchweg nicht einverstanden. Der Gnade als dem Innersten und
Eigentlichsten im Menschen, dem, dessentwegen er überhaupt nur erschaffen
worden ist, sei damit nicht genügend Rechnung getragen. Sie bleibe
etwas Angefügtes, eine den Menschen nur äußerlich schmückende Fassade.

Das zeige sich um so deutlicher, als nach jener Ansicht der Mensch

auch ohne gnadenhafte Erhöhung, in einer rein natürlichen Ordnung
möglich sei.

So behaupten denn einige der neuen Richtung, der Mensch sei

nicht nur tatsächlich in eine übernatürliche Ordnung hineingestellt,
sondern auch seinem Wesen nach auf diese ausgerichtet und trage ein wesenhaftes,

ein Naturverlangen danach in sich (H. de Lubac, H. Bouillard,
Anonymus). Somit läßt sich nicht nur der geschichtliche, sondern
auch der Mensch als solcher ohne den Bezug auf jene übernatürlichen
Wirklichkeiten nicht begreifen ; ist doch gerade dieser Bezug das

Ausschlaggebende an ihm. Ein solches Verhältnis ermöglicht dann der Gnade,
das zu sein, was sie wirklich ist : das Innerste und Wertvollste im
Menschen.

Wer das Verhältnis der menschlichen Natur zur übernatürlichen
Ordnung in diesem Sinn versteht, kann kaum anders, als die früheren
Deutungsversuche schon in ihrem Ansatz als verkehrt zu halten.
Verkehrt ist es danach, von einem Menschen auszugehen, der ohne den
absoluten Bezug auf das übernatürliche Endziel dem Wesen nach schon



8 Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung

für abgeschlossen und existenzfähig gilt, und dann zu untersuchen, wie
die Gnade sich zu einem solchen Menschen verhält. Statt die menschliche

Natur als eine abgerundete, in einer rein natürlichen Ordnung
verwirklichungsfähige Soseinseinheit aufzufassen und von ihr aus die Gnade
als vervollkommnendes Akzidens zu bestimmen, muß die Natur von der
Gnade aus begriffen werden, als das, was innerlich darauf ausgerichtet
ist und innerlich jener übernatürlichen Erhebung bedarf.

Verkehrt muß es vor allem scheinen, daß man in den früheren
Untersuchungen über das Verhältnis von Natur und Gnade unter dieser Natur
gewöhnlich die abstrakte, die Natur in sich verstanden hat. Die neue
Sicht des Verhältnisses, in der statt der Natur als solcher die des

geschichtlichen Menschen als solche steht, hat nicht etwa darin ihren Grund,
daß man in nominalistischer Weise dem Allgemeinen keine Bedeutung
für die Welt des Konkret-Wirklichen zugestände. Wenn jene Theologen
auch von der Existenzphilosophie im allgemeinen und vom Denken
M. Blondels im besondern Anregungen empfangen haben und darum
gerade den geschichtlichen Menschen als solchen zu begreifen suchen,

werden sie sich doch in der Universalienfrage zur scholastischen

Überlieferung bekennen. Auch die durch geschichtliche Untersuchungen
gewonnene Erkenntnis, daß die Kirchenväter und Theologen der Frühzeit

die Natur als solche nicht gekannt, daß sie unter «menschlicher
Natur » den Menschen in seinem jetzigen Zustand gemeint haben, wäre
kein hinreichender Grund, es für verkehrt zu halten, wenn in der Frage
nach dem Verhältnis von Natur und Gnade diese Natur als Natur in
sich, als abstrakte Natur gefaßt wird. Daraus, daß man in früherer Zeit
unter menschlicher Natur den Menschen in einem bestimmten Zustand
verstanden hat und daraus, daß man heute mit wachsendem Verständnis
die Bedeutung des Menschen als geschichtliches Wesen erkennt, folgt
noch nicht, daß die Frage nach dem allgemeinen Wesen dieses Menschen
keine echte Frage ist ; sie könnte höchstens als zweitrangig angesehen
werden.

Wenn jedoch ein absolutes Verlangen nach der Gottesschau als

Strukturelement des menschlichen Wesens angesehen wird, dann ist jene
« eine » menschliche Natur, die einen solchen Bestandteil nicht enthält,
dann ist mit anderen Worten jene menschliche Natur, wie sie seit Cajetan
in der Theologie verstanden wird, überhaupt kein echtes Universale.
Sie ist weder im geschichtlichen Menschen tatsächlich verwirklicht, noch
könnte sie überhaupt verwirklicht werden. Sie ist nicht nur abstrakt,
sondern auch fiktiv und hypothetisch.



Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung 9

Für eine in der genannten Weise auf das übernatürliche Endziel

ausgerichtete Natur wäre die gnadenhafte Erhöhung ohne Zweifel mehr

von innen her und innerlich angemessener, als das der Fall ist, wenn

man der Natur nur zugesteht, daß sie sich innerlich gegen eine solche

Erhebung nicht wehrt und sträubt. Jene neue Deutung der Natur stellt
den am weitesten gehenden Versuch dar, die über die Natur hinaus-

liegende und von ihr nicht beanspruchbare Gnade der Natur doch
möglichst tief einzusenken, eine möglichst nahtlose Einheit zwischen Schöp-

fungs- und Erlösungsordnung herzustellen. In der protestantischen Theologie

geht man auch noch darüber hinaus, sofern man jedwede
Unterscheidbarkeit von natürlichen und übernatürlichen Bestimmtheiten im
Menschen leugnet. Aus der Erschaffung des Menschen aus dem Nichts,
auf die man sich dabei beruft, folge die schlechthinnige Einheit von
Natürlichem und Übernatürlichem, von Schöpfungs- und Erlösungsordnung

3. Aber aus der Tatsache, daß der Mensch sowohl als erschaffenes

wie als erhöhtes Wesen von Gott stammt, folgt durchaus nicht, daß

hier keine sachlich verschiedenen Rücksichten und Bestimmtheiten
vorliegen können, daß das von Gott im gleichen Menschen Bewirkte nicht
in einem verschiedenen Verhältnis zu seinem Urheber steht.

Nun ist leicht ersichtlich, daß die von jenen katholischen Theologen

hergestellte Einheit zwischen Natur und Gnade den Geschenkcharakter,

vor allem die besondere Art des Geschenktseins dieser
letzteren, zu gefährden scheint. Aber die betreffenden Theologen dürften
nicht den ihnen eigenen hohen Rang in ihrer Wissenschaft besitzen,

wenn sie diese Schwierigkeit nicht selbst gesehen und zu beseitigen
versucht hätten. Jedoch werden diese Versuche auch von solchen, die das

beherrschende Grundanliegen der neuen Deutung voll bejahen (K. Rahner),

nicht als hinreichend angesehen. Die Gnade ist wohl nicht mehr
als ungeschuldet zu begreifen, wenn die innere und unbedingte
Hinordnung auf sie und auf die Gottesschau ein Bestandteil der Natur des

Menschen ist, sodaß der Mensch als solcher ohne jene Hinordnung nicht
gedacht werden kann 4.

Ein anderer Versuch, der der Gnade das Geschenktsein besser

sichert und zugleich von ihr das « Hinzukommende », das Äußerlich-

3 Vgl. H. Thielicke, Theologische Ethik, Tübingen 1951, I. Bd. N. 753.
4 Es sei auch hingewiesen auf einen Satz in « Humani generis » (Denz. 3018),

mit dem sich diese Ansicht schwer vereinigen läßt. Auch das, was das Vaticanum
über die natürliche Erkennbarkeit Gottes und die übernatürliche Offenbarung
sagt (Denz. 1785, 1786), spricht mehr für die natürliche und übernatürliche
Ordnung im Sinn der alten Theologie.



10 Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung

Sein in Bezug auf die menschliche Natur wirksamer ausschließt als die

alte Lehre, besteht darin, im geschichtlichen Menschen ein absolutes,
aber nicht unbedingt wirksames Verlangen nach der gnadenhaften
Erhöhung anzunehmen. Dieses Verlangen gehört also nicht zur Natur
als solcher und darum könnte sie auch ohne jene Erhöhung in einer rein
natürlichen Ordnung verwirklicht werden. Aber alle Menschen, die ja
alle tatsächlich in der übernatürlichen Heilsordnung stehen, tragen, ob

sie Gerechte oder Sünder sind, jenes Verlangen in sich. Durch dieses

den Verlust der Gnade überdauernde übernatürliche Existential werden
alle absolut, die Gerechten wirksam, die Sünder unwirksam, auf das

übernatürliche Endziel hingeordnet (E. Brisbois, K. Rahner, U. v.
Balthasar, L. Malevez).

Für die Existenz eines solchen übernatürlichen Existentials beruft
man sich auf die Wirksamkeit des göttlichen Beschlusses. Der göttliche
Entschluß, einen Menschen zu etwas zu berufen, kann nicht mit einem

menschlichen Akte solcher Art verglichen werden. Dadurch, daß ein

Mensch einen andern zu etwas beruft, wird in dem Berufenen nichts

geändert ; er erhält dadurch nicht die Tauglichkeit, sondern diese wird
schon unterstellt. Gottes Beschluß dagegen ist wirksam ; er unter-stellt
nicht die entsprechende Tauglichkeit, sondern er-stellt sie. So hat Gottes
Beschluß, dem Menschen ein übernatürliches Endziel zu geben, auch

in der Natur des geschichtlichen Menschen etwas hervorgebracht, eben

jene Hinordnung auf dieses Endziel in der Form des übernatürlichen
Existentials. Ihm zufolge hat der geschichtliche Mensch vor jeder
Erhebung in die übernatürliche Ordnung durch die Gnade schon ein
absolutes, aber noch unwirksames Verlangen nach der Gottesschau.

Eine Stellungnahme zu diesen Ansichten hätte sich zunächst mit
dem zu befassen, was sie an den alten Lösungen auszusetzen haben und
müßte dann die Gangbarkeit der neuen Wege prüfen.

Der Geschenkcharakter von Gnade und Gottesschau scheinen

unumgänglich zu verlangen, daß der metaphysische Wesensgehalt des

Menschen auch in einer anderen Ordnung als der jetzigen verwirklicht werden

kann, daß Menschen mit einem natürlichen Endziel sich nicht wesentlich

von denen mit einem übernatürlichen unterscheiden würden. Dann
bleibt aber nichts anderes übrig, als die Gnade der Seinskategorie des

Akzidens einzuordnen. Nun läßt sich mit dem Ausdruck « Akzidens »

ein zweifacher Sinn verbinden : Akzidens ist jener Soseinsinhalt, der
nicht für sich, sondern nur an einem andern haftend sein kann, der
somit im Gegensatz zu einem Soseinsgehalt steht, dem die Daseinsweise



Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung 11

des Selbstandes oder der Substanz zukommt. Akzidens in einer anderen

Bedeutung meint einen Gehalt, der nicht zum metaphysischen Wesen

eines Seienden gehört, der zu diesem Wesensgehalt hinzukommt. Kommt
die außerwesentliche Bestimmtheit dem Wesen notwendig zu, ist es eine

Eigentümlichkeit ; kommt sie ihm nicht notwendig zu, dann ist sie für
dieses etwas Zufälliges. Zufälliges dieser Art kann vom Einzelding trennbar

sein, wie das Sitzen und Stehen beim Menschen ; es kann aber auch

untrennbar sein wie etwa die Geschlechtsunterschiede : männlich und
weiblich. Die Gnade ist zunächst ein zum metaphysischen Wesen des

Menschen hinzukommendes Akzidens (accidens praedicabile), und zwar
ist es keine Eigentümlichkeit. Der Seinsweise nach ist der unter Gnade

verstandene Inhalt etwas, das nicht in .und für sich, sondern nur in
einem andern bestehen kann ; es hat nicht die Daseinsweise der
Substanz 5. Gott kann unmöglich die in der Gnade enthaltenen Vollkommenheiten,

die eine Anteilnahme an seinem innergöttlichen Sein und Tun
sind, einem Geschöpf in der Weise schenken, daß sie die Daseinsweise

der Substanz hätten. Dann würde der Mensch nicht nur « vergötthcht »,

sondern er würde Gott.
Nun fallen Wert und Würde dessen, was die Gnade in sich schließt,

nicht mit der Seinsweise zusammen, die sie im Menschen hat. Was nicht
in sich bestehen kann, kann darum doch in sich äußerst wertvoll sein ;

was außerhalb des Wesens liegt, kann für dieses doch höchste Bedeutung

haben. Wer die Gnade als Akzidens bezeichnet, kann trotzdem in
ihr das Innerste und Eigentlichste im Menschen sehen, und wer in ihr
dessen Daseinssinn erkennt, wird sie trotzdem für ein Akzidens halten
müssen. Dabei ist zu bedenken, daß nicht nur der Begriff der Substanz,
sondern auch der des Akzidens analogen Charakter hat. Mit den natürlichen

Akzidentien kommt das übernatürliche der Gnade darin überein,
in einem andern zu sein. Die Art und Weise dieses Innseins wird bei
ihr aber anders und weniger unvollkommen sein als die der natürlichen
Akzidentien. Vor allem kann die Gnade eine durchdringende und
prägende Seinsmächtigkeit besitzen, wie sie ihresgleichen in der natürlichen
Ordnung nicht hat.

So folgt daraus, daß man die Gnade für ein akzidentelles Sein hält,
nicht notwendig eine Veräußerlichung und jener « Extrinsecismus », den

man fnit Recht bekämpft. Zudem ist man früher nicht bei der rein
formalen Deutung der Gnade als Akzidens stehen geblieben. Mit Hilfe

s Auch das Tridentinum spricht von einem « Anhaften » der Gnade (Denz. 821).



12 Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung

der Begriffe des Lebens, der Liebe, der Freundschaft und Kommunikation

hat man versucht, sie weiter zu erhellen und ihre Innerlichkeit zu
vertiefen. Doch war man sich von Anfang an darüber klar, daß es dem
Menschen nie gelingen wird, die Eigenart dieses übernatürlichen Seins

völlig zu begreifen.
Wenn man das, was der Mensch von Haus aus für seine gnadenhafte

Erhöhung mitbringt, nur die reine Widerspruchslosigkeit seiner Geistnatur

sein ließ, dann geschah das lediglich, um das Geschenktsein der
Gnade nicht zu gefährden und nicht etwa darum, weil man eine
möglichst enge Verbindung des Übernatürlichen mit dem Natürlichen im
Menschen für überflüssig gehalten hätte 6. Tatsächlich tauchen schon
Gefahren für das Geschenktsein auf, wenn man die menschliche Natur
mit einer positiven Hinordnung auf j ene übernatürlichen Wirklichkeiten
ausstattet.

In dem erwähnten übernatürlichen Existential scheint nun eine

Synthese gefunden zu sein, die die rechte Mitte darstellt zwischen dem

angeblichen Zuwenig der alten Lösung und dem sicheren Zuviel mancher

neuen Deutungen. Es gehört nicht zur Wesensstruktur des Menschen

— diese, aus nur natürlichen Bestimmtheiten aufgebaut, gilt als in sich

abgeschlossen und wird auch in einer rein natürlichen Ordnung als

existenzfähig angesehen — findet sich aber als unverlierbarer Bestandteil

in jedem geschichtlichen Menschen.

Doch auch diese Deutung kann nicht ohne weiteres als Fortschritt
im theologischen Erkennen und als Wiedergabe des tatsächlichen
Sachverhalts bezeichnet werden. Aus der seinerstellenden Kraft der göttlichen
Beschlüsse folgt nicht die Existenz eines solchen Existentials 7. Der

8 Die sich gelegentlich findende scharfe Trennung zwischen Natürlichem und
Übernatürlichem hat bei den betreffenden Theologen den Sinn, begrifflich
klarzustellen, was auf die Seite des einen und was auf die des anderen gehört. Was
begrifflich unter-schieden wird, soll aber nicht als sachlich gq-schieden im lebendigen

Menschen verstanden werden.
7 Daß eine solche, wie die Gnade übernatürliche und doch von ihr wesentlich

verschiedene Wirklichkeit im Sünder fortbesteht, könnte in der Tatsache eine
Stütze finden, daß nach dem Verlust der Gnade und Gottesliebe gleichwohl die
übernatürlichen Tugenden des Glaubens und der Hoffnung im Sünder bleiben,
solange dieser nicht ausdrücklich gegen diese fehlt. Aber zwischen jenem Existential
und jenen Tugenden besteht der Unterschied, daß ersteres seiner Natur nach
bleiben soll, wogegen letztere ihrer Natur nach Schwundgebilde sind. Über kurz
oder lang gehen auch sie im Sünder verloren, wenn er sich nicht bemüht, die Gnade
zurückzugewinnen. Sie gleichen dem Abendrot, das nach der untergegangenen Sonne
zwar noch leuchtet, aber kurz darauf verlöscht.



Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung 13

Mensch des göttlichen Beschlusses war wohl der gnadenhaft erhöhte
Mensch. Aber es war eine Erhöhung, die auch diesem Menschen in die

Hand gegeben, deren endgültige Verwirklichung von seiner Zustimmung
und Mitarbeit abhängig war ; er sollte das geschenkte übernatürliche
Leben erhalten, entfalten und auch verlieren können. So war die Gnade

nicht nur in sich Geschenk, sondern auch die Art und Weise, wie sie

gegeben wurde, war dem Menschen als freiem Wesen, das sich für sein

Endziel zu entscheiden hat, angemessen. Die Wirkung des göttlichen
Beschlusses war der Mensch der Übernatur : Ein Mensch, dessen Natur
eine solche Überformung vertrug, ein Mensch, dessen Erkennen und
Wollen ein Zielgut gegeben war, das nicht aus dem Rahmen ihres natürlichen

Formalobjekts herausfiel und der durch die Gnade wirksam auf
seine Endbestimmung ausgerichtet war. Mehr als diese Ausrichtung
brauchte er nicht. Nun hat der Mensch von der ihm zugestandenen

Möglichkeit Gebrauch gemacht, er hat sich gegen seine Berufung
entschieden und hat damit die positive Ausrichtung dazu verloren. Was

übrig blieb, war der Mensch mit seiner vollen natürlichen Ausrüstung
und der verlorenen Gnade. An ihrer Stelle blieb kein übernatürliches
Existential im Sinn einer seinshaften positiven Bestimmtheit, sondern
ein Nichts, das schuldhafte Fehlen von etwas, was da sein sollte. Ferner
blieb der nicht widerrufene Wille Gottes, der dem Menschen jenes Ziel
gesetzt hatte. Es blieb also ein Mensch, der in Bezug auf diesen Willen
ein Torso, ein Nichtseinsollendes war, der in einem Mißverhältnis zu
dem stand, was er nach Gottes Willen sein sollte und durch eigenen
Willensentscheid sein konnte. Das übernatürliche Existential wäre
sowohl für den Menschen im Zustand der Gnade, wie für jenen, der die

Gnade schuldhaft verloren hat oder nicht besitzt, zuviel. Für den in der
Gnade lebenden und durch sie positiv und wirksam auf das Endziel
ausgerichteten Menschen scheint das von der Gnade trennbare und darum
von ihr sachlich verschiedene Existential überflüssig ; überdauert es

aber im Sünder den Bruch mit Gott, den Abbruch der Beziehung zu
ihm als übernatürlichem Endziel, dann scheint in diesem mehr zu bleiben,
als die Sünde ihrer Natur nach zuläßt : eine innere Hinordnung auf jenes
Ziel, ein absolutes, wenngleich nicht wirksames Verlangen danach. Das

Existential soll ein Mittel sein, der Gnade in Bezug auf den Menschen

möglichst alle Äußerlichkeit zu nehmen. Das geschieht jedoch auch
schon dadurch, daß man wie K. Rahner die Ansatzmöglichkeit, die die
menschliche Natur für eine Erhöhung bietet, nicht als Gehorsamsfähigkeit

im Sinn einer passiven Widerspruchslosigkeit, sondern als eine



14 Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung

Offenheit faßt, die nicht nur als passive Widerspruchslosigkeit, sondern
als innere, wenngleich nicht unbedingte Hinordnung zu verstehen wäre.

Wird aber durch dieses Mehr und durch jenes Existential am Ende
nicht der Teufel durch Beelzebub ausgetrieben, der falsche Extrinsecis-
mus in der Gnadenlehre durch einen ebenso falschen Intrinsecismus
ersetzt Vielleicht hat man sich damit abzufinden, daß man, wie anderswo,

so auch in der Gnadenfrage nur zur Erkenntnis des « Daß », nicht
aber des « Wie », der Art und Weise kommt. Man sieht ein, daß z. B.
Gott als höchste Wertperson zugleich in ungetrübter Fülle barmherzig
Und gerecht ist ; man durchschaut jedoch nicht, wie beides möglich ist,
ohne daß eine Eigenschaft die andere beeinträchtigt oder aufhebt. Das

Geschenk der Gnade und Gottesschau erfüllt und vollendet die menschliche

Natur in einer alle natürlichen Maßstäbe übersteigenden Weise,
und zwar übt diese Erhöhung gerade als echtes Geschenk eine solche

Wirkung aus. Wie aber etwas, das so der Natur entspricht, daß es von
ihr gefordert scheint, trotzdem reines Geschenk bleibt, wird von uns
niemals befriedigend erklärt werden können.

2. Die Erkennbarkeit der menschlichen Natur

Es fragt sich, ob die menschliche Natur ihrem metaphysischen
Wesen nach mit Hilfe rein natürlicher Kräfte erkannt werden kann.
Sinnvoll kann diese Frage nur von jenen Vertretern der neuen Richtung

gestellt werden, die im geschichtlichen, in der übernatürlichen
Ordnung stehenden Menschen eine « natürliche Natur », ein Gesamt an
Soseinsbestimmtheiten anerkennen, die auch in einer rein natürlichen
Ordnung verwirklicht werden könnten, ohne daß ein solcher Mensch
sich artlich von dem jetzigen unterschiede. Für jene, die schon in das

Wesen des Menschen ein übernatürliches Element eingefügt sein lassen,

gibt es eine Natur im genannten Sinne nicht, und darum kann auch die

Frage nach der Erkennbarkeit der reinen Natur von ihnen nicht als

berechtigt angesehen werden.

Wer grundsätzlich die Möglichkeit anerkennt, daß das menschliche

Wesen auch eine andere Daseinsweise haben könnte als die gegenwärtige,
kann doch ernste Schwierigkeiten haben, ob wir dieses Wesen rein in
sich, teilweise oder erschöpfend erkennen können. Denn derjenige
Mensch, an dem und durch den ein solcher Akt der Selbsterkenntnis

vollzogen werden kann, steht in einer übernatürlichen Ordnung. Ob er
nun Gerechter oder Sünder ist, er ist vom Übernatürlichen her erfaßt



Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung 15

und innerlich irgendwie geprägt und umgeformt. In dem, was er von
sich erkennt und in dem, wodurch er sich erkennt, steckt ein
übernatürliches Element, und er hat kein Mittel, dieses vom Natürlichen
rein zu trennen.

Das nicht genügend beachtet zu haben, machen Anhänger der

neuen Richtung denen der alten zum Vorwurf : Diese glaubten
eindeutig zu wissen, was die menschliche Natur genau sei und wie weit
sie genau reiche. Man setzte nämlich voraus, alles, was der Mensch durch
Selbsterkenntnis und nicht durch die Offenbarung von sich weiß und
an sich erfährt, gehöre zu seiner Natur. Dem lag eine zu enge Fassung
des Übernatürlichen zugrunde : Nur das ist übernatürlich, was durch
WortOffenbarung erkennbar ist. Was der Mensch also nicht auf diese

Weise von sich erfährt, wäre demnach natürlich ; sein erfahrbares Wesen

deckte sich mit dem metaphysischen.
Hinsichtlich der Erkennbarkeit dieses Wesens als solchen werden

dann zum Teil starke Vorbehalte gemacht. So wird gesagt, die Gnade

setze zwar eine Natur logisch voraus, weil sie eben Gnade für eine Natur
sei. Aber der von der Gnade unterschiedene Begriff der Natur sei

abstrakt und formell ; sein Inhalt sei nicht in der Erfahrung gegeben
und darum für uns nicht bestimmbar ; bei den in der Selbsterfahrung
gegebenen Inhalten lasse sich nicht unterscheiden, was natürlichen

Ursprungs und was die Folge übernatürlicher Erhöhung sei. So bleibt der

Begriff der Natur ein Hilfsbegriff, der den der Gnade stützen soll und
der nichts weiter aussagt als : Träger und Untergrund der Gnade

(U. v. Balthasar).
Andere halten es wohl für möglich, aus den Gegebenheiten der

Selbsterfahrung das unveränderliche metaphysische Wesen des Menschen

inhaltlich näher zu bestimmen, lassen aber doch auf Grund des

erwähnten Sachverhalts die Frage offen, ob es rein und ganz erfaßbar sei

(K. Rahner).
An sich müßte diese Erkenntnisschwierigkeit auch dem Betrachter

der abstrakten Menschennatur aufstoßen oder aufgestoßen sein. Sie

stellt sich aber besonders, wenn man die Natur im geschichtlichen
Menschen sieht. Dabei ist es einerlei, ob man in diesem ein übernatürliches
Existential annimmt oder nicht. Denn der Mensch ist immer entweder
im Besitz der Gnade oder sie fehlt ihm in erbsündlich oder persönlich
schuldhafter Weise. Im ersten Fall wird das Potential der übernatürlichen

Gnade sich auch in jenen Seelenäußerungen bemerkbar machen,
die nicht spezifisch übernatürlich sind ; im zweiten Fall wird ihr Fehlen



16 Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung

sich in den gleichen Akten negativ auswirken. Die Seelenäußerungen
des Sünders dürfen nicht denen der « reinen » Natur gleichgesetzt werden.

Doch dürfen die Unterschiede in den Äußerungen des metaphysischen

Wesens, jenachdem dieses in einer rein natürlichen oder einer
übernatürlichen Ordnung steht, nicht übertrieben werden. Sie sind nur
akzidenteller Art. Vorhandene oder fehlende Gnade sind nicht Ursache

von Vorgängen, die in einer nicht-übernatürlichen Ordnung überhaupt
nicht aufträten, sondern sie verändern metaphysische Wesensäußerungen

im Sinn eines Mehr oder Weniger, eines Besser oder Schlechter.
Daß der Mensch geistigen Erkennens oder freien Strebens fähig ist, wird
wohl niemand als Folge seiner Erhebung betrachten, wohl aber kann
infolge dieser Erhebung, durch das Dasein oder Fehlen der Gnade das

Erkennen und Streben eine besondere Färbung erhalten.

Entspringen die Lebensäußerungen des Menschen in ihrer tatsächlichen

Form auch nicht nur seinem metaphysischen Wesen, so kann
dieses gleichwohl aus ihnen erschlossen werden. Dagegen würde auch
nach dem Wissen um das metaphysische Wesen keine volle Klarheit
darüber zu gewinnen sein, was am Modus der tatsächlichen
Lebensäußerungen einer metaphysischen Quelle entspringt und was auf den

geschichtlichen Standort des Menschen zurückgeht.
Aber auch die Erkenntnis des metaphysischen Wesens selbst, ist

immer mit einer nicht zu beseitigenden Unschärfe behaftet. Ihre
Ursache liegt darin, daß dem Menschen die Selbsterkenntnis nicht als

Schau, sondern nur durch Begriffe möglich ist. Wenn diese Art des

Erkennens nicht nur dem geschichtlichen, sondern dem Menschen als

solchem eigen ist, läßt sich die daraus folgende Unschärfe auch in keiner

Ordnung vermeiden. Die im Vollzug der Selbsterkenntnis verwandten

Begriffe sind dem Bereich des Ungeistigen, der Körperwelt entnommen
und darum sind sie ungeeignet, den geistigen Gehalt des menschlichen
Wesens vollgültig auszudrücken.

Alle dem Menschen als geistgeprägter Wirklichkeit möglichen
Wesenserkenntnisse sind unvollkommen und lückenhaft genug. Vom
untermenschlich Seienden erkennt er das Wesen nur in der allgemeinen
Form des Körper-, Pflanzen- und Tierseins, nicht aber nach der besonderen

Ausprägung, die es in den natürlichen Arten findet ; es sei denn,
daß alle diese Arten nur als akzidentell verschiedene Erscheinungsweisen
einer einzig-artigen Körper-, Pflanzen- und Tierwesenheit anzusehen
sind. Das eigene Wesen erkennt der Mensch wohl nach Gattungs- und
artlichen Unterscheidungsmerkmalen, aber er muß diese letzteren in



Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung 17

nicht-entsprechende Begriffe fassen. Das Mißverhältnis zwischen
Erkenntnismittel und Erkenntnisgegenstand nimmt noch zu, wenn der
Mensch versucht, das Wesen rein geistiger Wirklichkeiten zu bestimmen.

Nicht zu Unrecht hat man darauf hingewiesen, daß der Nachweis
einer möglichen Erkenntnis des eigenen metaphysischen Wesens noch
einer Vertiefung bedürfe und der Weg zu dieser Selbsterkenntnis noch

genauer zu beschreiben sei (K. Rahner).
Kein Wesensgehalt, auch nicht der eigene, ist dem Menschen

unmittelbar zugänglich. Immer nur kann er das Wesen aus seinen

Äußerungen erschließen, es also nur mittelbar erkennen. So muß er denn im
Bemühen um das Seinsverständnis seiner selbst, erst eine Bestandaufnahme

aller Äußerungen seiner selbst vornehmen und sie mit den

Äußerungen von anderem Seienden, von dem er sich schon irgendwie
verschieden weiß, vergleichen. So findet er Übereinstimmendes und
Verschiedenes, Gemeinsames und Besonderes. Innerhalb des Sonderguts wäre
dann eine Beziehungsordnung nach dem Früher und Später, nach
Ursache und Folge aufzustellen. Auf diesem Wege wird eine Äußerung
gefunden, von der alle andern abhängen, die aber selbst keine andere
mehr voraussetzt und durch die der Mensch sich grundsätzlich von allem
anderen Seienden unterscheidet. Das ist allgemein das abstraktive
Seinsverständnis und besonders das eigene Selbstverständnis. Aus der Eigenart
dieses Verstehens läßt sich die Wesensart des Verstehenden bestimmen.
Er muß Geist enthalten, ohne reiner Geist zu sein. Der Geistgehalt
macht den Wesensträger zur Person ; der defiziente Modus dieses
Gehalts macht die Person zu einem sich nicht selbst genügenden, zu einem
Gemeinschaftswesen. Im Geist wurzelt die Freiheit, und die Freiheit
ermöglicht sittliches Handeln.

Wer zugibt, daß es im Menschen überhaupt so etwas wie einen

metaphysischen Wesensgehalt gibt, der in sich abgerundet, sowohl in
einer natürlichen wie übernatürlichen Zielordnung möglich, realisierbar
ist, wird nicht leugnen können, daß in jenem Seinsverständnis eine echte
und ursprüngliche Äußerung jenes Wesens zu sehen ist. In ihm bekundet
der Mensch sich als Mensch, nicht als geschichtliches, in einer bestimmten
Ordnung stehendes Wesen. Selbst wenn die Bestandaufnahme menschlicher

Äußerungen noch nicht abgeschlossen wäre, es kann keine mehr
gefunden werden, die menschlicher wäre als jenes Seins- und
Selbstverständnis.

So gibt es nicht nur eine theologische Erkenntnis vom Menschen,
eine Erkenntnis vom übernatürlich, besonders in Christus geoffenbarten



18 Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung

Worte Gottes her, wie K. Barth 8 annimmt. Im menschlichen
Selbstverständnis ist auch nicht Übernatürliches und Natürliches so

verbunden, daß sich überhaupt nicht ausmachen ließe, was auf die Seite
des einen und was auf die des andern gehört. x

Auch wer keine der neuen Deutungen des Verhältnisses von Natur
und Gnade übernehmen will, wird zugeben müssen, daß auf dem Wege

zu ihnen Fragen und Zusammenhänge sichtbar wurden, die weder ihrer
Schwierigkeit noch ihrer Bedeutung entsprechend in der Vergangenheit
gewertet worden sind. Er wird ferner zugestehen müssen, daß die ganze
Auseinandersetzung unser Wissen vom Wesen des Übernatürlichen und

vom Wesen des Menschen geklärt, daß sie manches gefestigt, aber manches

scheinbar schon Gefestigte wieder in Frage gestellt hat.

8 K. Barth, Kirchliche Dogmatik, III. Bd. 2, VII.


	Menschliche Natur und übernatürliche Ordnung

