
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Theologie — Apologetik

Söhngen, Gottlieb : Philosophische Einübung in die Theologie. Erkennen-
Wissen-Glauben. (Studium universale.) — K. Alber, Freiburg i. Br. 1955.
xiv-142 S.

Das Werkchen steht im Zug der heutigen « Theologie für Laien » und
richtet sich demgemäß nicht in erster Linie an Philosophen und Theologen
von Beruf, sondern an sogenannte « Kenner » und « Liebhaber » (S. v). Der
kierkegaardsche Ausdruck « Einübung » verrät die pädagogischen Absichten
des Verf. (« der sei in die hohe Schule aufgenommen » S. vi). Formell
jedoch soll eine streng philosophische, näherhin scholastische Methode zur
Anwendung kommen (« Es ist nun einmal in einer jahrzehntelangen
Lehrtätigkeit meine Überzeugung geworden, daß es keine gediegenere Einübung
in philosophisches und theologisches Denken gibt als eine Einübung in
scholastisches Denken. » S. vi).

Um die Originalität des Büchleins richtig zu würdigen, scheint es uns
angebracht, hier kurz die Systematik der Probleme nachzuzeichnen. Was
S. inhaltlich « Propädeutik » nennt, hat nichts mit Fundamentaltheologie
zu tun, er will nicht die Glaubwürdigkeit der Offenbarungstatsache
aufweisen. Gegenstand der Propädeutik sind nach S. die « praeambula fidei ».

Für die historischen verweist man auf die biblischen Einleitungswissen-
schaften (S. 1), hier soll es sich um die « philosophischen Vorwahrheiten »

handeln (S. 3-4). Diese werden wiederum in formale und materiale unterteilt.

Die materialen beziehen sich auf Gott als « reinen Geist », nach S. eine
« ontologisch-metaphysische » Betrachtung, und auf den Menschen als « auf
Gott bezogenes Geistwesen », wo Verf. von einer « religionsphilosophischen »

Darstellung spricht. Diese beiden materialen Punkte sollen in einem zweiten
Bändchen dargeboten werden. Im gegenwärtigen geht es allein um die
formale Präambel einer « erkenntnistheoretischen Einleitung in die Theologie

» (S. 4).
Die eigentlichen Ausführungen gliedern sich wie folgt : Wesen der

Erkenntnis (1. Kap.), Wesen der Wahrheit (2. Kap.), Gefüge der Wissenschaft
(3. Kap.), Akt des Glaubens (4. Kap.), Glaubenswissenschaft (5. Kap.).
Äußerlich erinnern diese Gedankenverbindungen an die Vorlesungen von
P. de Broglie : Pour une théorie rationnelle de l'acte de foi. Ie Partie. De la
connaissance à la connaissance de foi (Cours polycopié de théologie de

l'Institut Catholique de Paris). S. will aber rein theoretisch bleiben, die
kritischen und fundamental-theologischen Probleme werden nicht berührt.

Die Möglichkeit einer solchen rein formalen philosophischen Betrach-



424 Besprechungen

tung möchten wir nicht zum vorneherein zurückweisen. Die Schwierigkeiten,
die wir empfinden, beziehen sich eher auf die Art und Weise, wie die
einzelnen Fragen angeschnitten und die entsprechenden Lösungen durchgeführt
werden. Gar zu oft ist S. da bezüglich des übernatürlichen Aktes des
Glaubens und besonders bezüglich der eigentlichen Glaubenswissenschaft
(Dogmenentwicklung usf.) gezwungen, an Probleme zu rühren, deren
Zusammenhang mit einer « rein philosophischen Methode » (S. 4) nur noch mit
Mühe erkannt wird.

Im übrigen sind es eher zweitrangige Einzelpunkte, die unser Bedenken

erregen. — Worin besteht die eigentliche Aufgabe der Theologie Auf der
einen Seite betont S., mit verschiedenen Hinweisen auf Thomas, es handle
sich wirklich letztlich um « Konklusionstheologie » (« scientia fdei » geni-
tivus subiecti, nicht gen. obiecti S. 126). Auf der anderen aber behauptet
er, daß die theologischen Schlußsätze nur das in der Offenbarung Enthaltene
in «wissenschaftlicher Begriffsbildung» «entfalten» (S. 127 f.). Was die
Theologie zur Offenbarung « hinzufüge », sei nichts anderes als «

wissenschaftliche Begrifflichkeit » und «wissenschaftliches Gefüge» (S. 128). Das
Problem der Theologie sei « letzterdings » « ein Problem der Sprache »

(a. a. O.). — Deutlich hebt S. hervor, daß die natürlich-geistige Erkenntnis
des Menschen die sinnliche Erfahrung voraussetzt. Als Analogon dazu spricht
S. in der übernatürlichen Erkenntnisordnung von einer gewissen « Glaubenserfahrung

» (S. 87). Was aber damit gemeint ist, wird nicht recht klar
(Mystische Erfahrung Positive Theologie Einfaches Hören der Verkündigung

— Um die Entwicklung des Dogmas von der Gottheit Christi bis
zur Formulierung der « Wesensgleichheit mit dem Vater » zu erklären,
verweist S. auf die Zuhilfenahme von Kategorien aus der griechischen
Metaphysik. Warum verweist man aber zur Erklärung der eucharistischen
« Wesensverwandlung » nur immer auf die Begrifflichkeit der aristotelischen
Physik (S. 127 f.) — In sich geschlossen stehen natürlich die ersten drei
Kapitel da, ist doch hier die « rein philosophische Methode » vollauf berechtigt.

Wie kann man aber, da man doch « Liebhaber » in die scholastische
Synthese einführen will, ohne auch nur die geringste Andeutung einer persönlichen

Abweichung zu machen, die Erkenntnis in sich formell als Relation
definieren (« ipsa relatio » « actio cognoscitiva », S. 5)

Doch möchten wir damit die lichten Seiten und besonders das viel
Anregende, das das Büchlein bietet, nicht übergehen. Vorzüglich scheint
uns die knappe und zugleich persönliche Darstellung der aristotelischen
Grundaporie der Glaubenswissenschaft (S. 112-137). Bemerkenswert sind
ferner die verschiedenen Ansätze zum äußerst schwierigen Problem :

Geschichte und aristotelischer Wissenschaftsbegriff, und die Herausstellung der
Bedeutung der damit zusammenhängenden Fragen für die theologische
Methodik (S. 58-64, 95-98, 134-137). Was schließlich die theologische
Anwendung der Hegeischen «vermittelten Unmittelbarkeit» (S. 133) und der
Kantschen Unterscheidung zwischen « konstitutiven Prinzipien » und «

regulativen Ideen » (S. 59 f.) betrifft, so wäre man für einige literarische und
ideologische Präzisionen dankbar gewesen.

Fribourg. H. Stirnimann O. P.



Besprechungen 425

Magrini, Aegidius, O. F. M.: Ioannis Duns Scoti doctrina de scientifica
theologiae natura. (Studia Antoniana, cura Pontificii Athenaei Antoniani
édita, 5.) — Pontificium Athenaeum Antonianum, Romae 1952. xn-118 p.

Der Verfasser will eine Lücke im theologischen Schrifttum schließen,
das seit zwei Jahrzehnten zwar eine Fülle von Einzeluntersuchungen zur
theologischen Erkenntnislehre aufweist, aber noch keine zusammenfassende
Arbeit über die Theologie als Wissenschaft nach Skotus darbot. Zugleich
soll damit die Mißdeutung R. Seebergs richtiggestellt werden, der behauptet
hatte, nach Skotus sei die religiöse Erkenntnis der Theologie dem Bereiche
der theoretischen Vernunft entzogen, von der aristotelischen Begriffswelt
gelöst, m. a. W. der Doctor subtilis habe grundsätzlich auf die spekulative
Theologie verzichtet (R. Seeberg, Die Theologie des Johannes Duns Skotus.
Eine dogmengeschichtliche Untersuchung. Leipzig 1900, 123-129). Danach
stünde Skotus offenbar im vollen Gegensatze zu den Äußerungen von
« Humani Generis » über die Aufgabe der Theologie. Nun hatte freilich
schon P. Minges O. F. M. und E. Longpré zu dieser Deutung Stellung
genommen. Aber eine zusammenfassende Studie über die Theologie als
Wissenschaft hatten sie nicht geboten. So kommt die Arbeit auch mit Rücksicht

auf das päpstliche Rundschreiben einem wirklichen Bedürfnis entgegen.
Mit vielen seiner Zeitgenossen lehrt Skotus zwar, die Theologie sei

keine Wissenschaft im Sinne des Wissenschaftsbegriffes der aristotelischen
Analytica Posteriora (I, 2). Denn diese verlangen u. a. die nécessitas obiecti
und Einsicht in die Prinzipien, während in der Theologie beides nicht
gegeben scheint. Auch ist sie nach S. keine dem Wissen Gottes und der
Heiligen subalternierte Wissenschaft. Hier trennt sich S. klar von Thomas.
Mit den natürlichen subalternierten Wissenschaften hat sie nichts gemeinsam

als das deduktive Verfahren. Im übrigen aber bestehen so große
Unterschiede, daß der Begriff einer wahren subalternierten Wissenschaft nicht
mehr gewahrt bleibt. Denn sie hat kein eigenes Objekt, das von dem der
subalternierenden Wissenschaft verschieden wäre ; sie kann auch nicht wie
die natürliche subalternierte Wissenschaft die scientia subalternans
besitzen (7-39).

Im zweiten Kapitel (39-77) bestimmt M., in welchem Sinne man
dennoch nach S. die Theologie als Wissenschaft bezeichnen könne, nämlich
im Sinne der nikomachischen Ethik (VI, 3 1139b 17). Hier erklärt
Aristoteles die Wissenschaft im Gegensatz zur Meinung (86Ça, opinio) und zur
Vermutung (uttoXtjJiu;, suspicio) als einen Habitus, durch welchen wir
bestimmt die Wahrheit aussagen, auch wenn es sich um kontingente Dinge
handelt. M. legt hier großen Nachdruck auf den Nachweis, daß Skotus
nicht in der reinen Negation stecken bleibt und daß er die Aufgabe der
Theologie nicht ausschließlich in der Quellenerforschung sieht, also nicht
in einer rein biblischen oder patristischen Theologie das Wort redet, die
das theologische Schlußverfahren, die sogenannte Konklusionstheologie,
ablehnen. Skotus ist nach M. ein Vertreter jener Auffassung von der Theologie,

die das Vatikanum und neuerdings Pius XII. sich zu eigen gemacht
haben.



426 Besprechungen

In diesem Abschnitt wird eingehend über die Prinzipien der Theologie
als Wissenschaft im weitern Sinne gehandelt, über den Terminus medius
im theologischen Syllogismus, seine Natur und normative Regel, über die
theologischen Konklusionen, ihre Berechtigung, ihre Natur und ihre Beziehung

zum Glauben. Prinzipien der Theologie sind nach S. nicht nur die
im Apostolicum enthaltenen Glaubensartikel, sondern alle offenbarten und
von der Kirche definierten Sätze. M. hält Skotus für den ersten Vertreter
dieser Auffassung von den Prinzipien der Theologie.

Die notwendig und evident sich ergebenden Schlußfolgerungen sind
im göttlichen Glauben hinzunehmen und sie sind definierbar. Wer ihren
Zusammenhang mit den Prinzipien erkennt, muß sie auch schon vor der
Dogmatisierung fide divina glauben. Doch haben sie nicht den Charakter
eines theologischen Prinzips derart, daß man aus ihnen für andere
verbindliche Schlußfolgerungen ziehen könnte ; hierzu ist die Dogmatisierung
durch die Kirche erforderlich.

Größten Wert legt M. auf die Texte, welche die Bedeutung des
kirchlichen Lehramtes im Gesamt des Fortschrittes der theologischen Erkenntnis
aussprechen. Das Abschlußkapitel (77-101) befaßt sich mit der Theologie
als Glaubensverständnis (78-84) und ihrer apologetischen Funktion (85-107),
sowie ihrer Bedeutung für das praktische Leben. Alles theologische Arbeiten
ist nach S. dem Zwecke zugeordnet, daß der Mensch die « bénéficia dei »

erkenne und Gott in Liebe anbete : « ut bénéficia Dei eiusque summam
bonitatem agnoscamus eamque ut oportet redamemus ».

Die Aufgabe, die M. sich stellte, nämlich eine Zusammenfassung der
theologischen Erkenntnislehre des Duns Skotus zu bieten, darf als gelungen
bezeichnet werden und deren Vereinbarkeit mit dem Vatikanum und
« Humani generis » wurde erwiesen. Kaum verzeihlich freilich ist es, daß
M. Grabmanns Buch : Die theologische Erkenntnis- und Einleitungslehre
des hl. Thomas auf Grund seiner Schrift in Boethium de Trinitate (Thomi-
stische Studien IV Bd. Freiburg i. d. Schweiz 1948, 299-306) nicht einmal
erwähnt ist, obgleich doch die hauptsächlichsten Resultate seiner Skotusstudie

hier vorweggenommen sind. S. 51 sind zwei Abschnitte vollständig
verstellt.

Walberberg. A. Hoffmann O. P.

Gunderson, Borghild : Cardinal Newman and Apologetics. (Videnskaps-
Akademi Skrifter, II : Hist.-Filos. Klasse 1952, Nr. 4.) — Dybwad, Oslo 1952.
142 S.

Das Buch fußt auf einer für englische Literatur eingereichten These.
Der Gegenstand ist aber nicht die eindrucksstarke Persönlichkeit des
Kardinals selber, sondern nur seine « Glaubensphilosophie und Apologetik ». Mit
Hilfe einer « analytischen Methode » versucht Verf. das apologetische System
Newmans, teils vergleichend mit anderen Glaubensverteidigungen neuerer
Zeit, herauszustellen. Verschiedene Ausführungen haben stark rechtfertigenden

Charakter : Newman ist kein Immanentist, kein epistemologischer Idealist

usw. Auch bemüht sich G., nicht nur Übereinstimmungen mit der



Besprechungen 427

traditionellen, sondern sogar offiziellen Lehre der Kirche hervorzuheben. Ein
besonderes Augenmerk ist auf die Analogielehre Newman gerichtet.

Folgendes sind die Haupttitel, die behandelt werden : 1. Natur und Ziel
der christlichen Apologetik. 2. Der historische Hintergrund der Newman-
schen Apologetik. 3. Die religiöse Erziehung Newmans. 4. Newman als
Apologet. 5. Die Quellen (Butler, Keble, Pascal, die Väter). 6. Die Lehre
der Analogie. 7. Wahrscheinlichkeit. 8. « Evidences ». 9. Newmans
Glaubenspsychologie (die wichtigsten Paragraphen : « Principles and Assumptions

», « The Illative Sense », « Theory of Development », « Implicit and
Explicit», «Real and Notional Assent»). 10. Newan und Immanentismus.

Sicher ist Verf. von den besten Absichten beseelt. Manchmal kommt
sogar ein gewisses Einfühlungsvermögen in einzelne Fragestellungen zur
Geltung. Auch fehlt es nicht an guten summarischen Überblicken. Die
vorherrschende Tendenz aber, Newmans Gedanken mit anderen, und vor allem
mit dem, was man « traditionelle Lehre » nennt, zu vergleichen, muß mit
Vorsicht aufgenommen werden. Es gibt ja kaum einen Autor, der so sehr wie
der berühmte « einsame Suchende » unter Lesern mit vorgefaßten Ideen zu
leiden hatte. Führte man früher seine Worte über den von ihm gemeinten
Sinn hinaus in die Nähe sehr fraglicher Doktrinen, so wird man auch durch
ein allzu leichtes Harmonisieren seinem eigentlichen Anliegen kaum näher
kommen. Die entscheidende Frage bleibt doch immer, ob die Gedanken
noch im Sinne des Urhebers verbunden werden. Schon bei der bloßen
Interpretation der Newmanschen Lehre kann man manchmal gewisse Bedenken
hegen. So scheint es uns z. B. nicht richtig, den viel diskutierten « Illative
Sense » nach Newman eine « mental faculty » zu nennen und darunter ein
Vermögen der Seele zu verstehen (105). Am fraglichsten jedoch ist der
philosophische Unterbau der zum Vergleich herbeigezogenen « scholastischen
Lehre ». Die Gewährsmanner, die z. B. für die Analogie zitiert werden (57-63),
sind ganz ungenügend. Nur J. Rickaby «General Metaphysics» (London 1890)
und E. L. Mascall « Existence and Analogy » (London 1949) werden erwähnt.

Freiburg. H. Stirnimann O. P.

Gardeil, H.-D., O. P. : L'oeuvre théologique du Père Ambroise Gardeil. —
Le Saulchoir, Etiolles par Soisy-sur-Seine ; Lethielleux, Paris 1956. 180 p.

En 1879, date de l'encyclique Aeterni Patris (qui porte en sous-titre :

De philosophia Christiana), Ambroise Gardeil arrivait au couvent d'études
des dominicains de la province de France. Il devait mourir en 1930, après
une existence tout entière consacrée au labeur théologique et à la
prédication. Ce n'est pas cette vie même que retrace ici son neveu, professeur
et maître en théologie aux Facultés du Saulchoir, mais l'œuvre et l'influence
doctrinales du savant, dont la vie personnelle s'identifie avec la recherché
de la vérité.

On ne résume pas un résumé. Le recenseur, tout en soulignant la
lucide intelligence de la présentation et la très sûre information du neveu
et disciple — qui a disposé d'une riche documentation inédite — doit seulement

suggérer l'intérêt et l'actualité de cette publication. Les cinquante



428 Besprechungen

années, qui s'écoulèrent de 1880 à 1930, marquèrent en France une période
capitale pour la science sacrée. D'une part, on assiste à une crue du rationalisme

et du scientisme (Taine, Renan) ; à quoi succéda l'engouement pour
le Kantisme et l'idéalisme subjectiviste ; enfin les querelles de l'Action et
le modernisme. D'autre part, au sein de l'Eglise, on était dans l'ignorance
totale des méthodes critiques, et le thomisme demeurait à l'état larvaire ;

cependant que Rome condamnait le fidéisme anti-intellectualiste, et que
Léon XIII, aussitôt obéi par Mgr Mercier, suscitait le respect et l'étude
de saint Thomas. Or l'œuvre du Père Gardeil s'insère dans ce mouvement
prodigieusement vivant des idées ; elle apparaît comme celle d'un maître
à penser dans les disciplines théologiques, depuis l'aflrontement de la foi
à la raison jusqu'aux arcanes de la contemplation mystique. Grâce à sa
fidélité à saint Thomas, A. G. a mis ordre et lumière dans les grands
problèmes de la vie intellectuelle de son temps.

On ne peut manquer d'être frappé d'une sorte de stupeur en constatant
la sérénité et la sûreté des travaux de A. G., élaborés en pleine période
de crise. C'est que Ton a affaire à un théologien, une « espèce » presque
disparue de nos jours. Rara avis avait-il coutume de dire. Le théologien
est l'homme, le savant de la foi ; il reçoit sa lumière de Dieu ; son cœur
en est épris autant que son esprit s'en éclaire. Il ne suffit pas d'avoir quelque
grade, de bachelier ou de docteur en théologie, pour juger correctement
sous le lumen fidei, encore moins d'être un quelconque publiciste ensoutané
venant apporter comme tel « la réponse du théologien » à un débat ouvert
par les laïcs. La théologie est une discipline sacrée, et si, de par sa fonction
« architechtonique », elle a son mot à dire dans presque tous les problèmes
humains — ce volume révèle à quel point A. G. y était ouvert —, ses

normes de pensée sont l'Ecriture, la Tradition, l'Eglise. Lorsque Ton constate

la fécondité du travail du P. Gardeil dans le monde anarchique qui
fût le sien, on se demande si le drame de la pensée religieuse actuelle ne
vient pas de l'absence de théologiens dignes de ce nom. A ceux qui se parent
de ce titre, ne pourrait-on adresser le reproche de Socrate à Hippias : « Que
vous, les Sages, vous soyez sujets aux variations, voilà ce qui est terrible
pour nous-mêmes, car alors nous aurons beau recourir à vous, nous ne
serons pas tirés de nos incertitudes » [Hipp. min. 376c).

Fribourg. C. Spicq, O. P.

Toleranz und christlicher Glaube

Tolérance et communauté humaine. Chrétiens dans un monde divisé.
Par R. Aubert, L. Bouyer L. Cerfaux, Y. Congar, A. Dondeyne,
A.Léonard, J.Masson, A. Molitor, B.Olivier, H.-D. Robert. (Cahiers
de l'Actualité Religieuse.) — Casterman, Tournai-Paris 1952. 245 p.

Das Buch besteht aus dem literarischen Niederschlag von Vorträgen,
die anläßlich einer Studientagung — « Rencontre Doctrinale » — im
Dominikanerkloster La Sarte-Huy, Oktober 1951, gehalten wurden. Wir finden
kleinere, skizzenhafte Beiträge, kurze, bestimmte Situationen widerspiegelnde



Besprechungen 429

Referate, theologische Versuche, aber auch deutlich umrissene, methodisch
glänzend geführte Einzeldarstellungen.

Das Problem besteht in der Zerrissenheit der Welt, die eine
allgemeinmenschliche Tragik bedeutet und nach einer möglichst allgemeinen
Wiederaufbauarbeit ruft. Trotzdem können natürlich nicht alle Schranken fallen.
Wie gestaltet sich da der Beitrag des Christen, der in Treue seiner Kirche
dient Kann er nicht, insofern es ja um ein zeitliches, irdisches Gut geht,
auf gleicher Basis mit Getrennten handeln Gemäß den nur allzu bekannten,
sarkastischen Vorwürfen gegen « Intoleranz » geht es hier vor allem um die
wirklich ehrlich gemeinte Gleichberechtigung aller. — Die Entscheidung
des Christen für die Freiheit soll nicht ein Spiel mit der Zeit sein, sondern
die Antwort auf eine innere Notwendigkeit (9). Diese Haltung zu
rechtfertigen, ist das Ziel der gegenwärtigen Studien. Ferner soll dies nicht, wie
schon oft und anderweitig, auf Grund von philosophischen Überlegungen,
sondern im Namen theologischer Prinzipien geschehen. Daraus ergeben sich
Plan und Aufbau des Buches.

Zunächst wird im ersten Teil das Problem in seiner zeitlichen Konkretheit

gezeigt : Politischer und sozialer Pluralismus, aktuelle Fragen von
André Molitor. Religiöser Pluralismus, gegenwärtige Zustände und
Standpunkte von Joseph Masson.

Im zweiten Teil werden die Normen untersucht : Was das N. T. zur
Beziehung des Christen zur « Welt » und zur zeitlichen Stellung der Kirche
zu sagen scheint, wird auf knappen 8 Seiten von Lucien Cerfaux resümiert.
Darauf folgen einige schlaglichtartige Hinweise auf Toleranz und Intoleranz
bei den Vätern von Louis Bouyer. Diese geistreich geschriebenen und mit
mancherlei Bemerkungen zu neuer und neuester Literatur versehenen
Ausführungen wird man mit Genuß und Interesse lesen. Was für die eigentliche

Frage hervorgeht, ist zwar wenig, aber klar : die Väter kannten nur
das « Für » oder « Gegen », ein neutraler Staat war ihnen unbekannt. Selbst
das « Compellite » des Augustinus scheint nicht viel mehr zu sagen, als das

Bekenntnis « der Schwäche der Prinzipien gegenüber dem Feuer der Tat >.( 7 3).
Ebenso wird man den Beitrag von Roger Aubert schätzen. Er bietet einen
kurzen, interessanten, mit vielen Einzelheiten bespickten, historischen
Kommentar zu den offiziellen kirchlichen Akten, die auf den Liberalismus des

19. Jahrhunderts Bezug nehmen. Wir bedauern da eine gewisse Härte der
Ausdrücke, vergessen aber nur zu leicht, welches damals die Verbündeten
der « neuen Freiheiten » waren.

Im dritten Teil wird dann eine gedankliche Durchdringung des

Problems versucht : Toleranz und Zusammenarbeit als ein philosophisches, vom
Glauben aufgenommenes Postulat von Albert Dondeyne ; die Freiheit
des Glaubens und zivile Toleranz von Augustin Léonard ; ein Beitrag zum
moral-theologischen Problem der « conscientia erronea » von Bernard
Olivier. In seiner ganzen Weite aber und unter theologischem Gesichtspunkt

wird das Problem des modernen Pluralismus von Yves Congar
dargestellt. Die Schlußbetrachtung, die Ergebnisse zusammenfaßt, ist von
Henri-Dominique Robert geschrieben.

Viele haben nun in die Hände geklatscht und gepriesen, daß man sich



430 Besprechungen

durchwegs positiv zum modernen Pluralismus « bekennt ». Was jene genau
unter diesen Worten verstehen, ist nicht ganz klar. Auf jeden Fall glauben
wir eher der Absicht der einzelnen Autoren zu entsprechen, wenn wir
betonen, daß es sich nicht so sehr um eine Entscheidung, als um einen
Versuch zu einer Lösung handelt, und zwar weniger einer bestimmten Frage,
als eines ganzen Komplexes von Fragen. Was wir finden, sind Beiträge in
durchaus essayistischem Stil. Damit wollen wir nicht sagen, daß hier und
da nicht gewisse Thesen durchschimmern. Gerade an diesen Stellen scheint
es uns aber nicht leicht, immer beizustimmen. Verschiedentlich wird die
bekannte Unterscheidung zwischen « These » und « Hypothese » im
Verhältnis von Kirche und Staat aufgegriffen und kritisiert. Man verwirft
ziemlich deutlich nicht nur die Terminologie. Man möchte sich aber manchmal
fragen, ob die These überhaupt in ihrem ursprünglichen Sinn verstanden
wurde. Uns scheint es, daß man eher gegen gewisse Vorstellungen über
die « These », als gegen die « These » selbst kämpft.

Der Versuch, das Problem der zivilen Toleranz unter einem neuen,
streng theologischen Gesichtspunkt anzuschneiden, ist ohne Zweifel interessant.

Als Ausgangspunkt wählt man die Glaubensanalyse. Von der Freiheit
des inneren Glaubensaktes schließt man auf « religiöse Freiheit und
Kultusgleichheit » (150). Dieser Schritt scheint uns nun doch etwas leicht zu
geschehen. Auf der einen Seite ist die Freiheit des Glaubens und die
Unmöglichkeit, jemanden auf diesem Gebiet zu zwingen, doch etwas, das seit
jeher feststand. Auf der anderen Seite führt ein weiter Weg vom einfachen,
innerlichen, persönlichen Glaubensakt zum genannten Postulat sozialer
Ordnung. Was mit « religiöser Freiheit und Kultusgleichheit » berührt wird, ist
doch theologisch gesehen nichts anderes als das äußerst verschlungene
Problem des Verhältnisses von Kirche und Staat. Uns scheint es, daß man diese
schwierige Frage allein vom inneren Glaubensakt ausgehend nie befriedigend
lösen kann. Wir können uns also nicht ohne Vorbehalt den sicher anregenden
Erwägungen anschließen. (Auch kann man hier nicht die Ansprache
Pius' XII. an die Teilnehmer der V. Nationaltagung katholischer italienischer
Juristen vom 6. Dezember 1953 heranziehen, da diese sich auf einer ganz
anderen Ebene bewegt. Sie behandelt das Problem der Toleranz unter
« völkerrechtlichem » Gesichtspunkt. — Im übrigen wird die Unterscheidung
zwischen « These » und « de facto » ausdrücklich erwähnt

Auch die Bemerkung, der Staat sei keine Person, keine Hypostase,
scheint uns nur wenig zur gegenwärtigen Frage beizutragen. Schließt man
von der Unpersönlichkeit des Staates auf die Unmöglichkeit, einen
Glaubensakt hervorzubringen, so könnte man ja mit demselben Recht überhaupt
das Subjektsein von Pflichten und Rechten leugnen. Das will man ja nicht,
man betont sogar, daß auch der Staat zu einem gewissen Gottesdienst
verpflichtet sei, « suo modo ». Dieser Dienst wird weiter gut umschrieben : Treue
gegenüber der eigenen, unmittelbaren Bestimmung, Sicherung des zeitlichen
Gemeinwohls, Ermöglichung gesunder geistiger, moralischer und religiöser
Entwicklung.

Sehen wir aber von den prinzipiellen Fragen ab und beschränken wir
uns auf das Gebiet der Erfahrung, so scheint es uns, daß auch hier noch



Besprechungen 431

viel zu sagen, oder doch wenigstens nicht ganz zu übergehen gewesen wäre.
Wir finden z. B. kaum ein Wort der Anerkennung für den mittelalterlichen
Standpunkt, der doch sicher auch seine Berechtigung hatte. Ebenso wird
das Problem der modernen Verstaatlichung des Menschen, die zu einem
guten Teil in der Neutralisierung der zivilen Zone gründet, kaum berührt.
Das Buch will also, wie es scheint, ein Versuch sein, die moderne Problematik
zu systematisieren. Die Bedeutung beruht auf der Deutlichkeit, mit der dies
geschieht, und von diesem Gesichtspunkt aus gesehen, wird es gewiß das

Seinige tun, um zur weiteren Klärung beizutragen.

Freiburg. H. Stirnimann O. P.

Hartmann, Albert, S. J. : Toleranz und christlicher Glaube. — Knecht,
Carolusdruckerei, Frankfurt a. M. 1955, 282 S.

Das vorliegende Buch vermittelt in gereifter Form das Ergebnis von
Vorträgen und Besprechungen in ökumenischen Kreisen. Einerseits macht
es also nicht Anspruch auf einen ausgedehnten wissenschaftlichen Apparat,
anderseits hat es die konkreten Verhältnisse zwischen Katholiken und
Protestanten in Deutschland im Auge. Doch möchten wir gleich hinzufügen,
daß der Verf. über eine sehr umfangreiche und gesichtete Dokumentation
verfügt. Der historische Überblick im 1. Kap. ist sicher eine vorzügliche
Zusammenfassung dieser Seite des Problems. Auch die Vertiefung der
einzelnen Fragen ist beachtenswert, die Gedanken stammen durchwegs aus
einer echten theologischen Mitte (vgl. z. B. die kurze aber sichere Formulierung

der Kredibilität S. 66).
Der erste Themenkreis behandelt den menschlichen Ursprung des «

relativierenden » ToleranzVerständnisses (Kap. 1) und den in der göttlichen
Offenbarung begründeten ganzheitlichen Anspruch des Christentums (Kap.2);
der zweite entwickelt das christliche « Ethos » der Toleranz, besonders gegenüber

« Andersgläubigen » (Kap. 3) ; im dritten werden die grundlegenden
Fragen zum Verhältnis von Kirche und Staat umrissen (Kap. 4).

Da wir im großen und ganzen mit dem Verf. einig gehen, erwähnen
wir nur ein paar wichtigere Punkte. Sehr gut wird in Kap. 2 hervorgehoben,
wie « Intoleranz » für uns heute eindeutig einen moralischen Klang erhalten
hat und ein defektes Verhalten, Überhebung, Anmaßung und Härte,
bezeichnet. Wir sind deshalb mit H. durchaus einverstanden, wenn er gegenüber

dem allgemein feststehenden Ausdruck « dogmatische Intoleranz »

gewisse Bedenken äußert (S. 62-66 u. öfters). Besser ist es von der «

Ausschließlichkeit » des Christentums, besser vielleicht noch vom Ganzheitsanspruch

der Offenbarung zu reden. Deutlich verweist H. in Kap. 3 auf
die große Bedeutung der « bona fides » für die moraltheologische Begründung

der Toleranz (S. 128-133). Sehr wertvoll sind ferner die Präzisionen
zu der in der Diskussion um Kirche und Staat gebräuchlichen, im
allgemeinen aber heute als beschwerlich empfundenen Terminologie « These »-

« Hypothese » (S. 207-215 u. bes. Anm. 40, S. 272-274), wobei sich H. eng
an die einschlägige Studie von M. Bévenot hält. Das Entscheidende wird



432 Besprechungen

folgendermaßen formuliert : « Das Ideal ist nicht der katholische Staat,
der den nichtkatholischen Kult aus der Öffentlichkeit verweist, sondern
der Zustand der menschlichen Gesellschaft, in dem Toleranz nicht nötig
ist, weil alle im Bekenntnis der Wahrheit eins sind» (S. 211). Natürlich
wird hier ausgiebig die bekannte Toleranzansprache PiusXII. vom 6. Dez. 1953

verwertet. Interessant sind in diesem letzten Kapitel auch die genauen
Angaben über die verschiedene Toleranzlage in einzelnen Ländern wie
Spanien, Portugal, Irland, Schweden.

Auf S. 110 sagt der Verf. im Anschluß an Capéran, der « gutgläubige »

Dissidente stehe wenigstens dem Willen nach in der « via ordinaria ». Wir
können uns mit dieser Formulierung nicht recht abfinden. « Via ordinaria »

bezeichnet doch gerade die objektiv feststehende äußere Ordnung, die nicht
vom subjektiven Willen abhängt. Wir brauchen deshalb den Rückbezug
auf den in der persönlichen Ordnung liegenden guten Willen, um zu zeigen,
daß jemand auch außerhalb der normalen sozialen Ordnung, der Bedrohung
von außen entgegen, subjektiv Zugang zum Heil haben kann. S. 184
verweist der Verf. auf die Lösung, die Thomas v. Aquin zum bekannten « casus
perplexus » « De illis qui post longam captivitatem redeunt » gibt. Wir
möchten dazu nur bemerken, daß Thomas gegenüber dem auf Unkenntnis
der wahren Sachlage beruhenden Partikulargebot der Kirche nicht
ausdrücklich vom Vorrang des subjektiv klaren « Gewissens » spricht, sondern
einfach sagt : « Hoc enim esset contra veritatem vitae, quae non est propter
scandala demittenda. » Annibaldus de Annibaldis aber sagt zur selben Stelle
(aber nicht genau zum selben Fall : « Ecclesia enim iudicat secundum ea,

quae exterius apparent, sed per conscientiam aliquis obligatur ad iudicium
Dei, qui cor intuetur. » (Annibaldus de Annibaldis in IV. Sent., dist. 38,

a. 4, ad 3. — Das Zitat von Thomas ist mißverständlich, statt In IV. Sent,
dist. 38, a. 4, expos, textus sollte es einfach heißen In IV. Sent, dist. 38,

expos, textus [in fine].)
Vielleicht ist man erstaunt, in den Abschnitten über das « Gemeinwohl

» nur wenige allgemeine staatsrechtliche Überlegungen zu finden. Wer
bestimmt z. B. im Staat die Grenzen der Toleranz in umstrittenen Moralfragen

Soll hier nur die Störung der äußeren Ordnung das Kriterium
sein Wie weit bindet das Naturgesetz die Grenzen der staatlichen
Intoleranz Doch geht aus dem Titel « Toleranz und christlicher Glaube » deutlich

hervor, daß diese rein ethischen, nicht spezifisch theologischen Fragen
jenseits der gesteckten Grenzen liegen. Vielleicht wäre aber ein kurzer Verweis

auf diese Schwierigkeiten doch von Vorteil gewesen, da sie
bekanntlicherweise in der Auseinandersetzung mit Protestanten eine gewisse Rolle
spielen.

Fribourg. H. Stirnimann O. P.



Besprechungen 433

Rüsch, Ernst Gerhard : Toleranz. Eine theologische Untersuchung und
eine aktuelle Auseinandersetzung. — Evangel. Verlag, Zollikon-Zürich
1955. 152 S.

Gleich zu Beginn, im Vorwort, wird mit aller Deutlichkeit der
grundsätzlich-theologische Charakter der Arbeit hervorgehoben. Die ethische und
humanistische Begründung der Toleranz wird zwar nicht rundweg
abgelehnt, doch stellt sich R. in scharfen Gegensatz zu diesen Motiven. Mit
Nachdruck betont der Verf., sich an gewisse « Axiome » gebunden zu wissen,
vornehmlich an die « Offenbarung Gottes in Jesus Christus, wie sie der
Kirche in der Heiligen Schrift bezeugt ist » (S. 8). An fast sämtlichen
entscheidenden Stellen verweist R., wenigstens richtunggebend, auf die « Con-
fessio Helvetica posterior » (vgl. dazu die Erklärung S. 52). Gegenüber Wendland

(Die Einheit der Kirche und die Idee der Toleranz, in « Luthertum » 1939)
und Barth, die den Ursprung der Toleranzidee in eine dem Evangelium
fremde, politisch-philosophisch gebundene, kirchlich aber schwache Welt
versetzen, will der Verf. das « etwas öde Gebiet » (Barth : Kirchliche Dog-
matik III/4, S. 549) im Lichte der Schrift aufhellen und den « ketzerischen
Begriff », (Barth : Die Kirche und die Kirchen, in « Theologische Existenz
heute», Heft 37, 1935, S. 15) vom Evangelium her positiv verstehen und
bewerten (« Das biblische Denken ist in erster Linie inklusiv ; es umfaßt
alle echten menschlichen Anliegen» S. 38).

Gemäß dem streng theologischen Gesichtspunkt beginnt der Verf.
zunächst mit der absoluten « Herrschaft » Jesu Christi, geht von hier aus auf
die « Intoleranz » und erst dann auf die « Toleranz » des Evangeliums über
(Kap. 1). Die sogenannte « relativierte » Problematik bezieht sich auf « Das
Evangelium und die Kirche » (Kap. 2), sowie « Das Evangelium und der
Staat » (Kap. 3).

Als positive biblische Grundlage der Intoleranz wird die « Einzigkeit
und Heiligkeit» Gottes, Jesu Christi, angegeben, als theologisches Motiv
der Toleranz die « Freiheit und Liebe » Gottes und vom Menschen her die
« Unerzwingbarkeit » des Glaubens (S. 34 u. öfters). Insofern es sich um die
letzte Verankerung der genannten Begriffe handelt, schließen wir uns gerne
dieser ernsten und tiefen Darlegung an. Ähnlich haben ja auch Leo XIII.
(durch Verweis auf die « göttliche Geduld », in « Libertas praestantissima »,

1888) und Pius XII. (durch Verweis auf die Unkrautsparabel, Ansprache
vom 6. Dez. 1953) die Toleranzidee und -haltung begründet (R. scheint
diese Stellen nicht zu kennen Die Frage ist nur, ob der Verf. nicht allzu
leicht mit diesen « Rückgriffen » auf die « Einzigkeit » oder « Freiheit » Gottes
operiert. Bei manchen Anwendungen hat man den Eindruck, als handle es

sich hier um eine etwas bequem zur Verfügung stehende Formel. Nach R.
ist weder das Zeugnis der Schrift noch das der Kirche unbedingt bindend.
Gott in sich ist nicht nur letzte, sondern auch einzige Autorität. Ist es
immer noch biblisch — fragen wir uns hier —, wenn die « Kirchenzucht »

allein als « Vertrauen auf das Eingreifen Gottes » aufgefaßt (S. 62) und jeder
Vollzug durch kirchliche Mittel, wie Buße und Bann, als eine « Anmaßung »

gegenüber dem göttlichen Urteil betrachtet wird (S. 61-64) Etwas weiter

28



434 Besprechungen

geht R. bezüglich der « Lehrzucht ». Eine « Amtsentsetzung » ist «

grundsätzlich möglich », darf aber nie zum « Ausschluß » aus der Gemeinde führen
(S. 93). Sollten die Irrlehren überhandnehmen, so gibt es nur ein einziges
Mittel : Berufung auf Gott allein (S. 97) Natürlich wird auch nicht für
« Bekenntnisfreiheit » plädiert, dazu ist R. zusehr von der « Intoleranz des

Evangeliums » überzeugt (S. 80-81). Auch werden die veralteten « Grenzpfähle

» der « Fundamentallehren » verworfen (S. 85-86). Was zählt, ist einzig
der Einklang mit der apostolischen Lehre. Um aber ihren wesentlichen Kern
zu erreichen, muß man nach R. über das zeitlich bedingte Bekenntnis der
Kirche, ja selbst über das Zeugnis der Schrift hinaus zurück zum Herrn :

« Er und nur Er » lautet hier die entscheidende Parole (S. 87)

Was das Verhältnis von Kirche und Staat betrifft, so wird vor allem
die Staatskirche im theodosischen Sinn energisch zurückgewiesen. Zwischen
Landes-, Volks- und Freikirche aber wird keiner Form ein absoluter Vorrang

zugesprochen (S. 110-111). Die Vorzüge der ersten werden anerkannt,
bezüglich der letzten spricht man von « Freikirchenromantik ». Eine echte
Toleranz zwischen Kirche und Staat «ist nicht unmöglich» (S. 135). Als
wichtigste Möglichkeit gilt « die von Indifferenz freie religiöse Neutralität »

(S. 136-137). Was hier über die « Schöpfungsordnung », « Vorsehung Gottes »

und über den « innerlich an Gott gebundenen Staat » gesagt wird (S. 137-139),
möchten wir wirklich in voller Übereinstimmung hervorheben. Wir kennen
auf jeden Fall nur wenige moderne Autoren, die sich in solchem Ernst
wie R. mit dem trotz aller Veränderungen unveränderlichen Prinzip
auseinandersetzen, nach dem die Ordnung der Menschen unter einander wesentlich

abhängt von der Ordnung und dem Frieden der Menschen mit Gott.
Wir haben es also in dieser Beziehung sicher mit einer vorzüglichen Arbeit
zu tun. Auf die verschiedenen, spezifisch protestantischen Voraussetzungen,
die natürlich überall durchschimmern, die aber das gestellte Problem nicht
direkt berühren, können wir hier nicht eingehen. In den beiläufigen historischen

Durchblicken wird ohne Vermäntelung zugegeben, daß das ursprüngliche

protestantische Kirchenwesen in bezug auf die Toleranz durchaus nicht
revolutionär war, sich vielmehr bewußt auf den Boden der aus der Antike
stammenden reichskirchlichen Gemeinschaft von Staat und Kirche stellte.

Wir sind der Ansicht, daß in dieser ganzen Diskussion um Toleranz
Protestanten und Katholiken trotz aller sachlicher Unterschiede, die
zweifellos bedeutend sind, aufgrund der Schrift eine im wesentlichen gemeinsame

formale Basis finden können. Wir sagen nicht, daß zwischen Katholiken

und Protestanten keine formalen Unterschiede bestehen, sondern nur,
daß bezüglich der Toleranz ein grundsätzliches Einverständnis erzielt werden
kann. Unter dieser Voraussetzung berührte uns der « Anhang » von R. über
die Toleranz im römischen Katholizismus (S. 142-147) in ganz besonders
peinlicher Weise. Hier kommen wir nun wirklich nicht mehr mit, und zwar
in erster Linie aus methodischen Gründen, vorab wegen einer ziemlich starken

— bewußten oder unbewußten [?] — Unsachlichkeit. Wir können nicht
anders, als hier Einspruch erheben

Zunächst geht es in diesem Postskriptum um die « dogmatische
Intoleranz ». Wie kann man diese, die sich doch allein auf die Wahrheit bezieht,



Besprechungen 435

ohne weiteres mit dem moralischen Beiwort « unnachgiebig » auszeichnen
Gewiß sind die sachlich mitspielenden Differenzen groß. Nach streng
protestantischer Ansicht ist die einzige Intoleranz ohne negatives Vorzeichen
nur bei Gott zu finden, außer Ihm gibt es keine unbedingt bindende Autorität.

Nach katholischer Auffassung ist eine solche unter der Voraussetzung
eines besonderen göttlichen Beistandes möglich. Wie kann man aber in
diesem Fall undifferenziert von « Anmaßung » reden R. behauptet ferner,
die katholische dogmatische Intoleranz werde auf allgemein « religionsphilosophischem

» Weg erwiesen. Seine Quelle scheint hier der sehr kurzgefaßte
Artikel « Duldung » im « Lexikon für Theologie und Kirche » zu sein, wo
man tatsächlich auf andere Religionen hinweist, um zu zeigen, daß alle,
die die Wahrheitsfrage stellen, in der Antwort auf diese Frage notwendigerweise

intolerant sind. Das hat aber nichts mit einer eigentlichen « Begründung

» der « dogmatischen » Intoleranz zu tun. Diese lautet ganz anders
und stützt sich in erster Linie auf die Schrift.

Noch bedenklicher scheint uns die Darstellung der sogenannten «

bürgerlichen Toleranz » zu sein. Durchgehend wird sie als « Notlösung » geschildert.

Die eigentlich katholische These wäre also auch hier — Intoleranz
Der Verf. zitiert den oben genannten Artikel aus dem « Lexikon für Theo-
ogie und Kirche », wo gesagt wird, das Ideal sei nach katholischer Ansicht

der « Glaubensstaat ». Ganz unbekümmert identifiziert dann R. diesen mit
der « reinen Staatskirche », gegen die er von der Schrift aus Bedenken erhebt.
« Glaubensstaat » heißt aber nichts anderes, als daß die Mehrzahl der Bürger
eines Staates « gläubig » sind und daß der ganze Staat infolgedessen eine
entsprechende christliche Prägung erhält. « Glaubensstaat » ist von der
konkreten Form einer « Staatskirche » deutlich zu unterscheiden Bei der
Darlegung der protestantischen Ansicht ist dem Verf. eine ähnliche Entgleisung
der Begriffe nicht unterlaufen Um ferner zu zeigen, daß nach offizieller
katholischer Lehre die bürgerliche Toleranz, das freie Zusammenleben mit
anderen Konfessionen, nur ein ungern gegebenes Zugeständnis sei, werden
Texte von Leo XIII. aus « Immortale Dei » und # Libertas praestantissima »

angeführt. Was aber diese Enzykliken zurückweisen, sind nicht die « bürgerliche

Toleranz », sondern die berühmten « modernen Freiheiten » des 19.
Jahrhunderts, die prinzipielle religiöse Indifferenz, die ja auch R. energisch
ablehnt. Wie war es nur möglich, die erwähnten Dokumente so losgelöst
vom historischen Hintergrund zu zitieren Was man dem realen
Zusammenhang gemäß mit katholischer « These » bezeichnen könnte, ist nie und
nimmer die bürgerliche Intoleranz, sondern die Ablehnung der Gleichheit
aller Religionen ; positiv ausgedrückt : die Anerkennung des primären
Anspruches des objektiv Guten und Wahren. Die « Notlösung » ist die
Duldung des laizistischen Staates, das Nicht-sich-zurückziehen in passive
Resistenz, um größere Übel zu vermeiden (vgl. dazu Civiltà Cattolica, Serie V,
vol. 8 [1863] 129-149).

Schließlich fühlt sich R. auch noch verpflichtet, an die Erfahrung zu
appellieren — contra factum non valet argumentum —, daß in den
mehrheitlich katholischen Gebieten die « wahre Absicht », die « Zurückschneidung

der Toleranz », deutlich zum Vorschein komme. Durchaus katholische



436 Besprechungen

Länder wie Irland und Portugal scheinen für Leute wie R. nicht zu
existieren. Wie lange noch soll diese unselige Polemik bis hinein in «

prinzipiell-theologische » Werke dauern Vom schweizerischen Katholizismus
sagt man, auch er « kann letzten Endes nicht über die deutlich vorgezeichnete

Linie des Gesamtkatholizismus hinausgehen, die den katholischen,
notwendig intoleranten Glaubensstaat als Ideal betrachten muß ». Von den
Übergriffen des Staates nennt R. zwar die Vorbehalte bei der Errichtung
von Bistümern oder bei der Wahl von Bischöfen, das Verbot der Errichtung

neuer Klöster, das staatliche Placet für kirchliche Erlasse, das Jesuitenverbot

verteidigt er jedoch mit dem Hinweis auf eine Seite der Sache,
die nach seiner Meinung bisher « zuwenig beachtet wurde », nämlich darauf,
daß die Jesuiten « nicht die katholische Kirche », sondern nur« ihre extremste
und konsequenteste Gruppe » seien [!].

Fribourg. H. Stirnimann O. P.

Die ökumenische Bewegung

Sartory, Thomas, O. S. B. : Die ökumenische Bewegung und die Einheit
der Kirche. Ein Beitrag im Dienste einer ökumenischen Ekklesiologie. —
Kyrios-Verlag, Meitingen b. Augsburg 1955. 232 S.

Das Manuskript dieses Buches wurde Ende 1953 abgeschlossen.
Inzwischen sind nun verschiedene bedeutende Studien zur ökumenischen
Bewegung erschienen (wir denken vor allem an R. Rouse and S. C. Neill:
A History of the Ecumenical Movement. Philadelphia 1954, und G. Thils :

Histoire doctrinale du Mouvement œcuménique. Louvain 1955), die der
Verf. höchstens noch in Fußnoten berücksichtigen konnte. Auch darf man
die eher zurückhaltende Zielsetzung nicht außer acht lassen. Im Vorwort
spricht S. von einer « Bestandesaufnahme », von einer « Einführung » (S. 5),
im Schlußwort sagt er, das Buch wolle « lediglich eine Anregung » sein zu
weiterer ökumenischen Tätigkeit (S. 203).

Die Darstellung gliedert sich in einen ersten, geschichtlichen (S. 19-99)
und einen zweiten, systematischen Teil (S. 99-203). Doch fühlt S. selbst
die Schwierigkeit dieser Kombination, wenn er im Vorwort bekennt, daß
sich über jedes Kapitel, « besonders im systematischen Teil», ein eigenes
Werk schreiben ließe (S. 5). Der erste Teil entwirft in großen Linien die
Entwicklung von Faith and Order, Life and Work bis zu Amsterdam,
Toronto und Lund. Hier wird auf knappem Raum sehr viel gut dokumentiertes

Material geboten, und wir dürfen besonders diese Seiten dem
katholischen Leser als vorzügliche allgemeine Orientierung empfehlen. Auf
12 Seiten (87-99) wird die Stellung Roms zur ökumenischen Bewegung
umrissen. Mehr Schwierigkeiten haben wir bezüglich des systematischen Teils.
Hier werden wirklich etwas zuviel wichtige, grundlegende Fragen
angeschnitten, die — wie uns scheint — nicht einmal dem restriktiven Ziel des
Werkes entsprechend behandelt werden können. Besonders gilt dies von
der sehr umstrittenen Frage der Kirchengliedschaft (S. 135-145). S. folgt
eindeutig Mörsdorf gegen Rahner, doch die Argumente, die er vorschiebt,



Besprechungen 437

wirken nicht überzeugend und scheinen vor allem die ganze Diskussion
nicht vorwärts zu bringen. Ganz wichtige methodische Fragen werden
sowohl in der Einleitung (S. 9-18) als auch im letzten Kapitel (« Seinsunterschiede

», S. 194-203) aufgegriffen. Doch beide Male treten reichlich Schlagwörter,

wie z. B. « ontisch » im Gegensatz zu « personal », auf, sodaß man
bezüglich des eigentlichen Kerns der Sache eher unbefriedigt bleibt. Wir
wollen jedoch nicht negativ übertreiben beim Urteil über einen « Entwurf »,

sondern sind dem regsamen Verf. aufrichtig dankbar für seine große Arbeit.
Abschließend sei noch vermerkt, daß sich S. ohne Zweifel auf den richtigen
Ton im ökumenischen Gespräch versteht, was verschiedene Äußerungen zum
Buch von nichtkatholischer Seite lobend unterstreichen.

Fribourg. H. Stirnimann O. P.

Visser't Hooft, W. A. : Vom Sinn des Wortes « oekumenisch ». Eine
Vorlesung. — Evangel. Verlagswerk, Stuttgart 1954. 34 S.

Die englische Originalausgabe trug den Titel The meaning of « ecumenical

» und ist in der S. C. M. Press, London, erschienen. Der bekannte
Generalsekretär des Weltkirchenrates entwirft hier in großen Zügen die
Geschichte jenes Wortes, das sich in den letzten dreißig Jahren allgemein
durchgesetzt hat, um die modernen Unionsbestrebungen zu bezeichnen. Die
kleine Schrift ist nicht zuletzt gegen gewisse, im Zeichen der Mode stehende
Verflachungen des Begriffes gerichtet (cf. 33-34).

Verschiedene Inhalte bezeichnend, ist das Wort rund 23 Jahrhunderte
im Gebrauch. Die älteren Wortbedeutungen sind jedoch ziemlich leicht
herauszustellen. Wir heben aus der Frühzeit nur die Bemerkung des Verf.
hervor, daß die Christianisierung des Ausdruckes « Oikumene » lange vor
Konstantin (im 2. Jahrhundert) entstand, also nicht mit einer « Säkularisierung

der Kirche », wie man sich ausdrückt, in Zusammenhang gebracht
werden darf (15). Leider werden aber die darauffolgenden theologischen
Formulierungen des Inhaltes etwas einseitig karg dargestellt, fast
durchgehend mit einem spürbaren Zögern.

Es ist sicher nicht unsere Absicht, die Bedeutung und die Verdienste
der ökumenischen Bewegung zu schmälern, doch mutet es etwas merkwürdig
an, wenn man in einer geschichtlichen Studie beständig den modernen Sinn
des Wortes — der doch sicher trotz allem Kontakt mit älteren
Vorstellungen etwas völlig Neues an sich hat — als den « reicheren », «

geistlicheren » und « gewichtigeren » hinstellt, der den « alten », « üblichen »,

« räumlichen » von einem festgefahrenen « Ankerplatz » zu lösen hatte
(22. 23. 26.).

Als Pionier der neuen, « freieren » Ausdrucksweise wird Zinzendorf
genannt. Deutlicher aber kommt die neue Prägung in den Worten des
Franzosen Monods anläßlich der Gründung der « Evangelischen Allianz »,

London 1846, zum Ausdruck. Nach Verf. bezeichnet «. Oekumenisch » im
modernen Sinn nicht einen « objektiven Tatbestand », sondern eine «

subjektive Haltung » (24). Am Schluß spricht man vom « Ethos der Bewegung
für die Einheit und Zusammenarbeit der Kirchen und Christen» (32). In



438 Besprechungen

diesem Sinn paßt das Wort auf eine Bewegung, die verschiedenste Formen
annehmen kann.

Doch finden wir an anderen Stellen eine zweite und straffere
Begriffsbestimmung. So z. B. bei Dr. Siegmund-Schultze, der sagt, der Sinn von
« Oekumenisch » sei dieser : « Ausdruck der Wirklichkeit der Einen, Heiligen
Katholischen und Apostolischen Kirche » (30). Nach demselben Autor
beruhte der ökumenische Charakter der Konferenz von Stockholm darauf,
« daß alle christlichen Kirchen ihre besonderen Gnadengaben zu dem gemeinsamen

Besitz der Kirche Christi hinzutrugen » (30). Ähnlich lautet auch die
erste offizielle Äußerung zu diesem Gegenstand auf der Konferenz von
Oxford : « Der Begriff des Oekumenischen bezieht sich auf die Art, wie sich
die gegebene Einheit der Kirche in der Geschichte Ausdruck verschafft » (32).
Es ist klar, daß es sich in diesen Fällen nicht mehr nur um eine subjektive
Haltung handelt. So offenbart die verschiedene Fassung des Wortes, daß
das zugrundeliegende Problem auf verschiedenen Ebenen gestellt werden
kann, und daß die Fragestellung selber je nachdem geschichtliche oder
dogmatische Voraussetzungen einschließt. Das alles führt aber weit über
den Rahmen der gegenwärtigen Studie hinaus.

Als besonders wertvoll wird man die Präzisionen bezüglich des modernen
Sprachgebrauches empfinden. Verf. war ja hier in bester Lage, um aus
ersten Quellen seine Ausführungen zu dokumentieren. Anregend ist auch
die Schlußbetrachtung, wo man vier verschiedene Gründe angibt, die für
den unbestreitbaren Erfolg des Wortes geltend gemacht werden können.

Fribourg. H. Stirnimann O. P.

Thils, Gustave : Histoire doctrinale du mouvement oecuménique.
(Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium, Vol. VIII.) —•
Em. Warny, Louvain 1955. 260 p.

Kein verantwortungsbewußter Theologe darf es sich heute noch leisten,
unbekümmert über die Not der getrennten Christenheit hinwegzusehen. Sie
wird in steigendem Maß erlitten, und die ökumenische Bewegung, die mit
schmerzlicher Anstrengung um das Ideal der « Una Sancta » ringt, ist eine
Macht geworden, welche große Verheißungen in sich birgt.

Gustave Thils hat in mühevoller Arbeit ein Werk geschrieben, das in
seinem 1. Teil «Les faits et les doctrines» — sorgfältig dokumentiert —
Werden und Wachsen der ökumenischen Bewegung aufzeigt und sich
ausführlich über die großen Konferenzen verbreitet, angefangen von Stockholm
(1925) bis Evanston (1954), nicht ohne den theologischen Ertrag jeweils
ebenso ausführlich und gründlich auszubreiten.

Der 2. Teil « Le fait et la doctrine » beurteilt die ökumenische Bewegung

vom katholischen Standpunkt aus und trägt wertvollste Bausteine
zusammen für eine ökumenische Theologie, die erst noch zu erarbeiten ist.
Aufgabe dieser Theologie wird es sein, den Standort der getrennten Christen
gemäß ihrer näheren oder entfernteren Hinordnung zum « Corpus Christi
mysticum » aufzuweisen, den « vestigia Ecclesiae » der getrennten
Glaubensgemeinschaften nachzugehen, um schließlich zu untersuchen, inwiefern und



Besprechungen 439

inwieweit die katholische Kirche durch eine Wiedervereinigung bereichert
und ergänzt würde.

Was am Schluß über die irenische Haltung der ökumenischen
Gesprächspartner gesagt wird, verdient alle Beachtung. Wenn aber (S. 236)
mit Recht vor « einer behaglichen, retrospektiven, in ihren Systemen
selbstgenügsamen Sesseltheologie » gewarnt wird, so muß billigerweise auch
betont werden, wie sehr die gründliche Beherrschung der scholastischen
Theologie das ökumenische Gespräch erleichtert, sofern die nötige Bereitschaft

hinzutritt, auf den andern zu hören und seine ihm eigentümliche
Ausdrucksweise liebevoll zu verstehen.

Mariastein. V. Stebler O. S. B.

Heilige Schrift

Bibellexikon, herausgegeben von Herbert Haag. Achte Lieferung. —
Benziger, Einsiedeln 1956.

Mit dieser achten Lieferung (Sp. 1509-1784) liegt nun das Haag'sche
Bibellexikon, ein schönes Spezimen fruchtbarer holländischer und schweizerischer

Zusammenarbeit, vollständig vor. Das gesamte Lexikon bietet 141

Textabbildungen, 34 Tafeln und mehr als 3000 Stichwörter aus dem Gebiete
der alt- und neutestamentlichen Wissenschaft. 32 Kunstdrucktafeln, zum
nicht geringen Teil nach Originalaufnahmen des Herausgebers, erhöhen die
Brauchbarkeit und den Wert des Lexikons, das sich bereits während des

Erscheinens der Einzelfaszikel einen guten Ruf erworben hat.
Wie wir bei der Besprechung der einzelnen Lieferungen bereits mehrere

Male hervorgehoben haben, liegt der Wert dieses Bibellexikons für den
katholischen Exegeten nicht zuletzt auch in den Literaturhinweisen, die
bis auf die allerjüngste Zeit gewissenhaft angeführt sind. Will man die Arbeit
Prof. Haags und seiner Mitarbeiter einem Vergleich mit anderen derartigen
Werken unterziehen, dann wäre ein Vergleich mit dem Kalt'schen
Bibelwörterbuch wohl der nächstliegende. Gerade aber seit dem Erscheinen dieses
Werkes hat die katholische Bibelwissenschaft nach allen Seiten hin erfreuliche

Fortschritte gemacht und wir können nicht umhin zu bemerken, daß
der Vergleich in wohl fast allen Punkten zu Gunsten des neuen Lexikons
ausfällt. Wir haben allen Grund, dem Luzerner Bibelgelehrten und auch
dem Verlag Benziger zu dieser hervorragenden Leistung zu gratulieren.

Fribourg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

Wiesheu, Johannes : Persönlichkeiten der Bibel. — Max Hueber-Verlag,
München 1955. xn-480 S.

Der Verfasser wendet sich mit seiner Darstellung und Charakterisierung

der biblischen Persönlichkeiten und deren Sendung auch an theologisch

ungebildete Leser. « Weil sie [die biblischen Persönlichkeiten] beiden
Geschlechtern und jedem Lebensalter angehören, haben sie jedermann etwas
zu sagen» (Vorwort). Betrachtet man lesend Gestalt um Gestalt, sei es



440 Besprechungen

die des Patriarchen Jakob oder die eines der großen Propheten, dann
empfindet man das Verlangen, nach der Heiligen Schrift selber zu greifen,
um diese großen Persönlichkeiten und das ganze große Geschehen im
biblischen Text neu zu erleben. Und eben dies ist ein gewollter Zweck des
Verfassers. Er versteht es, mit knappen Strichen die führenden und
bedeutenden Männer und Frauen des Alten wie des Neuen Bundes in realistischer
Plastik auf dem Hintergrund der historischen Ereignisse und des
göttlichen Heilsplans zu zeichnen.

Es sei jedoch die Frage erlaubt, ob das Werk durch eine engere
Auswahl der biblischen Gestalten bei entsprechender Erweiterung der
Einzeldarstellung nicht doch gewonnen hätte. — W. vertritt sodann die
Auffassung, bei der Versuchung in der Wüste habe der Satan Christus in erster
Linie von seinem Erlöserberuf abbringen wollen. Richtiger dürfte aber doch
wohl die Annahme sein, der Teufel habe sich zunächst Gewißheit
verschaffen wollen, ob Jesus von Nazareth in Wahrheit der Sohn Gottes sei.

Ilanz (Graub.). C. Kölliker O. P.

Gosen, Gustav E., S. J. : Wege in die Heilige Schrift. Theologische
Betrachtungen über religiöse Grundideen des Alten Bundes. 2. erweiterte
Aufl. — Verlag Friedrich Pustet, Regensburg 1955. 346 S.

Der Verfasser macht den Leser mit bedeutsamen religiösen Vorstellungen

des Alten Testamentes bekannt. Diese « Grundideen » lassen sich in
drei Gruppen zusammenfassen : Gedanken über den Messias, über Gott,
über die Haltung des Menschen zu Gott. Die « Grundideen » werden in
« theologischen Betrachtungen » entwickelt. Jede von ihnen — es sind über
zwanzig — beginnt mit einem Text aus der Geschichte der Patriarchen
oder aus den Schriften der Propheten oder aus dem Buch der Psalmen,
jeweils Stellen, die eine wichtige religiöse Wahrheit an einem eindrucksvollen

Beispiel religiösen Erlebens veranschaulichen. Es folgt eine
zuverlässige und eingehende Auslegung des Textes, für die der Verfasser als
Professor der alttestamentlichen Exegese die besten Voraussetzungen mitbringt.
Um allgemeinverständlich zu bleiben, verzichtet er auf wissenschaftliche
Begründungen ; wer sie sucht, findet sie in der Literatur, die in den
Anmerkungen angegeben ist. Die « Betrachtungen » schließen mit dem Aufweis
der bleibenden Bedeutung der « Grundideen » und unterstreichen damit
deren Wert. Der Leser erfährt, wie die Voraussagen über den Messias
eingetroffen sind und wie das Gottesbild und die Frömmigkeit des Alten
Testamentes in der Liturgie der Kirche weiterleben und den Glauben wie das
Leben der Menschen auch heute noch bestimmen müssen. Er stellt
überrascht fest, daß diese alttestamentlichenTexte eine neu testamentliche Höhenlage

erreichen oder ihr doch wenigstens nahe kommen. Die « Wege in die
Heilige Schrift » führen viele Menschen zu beglückenden Reichtümern des
alttestamentlichen Gotteswortes. Sie werden Religionslehrern und Predigern
doppelt willkommen sein, die berufen sind, auch anderen die ewigen
religiösen Werte des Alten Testamentes zu erschließen.



Besprechungen 441

Das Buch erschien erstmals im Jahre 1939 und fand begeisterte
Aufnahme. Ein Mitbruder des allzu früh verstorbenen Verfassers hat
dankenswerterweise die schon lang erwartete Neuauflage besorgt und um einige
Kapitel aus dem Nachlaß erweitert. Es wäre sehr zu begrüßen, wenn recht
bald alle religiösen Schätze des Alten Testamentes so wirkungsvoll aus ihrer
Verborgenheit ans Licht gehoben würden, wie es in diesem verdienstvollen
Buch geschieht.

Walberberg. K. Gieraths O. P.

Van Imschoot, P. : Théologie de l'Ancien Testament. Tome I : Dieu.
(Bibliothèque de Théologie, sér. III : Théologie biblique, 2.) — Desclée,
Tournai-Paris 1954. xiv-273 p.

C'est une entreprise audacieuse que de publier une théologie de l'Ancien
Testament. Outre l'ampleur et les difficultés de la matière à traiter, il
s'agit de rendre compte d'une religion historique qui s'est développée et
précisée quatorze ou quinze siècles durant. Dès lors, avant tout essai de
synthèse, le théologien biblique doit prendre position, non seulement en
maints problèmes épineux de critique textuelle — faut-il lire Jahvé ou
Adonaï —, mais quant à la date des principaux jalons qui marquent
le progrès de la révélation. Disons d'emblée que P. v. I., fort conscient
des difficultés de la tâche et présentant modestement son ouvrage comme
une ébauche provisoire, aboutit à une belle réussite. D'aucuns pourront
désirer une théologie plus construite, où les notions soient davantage élaborées.
D'autres préféreraient que chaque thème soit plus exactement situé dans
son milieu littéraire et historique ou dans le contexte de l'histoire des

religions. On ne peut tout dire et, pour notre part, nous applaudissons
à la méthode de l'auteur qui reste très proche du texte inspiré et en respecte
les données objectives. On ne trouvera dans ce livre bien informé aucune
exégèse aventureuse ; ses qualités principales sont l'objectivité, la sobriété
et la richesse. A propos de Dieu, P. v. I. souligne son caractère personnel
et spirituel, analyse ses dénominations et ses attributs, la notion de
révélation et les théophanies, oracles et prophètes, ses relations avec le monde :

anges et démons, et surtout le peuple élu et l'Alliance. Un second volume
traitera de l'homme et de l'eschatologie. Nous souhaitons une large diffusion
de cette étude probe et de belle qualité pédagogique. Dans une réédition,
on aimerait que l'auteur précisa sa pensée sur l'objet et la méthode de
la théologie biblique. Comme la plupart des modernes, il est surtout polarisé
par son caractère de théologie historique, mais n'importe-t-il pas au premier
chef de lui restituer sa nature de théologie proprement dite, et par
conséquence de déterminer l'intervention respective de la foi et de la science
Si le Dieu d'Israël s'est révélé lui-même et s'il est un Dieu vivant,
choisissant son peuple et ses amis, le théologien biblique n'est-il pas doué
d'un lumen spécial pour l'atteindre dans les textes mêmes qu'il a inspirés

Fribourg. C. Spicq, O. P.



442 Besprechungen

Hesse, Franz : Das Verstockungsproblem im Alten Testament. Eine
frömmigkeitsgeschichtliche Untersuchung. (Beihefte zur Zeitschrift für die
alttestamentliche Wissenschaft, 74.) — Alfred Töpelmann, Berlin 1955.
viii-107 S.

Nach dem Vorwort des Verfassers stellt die vorliegende Untersuchung
eine leicht veränderte und gekürzte Neufassung einer Erlanger
Habilitationsschrift vom Jahre 1953 dar. Sie bietet zunächst eine Definition des

Sachverhalts « Verstockung » und zwar auf Grund wewtestamentlicher
Aussagen, S. 3-6 ; daran schließt sich eine Sammlung und Aufgliederung der
alttestamentlichen Verstockungsaussagen, S. 7-30. Was das Verstocktsein
gegenüber der gewöhnlichen Sünde, der Untreue und dem Abfall von Jahwe
heraushebt, ist das Moment der Beharrung (S. 27). Namentlich dieser sehr

sorgfältig ausgearbeitete Teil enthält eine Anzahl wertvoller und zutreffender
Bemerkungen. So z. B. S. 10, Fußnote 5, über den Sinn der in den «

Verstockungsaussagen » gebrauchten Termini kâbêd, häzaq und qäsä. Oder auch
S. 23, wo die Frage aufgeworfen wird, weshalb nur ein einziges Mal von
einer « Verhärtung » der menschlichen rttah die Rede ist. Oder auch S. 25,

wo erklärt wird, wieso das Alte Testament Verstockung und Erkenntnis
einander antithetisch gegenüberstellen kann.

Der dritte und umfangreichste Teil (S. 31-95) befaßt sich mit der
Erhebung des religiösen Gehaltes der alttestamentlichen Verstockungstexte.
Er betrachtet zunächst den verstockten Menschen (Nichtisraeliten, Israel
als Volksganzes, israelitische Einzelpersonen) und dann Jahwe als Urheber
der Verstockung. Interessant scheint uns hier vor allem S. 60 ff. der
Exkurs über die Nachgeschichte der wohl berühmtesten Aussage auf diesem
Gebiete : Is. 6, 9-10. Auch der letzte Abschnitt « Die Verstockung in ihrem
Verhältnis zum Ablauf der Heilsgeschichte » ist sehr lesenswert. Am Schlüsse
der Abhandlung (S. 96-98) findet man eine knapp gehaltene Zusammenfassung

unter der Überschrift « Verstockungsaussagen und Gottesverständnis

». Freilich fehlt in dieser Abhandlung die letzte Lösung des Problems
der Verstockung des Menschen durch Gott. Ob diese Lösung — soweit sie

uns Menschen überhaupt möglich ist — letzten Endes nicht zu suchen wäre
im semitischen Kausalitätsbegriff, der anders, und jedenfalls auch weiter
gefaßt wurde als der, den wir aus der Philosophie der Griechen
herübergenommen haben

Fribourg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

Bruno, Arvid : Die Bücher Samuel. Eine rhythmische Untersuchung. —
Die Bücher der Könige. Eine rhythmische Untersuchung. — Almqvist &
Wicksell, Stockholm 1955. 304, 299 S.

Eduard Sievers und Nivard Schlögl sind schon längst zur ewigen Ruhe
eingegangen, aber ihre Bemühungen um das althebräische Metrum werden
von ihrem schwedischen Nachfolger unverdrossen weitergeführt bis auf den
heutigen Tag. Arvid Bruno hat mit diesen beiden vom Verlag Almqvist
& Wikseil sehr schön ausgestatteten Bänden wieder zurückgegriffen auf



Besprechungen 443

eine Arbeit, die er bereits im Jahre 1935 vorgelegt hatte, in der er
versucht hatte, gewisse rhythmische Gesetze aufzudecken, nach denen diese
Bücher in strophischer Form verfaßt worden wären. Man kann wohl sagen,
daß er die rhythmische Untersuchung der gesamten hebräischen Bibel zu
seiner eigentlichen Lebensaufgabe gemacht hat. Nach der Auffassung des
schwedischen Gelehrten machen die Samuelbücher und die Bücher der
Könige zwei « Epen » aus und zusammen bilden sie « das hebräische Epos ».

In seinem 1935 erschienenen Werk hatte der Verfasser sich auch die Mühe
gegeben, den ganzen Text nach der (zweiten) Kittel-Ausgabe photomechanisch

zu reproduzieren. Die Einteilungen und Zusammenhänge sind dabei
mit möglichst einfachen typographischen Mitteln im Kittel-Text selbst
angebracht. Diesmal hat er auf die Reproduktion des Gesamttextes verzichtet.
Bloß im Anhang zur Neuausgabe der Samuelbücher werden 1 Sam. 1, 10-
2, 25 als Textproben in rhythmischer Aufstellung gebracht. Im Schlußteil
der Untersuchung über die Bücher der Könige gibt der Verfasser zu, daß
die Voraussetzungen, mit denen er 1935 gearbeitet hat, sich zum Teil als
unrichtig erwiesen haben. Und es muß wohl bemerkt werden, daß auch
seine neuesten theoretischen Ausführungen über « das rhythmische Element »

noch immer nicht sehr einleuchtend sind und wohl kaum einen nennenswerten

Anklang finden dürften. So heißt es z. B. : das Wort sei als
Konjunktion unbetont, so auch ; hingegen müsse bei
unterschieden werden. Letztgenanntes Wort ist nämlich mit Betonung zu
sprechen, wo es vor einem Substantiv oder einem Pronomen auftritt ; unbetont
hingegen vor einem Zeitwort, auch vor dem Partizip 31P2 in 1 Kön. 21, 11

und schließlich vor DUN in 2 Kön. 17, 26. Des weiteren ist iriSl vor einem
Infinitiv betont zu lesen, wenn es sich um ein Verbot handelt (so 2 Kön. 12, 9

und 17, 15 ; auch 1 Kön. 11, 10 unter der Voraussetzung, daß man hier
den Gottesnamen streichen darf) Man kann wohl nicht einem jeden
den Glauben zumuten, die althebräischen Schriftsteller hätten diese
verwickelten Betonungsgesetze, jedes mit seinen Ausnahmen, ständig im
Kopfe gehabt und berücksichtigt. Wer jemals Vorlesungen abgehalten hat
über alttestamentliche Verskunst, wird aus eigener Erfahrung wissen, daß

man Theorien, wie die von Sievers, Schlögl oder Zapletal, nicht mit allzu-
vielen Beispielen belegen muß, will man die Aufmerksamkeit der Hörerschaft

nicht unter Null hinabsinken lassen.

Natürlich wird es heutzutage keinem Alttestamentier mehr einfallen
zu leugnen, daß auch was wir für gewöhnlich bibelhebräische Prosa nennen,
öfters in mehr oder weniger rhythmischem Tonfall geschrieben ist. Eine
andere Frage aber ist, ob sich für diesen Prosarhythmus so haargenaue
und komplizierte Gesetze herausfinden lassen, wie der Verfasser dieser

rhythmischen Untersuchungen sich das denkt.

Fribourg. M. A. VAN DEN OUDENRIJN O. P.



444 Besprechungen

Chary, Th. : Les prophètes et le culte à partir de l'exil. Autour du second
temple. L'idéal cultuel des prophètes exiliens et postexiliens. (Bibliothèque
de Théologie, Série III : Théologie biblique, vol. 3.) — Desclée,1 Tournai-
Paris 1955. x-314 p.

Der Franziskanerpater Th. Chary hat sich mit dieser wohlgelungenen
Erstlingsarbeit einen Platz gesichert unter den zeitgenössischen katholischen
Exegeten des Alten Testamentes. Er geht aus vom Worte des Heilandes,
der im vierten Evangelium zur Samariterin spricht : « Glaube mir, Frau,
die Stunde naht, in der ihr weder auf diesem Berge (Garizim), noch in
Jerusalem den Vater anbeten werdet. Ihr betet an, was ihr nicht kennt, wir
beten an, was wir kennen. Denn aus den Juden ist das Heil. Es kommt
aber eine Stunde und jetzt ist sie schon angebrochen, in der die richtigen
Anbeter den Vater anbeten werden in Geist und Wahrheit. Sucht doch der
Vater solche Anbeter : Gott ist Geist und die Gottesverehrer müssen in
Geist und Wahrheit anbeten. »

Um solche Worte Jesu verstehen zu können, müssen die Zeitgenossen
Christi irgendwie darauf vorbereitet gewesen sein. Und der Vorbereitung
auf solche Auffassungen spürt der Verfasser dieses Buches nach bei Ezechiel
und in den Schriften der nachexilischen Propheten : eine dankenswerte, aber
schwierige Aufgabe, die zu lösen P. Chary sich keine Mühe erspart hat. Er
geht in seinem Buche den sich allmählich vertiefenden, den sich mehr und
mehr vergeistigenden Religionsauffassungen nach, wie sie uns begegnen
zunächst bei Ezechiel, dann im zweiten und dritten Teil des Isaiasbuches,
bei den kleinen Propheten Aggäus, Zacharias und Malachias (wobei die
wichtigen Texte Mal. 1, 11 und 3. 3-4 in reichhaltigen Sonderabschnitten
ausgewertet werden), weiter bei Joel und Deutero-Zacharias und schließlich

in den beiden Teilen des Danielbuches.
Sorgfältige Analyse der behandelten Texte, ein sicherer Blick bei der

Beurteilung ihrer jeweiligen Tragweite und sehr ausreichende Kenntnisse
der neueren Literatur, die sich zum Teil bereits befaßt hat mit der einen
oder der anderen der Fragen, die hier zur Behandlung gelangen, sind ebenso
viele Vorzüge des Verfassers und seines Buches, das einen wirklichen Gewinn
darstellt für die neuzeitliche Auslegung des Alten Testamentes.

Fribourg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

Kraft, Benedikt : Die Zeichen für die wichtigeren Handschriften des griechischen

Neuen Testaments. 3. vermehrte Aufl. — Herder, Freiburg 1955. 49 S.

Man kann K. nicht genug dafür danken, daß er die zweite Auflage
(1934) dieser Siglenkonkordanz der ntl. Handschriften auf Grund der
Ausgaben von Tischendorf, v. Soden und Gregory auf den heutigen Stand der
Forschung gebracht und sie mit einem Verzeichnis der ntl. Papyri bereichert
hat. Diese Arbeit ist zwar undankbar für den Verfasser, jedoch für
Professoren und Schüler von größtem Nutzen. Kein an der Textkritik interessierter

Bibelwissenschafter wird diese Tabellen entbehren können. Zur
Bibliographie über die Textkritik (S. 9) wäre noch hinzuzufügen : M. M. Parvis -
A. P. Wikgren, New Testament Manuscript Studies, Chicago 1950.

Fribourg. C. Sficq O. P.



Besprechungen 445

Bonsirven, Joseph, S. J. : Textes Rabbiniques des deux premiers siècles
chrétiens pour servir à l'intelligence du Nouveau Testament. — Pontificio
Istituto Biblico, Roma 1955. xi-804 p.

Avec le Judaism in the First Centuries de G. F. Moore, le Judaïsme
palestinien au temps de Jésus-Christ de J. Bonsirven constitue la meilleure
théologie du rabbinisme que nous possédions. C'est donc à ces ouvrages et
au commentaire de Strack-Billerbeck que se réfèrent les exégètes du Nouveau
Testament qui veulent replacer les écrits inspirés dans leur contexte juif et
palestinien pour en discerner soit leur origine soit leur originalité. Mais
chacun sait que rien ne remplace la lecture directe des textes, et bien des

professeurs se sont enhardis à pénétrer dans la mishna, la tosephta, etc. Il
n'y a aucune honte à avouer que la plupart, déconcertés par ce fatras de

sentences bizarres, se sont arrêtés bien avant d'arriver au terme de leur
entreprise. C'est pourquoi, on ne saurait être trop reconnaissant au Père
Bonsirven d'avoir traduit une partie considérable de la littérature rabbinique
et d'en avoir facilité l'intelligence, grâce à des notes précises et en l'expurgeant

des discussions oiseuses. Les textes ne sont pas groupés selon un
ordre systématique, ni rattachés aux livres du N. T. comme dans les Horae
talmudicae : « Nous avons estimé qu'il serait plus instructif de pratiquer une
sorte d'analyse des livres juifs ; ainsi le lecteur saisit comment les rabbins
concevaient un commentaire de l'Ecriture ou un exposé, d'apparence méthodique,

de la législation traditionnelle. »

Ce volume qui commence par les prières anciennes (Sema', Semone Esré),
le Pirqué A bot et la Mekhilta sur l'Exode, se termine sur la traduction du
traité Uqsim, si caractéristique des scrupules pharisiens sur les purifications
rituelles. Trois index facilitent l'utilisation de cette somme : un premier
lexique renvoie aux thèmes de la théologie et aux institutions du judaïsme ;

un second fournit la liste des passages de l'A. T. invoqués ou interprétés
par les rabbins ; enfin J. B. a donné une liste des versets du N. T. que ces

textes permettent d'éclairer. L'exceptionnelle compétence de l'auteur en
matière d'hébreu rabbinique, non seulement garantit la valeur des versions,
mais assurera une autorité de poids aux traductions des mots et des passages
controversés.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Malevez, L., S. J.: Le Message chrétien et le Mythe. La théologie de

Rudolf Bultmann. (Museum Lessianum, sect, théol., 51.) — Desclée-de-

Brouwer, Bruges-Paris 1954. 169 p.

On sait que R. Bultmann a entrepris de démythologiser le Nouveau
Testament. Il est peu de Français qui connaissent le but et la méthode de
l'opération. L. Malevez les en informe. Il s'agit d'isoler l'histoire évangé-
lique de son revêtement légendaire, « mythologique » : Le Fils de Dieu
préexistant, assumant une nature humaine, expiant le péché, ressuscité,
monté aux cieux ; toutes notions inacceptables pour la pensée scientifique
contemporaine. On leur substituera une interprétation existentiale de
l'événement du salut. Non seulement celui-ci doit être « subjectivé », car



446 Besprechungen

l'appel divin réside en nous et n'a pas de réalité objective ; mais il ne faut
retenir de l'Ecriture que ce qu'elle nous révèle sur notre existence et les
conditions de son authenticité ; cette dernière étant une attitude de
détachement à l'égard des réalités « disponibles » et d'abandon confiant au
« non-disponible ». — Les citations inévitables de quelques néologismes
suggèrent le caractère abstrus de la langue et de la pensée Bultmanienne.
C'est merveille de voir L. M. s'appliquer avec tant de lucidité à en traduire
les nuances. Le philosophe est à l'aise dans le maniement des concepts
heideggeriens. Comme chrétien, il ne peut que critiquer cette nouvelle
interprétation du message révélé ; et nous souscrivons pleinement à ses
réserves. Mais cette dévalorisation religieuse de l'Evangile est trop grave
pour qu'on envisage l'Entmythologisierung comme une quaestio philosophique
quelconque. L'ex-professeur de Marburg n'aboutit à rien moins qu'à ruiner
le surnaturel et la foi chrétienne traditionnelle ; si bien qu'on a pu parler
à son propos de gnosticisme et d'une résurgence de docétisme (cf. O. Cull-
mann, Le Mythe dans les écrits du Nouveau Testament, dans Numen, I, 2 ;

1954, pp. 120-135). La nouvelle théorie est plus pernicieuse que le radicalisme

de Strauss au XIXe siècle. Il faut la condamner comme ces « fables
profanes, contes de vieille femme » méprisées par l'Apôtre, I Tim. iv, 7.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Schnackenburg, Rudolf : Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes.
(Handbuch der Moraltheologie, herausgegeben von Prof. Dr. Marcel Reding,
Band VI.) — Verlag Max Hueber, München 1954. xn-284 S.

Der erste Teil des Buches behandelt die sittliche Botschaft Jesu nach
den synoptischen Evangelien. Grundlegend sind die Forderungen der
Umkehr, des Glaubens an Jesus und der Nachfolge Jesu. Die übrigen
Forderungen faßt Jesus in dem Doppelgebot der Gottes- und Nächstenliebe
zusammen. Im einzelnen lehnt er den Legalismus ab und verlangt die gute
Absicht beim Handeln ; er verpflichtet den Menschen auf den unverkürzten
Willen Gottes und regelt die Stellung zu Recht, Macht und Staat, zu Arbeit
und Besitz, zu Ehe und Familie. Er motiviert seine sittliche Botschaft
hauptsächlich mit dem Hinweis, daß die Erfüllung seiner Forderungen die

Vorbedingung für den Eintritt in das kommende Gottesreich ist. Gegenüber
der jüdischen Sittenlehre stellt die sittliche Unterweisung Jesu einen
deutlichen Fortschritt dar. Der zweite Teil des Buches befaßt sich mit der Sittenlehre

der Urkirche. Sie übernimmt die sittliche Botschaft Jesu, wendet sie

auf neue Verhältnisse an und bedient sich auch noch stark der eschatolo-
gischen Begründung. Daneben findet sie weitere Antriebe für das sittliche
Handeln in dem Bewußtsein, den Heiligen Geist zu besitzen und das neue
Volk Gottes zu sein. Außer diesen Zügen, die für die ganze urkirchliche
Sittenlehre charakteristisch sind, zeigen einzelne neutestamentliche
Verfasser in ihrer Sittenpredigt noch besondere Merkmale, vor allem Paulus
und Johannes. Paulus erkennt in dem Gewissen die entscheidende Norm
der Sittlichkeit und verankert die sittlichen Forderungen in dem neuen Sein
des Christen ; er betont stark, daß in der Erfüllung dieser Forderungen die



Besprechungen 447

wahre Freiheit gefunden wird, und gibt eine psychologische Analyse des
sittlichen Versagens. Johannes faßt gewöhnlich die ganze Sittenlehre in den
Forderungen des Glaubens und der Liebe zusammen, sieht in der Forderung
der Liebe die Folge der Gemeinschaft des Christen mit Gott, der die Liebe
ist, und versteht auf Grund seines « Dualismus » das gute bzw. schlechte
Verhalten als Teilhabe an der Wesensart Gottes bzw. Satans.

Das Buch ist eine umfassende Darstellung der neutestamentlichen
Sittenlehre, ihrer Forderungen und Voraussetzungen, ihrer Entstehung und
Entfaltung, ihrer Einheit und Mannigfaltigkeit. Für die wissenschaftliche
Höhe der Ausführungen bürgt der Name des Verfassers, der bereits
ausgezeichnete Studien zur synoptischen, paulinischen und johanneischen Theologie

veröffentlicht hat. Wer sich weiter orientieren will, findet die bedeutsame

Literatur des In- und Auslandes angegeben. Das äußerst gehaltvolle
Buch wird von allen Theologen dankbar begrüßt werden.

Walberberg. K. Gieraths O. P.

Kirchgässner, Alfons : Erlösung und Sünde im Neuen Testament. —
Verlag Herder, Freiburg 1950. xi-321 S.

Seitdem Luther die These aufgestellt hat, der Christ sei « simul peccator
et justus », ist sie ein tragender Gedanke der protestantischen Theologie
geblieben. Daher ist es ein verdienstvoller Beitrag zum Gespräch zwischen
den beiden christlichen Konfessionen, daß in der vorliegenden Publikation
erstmalig auf katholischer Seite das ganze Neue Testament nach der Beziehung

des Christen zu Gerechtigkeit und Sünde befragt und in einer gründlichen

wissenschaftlichen Untersuchung herausgearbeitet wird, daß die
protestantische Auffassung von der Heiligen Schrift her nicht zu rechtfertigen
ist. Man kann verstehen, daß der Verfasser seine Untersuchung zunächst
bei den Paulusbriefen ansetzt : Luther ging von ihnen aus, auch heute noch
stützen sich die meisten seiner Anhänger vor allem auf sie, und tatsächlich
hat Paulus die Frage eingehender behandelt als die anderen neutestamentlichen

Autoren. Trotzdem wäre es richtiger gewesen, mit der Lehre Jesu
nach den synoptischen Evangelien zu beginnen ; diese Reihenfolge hätte
dem exegetischen Befund entsprochen, nach dem das vorliegende Thema
in der Urkirche eine Klärung und Entfaltung gefunden hat. Der Verfasser
zeigt, daß nach paulinischer Lehre der Christ in der Taufe die Tilgung der
Sündenschuld und den Nachlaß der Sündenstrafe erlangt und zugleich durch
die Verbindung mit Christus und den Empfang des Heiligen Geistes innerlich

geheiligt und nicht etwa nur äußerlich für gerecht erklärt wird, obgleich
Paulus zur Bezeichnung dieses neuen Seins mit Vorliebe juridische
Ausdrücke verwendet (Vergebung, Versöhnung, Loskauf, Rechtfertigung,
Rettung). Damit ist der Christ dem Zwang zu sündigen entzogen ; doch besteht
weiterhin für ihn die Möglichkeit zu sündigen und die Gerechtigkeit zu
verlieren, weil die Begierlichkeit in dem noch nicht verklärten Leib fortbesteht
und auch der Christ noch den satanischen Einflüssen ausgesetzt ist. Die
gleiche Lehre weist der Verfasser für die übrigen Schriften des Neuen Testa-



448 Besprechungen

mentes nach. Es sei noch erwähnt, daß das Werk nicht nur apologetische
Bedeutung hat, sondern auch für die innerkirchliche Unterweisung reiches
Material über einen wichtigen Punkt der christlichen Existenz bietet.

Walberberg. K. Gieraths O. P.

Huby, Joseph, S. J. : L'Evangile et les Evangiles. Nouvelle édition revue
et augmentée par Xavier Léon-Dufour, S. J. (Verbum Salutis, XI.) —
Beauchesne, Paris 1954. vm-304 p.

Cet ouvrage est l'un des meilleurs qui soient sortis de la plume du
P. Huby et il n'a à peine vieilli depuis vingt-cinq années. Toutefois, les études
néo-testamentaires sont tellement actives qu'il était nécessaire de tenir
compte des solutions nouvelles et de procéder à une mise au point. C'est
ce que réalise le P. X. Léon-Dufour, notamment pour la bibliographie (dans
les pp. 247-249 sur le logos johannique, il aurait fallu citer l'article du
Dictionnaire de Kittel), et en refondant complètement le premier chapitre
qui replace l'Evangile dans son milieu « vécu dans l'Eglise », c'est-à-dire
en bénéficiant des résultats de la Formgeschichte (à laquelle une note historique

et critique est consacrée, pp. 89-93). Cette étude de la naissance et
du cadre de la tradition évangélique n'est pas seulement lumineuse, elle
montre le bilan encourageant de l'exégèse chrétienne en un quart de siècle.
Nous recommandons vivement la lecture de ce beau volume.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Héring, Jean: L'Epître aux Hébreux. (Commentaire du Nouveau Testament,

12.) — Delachaux et Niestlé, Neuchâtel-Paris 1954. 133 p.

Le commentaire sobre, précis et dense, vérifie la constatation de
C. J. Vaughan inscrite en exergue : « Je n'ai jamais pratiqué l'application
du microscope à une phrase ou à un mot de la Sainte Ecriture, qui ne découvre
non seulement quelque chose d'intéressant pour le commentateur, mais
aussi de profitable spirituellement pour l'étudiant. » La réussite consiste à
avoir élucidé les difficultés du texte, tout en laissant au lecteur la possibilité
de se faire une opinion et de poursuivre l'exégèse ; nous avons donc là un
instrument de travail, d'usage facile, que nous recommandons vivement aux
étudiants. La traduction est à la fois exacte et très coulante ; son auteur a
souvent de belles trouvailles : mxpxmxpaivo faire une crise d'amertume ;

aaßßomapöi; le grand sabbat. Au chap, vi, 7-8, il s'agirait du même champ,
d'abord fécond, puis stérile ; ce qui s'harmonise au mieux avec le contexte.
Par contre, expliquer TExeXelcoxev (x, 14) « a rendu intègre, débarrassé
de la souillure des péchés et de la mauvaise conscience » est trop négatif ;

ß£ßato? aurait pu être davantage étoffé par la langue religieuse de Philon
et juridique des papyrus ; ici ou là, on désirerait une élaboration doctrinale
plus poussée (cf. xi, 1 ; xm, 10). H. J. adopte la leçon xoipic, ©eoti (n, 9) et
considère le chap, xm comme une lettre ajoutée à l'homélie. Nous avons la



Besprechungen 449

joie de marquer notre accord quasi total avec les positions de l'auteur sur
tous les problèmes majeurs que pose cette Epître. Au point de vue théolo-
gique, Hébr. — qui ne s'intéresse guère à la résurrection de Jésus — représente

une christologie de l'ascension et une sotériologie sacerdotale ; au

point de vue méthode d'argumentation, son exégèse est typologique et non
allégorique. L'auteur en serait vraisemblablement Apollos, ce qui explique
les nombreux parallèles avec Philon, parfaitement exploités par H. J.,
sans omettre les sources rabbiniques. Rédigée avant 70, cette Epître est
adressée à des judéo-chrétiens. Ces notations sont faites avec une prudence
et un tact qui contribueront à les faire accepter de ceux qui ont le sens de

la critique littéraire. A plusieurs reprises, le commentateur a l'occasion de

relever les sémitismes de l'Epître, voire même de suggérer quelque erreur
de traduction d'un original hébreu En vérité, nombre de sémitismes du

grec de la koiné semblent dus à l'influence de la langue copte, et notre auteur
suggère judicieusement de voir dans maints aramaïsmes du N. T. des cop-
tismes. Seuls, les philologues peuvent en décider. Suggérons aussi l'urgence
d'une étude sur le sacerdoce dans l'apocalyptique juive et les manuscrits
de Qumrân, qui se révèle indispensable pour comprendre pleinement la
thèse majeure de l'Epître aux Hébreux.

Fribourg. C. Spicq O. P.

Kuss, Otto —Johann Michl : Der Brief an die Hebräer und die katholischen
Briefe übersetzt und erklärt. (Das Neue Testament, 8. Bd.) — Friedrich
Pustet, Regensburg 1953. 319 S.

Wer Gelegenheit hatte, den unter Leitung von A. Wikenhauser und
O. Kuss veröffentlichten Kommentar zum Neuen Testament zu benützen,
wird sich freuen, diese wertvolle Sammlung um einen Band vermehrt zu
sehen. Die Exegese des Hebräerbriefes und der katholischen Briefe ist in
ihrer gedrängten Dichte wirklich erhellend. Exkurse von unterschiedlichem
Wert kreisen um das vorherrschende Thema : Glaube, Gerechtigkeit, Gemeinschaft

mit Gott usw. Die sehr wörtliche Übersetzung von Kuss hat uns
besonders gefallen. Der verehrte Autor, der von der Geschichte eine Art
Sicherheit verlangt, die sie nicht bieten kann, fühlt die kleinsten Schwierigkeiten,

die auch in bestbegründeten Hypothesen noch bestehen, sodaß wir
auf Aussagen über Verfasser, Empfänger sowie den Ort der Abfassung des

Hebräerbriefes leider verzichten müssen. Mit Entschiedenheit bestreitet
dagegen Michl, der den Jakobusbrief zwischen 45 und 62 ansetzt, die Echtheit

des II. Petrusbriefes. Wenn der I. Petrusbrief der Feder eines Sekretärs

Silvanus zuzuschreiben ist, so ist man nicht berechtigt, ihn als
Vergleichspunkt heranzuziehen, um über die Echtheit des zweiten Briefes zu
urteilen. Niemand kann für sich in Anspruch nehmen, in diesen Fragen
eine allgemein überzeugende Lösung gefunden zu haben. — Auf jeden Fall
ist aber das Werk der Namen seiner Herausgeber würdig.

Fribourg. C. Spicq O. P.

29



450 Besprechungen

Féret, H.-M., O. P. : Die geheime Offenbarung des heiligen Johannes.
Eine christliche Schau der Geschichte. — Patmos-Verlag, Düsseldorf 1955.
264 S.

Während der deutschen Besetzung von Paris im zweiten Weltkriege
(1939-45) hielt P. Féret in Paris verschiedene Vorträge, in denen er anhand
der Apokalypse des hl. Johannes den Sinn der großen weltgeschichtlichen
Ereignisse zu deuten suchte. Diese Vorträge gab er dann im Verlage Corrés,
Paris, heraus, und hier liegen sie in gefälliger deutscher Übersetzung von
Nina E. Baring vor. Indem P. Féret seinen Hörern und Lesern den
theologischen Sinn der weltgeschichtlichen Vorgänge erschloß, suchte er sie mit
einem wahrhaft christlichen Optimismus zu erfüllen. Dieser Optimismus
stützt sich darauf, daß der verherrlichte Christus, das persönliche Wort
Gottes und zugleich das Lamm Gottes, durch die Wahrheit seiner Lehre
und durch den Vollzug des Weltgerichtes alle Feinde und Widersacher
seines Reiches überwindet und sich unterwirft. Eines solchen Optimismus'
bedurften die Christen der Provinz Asia, an die die Apokalypse des Johannes
gerichtet ist, da sie der heftigen Verfolgung ausgesetzt waren, die Kaiser
Domitian gegen alle eröffnete, die ihm die Anbetung verweigerten. Es war
für die Christen von damals schwer, die Verfolgung durch den über die
ganze alte Welt verbreiteten römischen Staat mit der die ganze Menschheit
erfassenden Herrschaft Christi zusammenzureimen. Es war also nötig, diese
Bekenner Christi darüber zu belehren, was für Hintergründe diese
Verfolgung habe und wie trotz allem der Sieg Christi unaufhaltsam
voranschreite ; und jeder Christ, der seinen Glauben in Wort und Werk bekennt,
nimmt am Siege Christi teil. Der Verfasser versteht es, diesen Kerngedanken
deutlich herauszuarbeiten. Dabei folgt er bewährten Autoren, hält sich an
erprobte exegetische Grundsätze und vermeidet es, die konkreten
Zeitereignisse in der Apokalypse angedeutet zu finden, was in schweren Kriegszeiten

mit Vorliebe geschieht. Als Besonderheit, in der der Rezensent dem
Autor nicht zu folgen vermag, sei erwähnt, daß dieser das 1000jährige Reich
Christi auf Erden (20, 2-7) erst noch erwartet und in den beiden Zeugen (11)
die kirchliche und christlich-staatliche Autorität erblickt, während das

1000jährige Reich Christi eher in der mit Konstantin d. Gr. beginnenden
christlichen Staatsordnung zu suchen und in den beiden Zeugen, die der
heidnischen Staatsmacht und Weltanschauung entgegenstehen, in den Amtsund

« Geist »-Trägern der Kirche zu sehen sind.

Einsiedeln. T. SCHWEGLER O. S. B.



Besprechungen 451

Augustiniana

Augustinus Magister. Congrès international augustinien. Paris, 21 au
24 sept. 1954, [vol. 3] : Actes-Etudes Augustiniennes, Paris [1955]. vni-495 p.

Die 112 schon vor der Tagung des Kongresses in Vol. 1-2 fertiggedruckten
Mitteilungen (vgl. FZPT 2 [1955] 245-247) wurden zu Beginn der Sitzungen
der verschiedenen Ausschüsse von einem eigenen Referenten knapp
zusammengefaßt und sodann von den Teilnehmern diskutiert. Vorliegender Bd. 3

bringt nun die betreffenden Referate und die wichtigsten Ausführungen der
Teilnehmer an der Debatte (pp. 27-278). Es folgen (pp. 279-482) noch 17

zu spät eingeschickte Mitteilungen, von denen 5 über das Problem «

Erbsünde und Gnade » handeln. Sehr bemerkenswert ist die kritische
Untersuchung von L. H. Grondijs über den numidischen Manichäismus zur Zeit
des hl. Augustinus (p. 391-410), lehrreich der folgende Beitrag über römische
Ideologie in der « Civitas Dei » von E. v. Ivanka (pp. 411-417). Gewisse
Debatten scheinen die Augustinus-Exegese auf neue Bahnen gelenkt zu
haben, z. B. die über F. Floëri's Mitteilung bezüglich der Stellung des

Papstes Zosimus zur augustinischen Lehre von der Erbsünde (Bd. II,
pp. 755-761). Man lächelt aber, wenn man liest, wie daraufhin das Ei des
Kolumbus entdeckt wurde : « A. Mandouze : La spécialisation si nécessaire
soit-elle, devient dangereuse lorsqu'elle est poussée à l'extrême. Philologues,
philosophes, historiens, théologiens devraient se confronter mutuellement
et s'entr'aider pour le plus grand bien d'une même cause. Il serait souhaitable

en particulier, que les théologiens empruntent aux spécialistes de la
philologie certaines méthodes de recherche » (Bd. 3, p. 262). Die Debatte
über Augustinus als Exeget brachte einen wichtigen Bericht über de La-
garde's unvollendetes Repertorium der Schriftzitate Augustins, das A.-M. La
Bonnardière vervollständigen will (Bd. 3, pp. 243-244). Daraus ergab sich,
wieviele incognita bezüglich der ältesten Bibelübersetzungen die Erforschung
der Werke Augustins noch vermitteln und dadurch die Geschichte der Liturgie

und der Theologie in der Antike fördern könnte. Diese Beispiele mögen
genügen, um das Interesse für die vorliegenden Kongreß-Akten zu wecken.

Fribourg. G. G. Meersseman O. P.

Simon, Paul : Aurelius Augustinus. Sein geistiges Profil. — F. Schöningh,
Paderborn 1954. 202 S.

Das posthume von Th. Kampmann eingeleitete Werk des verstorbenen
Tübinger Professors will eine Einführung in Augustins Gedankenwelt sein.
Der Verfasser verfügt über eine gute Kenntnis der profanen Antike und
liebt es, den Beziehungen zwischen ihr und Augustinus nachzugehen. Dabei
scheint er mir den Einfluß der ersteren stellenweise zu überschätzen, die
Originalität und christliche Religiosität des Kirchenlehrers nicht gebührend
zu würdigen.

Das gilt zunächst für die so oft behandelte Frage der geistigen
Entwicklung (Kap. I-XI). Simon läßt den eigentlichen Bruch mit dem antiken



452 Besprechungen

Weisheits- und Lebensideal erst durch die Berufung nach Hippo erfolgen.
Der Quellenwert der Bekenntnisse wird dadurch herabgesetzt. « Wir haben
keine Möglichkeit, den empirischen Verlauf der Bekehrung Augustins
nachzuprüfen » (S. 78). In dem Bestreben, die Biographie des Heiligen nach
literarischen Formgesetzen zu deuten, nähert sich Simon P. Courcelle (Recherches
sur les Confessions de saint Augustin, Paris 1950), den er ebensowenig wie
die sich anschließende Kontroverse (Gartenszene in Mailand, Neuplatonismus
des Ambrosius) kannte oder kennen konnte. Damit wird natürlich die
Bekehrung in ein etwas schiefes Licht gestellt. Manche, wie mir scheint, von
echt christlichem Geiste getragene Stelle der Dialoge kann nicht geziemend
geschätzt werden. Damit sei die übertrieben intellektualistische Haltung
des Rhetoriklehrers und selbst Neophyten, der das richtige Verständnis für
das Erlösungsgeheimnis noch nicht gefunden hat, keineswegs verneint. Aber
ich kann eine Äußerung wie jene über Christus, der (in De magistro XI 38)
« zu einem erkenntnistheoretischen Begriff degradiert wird » (S. 86), nur mit
Einschränkungen annehmen. Verschiedene Texte aus den ersten Dialogen
von Cassiciacum zeigen ein vollendeteres Christusbildnis (vgl. T. J. vanBavel,
Recherches sur la christologie de S. Augustin, Fribourg 1954, p. 5-12). Das
Verhältnis von Glauben und Erkennenbeim jungen Augustinus hat P. Magnus
Löhrer O. S. B. (Der Glaubensbegriff des hl. Augustinus in seinen ersten
Schriften bis zu den Confessiones, Einsiedeln-Köln 1955) in vorsichtigerer
Weise untersucht und formuliert.

Ähnliches gilt vom Gemeinschaftsleben in Tagaste nach der Rückkehr
aus Italien. Nach Simon wäre es kein klösterliches Leben im herkömmlichen
Sinne des Wortes gewesen. Die Formulierung : « Es herrscht nicht der homo
religiosus, der von religiöser Glut getriebene Genius vor, sondern der
Gelehrte » (S. 84) scheint überspitzt. Wir sehen hier von der Frage, ob die
erste Regel bereits damals entstand (P. W. Hümpfner), ab ; doch mußte
Augustinus bereits in Mailand mit dem echten, christlichen Mönchsideal
bekannt geworden sein. Daher unter dem Einfluß der Taufe der Entschluß,
mit seinen Freunden nach demselben zu leben In De moribus eccl. cath.
c. 31-33, bekanntlich 387-389 verfaßt, schildert er begeistert das Mönchsleben,

das er in Mailand und in Rom beobachtet hat. Zu Beginn seiner
priesterlichen Tätigkeit in Hippo errichtet er das « Gartenkloster », um die
in Tagaste lieb gewonnene Lebensweise weiterführen zu können. Primärer
Zweck war hier wie dort sicher die Verwirklichung eines religiösen, asze-
tischen, christlichen Ideals. Die anfänglich stark intellektualistische Färbung
wird allerdings mehr und mehr verblaßt sein.

Kürzer werden die eigentlichen theologischen Belange berührt, die Theologie

der Kirche (Kap. XII), Gnade und Praedestination (Kap. XIII),
ausführlicher und gründlicher an Hand des « Gottes Staates » die Soziallehre.
Im zweiten Teil « Beurteilung » wird man die Ausführungen über die antike
Kontemplation, die Anwendung und Umgestaltung derselben am meisten
schätzen (S. 187 ff.).

Das Buch gibt manche Anregung, wenn es auch hie und da zum Widerspruch

herausfordert.
Tafers (Freib.). O. Perler.



Besprechungen 453

Oeuvres de saint Augustin. Vol. 15 et 16 : La Trinité (livres I-VII), 1 :

Le mystère. Texte de l'édition bénédictine, traduction et notes par M. Mellet
O. P. et T. Camelot O. P., introduction par E. Hendrikx O. E. S. A. —

La Trinité (livres VIII-XV), 2 : Les images. Texte de l'édition bénédictine,
traduction par P. Agaësse S. J., notes en collaboration avec J. Moingt S. J.
(Bibliothèque augustinienne. Oeuvres de S. Augustin, 2e série : Dieu et son
œuvre.) — Desclée de Brouwer [Paris] 1955. 613, 707 p.

Diese handliche Ausgabe des Maurinertextes mit französischer
Übersetzung wird Augustinus' schwierigen Traktat dem heutigen Leser näher
bringen. Einleitung, Anmerkungen und bibliographische Auswahl erfüllen
selbst hochgehende Erwartungen. Der Theologie des Bischofs von Hippo
treu wollen die Bearbeiter der Bändchen auch der Verinnerlichung durch
die « sapientia » dienen, die ja wesentlich in der Nachbildung der Dreieinigkeit

durch die theologalen Tugenden besteht und ein Herzensanliegen des

Augustinus war.
Die Einleitung von E. Hendrikx gibt einen gedrängten und guten Aufriß

der augustinischen Trinitätslehre. Auch ihr Verhältnis zu den
vorausgehenden und zeitgenössischen Theologen wird skizziert, wobei mir stellenweise

die Originalität des Augustinus überschätzt scheint. Ich vermisse unter
den Stellen zu den Analogien der Dreieinigkeit S. 64 ff., aber auch S. 571 f.,
die wohl früheste und merkwürdige, bereits an Plotin erinnernde Spekulation
in De beata vita n. 34-35 : Veritas autem ut sit, fit per aliquem summum
modum, a quo procedit et in quem se perfecta convertit etc. Sie endet mit
einem Lobpreis der wesensgleichen Dreieinigkeit (gegen die Arianer) durch
Monika. Auch die praktische Bedeutung scheint bereits angedeutet : Haec
est nullo ambigente beata vita, quae vita perfecta est, ad quam nos festi-
nantes posse perduci, solida fide, alacri spe, flagrante charitate praesumen-
dum est.

In den ergänzenden Anmerkungen hat sich S. 559 : Abfassungszeit des

De Trinitate, trotz aller Akribie, wenn ich nicht irre, ein Fehler
eingeschlichen. Im Jahre 418 fiel das Osterfest (wenigstens nach Cappelli) nicht
auf den 17., sondern auf den 7. April.

Die erläuternden Anmerkungen zum oft schwierigen Text sind sehr
willkommen, im zweiten Bändchen besonders klärend.

Die Bibliographie möchte ich wenigstens an folgenden Stellen ergänzen :

Bd. I S. 579 Anm. 23 zum Engel des Herrn und den Theophanien J. Barbel,
Christos Angelos, Bonn 1941 (die ausführlichste Monographie über dieses

Thema) ; Bd. II S. 594 Anm. 19 zur Identität der Seele und ihrer Fähigkeiten

P. Künzle, Das Verhältnis der Seele zu ihren Potenzen, Freiburg
(Schw.) 1956 ; Bd. II S. 624 Anm. 38 zur augustinischen Erkenntnislehre
B. Kälin, Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus, Sarnen 1921, seiner Zeit
bahnbrechend in dieser Frage.

Tafers (Freib.). O. Perler.



454 Besprechungen

St. Augustine : The Problem of Free Choice. Translated and annotated
by Mark Pontifex O. S. B. (Ancient Christian Writers, XXII.) — The
Newman Press, Westminster, Maryland 1955. vi-291 p.

Mit dieser Übersetzung des Augustinus-Traktates De libero arbitrio
steigt die schnell vorwärtsschreitende Sammlung der beiden Patrologen
J. Quasten und J. C. Plumpe bereits auf die ansehnliche Zahl von 22 Bänden.
Die Wahl des Textes war glücklich. Handelt es sich doch um eines der
wichtigsten, aber auch schwierigsten Frühwerke des Bischofs von Hippo. Der
zugrundegelegte Text der Mauriner kann unter Benützung der in Vorbereitung

stehenden Neuausgabe im Wiener Corpus durch Prof. William M. Green
an zahlreichen Stellen verbessert werden. Die kommentierenden, bisweilen
ausführlichen, willkommenen und gediegenen Anmerkungen verbreiten sich
mit Vorliebe über die Erkenntnislehre (S. 245-251), den Gottesbeweis (S. 260-
263), das Vorauswissen Gottes (S. 268-270), gegen alle Erwartung weniger
über den schwierigen Begriff des freien Willens (indessen S. 244 f.).

Nachdem der Traktat De libero arbitrio während einer langen (388-395),
für die Entwicklung der augustinischen Philosophie und Theologie wichtigen
und bewegten Zeit entstanden ist, wäre eine sorgfältige, kritische
Untersuchung der verschiedenen, sich ablösenden Einflüsse aufschlußreich
gewesen. Zwischen dem ersten und letzten Buch kreuzen sich die stoischen
(Cicero), neuplatonischen und christlichen Elemente. Es entsteht schließlich

jene für die pelagianische Kontroverse grundlegende Auffassung vom
« freien Willen », die in der Folge so viele Streitigkeiten hervorrufen sollte.
Die vielleicht allzubillige Antwort des Verfassers der Retractationes auf die
Einwände der Pelagianer, die sich auf zahlreiche Stellen dieses Werkes
beriefen, hätte eine Überprüfung verdient.

In den Ausführungen über Pelagius (Einleitung S. 9) vermisse ich die
neuen Untersuchungen von G. de Plinval (Pélage. Lausanne 1943). Pelagius
war lange vor Beginn des 5. Jahrhunderts nach Rom gekommen. Ambrosius
war nicht der erste, der die vier Kardinaltugenden in die christliche Moral
einführte (zu S. 245 Anm. 26), Lange vor ihm tat es z.B. Klemens von
Alexandrien (vgl. Strom. 1 20, 97).

Tafers (Freib.). O. Perler.

1. Aurelius Augustinus : Alleingespräche (Soliloquiorum libri duo) in
deutscher Sprache von Carl Johann Perl. — Schöningh, Paderborn 1955.
111 S.

2. — Die Auslegungen der Psalmen. Christus und sein mystischer Leib.
Ausgewählt und übertragen von Hugo Weber. — Schöningh, Paderborn
1955. lx-275 S.

1. Die « Deutsche Augustinusausgabe » hat als Beitrag zum 16. Zentenar
des großen Kirchenlehrers zwei weitere Werke von Augustinus
herausgebracht. Carl Johann Perl, der als Übersetzer mehrerer Traktate in
derselben Sammlung wohlbekannt sein dürfte, schenkt uns hier eine deutsche



Besprechungen 455

Übertragung der für das Augustinusverständnis so wichtigen kleinen Schrift
der « Alleingespräche ». Augustinus steht unmittelbar vor der Taufe. In
erregter Zwiesprache mit sich selbst sucht er Gott und seine eigene Seele. —
Der Übersetzung ist als Anhang eine Reihe von Anmerkungen beigefügt,
die teilweise, wenn auch gekürzt, der französischen Ausgabe von Pierre de
Labriolle in der « Bibliothèque Augustinienne » entnommen sind. In dieser
Form werden sie höheren, wissenschaftlichen Ansprüchen kaum genügen
können. Dazu hätten die zum Teil summarisch angeführten Bezugstellen
aus der antiken Literatur und ihr Einfluß auf die geistige Entwicklung von
Augustinus genauer untersucht werden müssen.

Herzensanliegen des Herausgebers scheint eine literarisch ansprechbare
Übersetzung zu sein. Diese ist gelungen. Mit feinem Einfühlungsvermögen
wird die Denkbewegung des Dialogs nachgelebt und in eine flüssige deutsche
Sprache umgegossen. Hier und dort klingt augustinischer Rhythmus und
augustinisches Pathos auch in der deutschen Fassung nach. Wir denken
besonders an das berühmte große Gebet zu Beginn (bes. Kap. 3). —

Angenehme Aufmachung, klarer Druck erhöhen die Lesefreude und empfehlen
die Ausgabe als gediegenes Instrument, mit dem Gedankengut des großen
Meisters bekannt zu werden.

2. Die « Auslegungen der Psalmen » spiegeln einen völlig neuen
Lebensabschnitt des Kirchenvaters wider. Was in den schlaflosen Nächten von
Cassiacum heiß erkämpft wurde, ist hier beglückender Besitz und reiche
innere Fülle. Augustinus will als Bischof das Volk anhand der Psalmen in
die mystische Wirklichkeit der Kirche hineinführen. Aus den verschiedenartigen,

bald exegetisch erklärenden, bald predigthaft erbaulichen
Erwägungen wird hier unter dem Titel « Christus und sein mystischer Leib » eine
Auswahl getroffen. Ein kurzes Vorwort sagt, was zum Verständnis
notwendig ist. Im übrigen wird auf jeden wissenschaftlichen Apparat,
Fußnoten, Sachregister und dergleichen verzichtet. Das macht die Lektüre
unbeschwert und angenehm. Die Übersetzung hat alle Vorteile. Sie ist
sorgfältig, anschaulich und flüssig. Sehr wünschenswert wäre eine Numerierung
der jeweils angeführten Verse gewesen. Das hätte die Verwertungsmöglichkeit

der Ausgabe — etwa für den praktischen Seelsorger oder den Theologiestudenten

— erleichtert. Sie erreicht aber ohne Zweifel, was sie will : « eine

Kostprobe geben, die das Verlangen wachruft, einmal auch das ganze
prächtige Heiligtum kennen zu lernen » (Vorw.). — Verlag und Herausgeber
stellen in Aussicht, gelegentlich eine ungekürzte Ausgabe der « Enarrationes »

in deutscher Sprache erscheinen zu lassen. Damit wäre für viele die
praktische Möglichkeit geschaffen, das geweckte Verlangen tatsächlich zu
befriedigen. Wir freuen uns darauf und wünschen, die Übersetzung sei von
derselben Qualität.

Fribourg. A. Eichenberger O. P.



456 Besprechungen

Löhrer, Magnus, O. S. B. : Der Glaubensbegriff des hl. Augustinus in
seinen ersten Schriften bis zu den Confessiones. — Benziger Verlag, Ein-
siedeln-Zürich-Köln 1955. 280 S.

Dieses Werk wurde 1954 dem Anselmianum als Dissertation zur
Erlangung des theologischen Doktorgrades eingereicht. Die Einleitung spricht
von einigen bereits vorhandenen Monographien zur gleichen oder zu
nahestehenden Fragen (darunter von zwei unveröffentlichten Dissertationen aus
dem Jahre 1953), rechtfertigt die befolgte Untersuchungsmethode sowie die
Einschränkung auf Augustins erste Schriften, erörtert die Chronologie der
Entstehung derselben und bringt die Grundsätze einer richtigen
Interpretation augustinischer Texte in Erinnerung. Die Erkenntnis, daß bei
diesem Kirchenvater das persönliche Leben und Erleben in kaum zu
überbietender Intensität das ganze Denken, erst recht aber die Beurteilung der
Glaubenshaltung geprägt hat, weist einem Kapitel über die Entwicklung
der Glaubenserfahrung bei Augustinus selbst die erste Stelle an. Hier kann
ein Wort zur Frage des Quellenwerts der Confessiones nicht fehlen, den L.
im Anschluß an Courcelle « im wesentlichen bejaht » (S. 26). So folgt er dem
Zeugnis der Confessiones über die Glaubenserfahrung Augustins vor dem
Aufenthalt in Cassiciacum, dann der Austragung des Problems Philosophie
und Glaube während jenes Aufenthaltes, geht endlich den Faktoren nach,
die zwischen Taufe und Bischofsweihe (387-395) Augustins Glaubenswertung
geformt haben, worüber mehrere seiner im Lauf dieser Jahre verfaßten
Schriften Aufschluß vermitteln. Das zweite Kapitel will darlegen, wie unser
Kirchenlehrer damals den Glaubensakt in seinen objektiven und subjektiven

Elementen versteht. Zuerst geht es dabei um seinen Autoritätsbegriff,
um profane, göttliche und kirchliche Autorität, um die Grundlage von
Autorität, ihr Verhältnis zur ratio, das Anliegen des sogenannten intellectus
fidei, das seit dem zweiten Buch De libero arbitrio mehr und mehr sich
melde. Alsdann wird der Begriff credere untersucht, seine allgemeinste und
seine spezifische Verwendung, der Zusammenhang von credere und intel-
ligere nach Augustins Erkenntnislehre und eine bei ihm übliche
Unterscheidung der Glaubensobjekte werden erörtert. Ein drittes Kapitel zeigt,
wie der Heilige die Vorteile herausstellt, die eine wohlbegründete und echte
Glaubenshaltung zu bieten hat, was innerhalb jener Periode seines Schaffens
besonders der Kampf gegen die Manichäer betonen ließ. Konkret mündet
das in eine Apologie des kirchentreuen Glaubens. Augustins damalige
Auffassung über die objektiven und subjektiven Hauptaspekte des christlichen
Glaubens, dessen Verhältnis zur Heilsgeschichte, seine Bedeutung im
Aufstieg der Seele, seine Stellung zu Hoffnung und Liebe, die Beurteilung der
verschiedenen Klassen unter den Gläubigen : das alles bildet den Gegenstand
des vierten Kapitels. Das letzte ist der Frage gewidmet, wie sich der heilige
Kirchenlehrer in seinen Frühschriften die wechselseitigen Beziehungen von
Glauben und Gnade dachte.

Wir haben hier eine überaus fleißige, genaue und gewissenhaft
eindringende Arbeit vor uns. Das Thema ist mit Gründlichkeit behandelt worden
sowohl inbezug auf das Studium von Augustinus selbst als auch in der



Besprechungen 457

Berücksichtigung und Verwertung der unglaublichen Menge an
Monographien über dessen Gedanken. Es ist nicht bloß so, daß L. ein imponierendes

Literaturverzeichnis zusammenstellt, sondern je am betreffenden Ort
in der Arbeit wird klar, daß er die Fülle einschlägiger Literatur auch
durchgeackert hat, die er von seiner Kenntnis Augustins her zu beurteilen sich
zutrauen kann. Niemand wird es ihm verargen, wenn sogar er den Satz
schreiben muß : « Die anderen älteren Darstellungen waren mir zum Teil
nicht zugänglich » (S. 10). Die Beschränkung auf die Frühschriften des

Heiligen war ohne Zweifel von Vorteil, denn nur so wurde diese Gründlichkeit

möglich bei einem Gegenstand, auf den Augustinus sozusagen immer
wieder von verschiedensten Seiten her zu sprechen kommt. In Anbetracht
der Wichtigkeit chronologischer Methode gerade bei ihm war es gegeben,
die ersten Schriften zu wählen und nicht etwa eines der größeren späteren
Werke, obschon solche Wahl dem Verf. vielleicht eine leichtere und
genußreichere Aufgabe ermöglicht hätte. Umso mehr Anerkennung verdient, wer
im Dienste der theologischen Wissenschaft auch sogenannte undankbare
Aufgaben, bloß bescheidene und nüchterne « Vorarbeit » übernimmt und ihr
trotzdem alle Sorge widmet, statt sie summarisch abzutun. L. achtet stets

darauf, die Fragestellungen aus Augustinus selbst zu entnehmen, ohne
moderne in ihn hineinzutragen, ihn unbedingt auf derlei abhorchen zu wollen.

Ferner erliegt er nicht der Gefahr blinder Verherrlichung des « großen
Genius », da und dort sieht er das Unfertige, Unzulängliche mancher
Lösungsversuche, stellt das Hinzulernen auch eines Augustinus, seine
Meinungsänderungen, Unausgeglichenheiten oder die erst allmähliche Entwicklung
seiner Auffassung zu größerer Klarheit heraus. So deutet er etwa (S. 136)
die Spannung zwischen der vom Piatonismus borgenden Erleuchtungstheorie

und einem religiösen Glaubensbegriff an, bemerkt (S. 173), daß die
objektiven Glaubenskriterien mangelhaft behandelt sind, daß Augustinus
bis zu seiner Priesterweihe mit biblischen Gedanken noch nicht vertraut
war (S. 185), daß er in den ersten Schriften noch keine klaren Begriffe von
Sünde und Gnade hat (S. 204), daß die Soliloquien Glaube, Hoffnung, Liebe

nur sehr mangelhaft bestimmen (S. 210) u. a. m.
Ein paar Kleinigkeiten : Gott sei Dank, daß die Anmerkungen nicht

etwa fortlaufend am Schluß, sondern je auf der betreffenden Seite erscheinen.

Zu S. 17 gehört Anm. 4, die erst S. 19 steht. Wegen der Länge von Anm. 3

war die 4. hier kaum unterzubringen. Aber der Textabschnitt, zu dem sie

gehört, hätte ganz gut an den Schluß der Einleitung gepaßt und dort hatte
auch noch die Anm. Raum. — Statt mit einem Fragezeichen hinter dem

Erscheinungsort wird die Nichtangabe des Erscheinungsjahres eines Buches

doch besser mit dem üblichen und eindeutigen s. a. bzw. o. J. vermerkt. —

S. 67 Anm. 5 lies : Spicilegium. S. 98 Anm. 11 und Literaturverzeichnis S. 274

statt : du lies : de saint Paul. S. 132, Z. 13 lies : « Quod enim ». S. 212,

Z. 11 lies: De quantitate S. 214, Z. 3 f. lies: «...die mit den Gaben
koordiniert werden...». S. 218 Anm. 3 lies: ...De Gen. ad litt. 1. i. 5.

S. 239 Anm., Z. 8 muß es wohl heißen: «...daß nach Augustinus die
Gnadenwahl auf Grund der mérita occultissima fällt... ». Im Literaturverzeichnis

S. 280 lies: Zarb S. M., Chronologie... Angelicum 12



458 Besprechungen

Der Überblick über dieses Buch ergibt, daß gerade sein Autor zu der
umfassenden Darstellung, von der er spricht (S. 16 und 269), auf Grund
hier geleisteter « nützlicher Vorarbeit » das Rüstzeug hat, und wir wünschen
ihm, der Frage des Glaubens bei Augustinus erfolgreich weiter nachgehen
zu können.

Schöneck (Nidw.). C. Zimara S. M. B.

Missiologie

1. Heinrichs, Maurus, O. F. M. : Theses dogmaticae. Editio altera. 3 vol.
— Studium Biblicum O. F. M., Hong Kong 1954. viii-433, vni-480, x-572 p.

2. — Die Bedeutung der Missionstheologie aufgewiesen am Vergleich
zwischen den abendländischen und chinesischen Kardinaltugenden. (Veröffentlichungen

des Institutes für Missionswissenschaft der westfälischen Wilhelms-
Universität Münster i. W., 3.) — Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung,
Münster i. W. 1954. 48 S.

3. Ohm, Thomas, O. S. B. : Wichtige Daten der Missionsgeschichte.
(Veröffentlichungen des Institutes für Missionswissenschaft der Westfälischen
Wilhelms-Universität Münster i. W., Heft 4.) — Aschendorffsche
Verlagsbuchhandlung, Münster i. W. 1956. 200 S.

1. Wenn wir von « Missionstheologie » reden, meinen wir gewöhnlich die
« Missiologie » oder jenen Ausschnitt aus der allgemeinen Theologie, der das
missionarische Apostolat betrifft und sich zu einem eigenen wissenschaftlichen

Spezialfach entwickelt hat. Wir können aber darunter auch die
gesamte Theologie verstehen, insofern sie in Missionsseminarien doziert wird
und so wohl gewisse eigene Aspekte haben wird. Schmidlin nannte dies eine
« Kolonialausgabe der Theologie» (Missionslehre S. 10).

Missionstheologie in diesem zweiten Sinn ist ein äußerst dringliches
Anliegen. Auch im Abendland ist die Theologie bei aller Überzeitlichkeit
in gewissem Maß doch immer ort- und zeitgebunden gewesen. Und gerade
heute verlangt man von ihr mehr denn je, daß sie in unsere Zeit
hineingesprochen werde. Das gleiche Problem stellt sich in der Mission, oder sollte
sich wenigstens stellen. Man kann sich die Lösung auf zwei Weisen
vorstellen. So, daß man gleichsam von grundauf ein neues Gebäude aufbaut,
indem man das Glaubensgut — mehr oder weniger losgelöst von der Formung
durch die westliche ratio — mit der einheimischen, beispielsweise mit der
indischen Philosophie in Verbindung bringt. « Wie vor vielen Jahrhunderten
die katholische Glaubenslehre mit Hilfe des Aristotelismus weiter entwickelt
worden ist, so mag sie eines Tages mit Hilfe der indischen Philosophie
entwickelt werden. Aristoteles war nicht bedeutender und reicher und auch
nicht irrtumsloser als diese » (Th. Ohm, Das Christentum im neuen Indien,
St. Ottilien 1948, S. 55). Allerdings bleibt es eine sehr große Frage, ob ein
indischer «Thomas» das zustandebringen kann und wann er damit fertig wird.

Eine zweite Lösung bestünde darin, die Theologie, so wie sie durch
die Philosophia perennis entwickelt wurde, in den asiatischen oder
afrikanischen Raum hineinzusprechen und sie mit den dortigen Geistesströmungen



Besprechungen 459

zu konfrontieren. Heinrichs hat dies im vorliegenden Werk als erster auf
konsequente Weise getan, und zwar für den chinesischen Raum. In
einfachem Latein und guter didaktischer Darstellung bietet er die uns
vertraute Theologie, die aber überall durchsetzt ist von chinesischen Elementen.
Der einzelne Abschnitt ist so aufgebaut : zuerst die Thesis, dann der Nexus
mit den vorausgehenden Traktaten, schließlich die Termini, die zu erklären
sind. Diese werden in der Regel auch chinesisch umschrieben oder eigentlich
übersetzt, falls schon ein chinesischer Fachausdruck dafür vorhanden ist.
Der Abschnitt « Sensus » erklärt den Sinn der These. Unter « Momentum »

wird immer sehr gut der soteriologische Wert der betreffenden Wahrheit
hervorgehoben. Das ist nicht bloß im Hinblick auf die spätere Predigt sehr

vorteilhaft, sondern kann dem Theologiestudenten auch als tägliche geistliche

Lesung und als Betrachtungsstoff dienen und mithelfen, daß « durch
das Studium nicht der Geist des heiligen Gebetes ausgelöscht werde ». Nicht
umsonst führt der Autor diese Mahnung des hl. Franziskus im Vorwort an.
Auch in diesem « Momentum » finden oft « chinesische » Gesichtspunkte
Berücksichtigung, z. B. die Bedeutung des Vorsehungsglaubens gegenüber
dem heidnisch-chinesischen Denken (I, 150-153). Unter den « Adversarii »

werden die abendländischen Irrlehren nur insoweit angeführt, als sie zum
Verständnis der Entwicklung der Theologie beitragen oder insofern sie auch
in der neuen chinesischen Literatur bekannt geworden sind. Dagegen setzt
sich der Verf. mit den irrtümlichen Auffassungen der alten chinesischen
Philosophie und vor allem auch des neuzeitlichen Denkens nachdrücklich
auseinander. Die « Probatio » erfolgt auf die gewohnte Weise : Lehre der
Kirche, Schrift, Väter und ratio theologica. Dabei werden dann und wann
auch wieder positive Parallelen aus der chinesischen Philosophie gegeben.
Zahlreiche « Scholia » gehen noch ausführlicher auf die Ähnlichkeiten und
Verschiedenheiten des christlichen und heidnischen Denkens ein oder bringen
Ergänzungen aus dem chinesischen Raum, z. B. über die Unveränderlich-
keit und die Allgegenwart Gottes und des lao (I 02 f., I 73-75), über Logos
und Tao (I 236-240), den Nestorianismus in China (II 47), die Eheauffassung
in der chinesischen Literatur (III 448 f.), usw. Dieses Lehrbuch ist ein
höchst anerkennenswerter Versuch, schulmäßige und doch zeitnahe Theologie

zu dozieren, und kann auch für nichtchinesische Missionsgebiete
wegweisend sein. Darüber hinaus vermag es auch dem heimatlichen Theologieprofessor

manche Anregung zu geben.

2. Es ist in diesem Jahrhundert schon viel geschrieben worden über die
methodische und inhaltliche Anpassung unserer Theologie an die orientalischen

Philosophie- und Religionssysteme. Methodisch, insofern der Orientale

sich von der scharf logischen Denkweise eines Aristoteles und Thomas
wenig überzeugen lasse, sondern vielmehr intuitiv erkenne und für die
biblische Theologie zugänglicher sei. Inhaltlich, insofern manche
Ausweitungen unserer Theologie, die sich aus der geistigen Welt des Abendlandes

ergeben haben, dem Morgenländer fremd seien, während bei ihm die
Theologie sich mit seiner geistigen Welt auseinandersetzen müsse, um das
Falsche zu widerlegen und das Gute sich einzuverleiben. P. Maurus Heinrichs,



460 Besprechungen

der Professor der Theologie an einem chinesischen Seminar war und seine
Vorlesungen auch im Druck herausgegeben hat (Theses dogmaticae, s.
oben : 1), bleibt nicht bei solchen grundsätzlichen Erwägungen stehen,
sondern macht die ganz konkrete Anwendung auf die Lehre von den
Kardinaltugenden. Auch die alten chinesischen Weisen hatten eine gut ausgebaute
Tugendlehre, wobei sie immer wieder von den 4 (manchmal von 5) «

Konstanten » reden oder von den 4 Eckpfeilern (wörtlich : die 4 Außenschnüre
eines Netzes, die das ganze Netz zusammenhalten). Es ist aber schwer,
sie mit den 4 Kardinaltugenden in Einklang zu bringen. Es ist überhaupt
schwer, sie einfach mit 4 Begriffen wiederzugeben. Die chinesischen Zeichen
dafür sind viel zu reichhaltig, als daß man sie mit einem Wort ausschöpfen
könnte. Darin liegt ja gerade wieder der Gegensatz zu unserm logischen
Denken. Der Chinese « sieht » das Schriftzeichen und ahnt die ganze Fülle
dahinter. Es scheint auch, daß diese « 4 Konstanten » nicht vom Objekt
her spezifiziert werden, was eine säuberliche Unterscheidung ermöglichte,
sondern mehr gewisse Haltungen des Subjektes ausdrücken. Im Subjekt
aber lassen sich die Tugenden nicht so klar auseinanderhalten. Und doch
kommt diese Betrachtungsweise der Realität, dem lebendigen Menschen,
der die Tugend übt, in gewissem Sinn näher. Übrigens geht es ja hier nicht
darum, die zwei Systeme gegeneinander auszuspielen, sondern einfach von
Voraussetzungen auszugehen, die tatsächlich vorliegen. Der Autor frägt sich
darum, ob man diese Tugendlehre, die vor dem kommunistischen Umsturz
in der « Neues-Leben-Bewegung » bewußt aufgefrischt und stark verbreitet
worden war, in der christlichen Theologie ignorieren müsse, oder ob man
die moralischen Tugenden nach dieser Weise dozieren dürfe, wie schließlich

auch unsere Tugendlehre auf vorchristlichen Ursprung zurückgeht. Er
meint, ohne dem Relativismus und Positivismus verfallen zu wollen, daß
das abendländische Menschenbild wohl noch nicht alle Möglichkeiten
ausschöpfe, die in Christus vorgegeben sind, und daß darum andere Völker
andere Möglichkeiten verwirklichen und in ihrer Tugendlehre andere Nuancen
und Akzente haben könnten. — Für die Skotisten, die die übernatürliche
Eingießung der moralischen Tugenden nicht annehmen, geht es leicht, sich
diesen Fragen und Vorschlägen zu öffnen. Die andern theologischen
Richtungen, die an der Eingießung der moralischen Tugenden festhalten, werden
da nicht mitmachen. Oder gäbe es noch irgendeine Zwischenlösung
Jedenfallsist die Problemstellung des Autors derBeachtung aller Fachtheologen wert.

3. Seit Schmidlin 1925 mit einem kühnen Wurf die « Katholische
Missionsgeschichte » geschrieben hat, sind sehr viele und gründliche Einzeluntersuchungen

herausgekommen, aber eine Gesamtdarstellung läßt auf
katholischer Seite immer noch auf sich warten. Ohm gibt hier für die Not ein
kleines Nachschlagewerk heraus, das einen guten Überblick bietet. Da er
auch die Ereignisse der Missionsgeschichte der Protestanten und der
Ostkirche sowie die parallelen Daten der Weltgeschichte hineinarbeitet (und
zwar immer mit gut unterscheidbarem Druck), kann man zwischen den
Zeilen mehr herauslesen als es auf den ersten Blick erscheint.

Fribourg. W. Bühlmann O. F. M. Cap.


	Besprechungen

