Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 3 (1956)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Theologie — Apologetik

Séhngen, Gottlieb : Philosophische Einiibung in die Theologie. Erkennen-
Wissen-Glauben. (Studium universale.) — K. Alber, Freiburg i. Br. 1955.
X1v-142 S.

Das Werkchen steht im Zug der heutigen « Theologie fiir Laien » und
richtet sich demgeméB nicht in erster Linie an Philosophen und Theologen
von Beruf, sondern an sogenannte « Kenner » und « Liebhaber » (S. v). Der
kierkegaardsche Ausdruck « Einiibung » verrit die pidagogischen Absichten
des Verf. (« ... der sei in die hohe Schule aufgenommen ! » S. vi). Formell
jedoch soll eine streng philosophische, niherhin scholastische Methode zur
Anwendung kommen (« Es ist nun einmal in einer jahrzehntelangen Lehr-
tdatigkeit meine Uberzeugung geworden, daB es keine gediegenere Einiibung
in philosophisches und theologisches Denken gibt als eine Einiibung in
scholastisches Denken.» S. vi),

Um die Originalitit des Biichleins richtig zu wiirdigen, scheint es uns
angebracht, hier kurz die Systematik der Probleme nachzuzeichnen. Was
S. inhaltlich « Propddeutik » nennt, hat nichts mit Fundamentaltheologie
zu tun, er will nicht die Glaubwiirdigkeit der Offenbarungstatsache auf-
weisen. Gegenstand der Propideutik sind nach S. die « praeambula fidei ».
Fiir die historischen verweist man auf die biblischen Einleitungswissen-
schaften (S. 1), hier soll es sich um die « philosophischen Vorwahrheiten »
handeln (S. 3-4). Diese werden wiederum in formale und materiale unter-
teilt. Die materialen beziehen sich auf Gott als « reinen Geist », nach S. eine
« ontologisch-metaphysische » Betrachtung, und auf den Menschen als « auf
Gott bezogenes Geistwesen », wo Verf. von einer « religionsphilosophischen »
Darstellung spricht. Diese beiden materialen Punkte sollen in einem zweiten
Bindchen dargeboten werden. Im gegenwirtigen geht es allein um die
formale Priambel einer « erkenntnistheoretischen Einleitung in die Theo-
logie » (S. 4).

Die eigentlichen Ausfiihrungen gliedern sich wie folgt : Wesen der Er-
kenntnis (1. Kap.), Wesen der Wahrheit (2. Kap.), Gefiige der Wissenschaft
(3. Kap.), Akt des Glaubens (4. Kap.), Glaubenswissenschaft (5. Kap.).
AuBerlich erinnern diese Gedankenverbindungen an die Vorlesungen von
P. de Broglie : Pour une théorie rationnelle de l'acte de foi. 1¢ Partie. De la
connaissance & la connaissance de for (Cours polycopié de théologie de
I'Institut Catholique de Paris). S. will aber rein theoretisch bleiben, die
kritischen und fundamental-theologischen Probleme werden nicht beriihrt.

Die Moglichkeit einer solchen rein formalen philosophischen Betrach-



424 Besprechungen

tung mochten wir nicht zum vorneherein zuriickweisen. Die Schwierigkeiten,
die wir empfinden, beziehen sich eher auf die Art und Weise, wie die ein-
zelnen Fragen angeschnitten und die entsprechenden Lésungen durchgefiihrt
werden. Gar zu oft ist S. da beziiglich des iibernatiirlichen Aktes des
Glaubens und besonders beziiglich der eigentlichen Glaubenswissenschaft
(Dogmenentwicklung usf.) gezwungen, an Probleme zu riihren, deren Zu-
sammenhang mit einer « rein philosophischen Methode » (S. 4) nur noch mit
Miihe erkannt wird.

Im iibrigen sind es eher zweitrangige Einzelpunkte, die unser Bedenken
erregen. — Worin besteht die eigentliche Aufgabe der Theologie ? Auf der
einen Seite betont S., mit verschiedenen Hinweisen auf Thomas, es handle
sich wirklich letztlich um « Konklusionstheologie » (« scientia fidei » = geni-
tivus subiecti, nicht gen. obiecti | S. 126). Auf der anderen aber behauptet
er, da die theologischen Schluflsitze nur das in der Offenbarung Enthaltene
in « wissenschaftlicher Begriffsbildung » « entfalten» (S.127f.). Was die
Theologie zur Offenbarung « hinzufiige », sei nichts anderes als « wissen-
schaftliche Begrifflichkeit » und « wissenschaftliches Gefiige » (S. 128). Das
Problem der Theologie sei «letzterdings » «ein Problem der Sprache »
(a. a. O.). — Deutlich hebt S. hervor, da3 die natiirlich-geistige Erkenntnis
des Menschen die sinnliche Erfahrung voraussetzt. Als Analogon dazu spricht
S. in der iibernatiirlichen Erkenntnisordnung von einer gewissen « Glaubens-
erfahrung » (S. 87). Was aber damit gemeint ist, wird nicht recht klar
(Mystische Erfahrung ? Positive Theologie ? Einfaches Horen der Verkiindi-
gung ?). — Um die Entwicklung des Dogmas von der Gottheit Christi bis
zur Formulierung der « Wesensgleichheit mit dem Vater » zu erkliren, ver-
weist S. auf die Zuhilfenahme von Kategorien aus der griechischen Meta-
physik. Warum verweist man aber zur Erklirung der eucharistischen
« Wesensverwandlung » nur immer auf die Begrifflichkeit der aristotelischen
Physik (S.127 £.) ? — In sich geschlossen stehen natiirlich die ersten drei
Kapitel da, ist doch hier die « rein philosophische Methode » vollauf berech-
tigt. Wie kann man aber, da man doch « Liebhaber » in die scholastische
Synthese einfiihren will, ohne auch nur die geringste Andeutung einer person-
lichen Abweichung zu machen, die Erkenntnis in sich formell als Relation
definieren (« ipsa relatio» = « actio cognoscitiva », S. 5) ?

Doch méchten wir damit die lichten Seiten und besonders das viel
Anregende, das das Biichlein bietet, nicht iibergehen. Vorziiglich scheint
uns die knappe und zugleich persénliche Darstellung der aristotelischen
Grundaporie der Glaubenswissenschaft (S.112-137). Bemerkenswert sind
ferner die verschiedenen Ansidtze zum #uBerst schwierigen Problem : Ge-
schichte und aristotelischer Wissenschaftsbegriff, und die Herausstellung der
Bedeutung der damit zusammenhingenden Fragen fiir die theologische
Methodik (S. 58-64, 95-98, 134-137). Was schliellich die theologische An-
wendung der Hegelschen « vermittelten Unmittelbarkeit » (S. 133) und der
Kantschen Unterscheidung zwischen « konstitutiven Prinzipien » und « regu-
lativen Ideen» (S. 59 f.) betrifft, so wire man fiir einige literarische und
ideologische Prizisionen dankbar gewesen.

Fribourg. H. StirNIMANN O, P.



-

Besprechungen 425

Magrini, Aegidius, O. F. M.: Ioannis Duns Scoti doctrina de scientifica
theologiae natura. (Studia Antoniana, cura Pontificii Athenaei Antoniani
edita, 5.) — Pontificium Athenaeum Antonianum, Romae 1952. x11-118 p.

Der Verfasser will eine Liicke im theologischen Schrifttum schlieBen,
das seit zwei Jahrzehnten zwar eine Fiille von Einzeluntersuchungen zur
theologischen Erkenntnislehre aufweist, aber noch keine zusammenfassende
Arbeit iiber die Theologie als Wissenschaft nach Skotus darbot. Zugleich
soll damit die MiBdeutung R. Seebergs richtiggestellt werden, der behauptet
hatte, nach Skotus sei die religidse Erkenntnis der Theologie dem Bereiche
der theoretischen Vernunft entzogen, von der aristotelischen Begriffswelt
gelést, m. a. W. der Doctor subtilis habe grundsitzlich auf die spekulative
Theologie verzichtet (R. SEEBERG, Die Theologie des Johannes Duns Skotus.
Eine dogmengeschichtliche Untersuchung. Leipzig 1900, 123-129). Danach
stiinde Skotus offenbar im vollen Gegensatze zu den AuBerungen von
« Humani Generis» iiber die Aufgabe der Theologie. Nun hatte freilich
schon P. Minges O.F.M. und E. Longpré zu dieser Deutung Stellung
genommen. Aber eine zusammenfassende Studie iiber die Theologie als Wis-
senschaft hatten sie nicht geboten. So kommt die Arbeit auch mit Riick-
sicht auf das péapstliche Rundschreiben einem wirklichen Bediirfnis entgegen.

Mit vielen seiner Zeitgenossen lehrt Skotus zwar, die Theologie sei
keine Wissenschaft im Sinne des Wissenschaftsbegriffes der aristotelischen
Analytica Posteriora (I, 2). Denn diese verlangen u. a. die necessitas obiecti
und Einsicht in die Prinzipien, wihrend in der Theologie beides nicht
gegeben scheint. Auch ist sie nach S. keine dem Wissen Gottes und der
Heiligen subalternierte Wissenschaft. Hier trennt sich S. klar von Thomas.
Mit den natiirlichen subalternierten Wissenschaften hat sie nichts gemein-
sam als das deduktive Verfahren. Im iibrigen aber bestehen so groBe Unter-
schiede, daB der Begriff einer wahren subalternierten Wissenschaft nicht
mehr gewahrt bleibt. Denn sie hat kein eigenes Objekt, das von dem der
subalternierenden Wissenschaft verschieden wire ; sie kann auch nicht wie
die natiirliche subalternierte Wissenschaft die scientia subalternans be-
sitzen (7-39).

Im zweiten Kapitel (39-77) bestimmt M., in welchem Sinne man den-
noch nach S. die Theologie als Wissenschaft bezeichnen kénne, nimlich
im Sinne der nikomachischen Ethik (VI, 3 1139 b 17). Hier erklirt Aris-
toteles die Wissenschaft im Gegensatz zur Meinung (86E«, opinio) und zur
Vermutung (Sméindrg, suspicio) als einen Habitus, durch welchen wir be-
stimmt die Wahrheit aussagen, auch wenn es sich um kontingente Dinge
handelt. M. legt hier groBen Nachdruck auf den Nachweis, da Skotus
nicht in der reinen Negation stecken bleibt und daB er die Aufgabe der
Theologie nicht ausschlieBlich in der Quellenerforschung sieht, also nicht
in einer rein biblischen oder patristischen Theologie das Wort redet, die
das theologische SchluBverfahren, die sogenannte Konklusionstheologie,
ablehnen. Skotus ist nach M. ein Vertreter jener Auffassung von der Theo-
logie, die das Vatikanum und neuerdings Pius XII. sich zu eigen gemacht
haben.



426 Besprechungen

In diesem Abschnitt wird eingehend iiber die Prinzipien der Theologie
als Wissenschaft im weitern Sinne gehandelt, iiber den Terminus medius
im theologischen Syllogismus, seine Natur und normative Regel, iiber die
theologischen Konklusionen, ihre Berechtigung, ihre Natur und ihre Bezie-
hung zum Glauben. Prinzipien der Theologie sind nach S. nicht nur die
im Apostolicum enthaltenen Glaubensartikel, sondern alle offenbarten und
von der Kirche definierten Sitze. M. hdlt Skotus fiir den ersten Vertreter
dieser Auffassung von den Prinzipien der Theologie.

Die notwendig und evident sich ergebenden SchluBfolgerungen sind
im géttlichen Glauben hinzunehmen und sie sind definierbar. Wer ihren
Zusammenhang mit den Prinzipien erkennt, mul} sie auch schon vor der
Dogmatisierung fide divina glauben. Doch haben sie nicht den Charakter
eines theologischen Prinzips derart, da man aus ihnen fiir andere ver-
bindliche SchluBlfolgerungen ziehen konnte ; hierzu ist die Dogmatisierung
durch die Kirche erforderlich.

GroBten Wert legt M. auf die Texte, welche die Bedeutung des kirch-
lichen Lehramtes im Gesamt des Fortschrittes der theologischen Erkenntnis
aussprechen. Das Abschlukapitel (77-101) befaBt sich mit der Theologie
als Glaubensverstindnis (78-84) und ihrer apologetischen Funktion (85-107),
sowie ihrer Bedeutung fiir das praktische Leben. Alles theologische Arbeiten
ist nach S. dem Zwecke zugeordnet, da8 der Mensch die « beneficia dei»
erkenne und Gott in Liebe anbete: « ut beneficia Dei eiusque summam
bonitatem agnoscamus eamque ut oportet redamemus ».

Die Aufgabe, die M. sich stellte, nimlich eine Zusammenfassung der
theologischen Erkenntnislehre des Duns Skotus zu bieten, darf als gelungen
bezeichnet werden und deren Vereinbarkeit mit dem Vatikanum und
« Humani generis » wurde erwiesen. Kaum verzeihlich freilich ist es, daB
M. Grabmanns Buch : Die theologische Erkenntnis- und Einleitungslehre
des hl. Thomas auf Grund seiner Schrift in Boethium de Trinitate (Thomi-
stische Studien IV Bd. Freiburg i. d. Schweiz 1948, 299-306) nicht einmal
erwihnt ist, obgleich doch die hauptsichlichsten Resultate seiner Skotus-
studie hier vorweggenommen sind. S. 51 sind zwei Abschnitte vollstindig
verstellt.

Walberberg. A. HorrmaNN O. P.

Gunderson, Borghild : Cardinal Newman and Apologetics. (Videnskaps-
Akademi Skrifter, IT: Hist.-Filos. Klasse 1952, Nr. 4.) — Dybwad, Oslo 1952.
142 S.

Das Buch fuB3t auf einer fiir englische Literatur eingereichten These.
Der Gegenstand ist aber nicht die eindrucksstarke Personlichkeit des Kar-
dinals selber, sondern nur seine « Glaubensphilosophie und Apologetik ». Mit
Hilfe einer « analytischen Methode » versucht Verf. das apologetische System
Newmans, teils vergleichend mit anderen Glaubensverteidigungen neuerer
Zeit, herauszustellen. Verschiedene Ausfiihrungen haben stark rechtfertigen-
den Charakter : Newman ist kein Immanentist, kein epistemologischer Idea-
list usw. Auch bemiiht sich G., nicht nur Ubereinstimmungen mit der



Besprechungen 427

traditionellen, sondern sogar offiziellen Lehre der Kirche hervorzuheben. Ein
besonderes Augenmerk ist auf die Analogielehre Newman gerichtet.
Folgendes sind die Haupttitel, die behandelt werden : 1. Natur und Ziel
der christlichen Apologetik. 2. Der historische Hintergrund der Newman-
schen Apologetik. 3. Die religidse Erziehung Newmans. 4. Newman als
Apologet. 5. Die Quellen (Butler, Keble, Pascal, die Viter). 6. Die Lehre
der Analogie. 7. Wahrscheinlichkeit. 8. « Evidences ». 9. Newmans Glau-
benspsychologie (die wichtigsten Paragraphen : « Principles and Assump-
tions », « The Illative Sense», «Theory of Development » « Implicit and
Explicit », « Real and Notional Assent »). 10. Newan und Immanentismus.
Sicher ist Verf. von den besten Absichten beseelt. Manchmal kommt
sogar ein gewisses Einfithlungsvermdgen in einzelne Fragestellungen zur
Geltung. Auch fehlt es nicht an guten summarischen Uberblicken. Die vor-
herrschende Tendenz aber, Newmans Gedanken mit anderen, und vor allem
mit dem, was man « traditionelle Lehre » nennt, zu vergleichen, muB8 mit
Vorsicht aufgenommen werden. Es gibt ja kaum einen Autor, der so sehr wie
der berithmte « einsame Suchende » unter Lesern mit vorgefaBten Ideen zu
leiden hatte. Fithrte man frither seine Worte iiber den von ihm gemeinten
Sinn hinaus in die Nédhe sehr fraglicher Doktrinen, so wird man auch durch
ein allzu leichtes Harmonisieren seinem eigentlichen Anliegen kaum niher
kommen. Die entscheidende Frage bleibt doch immer, ob die Gedanken
noch im Sinne des Urhebers verbunden werden. Schon bei der bloB8en Inter-
pretation der Newmanschen Lehre kann man manchmal gewisse Bedenken
hegen. So scheint es uns z. B. nicht richtig, den viel diskutierten « Illative
Sense » nach Newman eine « mental faculty » zu nennen und darunter ein
Vermogen der Seele zu verstehen (105). Am fraglichsten jedoch ist der
philosophische Unterbau der zum Vergleich herbeigezogenen « scholastischen
Lehre ». Die Gewidhrsmanner, die z. B. fiir die Analogie zitiert werden (57-63),
sind ganz ungeniigend. Nur J. Rickaby « General Metaphysics» (London 1890)
und E. L. Mascall « Existence and Analogy » (London 1949) werden erwihnt.

Freiburg. H. StirNiMANN O. P.

Gardeil, H.-D., O. P. : L’oeuvre théologique du Pere Ambroise Gardeil. —
Le Saulchoir, Etiolles par Soisy-sur-Seine ; Lethielleux, Paris 1956. 180 p.

En 1879, date de ’encyclique Aeterni Patris (qui porte en sous-titre :
De philosophia christiana), Ambroise Gardeil arrivait au couvent d’études
des dominicains de la province de France. Il devait mourir en 1930, apres
une existence tout entiére consacrée au labeur théologique et & la prédi-
cation. Ce n’est pas cette vie méme que retrace ici son neveu, professeur
et maitre en théologie aux Facultés du Saulchoir, mais I’ceuvre et 1'influence
doctrinales du savant, dont la vie personnelle s’identifie avec la recherche
de la wvérité.

On ne résume pas un résumé. Le recenseur, tout en soulignant la
lucide intelligence de la présentation et la trés sfire information du neveu
et disciple — qui a disposé d’une riche documentation inédite — doit seule-
ment suggérer l'intérét et l'actualité de cette publication. Les cinquante



428 Besprechungen

années, qui s’écoulérent de 1880 a 1930, marquérent en France une période
capitale pour la science sacrée. D'une part, on assiste a une crue du rationa-
lisme et du scientisme (Taine, Renan) ; & quoi succéda 1’engouement pour
le Kantisme et l'idéalisme subjectiviste ; enfin les querelles de I'Action et
le modernisme. D’autre part, au sein de I’Eglise, on était dans l'ignorance
totale des méthodes critiques, et le thomisme demeurait a 1'état larvaire ;
cependant que Rome condamnait le fidéisme anti-intellectualiste, et que
Léon XIII, aussitét obéi par Mgr Mercier, suscitait le respect et 1’étude
de saint Thomas. Or I'cecuvre du Pére Gardeil s’insére dans ce mouvement
prodigieusement vivant des idées ; elle apparait comme celle d’'un maitre
a penser dans les disciplines théologiques, depuis l'afirontement de la foi
a la raison jusqu’aux arcanes de la contemplation mystique. Grice a sa
fidélité a saint Thomas, A. G. a mis ordre et lumiére dans les grands pro-
blémes de la vie intellectuelle de son temps.

On ne peut manquer d’étre frappé d’une sorte de stupeur en constatant
la sérénité et la stireté des travaux de A. G., élaborés en pleine période
de crise. C’est que l'on a affaire & un théologien, une « espéce » presque
disparue de nos jours. Rara avis avait-il coutume de dire. Le théologien
est 'homme, le savant de la foi; il regoit sa lumiére de Dieu ; son ceeur
en est épris autant que son esprit s’en éclaire. Il ne suffit pas d’avoir quelque
grade, de bachelier ou de docteur en théologie, pour juger correctement
sous le lumen fidet, encore moins d’étre un quelconque publiciste ensoutané
venant apporter comme tel « la réponse du théologien » a un débat ouvert
par les laics. La théologie est une discipline sacrée, et si, de par sa fonction
« architechtonique », elle a son mot & dire dans presque tous les probléemes
humains — ce volume révele a quel point A. G. y était ouvert —, ses
normes de pensée sont I’Ecriture, la Tradition, I’Eglise. Lorsque 1'on cons-
tate la fécondité du travail du P. Gardeil dans le monde anarchique qui
fat le sien, on se demande si le drame de la pensée religieuse actuelle ne
vient pas de I’absence de théologiens dignes de ce nom. A ceux qui se parent
de ce titre, ne pourrait-on adresser le reproche de Socrate a Hippias : « Que
vous, les Sages, vous soyez sujets aux variations, voild ce qui est terrible
pour nous-mémes, car alors nous aurons beau recourir a vous, nous ne
serons pas tirés de nos incertitudes » (Hipp. min. 376¢c).

Fribourg. C. Sricg, O.P.

Toleranz und christlicher Glaube

Tolérance et communauté humaine. Chrétiens dans un monde divisé.
Par R. AuBerT, L. BouveEr L. CErRFAUX, Y. CONGAR, A. DONDEYNE,
A.LfoNARD, J.MassoN, A, MoLriTor, B. OL1viER, H.-D. RoBERT, (Cahiers
de I’Actualité Religieuse.) — Casterman, Tournai-Paris 1952. 245 p.

Das Buch besteht aus dem literarischen Niederschlag von Vortrigen,
die anldBlich einer Studientagung — « Rencontre Doctrinale » — im Domini-
kanerkloster La Sarte-Huy, Oktober 1951, gehalten wurden. Wir finden
kleinere, skizzenhafte Beitréige, kurze, bestimmte Situationen widerspiegelnde



Besprechungen 429

Referate, theologische Versuche, aber auch deutlich umrissene, methodisch
glanzend gefiihrte Einzeldarstellungen.

Das Problem besteht in der Zerrissenheit der Welt, die eine allgemein-
menschliche Tragik bedeutet und nach einer moglichst allgemeinen Wieder-
aufbauarbeit ruft. Trotzdem koénnen natiirlich nicht alle Schranken fallen.
Wie gestaltet sich da der Beitrag des Christen, der in Treue seiner Kirche
dient ? Kann er nicht, insofern es ja um ein zeitliches, irdisches Gut geht,
auf gleicher Basis mit Getrennten handeln ? GemiB den nur allzu bekannten,
sarkastischen Vorwiirfen gegen « Intoleranz » geht es hier vor allem um die
wirklich ehrlich gemeinte Gleichberechtigung aller. — Die Entscheidung
des Christen fiir die Freiheit soll nicht ein Spiel mit der Zeit sein, sondern
die Antwort auf eine innere Notwendigkeit (9). Diese Haltung zu recht-
fertigen, ist das Ziel der gegenwiartigen Studien. Ferner soll dies nicht, wie
schon oft und anderweitig, auf Grund von philosophischen Uberlegungen,
sondern im Namen theologischer Prinzipien geschehen. Daraus ergeben sich
Plan und Aufbau des Buches.

Zunichst wird im ersten Teil das Problem in seiner zeitlichen Konkret-
heit gezeigt : Politischer und sozialer Pluralismus, aktuelle Fragen von
ANDRE MoLiTor. Religidser Pluralismus, gegenwiirtige Zustinde und Stand-
punkte von JosEPH Masson,

Im zweiten Teil werden die Normen untersucht: Was das N. T. zur
Beziehung des Christen zur « Welt » und zur zeitlichen Stellung der Kirche
zu sagen scheint, wird auf knappen 8 Seiten von LuciEN CERFAUX resiimiert.
Darauf folgen einige schlaglichtartige Hinweise auf Toleranz und Intoleranz
bei den Vitern von Louils BouvEer. Diese geistreich geschriebenen und mit
mancherlei Bemerkungen zu neuer und neuester Literatur versehenen Aus-
fiihrungen wird man mit GenuB und Interesse lesen. Was fiir die eigent-
liche Frage hervorgeht, ist zwar wenig, aber klar : die Viter kannten nur
das « Fiir » oder « Gegen », ein neutraler Staat war ihnen unbekannt. Selbst
das « Compellite » des Augustinus scheint nicht viel mehr zu sagen, als das
Bekenntnis « der Schwiiche der Prinzipien gegeniiber dem Feuer der Tat »(73).
Ebenso wird man den Beitrag von ROGER AUBERT schidtzen. Er bietet einen
kurzen, interessanten, mit vielen Einzelheiten bespickten, historischen Kom-
mentar zu den offiziellen kirchlichen Akten, die auf den Liberalismus des
19. Jahrhunderts Bezug nehmen. Wir bedauern da eine gewisse Hirte der
Ausdriicke, vergessen aber nur zu leicht, welches damals die Verbiindeten
der « neuen Freiheiten » waren.

Im dritten Teil wird dann eine gedankliche Durchdringung des Pro-
blems versucht : Toleranz und Zusammenarbeit als ein philosophisches, vom
Glauben aufgenommenes Postulat von ALBERT DONDEYNE ; die Freiheit
des Glaubens und zivile Toleranz von AUGUSTIN LEONARD ; ein Beitrag zum
moral-theologischen Problem der «conscientia erronea» von BERNARD
OrLivier. In seiner ganzen Weite aber und unter theologischem Gesichts-
punkt wird das Problem des modernen Pluralismus von Yves CoNGaRr dar-
gestellt. Die SchluBbetrachtung, die Ergebnisse zusammenfat, ist von
HeNRrRI-DoMINIQUE ROBERT geschrieben.

Viele haben nun in die Hinde geklatscht und gepriesen, da3 man sich



430 Besprechungen

durchwegs positiv zum modernen Pluralismus « bekennt ». Was jene genau
unter diesen Worten verstehen, ist nicht ganz klar. Auf jeden Fall glauben
wir eher der Absicht der einzelnen Autoren zu entsprechen, wenn wir
betonen, daB es sich nicht so sehr um eine Entscheidung, als um einen Ver-
such zu einer Losung handelt, und zwar weniger einer bestimmten Frage,
als eines ganzen Komplexes von Fragen. Was wir finden, sind Beitrige in
durchaus essayistischem Stil. Damit wollen wir nicht sagen, daB hier und
da nicht gewisse Thesen durchschimmern. Gerade an diesen Stellen scheint
es uns aber nicht leicht, immer beizustimmen. Verschiedentlich wird die
bekannte Unterscheidung zwischen « These» und « Hypothese» im Ver-
hidltnis von Kirche und Staat aufgegriffen und kritisiert. Man verwirft
ziemlich deutlich nicht nur die Terminologie. Man méchte sich aber manchmal
fragen, ob die These iiberhaupt in ihrem urspriinglichen Sinn verstanden
wurde. Uns scheint es, daB man eher gegen gewisse Vorstellungen iiber
die « These », als gegen die « These » selbst kdmpft.

Der Versuch, das Problem der zivilen Toleranz unter einem neuen,
streng theologischen Gesichtspunkt anzuschneiden, ist ohne Zweifel interes-
sant. Als Ausgangspunkt wihlt man die Glaubensanalyse. Von der Freiheit
des inneren Glaubensaktes schlieBt man auf « religiése Freiheit und Kultus-
gleichheit » (150). Dieser Schritt scheint uns nun doch etwas leicht zu
geschehen. Auf der einen Seite ist die Freiheit des Glaubens und die Un-
moglichkeit, jemanden auf diesem Gebiet zu zwingen, doch etwas, das seit
jeher feststand. Auf der anderen Seite fiihrt ein weiter Weg vom einfachen,
innerlichen, personlichen Glaubensakt zum genannten Postulat sozialer Ord-
nung. Was mit « religiéser Freiheit und Kultusgleichheit » beriihrt wird, ist
doch theologisch gesehen nichts anderes als das dulerst verschlungene Pro-
blem des Verhéltnisses von Kirche und Staat. Uns scheint es, daf3 man diese
schwierige Frage allein vom inneren Glaubensakt ausgehend nie befriedigend
l6sen kann. Wir kénnen uns also nicht ohne Vorbehalt den sicher anregenden
Erwigungen anschlieBen. (Auch kann man hier nicht die Ansprache
Pius’ XII. an die Teilnehmer der V. Nationaltagung katholischer italienischer
Juristen vom 6. Dezember 1953 heranziehen, da diese sich auf einer ganz
anderen Ebene bewegt. Sie behandelt das Problem der Toleranz unter
«volkerrechtlichem » Gesichtspunkt. — Im iibrigen wird die Unterscheidung
zwischen « These » und «de facto » ausdriicklich erwidhnt!)

Auch die Bemerkung, der Staat sei keine Person, keine Hypostase,
scheint uns nur wenig zur gegenwirtigen I'rage beizutragen. SchlieBt man
von der Unpersonlichkeit des Staates auf die Unmdoglichkeit, einen Glau-
bensakt hervorzubringen, so kénnte man ja mit demselben Recht iiberhaupt
das Subjektsein von Pflichten und Rechten leugnen. Das will man ja nicht,
man betont sogar, daB3 auch der Staat zu einem gewissen Gottesdienst ver-
pflichtet sei, « suo modo ». Dieser Dienst wird weiter gut umschrieben : Treue
gegeniiber der eigenen, unmittelbaren Bestimmung, Sicherung des zeitlichen
Gemeinwohls, Ermoglichung gesunder geistiger, moralischer und religidser
Entwicklung.

Sehen wir aber von den prinzipiellen Fragen ab und beschrinken wir
uns auf das Gebiet der Erfahrung, so scheint es uns, daf3 auch hier noch



Besprechungen 431

viel zu sagen, oder doch wenigstens nicht ganz zu iibergehen gewesen wire.
Wir finden z. B. kaum ein Wort der Anerkennung fiir den mittelalterlichen
Standpunkt, der doch sicher auch seine Berechtigung hatte. Ebenso wird
das Problem der modernen Verstaatlichung des Menschen, die zu einem
guten Teil in der Neutralisierung der zivilen Zone griindet, kaum beriihrt.
Das Buch will also, wie es scheint, ein Versuch sein, die moderne Problematik
zu systematisieren. Die Bedeutung beruht auf der Deutlichkeit, mit der dies
geschieht, und von diesem Gesichtspunkt aus gesehen, wird es gewi3 das
Seinige tun, um zur weiteren Kldrung beizutragen.

Freiburg. H. StirNiMANN O. P.

Hartmann, Albert, S. J. : Toleranz und christlicher Glaube. — Knecht,
Carolusdruckerei, Frankfurt a. M. 1955, 282 S.

Das vorliegende Buch vermittelt in gereifter Form das Ergebnis von
Vortrigen und Besprechungen in okumenischen Kreisen. Einerseits macht
es also nicht Anspruch auf einen ausgedehnten wissenschaftlichen Apparat,
anderseits hat es die konkreten Verhiltnisse zwischen Katholiken und Pro-
testanten in Deutschland im Auge. Doch méchten wir gleich hinzufiigen,
daB der Verf. iiber eine sehr umfangreiche und gesichtete Dokumentation
verfiigt. Der historische Uberblick im 1. Kap. ist sicher eine vorziigliche
Zusammenfassung dieser Seite des Problems. Auch die Vertiefung der ein-
zelnen Fragen ist beachtenswert, die Gedanken stammen durchwegs aus
einer echten theologischen Mitte (vgl. z. B. die kurze aber sichere Formu-
lierung der Kredibilitit S. 66). ’

Der erste Themenkreis behandelt den menschlichen Ursprung des « re-
lativierenden » Toleranzverstindnisses (Kap. 1) und den in der gottlichen
Offenbarung begriindeten ganzheitlichen Anspruch des Christentums (Kap.2);
der zweite entwickelt das christliche « Ethos » der Toleranz, besonders gegen-
iiber « Andersgldubigen » (Kap. 3); im dritten werden die grundlegenden
Fragen zum Verhiltnis von Kirche und Staat umrissen (Kap. 4).

Da wir im groBen und ganzen mit dem Verf. einig gehen, erwihnen
wir nur ein paar wichtigere Punkte. Sehr gut wird in Kap. 2 hervorgehoben,
wie « Intoleranz » fiir uns heute eindeutig einen moralischen Klang erhalten
hat und ein defektes Verhalten, Uberhebung, AnmaBung und Hirte, be-
zeichnet. Wir sind deshalb mit H. durchaus einverstanden, wenn er gegen-
iiber dem allgemein feststehenden Ausdruck «dogmatische Intoleranz»
gewisse Bedenken duBert (S. 62-66 u. Ofters). Besser ist es von der « Aus-
schlieBlichkeit » des Christentums, besser vielleicht noch vom Ganzheits-
anspruch der Offenbarung zu reden. Deutlich verweist H. in Kap. 3 auf
die groBe Bedeutung der « bona fides» fiir die moraltheologische Begriin-
dung der Toleranz (S. 128-133). Sehr wertvoll sind ferner die Prizisionen
zu der in der Diskussion um Kirche und Staat gebriuchlichen, im allge-
meinen aber heute als beschwerlich empfundenen Terminologie « These »-
« Hypothese » (S. 207-215 u. bes. Anm. 40, S. 272-274), wobei sich H. eng
an die einschligige Studie von M. Bévenot hdlt. Das Entscheidende wird



432 Besprechungen

folgendermaBen formuliert : « Das Ideal ... ist nicht der katholische Staat,
der den nichtkatholischen Kult aus der Offentlichkeit verweist, sondern
der Zustand der menschlichen Gesellschaft, in dem Toleranz nicht nétig
ist, weil alle im Bekenntnis der Wahrheit eins sind » (S. 211). Natiirlich
wird hier ausgiebig die bekannte Toleranzansprache Pius XII. vom 6. Dez. 1953
verwertet. Interessant sind in diesem letzten Kapitel auch die genauen
Angaben iiber die verschiedene Toleranzlage in einzelnen Lindern wie Spa-
nien, Portugal, Irland, Schweden.

Auf S. 110 sagt der Verf. im Anschlufl an Capéran, der « gutgldubige »
Dissidente stehe wenigstens dem Willen nach in der « via ordinaria ». Wir
kénnen uns mit dieser Formulierung nicht recht abfinden. « Via ordinaria »
bezeichnet doch gerade die objektiv feststehende duBere Ordnung, die nicht
vom subjektiven Willen abhingt. Wir brauchen deshalb den Riickbezug
auf den in der personlichen Ordnung liegenden guten Willen, um zu zeigen,
daB jemand auch auBerhalb der normalen sozialen Ordnung, der Bedrohung
von aullen entgegen, subjektiv Zugang zum Heil haben kann. S. 184 ver-
weist der Verf, auf die Lésung, die Thomas v. Aquin zum bekannten « casus
perplexus » « De illis qui post longam captivitatem redeunt» gibt. Wir
mochten dazu nur bemerken, da8 Thomas gegeniiber dem auf Unkenntnis
der wahren Sachlage beruhenden Partikulargebot der Kirche nicht aus-
driicklich vom Vorrang des subjektiv klaren « Gewissens » spricht, sondern
einfach sagt : « Hoc enim esset contra veritatem vitae, quae non est propter
scandala demittenda. » Annibaldus de Annibaldis aber sagt zur selben Stelle
(aber nicht genau zum selben Fall!) : « Ecclesia enim iudicat secundum ea,
quae exterius apparent, sed per conscientiam aliquis obligatur ad iudicium
Dei, qui cor intuetur.» (Annibaldus de Annibaldis in IV. Sent., dist. 38,
a. 4, ad 3. — Das Zitat von Thomas ist milverstindlich, statt In IV. Sent,
dist. 38, a. 4, expos. textus sollte es einfach heilen In IV. Sent, dist. 38,
expos. textus [in fine].)

Vielleicht ist man erstaunt, in den Abschnitten iiber das « Gemein-
wohl » nur wenige allgemeine staatsrechtliche Uberlegungen zu finden. Wer
bestimmt z. B. im Staat die Grenzen der Toleranz in umstrittenen Moral-
fragen ? Soll hier nur die Stérung der dulleren Ordnung das Kriterium
sein ? Wie weit bindet das Naturgesetz die Grenzen der staatlichen Into-
leranz ? Doch geht aus dem Titel « Toleranz und christlicher Glaube » deut-
lich hervor, da3 diese rein ethischen, nicht spezifisch theologischen Fragen
jenseits der gesteckten Grenzen liegen. Vielleicht wire aber ein kurzer Ver-
weis auf diese Schwierigkeiten doch von Vorteil gewesen, da sie bekannt-
licherweise in der Auseinandersetzung mit Protestanten eine gewisse Rolle
spielen.

Fribourg. H. STIRNIMANN O, P.



Besprechungen 433

Riisch, Ernst Gerhard : Toleranz. Eine theologische Untersuchung und
eine aktuelle Auseinandersetzung. — Evangel. Verlag, Zollikon-Ziirich
1955. 152 S.

Gleich zu Beginn, im Vorwort, wird mit aller ‘Deutlichkeit der grund-
sdtzlich-theologische Charakter der Arbeit hervorgehoben. Die ethische und
humanistische Begriindung der Toleranz wird zwar nicht rundweg abge-
lehnt, doch stellt sich R. in scharfen Gegensatz zu diesen Motiven. Mit
Nachdruck betont der Verf., sich an gewisse « Axiome » gebunden zu wissen,
vornehmlich an die « Offenbarung Gottes in Jesus Christus, wie sie der
Kirche in der Heiligen Schrift bezeugt ist » (S. 8). An fast simtlichen ent-
scheidenden Stellen verweist R., wenigstens richtunggebend, auf die « Con-
fessio Helvetica posterior » (vgl. dazu die Erkldrung S. 52). Gegeniiber Wend-
land (Die Einheit der Kirche und die Idee der Toleranz, in « Luthertum » 1 939)
und Barth, die den Ursprung der Toleranzidee in eine dem Evangelium
fremde, politisch-philosophisch gebundene, kirchlich aber schwache Welt
versetzen, will der Verf. das « etwas 6de Gebiet » (Barth : Kirchliche Dog-
matik I11/4, S. 549) im Lichte der Schrift aufhellen und den « ketzerischen
Begriff », (Barth: Die Kirche und die Kirchen, in « Theologische Existenz
heute », Heft 37, 1935, S. 15) vom Evangelium her positiv verstehen und
bewerten (« Das biblische Denken ist in erster Linie inklusiv; es umfaBt
alle echten menschlichen Anliegen » S. 38).

Gemil dem streng theologischen Gesichtspunkt beginnt der Verf. zu-
nichst mit der absoluten « Herrschaft » Jesu Christi, geht von hier aus auf
die « Intoleranz » und erst dann auf die « Toleranz » des Evangeliums iiber
(Kap. 1). Die sogenannte « relativierte » Problematik bezieht sich auf « Das
Evangelium und die Kirche » (Kap. 2), sowie « Das Evangelium und der
Staat » (Kap. 3).

Als positive biblische Grundlage der Intoleranz wird die « Einzigkeit
und Heiligkeit » Gottes, Jesu Christi, angegeben, als theologisches Motiv
der Toleranz die « Freiheit und Liebe » Gottes und vom Menschen her die
« Unerzwingbarkeit » des Glaubens (S. 34 u. dfters). Insofern es sich um' die
letzte Verankerung der genannten Begriffe handelt, schlieBen wir uns gerne
dieser ernsten und tiefen Darlegung an. Ahnlich haben ja auch Leo XIII.
(durch Verweis auf die « gttliche Geduld », in « Libertas praestantissima »,
1888) und Pius XII. (durch Verweis auf die Unkrautsparabel, Ansprache
vom 6. Dez. 1953) die Toleranzidee und -haltung begriindet (R. scheint
diese Stellen nicht zu kennen !). Die Frage ist nur, ob der Verf. nicht allzu
leicht mit diesen « Riickgriffen » auf die « Einzigkeit » oder « Freiheit » Gottes
operiert. Bei manchen Anwendungen hat man den Eindruck, als handle es
sich hier um eine etwas bequem zur Verfiigung stehende Formel. Nach R.
ist weder das Zeugnis der Schrift noch das der Kirche unbedingt bindend.
Gott in sich ist nicht nur letzte, sondern auch einzige Autoritit. Ist es
immer noch biblisch — fragen wir uns hier —, wenn die « Kirchenzucht »
allein als « Vertrauen auf das Eingreifen Gottes » aufgefa8t (S. 62) und jeder
Vollzug durch kirchliche Mittel, wie Bulle und Bann, als eine « AnmafBung »
gegeniiber dem gottlichen Urteil betrachtet wird (S. 61-64) ? Etwas weiter

28



434 Besprechungen

geht R. beziiglich der « Lehrzucht». Eine « Amtsentsetzung » ist « grund-
sdatzlich moglich », darf aber nie zum « Ausschlufl » aus der Gemeinde fiihren
(S. 93). Sollten die Irrlehren iiberhandnehmen, so gibt es nur ein einziges
Mittel : Berufung auf Gott allein (S. 97)! Natiirlich wird auch nicht fiir
« Bekenntnisfreiheit » plddiert, dazu ist R. zusehr von der « Intoleranz des
Evangeliums » iiberzeugt (S. 80-81). Auch werden die veralteten « Grenz-
pfihle » der « Fundamentallehren » verworfen (S. 85-86). Was zihlt, ist einzig
der Einklang mit der apostolischen Lehre. Um aber ihren wesentlichen Kern
zu erreichen, muf3 man nach R. iiber das zeitlich bedingte Bekenntnis der
Kirche, ja selbst iiber das Zeugnis der Schrift hinaus zuriick zum Herrn :
« Er und nur Er» lautet hier die entscheidende Parole (S. 87) !

Was das Verhiltnis von Kirche und Staat betrifft, so wird vor allem
die Staatskirche im theodosischen Sinn energisch zuriickgewiesen. Zwischen
Landes-, Volks- und Freikirche aber wird keiner Form ein absoluter Vor-
rang zugesprochen (S. 110-111). Die Vorziige der ersten werden anerkannt,
beziiglich der letzten spricht man von « Freikirchenromantik ». Eine echte
Toleranz zwischen Kirche und Staat «ist nicht unmdéglich » (S. 135). Als
wichtigste Moéglichkeit gilt « die von Indifferenz freie religiose Neutralitit »
(S. 136-137). Was hier iiber die « Schépfungsordnung », « Vorsehung Gottes »
und iiber den «innerlich an Gott gebundenen Staat » gesagt wird (S. 137-139),
mochten wir wirklich in voller Ubereinstimmung hervorheben. Wir kennen
auf jeden Fall nur wenige moderne Autoren, die sich in solchem Ernst
wie R. mit dem trotz aller Verinderungen unverinderlichen Prinzip aus-
einandersetzen, nach dem die Ordnung der Menschen unter einander wesent-
lich abhingt von der Ordnung und dem Frieden der Menschen mit Gott.
Wir haben es also in dieser Beziehung sicher mit einer vorziiglichen Arbeit
zu tun. Auf die verschiedenen, spezifisch protestantischen Voraussetzungen,
die natiirlich iiberall durchschimmern, die aber das gestellte Problem nicht
direkt beriihren, kénnen wir hier nicht eingehen. In den beildufigen histori-
schen Durchblicken wird ohne Vermintelung zugegeben, dal3 das urspriing-
liche protestantische Kirchenwesen in bezug auf die Toleranz durchaus nicht
revolutionidr war, sich vielmehr bewuf3t auf den Boden der aus der Antike
stammenden reichskirchlichen Gemeinschaft von Staat und Kirche stellte.

Wir sind der Ansicht, daBl in dieser ganzen Diskussion um Toleranz
Protestanten und Katholiken trotz aller sachlicher Unterschiede, die zwei-
fellos bedeutend sind, aufgrund der Schrift eine im wesentlichen gemein-
same formale Basis finden kénnen. Wir sagen nicht, daB3 zwischen Katho-
liken und Protestanten keine formalen Unterschiede bestehen, sondern nur,
daB beziiglich der Toleranz ein grundsitzliches Einverstindnis erzielt werden
kann. Unter dieser Voraussetzung beriihrte uns der « Anhang » von.R. iiber
die Toleranz im romischen Katholizismus (S. 142-147) in ganz besonders
peinlicher Weise. Hier kommen wir nun wirklich nicht mehr mit, und zwar
in erster Linie aus methodischen Griinden, vorab wegen einer ziemlich star-
ken — bewuBten oder unbewuBten [?] — Unsachlichkeit. Wir kénnen nicht
anders, als hier Einspruch erheben !

Zunichst geht es in diesem Postskriptum um die « dogmatische Into-
leranz ». Wie kann man diese, die sich doch allein auf die Wahrheit bezieht,



Besprechungen 435

ohne weiteres mit dem moralischen Beiwort « unnachgiebig » auszeichnen ?
Gewi3 sind die sachlich mitspielenden Differenzen groB. Nach streng pro-
testantischer Ansicht ist die einzige Intoleranz ohne negatives Vorzeichen
nur bei Gott zu finden, auller Ihm gibt es keine unbedingt bindende Auto-
ritit. Nach katholischer Auffassung ist eine solche unter der Voraussetzung
eines besonderen géttlichen Beistandes méglich. Wie kann man aber in
diesem Fall undifferenziert von « AnmaBung » reden ? R. behauptet ferner,
die katholische dogmatische Intoleranz werde auf allgemein « religionsphilo-
sophischem » Weg erwiesen. Seine Quelle scheint hier der sehr kurzgefaBte
Artikel « Duldung » im « Lexikon fiir Theologie und Kirche » zu sein, wo
man tatsdchlich auf andere Religionen hinweist, um zu zeigen, daB alle,
die die Wahrheitsfrage stellen, in der Antwort auf diese Frage notwendiger-
weise intolerant sind. Das hat aber nichts mit einer eigentlichen « Begriin-
dung» der « dogmatischen » Intoleranz zu tun. Diese lautet ganz anders
und stiitzt sich in erster Linie auf die Schrift.

Noch bedenklicher scheint uns die Darstellung der sogenannten « biir-
gerlichen Toleranz » zu sein. Durchgehend wird sie als « Notlosung » geschil-
dert. Die eigentlich katholische These wire also auch hier — Intoleranz !
Der Verf. zitiert den oben genannten Artikel aus dem « Lexikon fiir Theo-
ogie und Kirche », wo gesagt wird, das Ideal sei nach katholischer Ansicht
der « Glaubensstaat ». Ganz unbekiimmert identifiziert dann R. diesen mit
der « reinen Staatskirche », gegen die er von der Schrift aus Bedenken erhebt.
« Glaubensstaat » hei3t aber nichts anderes, als daB die Mehrzahl der Biirger
eines Staates « gliubig» sind und daB der ganze Staat infolgedessen eine
entsprechende christliche Prigung erhilt. « Glaubensstaat » ist von der kon-
kreten Form einer « Staatskirche » deutlich zu unterscheiden ! Bei der Dar-
legung der protestantischen Ansicht ist dem Verf. eine dhnliche Entgleisung
der Begriffe nicht unterlaufen ! Um ferner zu zeigen, da nach offizieller
katholischer Lehre die biirgerliche Toleranz, das freie Zusammenleben mit
anderen Konfessionen, nur ein ungern gegebenes Zugestindnis sei, werden
Texte von Leo XIII. aus « Immortale Dei» und « Libertas praestantissima »
angefiihrt, Was aber diese Enzykliken zuriickweisen, sind nicht die « biirger-
liche Toleranz », sondern die beriihmten « modernen Freiheiten » des 19. Jahr-
hunderts, die prinzipielle religiose Indifferenz, die ja auch R. energisch
ablehnt. Wie war es nur moglich, die erwdhnten Dokumente so losgeldst
vom historischen Hintergrund zu zitieren ? Was man dem realen Zusam-
menhang gemiB mit katholischer « These » bezeichnen konnte, ist nie und
nimmer die biirgerliche Intoleranz, sondern die Ablehnung der Gleichheit
aller Religionen ; positiv ausgedriickt: die Anerkennung des primiren
Anspruches des objektiv Guten und Wahren. Die « Notlésung » ist die Dul-
dung des laizistischen Staates, das Nicht-sich-zuriickziehen in passive
Resistenz, um groBere Ubel zu vermeiden (vgl. dazu Civiltd Cattolica, Serie V,
vol. 8 [1863] 129-149).

SchlieBlich fiihlt sich R. auch noch verpflichtet, an die Erfahrung zu
appellieren — contra factum non valet argumentum —, daB in den mehr-
heitlich katholischen Gebieten die « wahre Absicht», die « Zuriickschnei-
dung der Toleranz », deutlich zum Vorschein komme. Durchaus katholische



436 Besprechungen

Linder wie Irland und Portugal scheinen fiir Leute wie R. nicht zu
existieren. Wie lange noch soll diese unselige Polemik bis hinein in « prin-
zipiell-theologische » Werke dauern ? Vom schweizerischen Katholizismus
sagt man, auch er « kann letzten Endes nicht iiber die deutlich vorgezeich-
nete Linie des Gesamtkatholizismus hinausgehen, die den Kkatholischen,
notwendig intoleranten Glaubensstaat als Ideal betrachten muB3 ». Von den
Ubergriffen des Staates nennt R. zwar die Vorbehalte bei der Errichtung
von Bistiimern oder bei der Wahl von Bischéfen, das Verbot der Errich-
tung neuer Kloster, das staatliche Placet fiir kirchliche Erlasse, das Jesuiten-
verbot verteidigt er jedoch mit dem Hinweis auf eine Seite der Sache,
die nach seiner Meinung bisher « zuwenig beachtet wurde », nimlich darauf,
daB die Jesuiten « nicht die katholische Kirche », sondern nur « ihre extremste
und konsequenteste Gruppe » seien [!].

Fribourg. H. StirNiManN O. P.

Die 6kumenische Bewegung

Sartory, Thomas, O. S. B.: Die 6kumenische Bewegung und die Einheit
der Kirche. Ein Beitrag im Dienste einer 6kumenischen Ekklesiologie. —
Kyrios-Verlag, Meitingen b. Augsburg 1955. 232 S.

Das Manuskript dieses Buches wurde Ende 1953 abgeschlossen. In-
zwischen sind nun verschiedene bedeutende Studien zur 6kumenischen Be-
wegung erschienen (wir denken vor allem an R. Rouse and S. C. Neill:
A History of the Ecumenical Movement. Philadelphia 1954, und G. Thils :
Histoire doctrinale du Mouvement cecuménique. Louvain 1955), die der
Verf. hochstens noch in FuBnoten beriicksichtigen konnte, Auch darf man
die eher zuriickhaltende Zielsetzung nicht auBler acht lassen. Im Vorwort
spricht S. von einer « Bestandesaufnahme », von einer « Einfiihrung » (S. 5),
im SchluBwort sagt er, das Buch wolle « lediglich eine Anregung » sein zu
weiterer 6kumenischen Tatigkeit (S. 203).

Die Darstellung gliedert sich in einen ersten, geschichtlichen (S. 19-99)
und einen zweiten, systematischen Teil (S. 99-203). Doch fiihlt S. selbst
die Schwierigkeit dieser Kombination, wenn er im Vorwort bekennt, daf3
sich iiber jedes Kapitel, « besonders im systematischen Teil », ein eigenes
Werk schreiben lieBe (S. 5). Der erste Teil entwirft in groBen Linien die
Entwicklung von Faith and Order, Life and Work bis zu Amsterdam,
Toronto und Lund. Hier wird auf knappem Raum sehr viel gut dokumen-
tiertes Material geboten, und wir diirfen besonders diese Seiten dem katho-
lischen Leser als vorziigliche allgemeine Orientierung empfehlen. Auf
12 Seiten (87-99) wird die Stellung Roms zur 6kumenischen Bewegung um-
rissen. Mehr Schwierigkeiten haben wir beziiglich des systematischen Teils.
Hier werden wirklich etwas zuviel wichtige, grundlegende Fragen ange-
schnitten, die — wie uns scheint — nicht einmal dem restriktiven Ziel des
Werkes entsprechend behandelt werden konnen. Besonders gilt dies von
der sehr umstrittenen Frage der Kirchengliedschaft (S. 135-145). S. folgt
eindeutig Morsdorf gegen Rahner, doch die Argumente, die er vorschiebt,



Besprechungen 437

wirken nicht iiberzeugend und scheinen vor allem die ganze Diskussion
nicht vorwirts zu bringen. Ganz wichtige methodische Fragen werden so-
wohl in der Einleitung (S. 9-18) als auch im letzten Kapitel (« Seinsunter-
schiede », S. 194-203) aufgegriffen. Doch beide Male treten reichlich Schlag-
worter, wie z. B. « ontisch » im Gegensatz zu « personal », auf, soda man
beziiglich des eigentlichen Kerns der Sache eher unbefriedigt bleibt. Wir
wollen jedoch nicht negativ iibertreiben beim Urteil iiber einen « Entwurf »,
sondern sind dem regsamen Verf. aufrichtig dankbar fiir seine groBe Arbeit.
AbschlieBend sei noch vermerkt, daB sich S. ohne Zweifel auf den richtigen
Ton im 6kumenischen Gespréich versteht, was verschiedene AuBerungen zum
Buch von nichtkatholischer Seite lobend unterstreichen.

Fribourg. H. StirNimann O. P.

Visser’t Hooft, W. A. : Vom Sinn des Wortes « oekumenisch ». Eine
Vorlesung. — Evangel. Verlagswerk, Stuttgart 1954. 34 S.

Die englische Originalausgabe trug den Titel The meaning of « ecumeni-
cal» und ist in der S.C.M. Press, London, erschienen. Der bekannte
Generalsekretir des Weltkirchenrates entwirft hier in groBen Ziigen die
Geschichte jenes Wortes, das sich in den letzten dreiBig Jahren allgemein
durchgesetzt hat, um die modernen Unionsbestrebungen zu bezeichnen. Die
kleine Schrift ist nicht zuletzt gegen gewisse, im Zeichen der Mode stehende
Verflachungen des Begriffes gerichtet (cf. 33-34).

~ Verschiedene Inhalte bezeichnend, ist das Wort rund 23 Jahrhunderte
im Gebrauch. Die dlteren Wortbedeutungen sind jedoch ziemlich leicht her-
auszustellen. Wir heben aus der Friihzeit nur die Bemerkung des Verf.
hervor, daB die Christianisierung des Ausdruckes « Oikumene » lange vor
Konstantin (im 2. Jahrhundert) entstand, also nicht mit einer « Sikulari-
sierung der Kirche », wie man sich ausdriickt, in Zusammenhang gebracht
werden darf (15). Leider werden aber die darauffolgenden theologischen
Formulierungen des Inhaltes etwas einseitig karg dargestellt, fast durch-
gehend mit einem spiirbaren Zdgern.

Es ist sicher nicht unsere Absicht, die Bedeutung und die Verdienste
der 6kumenischen Bewegung zu schmiélern, doch mutet es etwas merkwiirdig
an, wenn man in einer geschichtlichen Studie bestindig den modernen Sinn
des Wortes — der doch sicher trotz allem Kontakt mit dlteren Vor-
stellungen etwas vollig Neues an sich hat — als den « reicheren », « geist-
licheren » und « gewichtigeren » hinstellt, der den «alten », « iblichen »,
« raumlichen » von einem festgefahrenen « Ankerplatz» zu lésen hatte
(22. 23. 26.).

Als Pionier der neuen, «freieren» Ausdrucksweise wird Zinzendorf
genannt. Deutlicher aber kommt die neue Prigung in den Worten des
Franzosen Monods anlidBlich der Griindung der « Evangelischen Allianz »,
London 1846, zum Ausdruck. Nach Verf. bezeichnet « Oekumenisch » im
modernen Sinn nicht einen « objektiven Tatbestand », sondern eine « sub-
jektive Haltung » (24). Am SchluB spricht man vom « Ethos der Bewegung
fiir die Einheit und Zusammenarbeit der Kirchen und Christen » (32). In



438 Besprechungen

diesem Sinn paft das Wort auf eine Bewegung, die verschiedenste Formen
annehmen kann.

Doch finden wir an anderen Stellen eine zweite und straffere Begriffs-
bestimmung. So z. B. bei Dr. Siegmund-Schultze, der sagt, der Sinn von
« Oekumenisch » sei dieser : « Ausdruck der Wirklichkeit der Einen, Heiligen
Katholischen und Apostolischen Kirche» (30). Nach demselben Autor
beruhte der 6kumenische Charakter der Konferenz von Stockholm darauf,
«daB alle christlichen Kirchen ihre besonderen Gnadengaben zu dem gemein-
samen Besitz der Kirche Christi hinzutrugen » (30). Ahnlich lautet auch die
erste offizielle AuBerung zu diesem Gegenstand auf der Konferenz von
Oxford : « Der Begriff des Oekumenischen bezieht sich auf die Art, wie sich
die gegebene Einheit der Kirche in der Geschichte Ausdruck verschafft » (32).
Es ist klar, daB3 es sich in diesen Fillen nicht mehr nu» um eine subjektive
Haltung handelt. So offenbart die verschiedene Fassung des Wortes, da@
das zugrundeliegende Problem auf verschiedenen Ebenen gestellt werden
kann, und daB die Fragestellung selber je nachdem geschichtliche oder
dogmatische Voraussetzungen einschlieBt. Das alles fiihrt aber weit iiber
den Rahmen der gegenwirtigen Studie hinaus.

Als besonders wertvoll wird man die Prazisionen beziiglich des modernen
Sprachgebrauches empfinden. Verf. war ja hier in bester Lage, um aus
ersten Quellen seine Ausfilhrungen zu dokumentieren. Anregend ist auch
die SchluBbetrachtung, wo man vier verschiedene Griinde angibt, die fiir
den unbestreitbaren Erfolg des Wortes geltend gemacht werden kénnen.

Fribourg. H. StirNIMANN O, P.

Thils, Gustave : Histoire doctrinale du mouvement oecuménique.
(Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium, Vol. VIII.) —
Em. Warny, Louvain 1955. 260 p. ‘

Kein verantwortungsbewuBter Theologe darf es sich heute noch leisten,
unbekiimmert iiber die Not der getrennten Christenheit hinwegzusehen. Sie
wird in steigendem MafB erlitten, und die 6kumenische Bewegung, die mit
schmerzlicher Anstrengung um das Ideal der « Una Sancta » ringt, ist eine
Macht geworden, welche groBe VerheiBungen in sich birgt.

Gustave Thils hat in miihevoller Arbeit ein Werk geschrieben, das in
seinem 1. Teil « Les faits et les doctrines » — sorgfaltig dokumentiert —
Werden und Wachsen der ékumenischen Bewegung aufzeigt und sich aus-
fiihrlich iiber die groBen Konferenzen verbreitet, angefangen von Stockholm
(1925) bis Evanston (1954), nicht ohne den theologischen Ertrag jeweils
ebenso ausfiihrlich und griindlich auszubreiten.

Der 2. Teil « Le fait et la doctrine » beurteilt die 6kumenische Bewe-
gung vom katholischen Standpunkt aus und trigt wertvollste Bausteine
zusammen fiir eine 6kumenische Theologie, die erst noch zu erarbeiten ist.
Aufgabe dieser Theologie wird es sein, den Standort der getrennten Christen
gemil ihrer niheren oder entfernteren Hinordnung zum « Corpus Christi
mysticum » aufzuweisen, den « vestigia Ecclesiae » der getrennten Glaubens-
gemeinschaften nachzugehen, um schlieBlich zu untersuchen, inwiefern und



Besprechungen 439

inwieweit die katholische Kirche durch eine Wiedervereinigung bereichert
und erginzt wiirde.

Was am Schlul iiber die irenische Haltung der 6kumenischen Ge-
sprachspartner gesagt wird, verdient alle Beachtung. Wenn aber (S. 236)
mit Recht vor « einer behaglichen, retrospektiven, in ihren Systemen selbst-
geniigsamen Sesseltheologie » gewarnt wird, so muB billigerweise auch
betont werden, wie sehr die griindliche Beherrschung der scholastischen
Theologie das 6kumenische Gesprich erleichtert, sofern die notige Bereit-
schaft hinzutritt, auf den andern zu héren und seine ihm eigentiimliche
Ausdrucksweise liebevoll zu verstehen.

Mariastein. V. SteBLER O. S. B.

Heilige Schrift

Bibellexikon, herausgegeben von Herbert HaAG. Achte Lieferung. —
Benziger, Einsiedeln 1956.

Mit dieser achten Lieferung (Sp. 1509-1784) liegt nun das Haag’sche
Bibellexikon, ein schones Spezimen fruchtbarer hollindischer und schweize-
rischer Zusammenarbeit, vollstindig vor. Das gesamte Lexikon bietet 141
Textabbildungen, 34 Tafeln und mehr als 3000 Stichwérter aus dem Gebiete
der alt- und neutestamentlichen Wissenschaft. 32 Kunstdrucktafeln, zum
nicht geringen Teil nach Originalaufnahmen des Herausgebers, erhohen die
Brauchbarkeit und den Wert des Lexikons, das sich bereits wihrend des
Erscheinens der Einzelfaszikel einen guten Ruf erworben hat.

Wie wir bei der Besprechung der einzelnen Lieferungen bereits mehrere
Male hervorgehoben haben, liegt der Wert dieses Bibellexikons fiir den
katholischen Exegeten nicht zuletzt auch in den Literaturhinweisen, die
bis auf die allerjiingste Zeit gewissenhaft angefiihrt sind. Will man die Arbeit
Prof. Haags und seiner Mitarbeiter einem Vergleich mit anderen derartigen
Werken unterziehen, dann wire ein Vergleich mit dem Kalt’schen Bibel-
worterbuch wohl der nichstliegende. Gerade aber seit dem Erscheinen dieses
Werkes hat die katholische Bibelwissenschaft nach allen Seiten hin erfreu-
liche Fortschritte gemacht und wir kénnen nicht umhin zu bemerken, da
der Vergleich in wohl fast allen Punkten zu Gunsten des neuen Lexikons
ausfillt. Wir haben allen Grund, dem Luzerner Bibelgelehrten und auch
dem Verlag Benziger zu dieser hervorragenden Leistung zu gratulieren.

Fribourg. M. A. vaN DEN OUDENRIJN O, P,

Wiesheu, Johannes : Persénlichkeiten der Bibel. — Max Hueber-Verlag,
Miinchen 1955. x11-480 S.

Der Verfasser wendet sich mit seiner Darstellung und Charakterisie-
rung der biblischen Personlichkeiten und deren Sendung auch an theolo-
gisch ungebildete Leser. « Weil sie [die biblischen Personlichkeiten] beiden
Geschlechtern und jedem Lebensalter angehoren, haben sie jedermann etwas
zu sagen» (Vorwort). Betrachtet man lesend Gestalt um Gestalt, sei es



440 Besprechungen

die des Patriarchen Jakob oder die eines der grolen Propheten, dann
empfindet man das Verlangen, nach der Heiligen Schrift selber zu greifen,
um diese groBen Personlichkeiten und das ganze groBe Geschehen im bibli-
schen Text neu zu erleben. Und eben dies ist ein gewollter Zweck des Ver-
fassers. Er versteht es, mit knappen Strichen die fiihrenden und bedeu-
tenden Minner und Frauen des Alten wie des Neuen Bundes in realistischer
Plastik auf dem Hintergrund der historischen Ereignisse und des gott-
lichen Heilsplans zu zeichnen.

Es sei jedoch die Frage erlaubt, ob das Werk durch eine engere Aus-
wahl der biblischen Gestalten bei entsprechender Erweiterung der Einzel-
darstellung nicht doch gewonnen hitte. — W. vertritt sodann die Auf-
fassung, bei der Versuchung in der Wiiste habe der Satan Christus in erster
Linie von seinem Erléserberuf abbringen wollen. Richtiger diirfte aber doch
wohl die Annahme sein, der Teufel habe sich zunichst GewiBheit ver-
schaffen wollen, ob Jesus von Nazareth in Wahrheit der Sohn Gottes sei.

Ilanz (Graub.). C. KO6LLIKER O. P.

Closen, Gustav E., S. J. : Wege in die Heilige Schrift. Theologische Be-
trachtungen iiber religitse Grundideen des Alten Bundes. 2. erweiterte
Aufl. — Verlag Friedrich Pustet, Regensburg 1955. 346 S.

Der Verfasser macht den Leser mit bedeutsamen religiosen Vorstel-
lungen des Alten Testamentes bekannt. Diese « Grundideen » lassen sich in
drei Gruppen zusammenfassen : Gedanken iiber den Messias, iiber Gott,
iiber die Haltung des Menschen zu Gott. Die « Grundideen» werden in
« theologischen Betrachtungen » entwickelt. Jede von ihnen — es sind iiber
zwanzig — beginnt mit einem Text aus der Geschichte der Patriarchen
oder aus den Schriften der Propheten oder aus dem Buch der Psalmen,
jeweils Stellen, die eine wichtige religiocse Wahrheit an einem eindrucks-
vollen Beispiel religiosen Erlebens veranschaulichen. Es folgt eine zuver-
lissige und eingehende Auslegung des Textes, fiir die der Verfasser als Pro-
fessor der alttestamentlichen Exegese die besten Voraussetzungen mitbringt.
Um allgemeinverstindlich zu bleiben, verzichtet er auf wissenschaftliche
Begriindungen ; wer sie sucht, findet sie in der Literatur, die in den An-
merkungen angegeben ist. Die « Betrachtungen » schlieBen mit dem Aufweis
der bleibenden Bedeutung der « Grundideen» und unterstreichen damit
deren Wert. Der Leser erfihrt, wie die Voraussagen iiber den Messias ein-
getroffen sind und wie das Gottesbild und die Frommigkeit des Alten Testa-
mentes in der Liturgie der Kirche weiterleben und den Glauben wie das
Leben der Menschen auch heute noch bestimmen miissen. Er stellt iiber-
rascht fest, daB diese alttestamentlichen Texte eine neutestamentliche Héhen-
lage erreichen oder ihr doch wenigstens nahe kommen. Die « Wege in die
Heilige Schrift » fiihren viele Menschen zu begliickenden Reichtiimern des
alttestamentlichen Gotteswortes. Sie werden Religionslehrern und Predigern
doppelt willkommen sein, die berufen sind, auch anderen die ewigen reli-
giosen Werte des Alten Testamentes zu erschlieBen.



Besprechungen 441

Das Buch erschien erstmals im Jahre 1939 und fand begeisterte Auf-
nahme. Ein Mitbruder des allzu friih verstorbenen Verfassers hat dankens-
werterweise die schon lang erwartete Neuauflage besorgt und um einige
Kapitel aus dem NachlaB erweitert. Es wire sehr zu begriifen, wenn recht
bald alle religigsen Schitze des Alten Testamentes so wirkungsvoll aus ihrer
Verborgenheit ans Licht gehoben wiirden, wie es in diesem verdienstvollen
Buch geschieht.

Walberberg. K. Gieratus O, P.

Van Imschoot, P. : Théologie de I’Ancien Testament. Tome I : Dieu.
(Bibliothéque de Théologie, sér.III: Théologie biblique, 2.) — Desclée,
Tournai-Paris 1954. X1v-273 p.

C’est une entreprise audacieuse que de publier une théologie de I’ Ancien
Testament, Outre I'ampleur et les difficultés de la matiére i traiter, il
s’agit de rendre compte d’une religion historique qui s’est développée et
précisée quatorze ou quinze siécles durant. Dés lors, avant tout essai de
synthése, le théologien biblique doit prendre position, non seulement en
maints problémes épineux de critique textuelle — faut-il lire Jahvé ou
Adonai ? —, mais quant & la date des principaux jalons qui marquent
le progrés de la révélation. Disons d’emblée que P.v.I., fort conscient
des difficultés de la tiche et présentant modestement son ouvrage comme
une ébauche provisoire, aboutit & une belle réussite. D’aucuns pourront
désirer une théologie plus construite, ou les notions soient davantage élaborées.
D’autres préféreraient que chaque théme soit plus exactement situé dans
son milieu littéraire et historique ou dans le contexte de I'histoire des
religions. On ne peut tout dire et, pour notre part, nous applaudissons
a la méthode de l'autear qui reste trés proche du texte inspiré et en respecte
les données objectives. On ne trouvera dans ce livre bien informé aucune
exégése aventureuse ; ses qualités principales sont l'objectivité, la sobriété
et la richesse. A propos de Dieu, P.v. 1. souligne son caractére personnel
et spirituel, analyse ses dénominations et ses attributs, la notion de révé-
lation et les théophanies, oracles et prophétes, ses relations avec le monde :
anges et démons, et surtout le peuple élu et I'’Alliance. Un second volume
traitera de ’homme et de I’eschatologie. Nous souhaitons une large diffusion
de cette étude probe et de belle qualité pédagogique. Dans une réédition,
on aimerait que l'auteur précisa sa pensée sur l'objet et la méthode de
la théologie biblique. Comme la plupart des modernes, il est surtout polarisé
par son caractere de théologie historique, mais n’importe-t-il pas au premier
chef de lui restituer sa nature de théologie proprement dite, et par consé-
quence de déterminer I'intervention respective de la foi et de la science ?
Si le Dieu d’Israél s’est révélé lui-méme et s’il est un Dieu vivant, choi-
sissant son peuple et ses amis, le théologien biblique n’est-il pas doué
d’un lumen spécial pour l'atteindre dans les textes mémes qu'il a inspirés ?

Fribourg. C. Sricq, O. P.



442 Besprechungen

Hesse, Franz : Das Verstockungsproblem im Alten Testament. Eine
frommigkeitsgeschichtliche Untersuchung. (Beihefte zur Zeitschrift fiir die
alttestamentliche Wissenschaft, 74.) — Alfred Topelmann, Berlin 1955.
viir-107 S.

Nach dem Vorwort des Verfassers stellt die vorliegende Untersuchung
eine leicht verinderte und gekiirzte Neufassung einer Erlanger Habilita-
tionsschrift vom Jahre 1953 dar. Sie bietet zunichst eine Definition des
Sachverhalts « Verstockung » und zwar auf Grund newtestamentlicher Aus-
sagen, S. 3-6; daran schlieBt sich eine Sammlung und Aufgliederung der
alttestamentlichen Verstockungsaussagen, S. 7-30. Was das Verstocktsein
gegeniiber der gewohnlichen Siinde, der Untreue und dem Abfall von Jahwe
heraushebt, ist das Moment der Beharrung (S. 27). Namentlich dieser sehr
sorgfaltig ausgearbeitete Teil enthilt eine Anzahl wertvoller und zutreffender
Bemerkungen. So z. B. S. 10, Fulnote 5, iiber den Sinn der in den « Ver-
stockungsaussagen » gebrauchten Termini kabéd, hazaq und gdsa. Oder auch
S. 23, wo die Frage aufgeworfen wird, weshalb nur ein einziges Mal von
einer « Verhirtung » der menschlichen ruah die Rede ist. Oder auch S. 25,
wo erklirt wird, wieso das Alte Testament Verstockung und Erkenntnis
einander antithetisch gegeniiberstellen kann.

Der dritte und umfangreichste Teil (S. 31-95) befaBt sich mit der Er-
hebung des religiosen Gehaltes der alttestamentlichen Verstockungstexte.
Er betrachtet zunichst den verstockten Menschen (Nichtisraeliten, Israel
als Volksganzes, israelitische Einzelpersonen) und dann Jahwe als Urheber
der Verstockung. Interessant scheint uns hier vor allem S. 60 ff. der
Exkurs iiber die Nachgeschichte der wohl beriihmtesten Aussage auf diesem
Gebiete : Is. 6, 9-10. Auch der letzte Abschnitt « Die Verstockung in ihrem
Verhaltnis zum Ablauf der Heilsgeschichte » ist sehr lesenswert. Am Schlusse
der Abhandlung (S. 96-98) findet man eine knapp gehaltene Zusammen-
fassung unter der Uberschrift « Verstockungsaussagen und Gottesverstind-
nis ». Freilich fehlt in dieser Abhandlung die letzte Lésung des Problems
der Verstockung des Menschen durch Gott. Ob diese Losung — soweit sie
uns Menschen iiberhaupt moglich ist — letzten Endes nicht zu suchen wire
im semitischen Kausalititsbegriff, der anders, und jedenfalls auch weiter
gefaBt wurde als der, den wir aus der Philosophie der Griechen heriiber-
genommen haben ?

Fribourg. M. A. vaN DEN OUDENRIJN O. P.

Bruno, Arvid : Die Biicher Samuel. Eine rhythmische Untersuchung. —
Die Biicher der Kénige. Eine rhythmische Untersuchung. — Almqvist &
Wicksell, Stockholm 1955. 304, 299 S.

Eduard Sievers und Nivard Schlégl sind schon lingst zur ewigen Ruhe
eingegangen, aber ihre Bemiihungen um das althebriische Metrum werden
von ihrem schwedischen Nachfolger unverdrossen weitergefiihrt bis auf den
heutigen Tag. Arvid Bruno hat mit diesen beiden vom Verlag Almqvist
& Wiksell sehr schon ausgestatteten Binden wieder zuriickgegriffen auf



Besprechungen 443

eine Arbeit, die er bereits im Jahre 1935 vorgelegt hatte, in der er ver-
sucht hatte, gewisse rhythmische Gesetze aufzudecken, nach denen diese
Biicher in strophischer Form verfaBt worden wiren. Man kann wohl sagen,
daB er die rhythmische Untersuchung der gesamten hebridischen Bibel zu
seiner eigentlichen Lebensaufgabe gemacht hat. Nach der Auffassung des
schwedischen Gelehrten machen die Samuelbiicher und die Biicher der
Konige zwei « Epen » aus und zusammen bilden sie « das hebriische Epos ».
In seinem 1935 erschienenen Werk hatte der Verfasser sich auch die Miihe
gegeben, den ganzen Text nach der (zweiten) Kittel-Ausgabe photomecha-
nisch zu reproduzieren. Die Einteilungen und Zusammenhinge sind dabei
mit moglichst einfachen typographischen Mitteln im Kittel-Text selbst an-
gebracht. Diesmal hat er auf die Reproduktion des Gesamttextes verzichtet.
BloB im Anhang zur Neuausgabe der Samuelbiicher werden 1 Sam. 1, 10-
2, 25 als Textproben in rhythmischer Aufstellung gebracht. Im SchluBteil
der Untersuchung iiber die Biicher der Konige gibt der Verfasser zu, daB
die Voraussetzungen, mit denen er 1935 gearbeitet hat, sich zum Teil als
unrichtig erwiesen haben. Und es muB3 wohl bemerkt werden, daB auch
seine neuesten theoretischen Ausfiihrungen iiber « das rhythmische Element »
noch immer nicht sehr einleuchtend sind und wohl kaum einen nennens-
werten Anklang finden diirften. So heiBt es z. B. : das Wort "YD’? sei als
Konjunktion unbetont, so auch 1 ; hingegen miisse bei “WN3 unter-
schieden werden. Letztgenanntes Wort ist nimlich mit Betonung zu spre-
chen, wo es vor einem Substantiv oder einem Pronomen auftritt ; unbetont
hingegen vor einem Zeitwort, auch vor dem Partizip 212 in 1 Koén. 21, 11
und schlieBlich vor B2 in 2 Koén. 17, 26. Des weiteren ist Y92 vor einem
Infinitiv betont zu lesen, wenn es sich um ein Verbot handelt (so 2 Kon. 12, 9
und 17,15; auch 1 Kén. 11, 10 unter der Voraussetzung, daB man hier
den Gottesnamen streichen darf) ... Man kann wohl nicht einem jeden
den Glauben zumuten, die althebriischen Schriftsteller hitten diese ver-
wickelten Betonungsgesetze, jedes mit seinen Ausnahmen, stindig im
Kopfe gehabt und beriicksichtigt. Wer jemals Vorlesungen abgehalten hat
iiber alttestamentliche Verskunst, wird aus eigener Erfahrung wissen, daf
man Theorien, wie die von Sievers, Schlégl oder Zapletal, nicht mit allzu-
vielen Beispielen belegen muB, will man die Aufmerksamkeit der Hérer-
schaft nicht unter Null hinabsinken lassen.

Natiirlich wird es heutzutage keinem Alttestamentler mehr einfallen
zu leugnen, dafl auch was wir fiir gewohnlich bibelhebriische Prosa nennen,
ofters in mehr oder weniger rhythmischem Tonfall geschrieben ist. Eine
andere Frage aber ist, ob sich fiir diesen Prosarhythmus so haargenaue
und komplizierte Gesetze herausfinden lassen, wie der Verfasser dieser
rhythmischen Untersuchungen sich das denkt.

Fribourg. M. A. vaN DEN OUDENRIJN O. P.



444 Besprechungen

Chary, Th. : Les prophétes et le culte & partir de ’exil. Autour du second
temple. L’idéal cultuel des propheétes exiliens et postexiliens. (Bibliothéque
de Théologie, Série 111 : Théologie biblique, vol. 3.) — Desclée,’ Tournai-
Paris 1955. x-314 p.

Der Franziskanerpater Th. Chary hat sich mit dieser wohlgelungenen
Erstlingsarbeit einen Platz gesichert unter den zeitgendssischen katholischen
Exegeten des Alten Testamentes. Er geht aus vom Worte des Heilandes,
der im vierten Evangelium zur Samariterin spricht : « Glaube mir, Frau,
die Stunde naht, in der ihr weder auf diesem Berge (Garizim), noch in Jeru-
salem den Vater anbeten werdet. Ihr betet an, was ihr nicht kennt, wir
beten an, was wir kennen. Denn aus den Juden ist das Heil. Es kommt
aber eine Stunde und jetzt ist sie schon angebrochen, in der die richtigen
Anbeter den Vater anbeten werden in Geist und Wahrheit. Sucht doch der
Vater solche Anbeter : Gott ist Geist und die Gottesverehrer miissen in
Geist und Wahrheit anbeten. »

Um solche Worte Jesu verstehen zu konnen, miissen die Zeitgenossen
Christi irgendwie darauf vorbereitet gewesen sein. Und der Vorbereitung
auf solche Auffassungen spiirt der Verfasser dieses Buches nach bei Ezechiel
und in den Schriften der nachexilischen Propheten : eine dankenswerte, aber
schwierige Aufgabe, die zu l6sen P. Chary sich keine Miihe erspart hat. Er
geht in seinem Buche den sich allméhlich vertiefenden, den sich mehr und
mehr vergeistigenden Religionsauffassungen nach, wie sie uns begegnen zu-
ndachst bei Ezechiel, dann im zweiten und dritten Teil des Isaiasbuches,
bei den kleinen Propheten Aggidus, Zacharias und Malachias (wobei die
wichtigen Texte Mal. 1, 11 und 3. 3-4 in reichhaltigen Sonderabschnitten
ausgewertet werden), weiter bei Joel und Deutero-Zacharias und schlie3-
lich in den beiden Teilen des Danielbuches.

Sorgfiltige Analyse der behandelten Texte, ein sicherer Blick bei der
Beurteilung ihrer jeweiligen Tragweite und sehr ausreichende Kenntnisse
der neueren Literatur, die sich zum Teil bereits befat hat mit der einen
oder der anderen der Fragen, die hier zur Behandlung gelangen, sind ebenso
viele Vorziige des Verfassers und seines Buches, das einen wirklichen Gewinn
darstellt fiir die neuzeitliche Auslegung des Alten Testamentes.

Fribourg. M. A. vAN DEN OUDENRIJN O. P.

Kraft, Benedikt: Die Zeichen fiir die wichtigeren Handschriften des griechi-
schen Neuen Testaments. 3. vermehrte Aufl. — Herder, Freiburg 1955. 49 S.

Man kann K. nicht genug dafiir danken, daB er die zweite Auflage
(1934) dieser Siglenkonkordanz der ntl. Handschriften auf Grund der Aus-
gaben von Tischendorf, v. Soden und Gregory auf den heutigen Stand der
Forschung gebracht und sie mit einem Verzeichnis der ntl. Papyri bereichert
hat. Diese Arbeit ist zwar undankbar fiir den Verfasser, jedoch fiir Pro-
fessoren und Schiiler von gré8tem Nutzen. Kein an der Textkritik interes-
sierter Bibelwissenschafter wird diese Tabellen entbehren kénnen. Zur Biblio-
graphie iiber die Textkritik (S. 9) wére noch hinzuzufiigen : M. M. PARrvis -
A. P. WIKGREN, New Testament Manuscript Studies, Chicago 1950.

Fribourg. C. Sricg O. P.



Besprechungen 445

Bonsirven, Joseph, S. J. : Textes Rabbiniques des deux premiers siécles
chrétiens pour servir a l’intelligence du Nouveau Testament. — Pontificio
Istituto Biblico, Roma 1955. X1-804 p.

Avec le Judaism in the First Centuries de G. F. Moore, le Judaisme
palestinien au temps de [ésus-Christ de J. Bonsirven constitue la meilleure
théologie du rabbinisme que nous possédions. C’est donc A ces ouvrages et
au commentaire de Strack-Billerbeck que se référent les exégétes du Nouveau
Testament qui veulent replacer les écrits inspirés dans leur contexte juif et
palestinien pour en discerner soit leur origine soit leur originalité. Mais
chacun sait que rien ne remplace la lecture directe des textes, et bien des
professeurs se sont enhardis & pénétrer dans la mishna, la tosephta, etc. 1l
n'y a aucune honte & avouer que la plupart, déconcertés par ce fatras de
sentences bizarres, se sont arrétés bien avant d’arriver au terme de leur
entreprise, C’est pourquoi, on ne saurait étre trop reconnaissant au Pére
Bonsirven d’avoir traduit une partie considérable de la littérature rabbinique
et d’en avoir facilité l'intelligence, grice a des notes précises et en I’expur-
geant des discussions oiseuses. Les textes ne sont pas groupés selon un
ordre systématique, ni rattachés aux livres du N. T. comme dans les Horae
talmudicae : « Nous avons estimé qu'’il serait plus instructif de pratiquer une
sorte d’analyse des livres juifs ; ainsi le lecteur saisit comment les rabbins
concevaient un commentaire de I'Ecriture ou un exposé, d’apparence métho-
dique, de la législation traditionnelle. »

Ce volume qui commence par les pri¢res anciennes (Sema', Semone Esré),
le Pirqué Abot et la Mekhilta sur I’Exode, se termine sur la traduction du
traité Ugsim, si caractéristique des scrupules pharisiens sur les purifications
rituelles. Trois index facilitent 1’utilisation de cette somme: un premier
lexique renvoie aux thémes de la théologie et aux institutions du judaisme ;
un second fournit la liste des passages de I'A. T. invoqués ou interprétés
par les rabbins ; enfin J. B. a donné une liste des versets du N. T. que ces
textes permettent d’éclairer. L’exceptionnelle compétence de l'auteur en
matiére d’hébreu rabbinique, non seulement garantit la valeur des versions,
mais assurera une autorité de poids aux traductions des mots et des passages
controversés.

Fribourg. : C. Sricg O. P,

Malevez, L., S.J.: Le Message chrétien et le Mythe. La théologie de
Rudolf Bultmann. (Museum Lessianum, sect. théol., 51.) — Desclée-de-

Brouwer, Bruges-Paris 1954. 169 p.

On sait que R. Bultmann a entrepris de démythologiser le Nouveau
Testament. Il est peu de Frangais qui connaissent le but et la méthode de
I'opération. L. Malevez les en informe. Il s'agit d'isoler I’histoire évangé-
lique de son revétement légendaire, « mythologique»: Le Fils de Dieu
préexistant, assumant une nature humaine, expiant le péché, ressuscité,
monté aux cieux ; toutes notions inacceptables pour la pensée scientifique
contemporaine. On leur substituera une interprétation existentiale de
I'événement du salut. Non seulement celui-ci doit étre « subjectivé », car



446 Besprechungen

I’appel divin réside en nous et n’a pas de réalité objective ; mais il ne faut
retenir de 1'Ecriture que ce qu’elle nous révele sur notre existence et les
conditions de son authenticité ; cette derniére étant une attitude de déta-
chement a l'égard des réalités « disponibles» et d’abandon confiant au
«non-disponible ». — Les citations inévitables de quelques néologismes
suggerent le caractére abstrus de la langue et de la pensée Bultmanienne.
C’est merveille de voir L. M. s’appliquer avec tant de lucidité & en traduire
les nuances. Le philosophe est a l'aise dans le maniement des concepts
heideggeriens. Comme chrétien, il ne peut que critiquer cette nouvelle
interprétation du message révélé ; et nous souscrivons pleinement a ses
réserves. Mais cette dévalorisation religieuse de 1'Evangile est trop grave
pour qu’on envisage 1’Entmythologisierung comme une guaestio philosophique
quelconque. L’ex-professeur de Marburg n’aboutit a rien moins qu’a ruiner
le surnaturel et la foi chrétienne traditionnelle ; si bien qu’on a pu parler
a son propos de gnosticisme et d'une résurgence de docétisme (cf. O. CuLL-
MANN, Le Mythe dans les écvits du Nouveau Testament, dans Numen, 1, 2 ;
1954, pp. 120-135). La nouvelle théorie est plus pernicieuse que le radica-
lisme de Strauss au XIXe siécle. Il faut la condamner comme ces « fables
profanes, contes de vieille femme » méprisées par 1I’Apdtre, I Tim. 1v, 7.

Fribourg. C. Sricg O. P.

Schnackenburg, Rudolf : Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes.
(Handbuch der Moraltheologie, herausgegeben von Prof. Dr. Marcel REDING,
Band VI.) — Verlag Max Hueber, Miinchen 1954. x11-284 S.

Der erste Teil des Buches behandelt die sittliche Botschaft Jesu nach
den synoptischen Evangelien. Grundlegend sind die Forderungen der Um-
kehr, des Glaubens an Jesus und der Nachfolge Jesu. Die iibrigen Forde-
rungen faBt Jesus in dem Doppelgebot der Gottes- und Nichstenliebe zu-
sammen. Im einzelnen lehnt er den Legalismus ab und verlangt die gute
Absicht beim Handeln ; er verpflichtet den Menschen auf den unverkiirzten
Willen Gottes und regelt die Stellung zu Recht, Macht und Staat, zu Arbeit
und Besitz, zu Ehe und Familie. Er motiviert seine sittliche Botschaft
hauptsichlich mit dem Hinweis, daf3 die Erfiillung seiner Forderungen die
Vorbedingung fiir den Eintritt in das kommende Gottesreich ist. Gegeniiber
der jiidischen Sittenlehre stellt die sittliche Unterweisung Jesu einen deut-
lichen Fortschritt dar. Der zweite Teil des Buches befa3t sich mit der Sitten-
lehre der Urkirche. Sie iibernimmt die sittliche Botschaft Jesu, wendet sie
auf neue Verhiltnisse an und bedient sich auch noch stark der eschatolo-
gischen Begriindung. Daneben findet sie weitere Antriebe fiir das sittliche
Handeln in dem BewuBtsein, den Heiligen Geist zu besitzen und das neue
Volk Gottes zu sein. AuBler diesen Ziigen, die fiir die ganze urkirchliche
Sittenlehre charakteristisch sind, zeigen einzelne neutestamentliche Ver-
fasser in ihrer Sittenpredigt noch besondere Merkmale, vor allem Paulus
und Johannes. Paulus erkennt in dem Gewissen die entscheidende Norm
der Sittlichkeit und verankert die sittlichen Forderungen in dem neuen Sein
des Christen ; er betont stark, daB in der Erfiillung dieser Forderungen die



Besprechungen 447

wahre Freiheit gefunden wird, und gibt eine psychologische Analyse des
sittlichen Versagens. Johannes faB3t gewéhnlich die ganze Sittenlehre in den
Forderungen des Glaubens und der Liebe zusammen, sieht in der Forderung
der Liebe die Folge der Gemeinschaft des Christen mit Gott, der die Liebe
ist, und versteht auf Grund seines « Dualismus » das gute bzw. schlechte
Verhalten als Teilhabe an der Wesensart Gottes bzw. Satans.

Das Buch ist eine umfassende Darstellung der neutestamentlichen
Sittenlehre, ihrer Forderungen und Voraussetzungen, ihrer Entstehung und
Entfaltung, ihrer Einheit und Mannigfaltigkeit. Fiir die wissenschaftliche
Hohe der Ausfithrungen biirgt der Name des Verfassers, der bereits aus-
gezeichnete Studien zur synoptischen, paulinischen und johanneischen Theo-
logie verdffentlicht hat. Wer sich weiter orientieren will, findet die bedeut-
same Literatur des In- und Auslandes angegeben. Das duBerst gehaltvolle
Buch wird von allen Theologen dankbar begriiBt werden.

Walberberg. K. Gieratas O. P.

Kirchgassner, Alfons : Erlésung und Siinde im Neuen Testament. —
Verlag Herder, Freiburg 1950. x1-321 S,

Seitdem Luther die These aufgestellt hat, der Christ sei « simul peccator
et justus», ist sie ein tragender Gedanke der protestantischen Theologie
geblieben. Daher ist es ein verdienstvoller Beitrag zum Gesprich zwischen
den beiden christlichen Konfessionen, daB in der vorliegenden Publikation
erstmalig auf katholischer Seite das ganze Neue Testament nach der Bezie-
hung des Christen zu Gerechtigkeit und Siinde befragt und in einer griind-
lichen wissenschaftlichen Untersuchung herausgearbeitet wird, daf die prote-
stantische Auffassung von der Heiligen Schrift her nicht zu rechtfertigen
ist. Man kann verstehen, daB der Verfasser seine Untersuchung zunichst
bei den Paulusbriefen ansetzt : Luther ging von ihnen aus, auch heute noch
stiitzen sich die meisten seiner Anhédnger vor allem auf sie, und tatsichlich
hat Paulus die Frage eingehender behandelt als die anderen neutestament-
lichen Autoren. Trotzdem wire es richtiger gewesen, mit der Lehre Jesu
nach den synoptischen Evangelien zu beginnen ; diese Reihenfolge hitte
dem exegetischen Befund entsprochen, nach dem das vorliegende Thema
in der Urkirche eine Klirung und Entfaltung gefunden hat. Der Verfasser
zeigt, daB nach paulinischer Lehre der Christ in der Taufe die Tilgung der
Siindenschuld und den NachlaB der Siindenstrafe erlangt und zugleich durch
die Verbindung mit Christus und den Empfang des Heiligen Geistes inner-
lich geheiligt und nicht etwa nur dulerlich fiir gerecht erklirt wird, obgleich
Paulus zur Bezeichnung dieses neuen Seins mit Vorliebe juridische Aus-
driicke verwendet (Vergebung, Verséhnung, Loskauf, Rechtfertigung, Ret-
tung). Damit ist der Christ dem Zwang zu siindigen entzogen ; doch besteht
weiterhin fiir ihn die Moéglichkeit zu siindigen und die Gerechtigkeit zu ver-
lieren, weil die Begierlichkeit in dem noch nicht verklirten Leib fortbesteht
und auch der Christ noch den satanischen Einfliissen ausgesetzt ist, Die
gleiche Lehre weist der Verfasser fiir die iibrigen Schriften des Neuen Testa-



448 Besprechungen

mentes nach. Es sei noch erwidhnt, daBl das Werk nicht nur apologetische
Bedeutung hat, sondern auch fiir die innerkirchliche Unterweisung reiches
Material iiber einen wichtigen Punkt der christlichen Existenz bietet.

Walberberg. K. GieratHs O. P.

Huby, Joseph, S. J. : L’Evangile et les Evangiles. Nouvelle édition revue
et augmentée par Xavier LEoN-DUFOUR, S. J. (Verbum Salutis, XI.) —
Beauchesne, Paris 1954. viir-304 p.

Cet ouvrage est I'un des meilleurs qui soient sortis de la plume du
P. Huby et il n’a & peine vieilli depuis vingt-cinq années. Toutefois, les études
néo-testamentaires sont tellement actives qu’il était nécessaire de tenir
compte des solutions nouvelles et de procéder a une mise au point. C’est
ce que réalise le P. X. Léon-Dufour, notamment pour la bibliographie (dans
les pp. 247-249 sur le logos johannique, il aurait fallu citer l'article du
Dictionnaire de Kittel), et en refondant complétement le premier chapitre
qui replace I'Evangile dans son milieu « vécu dans 1I'Eglise », c’est-a-dire
en bénéficiant des résultats de la Formgeschichte (a laquelle une note histo-
rique et critique est consacrée, pp. 89-93). Cette étude de la naissance et
du cadre de la tradition évangélique n’'est pas seulement lumineuse, elle
montre le bilan encourageant de 1'exégése chrétienne en un quart de siécle.
Nous recommandons vivement la lecture de ce beau volume.

Fribourg. C. Sricqg O. P.

Héring, Jean: L’Epitre aux Hébreux. (Commentaire du Nouveau Testa-
ment, 12.) — Delachaux et Niestlé, Neuchétel-Paris 1954. 133 p.

Le commentaire sobre, précis et dense, vérifie la constatation de
C. J. VAUGHAN inscrite en exergue : « Je n’ai jamais pratiqué ’application
du microscope a une phrase ou a un mot de la Sainte Ecriture, qui ne découvre
non seulement quelque chose d’intéressant pour le commentateur, mais
aussi de profitable spirituellement pour l'étudiant. » La réussite consiste a
avoir élucidé les difficultés du texte, tout en laissant au lecteur la possibilité
de se faire une opinion et de poursuivre 1’exégése ; nous avons donc la un
instrument de travail, d’usage facile, que nous recommandons vivement aux
étudiants. La traduction est a la fois exacte et trés coulante ; son auteur a
souvent de belles trouvailles : mapamxpaives = faire une crise d’amertume ;
caffatiopéc = le grand sabbat. Au chap. vi, 7-8, il s’agirait du méme champ,
d’abord fécond, puis stérile ; ce qui s’harmonise au mieux avec le contexte.
Par contre, expliquer tetedelwxev (X, 14) «a rendu intégre, débarrassé
de la souillure des péchés et de la mauvaise conscience » est trop négatif ;
BéPatog aurait pu étre davantage étoffé par la langue religieuse de Philon
et juridique des papyrus; ici ou la, on désirerait une élaboration doctrinale
plus poussée (cf. x1, 1; x111, 10). H. J. adopte la lecon ywplg Ocob (11, 9) et
considére le chap. X111 comme une lettre ajoutée & 1’homélie. Nous avons la



Besprechungen 449

joie de marquer notre accord quasi total avec les positions de I'auteur sur
tous les problémes majeurs que pose cette Epitre. Au point de vue théolo-
gique, Hébr. — qui ne s’intéresse guére A la résurrection de Jésus — repré-
sente une christologie de l'ascension et une sotériologie sacerdotale; au
point de vue méthode d’argumentation, son exégése est typologique et non
allégorique. L’auteur en serait vraisemblablement Apollos, ce qui explique
les nombreux paralleles avec Philon, parfaitement exploités par H. J.,
sans omettre les sources rabbiniques. Rédigée avant 70, cette Epitre est
adressée a des judéo-chrétiens. Ces notations sont faites avec une prudence
et un tact qui contribueront a les faire accepter de ceux qui ont le sens de
la critique littéraire. A plusieurs reprises, le commentateur a l’occasion de
relever les sémitismes de I’Epitre, voire méme de suggérer quelque erreur
de traduction d’un original hébreu (?). En vérité, nombre de sémitismes du
grec de la koiné semblent dus a I'influence de la langue copte, et notre auteur
suggere judicieusement de voir dans maints aramaismes du N. T. des cop-
tismes. Seuls, les philologues peuvent en décider. Suggérons aussi 1'urgence
d’une étude sur le sacerdoce dans l'apocalyptique juive et les manuscrits
de Qumrén, qui se révele indispensable pour comprendre pleinement la
thése majeure de I'Epitre aux Hébreux.

Fribourg. C. Sricg O. P.

Kuss, Otto — Johann Michl: Der Brief an die Hebréer und die katholischen
Briefe iibersetzt und erklirt. (Das Neue Testament, 8. Bd.) — Friedrich
Pustet, Regensburg 1953. 319 S.

Wer Gelegenheit hatte, den unter Leitung von A. Wikenhauser und
O. Kuss verdffentlichten Kommentar zum Neuen Testament zu beniitzen,
wird sich freuen, diese wertvolle Sammlung um einen Band vermehrt zu
sehen. Die Exegese des Hebrierbriefes und der katholischen Briefe ist in
ihrer gedringten Dichte wirklich erhellend. Exkurse von unterschiedlichem
Wert kreisen um das vorherrschende Thema, : Glaube, Gerechtigkeit, Gemein-
schaft mit Gott usw. Die sehr wortliche Ubersetzung von Kuss hat uns
besonders gefallen. Der verehrte Autor, der von der Geschichte eine Art
Sicherheit verlangt, die sie nicht bieten kann, fiihlt die kleinsten Schwierig-
keiten, die auch in bestbegriindeten Hypothesen noch bestehen, soda8 wir
auf Aussagen iiber Verfasser, Empfinger sowie den Ort der Abfassung des
Hebrierbriefes leider verzichten miissen. Mit Entschiedenheit bestreitet da-
gegen MicHL, der den Jakobusbrief zwischen 45 und 62 ansetzt, die Echt-
heit des II. Petrusbriefes. Wenn der I. Petrusbrief der Feder eines Sekre-
tirs Silvanus zuzuschreiben ist, so ist man nicht berechtigt, ihn als Ver-
gleichspunkt heranzuziehen, um iiber die Echtheit des zweiten Briefes zu
urteilen. Niemand kann fiir sich in Anspruch nehmen, in diesen Fragen
eine allgemein iiberzeugende Losung gefunden zu haben., — Auf jeden Fall
ist aber das Werk der Namen seiner Herausgeber wiirdig.

Fribourg. C. Sricg O. P.
29



450 Besprechungen

Féret, H.-M., O. P. : Die geheime Offenbarung des heiligen Johannes.
Eine christliche Schau der Geschichte, — Patmos-Verlag, Diisseldorf 1955.
264 S.

Wihrend der deutschen Besetzung von Paris im zweiten Weltkriege
(1939-45) hielt P. Féret in Paris verschiedene Vortrige, in denen er anhand
der Apokalypse des hl. Johannes den Sinn der groBen weltgeschichtlichen
Ereignisse zu deuten suchte. Diese Vortrige gab er dann im Verlage Corrés,
Paris, heraus, und hier liegen sie in gefilliger deutscher Ubersetzung von
Nina E. Baring vor. Indem P. Féret seinen Horern und Lesern den theo-
logischen Sinn der weltgeschichtlichen Vorginge erschlo3, suchte er sie mit
einem wahrhaft christlichen Optimismus zu erfiillen. Dieser Optimismus
stiitzt sich darauf, daB der verherrlichte Christus, das persénliche Wort
Gottes und zugleich das Lamm Gottes, durch die Wahrheit seiner Lehre
und durch den Vollzug des Weltgerichtes alle Feinde und Widersacher
seines Reiches iiberwindet und sich unterwirft. Eines solchen Optimismus’
bedurften die Christen der Provinz Asia, an die die Apokalypse des Johannes
gerichtet ist, da sie der heftigen Verfolgung ausgesetzt waren, die Kaiser
Domitian gegen alle eréffnete, die ihm die Anbetung verweigerten. Es war
fiir die Christen von damals schwer, die Verfolgung durch den iiber die
ganze alte Welt verbreiteten romischen Staat mit der die ganze Menschheit
erfassenden Herrschaft Christi zusammenzureimen. Es war also nétig, diese
Bekenner Christi dariiber zu belehren, was fiir Hintergriinde diese Ver-
folgung habe und wie trotz allem der Sieg Christi unaufhaltsam voran-
schreite ; und jeder Christ, der seinen Glauben in Wort und Werk bekennt,
nimmt am Siege Christi teil. Der Verfasser versteht es, diesen Kerngedanken
deutlich herauszuarbeiten. Dabei folgt er bewihrten Autoren, hilt sich an
erprobte exegetische Grundsdtze und vermeidet es, die konkreten Zeit-
ereignisse in der Apokalypse angedeutet zu finden, was in schweren Kriegs-
zeiten mit Vorliebe geschieht. Als Besonderheit, in der der Rezensent dem
Autor nicht zu folgen vermag, sei erwihnt, daB dieser das 1000jdhrige Reich
Christi auf Erden (20, 2-7) erst noch erwartet und in den beiden Zeugen (11)
die kirchliche und christlich-staatliche Autoritdt erblickt, wahrend das
1000jdhrige Reich Christi eher in der mit Konstantin d. Gr. beginnenden
christlichen Staatsordnung zu suchen und in den beiden Zeugen, die der
heidnischen Staatsmacht und Weltanschauung entgegenstehen, in den Amts-
und « Geist »-Tridgern der Kirche zu sehen sind.

Einsiedeln. T. ScuweGLER O. S. B.



Besprechungen 451

Augustiniana

Augustinus Magister. Congreés international augustinien. Paris, 21 au
24 sept. 1954, [vol. 3] : Actes-Etudes Augustiniennes, Paris [1955]. vIiI-495 p.

Die 112 schon vor der Tagung des Kongresses in. Vol. 1-2 fertiggedruckten
Mitteilungen (vgl. FZPT 2 [1955] 245-247) wurden zu Beginn der Sitzungen
der verschiedenen Ausschiisse von einem eigenen Referenten knapp zusam-
mengefaBt und sodann von den Teilnehmern diskutiert. Vorliegender Bd. 3
bringt nun die betreflenden Referate und die wichtigsten Ausfithrungen der
Teilnehmer an der Debatte (pp.27-278). Es folgen (pp. 279-482) noch 17
zu spit eingeschickte Mitteilungen, von denen 5 iiber das Problem « Erb-
siinde und Gnade » handeln. Sehr bemerkenswert ist die kritische Unter-
suchung von L. H. Grondijs Uber den numidischen Manichidismus zur Zeit
des hl. Augustinus (p. 391-410), lehrreich der folgende Beitrag iiber rémische
Ideologie in der « Civitas Dei» von E. v. Ivanka (pp.411-417). Gewisse
Debatten scheinen die Augustinus-Exegese auf neue Bahnen gelenkt zu
haben, z. B. die iiber F. Floéri’s Mitteilung beziiglich der Stellung des
Papstes Zosimus zur augustinischen Lehre von der Erbsiinde (Bd. II,
pp. 755-761). Man lichelt aber, wenn man liest, wie daraufhin das Ei des
Kolumbus entdeckt wurde : « A, Mandouze : La spécialisation si nécessaire
soit-elle, devient dangereuse lorsqu’elle est poussée a 'extréme. Philologues,
philosophes, historiens, théologiens devraient se confronter mutuellement
et s’entr’aider pour le plus grand bien d'une méme cause. Il serait souhai-
table en particulier, que les théologiens empruntent aux spécialistes de la
philologie certaines méthodes de recherche ! » (Bd. 3, p. 262). Die Debatte
iiber Augustinus als Exeget brachte einen wichtigen Bericht iiber de La-
garde’s unvollendetes Repertorium der Schriftzitate Augustins, das A.-M. La
Bonnardi¢re vervollstindigen will (Bd. 3, pp. 243-244). Daraus ergab sich,
wieviele incognita beziiglich der dltesten Bibeliibersetzungen die Erforschung
der Werke Augustins noch vermitteln und dadurch die Geschichte der Litur-
gie und der Theologie in der Antike fordern kdnnte. Diese Beispiele mogen
geniigen, um das Interesse fiir die vorliegenden Kongre-Akten zu wecken,

Fribourg. G. G. MEErssEmMAN O. P,

Simon, Paul : Aurelius Augustinus. Sein geistiges Profil. — F, Schéningh,
Paderborn 1954. 202 S.

Das posthume von Th. Kampmann eingeleitete Werk des verstorbenen
Tiibinger Professors will eine Einfiihrung in Augustins Gedankenwelt sein.
Der Verfasser verfiigt iiber eine gute Kenntnis der profanen Antike und
liebt es, den Beziehungen zwischen ihr und Augustinus nachzugehen. Dabei
scheint er mir den EinfluB der ersteren stellenweise zu iiberschitzen, die
Originalitit und christliche Religiositit des Kirchenlehrers nicht gebiihrend
zu wiirdigen.

Das gilt zundchst fiir die so oft behandelte Frage der geistigen Ent-
wicklung (Kap. I-XI). Simon 148t den eigentlichen Bruch mit dem antiken



452 Besprechungen

Weisheits- und Lebensideal erst durch die Berufung nach Hippo erfolgen.
Der Quellenwert der Bekenntnisse wird dadurch herabgesetzt. « Wir haben
keine Moglichkeit, den empirischen Verlauf der Bekehrung Augustins nach-
zupriifen » (S. 78). In dem Bestreben, die Biographie des Heiligen nach litera-
rischen Formgesetzen zu deuten, ndhert sich Simon P. Courcelle (Recherches
sur les Confessions de saint Augustin, Paris 1950), den er ebensowenig wie
die sich anschlieende Kontroverse (Gartenszene in Mailand, Neuplatonismus
des Ambrosius) kannte oder kennen konnte. Damit wird natiirlich die Be-
kehrung in ein etwas schiefes Licht gestellt. Manche, wie mir scheint, von
echt christlichem Geiste getragene Stelle der Dialoge kann nicht geziemend
geschitzt werden. Damit sei die iibertrieben intellektualistische Haltung
des Rhetoriklehrers und selbst Neophyten, der das richtige Verstindnis fiir
das Erlésungsgeheimnis noch nicht gefunden hat, keineswegs verneint. Aber
ich kann eine AuBerung wie jene iiber Christus, der (in De magistro XI 38)
« zu einem erkenntnistheoretischen Begriff degradiert wird » (S. 86), nur mit
Einschrinkungen annehmen. Verschiedene Texte aus den ersten Dialogen
von Cassiciacum zeigen ein vollendeteres Christusbildnis (vgl. T. J. van Bavel,
Recherches sur la christologie de S. Augustin, Fribourg 1954, p. 5-12). Das
Verhiltnis von Glauben und Erkennen beim jungen Augustinus hat P. Magnus
Lohrer O. S. B. (Der Glaubensbegriff des hl. Augustinus in seinen ersten
Schriften bis zu den Confessiones, Einsiedeln-Koln 1955) in vorsichtigerer
Weise untersucht und formuliert.

Ahnliches gilt vom Gemeinschaftsleben in Tagaste nach der Riickkehr
aus Italien. Nach Simon wire es kein klosterliches Leben im herkémmlichen
Sinne des Wortes gewesen. Die Formulierung : « Es herrscht nicht der homo
religiosus, der von religioser Glut getriebene Genius vor, sondern der Ge-
lehrte » (S. 84) scheint iiberspitzt. Wir sehen hier von der Frage, ob die
erste Regel bereits damals entstand (P. W. Hiimpfner), ab; doch muBte
Augustinus bereits in Mailand mit dem echten, christlichen Ménchsideal be-
kannt geworden sein. Daher unter dem EinfluB der Taufe der Entschluf3,
mit seinen Freunden nach demselben zu leben! In De moribus eccl. cath.
c. 31-33, bekanntlich 387-389 verfaBt, schildert er begeistert das Monchs-
leben, das er in Mailand und in Rom beobachtet hat. Zu Beginn seiner
priesterlichen Titigkeit in Hippo errichtet er das « Gartenkloster », um die
in Tagaste lieb gewonnene Lebensweise weiterfithren zu kénnen. Primirer
Zweck war hier wie dort sicher die Verwirklichung eines religitsen, asze-
tischen, christlichen Ideals. Die anfinglich stark intellektualistische Farbung
wird allerdings mehr und mehr verblaBt sein.

Kiirzer werden die eigentlichen theologischen Belange beriihrt, die Theo-
logie der Kirche (Kap. XII), Gnade und Praedestination (Kap. XIII), aus-
fiihrlicher und griindlicher an Hand des « Gottes Staates » die Soziallehre.
Im zweiten Teil « Beurteilung » wird man die Ausfithrungen iiber die antike
Kontemplation, die Anwendung und Umgestaltung derselben am meisten
schitzen (S. 187 ff.).

Das Buch gibt manche Anregung, wenn es auch hie und da zum Wider-
spruch herausfordert.

Tafers (Freib.). O. PERLER.



-

Besprechungen 453

Oeuvres de saint Augustin. Vol. 15 et 16 : La Trinité (livres I-VII), 1 :
Le mystere. Texte de I’¢dition bénédictine, traduction et notes par M. MELLET
O. P. et T. Camerot O. P., introduction par E. HEnDrRIkKX O.E.S. A, —
La Trinité (livres VIII-XV), 2 : Les images. Texte de 1’édition bénédictine,
traduction par P. Acaiisse S. J., notes en collaboration avec J. MoinGT S. J.
(Bibliothéque augustinienne. Oeuvres de S. Augustin, 2¢ série : Dieu et son
ceuvre,) — Desclée de Brouwer [Paris] 1955. 613, 707 p.

Diese handliche Ausgabe des Maurinertextes mit franzosischer Uber-
setzung wird Augustinus’ schwierigen Traktat dem heutigen Leser niher
bringen. Einleitung, Anmerkungen und bibliographische Auswahl erfiillen
selbst hochgehende Erwartungen. Der Theologie des Bischofs von Hippo
treu wollen die Bearbeiter der Bandchen auch der Verinnerlichung durch
die « sapientia » dienen, die ja wesentlich in der Nachbildung der Dreieinig-
keit durch die theologalen Tugenden besteht und ein Herzensanliegen des
Augustinus war.

Die Einleitung von E. Hendrikx gibt einen gedringten und guten Auf-
riB der augustinischen Trinitdtslehre. Auch ihr Verhiltnis zu den voraus-
gehenden und zeitgendssischen Theologen wird skizziert, wobei mir stellen-
weise die Originalitit des Augustinus iiberschitzt scheint. Ich vermisse unter
den Stellen zu den Analogien der Dreieinigkeit S. 64 ff., aber auch S. 571 f.,
die wohl friiheste und merkwiirdige, bereits an Plotin erinnernde Spekulation
in De beata vita n. 34-35 : Veritas autem ut sit, fit per aliquem summum
modum, a quo procedit et in quem se perfecta convertit etc. Sie endet mit
einem Lobpreis der wesensgleichen Dreieinigkeit (gegen die Arianer) durch
Monika. Auch die praktische Bedeutung scheint bereits angedeutet : Haec
est nullo ambigente beata vita, quae vita perfecta est, ad quam nos festi-
nantes posse perduci, solida fide, alacri spe, flagrante charitate praesumen-
dum est.

In den erginzenden Anmerkungen hat sich S. 559 : Abfassungszeit des
De Trinitate, trotz aller Akribie, wenn ich nicht irre, ein Fehler einge-
schlichen. Im Jahre 418 fiel das Osterfest (wenigstens nach Cappelli) nicht
auf den 17., sondern auf den 7. April.

Die erliuternden Anmerkungen zum oft schwierigen Text sind sehr will-
kommen, im zweiten Bidndchen besonders klirend.

Die Bibliographie méchte ich wenigstens an folgenden Stellen erganzen :
Bd.1S. 579 Anm. 23 zum Engel des Herrn und den Theophanien J. Barbel,
Christos Angelos, Bonn 1941 (die ausfiihrlichste Monographie iiber dieses
Thema) ; Bd. IT S. 594 Anm. 19 zur Identitiat der Seele und ihrer Fahig-
keiten P. Kiinzle, Das Verhiltnis der Seele zu ihren Potenzen, Freiburg
(Schw.) 1956 ; Bd. II S. 624 Anm. 38 zur augustinischen Erkenntnislehre
B. Kilin, Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus, Sarnen 1921, seiner Zeit
bahnbrechend in dieser Frage.

Tafers (Freib.). O. PERLER.



454 Besprechungen

St. Augustine : The Problem of Free Choice. Translated and annotated
by Mark PontiFEX O. S.B. (Ancient Christian Writers, XXII.) — The
Newman Press, Westminster, Maryland 1955. vi-291 p.

Mit dieser Ubersetzung des Augustinus-Traktates De libero arbitrio
steigt die schnell vorwirtsschreitende Sammlung der beiden Patrologen
J. Quasten und J. C. Plumpe bereits auf die ansehnliche Zahl von 22 Binden.
Die Wahl des Textes war gliicklich. Handelt es sich doch um eines der wich-
tigsten, aber auch schwierigsten Frithwerke des Bischofs von Hippo. Der
zugrundegelegte Text der Mauriner kann unter Beniitzung der in Vorberei-
tung stehenden Neuausgabe im Wiener Corpus durch Prof. William M. Green
an zahlreichen Stellen verbessert werden. Die kommentierenden, bisweilen
ausfiihrlichen, willkommenen und gediegenen Anmerkungen verbreiten sich
mit Vorliebe iiber die Erkenntnislehre (S. 245-251), den Gottesbeweis (S. 260-
263), das Vorauswissen Gottes (S. 268-270), gegen-alle Erwartung weniger
tiber den schwierigen Begriff des freien Willens (indessen S. 244 f.).

Nachdem der Traktat De libero arbitrio wihrend einer langen (388-395),
fiir die Entwicklung der augustinischen Philosophie und Theologie wichtigen
und bewegten Zeit entstanden ist, wire eine sorgfiltige, kritische Unter-
suchung der verschiedenen, sich ablésenden Einfliissse aufschluBreich ge-
wesen. Zwischen dem ersten und letzten Buch kreuzen sich die stoischen
(Cicero), neuplatonischen und christlichen Elemente. Es entsteht schlie(-
lich jene fiir die pelagianische Kontroverse grundlegende Auffassung vom
« freien Willen », die in der Folge so viele Streitigkeiten hervorrufen sollte.
Die vielleicht allzubillige Antwort des Verfassers der Retractationes auf die
Einwidnde der Pelagianer, die sich auf zahlreiche Stellen dieses Werkes be-
riefen, hiitte eine Uberpriifung verdient.

In den Ausfithrungen iiber Pelagius (Einleitung S. 9) vermisse ich die
neuen Untersuchungen von G. de Plinval (Pélage. Lausanne 1943). Pelagius
war lange vor Beginn des 5. Jahrhunderts nach Rom gekommen. Ambrosius
war nicht der erste, der die vier Kardinaltugenden in die christliche Moral
einfiihrte (zu S. 245 Anm. 26). Lange vor ihm tat es z. B. Klemens von
Alexandrien (vgl. Strom. I 20, 97).

Tafers (Freib.). O. PERLER.

1. Aurelius Augustinus : Alleingesprache (Soliloquiorum libri duo) in
deutscher Sprache von Carl Johann PErRL. — Schoningh, Paderborn 1955.
111 S.

2. — Die Auslegungen der Psalmen. Christus und sein mystischer Leib.
Ausgewihlt und iibertragen von Hugo WEBER. — Schoningh, Paderborn
1955. 1x-275 S,

1. Die « Deutsche Augustinusausgabe » hat als Beitrag zum 16, Zentenar
des groflen Kirchenlehrers zwei weitere Werke von Augustinus heraus-
gebracht. Carl Johann Perl, der als Ubersetzer mehrerer Traktate in der-
selben Sammlung wohlbekannt sein diirfte, schenkt uns hier eine deutsche



Besprechungen 455

Ubertragung der fiir das Augustinusverstindnis so wichtigen kleinen Schrift
der « Alleingesprache ». Augustinus steht unmittelbar vor der Taufe. In
erregter Zwiesprache mit sich selbst sucht er Gott und seine eigene Seele. —
Der Ubersetzung ist als Anhang eine Reihe von Anmerkungen beigefiigt,
die teilweise, wenn auch gekiirzt, der franzésischen Ausgabe von Pierre de
Labriolle in der « Bibliothéque Augustinienne » entnommen sind. In dieser
Form werden sie hoheren, wissenschaftlichen Anspriichen kaum geniigen
koénnen. Dazu hitten die zum Teil summarisch angefiihrten Bezugstellen
aus der antiken Literatur und ihr EinfluB auf die geistige Entwicklung von
Augustinus genauer untersucht werden miissen.

Herzensanliegen des Herausgebers scheint eine literarisch ansprechbare
Ubersetzung zu sein. Diese ist gelungen. Mit feinem Einfiihlungsvermogen
wird die Denkbewegung des Dialogs nachgelebt und in eine fliissige deutsche
Sprache umgegossen. Hier und dort klingt augustinischer Rhythmus und
augustinisches Pathos auch in der deutschen Fassung nach. Wir denken
besonders an das berithmte groBe Gebet zu Beginn (bes. Kap. 3). — An-
genehme Aufmachung, klarer Druck erh6hen die Lesefreude und empfehlen
die Ausgabe als gediegenes Instrument, mit dem Gedankengut des groBen
Meisters bekannt zu werden.

2. Die « Auslegungen der Psalmen » spiegeln einen vollig neuen Lebens-
abschnitt des Kirchenvaters wider. Was in den schlaflosen Nichten von
Cassiacum heill erkimpft wurde, ist hier begliickender Besitz und reiche
innere Fiille. Augustinus will als Bischof das Volk anhand der Psalmen in
die mystische Wirklichkeit der Kirche hineinfithren. Aus den verschieden-
artigen, bald exegetisch erklirenden, bald predigthaft erbaulichen Erwi-
gungen wird hier unter dem Titel « Christus und sein mystischer Leib » eine
Auswahl getrofien. Ein kurzes Vorwort sagt, was zum Verstindnis not-
wendig ist. Im iibrigen wird auf jeden wissenschaftlichen Apparat, FuB-
noten, Sachregister und dergleichen verzichtet. Das macht die Lektiire un-
beschwert und angenehm. Die Ubersetzung hat alle Vorteile. Sie ist sorg-
filtig, anschaulich und fliissig. Sehr wiinschenswert wére eine Numerierung
der jeweils angefithrten Verse gewesen. Das hiitte die Verwertungsmaoglich-
keit der Ausgabe — etwa fiir den praktischen Seelsorger oder den Theologie-
studenten — erleichtert. Sie erreicht aber ohne Zweifel, was sie will : « eine
Kostprobe geben, die das Verlangen wachruft, einmal auch das ganze
prichtige Heiligtum kennen zu lernen » (Vorw.). — Verlag und Herausgeber
stellen in Aussicht, gelegentlich eine ungekiirzte Ausgabe der « Enarrationes »
in deutscher Sprache erscheinen zu lassen. Damit wire fiir viele die prak-
tische Moglichkeit geschafien, das geweckte Verlangen tatsichlich zu be-
friedigen. Wir freuen uns darauf und wiinschen, die Ubersetzung sei von
derselben Qualitit.

Fribourg. A. EICHENBERGER O. P,



456 : Besprechungen

Léhrer, Magnus, O. S. B. : Der Glaubensbegriff des hl. Augustinus in
seinen ersten Schriften bis zu den Confessiones. — Benziger Verlag, Ein-
siedeln-Ziirich-Kéln 1955. 280 S.

Dieses Werk wurde 1954 dem Anselmianum als Dissertation zur Er-
langung des theologischen Doktorgrades eingereicht. Die Einleitung spricht
von einigen bereits vorhandenen Monographien zur gleichen oder zu nahe-
stehenden Fragen (darunter von zwei unverdffentlichten Dissertationen aus
dem Jahre 1953), rechtfertigt die befolgte Untersuchungsmethode sowie die
Einschrinkung auf Augustins erste Schriften, erdrtert die Chronologie der
Entstehung derselben und bringt die Grundsitze einer richtigen Inter-
pretation augustinischer Texte in Erinnerung. Die Erkenntnis, da8 bei
diesem Kirchenvater das persénliche Leben und Erleben in kaum zu iiber-
bietender Intensitit das ganze Denken, erst recht aber die Beurteilung der
Glaubenshaltung geprigt hat, weist einem Kapitel iiber die Entwicklung
der Glaubenserfahrung bei Augustinus selbst die erste Stelle an. Hier kann
ein Wort zur Frage des Quellenwerts der Confessiones nicht fehlen, den L.
im AnschluB3 an Courcelle « im wesentlichen bejaht » (S. 26). So folgt er dem
Zeugnis der Confessiones iiber die Glaubenserfahrung Augustins vor dem
Aufenthalt in Cassiciacum, dann der Austragung des Problems Philosophie
und Glaube wéihrend jenes Aufenthaltes, geht endlich den Faktoren nach,
die zwischen Taufe und Bischofsweihe (387-395) Augustins Glaubenswertung
geformt haben, woriiber mehrere seiner im Lauf dieser Jahre verfaB3ten
Schriften AufschluB3 vermitteln. Das zweite Kapitel will darlegen, wie unser
Kirchenlehrer damals den Glaubensakt in seinen objektiven und subjek-
tiven Elementen versteht. Zuerst geht es dabei um seinen Autoritidtsbegriff,
um profane, goéttliche und kirchliche Autoritit, um die Grundlage von
Autoritit, ihr Verhiltnis zur ratio, das Anliegen des sogenannten intellectus
fidei, das seit dem zweiten Buch De libero arbitrio mehr und mehr sich
melde. Alsdann wird der Begriff credere untersucht, seine allgemeinste und
seine spezifische Verwendung, der Zusammenhang von credere und intel-
ligere nach Augustins Erkenntnislehre und eine bei ihm iibliche Unter-
scheidung der Glaubensobjekte werden erortert. Ein drittes Kapitel zeigt,
wie der Heilige die Vorteile herausstellt, die eine wohlbegriindete und echte
Glaubenshaltung zu bieten hat, was innerhalb jener Periode seines Schaffens
besonders der Kampf gegen die Manichéder betonen lieB. Konkret miindet
das in eine Apologie des kirchentreuen Glaubens. Augustins damalige Auf-
fassung iiber die objektiven und subjektiven Hauptaspekte des christlichen
Glaubens, dessen Verhiltnis zur Heilsgeschichte, seine Bedeutung im Auf-
stieg der Seele, seine Stellung zu Hoffnung und Liebe, die Beurteilung der
verschiedenen Klassen unter den Gldubigen : das alles bildet den Gegenstand
des vierten Kapitels. Das letzte ist der Frage gewidmet, wie sich der heilige
Kirchenlehrer in seinen Friihschriften die wechselseitigen Beziehungen von
Glauben und Gnade dachte.

Wir haben hier eine iiberaus fleillige, genaue und gewissenhaft ein-
dringende Arbeit vor uns. Das Thema ist mit Griindlichkeit behandelt worden
sowohl inbezug auf das Studium von Augustinus selbst als auch in der



Besprechungen 457

Beriicksichtigung und Verwertung der unglaublichen Menge an Mono-
graphien iiber dessen Gedanken. Es ist nicht bloB so, daBl L. ein imponie-
rendes Literaturverzeichnis zusammenstellt, sondern je am betreffenden Ort
in der Arbeit wird klar, daB er die Fiille einschligiger Literatur auch durch-
geackert hat, die er von seiner Kenntnis Augustins her zu beurteilen sich
zutrauen kann. Niemand wird es ihm verargen, wenn sogar er den Satz
schreiben muf : « Die anderen dlteren Darstellungen waren mir zum Teil
nicht zuginglich» (S.10). Die Beschrinkung auf die Friihschriften des
Heiligen war ohne Zweifel von Vorteil, denn nur so wurde diese Griindlich-
keit moglich bei einem Gegenstand, auf den Augustinus sozusagen immer
wieder von verschiedensten Seiten her zu sprechen kommt. In Anbetracht
der Wichtigkeit chronologischer Methode gerade bei ihm war es gegeben,
die ersten Schriften zu wahlen und nicht etwa eines der groBeren spiteren
Werke, obschon solche Wahl dem Verf. vielleicht eine leichtere und genuB-
reichere Aufgabe ermdglicht hitte. Umso mehr Anerkennung verdient, wer
im Dienste der theologischen Wissenschaft auch sogenannte undankbare
Aufgaben, blo8 bescheidene und niichterne « Vorarbeit » iibernimmt und ihr
trotzdem alle Sorge widmet, statt sie summarisch abzutun. L. achtet stets
darauf, die Fragestellungen aus Augustinus selbst zu entnehmen, ohne
moderne in ihn hineinzutragen, ihn unbedingt auf derlei abhorchen zu wol-
len. Ferner erliegt er nicht der Gefahr blinder Verherrlichung des « groBen
Genius », da und dort sieht er das Unfertige, Unzulidngliche mancher Losungs-
versuche, stellt das Hinzulernen auch eines Augustinus, seine Meinungs-
anderungen, Unausgeglichenheiten oder die erst allmadhliche Entwicklung
seiner Auffassung zu groBerer Klarheit heraus. So deutet er etwa (S. 136)
die Spannung zwischen der vom Platonismus borgenden Erleuchtungs-
theorie und einem religiGsen Glaubensbegriff an, bemerkt (S. 173), daB die
objektiven Glaubenskriterien mangelhaft behandelt sind, daB Augustinus
bis zu seiner Priesterweihe mit biblischen Gedanken noch nicht vertraut
war (S. 185), daB er in den ersten Schriften noch keine klaren Begriffe von
Siinde und Gnade hat (S. 204), daB die Soliloquien Glaube, Hoffnung, Liebe
nur sehr mangelhaft bestimmen (S. 210) u. a. m.

Ein paar Kleinigkeiten : Gott sei Dank, daBl die Anmerkungen nicht
etwa fortlaufend am SchluB, sondern je auf der betreffenden Seite erscheinen.
Zu S. 17 gehort Anm. 4, die erst S. 19 steht. Wegen der Linge von Anm. 3
war die 4. hier kaum unterzubringen. Aber der Textabschnitt, zu dem sie
gehort, hitte ganz gut an den Schluf3 der Einleitung gepaft und dort hatte
auch noch die Anm. Raum. — Statt mit einem Fragezeichen hinter dem
Erscheinungsort wird die Nichtangabe des Erscheinungsjahres eines Buches
doch besser mit dem iiblichen und eindeutigen s. a. bzw. o. J. vermerkt. —
S. 67 Anm. 5 lies : Spicilegium. S. 98 Anm. 11 und Literaturverzeichnis S. 274
statt : du ... lies : de saint Paul. S. 132, Z. 13 lies : « Quod enim ... ». S. 212,
Z.11 lies: De quantitate... S. 214, Z.31{. lies: «...die mit den Gaben
koordiniert werden ...». S.218 Anm. 3 lies: ... De Gen. ad litt.1. i. 5.
S.239 Anm., Z.8 muB es wohl heien: «...daB nach Augustinus die
Gnadenwahl auf Grund der merita occultissima fillt ... ». Im Literaturver-
zeichnis S. 280 lies: Zarb S. M., Chronologie ... Angelicum 12 ...



458 Besprechungen

Der Uberblick iiber dieses Buch ergibt, daB gerade sein Autor zu der
umfassenden Darstellung, von der er spricht (S.16 und 269), auf Grund
hier geleisteter « niitzlicher Vorarbeit » das Riistzeug hat, und wir wiinschen
ihm, der Frage des Glaubens bei Augustinus erfolgreich weiter nachgehen
zu konnen.

Schoneck (Nidw.). C. Zimara S. M. B.

Missiologie

1. Heinrichs, Maurus, O. F. M. : Theses dogmaticae. Editio altera. 3 vol.
— Studium Biblicum O. F. M., Hong Kong 1954. vii1-433, viiI-480, xX-572 p.

2. — Die Bedeutung der Missionstheologie aufgewiesen am Vergleich
zwischen den abendlandischen und chinesischen Kardinaltugenden. (Veroffent-
lichungen des Institutes fiir Missionswissenschaft der westfilischen Wilhelms-
Universitat Minster i. W., 3.) — Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung,
Miinster i. W. 1954. 48 S.

3. Ohm, Thomas, O. S. B. : Wichtige Daten der Missionsgeschichte. (Ver-
offentlichungen des Institutes fiir Missionswissenschaft der Westfilischen
Wilhelms-Universitit Miinster i. W., Heft 4.) — Aschendorffsche Verlags-
buchhandlung, Miinster i. W. 1956. 200 S.

1. Wenn wir von « Missionstheologie » reden, meinen wir gewhnlich die
« Missiologie » oder jenen Ausschnitt aus der allgemeinen Theologie, der das
missionarische Apostolat betrifft und sich zu einem eigenen wissenschaft-
lichen Spezialfach entwickelt hat. Wir koénnen aber darunter auch die
gesamte Theologie verstehen, insofern sie in Missionsseminarien doziert wird
und so wohl gewisse eigene Aspekte haben wird. Schmidlin nannte dies eine
« Kolonialausgabe der Theologie » (Missionslehre S. 10).

Missionstheologie in diesem zweiten Sinn ist ein duBerst dringliches
Anliegen. Auch im Abendland ist die Theologie bei aller Uberzeitlichkeit
in gewissem MaB doch immer ort- und zeitgebunden gewesen. Und gerade
heute verlangt man von ihr mehr denn je, daB sie in unsere Zeit hinein-
gesprochen werde. Das gleiche Problem stellt sich in der Mission, oder sollte
sich wenigstens stellen. Man kann sich die Losung auf zwei Weisen vor-
stellen. So, dal man gleichsam von grundauf ein neues Gebdude aufbaut,
indem man das Glaubensgut — mehr oder weniger losgelost von der Formung
durch die westliche ratio — mit der einheimischen, beispielsweise mit der
indischen Philosophie in Verbindung bringt. « Wie vor vielen Jahrhunderten
die katholische Glaubenslehre mit Hilfe des Aristotelismus weiter entwickelt
worden ist, so mag sie eines Tages mit Hilfe der indischen Philosophie ent-
wickelt werden. Aristoteles war nicht bedeutender und reicher und auch
nicht irrtumsloser als diese » (TH. OuMm, Das Christentum im neuen Indien,
St. Ottilien 1948, S. 55). Allerdings bleibt es eine sehr grofle Frage, ob ein
indischer « Thomas» das zustandebringen kann und wann er damit fertig wird.

Eine zweite Losung bestiinde darin, die Theologie, so wie sie durch
die Philosophia perennis entwickelt wurde, in den asiatischen oder afrika-
nischen Raum hineinzusprechen und sie mit den dortigen Geistesstromungen



Besprechungen 459

zu konfrontieren. Heinrichs hat dies im vorliegenden Werk als erster auf
konsequente Weise getan, und zwar fiir den chinesischen Raum. In ein-
fachem Latein und guter didaktischer Darstellung bietet er die uns ver-
traute Theologie, die aber liberall durchsetzt ist von chinesischen Elementen.
Der einzelne Abschnitt ist so aufgebaut : zuerst die Thesis, dann der Nexus
mit den vorausgehenden Traktaten, schlieflich die Termini, die zu erkldren
sind. Diese werden in der Regel auch chinesisch umschrieben oder eigentlich
iibersetzt, falls schon ein chinesischer Fachausdruck dafiir vorhanden ist.
Der Abschnitt « Sensus » erklidrt den Sinn der These. Unter « Momentum »
wird immer sehr gut der soteriologische Wert der betreffenden Wahrheit
hervorgehoben. Das ist nicht blo8 im Hinblick auf die spitere Predigt sehr
vorteilhaft, sondern kann dem Theologiestudenten auch als tigliche geist-
liche Lesung und als Betrachtungsstoff dienen und mithelfen, daB « durch
das Studium nicht der Geist des heiligen Gebetes ausgeloscht werde ». Nicht
umsonst fiihrt der Autor diese Mahnung des hl. Franziskus im Vorwort an.
Auch in diesem «Momentum » finden oft «chinesische » Gesichtspunkte
Beriicksichtigung, z. B. die Bedeutung des Vorsehungsglaubens gegeniiber
dem heidnisch-chinesischen Denken (I, 150-153). Unter den « Adversarii»
werden die abendldndischen Irrlehren nur insoweit angefiihrt, als sie zum
Verstindnis der Entwicklung der Theologie beitragen oder insofern sie auch
in der neuen chinesischen Literatur bekannt geworden sind. Dagegen setzt
sich der Verf. mit den irrtiimlichen Auftassungen der alten chinesischen
Philosophie und vor allem auch des neuzeitlichen Denkens nachdriicklich
auseinander. Die « Probatio » erfolgt auf die gewohnte Weise : Lehre der
Kirche, Schrift, Viter und ratio theologica. Dabei werden dann und wann
auch wieder positive Parallelen aus der chinesischen Philosophie gegeben.
Zahlreiche « Scholia » gehen noch ausfiihrlicher auf die Ahnlichkeiten und
Verschiedenheiten des christlichen und heidnischen Denkens ein oder bringen
Erginzungen aus dem chinesischen Raum, z. B. liber die Unverdnderlich-
keit und die Allgegenwart Gottes und des Tao (I 62 f., T 73-75), iiber Logos
und Tao (I 236-240), den Nestorianismus in China (II 47), die Eheauffassung
in der chinesischen Literatur (III 448 {.), usw. — Dieses Lehrbuch ist ein
héchst anerkennenswerter Versuch, schulmidfige und doch zeitnahe Theo-
logie zu dozieren, und kann auch fiir nichtchinesische Missionsgebiete weg-
weisend sein. Dariiber hinaus vermag es auch dem heimatlichen Theologie-
professor manche Anregung zu geben.

9. Esist in diesem Jahrhundert schon viel geschrieben worden iiber die
methodische und inhaltliche Anpassung unserer Theologie an die orienta-
lischen Philosophie- und Religionssysteme. Methodisch, insofern der Orien-
tale sich von der scharf logischen Denkweise eines Aristoteles und Thomas
wenig iiberzeugen lasse, sondern vielmehr intuitiv erkenne und fiir die
biblische Theologie zuginglicher sei. Inhaltlich, insofern manche Aus-
weitungen unserer Theologie, die sich aus der geistigen Welt des Abend-
landes ergeben haben, dem Morgenlinder fremd seien, withrend bei ihm die
Theologie sich mit seiner geistigen Welt auseinandersetzen miisse, um das
Falsche zu widerlegen und das Gute sich einzuverleiben. P, Maurus Heinrichs,



460 Besprechungen

der Professor der Theologie an einem chinesischen Seminar war und seine
Vorlesungen auch im Druck herausgegeben hat (Theses dogmaticae, s.
oben : 1), bleibt nicht bei solchen grundsitzlichen Erwigungen stehen, son-
dern macht die ganz konkrete Anwendung auf die Lehre von den Kardinal-
tugenden. Auch die alten chinesischen Weisen hatten eine gut ausgebaute
Tugendlehre, wobei sie immer wieder von den 4 (manchmal von 5) « Kon-
stanten » reden oder von den 4 Eckpfeilern (wértlich : die 4 AuBenschniire
eines Netzes, die das ganze Netz zusammenhalten). Es ist aber schwer,
sie mit den 4 Kardinaltugenden in Einklang zu bringen. Es ist iiberhaupt
schwer, sie einfach mit 4 Begriffen wiederzugeben. Die chinesischen Zeichen
dafiir sind viel zu reichhaltig, als dal3 man sie mit einem Wort ausschépfen
konnte. Darin liegt ja gerade wieder der Gegensatz zu unserm logischen
Denken. Der Chinese « sieht » das Schriftzeichen und ahnt die ganze Fiille
dahinter. Es scheint auch, daB diese « 4 Konstanten » nicht vom Objekt
her spezifiziert werden, was eine siuberliche Unterscheidung ermoglichte,
sondern mehr gewisse Haltungen des Subjektes ausdriicken. Im Subjekt
aber lassen sich die Tugenden nicht so klar auseinanderhalten. Und doch
kommt diese Betrachtungsweise der Realitit, dem lebendigen Menschen,
der die Tugend iibt, in gewissem Sinn niher. Ubrigens geht es ja hier nicht
darum, die zwei Systeme gegeneinander auszuspielen, sondern einfach von
Voraussetzungen auszugehen, die tatsichlich vorliegen. Der Autor frigt sich
darum, ob man diese Tugendlehre, die vor dem kommunistischen Umsturz
in der « Neues-Leben-Bewegung » bewuBt aufgefrischt und stark verbreitet
worden war, in der christlichen Theologie ignorieren miisse, oder ob man
die moralischen Tugenden nach dieser Weise dozieren diirfe, wie schlieB-
lich auch unsere Tugendlehre auf vorchristlichen Ursprung zuriickgeht. Er
meint, ohne dem Relativismus und Positivismus verfallen zu wollen, daf3
das abendlindische Menschenbild wohl noch nicht alle Méglichkeiten aus-
schépfe, die in Christus vorgegeben sind, und daB darum andere Vélker
andere Méglichkeiten verwirklichen und in ihrer Tugendlehre andere Nuancen
und Akzente haben konnten. — Fiir die Skotisten, die die iibernatiirliche
EingieBung der moralischen Tugenden nicht annehmen, geht es leicht, sich
diesen Fragen und Vorschligen zu 6ffnen. Die andern theologischen Rich-
tungen, die an der EingieBung der moralischen Tugenden festhalten, werden
da nicht mitmachen. Oder gibe es noch irgendeine Zwischenlésung ? Jeden-
fallsistdie Problemstellung des Autors der Beachtung aller Fachtheologen wert.

3. Seit Schmidlin 1925 mit einem kithnen Wurf die « Katholische Missions-
geschichte » geschrieben hat, sind sehr viele und griindliche Einzelunter-
suchungen herausgekommen, aber eine Gesamtdarstellung 1Bt auf katho-
lischer Seite immer noch auf sich warten. Ohm gibt hier fiir die Not ein
kleines Nachschlagewerk heraus, das einen guten Uberblick bietet. Da er
auch die Ereignisse der Missionsgeschichte der Protestanten und der Ost-
kirche sowie die parallelen Daten der Weltgeschichte hineinarbeitet (und
zwar immer mit gut unterscheidbarem Druck), kann man zwischen den
Zeilen mehr herauslesen als es auf den ersten Blick erscheint.

Fribourg. W. BouLManN O, F. M. Cap.



	Besprechungen

